
II. SOSYAL BİLİMLER 
KONGRESİ

04-05 HAZİRAN/JUNE  2024

ÖZETLER/ABSTRACTS

II. SOCIAL SCIENCES CONGRESS



 

I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ  
I I .  S O C I A L  S C I E N C E S  C O N G R E S S  

Ö Z E T L E R / A B S T R A C T S  

D İ YA R B A K I R - 2 0 2 4  



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

II. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ - ÖZETLER 

  

ISBN: 978-625-98843-8-7

Yayına Hazırlayan: Veysel Gürhan 

© Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

Ağustos 2024, Diyarbakır 

Tüm Hakkı Saklıdır  

Kapak ve Dizin: Şarkiyat  

Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 
Sertifika No: 35891 
https://www.sarkiyat.org 
e-mail: sarkiyatvakfi@gmail.com  

￼2



İÇ İN D E K İ L E R  

(POST)-COLONIAL ANALYSIS OF A JOURNEY THROUGH KURDISTAN (1881-82) BY MONTAGU 
GILBERT GERARD	 ￼  ................................................................................................................................6

MUSA CARULLAH VE BAZI FIKHÎ GÖRÜŞLERİ	 ￼  .....................................................................................7

MUSA JARULLAH AND SOME OF HIS JURISPRUDENTIAL VIEWS	 ￼  ...........................................................................................7

İMAM MÂLİK’İN İSTİSLÂHI ÖLÇÜSÜZ KULLANDIĞINA YÖNELİK ELEŞTİRİLERE KARŞI SAİD RAMAZAN 
EL-BÛTÎ’NİN YAKLAŞIMI	 ￼  .....................................................................................................................9

SA‘ĪD RAMADAN AL-BŪTĪ’S APPROACH TO THE CRITICISM OF IMĀM MĀLIK'S EXCESSIVE USE OF ISTISLĀH	 ￼  ..........................9

ŞÂFİ‘Î FIKIH USÛLÜNDE ÂHÂD HABERİN KABULÜ VE REDDİ ÜZERİNE BİR İNCELEME	 ￼  ........................11

A STUDY ON THE ACCEPTANCE AND REJECTİON OF ĀḤĀD REPORT İN SHĀFİ‘Ī UȘŪL AL-FİQH	 ￼  ............................................11

İSLAM HUKUK TARİHİ VE SOSYAL TARİH İLİŞKİSİ BAĞLAMINDA OSMANLI SOSYAL TARİHİ 
ARAŞTIRMALARINDA DİSİPLİNLER ARASI YAKLAŞIMIN ÖNEMİ	 ￼  ........................................................12

THE IMPORTANCE OF INTERDISCIPLINARY APPROACH IN OTTOMAN SOCIAL HISTORY RESEARCH IN THE CONTEXT OF 

ISLAMIC LEGAL HISTORY AND SOCIAL HİSTORY	 ￼  .................................................................................................................12

DECOLONIZING THE EUROCENTRIC TRAUMA THEORIES IN ABDULRAZAK GURNAH’S NOVELS	 ￼  ........14

EBEVEYNLİK TUTUM VE STİLLERİNİN ÇOCUĞUN KİMLİK GELİŞİMİNDEKİ ROLÜ	 ￼  ................................15

THE ROLE OF PARENTING ATTITUDES AND STYLES IN THE CHILD'S IDENTITY DEVELOPMENT	 ￼  ...............................................15

EL-KÂFİ’DEKİ HADİSLERİN METİN AÇISINDAN TENKÎDİ	 ￼  .....................................................................17

TEXTUAL CRİTİCİSM OF THE HADİTHS İN EL-KÂFİ	 ￼  .................................................................................................................17

AMERİKA’DA “MÜSLÜMAN AMERİKALI” OLMAK: THE GREAT MUSLIM AMERICAN ROAD TRIP” 
BELGESELİ ÖRNEKLİĞİNDE	 ￼  ................................................................................................................19

THE GREAT MUSLIM AMERICAN ROAD TRIP DOCUMENTARY: A STUDY OF THE EXPERIENCE OF BEING “A MUSLIM 

AMERICAN” IN AMERICA	 ￼  ..................................................................................................................................................20

AMERİKAN İSLAMI’NIN KURUMSALLAŞMASINDAKİ ÖNCÜ İSİMLERDEN CEMAL EL-BERZENCİ	 ￼  .........21

ONE OF THE LEADING FIGURES IN THE INSTITUTIONALIZATION OF AMERICAN ISLAM, JAMAL AL-BARZİNJİ	 ￼  ......................22

İBN RÜŞD’E GÖRE ERDEMİN KAZANILMASINDA DEVLETİN ROLÜ	 ￼  ....................................................23

THE ROLE OF THE STATE IN THE ATTAINMENT OF VIRTUE ACCORDING TO IBN RUSHD	 ￼  .......................................................23

İNSAN GELİŞTİRME TEKNOLOJİLERİ, İNSAN DOĞASI VE ETİK SORUNLAR	 ￼  ........................................25

HUMAN ENHANCEMENT TECHNOLOGIES, HUMAN NATURE AND ETHICAL ISSUES	 ￼  ...........................................................25

İSLÂM HUKUKUNDA ZARURETİN MİKTARI	 ￼  .......................................................................................27

THE QUANTITY OF NECESSITY IN ISLAMIC LAW	 ￼  .................................................................................................................27

ER-RASS‘AYNÎ’NİN RUMÛZU’L-KUNÛZ FÎ TEFSÎRİL-KİTÂBİL-‘AZÎZ ESERİNDE İSRÂİLİYÂT	 ￼  ...................29

THE ISRA'İLİYYAT IN THE WORK OF AL-RASS‘AYNİ, RUMÛZU'L-KUNÛZ FÎ  TEFSÎRİL-KİTÂBİL-‘AZÎZ	 ￼  ..........................................29

SAHÂBEDE KÜLLÎ KAİDELERİN HUKUK KAYNAĞI OLARAK YERİ VE ÖNEMİ	 ￼  ......................................30

THE PLACE AND IMPORTANCE OF THE UNIVERSAL RULES AS A SOURCE OF LAW AMONG THE SAHABAH	 ￼  .........................30

ERKEN DÖNEM İBÂZÎ POLİTİK TEOLOJİ: ABDULLAH B. İBÂZ’IN ABDULMELİK B. MERVÂN'A YAZDIĞI 
MEKTUP	 ￼  ............................................................................................................................................32



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

EARLY IBĀDĪ POLITICAL THEOLOGY: A LETTER WRITTEN BY ABDULLAH B. İBĀD TO ABD AL-MALIK B. MARWĀN	 ￼  ...................32

SEMAVÎ DİNLERDE KUTSAL DAĞ ANLAYIŞI VE KAFDAĞI	 ￼  ...................................................................33

HOLY IN THE HOLY RELIGIONS MOUNTAIN UNDERSTANDING AND MOUNTAIN OF KAF	 ￼  ..................................................34

MEV'İZA LİTERATÜRÜ BAĞLAMINDA HALİFE YUSUF TOPÇU VE TUHFETÜ’Z-ZÂKİRÎN ADLI ESERİ	 ￼  .......36

CALIPH YUSUF TOPÇU AND HIS WORK NAMED TUHFAT AL-ZÂKİRÎN IN THE CONTEXT OF SERMON LITERATURE	 ￼  ................36

FEDÂİLÜ’L-KUR’AN RİVAYETLERİNİN YORUMLANMASI -TEFSİR VE HADİS ŞERHLERİ BAĞLAMINDA-	 ￼  .38

INTERPRETATION OF FADÂİL AL-QUR'AN NARRATIONS -IN THE CONTEXT OF TAFSİR AND HADİTH COMMENTARIES-	 ￼  ..........38

MÜELLİFİ BİLİNMEYEN MANZUM BİR FALNAME	 ￼  ...............................................................................40

A VERSE FALNAME WITH AN UNKNOWN AUTHOR	 ￼  ...........................................................................................................40

FAŻLÜ’L-İʿTİZÂL’DE KĀDÎ ABDÜLCEBBÂR’IN İʿTİKÂDÎ BAZI MESELELERE DAİR HADİS KULLANIMI	 ￼  ......42

USE OF HADITHS ON SOME IʿTİQĀDĪ ISSUES BY QĀDĪ ABD AL-JABBĀR IN FAŻLÜ’L-İʿTİZĀL	 ￼  ..................................................42

BİR CERH SEBEBİ OLARAK SAHAFÎLİK VE SAHAFÎ OLMAKLA İTHAM EDİLEN RAVİLER	 ￼  .......................44

SAHAFISM AS A CAUSE OF IMPUGNMENT AND THE NARRATORS ACCUSED OF BEING SAHAFIS	 ￼  .......................................44

SEBİLÜRREŞAD DERGİSİ’NDE TEK PARTİ TELAKKİSİ ÜZERİNE BİR İNCELEME	 ￼  ......................................46

A STUDY ON THE ONE-PARTY CONCEPT İN SEBİLÜRREŞAD MAGAZİNE	 ￼  ..............................................................................46

SPİNOZA’NIN MUCİZE ELEŞTİRİSİ	 ￼  .....................................................................................................48

SPINOZA'S CRITICISM OF MIRACLE	 ￼  ...................................................................................................................................48

ŞARK MEDRESELERİNDE DİLBİLİM-TECVÎD PARADOKSU	 ￼  ....................................................................50

LINGUISTICS-TAJWID PARADOX IN THE EAST MADRASAHS	 ￼  ................................................................................................50

YENİ ANAYASA TARTIŞMALARI IŞIĞINDA TÜRKİYE’DE VATANDAŞLIĞIN HUKUKİ VE SİYASİ 
ÇERÇEVESİ	 ￼  .........................................................................................................................................51

LEGAL AND POLITICAL FRAMEWORK OF CITIZENSHIP IN TURKEY IN LIGHT OF NEW CONSTITUTION DEBATES	 ￼  ...................51

LI SER BÊHÊZÎYA ZANYARÎYÊN XEBATÊN KURDÎ	 ￼  ...............................................................................53

ON THE WEAKNESS OF KNOWLEDGE IN KURDISH STUDIES	 ￼  ..............................................................................................53

KITABÊ GREVÎ DE KAREKTERAN RÊ NAMEDAYÎŞ Û ANALÎZÊ CI	 ￼  .........................................................54

NAMING THE CHARACTERS IN THE BOOK CALLED GREV (STRIKE) AND ITS ANALYSIS	 ￼  ........................................................54

XWENDINEKE NASNAMEYÎ LI SER DESTANA KELA DIMDIM	 ￼  .............................................................55

AN IDENTITY READING ON KELA DIMDIM EPIC	 ￼  .................................................................................................................55

VATİŞ, ŞİWARE Û TARÎX	 ￼  ....................................................................................................................56

NARRATİVE, LAMENT AND HİSTORY	 ￼  ..................................................................................................................................56

PESINDAYÎNA HZ. PÊXEMBER DI DÎWANA MELA NÛRULLAHÊ GODIŞKÎ DA	 ￼  .....................................57

PRAISE OF HZ. THE PROPHET PROVIDED IN THE COURT OF MELA NURULLAH GODISHKI	 ￼  ...................................................57

LI TİRKÎYEYÊ ROLA ÇALAKÎYÊN HÎNKIRINA KURDÎ LI SER PARASTIN Û BERBELAVBÛNA KURDÎ	 ￼  .......58

THE ROLE OF KURDISH TEACHING ACTIVITIES IN THE PRESERVATION AND DISSEMINATION OF THE KURDISH LANGUAGE 

IN TURKEY	 ￼  .........................................................................................................................................................................58

ÎBRAHÎM EHMED: JÎYANEK Dİ NAVBERA SÎYASET Û EDEBÎYATÊ DA	 ￼  ...................................................59

IBRAHIM AHMED: A LIFE BETWEEN POLITICS AND LITERATURE	 ￼  ...........................................................................................59

￼4



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

18. YÜZYILIN SOSYAL HAREKETLİLİĞİNDE GÖÇ VE İSKAN: ERZURUM AHKÂM DEFTERLERİ 
ÖRNEĞİNDE	 ￼  .....................................................................................................................................60

MIGRATION AND SETTLEMENT IN THE SOCIAL MOBILITY OF THE 18TH CENTURY: IN THE EXAMPLE OF ERZURUM AHKAM 

RECORDS	 ￼  ..........................................................................................................................................................................60

ÇAĞDAŞ MÜZECİLİK AMAÇ, MİSYON VE İŞLEV	 ￼  .................................................................................62

MODERN MUSEOLOGY PURPOSE, MISSION AND FUNCTION	 ￼  ...........................................................................................62

HELENİSTİK ÇAĞ VE DİNLERE ETKİLERİ	 ￼  ..............................................................................................64

HELLENİSTİC AGE AND ITS EFFECT TO RELİGİONS	 ￼  ..............................................................................................................64

İNGİLİZCE DERSİNDE ÇOKLU ZEKA KURAMININ ÖĞRENCİ MOTİVASYON VE BAŞARISINA ETKİSİ	 ￼  ...65

THE EFFECT OF MULTIPLE INTELLIGENCES THEORY ON STUDENT MOTIVATION AND ACHIEVEMENT IN ENGLISH COURSE	 ￼  ..66

NIETZSCHE VE EĞİTİM	 ￼  .......................................................................................................................67

NIETZSCHE AND EDUCATION	 ￼  ............................................................................................................................................67

POPÜLER İSLAMİ DERGİLERDE ANNELİK SÖYLEMİ: ŞEBNEM DERGİSİ ÖRNEĞİ	 ￼  ..................................70

THE MOTHERHOOD DISCOURSE IN POPULAR ISLAMIC MAGAZINES: THE EXAMPLE OF ŞEBNEM MAGAZINE	 ￼  .....................70

SURİYELİ SIĞINMACILARIN COVİD-19 SALGINI İLE BAŞ ETME DENEYİMLERİ: MARDİN ÖRNEĞİ	 ￼  ........71

THE SYRIAN REFUGEES' EXPERIENCES OF COPING WITH THE COVID-19 PANDEMIC: MARDIN CASE	 ￼  ...................................71

İTİKATLA İLGİLİ MÜTEŞABİH AYETLERİ TE’VİL ÇERÇEVESİ BAĞLAMINDA AL-İ İMRAN 3/7 AYETİNİN 
YORUMLANMASI (KELAM İLMİNDE BİR USÛL ÖNERİSİ)	 ￼  ...................................................................73

INTERPRETATION OF AL-I IMRAN VERSE 3/7 IN THE CONTEXT OF THE FRAMEWORK OF TE'VIL OF MUTASABIH VERSES 

RELATED TO FAITHA (SUGGESTION OF PROCEDURE IN THE SCIENCE OF KALAM)	 ￼  ..............................................................73

SAİD B. AHMED B. SAİD EL-KİNDÎ EL-NEZVÎ VE ET-TEFSÎRU’L-MUYESSER Lİ’L-KUR’ANİ’L-KERİM ADLI 
ESERİ	 ￼  .................................................................................................................................................75

SAİD B. AHMED B. SAİD AL-KİNDĪ AL-NAZWĪ AND HİS WORK TİTLED AL-TAFSĪRU AL-MUYESSER Lİ AL-QUR'ANİ AL-QARİM	 ￼  ...75

SOSYO-POLİTİK VE KÜLTÜREL HAYATIN DÖNÜŞÜMÜNDE DİNİN ROLÜ: AKTİF DEVRİM- PASİF DEVRİM 
DİKOTOMİSİ BAĞLAMINDA GRAMSCİCİ BİR ANALİZ DENEMESİ	 ￼  .......................................................76

THE ROLE OF RELIGION IN THE TRANSFORMATION OF SOCIO-POLITICAL AND CULTURAL LIFE: A GRAMSCIAN ANALYSIS 

ESSAY IN THE CONTEXT OF ACTIVE REVOLUTION-PASSIVE REVOLUTION DICHOTOMY	 ￼  .......................................................76

SÜRGÜNDE BİR ÖLÜM İÇİN İADE-İ İTİBAR: BUHÂRÎ’NİN ŞÖHRETİNE DAİR ALTERNATİF BİR 
DEĞERLENDİRME	 ￼  ..............................................................................................................................78

RESTORATION OF HONOUR FOR A DEATH IN EXILE: AN ALTERNATIVE ASSESSMENT OF AL-BUKHĀRĪ'S REPUTATION	 ￼  .........78

KUR’AN-I KERÎM’DE İRADE KAVRAMI VE KELAMCI MÜFESSİRLERİN BU KAVRAMA YÜKLEDİĞİ 
ANLAM	 ￼  .............................................................................................................................................80

THE CONCEPT OF WILL IN THE QUR’AN AND THE MEANING ATTACHED TO THIS CONCEPT BY THEOLOGIST 

COMMENTATORS	 ￼  ..............................................................................................................................................................80

RİSK VE YEMEK: RİSK TOPLUMU BAĞLAMINDA YEMEĞİN DÖNÜŞÜMÜ	 ￼  ...........................................82

RISK AND FOOD: THE TRANSFORMATION OF FOOD IN THE CONTEXT OF RISK SOCIETY	 ￼  ..................................................82

TERK EDİLMİŞ BİR SÜRYANİ KÖYÜ: DEREİÇİ (KILLIT)	 ￼  ..........................................................................83

AN ABANDONED SYRIAN VILLAGE: DEREİÇİ (KILLIT)	 ￼...........................................................................................................83

￼5



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

(POST)-COLONIAL ANALYSIS OF A JOURNEY THROUGH 
KURDISTAN (1881-82) BY MONTAGU GILBERT GERARD 

Emrah IŞIK 
Department of Western Languages and Literatures/English Language and Literature Batman University, ORCID: 

0000-0003-4417-4304. e-mail: isik.emrah@batman.edu.tr.  

Kenan BOZKURT 

Department Turkish Language and Literature Batman University,  ORCID: 0000-0002-5227-0614. e-mail: 
kenan.bozkurt@batman.edu.tr 

nalysing the journey by Montagu Gilbert Gerard towards Iraq and Persia in relation to colonial and historical 
interests, perceptions and knowledge manifested by the orientalistic culture of the West, this paper focuses on the 
ecological dimension of British imperialism and its manifestations in British colonial history/ travel writing which 

rest on the closely linked Eurocentric and anthropocentric discourses. Ecological imperialism can be defined as the 
intentional destruction, through exploitation, extraction and transfer of natural resources of the colonized lands (or 
planned to be colonized in the future) in the interests of scientific and economic progress.   The first seeds of this 
perspective were sown in the 17th century and pioneered by Francis Bacon and other British thinkers of the time, including 
Lewis Roberts and Robert Boyle. Within this specific historical context, we aim to discuss the journey notes of Montagu 
Gilbert Gerard with the embedded colonial and imperialistic interests during the ongoing conflict/clash of transnational- 
imperial forces between the British Empire and the Russian Empire, especially in the half of the 19th century. In this 
respect, we will shed light on how the orientalism-based observations are ideologically depicted and how the degradation 
of the natural environments were intended to be legitimated, which may have resulted in an irreversible loss of biodiversity 
in the indigenous lands, and how the travel notes, writings of British colonial representatives continually supported the 
hegemony of imperial power over the flora and fauna of these lands and their peoples and how such notes, writings 
exemplified the imperialistic desires, interests of the Empire.  

 Keywords: The British Empire, ecological imperialism, hegemony, colonialism, exploitation. 

￼6

mailto:isik.emrah@batman.edu.tr
mailto:kenan.bozkurt@batman.edu.tr


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

MUSA CARULLAH VE BAZI FIKHÎ GÖRÜŞLERİ 

Said Ali KUDAYNETOV 

Uşak Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi, e-mail: said.kudaynetov@usak.edu.tr  

usa Carullah Bigiyef (1875-1949) Rusya Federasyonuna bağlı Novoçerkassk şehrinde dünyaya gelmiştir. Rusya 
Müslümanlarının XX. yüzyılın başlarında en çok tanınan bir din bilgini olduğunu söyleyebiliriz. Buhara, Hicaz, 
Mısır, Şam ve Hindistan’da ilim tahsil etmiştir. İslami ilimler ile birlikte Müslümanlarla müteallik muhtelif dinî, 

kültürel, sosyal ve siyâsî meseleler ile ilgilenmiştir. Carullah, hayatını okuma, araştırma ve bilgi üretme süreçlerine adamış 
olan bir din adamıydı. Kendisini sürekli olarak yenileme gayreti içerisinde olan, bağımsız düşünce yapısına sahip, sınırları 
zorlayan bir birey olması da dikkat çekicidir. İnkılapçı bir yaklaşım benimseyen, hızlı düşünce kapasitesine ve güçlü 
entelektüel seziye sahip olan Carullah’ın düşünce ve kanaatlerini sınırlı bir çerçeveye yerleştirmek zor bir görev olduğunu 
da söylememiz gerekir.  

Musa Carullah’ın fıkıh konularıyla ilgili birçok eseri vardır. Bunların arasında en meşhurları Kitâbu’s-Sünne, Fıkhu’l-
Kur’ân, Uzun Günlerde Rûze, Kavâid-i Fıkhiyye, Halk Nazarında Bir Nice Mesele vd. Bununla birlikte diğer eserlerinde de 
fıkıh ile ilgili görüşlerine yer vermektedir. 

Musa Carullah’ın çalışmaları, İslam’ın temel kaynakları olan Kur’ân, sünnet, icma ve kıyas gibi unsurlar üzerinde çeşitli 
özgün yaklaşımları da içermektedir. Carullah, Müslüman topluluklarında genel olarak insanlık tarafından paylaşılan 
sorunlara karşı, geleneksel din anlayışlarının yetersiz olduğu düşüncesini benimsemektedir. Bu bağlamda, Carullah’ın öne 
çıkan özelliklerinden biri, yeni problemlere çözüm getirme çabasıdır. Ancak, bu çözüm önerilerini sunarken diğer 
yenilikçilerden ayrı bir perspektife sahip olduğu gözlemlenmektedir.  

Bu çalışmada biz Carullah’ın bazı fıkhî konularda ne gibi çözümler öne sürdüğünü tespit etmeye gayret edeceğiz.  

Anahtar Kelimeler: Carullah, Fıkıh, Rûze, Sünnet, Hatun.

MUSA JARULLAH AND SOME OF HIS JURISPRUDENTIAL VIEWS 

usa Jarullah Bigiyef (1875-1949) was born in the city of Novocherkassk, which is part of the Russian Federation. 
He can be considered one of the most renowned religious scholars among Russian Muslims in the early 20th 
century. Jarullah pursued studies in various Islamic sciences in places such as Bukhara, Hijaz, Egypt, Damascus, 

and India. Alongside Islamic sciences, he engaged with diverse religious, cultural, social, and political issues related to 
Muslims. Jarullah devoted his life to the processes of reading, researching, and producing knowledge. Noteworthy is his 
continuous effort towards self-renewal, possessing an independent thought structure and pushing the boundaries. 
Embracing an innovative approach, Jarullah, with his rapid thought capacity and strong intellectual intuition, presents a 
challenging task of encapsulating his thoughts and opinions within a limited framework.

Musa Jarullah has authored numerous works on jurisprudential topics, with some of the most notable ones being 
“Kitâbu’s-Sunnah”, “Fiqhu’l-Qur’ân”, “Uzun Günlerde Rûze”, “Qavâid-i Fikhiyya”, “Halk Nazarında Bir Nice Mesele” and 
others. Additionally, his other works also address his perspectives on jurisprudence.

Jarullah’s studies encompass various original approaches to the fundamental sources of Islam, such as the Qur’ân, Sunnah, 
consensus (idjmâ‘), and analogy (qıyâs). He adopts the belief that traditional religious interpretations are inadequate in 
addressing issues commonly shared by Muslim communities and humanity at large. In this context, one of Jarullah’s 
prominent features is his endeavor to provide solutions to new problems. However, while presenting these solutions, he is 
observed to possess a distinct perspective compared to other innovators.

￼7

mailto:said.kudaynetov@usak.edu.tr


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

In this study, our aim is to identify some of Jarullah’s proposed solutions on certain jurisprudential issues.

Keywords: Jarullah, Fiqh, Rûze, Sunnah, Hatun.

References

Carullah, M. (2020). Fıkhu’l-Kur’ân (Kur’ânı Anlama Üzerine), (Çev.) Dinç Ö., (Ed.) Koca F., Ankara: Ankara Okulu Yayınları.

Carullah, M. (2018). Kavâid-i Fıkhıyye (İslam Hukukunun Genel İlkeleri), (Ed.) Koca F., Ankara: Ankara Okulu Yayınları.

Carullah, M. (2019). Büyük Mezvularda Ufak Fikirler, (Ed.) Koca F., Ankara: Ankara Okulu Yayınları.

Demir M. (2020). “Musa Carullah Bigi ve Mustafa Sabri Efendi’nin Cehennem Azabının Ebediliği Meselesine Yaklaşımları 
Üzerine Bir Değerlendirme”, Selçuk Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi Dergisi, Tevilat, 1 (2): 311-334.

Görmez M. (2002). “Sünnet Anlayışı”, Ölümünün 50. Yıldönümünde Musa Carullah Bigiyef (1875-1949), I Uluslararası 
Musa Carullah Bigiyef Sempozyumu, 6-7 Kasım 1999, Ankara.

Kurtdede R. (2011). Musa Carullah Bigiyef ve İslam Hukuku ile İlgili Görüşlerinin Değerlendirilmesi, Yayınlanmamış Doktora Tezi, 
Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

￼8



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

İMAM MÂLİK’İN İSTİSLÂHI ÖLÇÜSÜZ KULLANDIĞINA YÖNELİK 
ELEŞTİRİLERE KARŞI SAİD RAMAZAN EL -BÛTÎ’NİN YAKLAŞIMI   

Gamze ARSLAN 
Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, E-mail: gmzarslan@ankara.edu.tr 

ebliğimiz İmâmu’l-Harameyn el-Cüveynî başta olmak üzere usûlcülerin bir kısmının İmam Mâlik’in istislâhı naslara 
aykırı şekilde kullandığına yönelik iddialarına son dönem âlimlerinden Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî’nin 
(1929-2013) değerlendirme ve incelemelerinin tespitini konu edinmektedir. Fıkıh usûlünün tali kaynakları arasında 

zikredilen istislâh şer’an onaylandığı ya da reddedildiğine dair delil bulunmayan maslahata göre hüküm verme yöntemini 
ifade etmektedir. Gerek klasik gerekse modern dönemde ortaya çıkan problemlerin çözümü hususunda önemli bir işleve 
sahip olan istislâhın tarihi süreç içerisinde kavramsallaşma seyrini izlemek bu noktada maslahat-ı mürsele, istidlâl ve 
istisvâb terimleri ile eş anlamlı kullanıldığını müşahade etmek mümkündür. İstislâhın değişen şartlara uygun yeni 
hükümlerin ihdas edilmesi, ahkâmın değişimi hususunda önemli bir işleve sahip olduğu görülmektedir. Diğer fakîhler gibi 
İmam Malik de ihtiyaç durumunda bu kaynağa başvurduğu bilinmektedir. Cüveynî gibi bazı usûlcüler, İmam Malik özelinde 
istislâhın kullanımında nasların umûm ya da mutlağına muhalefet ettiği yönünde örnekler üzerinden bir takım eleştirilerde 
bulunmuşlardır. Butî, Davâbitu’l-Maslaha isimli eserinde bu eleştirileri, eleştirelere yönelik karşı argümanları ve İmam 
Mâlik’in zikredilen tarzda meseleleri ele almadığını delilleriyle ortaya koymaya çalışmaktadır. Nitekim Bûtî, İmâm Mâlik’in 
hırsızlıkla suçlanan sanığın  suçun ikrarı için darp edilmesi hususundaki fetvâsını istislâh prensibine dayanarak verdiğine 
ilişkin görüş ve eleştirileri değerlendirmektedir. Butî, İmam Mâlik’in aksi yönde hüküm verdiğini Sahnun’a ait fetvânın ona 
nispeti durumunun söz konusu olduğunu Malikî kaynaklara müracaat ederek ortaya koymaktadır. O, bunun gibi pek çok 
mesele zikretmekte ve iddialara karşı delilleri ortaya koymaktadır. Meselenin özünün istislâhın manasının kavranılmaması 
ve onunla hükmedilmesi hususunda ortaya çıkan karışıklıklardan kaynaklandığını ifade etmektedir. Butî, sonuç itibariyle 
dört mezhep imamının sırf maslahat gerekçesiyle nassın umûmunun tahsîs veya mutlakının takyid edileceği yönünde bir 
uygulamaya cevaz verdiklerini söylemenin mümkün olamayacağını aktarmaktadır. Usûl-i fıkıh ve fetvâlarının herhangi bir 
cüzünde bu gerekçeye dayanarak hüküm vermediklerini zikretmektedir. Dolayısıyla İmam Malik’e nispet edilen bu zannın 
fetvâları ve nakledilen görüşlerinin araştırılmaması ya da delillerinin tetkik edilmemesinden kaynaklandığını tespit 
etmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Istislâh, Mâlik, Bûtî. Maslahat, Eleştiri. 

SA‘ ĪD RAMADAN AL -BŪT Ī’S APPROACH TO THE CRITICISM OF IMĀM 
MĀLIK'S EXCESSIVE USE OF ISTISLĀH

ur paper is about determining the evaluations and analyzes of Muhammad Sa‘īd Ramadan al-Būtī (1929-2013), 
one of the recent scholars, on the claims of some of the usūlist, especially Imām al-Haramayn al-Juwaynī, that 
Imām Mālik used istislah contrary to the texts. Istislah, which is among the secondary sources of usūl al-fiqh, 

refers to the method of judging according to maslahah, for which there is no evidence that it is approved or rejected by 
sharia. It is possible to follow the course of conceptualization of istislāh, which has an important function in solving the 
problems that emerged in both the classical and modern periods, in the historical process and at this point, it is possible to 
observe that it is used synonymously with the terms al-masālih al-mursala, istidlāl and istisvāb. It is seen that istislāh has 
an important function in creating new provisions suitable for changing conditions and changing the provisions. Like other 
jurists, Imām Mālik also refers to this source when needed. It is seen that some authors have made some claims, based on 
examples, that Imam Malik's use of istislah contradicts the general or absolute of the texts. Būtī, in his work titled Davābit 
al-Maslaha, reveals these claims, counter-arguments and evidence that Imam Malik did not address the issues in the manner 

￼9



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

mentioned. For example; It evaluates the opinions and criticisms given about the fatwa regarding the beating of the 
defendant accused of the crime of theft in order to make him confess, on the basis of istislāh. Būtī explains by referring to 
Mālikī sources that Imām Mālik ruled otherwise and that Sahnun's fatwa is attributed to Malik. Būtī touches on many such 
issuesand provides evidence against the allegations. He states that the essence of the issue arises from the confusion that 
arises in not understanding the meaning of istislah and ruling with it. Būtī states that, as a result, it is not possible to say 
that the four sectarian imams allowed a practice that would allocate the entire text or restrict its absolute text, just for the 
sake of maslahah. He mentions that they do not make decisions based on this justification in any part of the usūl al-fiqh 
and fatwas. Therefore, he states that this suspicion attributed to Imam Mālik stems from the fact that his fatwas and 
conveyed views were not investigated or the evidence was not examined

Keywords: Istislāh, Mālik, Būtī, Maslahah, Criticism. 

￼10



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

ŞÂFİ‘Î FIKIH USÛLÜNDE ÂHÂD HABERİN KABULÜ VE REDDİ 
ÜZERİNE BİR İNCELEME

Davut EŞİT
Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Bölümü İslam Hukuku Anabilim Dalı, e-mail 

davutesit@yyu.edu.tr, ORCID ID: 0000-0003-1366-4650

ıkıh usûlünün ana delillerinden biri olan sünnetin büyük bir bölümünü âhâd haberler oluşturmaktadır. Bundan 
dolayı fıkıh usulünde haberler ilgili tartışmaların merkezinde âhâd haberlerin olduğunu söylemek gerekir. Fıkıh 
ilminin teşekkül ettiği dönemden itibaren âhâd haberin hücciyeti, hüccet olarak kabul edilmesinin şartları ve reddine 

ilişkin tartışmalar, âhâd habere ilişkin tartışmaların ana çerçevesini oluşturmaktadır. Şâfi‘î, fıkıh usûlü alanında kaleme 
aldığı er-Risâle, Cimâ‘u’l-‘ilim ve İhtilâfu’l-hadîs adlı eserleri başta olmak üzere fıkıh usûlü alanında yazdığı diğer eserlerde 
âhâd habere ilişkin tartışmaları konu edinmektedir. Şâfi‘î’nin bu konudaki tartışmaları âhâd haberin hücciyeti, ihtilâflı 
hadîslerin çözümü ve habere yönelik senede/râviye ilişkin şartlara yoğunlaştırması, Şâfi‘î fıkıh usûlünde âhâd haberin 
kabulü/reddine ilişkin şartların sened/râvî ile sınırlandırıldığına ilişkin kabullerin oluşmasını sağlamıştır. Modern dönemde 
yazılan fıkıh usûlü kitaplarına bakıldığı taktirde Şâfi‘î’/ler, âhâd haberin kabulünde etme iki temel   şartları ortaya 
koymuşlardır. Bunlardan biri, râvî ile ilgili genel kabul gören şartlar (râvînin Müslüman, akil, baliğ, âdil ve zabt sahibi 
olması) diğeri ise haberin sahih ve muttasıl olması şartıdır. İlk şartın genel olarak kabul gören şartlardan oluştuğu dikkate 
alındığı Şâfi‘î/ler, âhâd haberin kabulünde/reddinde modern dönemdeki bazı fıkıh usûlü kitaplarının ifade ettiği üzere 
haberin senedinin muttasıl/kopuk olmaması dışında başka bir şart koşmamışlardır. Araştırma, erken dönem esas alınarak 
Şâfi‘î fıkıh usûlünde âhâd haberin kabulüne ilişkin senede/râvîye ilişkin şartları dışında başka şartların izini sürmeyi 
amaçlamaktadır.

Anahtar Kelimeler: Şâfi‘î, Fıkıh Usûlü, Âhâd Haber, Kabul, Şart

A STUDY ON THE ACCEPTANCE AND REJECT İON OF ĀḤĀD REPORT İN 
SHĀF İ‘ Ī  UȘŪL AL -F İQH  

 large part of the sunnah, which is one of the main evidences of the uṣūl al-fiqh, consists of āḥād reports. Therefore, 
it is necessary to say that āḥād reports is at the centre of the discussions about reports in the uṣūl al-fiqh. Since 
the formation of the science of fiqh, the discussions on the validity of āḥād reports, the conditions for its 

acceptance as a validity and its rejection constitute the main framework of the discussions on āḥād reports. Shāfi'ī deals 
with the debates on āḥād reports in his works on the methodology of jurisprudence, especially in his works al-Risāla, 
Jimā‘u‘l-‘ilm and Ikhtilāf al-ḥadīs. Shāfi‘ī‘s focusing the discussions on the validity of āḥād reports, the resolution of disputed 
ḥadīths, and the conditions related to the sanad/rāwī for the reports led to the acceptance that the conditions for the 
acceptance/rejection of āḥād reports were limited to the sanad/rāwī in the Shāfi'ī methodology of fiqh. If we look at the 
books on the methodology of fiqh written in the modern period, Shāfi‘īs have put forward two basic conditions for the 
acceptance of āḥād reports. Considering that the first condition consists of generally accepted conditions, the Shāfi‘īs did 
not stipulate any other condition in the acceptance/rejection of āḥād reports except that the sanad of the reports should not 
be muttasıl/duplicated, as stated in some books on the modern period of uṣūl al-fiqh. This study aims to trace the 
conditions other than the conditions related to the sanad/rāwī for the acceptance of āḥād reports in Shāfi‘ī jurisprudence 
based on the early period.

Keywords: Shāfi‘ī, Uṣūl al-Fiqh, Āḥād Reports, Acceptance, Condition 

￼11

mailto:davutesit@yyu.edu.tr


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

İSLAM HUKUK TARİHİ VE SOSYAL TARİH İLİŞKİSİ 
BAĞLAMINDA OSMANLI SOSYAL TARİHİ ARAŞTIRMALARINDA 

DİSİPLİNLER ARASI YAKLAŞIMIN ÖNEMİ

Ümit GÜLER
 Batman Üniversitesi, İslami İlimler Fakültesi, E-mail: umit.guler@batman.edu.tr

smanlı Devleti’nde İslam hukuk esasları temelinde meydana getirilen şer‘î mahkemeler, bizlere hukuki, içtimai, 
iktisadi, dinî, askeri ve idari konulara dair birinci elden bilgiler veren kadı sicilleri, bir diğer adıyla mahkeme 
kayıtları bırakmıştır. Bu belgeler, İslam hukuk tarihi açısından eşsiz bir önemi haizdir. Zira Osmanlı şer‘î 

mahkemeleri tarafından icra edilen İslâm hukuk pratiğinin teoriyle olan irtibatı ancak bu kaynakların sağlıklı biçimde 
analiziyle ortaya çıkarılabilmektedir. Kadıların verdikleri i‘lâm, hüccet ve cezalarla görevleri gereği tuttukları çeşitli kayıtları 
ihtivâ eden bu defterler, İslam hukuk tarihinin yanı sıra Osmanlı sosyal tarihi araştırmaları için   de  en zengin, açık ve 
güvenilir kaynakları teşkil etmektedir.

Günümüz dünyasında Osmanlı sosyal tarihi araştırmalarına duyulan ilginin gittikçe artış gösterdiği ve bu çalışmaların 
kaynakları arasında da kadı sicillerinin ağırlığının dikkate değer biçimde arttığı söylenebilir. Ancak Osmanlı sosyal tarihine 
dair literatür incelendiğinde, Osmanlı toplumuna ve hukuki yapısına dair çok sayıda yanlış veya eksik bilginin paylaşıldığı 
da gözlenmektedir. Bu alanda gözlenen ihmallerin bir kısmı, kadı sicillerinden yeterince istifade edilmemesinden 
kaynaklanırken bir kısmı da sicillerin doğru biçimde anlaşılıp yorumlanmamasından kaynaklanmaktadır. İlk durumda yer 
alan kimi çalışmalar Osmanlı sosyal hayatını ele almasına rağmen Osmanlı sosyal tarihinin en zengin, açık ve güvenilir 
kaynakları olan kadı sicillerini ihmal etmektedirler. Bu da ilgili çalışmanın yanlış veya eksik bir tasvir ve çıkarımda 
bulunması sonucunu doğurmaktadır. İkinci grupta yer alan kimi çalışmalar ise kadı sicillerini kullanmakla birlikte 
belgelerin analizinde hatalı veya eksik yorumlamalarda bulunan araştırmalardır. Bu minvalde meydana gelen hata veya 
eksikliklerin önemli bir kısmının İslam hukuk tarihinden yeterince istifade etmemekten kaynaklandığı söylenebilir. Bir 
diğer ifadeyle bu sorun, Osmanlı sosyal tarihi araştırmacısının sosyal tarih ve İslam hukuk tarihi çerçevesinde disiplinler 
arası bakış açısından yeterince istifade etmemesinden veya edememesinden mütevellittir. 

Şer‘î mahkemeler, İslam-Osmanlı hukuku zemininde görev icra etmiş ve işlem yapmışlardır. Dolayısıyla ilgili araştırmacının 
kadı sicillerinden istifade ederken belge muhtevasında yer alan hukuki işlem ve terimleri ilgili disiplin çerçevesinde doğru 
biçimde anlaması ve bunu tarihsel bilgiyle irtibatlandırması gerekmektedir. Aksi takdirde farkında olmaksızın birtakım 
hatalı veya eksik bilgi paylaşımı söz konusu olabilmektedir. Bu bildiride, mezkûr noktalardan hareketle literatürde 
karşılaşılan bu tarz örnekler üzerinden İslam hukuk tarihi ve sosyal tarih çerçevesinde disiplinler arası yaklaşımın önemi 
üzerinde durulmuş; literatürde karşılaşılan bazı hata ve eksiklikler bu çerçevede analiz edilmiştir.

Anahtar Kelimeler: Sosyal Tarih, İslam Hukuk Tarihi, Kadı Sicilleri, Disiplinlerarası Araştırmalar

THE IMPORTANCE OF INTERDISCIPLINARY APPROACH IN OTTOMAN 
SOCIAL HISTORY RESEARCH IN THE CONTEXT OF ISLAMIC LEGAL 

HISTORY AND SOCIAL H İSTORY

he sharia courts, which were established in the Ottoman Empire on the basis of Islamic legal principles, left us kadi 
registers, also known as court records, which provide us with first-hand information on legal, social, economic, 
religious, military and administrative issues. These documents are of unique importance for the history of Islamic 

law. The connection between the practice of Islamic law as practiced by the Ottoman sharia courts and theory can only be 

￼12



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

revealed through a sound analysis of these sources. These notebooks, which contain the i'lām, judgments and punishments 
issued by the qāḍis and the various records they kept as part of their duties, constitute the richest, clearest and most 
reliable sources for the study of Ottoman social history as well as Islamic legal history.

In today's world, it can be said that the interest in Ottoman social history research has been increasing and the weight of 
qadi registers among the sources of these studies has increased considerably. However, a review of the literature on 
Ottoman social history reveals a great deal of misinformation or incomplete information about Ottoman society and its 
legal structure. While some of the negligence in this field stems from the lack of sufficient utilization of qadi registers, 
some of it stems from the lack of proper understanding and interpretation of the registers. Although some of the studies in 
the first case deal with Ottoman social life, they do not utilize qadi registers, which are the richest, clearest and most 
reliable sources of Ottoman social history. This results in inaccurate or incomplete descriptions and inferences. Some 
studies in the second group, on the other hand, use qadi registers but make erroneous or incomplete interpretations in the 
analysis of the documents. It can be said that a significant portion of the errors or omissions in this regard stem from the 
lack of sufficient utilization of Islamic legal history. In other words, this problem stems from the fact that the researcher of 
Ottoman social history does not or cannot make sufficient use of the interdisciplinary perspective within the framework of 
social history and Islamic legal history. 

Sharia courts functioned and operated on the basis of Islamic-Ottoman law. Therefore, while making use of the qadi 
registers, the researcher should correctly understand the legal procedures and terms in the content of the document within 
the framework of the relevant discipline and link it with historical knowledge. Otherwise, some erroneous or incomplete 
information may be shared without realizing it. In this paper, the importance of interdisciplinary approach within the 
framework of Islamic legal history and social history is emphasized and some errors and deficiencies encountered in the 
literature are analyzed within this framework.

Keywords: Social History, History of Islamic Law, Kadi Registers, Interdisciplinary Research 

￼13



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

DECOLONIZING THE EUROCENTRIC TRAUMA THEORIES IN 
ABDULRAZAK GURNAH’S NOVELS 

Emrah IŞIK 

Department of Western Languages and Literatures/English Language and Literature Batman University, ORCID: 
0000-0003-4417-4304. E-mail: isik.emrah@batman.edu.tr 

This study aims to examine the representation of traumatic past in relation to (post)colonial history and its ongoing 
discourse, manners that have haunted the characters in the selected novels of Abdulrazak Gurnah. Along with depicting 
the colonial legacy in Tanzania, Zanzibar, Gurnah provides his readers with witnessing the traumatized, silenced voice of 
the oppressed nations excluded from the scope of Western-based trauma literary studies. In this respect, in the study, it is 
prioritized to converge postcolonial discourse and motivations with the new perspectives and considerations of trauma 
studies for understanding colonial traumas such as dispossession, forced migration, diaspora, slavery, discrimination, 
racism, political violence. Referring to the works of such celebrated scholars of postcolonial trauma studies as Irene Vessel, 
Stef Craps, Gert Buelens, Jennifer Yusin, the paper focuses on subverting, decolonizing the contents and priorities of the 
mainstream, traditional trauma studies ignoring the traumatic experiences of the non-Western cultures, individuals whose 
wounds and pains are directly or indirecly associated with colonial history, memory and victimization. 

Keywords: Abdulrazak Gurnah, postcolonialism, trauma,  Stef Craps, Tanzania, Zanzibar 
  

￼14

mailto:isik.emrah@batman.edu.tr


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

EBEVEYNLİK TUTUM VE STİLLERİNİN ÇOCUĞUN KİMLİK 
GELİŞİMİNDEKİ ROLÜ

Perihan ÇEKEN 
Mardin Artuklu Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü

Akif AKTO 
Mardin Artuklu Üniversitesi Edebiyat Fakültesi, e-mail: akifdakto@gmail.com

u çalışmada, ebeveynliğe dair birçok noktada olduğu gibi ebeveynlik stillerinin de çocukların kimlik gelişimini 
şekillendirmedeki önemi ve rolünün derin bir analizi amaçlanmaktadır. Farklı ebeveynlik stilleri, çocuğun benlik 
saygısı, özgüveni, sosyal beceri ve genel psikolojik gelişimi de dahil olmak üzere kimlik oluşumu üzerinde çeşitli 

etkilere sahip olmaktadır. Bu konudaki literatür ayrıntılı bir şekilde irdelendiğinde bir bireyin kişiliği biyolojik etmenlerle 
birlikte sosyal çevresi, içinde yaşadığı kültür, coğrafi konumun, sosyo-ekonomik durumlar ve özellikle en çok zaman 
geçirdiği ailesinin etkisinde kaldığı bilinen bir gerçektir.   Ancak ebeveyn tutumları ve çocuk yetiştirme stilleri çocuğun 
kimlik gelişiminde büyük bir önem taşımaktadır. Hem çocuğun doğar doğmaz ilk etkileşime girdiği ortam olmasından hem 
de çocuğun yetişirken ebeveynlerinin tutumları, kararları ve seçimleri çerçevesinde bir hayat sürdürdüğü için kimliğinin 
öne çıkan taraflarının oluşmasında oldukça etkili olduğu görülmektedir.

Literatürde bu konuyla ilgili birçok bilimsel araştırma yapılmış ve söz konusu literatür incelenmiştir. Yapılan literatür 
taramasında; ebeveynin çocukla kurduğu iletişim, çocuktan beklentileri, çocuğun davranışlarına verdiği geri bildirimler, 
hata yaptığında veya bir şey başardığında takınılan tavır ve tutum çocuğun kimlik gelişiminde belli noktalara temas 
etmektedir. Bunları yanı sıra kişiliğine etki eden diğer sosyal etkenlerin (çevre, okul, arkadaş vb.) de kimlik şekillenmesinde 
rolü olduğuna dair bulgulara rastlanmıştır. Literatür taraması yöntemiyle yürütülen bu çalışmanın bu konuda yapılacak 
diğer çalışmalara da katkı sunacağı düşünülmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Ebeveynlik Stilleri, Çocuk, Tutum, Kimlik Gelişimi 

THE ROLE OF PARENTING ATTITUDES AND STYLES IN THE CHILD'S 
IDENTITY DEVELOPMENT

his study aims to provide a deep analysis of the importance and role of parenting styles in shaping children's 
identity development, as in many aspects of parenting. Different parenting styles have varying effects on a child's 
identity formation, including self-esteem, self-confidence, social skills, and overall psychological development. 

When the literature on this subject is examined in detail, it is a known fact that an individual's personality is influenced by 
biological factors as well as his social environment, the culture he lives in, geographical location, socio-economic situations 
and especially the family with which he spends the most time. However, parental attitudes and child-raising styles are of 
great importance in the child's identity development. It is seen that it is very effective in the formation of the prominent 
aspects of the child's identity, both because it is the environment in which the child first interacts with as soon as he is 
born and because the child lives a life within the framework of his parents' attitudes, decisions and choices while growing 
up.

Many scientific studies on this subject have been conducted in the literature and the literature in question has been 
examined. In the literature review; The parent's communication with the child, his expectations from the child, the 
feedback he gives to the child's behavior, the attitude and attitude he adopts when he makes a mistake or achieves 

￼15



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

something touch certain points in the child's identity development. In addition, there are findings that other social factors 
that affect personality (environment, school, friends, etc.) also play a role in shaping identity. It is thought that this study, 
conducted by literature review method, will contribute to other studies on this subject.

Keywords: Parenting Styles, Child, Attitude, Identity Development  

￼16



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

EL -KÂFİ’DEKİ HADİSLERİN METİN AÇISINDAN TENKÎDİ 

Hasan SELAM
 Diyanet İşleri Başkanlığı, e-mail: hasan_yardak@hotmail.com

alışmamızın ana temasını, İmâmiyye Şîası'nın en temel kaynaklarından birisi olan Küleynî’ye ait el-Kâfî isimli hadis 
kitabının Şîa âlimlerine göre metin açısından değerlendirilmesi teşkil etmektedir. Bilindiği üzere İmâmiyye 
Şîası'nda, Ehl-i Sünnet’in altı temel hadis kitabına tekabül eden dört temel hadis mecmuası bulunmaktadır. 
Mütekaddimûn Şîa âlimlerine ait olan bu dört kitap içinde yer alan el-Kâfî, Şîa’nın Kur’ân-ı Kerim’den sonra en 

sahih kitap olarak kabul ettiği hadis kitabıdır. Şîa hadis âlimlerinin el-Kâfî eksenli yapmış oldukları çalışmalar, kitabın onlar 
nezdindeki ayrıcalıklı yerini ortaya koymaktadır. el-Kâfî’yi farklı yönleriyle ele alan bu çalışmalarda kitabın ihtiva ettiği 
rivâyetlerden sahih olanlara dair tespitler de yapmışlardır.   Örneğin Muhammed Bâkır el-Behbûdî, Sahîhu’l-Kâfî adlı 
eserinde el-Kâfî’de tahriç edilmiş 16199 rivâyetten sadece 4428’i hakkında sahih hükmü vermiştir. el-Kâfî, Şîa’nın ale’l-ebvab 
türünde tasnif edilen ilk büyük rivayet mecmuasıdır. Tercih edilen görüşe göre el-Kâfî’de 16199 rivâyet vardır. Ancak bu 
rivayetlerin büyük bir kısmı Rasûlullah’ın (sas) söz, fiil ve takrirlerinden ziyade, Şîa’nın masûm olduklarına inandıkları 
imâmların söz, fiil ve takrirlerinden ibarettir. İmâmetin yapısı yanında, Şiîlerin hayatlarında müracaat edebilecekleri her 
türlü hukukî, tefsir, kelam ve siyer gibi alanları kapsaması, el-Kâfî’yi İmâmiyye Şîası nezdinde en temel hadis kaynağı 
kılmıştır. Ahbârilerin tamamı ve Usûlilerin cumhuruna göre, içerdiği hadislerin tümünün masumlardan sadır oluşu katî ve 
sahihtirler. Onlara göre, el-Kâfî’nin, diğer hadis mecmuaları üzerindeki üstünlüğü, güneşin yıldızlar üzerindeki üstünlüğü 
gibidir. el-Kâfî, Şîa âlimleri nezdinde Buhârî’nin es-Sahîh’i mesabesindedir. Buna rağmen eser muhakkik bazı Şiî âlimler 
tarafından tenkit edilmiştir. Mütekaddimûn Şiî âlimler, kitabı genel itibarıyla sened yönüyle değerlendirerek, eseri zayıf 
hadisler ve meçhul ravilerden çok sayıda hadise yer vermiş olması cihetiyle eleştirirken, müteahhirûn Şiî âlimler eseri genel 
itibarıyla metin yönüyle tenkide tabi tutmuşlardır. Hadislerini Kur’ân’a, sahih olduğu katî olan Sünnet’e, akl-ı selime, tarihî 
gerçeklere, bilimsel verilere ve İmâmiyye Şîasının temel itikadî ilkelerine arz etmek suretiyle eleştirmişlerdir.  Bundan başka 
bazı Şiî muhakkikler, el-Kâfî’deki hadislerden bir kısmını Ehl-i Beyt’e hakaret ve tahkir ifade ettiğinden zayıf ve mevzu 
addetmişlerdir. İmamları peygamberlerin bile sahip olamadığı vasıflarla tavsif eden ifadelerin ve Kur’ân-ı Kerim'in tahrif 
edildiği ile ilgili çok sayıda rivayetin varlığı münekkid Şiî âlimlerin dikkatini celbetmiş ve bu yönüyle de ciddi eleştiriler 
yöneltmişlerdir. Bu çalışmada Şiî âlimlerin el-Kâfî ile ilgili değerlendirmeleri tahlil edilmiş, Ehl-i Sünnet âlimlerinin 
tenkitleri kapsam dışı bırakılmıştır.

Anahtar Kelimeler: Şîa, Hadis, Küleynî, el-Kâfî, Metin Tenkidi 

TEXTUAL CR İT İC İSM OF THE HAD İTHS İN EL -KÂF İ  

he main theme of our study is the textual evaluation of the hadith book named al-Kāfī by Kulayni, one of the most 
basic sources of Imamiyya Shia, according to Shia scholars. As it is known, there are four basic hadith collections in 
Imamiyya Shia, corresponding to the six basic hadith books of Ahl al-Sunnah. Al-Kāfī, which is among these four 

books belonging to the mutaqaddimun Shia scholars, is the hadith book that Shia accepts as the most authentic book after 
the Holy Quran. The studies carried out by Shia hadith scholars based on al-Kafi reveal the privileged place of the book in 
their eyes. In these studies, which dealt with al-Kâfî from different aspects, they also made determinations about the 
authentic ones among the narrations contained in the book. For example, Muhammad Baqir al-Behbûdî, in his work called 
Sahîhu'l-Kâfî, gave the correct verdict on only 4428 of the 16199 narrations recorded in al-Kâfî. Al-Kâfî is the first major 
narration collection of Shia classified in the ale'l-ebvab genre. According to the preferred view, there are 16199 narrations in 
al-Kafi. However, most of these narrations consist of the words, deeds and affirmations of the imams whom Shia believe to 
be innocent, rather than the words, deeds and affirmations of the Prophet Muhammad (pbuh). In addition to the structure 
of the Imamate, the fact that it covers all kinds of fields that Shiites can apply in their lives, such as law, tafsir, kalam and 

￼17



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

sirah, has made al-Kafi the most basic hadith source for Imamiyya Shiites. According to all of the Akhbaris and most of the 
Usulis, it is certain and authentic that all the hadiths it contains are from innocent people. According to them, the 
superiority of al-Kafi over other hadith collections is like the superiority of the sun over the stars. Al-Kâfî is considered as 
the es-Sahîh of Bukhari in the eyes of Shia scholars. Despite this, the work was criticized by some Shiite scholars. While 
the follower Shiite scholars evaluated the book generally in terms of its narration and criticized the work for including 
weak hadiths and many hadiths from unknown narrators, the later Shiite scholars criticized the work in general terms in 
terms of text. They criticized his hadiths by referring them to the Quran, the Sunnah, which is certain to be authentic, 
common sense, historical facts, scientific data and the basic tenet of Imamiyya Shia. Moreover, some Shiite scholars 
considered some of the hadiths in al-Kāfī to be weak and fabricated because they expressed insult and disparagement to the 
Ahl al-Bayt. The existence of statements describing the Imams with qualities that even the prophets could not have and the 
existence of many narrations about the distortion of the Holy Quran attracted the attention of critical Shiite scholars and 
they directed serious criticism in this respect. In this study, the evaluations of Shiite scholars about al-Kafi were analyzed, 
and the criticisms of Ahl al-Sunnah scholars were excluded.

Keywords: Shia, Hadith, Kulayni, al-Kafi, Text Criticism 

￼18



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

AMERİKA’DA “MÜSLÜMAN AMERİKALI” OLMAK: THE GREAT 
MUSLIM AMERICAN ROAD TRIP” BELGESELİ ÖRNEKLİĞİNDE  1

Halide Rumeysa KÜÇÜKÖNER 
 Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, İslam Mezhepleri Tarihi Ana Bilim Dalı, Diyarbakır, Türkiye, Affiliate, George Mason University, 

Abusulayman Center For Global Islamic Studies, Fairfax, VA, USA, e-mail: rumeysah@hotmail.com 

slam yaklaşık on dört asırlık serüveni boyunca dünyanın hemen her coğrafyasına ulaşırken, İslam kavramı da 
bünyesinde birbirinden oldukça farklı gelenekleri barındıran geniş hacimli bir “şemsiye kültür”e dönüşmüştür. İslam’ın 
özellikle çağdaş dönemde yoğun olarak temsil edildiği coğrafyalardan birisi de Amerika Birleşik Devletleri’dir. 

Amerika’da İslam’ın serüveni 17. Yüzyılda Afrika’dan getirilen köleler ile başlamaktadır. Ancak asıl Müslüman temsilinin 
görülmeye başladığı dönem, 20. yüzyılın başlarından itibaren Amerika’ya dünyanın her yerinden gelen göçmenlerle birlikte 
söz konusu olmaya başlamıştır. 1960lardaki Soğuk Savaş dönemleriyle birlikte ise başta Hint-Pak coğrafyasından olmak 
üzere oldukça büyük bir Müslüman topluluk, bu topraklara gelmeye girişmiştir. Böylelikle  İslam sadece bir kısım siyahın 
dini olmaktan çıkıp dünyanın farklı coğrafyalarından, farklı kesimleri içerisinde barındıran bir “ümmet” dini özelliğini bu 
coğrafyada da kazanmaya başlamıştır. 

Ümmet kimliğinin yeniden keşfedildiği bu dönemde, Amerika’ya gelen bu yeni Müslüman topluluklar, hem kendi kültürel 
kimliklerini devam ettirme hem de “Amerikalı” olma arasında yeni bir kimlik inşa etme faaliyetine girişmişlerdir. Süreç 
içerisinde bu yeni kimlik “Muslim American”, “Müslüman Amerikalı” olarak adlandırılmaya başlamıştır. Ancak 11 Eylül’le 
birlikte artan İslam karşıtlığı “Amerikalı Müslüman” kavramının negatif bir içerikle anılmasına sebep olmuştur. Müslüman 
karşıtlığı o denli yükselmiştir ki Müslümanlar kendilerini kamuoyunda yeniden tanımlayabilmek için yeni kimlik arayışına 
girişmişlerdir. Bu yeni kimlikte, Müslümanların Amerikan toplumunun yükselmesine katkıları, nitelikli iş güçleri, sosyal, 
kültürel, sanatsal faaliyetleri oldukça ön plana çıkarılmaya başlanmıştır. Hatta artık vurgu “Müslüman” kimliğinin 
kendisine değil, “Amerikalı” kimliğine kaymış ve Müslümanların ne kadar “Amerikalı” oldukları vurgulanmaya başlamıştır. 

 “Müslüman Amerikalı” kimliğinin güçlenmesi ve desteklenmesi için gösterilen çabalara ilaveten günümüzde bu kimliğin 
toplumun geniş tabanı içerisinde kendisine “olumlu bir imajla” yer bulabilmesi için “Müslümanlar Amerikalılar”ın 
görünürlüklerinin artırılmasına yönelik de ciddi faaliyetlerde bulunulmaktadır. Özellikle dijital olanaklarıyla birlikte 
toplumla entegrasyonunu tamamlamış, Amerikan değerlerini benimsemiş Müslüman toplulukların “doğal yaşam 
hallerinin” kamuoyuna sunulması için çeşitli filmler, belgeseller üretilmektedir. Bu yeni içeriklerin en çarpıcı örneklerinden 
biri de “The Great Muslim American Road Trip” isimli belgeseldir. Belgesel, beyaz Amerikalı ve göçmen Amerikalı bir 
Müslüman çiftin “Road 66” denilen Amerika’yı baştan başa saran rota boyunca yaptıkları seyahati konu almaktadır. 
Belgeselde, seyahatin her bir durağında bölge Müslümanlarıyla buluşan çift, bu Müslümanların, Amerikan toplumu 
içerisindeki “güçlü” konumlarını, eğitim ve yardım faaliyetlerini merkeze alan çeşitli ziyaretler ve mülakatlar 
gerçekleştirmektedir. 

Belgeselde “Müslüman” kimliğinden ziyade özellikle üçüncü ve dördüncü nesil Amerika’da yaşayan veya sonradan 
Müslüman olanlardan oluşan “Müslüman Amerikalı” kimliği ön plana çıkarılmaktadır. Bu kimliğin her durumda Amerikan 
toplumuyla uyumlu bir kimlik yapısına sahip olduğu, farklı dinden, inançtan, kültürden gelen insanlara “açık” olduğu ve 
her daim “işbirliği” yapabileceğine dair vurgu güçlü bir şekilde seslendirilmektedir. Modern dönemdeki farklı sosyal 
sınıflardan gelen “Müslüman Amerikalı” kimliğini “The Great Muslim American Road Trip” isimli bu belgesel üzerinden 
incelemek “Müslüman Amerikalı” kimliği hakkında oldukça derinmelesine bilgi verecektir. 

 Anahtar Kelimeler: Amerika, Müslüman, Amerikalı Müslüman, Kimlik, Dönüşüm 

 Bu çalışmadaki veriler Tübitak 2219 1059B192202209 nolu proje kapsamında Amerika George Mason Üniversitesinde gerçekleştirilen araştırmalar 1

sonucunda elde edilmiştir. Tübitak’a projeme verdiği destekten ötürü teşekkürü borç bilirim.

￼19

mailto:rumeysah@hotmail.com


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

THE GREAT MUSLIM AMERICAN ROAD TRIP DOCUMENTARY: A STUDY 
OF THE EXPERIENCE OF BEING “A MUSLIM AMERICAN” IN AMERICA  2

hile Islam has reached almost every region of the world during its nearly fourteen-centuries adventure, the 
concept of Islam has turned into a very large "umbrella culture" that encompasses very different traditions. 
One of the regions where Islam is strongly represented, especially in the contemporary period, is the United 

States of America. 

The adventure of Islam in America begins with slaves brought from Africa in the 17th century. However, the period in 
which the “real” Muslim representation began to be seen was in the early 20th century, with immigrants coming to 
America from all over the world. Since the Cold War period in the 1960s, a large Muslim communities, especially from the 
Indo-Pak geography, began to come to these lands. Thus, Islam ceased to be the religion of just a few black people and 
began to take on the character of an "umma" religion, encompassing different societies from different geographies of the 
world. 

In this period of rediscovering the identity of the ummah, these new Muslim communities coming to America sought to 
both maintain their own cultural identities and to forge a new identity between being "American" and being "Muslim". In 
the process, this new identity began to be called "Muslim American. However, the rise of anti-Islamic sentiment in the 
wake of 9/11 caused the term "Muslim American" to be associated with negative content. Anti-Muslim sentiment has 
increased to the point that Muslims have sought a new identity to redefine themselves in the public sphere. In this new 
identity, Muslims' contributions to the rise of American society, their skilled workforce, and their social, cultural, and 
artistic activities have come to the fore. In fact, the emphasis has now shifted from the "Muslim" identity itself to the 
"American" identity, and it has begun to emphasize how "American" Muslims are. 

In addition to the efforts made to strengthen and support the “Muslim American" identity, serious activities are being 
undertaken today to increase the visibility of "Muslim American" so that this identity can find a place for itself with a 
"positive image" among the broad base of society, especially with digital opportunities. Various films and documentaries are 
being produced to present to the public the "natural living conditions" of Muslim communities that have completed their 
integration into American society and adopted American values. One of the most striking examples of this new content is 
the documentary called "The Great Muslim American Road Trip". The documentary is about the journey of a white 
American and an immigrant Muslim American couple along the route called "Road 66" that crosses America. In the 
documentary, the couple meets with local Muslims at each stop of the trip and conducts various visits and interviews 
focusing on the "strong" position of these Muslims in American society and their educational and charitable activities. 

The documentary emphasizes not the "Muslim" identity, but the "Muslim American" identity, which consists of the third 
and fourth generation living in America or those who later converted to Islam, is highlighted. It is strongly emphasized that 
this identity has an identity structure that is, in any case, compatible with American society that it is "open" to people of 
different religions, beliefs, and cultures, and that it can always "cooperate". Examining the identity of the "Muslim 
American" coming from different social classes in the modern period through this documentary called "The Great Muslim 
American Road Trip" will provide in-depth information about the identity of the "Muslim American”. 

Keywords: America, Muslim, American Muslim, Identity, Transition. 

 The data presented in this study was obtained from research conducted at George Mason University, USA, as a part of Tubitak 2219. I would like 2

to thank Tübitak for the supporting my project.

￼2 0



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

AMERİKAN İSLAMI’NIN KURUMSALLAŞMASINDAKİ ÖNCÜ 
İSİMLERDEN CEMAL EL -BERZENCİ  1

Halide Rumeysa KÜÇÜKÖNER 
 Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, İslam Mezhepleri Tarihi Ana Bilim Dalı, Diyarbakır, Türkiye, Affiliate, George Mason University, 

Abusulayman Center For Global Islamic Studies, Fairfax, VA, USA, e-mail: rumeysah@hotmail.com 

  
merika Müslümanları tarafından oldukça bilinen ve önem verilen isimlerden birisi olan, Irak’ın Musul kentinde 
doğan Cemal el-Berzenci (1939-2015) İngilizlere karşı gerçekleştirdikleri isyanla bilinen en önemli Kürt 
aşiretlerinden olan Berzenciler’e mensuptur. Berzenci, 1950li yılların sonunda üniversite eğitimi için Amerika’ya 

gelmiş, 1962 yılında kimya mühendisliği-yakıt teknolojisi lisans bölümünden, 1974 yılında ise doktora bölümünden mezun 
olmuştur. 

Liderlik kimliğiyle ön plana çıkan Berzenci, Amerika’daki öğrenciliği döneminde sayıları oldukça az olan ve birbirinden 
dağınık şekilde yaşayan ve çoğunlukla öğrencilerden oluşan dönemin Müslümanlarının bir araya gelip birlik oluşturmasında 
oldukça önemli bir misyon icra etmiştir. Günümüzde Kuzey Amerika’da bilinen hemen bütün İslami kurumların 
kuruluşunda etkin rol almıştır. Özellikle kendisi ve sonradan dünya İslam toplumunun önemli isimleri olacak arkadaşlarıyla 
Amerika ve Kanada çapındaki üniversite kampüslerinde Müslüman öğrencilere hizmet veren Müslüman Öğrenci Birliği’nin  
(MSA) kurulmasında aktif rol oynamıştır. Bu öğrenci birliği ile birlikte sonradan Amerika’nın en büyük çatı derneği olacak 
olan Kuzey Amerika Müslüman Birliği ISNA’nın kurulmasındaki öncü kişilerden olmuştur. Bunun dışında Berzenci, Kuzey 
Amerika İslam Vakfı (NAIT), Müslüman Bilim Adamları-Mühendisler Derneği (AMSE) ve Müslüman Sosyal Bilimciler 
Derneği (AMSS) gibi önemli Müslüman derneklerinin kurucu üyeliğini yapmıştır. 

Berzenci, mühendis olmasına rağmen sosyal bilimler özellikle İslam araştırmaları alanına özel önem vermiştir. 1981 yılında 
İsmail el-Fâruki ve sonradan Malezya Başbakanı olan Enver İbrahim gibi isimlerle bir araya gelerek süreç içerisinde dünya 
Müslümanlarının gelişimine büyük katkı sağlayacak olan Uluslararası İslam Düşünce Enstitüsü’nün (IIIT) kurulmasına 
önemli destek sunmuş, uzun süre kurumun başkanlığını yapmıştır. Bu enstitü ile birlikte İslam’ın modern döneme 
intibakının sağlanabilmesi için nitelikli İslam araştırmaları yapılmasına yönelik çalışmalara doğrudan katkı sağlamıştır. 
Müslüman ülkelerden gelen akademisyen ve öğrencilere yönelik Batı metodolojisinden faydalanarak İslam araştırmaları 
yapabilecekleri bir ortam hazırlayabilmek adına büyük çaba sarf etmiştir. Kurum aracılığıyla din, dil, etnik aidiyet fark 
etmeksizin binlerce başarılı öğrenciye burs verilmesini sağlamıştır. 

Berzenci’nin İslam dünyası için belki de en önemli katkılarından bir diğeri kendi ifadesi ile “Müslüman olarak sadece 
bireysel değil, kollektif bir ahlaki sorumluluğu” olduğuna da inanarak Harward Üniversitesi, George Town Üniversitesi, 
George Mason Üniversitesi ve bunun gibi onlarca üniversitede İslam araştırmaları bölümlerinin veya enstitülerinin 
kurulmasına önderlik etmiştir. Berzenci sadece İslam araştırmalarına yönelik faaliyetleriyle ön plana çıkmamış aynı 
zamanda Hartford Seminary, Huron Üniversitesi, Nazareth Koleji gibi üniversitelerde dinler arası eğitim programlarında 
İslam’ın kendi kaynaklarıyla yer alması için büyük gayret sarf etmiştir. 

Ilımlı kişiliğiyle bilinen ve her daim Musul’a dönme iştiyakı olan ancak Baas rejiminin ailesini de sürgüne göndermesinden 
dolayı ülkesine dönemeyen Dr. Cemal el-Berzenci, Amerika’nın İslamı neredeyse hiç bilmediği bir dönemde İslam 
dünyasının bu ülkede tanınması ve İslam dünyasının gelişmesine yönelik yaptığı katkılarla Amerika Müslümanları 
tarafından “Globally Engaged Muslim” “A Socially Engaged Global Muslim, “Globale İntibakını Sağlamış/Dünyaya 
Söyleyecek Sözü Olan Dünya Müslümanı/Ümmet İnsanı”,   şeklinde tanımlanmıştır. ISNA ve CAIR gibi Amerika’nın en 

 Bu çalışmadaki veriler Tübitak 2219 1059B192202209 nolu proje kapsamında Amerika George Mason Üniversitesinde gerçekleştirilen araştırmalar 1

sonucunda elde edilmiştir. Tübitak’a projeme verdiği destekten ötürü teşekkürü borç bilirim.

￼21

mailto:rumeysah@hotmail.com


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

önemli İslami kuruluşlarından yaşam boyu onur ödülü almıştır. Vefatından sonra adını yaşatmak üzere Shenandoah 
Üniversitesi’nde Barzinji Institue isimli bir araştırma merkezi kurulmuştur. 

Anahtar Kelimeler: Amerika, Müslüman, Cemal el-Berzenci, İslam’ın Kurumsallaşması 

ONE OF THE LEADING FIGURES IN THE INSTITUTIONALIZATION OF 
AMERICAN ISLAM, JAMAL AL -BARZ İNJ İ  2

amal al-Barzinji (1939-2015), one of the most well-known and important names among American Muslims, was born 
in Mosul, Iraq, and is a member of the Barzinji, one of the most important Kurdish tribes known for their rebellion 
against the British. Barzinji came to the United States in the late 1950s to pursue a university education, earning a 
B.S. in chemical engineering and fuel technology in 1962 and a Ph.D. in 1974. 

Barzinji, who stands out for his leadership identity, played a significant role in bringing together and uniting the Muslims 
of the time, who were very few in number, scattered and mostly students, during his student days in America. He played an 
active role in the establishment of almost all known Islamic institutions in North America today. He played an active role 
in the establishment of the Muslim Student Association (MSA), which serves Muslim students on university campuses 
across America and Canada, especially with himself and his friends who would later become important figures in the world 
Islamic community. Along with this student association, he was one of the pioneers in founding the Islamic Society of 
North America (ISNA), which later became the largest umbrella organization in America. Barzinji was also a founding 
member of important Muslim associations such as the North American Islamic Foundation (NAIT), the Association of 
Muslim Scientists-Engineers (AMSE), and the Association of Muslim Social Scientists (AMSS). 

Although Barzinji was an engineer, he paid special attention to the field of social sciences, especially Islamic studies. In 
1981, together with names such as Ismail al-Faruqi and Anwar Ibrahim, who later became the Prime Minister of Malaysia, 
he was instrumental in establishing the International Institute of Islamic Thought (IIIT), which would make a great 
contribution to the development of Muslims in the world, and served as its president for a long time. Through this 
institute, he directly contributed to the studies aimed at conducting qualified Islamic research to ensure the adaptation of 
Islam to the modern age. He made great efforts to create an environment in which scholars and students from Muslim 
countries could conduct Islamic research using Western methodology. Through the Institute, he has provided scholarships 
to thousands of successful students, regardless of religion, language, or ethnicity. 

Perhaps another of Barzanji's most important contributions to the Islamic world is that he believed, in his own words, that 
"as a Muslim one has not only an individual but also a collective moral responsibility," and that he believed in the 
establishment of Islamic Studies departments at Harvard University, George Town University, George Mason University, 
and dozens of similar universities. He spearheaded the establishment of these institutes. Barzinji was not only at the 
forefront of Islamic studies activities, but also made great efforts to include Islam in interfaith education programs at 
universities such as Hartford Seminary, Huron University, and Nazareth College, using his own resources. 

Known for his gentle personality, Dr. al-Barzinji always wanted to return to Mosul, but could not because the Baath regime 
exiled his family. Jamal el-Barzinji was recognized by American Muslims as a "Globally Engaged Muslim", "A Socially 
Engaged Global Muslim", "World Muslim/Human of the Ummah" for his contributions to the recognition of the Islamic 
world in this country and the development of the Islamic world at a time when America hardly knew Islam. He has 
received lifetime honors from America's major Islamic organizations such as ISNA and CAIR. After his death, a research 
center called the Barzinji Institute was established at Shenandoah University to perpetuate his name. 

Keywords: America, Muslim, Jamal al-Barzinji, Institutionalization of Islam 

 The data presented in this study was obtained from research conducted at George Mason University, USA, as a part of Tubitak 2219. I would like 2

to thank Tübitak for the supporting my project.

￼2 2



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

 

İBN RÜŞD’E GÖRE ERDEMİN KAZANILMASINDA DEVLETİN 
ROLÜ  

Bahar KOCA
Ankara Üniversitesi, e-mail: baharozdemir06@gmail.com 

bn Rüşd, her bireyin kendi zihinsel gelişiminden ve erdemlerinin geliştirilmesinden sorumlu olduğunu savunurken, bu 
sürecin bireysel irade eylemleriyle sınırlı olmadığını; aynı zamanda, devletin sağlaması gereken koşullarla da 
desteklenmesi gerektiğini öne sürmektedir. Nitekim ona göre devlet, siyasi bir otorite olmasının yanı sıra ahlaki bir 

olgudur.  Yurttaşların ahlaki açıdan sağlıklı bireyler olması dolayısıyla toplumun da sağlıklı olması konusunda devletin 
otoritesini kullanmasını öngören İbn Rüşd sosyal ve politik yapıların bireysel ahlakiliğin kazanılmasında önemli rol 
oynadığını düşünmekte ve siyasi katılımı ön plana çıkararak devlet ile halkın ortak emeği ile erdemin kazanılması 
gerektiğini öne sürmektedir. Çünkü erdemlerin bilgisi, soyluları ve özgür insanları motive etmede yeterli olsa da daha geniş 
halk kitlelerinin motivasyonunun korku ve zor kullanma yoluyla sağlanabileceğini düşünmektedir. Bu, ahlaki davranışların 
teşvik edilmesi konusunda farklı sosyal sınıflar için farklı yöntemlerin gerekliliğini içerimler. İbn Rüşd bu bağlamda, ahlaki 
yükümlülüklerin ve toplumsal düzenin sürdürülmesinde otoritenin ve yasaların önemini kabul etmektedir. O, bazı 
bireylerin hayatları boyunca sürekli olarak otoriteye ve yasalara ihtiyaç duyduklarını belirtmekte ve bunların toplumsal 
düzenin sağlanmasında oynadığı temel role işaret etmektedir. 

Bu çalışma, İbn Rüşd'ün düşüncelerini ahlaki ve siyasi teorilere uygulayarak, iyinin nasıl kurgulandığını, devletin bireysel ve 
toplumsal ahlaki erdemlerin gelişimine nasıl katkıda bulunduğunu ortaya koymayı amaçlamaktadır. Bunun yanı sıra 
liderlerin ahlakiliğini, toplumun ahlaki değerleri özümsemesi için gereken koşulları nasıl düzenlemesi gerektiğini ve bu 
süreçlerin bireylerin günlük yaşamlarına nasıl entegre edildiğine odaklanmaktadır. Ayrıca ona göre, hükümetin adalet, iyilik 
ve ahlaki inançları nasıl ilerletebileceği ve toplumda bu değerlerin nasıl konumlandırıldığı tespit edilmektedir. Bu süreç, 
dışsal faktörlerin kişisel ahlaki gelişime etkisini de göz önünde bulundurarak incelenir. 

Anahtar Kelimeler: Otorite, Ahlaki Mükemmellik, Devlet, Erdem.

THE ROLE OF THE STATE IN THE ATTAINMENT OF VIRTUE ACCORDING TO 
IBN RUSHD     

hile Ibn Rushd argues that each individual is responsible for his own mental development and the 
development of his virtues, he argues that this process is not limited to individual acts of will; At the same 
time, he argues that it should be supported by the conditions that the state must provide. As a matter of fact, 

according to him, the state is a moral phenomenon as well as a political authority. Ibn Rushd, who foresees that the state 
should use its authority to ensure that citizens are morally healthy individuals and thus the society is healthy, thinks that 
social and political structures play an important role in the acquisition of individual morality, and by emphasizing political 
participation, he argues that virtue should be acquired through the joint effort of the state and the people. Because he 
thinks that although the knowledge of virtues is sufficient to motivate nobles and free people, the motivation of the wider 
public can be achieved through fear and the use of force. This implies the need for different methods for different social 
classes in promoting moral behavior. In this context, Ibn Rushd recognizes the importance of authority and laws in 
maintaining moral obligations and social order. He states that some individuals constantly need authority and laws 
throughout their lives and points out the fundamental role these play in maintaining social order.

By applying Ibn Rushd's ideas to moral and political theories, this study aims to reveal how the good is constructed and 
how the state contributes to the development of individual and social moral virtues. In addition, it focuses on the morality 
of leaders, how society should organize the conditions necessary for it to internalize moral values, and how these processes 

￼2 3



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

are integrated into the daily lives of individuals. In addition, according to him, it is determined how the government can 
promote justice, goodness and moral beliefs and how these values are positioned in society. This process is examined by 
taking into account the impact of external factors on personal moral development.

Keywords: Authority, Moral Perfection, State, Virtue 

￼2 4



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

İNSAN GELİŞTİRME TEKNOLOJİLERİ, İNSAN DOĞASI VE ETİK 
SORUNLAR  

İsmail KURT 
Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri ABD, e-mail: ismailkurt718@gmail.com  

on yüzyılda gerçekleşen insan geliştirme teknolojilerindeki ilerlemeler ve bu ilerlemelerin ortaya çıkardığı sonuçların 
anlamlandırılmasına dair olan gereklilik, felsefenin görmezden gelemeyeceği meseleler haline gelmiştir. Gündelik 
yaşamımızda entegre olduğumuz teknolojiler günden güne alışkanlıklarımızla beraber algılarımızı dolayısıyla bizleri 

de değiştirip dönüştürmektedir. Sanal gerçeklik teknolojilerinden yapay zekâ teknolojilerine, robotik teknolojilerden 
biyoteknolojilere ve daha birçok alandaki gelişmelere kadar tüm bu hızlı ilerlemeler; varlığa, doğaya, insana, hayata 
bakışımızı etkilemekte ve geldikleri noktada birçok ahlaki soru ve sorunları beraberinde getirmektedir. 

Önimplantasyon tanı ve görüntüleme teknikleriyle germ hattı mühendisliği, farklı canlılardan insana aktarılan genlerle 
meydana getirilmiş hibrit varlıklar, CRISPR tekniği, rejeneratif tıp olarak adlandırılan kök hücre araştırmaları ve neticesinde 
tasarlanmış harika bebekler, ebeveynsiz üretilen ve hastalıklara dayanıklı insanlar, yaşlanmama (anti-aging) ve uzun yaşam 
gibi daha birçok gelişmelere tanıklık ediyoruz ve edeceğiz. Dolayısıyla bu gelişmelerin ortaya çıkardığı yaşamın başlangıcı 
ve sonlanmasına dair endişeler, sorumluluk, irade kullanımı, morfolojik özgürlük, cinsiyetsizlik ya da üçüncü bir cinsiyet 
sorunu, siborg kimlik tartışmaları, doğmuş olmak yerine yapılmış olma sorunu, avantaj ve dezavantajlı konumlanma 
sorunları, insan onur ve haysiyetine dair tartışmalar, insan doğasının yeniden yorumlanması ve ahlaki değerlerin 
metafiziksel temellerinin korunmasına kadar birçok etik problemin tartışılması ve ahlaki değerlerin yeniden ele alınması 
son derece önemlidir. Klasik teknolojik ilerlemenin çok üzerine çıkan bu gelişmeler, mevcut doğal sınırları aşma imkânı 
oluşturduğundan insan doğasının neliğinin ve nasıllığının yeniden yorumlanma ihtiyacını ortaya çıkarmaktadır. 

İnsan doğasına dair olan düşüncemiz onun doğasına müdahalenin sınırlarının nereye kadar olacağını da belirleyecektir. 
Modern yeni teknolojilerle insan doğasına dair özcü görüşlerin itibarı zedelenerek istatistiksel verilerden oluşan dataistik 
bir insan portföyü çizilmektedir. Böylelikle iradeden sorumluluğa birçok ahlaki değerin yıkıma uğradığı düşünülmektedir. 
Gelinen bu aşamada değerleri temel alan ve bununla birlikte teknolojik gelişimle de uyumlu olabilecek ortak bir insan 
tasavvuru inşa edilebilir mi sorusuna cevap aranması gereklidir.  

Anahtar Kelimeler: İnsan Geliştirme Teknolojileri, İnsan Doğası, Etik, Ahlaki Değerler. 

   
HUMAN ENHANCEMENT TECHNOLOGIES, HUMAN NATURE AND 

ETHICAL ISSUES  

he advances in human enhancement technologies that have taken place in the last century and the need to make 
sense of the results of these advances have become issues that philosophy cannot ignore. The technologies we 
integrate into our daily lives are changing and transforming our habits and our perceptions, day by day. All these 

rapid advances, from virtual reality technologies to artificial intelligence technologies, from robotic technologies to 
biotechnologies and developments in many other fields; They affect our perspective on existence, nature, people and life, 
and at this point they bring with them many moral questions and problems. 

Germline engineering with pre-implantation diagnostic and imaging techniques, hybrid beings created with genes 
transferred from different living things to humans, CRISPR technique, stem cell research called regenerative medicine and 
as a result, wonderful babies designed, people produced without parents and resistant to diseases, anti-aging and long-term 
development. We are and will witness many more developments such as life. Therefore, concerns about the beginning and 
end of life raised by these developments, responsibility, use of will, morphological freedom, genderlessness or the problem 

￼2 5



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

of a third gender, cyborg identity discussions, the problem of being made instead of being born, problems of advantageous 
and disadvantaged positioning, issues of human honor and dignity. It is extremely important to discuss many ethical 
problems and reconsider moral values, from the reinterpretation of human nature to the preservation of the metaphysical 
foundations of moral values. These developments, which go far beyond classical technological progress, reveal the need to 
reinterpret the what and how of human nature as they create the opportunity to exceed existing natural boundaries. 

Our thought about human nature will also determine the limits of intervention in his nature. With modern new 
technologies, essentialist views on human nature are being discredited and a dataistic human portfolio consisting of 
statistical data is being drawn. Thus, it is thought that many moral values, from will to responsibility, have been destroyed. 
At this stage, it is necessary to seek an answer to the question of whether a common human vision that is based on values 
and compatible with technological development can be built. 

Keywords: Human Enhancement Technologies, Human Nature, Ethics, Moral Values. 

￼2 6



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

İSLÂM HUKUKUNDA ZARURETİN MİKTARI  

Mehmet Sani ÜZER 
 Hitit Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, e-mail: msaniuzer@gmail.com 

slâm dini evrensel bir özelliğe ve yapısı itibariyle kolaylıkla yaşanılabilir bir özelliğe sahiptir. Hükümlerinde kolaylık 
ilkesini her zaman göz önünde bulundurmuştur.   Müslümanlar İslamiyet’i yaşarken coğrafi, ekonomik, kültürel gibi 
farklı sebeplerle çeşitli zorluklarla karşılaşırlar. Bu zorlukları da İslam’ın temel ilkelerine zıt hareket etmeden aşmaya 

çalışmışlar ve bu sebeple de İslam’ın kolaylık yönünden faydalanma yollarını aramışlardır.  

Tüm insanlar için geçerli olan bu zorluklardan biri de zaruret hâlidir. İslam dini zaruret hâlinde müntesiplerinin nasıl 
hareket edeceğini belirleyen bazı temel ölçütler koymuştur. Bu ölçütlerle ilgili çeşitli sınırlandırmalar getirmiştir. İslam 
hukukçuları da bu temel ölçütler ve sınırlandırmalarla ilgili açıklamalarda bulunmuşlardır. Fakat insanların farklı şartlara 
sahip olmaları, belirleyici otoriteyi miktar ve sınır belirleme gibi hususlarda sıkıntıya sokmuştur. İnsanların istek ve 
ihtiyaçlarının son derece farklılaşıp arttığı günümüzde bu sıkıntı daha çok hissedilmektedir. 

Bu çalışmayı hazırlamaktaki amacımız zaruret hâlinde kalan bir kimseye tanınan kolaylığın miktarı, sınırı ve belirleyici 
otoritenin kimliğinin ortaya konulmasıdır. Devamında konuyla yakın ilgisi olan ruhsat, ikrah, meşru müdafaa, umumu’l-
belva, ihtiyaç, "kolaylaştırma ilkesi" ve meşakkat kavramları hakkında kısa bilgiler verdikten sonra bunların zaruret hâliyle 
olan ilişkisini inceledik. İkinci bölümde zaruretin çeşitleri, miktarı ve hükmünü, dört Sünni mezhebin görüşleri 
çerçevesinde inceledik. Konuyla ilgili âyetler, hadisler ve İslâm hukukçularının görüşleri çerçevesinde sonuca ulaşmaya 
çalıştık. 

Sonuç olarak zaruret hâlinin gerçekleşebilmesi için bazı şartların bulunması ve zaruret miktarıyla sınırlı kalması gerekir. 
Ancak her ne kadar zaruret hâli için bazı şartlar belirlense bile bu şartların derecesi ve kişiyi zaruretten kurtaracak miktar 
için en belirleyici etken zaruret hâline düşen kişinin kendisidir. Kişinin bizzat kendisinin, vicdani bir muhasebe yapıp, 
kendisini zaruretten kurtaracak miktarı tespit etmesi gerekir. 

Anahtar kelimeler: İslâm Hukuku, Zaruretin Miktarı, İkrah, Açlık, Tedavi 

THE QUANTITY OF NECESSITY IN ISLAMIC LAW 

he religion of Islam is a universal religion and has an easily livable feature due to its structure. This religion has 
always taken into consideration the principle of convenience in its provisions. Muslims face various difficulties 
while practicing Islam for different reasons such as geographical, economic and cultural. They tried to overcome 

these difficulties without acting contrary to the basic principles of Islam, and therefore they looked for ways to benefit from 
the easy aspects of Islam. 

One of these difficulties, which is valid for all people, is the state of necessity. The religion of Islam has set some basic 
criteria that determine how its followers will act in case of necessity. It has introduced various limitations regarding these 
criteria. Islamic jurists also made statements about these basic criteria and limitations. However, the fact that people have 
different conditions has caused the determining authority to have difficulties in matters such as determining the amount 
and limit. This problem is felt more and more today, when people's demands and needs are extremely different and 
increasing. 

Our aim in preparing this study is to reveal the amount and limit of the relief granted to a person in a state of necessity and 
the identity of the determining authority. In the first part of the study, we explained the definition, evidence and necessary 
conditions to determine the state of necessity. Afterwards, after giving brief information about the concepts of rukhsat, 
ikrah, al-difa' al-mashru (legimitate defense), umum al-balwa, need, principle of facilitation and meshaqqat (hardship), 

￼2 7



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

which are closely related to the subject, we examined their relationship with the state of necessity. In the second part, we 
examined the types, amount and adjudgement of necessity within the framework of the views of four Sunni madhabs 
(sects). We tried to reach a conclusion within the framework of the relevant verses, hadiths and the opinions of Islamic 
jurists. 

As a result, in order for the state of necessity to occur, certain conditions must be present and must be limited to the 
amount of necessity. However, although some conditions are determined for the state of necessity, the most determining 
factor for the degree of these conditions and the amount that will save the person from the necessity is the person himself 
who is in the state of necessity. The person himself must a search of his conscience and determine the amount that will 
save him from necessity. 

Keywords: Islamic law, Amount of Necessity,İkrah (craving), Aunger, Treatment 

￼2 8



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

 

ER-RASS‘AYNÎ’NİN RUMÛZU’L -KUNÛZ FÎ TEFSÎRİL -KİTÂBİL -
‘AZÎZ ESERİNDE İSRÂİLİYÂT 

Mehmet Şafi BİLİK 
DİB., İlçe Müftüsü, e-mail: msbilik@gmail.com 

bdurrâzık b. Rızkullâh b. ebu Bekir b. Halef b. ebu’l-Heycâ er-Rass‘aynî’nin (589/1193-661/1262) Rumûzu’l-
Kunûz Fî Tefsîril-Kitâbil-‘Azîz adlı tefsiri, klasik tefsir geleneğinin önemli eserlerinden biridir. er-Rass‘aynî, eserini 
rivayet ve dirayet geleneğine bağlı kalarak telif etmiştir. Bu bildiride, müellifin eserinde tefsirin önemli 

problemlerinden biri olan israiliyat konusundaki yaklaşımı incelenecektir. İsrailiyat, Kur’an’ın tefsirinde kullanılan ve 
Yahudi,Hristiyan ve diğer yabancı kültür kaynaklarından aktarılan rivayetlerdir. Bu rivayetler, Kur’an kıssalarının 
anlaşılmasında ve yorumlanmasında önemli bir yere sahip olmakla birlikte, israiliyat rivayetlerinin doğruluğu ve 
güvenilirliği konusunda uzun zamandır İslâm bilginleri arasında tartışmalar mevcuttur. er-Rass‘aynî, Rumûzu’l-Kunûz adlı 
eserinde israiliyat rivayetlerinden yararlanmıştır. Müellif, bu rivayetleri değerlendirmede titiz davranmış bir kısım 
rivayetleri Kur’an’ın genel mesajına uygun olarak yorumlamış, bir kısım rivayetleri de herhangi bir yorum yapmadan 
aktarmaya çalışmıştır. Bu bildiride, er-Rass‘aynî’nin israiliyat rivayetlerine yaklaşımı, eserdeki örnekler üzerinden 
incelenecektir. Bu inceleme sonucunda müellifin, israiliyat rivayetlerini nasıl değerlendirdiği ve bu rivayetleri Kur’an’a 
uygun olup olmadıkları ile ilgili değerlendirmeleri ortaya çıkarılacaktır. Bu bildirinin amacı, er-Rassâynî’nin Rumûzu’l-
Kunûz adlı eserinde israiliyat konusundaki yaklaşımını ortaya koymaktır. Bu inceleme, klasik tefsir geleneğinde israiliyat 
rivayetlerinin kullanımı konusunda önemli bilgiler sunacaktır.

Anahtar Kelimeler: er-Rass‘aynî, Rumûzu’l-Kunûz, Tefsir, İsrailiyat  

THE ISRA' İL İYYAT IN THE WORK OF AL -RASS‘AYN İ ,  RUMÛZU'L -KUNÛZ 
FÎ    TEFSÎR İL -K İTÂB İL -‘AZÎZ

umûzu'l-Kunûz Fî Tefsîril-Kitâbil-‘Azîz by Abdurrazzaq b. Rizkullah b. Abi Bakr b. Khaleef b. Abi'l-Hayja' al-
Rass'ani (589/1193-661/1262) is one of the important works of the classical tafsir tradition. Er-Rass‘aynî 
composed his work by adhering to the traditions of riwayah and dirayah. This paper will examine the author's 

approach to the issue of israiliyat in his work, which is one of the important problems of tafsir. Israiliyat are narrations that 
are used in the interpretation of the Quran and that are transmitted from Jewish and Christian sources. These narrations 
have an important place in the understanding and interpretation of the Quranic stories. However, there is debate about the 
accuracy and reliability of israiliyat narrations. Er-Rass‘aynî made use of israiliyat narrations in his work Rumûzu’l-Kunûz. 
The author was meticulous in evaluating these narrations and interpreted them in accordance with the general message of 
the Quran. This paper will examine er-Rass‘aynî's approach to israiliyat narrations, based on examples from his work. As a 
result of this study, it will be revealed how the author evaluates the israiliyat narrations and whether these narrations are 
in accordance with the Quran. The purpose of this paper is to examine er-Rassâynî's approach to israiliyat in his work 
Rumûzu'l-Kunûz. This study will provide important information on the use of israiliyat narrations in the classical tafsir 
tradition.

Keywords: er-Rass‘aynî, Rumûzu’l-Kunûz, Tafsir, Israiliyat 

￼2 9



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

SAHÂBEDE KÜLLÎ KAİDELERİN HUKUK KAYNAĞI OLARAK YERİ 
VE ÖNEMİ

Mustafa ATLAN 
Siirt Üniversitesi İslam Hukuku Anabilim Dalı, mustafaatlan@hotmail.com 

Adnan MEMDUHOĞLU
Siirt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, adnanmemduhoglu@siirt.edu.tr  

üllî kaideler, âyetler, hadisler ve ictihadî kaynaklardan çıkarılan ve İslâm hukukunun temel hukuk ilkelerini 
oluşturan önemli bir disiplindir.   İslâm hukuku fıkıh, fıkıh usulü ve küllî kaideler olarak üç ana disiplin şeklinde 
varlığını sürdürmüştür. Bunlardan küllî kaideler, Râşid halifeler döneminde önemli bir yere sahiptir. Hz. Ebu Bekir, 

Hz. Ömer, Hz. Osman ve Hz. Ali, halifelikleri döneminde fıkhî meselelerin çözümünde önemli rol oynamış ve birçok küllî 
kaidenin gelişmesine katkıda bulunmuşlardır. Bu yönüyle, fıkıh tarihi açısından fıkhî kâidelerin, İslâm hukukuna kaynaklığı 
itibariyle sonraki dönemlere katkısının ortaya konulması hususu da önem arz etmektedir.

Konusu, içeriği, kendine has özellikleri ve kaynakları yönüyle orijinal bir yapısı olan küllî kaidelerin ilmî bir disiplin olarak 
gelişiminde sahâbenin sözleri ve ictihâd esasları merkezi bir rol oynamaktadır. Fetvâ vermede, yargı, yasama, yönetim ve 
siyaset ile ilgili farklı fıkhî mesele ve problemlerde küllî kaideler, fıkhî meselelerin çözümünde kullanılan genel ve kapsamlı 
ilkelerdir. Bu ilkeler, geniş bir yelpazedeki fıkhî konuya rehberlik etmektedir. İslâm hukukuna kaynaklık etmesi açısından 
sahâbenin söz, fiil ve uygulamaları, fıkıh tarihi içerisinde birçok alt disipline kaynaklık teşkil ettiği izahtan varestedir. Râşid 
halifeler, kendi dönemlerinde toplumun ihtiyaçlarını karşılamak için küllî kaideleri etkin bir şekilde kullanmışlardır. İşte bu 
çalışmada, Râşid halifelerin kendi döneminde toplumun ihtiyaçları doğrultusunda, küllî kaidelerin kaynaklığı itibariyle nasıl 
çözümler ürettiği ve bu noktada hangi fıkhî meselelere dair tutarlı bir hüküm vermelerine yönelik rehberlik ettikleri ve ne 
şekilde yöntemler geliştirdikleri üzerinde durulacaktır. Bu sayede fıkhî meselelerin belirli bir sistem dahilinde 
çözümlenmesine kaynaklık eden küllî kaidelerin, sahâbenin ictihâdlarında nasıl bir rol oynadığı ortaya çıkarılmış olacaktır.

Anahtar Kelimeler: Küllî kaideler, Sahâbe, İctihâd, Râşid halifeler, İslâm hukuku. 

THE PLACE AND IMPORTANCE OF THE UNIVERSAL RULES AS A SOURCE 
OF LAW AMONG THE SAHABAH 

niversal rules are an important discipline that is derived from verses, hadiths, and ijtihadic sources and constitute 
the basic legal principles of Islamic law. Islamic law has continued to exist in three main disciplines such as fiqh, 
usul al-fiqh and universal rules. Islamic law has continued to exist in three main disciplines such as fiqh, usul al-

fiqh and universal rules. Among these, the universal rules have an important place in the period of the Rashid caliphs. Abu 
Bakr, Umar, Uthman and Ali played an important role in the resolution of jurisprudential issues during their caliphate and 
contributed to the development of many universal rules. In this respect, in terms of the history of fiqh, it is also very 
important to reveal the contribution of the fiqh rules to later periods as a source of Islamic law.

The sayings of the Sahabah and the principles of ijtihād play a central role in the development of the universal rules as a 
scientific discipline, which has an original structure in terms of its subject, content, unique features and sources. In 
different fiqh issues and problems related to fatwa issuance, judiciary, legislation, administration and politics, the universal 
principles are the general and comprehensive principles used to solve fiqh issues. These principles guide a wide range of 
fiqh issues. In terms of being the source of Islamic law, it is beyond explanation that the words, deeds and practices of the 
Sahabah constitute the source of many sub-disciplines within the history of fiqh. The Rashid caliphs effectively used the 

￼3 0

mailto:mustafaatlan@hotmail.com
mailto:adnanmemduhoglu@siirt.edu.tr


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

universal rules to meet the needs of the society in their time. In this study, we will focus on how the Rashid Caliphs 
produced solutions in line with the needs of the society in their period, thanks to the source of universal rules, and at this 
point, which fiqh issues they guided to make a consistent adjudgment on and what methods they developed. In this way, it 
will be revealed what role the universal principles, which are the source of the solution of fiqh issues within a certain 
system, played in the ijtihād of the sahabah.

Keywords: Universal rules, Sahabah, Ijtihād, The rashid caliphs, Islamic law 

￼31



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

ERKEN DÖNEM İBÂZÎ POLİTİK TEOLOJİ: ABDULLAH B. İBÂZ’IN 
ABDULMELİK B. MERVÂN'A YAZDIĞI MEKTUP   

Metin YILDIZ 
Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi Kelam Ana Bilim Dalı, Van, Türkiye, e-mail:  metinyildiz@yyu.edu.tr   

slâm düşünce tarihinde teşekkül eden ve hâlen müntesipleri bulunan İbâziyye, Abdullah b. İbâz’a (öl. 86?/705?) 
nispetle zikredilen Haricî bir ekoldür. Abdullah b. İbâz’ın yaşadığı dönem Emevîlerin hem siyasî hem de ilmî 
hareketliliğinin yoğun olduğu bir dönemdir. Emevîler devlet politikası olarak kendilerine muhalif olanları 

kovuşturdukları bir süreçte devlet tarafından yapılanların meşruiyet kazanabilmesi için politik tutum ve davranışların 
teolojik bir arka plana dayandırma uğraşları da olmuştur. Bu minvalde Hasan el-Basrî’den (öl. 110/728)  kader meselesiyle 
ilgili bir yazı talep edilmiştir. Elimizde en erken kelâmî eserler arasında yer alan Kader Risalesi bu doğrultuda yazılmıştır. 
Abdullah b. İbâz’ın Hasan el-Basrî’den önce tarih sahnesinde yer alması onun halifeye yazdığı mektubunun Hasan el-
Basrî’nin politik teoloji içerikli Kader Risalesin’den kronolojik açıdan daha önemli bir hüviyete sahip olduğunu söyleyebiliriz. 
Bu yönüyle bu mektup erken dönem politik teoloji özelinde genel olarak kelâmî bir muhtevaya sahip olması açısında 
önemli bir kaynaktır. Bundan dolayı içeriksel analizi hak eden tarihî bir vesikadır. Biz de bu çalışmamızda Abdullah b. 
İbâz’ın bu otantik metni bağlamında erken dönem İbâzî politik teoloji değerlendirmesinde bulunmaya çalışacağız. Aynı 
şekilde çağdaş çalışmalarda İbâzîlerin Hariciliği meselesinde kendilerini Haricî olarak görmeyen son dönem İbâzîlerin 
politik teoloji görüşlerinin diğer Haricî fırkaların görüşleriyle benzerliklerinin tespiti açısında da bu çalışma önemlidir. Bu 
çalışmanın beraberinde başka çalışmaların yapılmasına vesile olmasını da umuyoruz. Çalışmamızda diğer Haricî ekollerin 
konuyla bağlantılı görüşlerini de mukayese ederek deskriptif ve analitik bir yöntem kullanacağız. 

Anahtar Kelimeler: Kelam, Abdullah b. İbâz, Politik Teoloji, Hilâfet, Mürtekib-i Kebîre. 

EARLY IBĀDĪ POLITICAL THEOLOGY: A LETTER WRITTEN BY ABDULLAH 
B. İBĀD TO ABD AL -MALIK B. MARWĀN  

bāḍiyya, which was formed in the history of Islamic thought and still has followers, is a Kharijite ecole mentioned in 
reference to Abdullah b. Ibād (d. 86?/705?). The period in which Abdullah b. Ibād lived was a period of both political 
and scientific activity of the Umayyads. During a period when the Umayyads were prosecuting those who opposed 

them as a state policy, there were also efforts to base political attitudes and behaviors on a theological background in order 
to legitimize the actions taken by the state. In this context, an article on the issue of destiny was requested from Hasan al-
Basrī (d. 110/728). The Treatise of Destiny, which is among the earliest theological works we have, was written in this 
direction. Since Abdullah b. Ibād was on the stage of history before Hasan al-Basrī, we can say that his letter to the caliph 
has a chronologically more important identity than Hasan al- Basrī's Treatise of Destiny, which contains political theology. 
In this respect, this letter is an important source in terms of having a theological content in general, especially in the 
context of early political theology. Therefore, it is a historical credential that deserves contextual analysis. In this study, we 
will try to evaluate early Ibāzī political theology in the context of this authentic text of Abdullah b. Ibād. Likewise, this 
study is also important in terms of determining the similarities between the political theology views of the late Ibādīs, who 
do not see themselves as Kharijites, and the views of other Kharijite sects on the issue of Kharijites of the Ibādīs in 
contemporary studies. We also hope that this study will lead to other studies to be carried out. In our study, we will use a 
descriptive and analytical method by comparing the views of other Kharijite ecoles on the subject. 

Keywords: Kalām, Abdullah b. Ibād, Political Theology, Caliphate, Murtakib al-Kabīra. 

￼3 2

mailto:metinyildiz@yyu.edu.tr


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

SEMAVÎ DİNLERDE KUTSAL DAĞ ANLAYIŞI VE KAFDAĞI  

Hüseyin ZAMUR 
Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Huseyin.zamur@dicle.edu.tr 

ağlar, tarihin hemen hemen tüm dönemlerinde hayatın merkezinde var olmuş ve kutsallar arasında yerini almıştır.  1

Dağların insanlar tarafından kutsal kabul edilmesi sadece bunların bir kutsalın ikametgâhı olmasıyla değildir. 
Farklı inanışlarda farklı sebepler ile önemli bir yere sahip olan dağ kültü kimi kültürlerde dünyanın merkezi, 

kimilerinde tanrısal bir yer, kimilerinde ise vahiylerin indiği yerler olarak görülmüştür. Örneğin Hsieh Ling Yun, Han Shan 
gibi Çinli şairler, dağların tepelerinin bulutlar arasında kalmasından ötürü bunların cennete ulaştırdıklarını 
düşünmüşlerdir. Tanrının gökte olması veya onun yüksek bir yerde olması dağların kutsallığını beraberinde getirmiştir. 
Hatta kimi kültürlerde dağlar Tanrıların ikâmetgahı olarak görülmüştür.  2

Diğer kültürlerde olduğu gibi semavî dinlerde de dağlar kutsallıklarını korumuştur. Nitekim Yahudiler Kudüs’ü tanrının 
şehri ve buradaki Sion Dağını da Tanrının ikametgâhı ve dağı olduğuna inanılmaktadır.  Aynı şekilde Hz. Musâ’nın vahiy 3

aldığı Sina Dağı’nın  yanında Hermon, Taban, Karmel, Matsada ve Mitsba dağları da Yahudilerde kutsal Yahve’nin dağları 4

olarak kabul edilmektedir. Hatta bu dinde Yahve bir dağ tanrısı olarak tasvir edilmektedir.  Hristiyanlıkta da kutsal dağ 5

kültü bulunmaktadır. Nitekim Hz. İsa’nın üzerinde dolaştığı ve çarmıha gerildiğine inanılan Zeytin dağı kutsal kabul 
edilmekte ve Hristiyanların ziyaret ettikleri yerlerin başında gelmektedir. Hatta bu dağın zirvesi olan Golgotha’nın manevi 
olarak yeryüzün sardığı düşünülmektedir.  6

İslam dininde Allâh’ın mekândan münezzeh olduğuna inanıldığından dağların kutsallığı Allâh’ın mekânı olması ile ilgili 
değildir. Nitekim İslam kültüründe kutsal kabul edilen dağlar, kutsiyetini vahyin alındığı yerler olmasından veya ibadet 
mekanları olmasından almaktadır. Örneğin İslam dininde Kâbe dâhil Arafat ve diğer mekânlar kutsiyetlerini ibadetten 
almaktadırlar. Hz. Peygamberin Vahiy aldığı dağ olan Nûr dağı ve Sevr dağları da Müslümanlarca ziyaret yerleri olarak 
günümüze dek önemlerini korumuşlardır. Kur’ân-ı Kerîm’de dağlar daha çok yeryüzünü sağlamlaştıran ve Yüce Allâh’ın 
kudretinin tecelli etiği yerler olarak görülmektedir.  7

Kafdağı da büyük kültürlerde var olan kutsallıktan nasibini almış ancak bu dağ daha çok bilinmezliği ve ulaşılmazlığı temsil 
etmiştir. Özellikle Doğu ve Ortadoğu kültürlerinde bu dağ hakkında yaygın olan anlatılar İslam âlimleri tarafından da 
rağbet görmüş ve kutsal metinler bu anlatılar üzerinden açıklanmaya çalışılmıştır. Mitolojik anlatılara konu olan bu dağ 
Yahudi ve Hristiyan kültüründen çok İslam kültüründe rağbet görmüş ve bununla ilgili birçok anlatı aktarılmıştır.  8

 https://tr.wikipedia.org/wiki/Fuji_Da%C4%9F%C4%B106.01.2023; https://tr.wikipedia.org/wiki/Fuji_Da%C4%9F%C4%B106.01.2023; https://1

tr.wikipedia.org/wiki/Emei_Da%C4%9F%C4%B106.01.2023; https://en.wikipedia.org/wiki/Mount_Meru06.01.2023; https://tr.wikipedia.org/
wiki/Olimpos_Da%C4%9F%C4%B1 06.01.2023

 Mustafa Baş, “Dinlerde ve Geleneksel Türk İnanışlarında Dağ Kültü”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 13/1 (2013), 166.2

 Mezmurlar  2/6; 20/2; 76/2;133/3, Daniel 9/16.3

 Çıkış, 24/16-18.4

 Baş, “Dinlerde ve Geleneksel Türk İnanışlarında Dağ Kültü”, 170-171.5

 Baş, “Dinlerde ve Geleneksel Türk İnanışlarında Dağ Kültü”, 170-171.6

 Nebe‘ 78/7;.Gâşiye 88/19. 7

 Kürşat Demirci, “Kafdağı”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 24/144; İbn Süleyman Mukatil, Tefsîru Mukâtil 8

(Beyrût: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-ʻArabî, 2003), 2/599; 4/109,521; Ebû İshâk Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm en-Nîsâbûrî Sa‘lebî, el-Keşfu ve’l-beyân 
(Beyrût: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-ʻArabî, 2001), 9/92-93; Ebü’l-Fazl Reşîdüddin Ahmed b. Ebû Saîd Meybûdî, Keşfü’l-esrâr ve ʿuddetü’l-ebrâr (Tahran: Emîr 
Kebîr, ts.), 9/374; Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm Semerkandî, Tefsiru Ebi’l-Leys (Beyrût: Dâru’l-Fikr, 1993), 3/331-575.

￼3 3

https://tr.wikipedia.org/wiki/Fuji_Da%C4%9F%C4%B1
https://tr.wikipedia.org/wiki/Fuji_Da%C4%9F%C4%B1
https://tr.wikipedia.org/wiki/Emei_Da%C4%9F%C4%B1
https://tr.wikipedia.org/wiki/Emei_Da%C4%9F%C4%B1
https://en.wikipedia.org/wiki/Mount_Meru06.01.2023
https://tr.wikipedia.org/wiki/Olimpos_Da%C4%9F%C4%B1
https://tr.wikipedia.org/wiki/Olimpos_Da%C4%9F%C4%B1


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

Ancak Kafdağı yukarıda semavî dinlerde zikredilen dağ kültünün ötesinde bir anlatıya sahiptir. Zira bu dağ bir mitos olarak 
karşımıza çıkmakta ve kimi zaman yeryüzünün merkezi şeklinde tasvir edilirken kimi zaman gökyüzünü taşıyan bir sütun 
kimi zaman da yeryüzündeki tüm kara parçasını çevreleyen bir dağ silsilesi veya tüm dağların kökleriyle kendisine bağlı 
olunan yüce bir dağ olarak tasvir edilmiştir. Bu dağ bazen de bilinmez ve her şeyin ötesini temsil etmiştir. Ancak İslam 
kültüründe aktarılan rivâyetler genellikle İsrâîlîyâttan sayılmış ve bu anlatıların doğru olmadığı belirtilmiştir.  9

Anahtar Kelimeler: Semavî dinler, Kutsal Dağ, Kaf Dağı. 

HOLY IN THE HOLY RELIGIONS MOUNTAIN UNDERSTANDING AND 
MOUNTAIN OF KAF 

ountains have been at the center of life in almost all periods of history and have taken their place among the 
sacred.  The fact that mountains are considered sacred by people is not only because they are the residence of a 10

holy person. The mountain cult, which has an important place in different beliefs for different reasons, has been 
seen as the center of the world in some cultures, a divine place in others, and a place where revelations descend in others. 
For example, Chinese poets such as Hsieh Ling Yun and Han Shan thought that because the tops of the mountains were in 
the clouds, they led to heaven. The fact that God is in the sky or that he is in a high place has led to the sanctity of 
mountains. In some cultures, mountains were even seen as the dwelling place of the gods.  11

As in other cultures, mountains have preserved their sacredness in celestial religions. As a matter of fact, Jews believe that 
Jerusalem is the city of God and Mount Sion is the residence and mountain of God.  Likewise, Mount Sinai,  where the 12 13

Prophet Moses received revelation, as well as Mount Hermon, Mount Taban, Mount Carmel, Mount Matsada and Mount 
Mitsba are recognized as the mountains of the holy Yahweh. In this religion, Yahweh is even depicted as a mountain god.   14

Christianity also has a cult of sacred mountains. As a matter of fact, the Mount of Olives, on which Jesus Christ is believed 
to have walked and was crucified, is considered sacred and is one of the places that Christians visit. It is even thought that 
Golgotha, the summit of this mountain, spiritually surrounds the earth.  15

In Islam, since it is believed that Allāh is the only One who is unlimited in space, the sanctity of the mountains is not 
related to the fact that they are the places of Allāh. As a matter of fact, mountains that are considered sacred in Islamic 
culture derive their sanctity from the fact that they are places where revelation is received or places of worship. For 
example, in Islam, Arafat and other places, including the Kaaba, derive their sanctity from worship. Mount Nûr, the 
mountain where the Prophet received revelation, and Mount Sevr have also maintained their importance as places of 
pilgrimage for Muslims until today. In the Holy Qur'an, mountains are mostly seen as places that stabilize the earth and 
where the power of God Almighty is manifested.  16

Kafdağı has also had its share of the sacredness that exists in great cultures, but this mountain has mostly represented the 
unknown and inaccessibility. Especially in Eastern and Middle Eastern cultures, the narratives about this mountain were 

 Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav’ b. Kesîr el-Kaysî el-Kureşî el-Busrâvî ed-Dımaşkī eş-Şâfiî İbn Kesîr, Tefsîrü’l-9

Kur’âni’l-‘Azîm (Beyrût: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1999), 7/369; Ebû Nasr Mutahhar b. Tâhir el-Makdisî, el-Bedu ve’t-târîh (Mısır: Mektebetü’s-
Sekâfeti’d-Dîniyye, ts.), 2/37; Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd es-Semerkandî el-Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-Sünne (Beyrût: Dârü’l-
Kütübi’l-‘İlmiyye, 2005), 9/342.

 https://tr.wikipedia.org/wiki/Fuji_Da%C4%9F%C4%B106.01.2023; https://tr.wikipedia.org/wiki/Fuji_Da%C4%9F%C4%B106.01.2023; https://10

tr.wikipedia.org/wiki/Emei_Da%C4%9F%C4%B106.01.2023; https://en.wikipedia.org/wiki/Mount_Meru06.01.2023; https://tr.wikipedia.org/
wiki/Olimpos_Da%C4%9F%C4%B1 06.01.2023

 Mustafa Baş, “Dinlerde ve Geleneksel Türk İnanışlarında Dağ Kültü”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 13/1 (2013), 166.11

 Mezmurlar  2/6; 20/2; 76/2;133/3, Daniel 9/16.12

 Çıkış, 24/16-18.13

 Baş, “Dinlerde ve Geleneksel Türk İnanışlarında Dağ Kültü”, 170-171.14

 Baş, “Dinlerde ve Geleneksel Türk İnanışlarında Dağ Kültü”, 170-171.15

 Nebe‘ 78/7;.Gâşiye 88/19. 16

￼3 4

https://tr.wikipedia.org/wiki/Fuji_Da%C4%9F%C4%B1
https://tr.wikipedia.org/wiki/Fuji_Da%C4%9F%C4%B1
https://tr.wikipedia.org/wiki/Emei_Da%C4%9F%C4%B1
https://tr.wikipedia.org/wiki/Emei_Da%C4%9F%C4%B1
https://en.wikipedia.org/wiki/Mount_Meru06.01.2023
https://tr.wikipedia.org/wiki/Olimpos_Da%C4%9F%C4%B1
https://tr.wikipedia.org/wiki/Olimpos_Da%C4%9F%C4%B1


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

also popular among Islamic scholars and sacred texts were tried to be explained through these narratives. This mountain, 
which is the subject of mythological narratives, has been more popular in Islamic culture than in Jewish and Christian 
culture, and many narratives about it have been transmitted.   17

However, Kafdağı has a narrative beyond the mountain cult mentioned above in the Abrahamic religions. For this mountain 
appears as a mythos and is sometimes depicted as the center of the earth, sometimes as a pillar that carries the sky, 
sometimes as a mountain range that surrounds the entire landmass on earth, or as a lofty mountain to which all mountains 
are connected by their roots. This mountain has sometimes represented the unknown and beyond everything. However, the 
narratives transmitted in Islamic culture were generally considered to be Isrāʾīlīyāt, and it was stated that these narratives 
were not true.  18

Keywords: Abrahamic religions, Holy Mountain, Mount Kaf. 

KAYNAKÇA  
Baş, Mustafa. “Dinlerde ve Geleneksel Türk İnanışlarında Dağ Kültü”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 13/1 
(2013), 165-179. 

Demirci, Kürşat. “Kafdağı”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 24/144-145. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav’ b. Kesîr el-Kaysî el-Kureşî el-Busrâvî ed-
Dımaşkī eş-Şâfiî. Tefsîrü’l-Kur’âni’l-‘Azîm. 9 Cilt. Beyrût: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1. Basım, 1999. 

Makdisî, Ebû Nasr Mutahhar b. Tâhir el-. el-Bedu ve’t-târîh. 6 Cilt. Mısır: Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, ts. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd es-Semerkandî el-. Te’vîlâtu ehli’s-Sünne. 10 Cilt. Beyrût: 
Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1. Basım, 2005. 

Meybûdî, Ebü’l-Fazl Reşîdüddin Ahmed b. Ebû Saîd. Keşfü’l-esrâr ve ʿuddetü’l-ebrâr. 10 Cilt. Tahran: Emîr Kebîr, 5. Basım, ts. 

Mukatil, İbn Süleyman. Tefsîru Mukâtil. 5 Cilt. Beyrût: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-ʻArabî, 2003. 

Sa‘lebî, Ebû İshâk Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm en-Nîsâbûrî. el-Keşfu ve’l-beyân. 10 Cilt. Beyrût: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-
ʻArabî, 2001. 

Semerkandî, Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm. Tefsiru Ebi’l-Leys. 3 Cilt. Beyrût: Dâru’l-Fikr, 1993. 

 Kürşat Demirci, “Kafdağı”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 24/144; İbn Süleyman Mukatil, Tefsîru Mukâtil 17

(Beyrût: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-ʻArabî, 2003), 2/599; 4/109,521; Ebû İshâk Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm en-Nîsâbûrî Sa‘lebî, el-Keşfu ve’l-beyân 
(Beyrût: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-ʻArabî, 2001), 9/92-93; Ebü’l-Fazl Reşîdüddin Ahmed b. Ebû Saîd Meybûdî, Keşfü’l-esrâr ve ʿuddetü’l-ebrâr (Tahran: Emîr 
Kebîr, ts.), 9/374; Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm Semerkandî, Tefsiru Ebi’l-Leys (Beyrût: Dâru’l-Fikr, 1993), 3/331-575.

 Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav’ b. Kesîr el-Kaysî el-Kureşî el-Busrâvî ed-Dımaşkī eş-Şâfiî İbn Kesîr, Tefsîrü’l-18

Kur’âni’l-‘Azîm (Beyrût: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1999), 7/369; Ebû Nasr Mutahhar b. Tâhir el-Makdisî, el-Bedu ve’t-târîh (Mısır: Mektebetü’s-
Sekâfeti’d-Dîniyye, ts.), 2/37; Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd es-Semerkandî el-Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-Sünne (Beyrût: Dârü’l-
Kütübi’l-‘İlmiyye, 2005), 9/342.

￼3 5



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

MEV'İZA LİTERATÜRÜ BAĞLAMINDA HALİFE YUSUF TOPÇU VE 
TUHFETÜ’Z-ZÂKİRÎN ADLI ESERİ  1

İsmail ATASOY 

Diyanet İşleri Başkanlığı, Van İl Müftülüğü İl Vaizi, iatasoy440@gmail.com 

Bayram KANARYA 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Bölümü Hadis Anabilim Dalı, bayramkanarya@hotmail.com  

adis alanında yapılan çalışmaların bir kısmı, bazı eserlerin literatürdeki önem ve değerine yöneliktir. Bu çalışmalar 
yapılırken hem eserlerin müellifleri araştırılmakta hem de bu eserlerde yer alan hadislerin kaynak ve sıhhat 
dereceleri ortaya konulmaktadır. Bu çalışmalar neticesinde söz konusu eserleri telif eden müelliflerin hadis ilmine 

ehliyetleri ve katkıları tespit edilebilmekte ve ilgili eserin ilmi değeri de ortaya çıkmaktadır. Bu çalışmada Osmanlının son 
yılları ile Cumhuriyetin ilk yıllarında yaşamış olan Halife Yusuf Topçu (ö. 1965) ve onun mev’iza literatürü bağlamında 
yazdığı Tuhfetü’z-Zâkirîn adlı eseri incelenmiştir.  

Halife Yusuf Topçu’nun Tuhfetü’z-Zâkirîn adlı eseri, konularına göre telif edilen ve çok sayıda rivayeti ihtiva eden derleme 
bir vaaz eseridir. Eser, ilim ve ulemanın fazileti konusuyla başlayıp namaz, oruç, hac, zekât ve faiz gibi birçok konuyu 
kapsamaktadır. Eserde 50 bab başlığı, 594 hadis, 6 İsrâili rivâyet ile 21 âlimin sözü bulunmaktadır. Eserde yer alan 
hadislerin Arapça metinleri üstte, Arap alfabesi ile Kürtçe tercümesi ise alt kısımda yer almaktadır. Eser baştan sona 
incelendiği zaman çok sayıda rivayet metinlerinin yanı sıra hadis usulüne dair bazı bilgiler, menakib ve ulemaya ait bir 
takım sözlerin yer aldığı görülecektir.  

Bu çalışmada Tuhfetü’z-Zâkirîn adlı eserin seçilmesinin nedeni, kaleme alındığı günden beri özellikle Doğu Anadolu’nun 
çeşitli bölgelerinde vaaz ve nasihatlerde sıkça kullanılan bir eser olmasından kaynaklanmaktadır. Eserin yaygın olarak 
kullanılmasında, müellifinin yaşadığı dönemdeki şöhretinin yanı sıra   meva’iz türünde bir muhtevaya sahip olması ve din 
görevlileri tarafından sıklıkla müracaat edilmesinin de payı bulunmaktadır. Hatırı sayılır bir şöhrete sahip olması nedeni ile 
söz konusu eserde yer alan rivayetlerin hadis ilmi açısından değerlendirlmesi önem arz etmektedir.  

Çalışmada öncelikle meva’iz literatürünün tarihsel gelişimi, hadisçilerin bu eserlerde yer alan rivayetlere yaklaşımları ve bu 
alanda yazılmış olan eserler hakkında malumat verilmiştir. Daha sonra müellif Halife Yusuf’un biyografisi hakkında bilgi 
verilmiş, Tuhfetü’z-Zâkirîn’in metodolojisi, içermiş olduğu bazı rivâyetlerin kaynak ve sıhhat dereceleri tahlil edilmiştir.  

Anahtar Kelimeler: Hadis, Sünnet, Hadis ilmi, Mev’iza, Tuhfetü’z-Zâkirîn. 

CALIPH YUSUF TOPÇU AND HIS WORK NAMED TUHFAT AL -ZÂK İRÎN IN 
THE CONTEXT OF SERMON LITERATURE    2

ome of the studies conducted in the field of hadith are focused on the importance and value of some works in 
literature. While carrying out these studies, the authors of the works are investigated and the sources and 
authenticity of the hadiths in these works are revealed. As a result of these studies, the competence and 

 Bu çalışma 2022 yılında Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Hadis Bilim Dalında Doç. Dr. Bayram 1

Kanarya Danışmanlığında “Halife Yusuf Topçu El-Bâyezidî ve Tuhfetü’z-Zâkirîn Adlı Eserinin Hadis İlmi Açısından Değerlendirilmesi” adlı Yüksek 
Lisans tezimizden çıkarılmıştır.

 This study was extracted from our Master's thesis titled "Evaluation of Caliph Yusuf Topçu Al-Bâyezidî and His Work Named Tuhfat al-Zâkirîn in 2

Terms of Hadith Discipline" in 2022, at Van Yuzuncu Yil University Social Sciences Institute, Department of Islamic Studies Discipline of Hadith, 
under the consultancy of Assoc. Prof. Bayram Kanarya.

￼3 6



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

contributions of the authors who wrote the works in question to the discipline of hadith can be determined, and the 
scientific value of the relevant work is also revealed. In this study, Caliph Yusuf Topçu (d. 1965), who lived in the last years 
of the Ottoman Empire and the first years of the Republic, and his work Tuhfat al-Zâkirîn, written in the context of sermon 
literature, were examined. 

Caliph Yusuf Topçu's work named Tuhfat al-Zâkirîn is a compiled sermon work that is compiled according to its subjects 
and contains many narrations. The work starts with the subject of knowledge and the virtue of scholars and covers many 
topics such as prayer, fasting, pilgrimage, zakat and interest. The work contains 50 chapter headings, 594 hadiths, 6 Israeli 
narrations and the words of 21 scholars. The Arabic texts of the hadiths in the work are at the top, and their Kurdish 
translations in the Arabic alphabet are at the bottom. When the work is examined from beginning to end, it will be seen 
that it contains many narration texts, as well as some information about the hadith method and some sayings of manaqib 
and scholars. 

The reason why the work called Tuhfat al-Zâkirîn was chosen in this study is because it is a work that has been frequently 
used in sermons and advice, especially in various regions of Eastern Anatolia, since the day it was written. In addition to 
the fame of its author during his lifetime, the fact that it has a sermon type of content and is frequently referred to by 
religious officials also contribute to the widespread use of the work. Since it has a considerable reputation, it is important 
to evaluate the narrations in the work in question in terms of hadith discipline. 

In the study, first of all, information is given about the historical development of sermon literature, the hadith scholars' 
approaches to the narrations in these works, and the works written in this field. Then, information was given about the 
biography of the author, Caliph Yusuf, and the methodology of Tuhfat al-Zâkirîn and the sources and authenticity of some 
of the narrations it contained were analyzed. 

Keywords: Hadith, Sunnah, Hadith Discipline, Sermon, Tuhfat al-Zâkirîn. 

￼3 7



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

   

FEDÂİLÜ’L -KUR’AN RİVAYETLERİNİN YORUMLANMASI  -TEFSİR 
VE HADİS ŞERHLERİ BAĞLAMINDA-  1

Bayram KANARYA 
Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Bölümü Hadis Anabilim Dalı, bayramkanarya@hotmail.com 

edâilu'l-Kur'an ile ilgili rivayetlerin hemen hemen her hadis musannefatında vârid olması, hem hadis hem de tefsir 
ile uğraşan alimlerin dikkatini çekmiştir. Alimlerin bu rivayetlere sıklıkla müracaat etmelerinde, söz konusu 
hadislerin İslam'ın temel kaynağı olan Kur'an ile ilgili olmasının büyük payı bulunmaktadır. Bu rivayetlerin dirâyet 

boyutunu ve tarihi süreç içerisinde nasıl bir Kur'an anlayışı ve tasavvuruna kaynaklık ettiğini belirleyebilmek, söz konusu 
rivayetlerin kullanıldığı eserlere müracaat etmeyi de zorunlu kılmaktadır.  

Fedâilü’l-Kur’an rivayetlerinin hangi perspektif, konjonktör ve zihni arka plandan hareketle yorumlandığını tespit etmek 
için tefsir ve hadis şerhlerini incelemek gerekmektedir. Zira Fedâilü’l-Kur’an rivayetlerinin yorum eşliğinde yer aldığı en 
temel malumat, bu zengin literatürde geçmektedir. Problematik olarak görülebilecek noktalardan biri, bu rivayetlerin tefsir 
disiplini ile ilgilenen müfessir ve hadis disiplini ile ilgilenen şârihler tarafından nasıl alınıp değerlendirildiği meselesidir. 
Böylelikle aynı rivayetlere her iki disiplinin yaklaşım tarzları, yorum parametreleri, neyi önceledikleri, örtüşen ve ayrışan 
noktaları ortaya konulabilecektir. Neticede hem müfessir hem de şârih gözüyle bu rivayetlerin yorum, yöntem ve 
mekanizmaları tahlil edilebilecektir.   

Çalışmada öncelikle Fedâilü’l-Kur’an kavramı ve bu kavramın teşekkül sürecine ilişkin bilgi verilmiştir. Daha sonra 
kronolojik takip esas alınmak suretiyle Taberî (ö. 310/922), Sa’lebî (ö. 427/1035), Vâhidî (ö. 468/1075), Zemahşerî (ö. 
538/1143), Râzî (ö. 606/1209), Kurtubî (ö. 671/1272) ve Beydâvî (ö. 685/1286) tefsirlerindeki bazı Fedâilü’l-Kur’an 
rivayetlerinin yorumlarına temas edilmiştir. Akabinde hem orijinal veya tekrar yorumların olup olmadığını tespit etmek 
hem de tefsirlerde yer alan yorumlar ile mukayese etmek için İbn Battâl (ö.449/1057), Ebûbekir İbnü’l-Arabî (ö.543/1148), 
Nevevî (ö.676/1276), Kirmânî (ö.786/1384) ve İbn Hacer’in (ö.852/1448) şerhlerinde yer alan Fedâilü’l-Kur’an 
rivayetlerinin şerhleri tetkik edilmiştir. Yorumsal düzeyde aynı fonksiyonu icra etmelerine rağmen müfessir ve şârihlerin 
-ilgilendikleri disiplinlerin sevkiyle- önemli derecede birbirinden ayrıştıkları sonucuna ulaşılmıştır. 

Anahtar kelimeler: Kur’an, Hadis, Fedâilü’l-Kur’an, Tefsîr, Hadîs.  

INTERPRETATION OF FADÂ İL AL -QUR'AN NARRATIONS  - IN THE 
CONTEXT OF TAFS İR AND HAD İTH COMMENTARIES-  2

he fact that the narrations about Fadail al-Qur'an are included in almost every hadith books has attracted the 
attention of scholars dealing with both hadith and tafsir. The fact that the hadiths in question are related to the 
Quran, the main source of Islam, plays a major role in why scholars frequently refer to these narrations. Being able 

to determine the interpretation dimension of these narrations and what kind of understanding and imagination of the 
Quran they have provided in the historical process requires consulting the works in which these narrations are used. 

It is necessary to examine tafsir and hadith commentaries in order to determine from which perspective, conjuncture and 
mental background the Fadail al-Qur'an narrations are interpreted. Because the most basic informations, including the 

 Bu çalışma 2016 yılında Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü’nde Prof. Dr. Mehmet Bilen danışmanlığında hazırlanan “Fedâilü’l-Kur’an 1

Rivayetlerinin Sıhhati ve Bu Rivayetlerin Oluşturduğu Kur’an Tasavvuru” adlı doktora tezimizden üretilmiştir.

 This study was produced from our doctoral thesis titled “The Authenticity of Fadâil al-Qur'an Narrations and the Quranic Imagination Created by 2

These Narrations”, which was prepared in 2016 at Dicle University Social Sciences Institute and under the supervision of Prof. Dr. Mehmet Bilen.

￼3 8



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

narratives of Fadâil al-Qur'an accompanied by comments are found in this rich literature. One of the points that can be 
seen as problematic is the issue of how these narrations are received and evaluated by commentators interested in the 
discipline of tafsir and commentators interested in the discipline of hadith. In this way, the approaches of both disciplines 
to the same narrations, their interpretation parameters, what they prioritize and their overlapping and diverging points will 
be revealed. As a result, the interpretations, methods and mechanisms of these narrations will be analyzed through the 
eyes of both the mufassirs and the şârihs. 

In the study, first of all, information is given about the concept of Fadâil al-Qur'an and the formation process of this 
concept. Later, based on chronological follow-up, Taberî (d. 310/922), Tha'lebî (d. 427/1035), Wâhidî (d. 468/1075), 
Zemakhşerî (d. 538/1143), Râzî (d. 606). /1209), Qurtubî (d. 671/1272) and Beydâvî (d. 685/1286) interpretations of 
some Fadâil al-Qur'an narrations were touched upon. Subsequently, to determine whether there are original or re-
interpretations and to compare them with the comments in the commentaries, Ibn Battal (d.449/1057), Ebûbekir İbn al-
Arabî (d.543/1148), Nawawî (d.676/). 1276), Kirmânî (d.786/1384) and Ibn Hajar (d.852/1448) commentaries of the 
Fadâil al-Qur'an narrations were examined. It has been concluded that although they perform the same function at the 
interpretive level, mufassirs and şârihs differ significantly from each other - driven by the disciplines they are interested in. 

Keywords: Quran, Hadith, Fadâil al-Qur'an, Tafsîr, Hadith. 

￼3 9



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

  

MÜELLİFİ BİLİNMEYEN MANZUM BİR FALNAME  

Zahir SÜSLÜ 
Batman Üniversitesi, zahir.suslu@batman.edu.tr  

rapça bir kelime olan fal; çeşitli şeylere bakarak gelecekte olacaklar hakkında anlamlar çıkarma, gâipten haber 
verme anlamındadır. İslam öncesi Arap yaşayışında fal büyük değer taşımaktayken, İslamiyetle birlikte Kuran-ı 
Kerim’de ezlam (fal okları) ile hareket etmek yasaklanmıştır. Hz. Muhammed de yalnız hayrı gösteren işaretlere 

değer verip çevresindekilere de böyle davranmalarını tavsiye ederek bu tür belirtiler için fal sözünü kullanmıştır. Yine Hz. 
Muhammed’in “İslam’da teşe’üm yoktur, en hayırlısı tefe’üldür.” buyruğu üzerine bu ruhsattan hareketle hayırlı alâmetler 
için fal tutmak, hayra yormak mubah görülmüş ve buna fâl-i hayr denilmiştir. Böylece, Hz. Ali’ye, Ca’fer-i Sadık’a, Şeyh 
Muhyiddin-i Arabî’ye izâfe edilen falnameler ortaya çıkmıştır. Ancak bu eserlerin onlara ait olması uzak bir ihtimal olup 
mânevî otoriteleri dolayısıyla kendilerine izâfe edildikleri söylenebilir. 

Falnâmeler; tayre, ihtilac, kehanet, kitfe, kıyâfet, firâset, ırâfet ve ta‘rîfât gibi bilinenleri yorumlayarak yeni bilgiler elde 
etme yollarını gösterenler ve kura esasına dayalı olarak ileride meydana gelecek olaylar hakkında fikir yürütme usullerini 
açıklayanlar şeklinde iki kısımda ele alınabilir. İlk kısımdaki fallardan firaser ve kıyafet falı İslam dinince zararsız görülen 
fallardır. Asıl falnâme türünü meydana getiren eserler kura esasına dayalı olarak ortaya çıkan fallardır. 

Fal bakılmasında kullanılan metinlere göre falnâmeleri; Kuran, kura ve peygamber adlarına göre düzenlenenler olmak üzere 
üç gruba ayırmak mümkündür. Kuran falnamesi, harflerin yorumuna ve ayetlere dayalı olmak üzere iki çeşittir. Kura 
falnamesi, üzerinde rakam veya harfler bulunan bir nevi zar atılmasına dayalı faldır. Bütün bu falnâme türleri dışında başta 
Kur’ân-ı Kerîm olmak üzere Mevlana Celaleddin-i Rûmî’nin Mesnevi’si ve Dîvân-ı Kebîr’i ile Sadî’nin Gülistân’ı, Hâfız, 
Yunus Emre, Niyâzî-i Mısrî’nin divanları da tefe’ül amacıyla kullanılmıştır. 

Bildiriye konu olan ve müellifi bilinmeyen eser Kuran harflerinin yorumuna dayalı bir eserdir. Metin neşri yapılan nüsha, 
Hacı Selim Ağa Kütüphanesi, Kemankeş koleksiyonunda, 00260-002 numarada, “Manzûm Falnâme-i Kur’ân-ı Azîm” adıyla 
kayıtlıdır. Eser, 64b-75a yaprakları arasındadır. Nüshada eserin başlığı olmayıp, müellifi de belirsiz olan eser 188 beyittir. 

Eser; elif, be, te, se, cim, çim, ha, hı, zel, sin, şın, sad, tı, zı, ayn, gayn, fe, kaf, kef, mim, nun, vav, he, lamelif, ye harflerinin 
yorumuna dayalı bir fal çeşididir.  

Anahtar Kelimeler: Fal, Manzum, Kuran, Harf, Tefe’ül  

A VERSE FALNAME WITH AN UNKNOWN AUTHOR    

ortune, an Arabic word; it means making sense of what will happen in the future by looking at various things and 
giving news from the unseen. While fortune telling was of great value in pre-Islamic Arab life, with Islam, acting 
with ezlam (fortune arrows) was prohibited in the Holy Quran. Hz. Muhammad also valued only the signs that 

showed goodness and advised those around him to do the same, and used the word fortune telling for such signs. Again 
Hz. Muhammad said, “There is jinx in Islam, the best thing is auspicious.” based on this command, it was deemed 
permissible to tell fortunes for auspicious signs and to interpret them as good, and this was called fortune-i hayr. Thus, Hz. 
Fortune telling attributed to Ali, Ca’fer-i Sadık and Sheikh Muhyiddin-i Arabî have emerged. However, it is unlikely that 
these works belong to them, and it can be said that they are attributed to them due to their spiritual authority. 

Falnames; they can be divided into two parts: Those that show the ways of obtaining new information by interpreting the 
known ones such as tayre, ihtilac, prophecy, kitfe, kıyâfet, firâset, ırâfet and ta’rîfât, and those that explain the methods of 
reasoning about future events based on the basis of lottery. Among the fortune telling in the first part, firaser and clothing 

￼4 0



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

fortune telling are considered harmless in Islam. The works that constitute the real type of fortune telling are fortune 
telling based on the basis of lottery. 

According to the texts used in fortune telling, falnames are; it is possible to divide them into three groups: Quran, lottery 
and those organized according to the names of the prophets. There are two types of Quran fortune telling, based on the 
interpretation of letters and verses. Lottery fortune-telling is a fortune-telling based on throwing a kind of dice with 
numbers or letters on them. Apart from all these types of falnames, especially the Holy Quran, Mevlana Celaleddin-i 
Rûmî's Mesnevi and Dîvân-ı Kebîr, Sadî's Gülistân, Hâfız, Yunus Emre, Niyâzî-i Mısrî's books. Divans were also used for 
loan purposes. 

The work that is the subject of the report and whose author is unknown is a work based on the interpretation of the letters 
of the Quran. The copy with the text published is registered under the name "Verse Falnâme-i Kur’an-ı Azîm" in the Hacı 
Selim Ağa Library, Kemankeş collection, number 00260-002. The work is between pages 64b-75a. The work does not have 
a title in the copy and its author is unknown. It consists of 188 couplets. 

Work; the letters elif, be, te, se, cim, çim, ha, hı, zel, sin, şın, sad, tı, zı, ayn, gayn, fe, kaf, kef, mim, nun, vav, he, lamelif, ye 
It is a type of fortune telling based on interpretation. 

Keywords: Fortune-Telling, Verse, Quran, Letter, Auspicious 

￼4 1



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

FAŻLÜ’L -İ ʿTİZÂL’DE KĀDÎ ABDÜLCEBBÂR’IN İ ʿTİKÂDÎ BAZI 
MESELELERE DAİR HADİS KULLANIMI  

Abdulvasıf ERASLAN 
Batman Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi, abdulvasiferaslan@gmail.com 

ażlü’l-iʿtizâl, Kādî Abdülcebbâr’ın müntesibi olduğu Muʿtezile mezhebinin itikâda dair temel prensiplerinin 
özetlendiği, bazı mezheplerin görüşlerinin tenkit edildiği ve mezhebin ricâline yer verildiği temel eserlerdendir. 
Muhtasar nitelikte bir kitap olmasına rağmen inanca dair pekçok hadis rivayetine yer verilmiş olması dikkatleri 

çekmektedir. Muʿtezile mirasının en önemli hamili ve nakilcisi olan Kādî Abdülcebbâr’ın bu eserinde yer alan rivayetlerin 
incelenmesi, çalışmamızın konusunu oluşturmuştur. Kādî, bu eserde Muʿtezile’nin beş temel prensibini sırasıyla 
zikrettikten sonra muhaliflerinin görüşlerini tenkit edip konuyla alakalı rivayetlere yer vermiştir. Bunların bir kısmı kendi 
düşünce sistemiyle uyuşmayan ve muhalifleri tarafından istidlâlde bulunulan rivayetlerdir. Diğer bir kısmı da akli delilden 
ve Kur’ân ayetlerinden sonra kendi görüşlerini desteklemek üzere zikrettiği hadislerdir. Bunların kaynak dağılımları 
incelendiğinde Kütüb-i Sitte’nin yanı sıra meşhur hadis kaynaklarında yer almayan rivayetlerin de bulnduğu görülmektedir. 
Senedlerine yer verilmeyen bu rivayetler merfu, mevkuf veya maktu olabilmektedir. Kādî, hadis rivayetlerine yer verirken 
bunların âhâd haber olduklarının ve inanç konularında temel kurucu delil olmadıklarının farkında olacaktır ki bunu 
defalarca dile getirmektedir. Kādî, düşünce sistemiyle uyumlu olan rivayetleri görüşlerine destek olarak kullanırken; 
uyumlu olmayanlarının bir kısmını doğrudan reddetmiş; diğer bir kısmını da (“şayet sahîh olsa da” ifadesinden sonra) 
teʿvil etmeye çalışmıştır. İstidlâl konusunda metotlarının kesin delillere uymak şeklinde açıklayan Kādî, hâber-i vâhidin 
Kabul şartı olarak Kitab, Sünnet ve icmâ’a muhalefeti öne sürmüştür. Kādî’nın Fażlü’l-iʿtizâl’de pek çok âhâd habere yer 
vermiş olmasının sebebi kitaplarını okuyan kimselere; takip ettikleri metodun sünnete temessük olduğunu göstermek 
istemiş olmasıdır. Ayrıca bu eserde kendilerinin hadis karşıtı olmadıklarını ve ehl-i hadisten olduklarını dile getirmiştir. 
Kādî bununla aynı zamanda ehl-i Sünnet ve’l-Cemaat ehlinden olduğunu da ifade etmeye çalışmıştır. Bu rivayetlere yer 
vermenin bir diğer sebebi de bunlarla ihticac edenlerin hata ettiklerini göstermek olmuştur. 

Anahtar kelimeler: Hadis, Kādî Abdülcebbâr,  Âhâd Haber, Fażlü’l-iʿtizâl. 

  

USE OF HADITHS ON SOME I ʿT İQĀD Ī  ISSUES BY QĀD Ī  ABD AL -JABBĀR 
IN FAŻLÜ’L - İ ʿT İZĀL

ażlü'l-iʿtizâl is one of the basic works in which the basic principles of the Mu'tazila sect, to which Qādī Abd al-Jabbār 
was a follower, are summarized, the views of some sects are criticized, and the sect's merits are included. Although 
it is a concise Koran, it is noteworthy that it includes many hadith narrations about faith. The subject of our study 

is the examination of the narrations in this work of Qādī Abd al-Jabbār, the most important bearer and transmitter of the 
Mu'tazila heritage. In this work, after mentioning the five basic principles of Muʿtazila one by one, Qādī criticized the views 
of his opponents and included narrations related to the subject. Some of these are narrations that are incompatible with his 
own system of thought and are inferred by his opponents. Another part is the hadiths he cited to support his views after 
rational evidence and verses of the Quran. When their source distribution is examined, it is seen that in addition to Kutub-i 
Sitte, there are also narrations that are not included in the famous hadith sources. These narrations, the sources of which 
are not included, may be deceased, deceased or deceased. While Qādī includes hadith narrations, he will be aware that 
these are ahad news and are not fundamental foundational evidence on matters of faith, which he repeatedly expresses. 
While Qādī uses narrations that are compatible with his system of thought as support for his views; directly rejected some 
of the incompatible ones; He also tried to interpret the other part (after the phrase "even if it is sahih"). Qādī, who 

￼4 2

mailto:abdulvasiferaslan@gmail.com


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

explained his methods regarding inference as complying with definitive evidence, put forward opposition to the Koran, 
Sunnah and ijma as the condition of acceptance of the news of unity. The reason why Qādī included many ancient news in 
Fażlü'l-iʿtizâl is for those who read his Koran; He wanted to show that the method they followed was in line with the 
Sunnah. He also stated in this work that they are not against hadith and that they are from the people of hadith. With this, 
Qādī also tried to express that he was from the people of Ahl al-Sunnah wal-Jamaah. Another reason for including these 
narrations is to show that those who followed them made mistakes.

Keywords: Hadith, Qādī Abd al-Jabbār, Âhâd khabar, Fażlü'l-iʿtizâl 

￼4 3



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

BİR CERH SEBEBİ OLARAK SAHAFÎLİK VE SAHAFÎ OLMAKLA 
İTHAM EDİLEN RAVİLER

 Fuat İSTEMİ
 Batman Üniversitesi İslami İlimleri Fakültesi, E-mail: fuatistemi@hotmail.com

adislerin sahih olanlarını zayıf olanlarından ayrıştırmak amacıyla muhaddislerin geliştirmiş oldukları çeşitli 
yöntemler vardır. Bu yöntemlerden öne çıkanlar ve muhaddislerin özellikle üzerinde durduğu hususlar daha çok 
hadisi nakleden ravilerle alakalı olanlardır. Ravilerin ezberlemek yoluyla hadis nakletmek yerine ellerinde mevcut 

olan yazılı hadis belgelerinden hadis nakletmeleri, onların cerh edilme gerekçelerinden birisi olarak kabul edilmiştir. Cerh 
ve Ta’dil ilminde “Sahafî” olarak terimleşmiş olan bu kavram, hadisleri ezberlemek suretiyle almak ve nakletmek yerine 
yazılı belgelerden hadis alan ve nakleden kimseler için bir kusur olarak kabul edilmiştir. Özellikle de hadis rivayet etme 
hususunda yeterince uzman olmayan kimselerin hadisleri şeyhlerden değil de sahifelerden alıp aktarmaları şeklinde vücut 
bulan bu durum çeşitli gerekçelerle tasvip edilmemiştir. Arapçanın yeterince gelişmemiş olmasından kaynaklanabilecek 
yazıyı doğru bir şekilde okuyamama ihtimali bu gerekçelerin başında gelmektedir. Bu durum, yazıda hatalar yapma 
olasılığını artırmaktadır. Dolayısıyla bu kişiler hata yaptıklarının farkında olmadan hadisleri rivayet edebilirlerdi. İşte bunun 
önüne geçmek için muhaddisler birtakım önlemler aldılar. Bu önlemlerin esas amacı ravileri yazılı malzemeden rivayet 
etmekten sakındırmak ve onları şifahi nakillerde bulunmaya sevk etmekti. Böylece muhaddisler bu gibi önlemlerle hadis 
rivayetindeki tahrif ve tashifleri minimize etmiş olacaklardı. Bu amaçla öncelikle yaptıkları şey sahifelerden yapılacak 
rivayetlerde hata yapılacağına dikkat çekmekti. Çünkü yukarıda da ifade ettiğimiz gibi Arap dilinin gelişmemiş olması hadis 
metinlerinde okuma ve anlama hatasını da beraberinde getirebilirdi. Bu amaçla şeyhten dinlemeksizin yalnızca kitaptan 
rivayet menedilmiş ve hadis rivayetinde “sema” ve “kıraat” metodlarının tercih edilmesi tavsiye edilmiştir. Böylece 
muhaddisler şeyhten icazet almadan sahifelerden nakillerde bulunan ravileri “Sahâfî” diye nitelendirerek onları 
cerhetmişler ve onların hadislerinin alınmaması tavsiyesinde bulunmuşlardır. Cerh ve Ta’dil kaynaklarımızda Sahafî olarak 
tavsif edilen ravilerin olduğunu görmekteyiz. Münekkit hadis alimlerimiz genellikle bu kişiler için “Sahafîdir” ifadesini 
kullanmıştır. Ayrıca hadis ilminin doğrudan şeyhlerden “sema veya kıraat” yoluyla alındığı zaman değerli olduğunu ama 
yazılmaya başlandıktan sonra artık ehil olmayan kimselerin de bu ilme yöneldiklerini ve bu kimselerin bu ilmin kıymetini 
düşürdüklerini ifade etmişlerdir. 

Anahtar Kelimeler: Hadis, Sünnet, Sahafî, Cerh, Ta’dil 

SAHAFISM AS A CAUSE OF IMPUGNMENT  AND THE NARRATORS 
ACCUSED OF BEING SAHAFIS

here are various methods developed by hadith scholars in order to separate the authentic hadiths from the weak 
ones. The most prominent of these methods and the issues that hadith scholars have emphasized in particular are 
those related to the narrators who transmit the hadith. The fact that the narrators narrated hadith from the written 

hadith documents available to them, rather than by memorizing them, was accepted as one of the grounds for their 
criticism. In the science of Impugnment and Justification the term “Sahafī” has been accepted as a defect for those who 
received and transmitted hadiths from written documents instead of memorizing and transmitting them. In particular, this 
situation, in which people who are not specialized enough in narrating hadiths do not narrate hadiths from sheikhs but 
from the pages, is disapproved on various grounds. One of the main reasons for this is the possibility of not being able to 
read the writing correctly, which may be due to the insufficient development of Arabic. This increases the likelihood of 
making mistakes in writing. Therefore, these people could narrate hadiths without realizing that they had made a mistake. 
To prevent this, hadith scholars took some precautions. The main purpose of these measures was to discourage the 

￼4 4



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

narrators from narrating from written material and to encourage them to rely on oral transmission. By taking such 
precautions, the hadith scholars would have minimized distortions and corruptions in the narration of hadith. To this end, 
the first thing they did was to draw attention to the fact that narrations from the pages would be erroneous. Since, as we 
have mentioned above, the undeveloped Arabic language could lead to reading and comprehension errors in hadith texts. 
For this purpose, narrating only from the book without listening to the sheikh was prohibited and it was recommended to 
prefer the “methods of hearing” and “reading/presentation” methods in hadith narration. Thus, the hadith scholars 
characterized the narrators who narrated from the Sahafīs without the permission of the sheikh as “Sahafī” and 
recommended that their hadiths should not be taken.  In our sources on impugnment and justification, we see that there 
are narrators who are described as Sahafī. Our hadith critics generally used the term “Sahafī” for these people. They also 
stated that the science of hadith was valuable when it was received directly from the sheikhs through ““methods of hearing 
or reading/presentation”, but after it began to be written down, people who were no longer competent turned to this 
science and these people lowered its value.

Keywords: Hadith, Sunnah, Sahafî, Impugnment, Justification.

￼4 5



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

SEBİLÜRREŞAD DERGİSİ’NDE TEK PARTİ TELAKKİSİ ÜZERİNE 
BİR İNCELEME 

Zafer GÜRBÜZ
Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi, e-mail: zafergurbuz06@gmail.com  

 

slamcılık, II. Dünya Savaşı’nın ardından “zamanın ruhu”nun sunduğu imkânlarla yeniden inkişaf etmiştir. Söz konusu 
dönemde İslamcılık, iddia, beklenti ve düşüncelerini gazete ve dergi gibi yayınlar aracığıyla ortaya koymuştur. Bu 
yayınlardan biri de tarihsel araka planı bulunan Sebilürreşad’dır. Sebilürreşad dergisi, 1 Mayıs 1948 tarihinde iç ve dış 

siyasetin sağladığı imkanlarla yayın hayatına yeniden başlamıştır. Derginin yayımlanmaya başladığı ilk sayısından itibaren 
tek parti dönemi uygulamaları sertçe eleştirilmiştir. Yazarlar, sıkı bir muhalefet retoriğiyle sistemin külliyen yozlaştığını 
iddia etmişlerdir. Bu muhayyilede, toplumsal ve siyasal dejenerasyonun sorumlusu ise tek parti dönemindeki 
uygulamalardır. Sebilürreşad’da, Cumhuriyet inkılaplarının din hürriyetini boğmak adına getirilen anti demokratik 
tutumlar olduğu tezi sıklıkla işlenmiş ve bu düşünceyle ilintili şekilde tek parti dönemi “27 senelik istibdat devri” olarak 
tanımlanmıştır. Zira cumhuriyetin kurulmasından sonra yürürlüğe giren reformlarla dini eğitimin engellenmesi, ezanın 
Türkçe okunmaya başlanması, cami olan Ayasofya’nın müzeye dönüştürülmesi, harf inkılabı ve dinde reform yapılmasına 
dair tartışmalar Sebilürreşad’da dinin kamusal alandan sökülmeye çalışıldığı bir “fetret dönemi” olarak algılanmıştır. 
İslamcıların perspektifinde tek parti dönemi her şeyin müsebbibi olarak “boş gösteren”dir. Özellikle Cumhuriyet’in kurucu 
felsefesinin Osmanlı-İslam kültürel mirasından kopuş arzusu içinde olmasına ve kültürel Batılılaşmacılık vurgusuna itiraz 
edilmiştir. Bu bağlamda, Sebilürreşad’da Kemalizm Batıcı bir travma, Cumhuriyet modernleşmesi ise Batı taklitçisi olarak 
görülmüş ve bu düşünce yazarlarca rağbet görmüştür. Tek parti dönemi “ilk günah” ve kurucu parti olan Cumhuriyet Halk 
Partisi de de dinsiz parti olarak telakki edilmiştir. Bu perspektifle erken Cumhuriyet dönemi uygulamaları yoğun bir şekilde 
eleştirilmiştir. 

Anahtar Sözcükler: Sebilürreşad, Tek Parti Dönemi, İslamcılık, II. Dünya Savaşı, Soğuk Savaş Dönemi. 

A STUDY ON THE ONE-PARTY CONCEPT İN SEB İLÜRREŞAD MAGAZ İNE      

fter World War II, Islamism was re-developed with the opportunities offered by the ‘spirit of the time’. In this 
period, Islamism put forward its claims, expectations and thoughts through publications such as newspapers and 
magazines. One of these publications was Sebilürreşad, which had a historical background. Sebilürreşad magazine 

restarted its publication on 1 May 1948 with the opportunities provided by domestic and foreign politics. From the very 
first issue, the practices of the one-party period were harshly criticised in the magazine. Through a strict opposition 
rhetoric, the authors claimed that the system was completely corrupt. According to this view, the one-party era practices 
were responsible for the social and political degeneration. According to the thesis frequently put forward in Sebilürreşad, 
the Republic introduced anti-democratic reforms in order to stifle freedom of religion. In relation to this idea, the one-party 
period was defined as ‘27-year period of oppression [istibdat]. The reforms enacted after the establishment of the republic, 
such as the prevention of religious education, the introduction of the call to prayer in Turkish, the conversion of the 
mosque Hagia Sophia into a museum, the alphabet reform and the discussions on the reform of religion were perceived as 
a ‘period of conquest’ in which religion was tried to be removed from the public sphere. From the perspective of Islamists, 
the one-party period was the ‘empty signifier’ as the cause of everything. That the founding philosophy of the Republic 
aimed to break away from the Ottoman-Islamic cultural heritage and the emphasis on cultural Westernisation were 
particularly criticized. In this context, Kemalism was seen in Sebilürreşad as a Westernist trauma and Republican 
modernisation as a Western imitation, and this view was popular among the authors. The one-party period was regarded as 

￼4 6



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

the ‘original sin’ and the founding party, the Republican People's Party, as the irreligious party. From this perspective, the 
practices of the early Republican period were heavily criticised. 

Keywords: Sebilürreşad, One-Party Period, Islamism, World War II, Cold War Era. 

￼4 7



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

SPİNOZA’NIN MUCİZE ELEŞTİRİSİ 

Kibar GÜRBÜZ
Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, kibargurbuz06@gmail.com  

pinoza, klasik teistik anlayışın Tanrı’nın varlığını ve gücünü mucizeler üzerinden ispat etmesini sert bir şekilde 
eleştirir. Bu anlayışın aksine Tanrı’nın varlığının, esirgeyiciliğinin veya kudretinin mucizeyle değil tabiatın değişmez 
ve sabit düzeni üzerinden daha iyi anlaşılabileceğini savunur. Spinoza’ya göre, bir şeyin mucize olması için ne şekilde 

olursa olsun nedeninin gösterilip açıklanacak türden bir şey olması ve insanın kavrama yeteneğini aşması gerekir. Mucize 
olarak kabul edilen olaylar tabii nedenlerle açıklanabilir. Ona göre mucize bütünüyle felsefi bir konu olup akıl ile izahı 
mümkündür. Ancak O, konuya dair görüşlerini ifade etmek ya da temellendirmek amacıyla Kutsal Kitap’ta geçen 
örneklerden de istifade eder. Spinoza’ya göre, mucizeler üzerinden Tanrı’nın varlığı hakkında herhangi bir şey elde 
edemeyiz. Çünkü mucize sınırlı ve geçici bir olaydır. Spinoza, mucize kavramını sadece insanların kavrama yeteneğini aşan 
ya da aştığı sanılan bir olayı anlatmak için kullanır. Tabiat düzenini yok eden ve onun yasalarına aykırı bir durum olarak ele 
almaz. Çünkü bu anlamdaki bir mucize, Tanrı hakkında bize hiçbir bilgi vermediği gibi Tanrı hakkında sahip olduğumuz 
tabii bilgileri de siler ve bu konu hakkında bizi şüpheye sürükler. Spinoza’nın mucizeye dair yorumu O’nun Panteistik 
görüşünün bir uzantısı mahiyetindedir. Tanrı ve tabiat eş değer olduğu için tabiattaki her şey Tanrısal gücün kendisinden 
başka bir şey değildir. Tanrı’nın isteği ile tabiat yasaları eş değer olduğu için tabiatta sabit ve değişmez bir yasa vardır. 
Spinoza’ya göre, insanlar tarafından Tanrı’ya sürekli olarak mucizeler atfetmenin temel sebebi insanların Tanrı’yı 
antropomorfik (insan biçimci) bir şekilde düşünmesinden kaynaklanmaktadır. Mucizeyi kabul edenler Tanrı’yı mutlak ve 
sonsuz güce sahip bir kral olarak tasavvur ederler. Tanrı sahip olduğu bu gücü de tabiata karşı/aykırı olaylar meydana 
getirerek göstermektedir. Spinoza’ya göre, sıradan insanlar ancak bu şekilde Tanrı’nın güç ve kudret sahibi olduğuna ikna 
olurlar. Kutsal Kitap’ta bu tarz yorumlara sebep olacak olayların yer almasının temel nedeni insanların hayranlık 
uyandıracak olaylara karşı olan ilgilerinden kaynaklanmaktadır.

Anahtar Kelimeler: Spinoza, Mucize Eleştirisi, Kutsal Kitap, Tanrı, Tabiat.

SPINOZA'S CRITICISM OF MIRACLE  

pinoza harshly criticizes the classical theistic approach to prove the existence and power of God through miracles. 
Contrary to this understanding, he argues that God's existence, benevolence or power can be better understood 
through the unchangeable and fixed order of nature, not through miracles. According to Spinoza, for something to be 

a miracle, it must be something that can be explained in any way, and must exceed human comprehension. Events 
considered as miracles can be explained by natural reasons. According to him, the issue of miracles is a completely 
philosophical issue and can be explained with reason. However, he also uses examples from the Bible to express or justify 
his views on the subject. According to Spinoza, we cannot obtain anything about the existence of God. Because a miracle is 
a limited and temporary event. Spinoza uses the concept of miracle only to describe an event that exceeds or is thought to 
exceed people's ability to comprehend. It does not consider it as a situation that destroys the natural order and violates its 
laws. Because a miracle in this sense not only does not give us any information about God, but also erases the natural 
knowledge we have about God and makes us doubt about this issue. Spinoza's interpretation of the miracle is an extension 
of his Pantheistic view. Since God and nature are equivalent, everything in nature is nothing other than the divine power 
itself. Since God's will and the laws of nature are equivalent, there is a fixed and unchangeable law in nature. According to 
Spinoza, the main reason why people constantly attribute miracles to God is because people think of God in an 
anthropomorphic way. Those who accept miracles imagine God as a king with absolute and infinite power. God shows this 
power by creating events against/contrary to nature. According to Spinoza, only in this way can ordinary people be 

￼4 8



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

convinced that God has power and might. The main reason why there are events that lead to such interpretations in the 
Bible is due to people's interest in admirable events. 

Keywords: Spinoza, Criticism of Miracles, Holy Bible, God, Nature. 

￼4 9



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

   

ŞARK MEDRESELERİNDE DİLBİLİM-TECVÎD PARADOKSU  

  
Lokman ŞAN 

Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Kur’an-ı Kerim Okuma ve Kıraat İlmi Anabilim Dalı, e-posta: sanlokman@hotmail.com  

slam’dan önce güçlü bir sözlü geleneğe sahip olan Arap dili, İslâm’ın gelmesiyle dil felsefesi ve grameri açısından hızlı 
bir ilerleyiş kaydetmiştir. Bu ilerleyişin temelinde şüphesiz Kur’ân gelmektedir. Kur’ân kelimelerinin yapısı, fonetiği ve 
anlamı bu durumu en azından Müslümanlar için zorunlu kılmıştır. Bundan dolayı da daha İslâm’ın ilk döneminde dil 

bilgisi ile ilgili kanıtlara rastlanmaktadır. Arap dili yazılı geleneğin öncüleri de bu şuurla hareket etmiş ve eserlerinde bu 
olgular üzerinde durmuştur. Daha sonraki süreçlerde kelime yapısı sarf ilmi, kelime anlamı ise lügat ilmi çerçevesinde ele 
alınmaya başlanmıştır. Kur’ân kelimelerinin anlamıyla alakalı olması bakımından bu iki unsur üzerinde durulmuş ve bunlar 
hızlı bir gelişme süreci içerisinde olmuştur. Ses bilimi anlamındaki harf ve kelimelerin fonetiği ise uygulama eksenli olması 
hasebiyle bunlara kıyasla daha az ilgi görmüş ve konunun bilimsel gelişimi geç dönemlere kadar uzamıştır. Kürt 
bölgelerinde bulunan medreseleri kastettiğimiz Nizamiye medreselerinin devamı hüviyetine sahip Şark Medreselerinde 
öncül dil bilginlerinin metodunun takip edildiğini görmekteyiz. Bu medreselerde de kelimenin yapısı ve anlamıyla ilgili 
ilimler ön plana çıkmış, kelimelerin fonetik yapısı ihmal edilmiştir. Halbuki bu iki olgunun birbirini tamamlayıcı olduğu ve 
biri olmadan diğerinin eksik olacağı bilinen bir gerçektir. Çalışmamızda öncül dil bilginlerinin büyük bir ehemmiyet verip 
eserlerinde ele aldığı kelimelerin fonetik yönlerinin, takipçilerinden Şark Medreseleri alimlerinin ihmal etmesi paradoksu 
ele alınacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Dilbilgisi, Tecvîd, Fonetik. 

LINGUISTICS-TAJWID PARADOX IN THE EAST MADRASAHS    

he Arabic language which had a strong verbal tradition before Islam, made speedy progress in terms of language 
philosophy and grammar with the arrival of Islam. The Qur’an undoubtedly played a fundamental role in this 
progress. The structure, phonetics and meaning of the words of the Qur'an make situation necessary for Muslims at 

least. Therefore the evidences about grammar is found in the first period of Islam. The pioneers of the Arabic language of 
written tradition also acted with this consciousness and emphasized these facts in their works. The word structure began 
to be discussed within science of sarf and word meaning within the science of lugat in later processes. These two elements 
have been emphasized as they are related to the meaning of the words of the Quran, and they have been in a rapid 
development process. The phonetics of letters and words in the sense of phonology has received less attention compared to 
these due to its application oriented and the scientific development of the subject has continued until late periods. We see 
that the method of the pioneer linguists was followed in the Eastern Madrasahs, which are the continuation of the 
Nizamiye madrasahs, by which we mean the madrasas located in the Kurdish regions. In these madrasahs, sciences related 
to the structure and meaning of the word came to the fore, and the phonetic structure of the words was neglected. 
However, it is a known fact that these two phenomena are complementary to each other and one would be incomplete 
without the other. It will be discussed the paradox of the neglect of the phonetic aspects of the words, which were given 
great importance by the pioneer linguists and discussed in their works, by their followers, the scholars of Eastern 
Madrasahs in our study. 

Keywords: Grammar, Tajwid, Phonetic. 

￼5 0

mailto:sanlokman@hotmail.com


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

YENİ ANAYASA TARTIŞMALARI IŞIĞINDA TÜRKİYE’DE 
VATANDAŞLIĞIN HUKUKİ VE SİYASİ ÇERÇEVESİ   

Hüseyin Murat IŞIK 
 Dicle Üniversitesi Hukuk Fakültesi, e-mail:  isikhm@dicle.edu.tr 

982 Anayasası, 12 Eylül 1980 tarihinde yapılan askeri darbe sonrası, Milli Güvenlik Konseyi’nin (dönemin genel 
kurmay başkanı ile kara, deniz, hava ve jandarma genel komutanlarından oluşan askeri cunta) askeri kanadını, Danışma 
Meclisi’nin (Milli Güvenlik Konseyi tarafından atanan üyelerden oluşan) ise sivil kanadını oluşturduğu Kurucu Meclis 

tarafından hazırlanmış ve 7 Kasım 1982 tarihinde yapılan referandum (halkoylaması) sonrasında yürürlüğe girmiştir. 1982 
Anayasası’nın üzerindeki tartışmalar, bugüne kadar tam ondokuz (19) defa ve yüzün (100) üzerinde maddesi 
değiştirilmişse de hep devam edegelmiştir. Çünkü askeri darbe ürünü olması dolayısıyla hak ve özgürlük eksenli değil 
devlet ve onun otoritesini esas alan bir anlayışa dayandığı temelindeki eleştiriler her daim varlığını korumuştur. Bu 
eleştiriler çerçevesinde, hak ve özgürlükleri esas alan bir anlayışla yeni bir anayasanın yapılması meselesi de Türkiye’nin 
hukuki ve siyasi gündeminde hep ilk sıralarda olmuştur. 

Özellikle 31 Mart 2024 yerel seçimleri sonrasında iktidarın ciddi sayılabilecek oranda seçmen desteğini yitirmesinin 
ardından, yine yeni bir anayasanın yapılmasına dair tartışmaların başladığı gözlenmektedir. Bu minvalde yeni anayasa 
tartışmalarında neredeyse değişmez konu başlıklarından biri olan vatandaşlık meselesinin hukuki ve siyasi boyutları bu 
çalışmanın esasını oluşturmaktadır. 

Türkiye’de vatandaşlık tartışmaları, Osmanlı Devleti döneminden beri yapılagelmektedir. Bireyin devlet karşısındaki hukuki 
statüsü, tüm klasik İslam Devletlerinde olduğu gibi Osmanlı Devletinde de İslam Hukuku çerçevesinde şekillenmiştir. 
İslam Hukuku kişinin sahip olduğu inanca göre statüsünü belirlemiş ve tabii olarak müslümanlar öncelikle hak sahibi kabul 
edilirken gayri müslimler ise cizye (can) ve haraç (mal) vergilerini vermek suretiyle zımmi (canı ve malı devletin 
zimmetinde olan kişi) statüsü kazanmışlardır. Osmanlı Devletindeki inanç eksenli hukuki statü, Millet Sistemi adıyla 
tanımlanmıştır. Günümüz anlamıyla vatandaşlık statüsü ilk kez 1869 tarihli Tabiiyet-i Osmaniye Kanunnamesi ile ifade 
edilmiştir. İlk Anayasa olan 1876 tarihli Kanun-i Esasi ise din, mezhep ve dil ayrımı yapmaksızın herkese Osmanlı demek 
suretiyle vatandaşlık tanımının hukuki sınırlarını çizmiştir.  

Cumhuriyet döneminde ise vatandaşlık, önce 1924 Anayasası, ardından 1961 Anayasası ve nihayet günümüzde 1982 
Anayasasında da Türk kimliği ile eşdeğer tutulmak suretiyle tanımlanmıştır. Her ne kadar bu tanımlamanın etnik aidiyeti 
değil devletle birey arasındaki hukuki bağı ifade ettiği belirtilmişse de siyasi gelişmeler ve kimi hukuki düzenlemeler bunun 
tersini göstermektedir. Mevzubahis siyasi gelişmeler ve hukuki düzenlemeler bu çalışmada ayrıntılı bir biçimde ele alınıp 
irdelenecektir. 

Anahtar Kelimeler: Anayasa, Vatandaşlık, Hukuki Statü, Millet Sistemi, Yabancı (vatandaş olmayan). 

LEGAL AND POLITICAL FRAMEWORK OF CITIZENSHIP IN TURKEY IN 
LIGHT OF NEW CONSTITUTION DEBATES 

he 1982 Constitution was drafted by the Constituent Assembly formed after the military coup on September 12, 
1980. The military wing of this assembly consisted of the National Security Council (comprising the then Chief of 
General Staff and the generals of the army, navy, air force, and gendarmerie), while the civilian wing was the 

Consultative Assembly (composed of members appointed by the National Security Council). It was enacted following a 
referendum held on November 7, 1982. Debates over the 1982 Constitution have continued to this day, despite it being 
amended nineteen (19) times and over one hundred (100) of its articles being changed. Because it is a product of a military 

￼51



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

coup, criticisms have always persisted that it is not based on rights and freedoms but on a state-centric and authoritative 
approach. Within the framework of these criticisms, the issue of drafting a new constitution based on an understanding 
that prioritizes rights and freedoms has always been at the forefront of Turkey's legal and political agenda. 

Particularly after the ruling party lost a significant amount of voter support following the local elections on March 31, 2024, 
it has been observed that discussions on drafting a new constitution have resumed. In this context, the legal and political 
dimensions of the issue of citizenship, which is almost always a constant topic in new constitution debates, form the basis 
of this study. 

Citizenship debates in Turkey have been ongoing since the Ottoman Empire period. The legal status of the individual vis-à-
vis the state, as in all classical Islamic states, was shaped within the framework of Islamic law in the Ottoman Empire. 
Islamic law determined an individual's status based on their faith, and naturally, Muslims were primarily recognized as 
having rights, while non-Muslims acquired the status of zimmi (persons whose lives and property are under the state's 
protection) by paying the jizya (poll tax) and kharaj (land tax). This faith-based legal status in the Ottoman Empire was 
defined as the Millet System. The concept of citizenship in its modern sense was first articulated in the 1869 Nationality 
Law (Tabiiyet-i Osmaniye Kanunnamesi). The first constitution, the 1876 Kanun-i Esasi, legally delineated the boundaries 
of citizenship by referring to everyone as Ottoman, regardless of religion, sect, or language. 

In the Republican period, citizenship was defined in the 1924 Constitution, then in the 1961 Constitution, and finally in 
the current 1982 Constitution, by equating it with Turkish identity. Although it has been stated that this definition refers 
to the legal bond between the individual and the state rather than ethnic affiliation, political developments and certain legal 
regulations indicate otherwise. These political developments and legal regulations will be examined and analyzed in detail 
in this study. 

Keywords: Constitution, Citizenship, Legal Status, Millet System, Foreigner (non-citizen). 

￼5 2



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

LI SER BÊHÊZÎYA ZANYARÎYÊN XEBATÊN KURDÎ 

Ramazan Çeçen (Remezan Alan)
Zanîngeha Mardin Artukluyê, Enstitûya Zimanên Zindî, Beşa Ziman û Çanda Kurdî, remalan7@gmail.com  

anyarî ferq çêdike, vediguherîne, bi pêş dixe, mane dide kiryaran. Vê rewşê zor daye zanayan ku derbarê siruşt, 
şimûl, çavkanî û pêdivîyên wê de bi navê “epîstemolojî”yê zanistekê ava bikin. Zanyarî girîng e ji ber ku mirovan, 
civakan, welatan bihêz dike lêbelê ne di her dem an her şertê de. Ya rast zanyarî gava xwedîyê serwerî û otorîteyekê 

be, yanî xwedîyê qudretekê be, hêza wê heye. Nexwe digel ewçend zanyarîyên curbecur, li ser rûyê warekî 200 salî kevintir 
(kurdolojî) ev bêhêzîya li ber destan çi ye? Bi rastî jî di tu demên dîrokê de li ser ziman, çand, edebîyat û erdnîgarî kurdî, 
têkilîyên kurdan bi gelên dî re, li ber destan evçend enwaê çeşîd zanyarî tunebûn. Bi ser de jî kurd li gor duh, îro zêdetir 
xwedîyê wê fersendê ne ku derbarê xwe de “li ser xwe” û bi çavekî “hundurîn” xeber bidin. Qet nebe li gor oryantalîstên 
duh, zanayên derûcîran, akademîyên mêtingerên xwedî-kursî, kurd îro li gelek deveran bûne xwedîyê dezgehên xwe. Ev 
rewş, zanyarîyên xebatên kurdî tîne ser zemînekî rasttir, maqûltir û rafînetir lê wan jî ewçend bihêz û çalak nake. Ji bo ku 
ew zanyarî bihêz bibin, wisa dixuye ji wan re gewdeyeka pragmatîk jî lazim e û divê nîqaşên xebatên kurdî êdî hêdî hêdî ber 
bi zemînekî wisa ve bên.  

Bêjeyên Sereke: Zanyarî, Hêza Zanyarîyê, Xebatên Kurdî, Bêhêzîya Zanyarîyên Xebatên Kurdî.

ON THE WEAKNESS OF KNOWLEDGE IN KURDISH STUDIES

nowledge makes a difference, transforms, develops and gives meaning to actions. This has prompted scholars to 
develop 'epistemology,' a field of study focused on comprehending the nature, origins, scope, and justifications of 
knowledge. Knowledge is important because it renders people, societies and countries strong but not always or 

under all circumstances. More precisely, if there is a ‘centre of power’, an authority that will direct the power of knowledge, 
I can talk about its power. Otherwise, where should we look for the weakness of all the knowledge produced in a field 
known as Kurdish Studies or Kurdology, which has a history of more than 200 years? Today, Kurds have more information 
on Kurdish language, history, literature, culture, geography, relations with other peoples, etc. than ever before. Moreover, 
Kurds seem to have the opportunity to speak about ‘themselves’ more ‘from the inside’ than yesterday. At least when the 
‘orientalists’ of yesterday, the ‘sages’ of neighbouring peoples, and the ‘academies and academics’ of Turkish, Persian and 
Arab chairs are taken into account, Kurds today have their own academics. This has made the knowledge in Kurdish studies 
more accurate and refined, but it has not made it stronger. In order for this knowledge to become stronger, it must also 
take on a pragmatic body. It is long past time for the debates in Kurdish studies to shift to this ground.

Keywords: Kurds, Kurdish Studies, Knowledge, Weakness of Knowledge, Power of Knowledge. 

￼5 3



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

KITABÊ GREVÎ DE KAREKTERAN RÊ NAMEDAYÎŞ Û ANALÎZÊ CI  

Îlyas AKMAN 
 Unîversîteya Mardin Artukluyî, Fakulteya Edebîyatî, Beşa Ziwan û Edebîyata Kurdî, Mêrdîn, Tirkîya, ilyasakman@artuklu.edu.tr, 

Orcid: 0000-0003-2146-2100/Visiting Scholar, University of Massachusetts Amherst, Comparative Literature, USA, 
iakman@umass.edu 

itabê Grevî hetê Seyîdxan Kurijî ra nusîyayo û serra 2013î de çap bîyo. Gama ke wendoxî nê kitabî wanenî, nameyê 
karekteran balayê înan ancenî. Çunkî nuştox zaf hîkayeyan de eynî nameyan dano karekteran. Bi taybetî nê hîrê 
nameyî zaf hîkayeyan de xo rê ca veynenî: Filît, Laser, Hîşar. Nê hîrê nameyî nê hîkayeyan de estî: “Astarê Warê 

Ma”, “Horîyes”, “Grev”. Toy hîkayeyan de zî nê nameyan ra yan yew yan zî di hebî şuxulîyenî. Mîsale hîkayeyanê “Veyvê 
Çemî Muradî”, “Agêrayîş” û “Şitî Kilkorî” de nameyê Filîtî esto. Na rewşe yew realîte nawnena: Têqilîya nuştox û 
cografyayî. Nameyê Filîtî, bi taybetî verî, Çewlîg de zaf şuxulîyayêni û nuştoxê kitabî Seyîdxan Kurij zî Çewlîg ra yo. 
Nameyê Filîtî metnanê folklorîkan de zî zaf vêreno û manayê ci felatîyayîş/xelasîyayîş o. Manayê Laserî Zazakî de awa ke 
zaf lez û bez herekîyena ya. Hîkayeyan de zî zaf rey karekterî ke nameyê înan Laser o inohewa têgeyrenî. Mîsale hîkayeya 
“Astarê Warê Ma” de Laser, wayîrê hêşê polîtîkî yo û wazeno şarê xo deko zereyê yew mucadeleyî. Manayê Hîşarî wayîrê 
hêşî bîyayîş o û hîkayeya “Astarê Warê Ma” de karektero ke nameyê ey Hîşar o wayîre hêşê polîtîkî yo û o zî wazeno şarê xo 
deko zereyê yew mucadeleyî. Kitabê Grevî de nameyê Yadîn/Yado zî muhîm o. No name zî Çewlîg de zaf şuxulîyeno. Hetta 
semedê toy Çewlîgijan yew nameyo muhîm o. Çunkî wextê hedîseyê Şêx Seîdî de Yadîn Mehmud Ebas yew fermandar o û 
o, Çewlîgij o. Ma na xebate de kitabê Grevî de karekteran rê namedayîş ser vindenî û wazenî ke nê tesbîtan ser ra têqilîya 
nuştoxî û cografyayî binawnî. 

Kilît Çekuyî: Edebîyatê Zazakî, Seyîdxan Kurij, kitabê Grevî, têqilîya nuştox û cografyayî. 

NAMING THE CHARACTERS IN THE BOOK CALLED GREV (STRIKE) AND 
ITS ANALYSIS 

he book called Grev (Strike) was written by Seyîdxan Kurij and published in 2013. When readers read this book, the 
names of the characters attract their attention. Because the author gives the same names to his characters in many 
stories. Especially these three names are used in many stories: Filît, Laser, Hîşar. These three names are found in 

the following stories: “Astarê Warê Ma”, “Horîyes”, “Grev”. In some stories, one or two of these names are used. For 
instance, the name Filît is used in the stories named “Veyvê Çemî Muradî”, “Agêrayîş” and “Şitî Kilkorî”. This situation 
shows a reality: The relationship between the author and the geography in which he was born. The name Filît is used too 
much in Bingöl, especially in former times, and the author of the book, Seyîdxan Kurij, is from Bingöl. The name Filit is 
also used frequently in folkloric texts and the meaning of this name is salvation. The name Laser means fast flowing water 
in Zazaki. Characters named Laser behave this way in the stories. To illustrate, in the story “Astarê Warê Ma”, Laser is 
politically conscious and wants to involve his people in a struggle. The name Hîşar means to have consciousness, and in 
the story “Astarê Warê Ma” the character named Hîşar has political consciousness and he wants to involve his people in a 
struggle. The name Yadîn/Yado is also used in the book titled Grev (Strike) and this name is also used frequently in Bingöl. 
Even, this name is important for some Bingöl residents. Because Yadîn Mehmud Ebas was an important commander during 
the Sheikh Said rebellion and he was from Bingöl. In this study, we will analyze the issue of naming the characters in the 
book called Grev (Strike) and try to reveal the relationship between the author and geography in the light of the findings. 

Keywords: Zaza Literature, Seyîdxan Kurij, the book named Grev (Strike), the relationship between author and geography. 

￼5 4

mailto:ilyasakman@artuklu.edu.tr


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

  

XWENDINEKE NASNAMEYÎ LI SER DESTANA KELA DIMDIM

 Hikmettin ATLI 
Mardin Artuklu Üniversitesi, Yaşayan Diller Enstitüsü 

erhemên folklorî, bi taybetî jî vegotinên gelêrî di gelek astan de diguherin ku di van guherînan de diyardeyên mîna 
erdnîgarî, çand, ziman û dîn/bawerî xwedî bandor in. Ev diyardeyên hanê, di heman demê de di avabûna 
nasnameyên civakan de jî faktorên bingehîn in. Lewre berhemên folklorî di heman demê de di heqê nasnameya 

kolektîf a civakan de gelek agahiyan didin me. Destana Kela Dimdim an jî bi hin navên cuda wekî Destana Xanê Çengzêrîn, 
Xanê Lepzêrîn, destaneke girîng ya miletê Kurd e ku çavkanîya xwe ji bûyereke rastîn ya dîrokî digire. Digel ku di destanan de 
mijar bi giştî lehengî û evîn e jî bi vê   mijarê ve girêdayî gelekî tema û nakokîyên civakî derdikevin pêş me ku em bi rêya 
analîza li ser wan dikarin bi awayekî dî li van vegotinên gelêrî binihêrin. Di Destana Kela Dimdim de sê nakokîyên bingehîn 
hene ku li gorî varyantên destanê, di wan de hin guherîn rû didin. Ev nakokî ev in: Nasnameya etnîk, nasnameya dînî û 
nasnameya eşîrî. Di hemî varyantên destanê de kêm zêde di van xalan de li gorî diyardeya dem û deverê di warê 
girîngîdayinê de hin guherîn rû didin. Di hin varyantan de em dibînin ku diyardeya etnîsîteyê li pêş hemî diyardeyên dî ye û 
konflîkt li ser esasê dijberiya du nasnameyên etnîk; kurd û ecem, rû dide. Di varyantên bi vî rengî de dîsa diyardeyên eşîrî û 
dînî hene lê bi qandî diyardeya etnîsîteyê ne li pêş in. Di hin varyantan de em dibînin ku diyardeya dîn û baweriyê li pêş e û 
konflîkt di navbera du baweriyên cuda de wekî sunî û şîe, rû dide. Dîsa di varyantên bi vî rengî de jî diyardeyên eşîr û 
etnîsîteyê hene lê li gorî diyardeya mezhebî gelek li paş mane. Di vê vekolînê de em ê li gorî van nakokîyên nasnameyî di 
navbera varyantên ji deverên cuda yên Destana Kela Dimdim de berawirdîyekê bikin.

Peyvên Sereke: folklor, nasname, destan, kela dimdim  

AN IDENTITY READING ON KELA DIMDIM EPIC

olkloric products, especially folk narratives, change on many levels, and these changes are influenced by phenomena 
such as geography, culture, language and religion/belief. These phenomena are also fundamental factors in the 
formation of community identities. Because folklore products also give us a lot of information about the collective 

identity of societies. The Epic of Kela Dimdim or by some different names such as the Epic of Xanê Çengzêrîn, Xanê 
Lepzêrîn, is an important epic of the Kurdish nation that takes its source from a real historical event. Although the theme 
in the epics is generally heroism and love, there are many themes and social conflicts related to this theme that we can look 
at these folk narratives in a different way through the analysis of them. There are three main contradictions in the Kela 
Dimdim Epic, which vary according to the epic's variants. These conflicts are: ethnic identity, religious identity and tribal 
identity. In all the variants of the epic, there are more or less changes in the importance of these points depending on the 
time and place. In some variants, we see that the phenomenon of ethnicity is ahead of all other phenomena and the conflict 
is based on the opposition of two ethnic identities; Kurds and Persians. In such variants, there is again the tribal and 
religious phenomenon, but they are not at the front. In some variants, we see that the phenomenon of religion and belief is 
in front and the conflict between two different beliefs, such as Sunni and Shia, occurs. Even in such variants, there are 
manifestations of tribe and ethnicity, but according to the phenomenon of belief they are left behind. In this review, we will 
make a comparison between the variants from different regions of the Kela Dimdim Epic according to these identity 
conflicts.

Keywords: Folklore, İdentity, Epic, Kela Dimdim 

￼5 5



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

  

VATİŞ, ŞİWARE Û TARÎX   

Nurettin BELTEKİN 
 Unîversîteya Artuklu ya Mardîn, Fakulteya Edebîyatî,  nbeltekin@yahoo.com 

iwareyî yew tewirê folklor ê. Bi hewayê muzikalî şekil dane dej, derd û xemanê şarî . No tewir miyanê heme kurdan 
de, bi taybetî kirdan de zî estê. Helbet tedeyîyê şiwareyan têna mesajê xemgin nîyê. Eynî wext de bi vatişê xemî 
vatox/e sey yew aktor beno/a mudaxilê biyayîşanê viyarteyan. Armancê na xebate yew berê fekkî yê şarî, “Şiwareya 
Mihê Qasû” bi perspektîfê xebata kulturî wekenetiş o. Şiwareya Mihê Qasû mintiqayê Siwan de dewa Aldun ra yew 

biyayişê kiştişî ser o ameya vatiş. Vatoxa şiwareyî dayê kişyaye/maqtulî ya. Şiware de biyayîş bi hewayê şiware de vato. Her 
çend xem û dejê xo vato zî eynî wext de biyayîş newe ra viraşta. Semedo ke aya yew cînî ya a sey yew aktorî tarihî ya. Seke 
yeno zanayîş cînî tarîxê kurdan de sey aktoran nenê zanayîş labelê nê tewirî mojnenê ke ê bi vatiş vîranê merdiman 
neqişnenê. Şiware de vatoxe sere ra heta peynîye biyayîş rêz kena. Heme gaman humarena û her game de kiştoxî bi 
çekuyanê nêbaşan xirab kena, pesnê lajê xo dana. Goştarikerdoxî vatişan ra nêheqîya kiştoxî û bêgunayîya kişayeye fam 
kenê. Semedo ke meqamê şiwareyî de vatiş bîyo hîna asan yena qebulkerdiş. Hîre varyantê na şiwareyî estê, heme zî 
yewbînan ra cîya yî. Coka her yew varyante de tedeyî, heq, nêheq û unsurê bîn bedilyenê. Coka no zî mojneno ke vatiş yew 
mudaxale yo. 

Çekûyê Kilitî: Materyalê Folklorî, Perspektîfê Xebata Kulturî, Tarîx  

NARRAT İVE, LAMENT AND H İSTORY      

aments are one of the folklore genres. They musically shape the troubles, pain and sadness of the people. This type 
exists in all Kurds, especially Zazas. Of course, the content of laments is not just sad messages. At the same time, 
the narrator, like an actor, becomes the actor of past events and redefines the information about the past. The aim of 

this study is to analyze the Lament of Mihê Qasû, one of the oral folk works, from the perspective of cultural studies. the 
Lament of Mihê Qasû was sung about a murder incident that took place in the village of Aldun in the Siwan region. The 
narrator is the mother of the victim and the incident is told in a mourning atmosphere. Although the narrator expressed 
her grief and sadness, she also retold the event. As a woman, she has become an actor in history. As it is known, women 
are not seen as actors in history. But this genre shows that they manipulate people's minds with narrative. In the lament, 
the events are listed from beginning to end. All stages are counted and at each stage the murderer is described with 
negative expressions and her son is praised. The audience understands the injustice of the murderer and the innocence of 
the victim from the narrations. Since the narrative is in elegy form, acceptance of the claims becomes easier. There are 
three versions of this lament and all three are different from each other. In variants, just, unfair and other elements may 
also change. This shows that the narrative is an intervention. 

Keywords: Material of Folklor, Perspective of Culturel Studies, History  

￼5 6

mailto:nbeltekin@yahoo.com


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

PESINDAYÎNA HZ. PÊXEMBER DI DÎWANA MELA NÛRULLAHÊ 
GODIŞKÎ DA   

Nesim SÖNMEZ 
Zanîngeha Van Yüzüncü Yılê, Enstîtûya Zimanên Zindî, Beşa Ziman û Çanda Kurdî, ORCID: 0000-0002-6315-6075,  E mail: 

nesimsonmez@gmail.com  

i vê vekolînê da li ser pesindayîna Hz. Pêxember di helbestên ku di dîwana Mela Nûrullahê Godişkî da cih digirin 
da hatîye rawestandin. Bi armanca ku mirov di derheqê demajoya pêşdaçûyîna edebîyata Kurdî ya tekyayê da bibe 
xwedan qenaetek û asta pêşdaçûyîna wê tesbît bike ji alîyê edebî ve nirxandina wan helbestên ku di vê dîwanê da 

cih digirin û mijara wan pesindayîna Cenabê Pêxember e, gelek girîng e. Lewra Mela Nûrullahê Godişkî yek ji pêşengên 
Edebîyata Kurdî ya Klasîk a sedsala 20an e. Armanca vekolînê, tesbîtkirina helbestên Mela Nûrullah yên ku di dîwana wî da 
bi mijara pesindayîna Cenabê Pêxember cih digirin e û herweha nirxandina wan helbestan li gor pîvanên edebî ye. Di 
teblîxê da rêbaza teswîrkirina çawanîyê hatîye bikaranîn û çavkanîyên mijarê bi modela şopandina lîteratûrê hatîye 
berhevkirin. Yek ji encamên vekolînê ew e ku şairî, di helbestên xwe da bi hostatîyek asta wî gelek bilind, pesnê Hz. 
Pêxember daye û edebîyata Kurdî ya tekyayê gîhandîye qonaxek bi qîmet.  

Peyvên Sereke: Edebîyata Tekyayê, Mela Nûrullahê Godişkî, Dîwan, Pesindayîna Hz. Pêxember, Qesîde.      

PRAISE OF HZ. THE PROPHET PROVIDED IN THE COURT OF MELA 
NURULLAH GODISHKI      

n this analysis, on the praise of Hazrat. The Prophet has been stopped in the poems that are included in the judgment 
of Mullah Nurullah Godishki. In order for people to have an opinion about the development period of the Kurdish 
literature of tekya and to determine its level of development, it is very important to evaluate the poems that are 

included in this court and their subject is praise of the Prophet from the literary point of view. Therefore, Mela Nurullah 
Godishki is one of the pioneers of Classical Kurdish Literature of the 20th century. The purpose of the analysis is to 
identify the poems of Mullah Nurullahi that are included in his judgment on the subject of praising the Prophet and also to 
evaluate those poems according to literary standards. In the report, the method of describing how has been used and the 
sources of the subject have been collected through the model of literature review. One of the results of the analysis is that 
Shairi, in his poems with a very high level of mastery, praised Hazrat. The Prophet has given and brought the Kurdish 
literature of Tekya to a valuable stage. 

Keywords: Tekya Literature, Mela Nurullah Godishki, Diwan, Praise of Hazrat. The Prophet, The Prophet. 

￼5 7



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

LI TİRKÎYEYÊ ROLA ÇALAKÎYÊN HÎNKIRINA KURDÎ LI SER 
PARASTIN Û BERBELAVBÛNA KURDÎ  

Şehmus Kurt 

Mardin Artuklu Üniversitesi, Türkiye’de Yaşayan Diller Enstitüsü, e-mail: sehmuskurt@artuklu.edu.tr 

i Tirkîyeyê çalakîyên hînkirina kurdî yên ku ji salên 1960î heta roja me li sazîyên cur bi cur hatine kirin, piştî salên 
2000î awayekî fermî wergirtine û piştî salên 2010î jî li sazîyên dewletî hatine pêkanîn. Di wan çalakîyên hînkirinê de 
di destpêkê pirtûkên rêzimanê wekî çavkanîyên hînkirinê hatine bikaranîn. Piştî salên 2000î ji bo hînkirina kurdî 

materyal û pirtûkên ji hev cuda hatine amadekirin. Pirtûkên bi navên Kurdîya Nûjen, Hînker, Mamoste, Kurdîzan hin ji wan 
pirtûkan in ku di çalakîyên hînkirina kurdî de bi awayekî berbelav hatine bikaranîn. Çalakîyên hînkirina kurdî û wan 
materyalan kiriye ku kurdîya nivîskî bigehe standardekê, peyv û têgihên nû li zimanê rojanê û zimanê nivîskî zêde bibin û 
ew peyvên nû li nav gel berbelav bibin. Bi rêya wan materyal û çalakîyên hînkirinê, kurdî wekî zimanekî nivîskî hatiye pêş 
çavan, parastin û berbelavkirin. Di vê xebatê de li ser wan materyalên hînkirina zimanî hatiye rawestan yên ku di wan 
çalakîyên hînkirina kurdî de hatine bikaranîn. Bi em bi hûrgilî nêzîkî çalakîyên hînkirina kurdî bûne ku li hemberî 
polîtîkayên yekparêz û qedexeker ên dewletî, tevkarîyên giring kirine li ser parastin, pêşveçûn, berbelavbûna kurdî û 
veguhêzîya wê bo nifşên nû.  

Peyvên Sereke: Kurdî, Hînkirin Kurdî, Materyalên Hînkirina Kurdî, Parastina Kurdî, Berbelavîya Kurdî.  

THE ROLE OF KURDISH TEACHING ACTIVITIES IN THE PRESERVATION 
AND DISSEMINATION OF THE KURDISH LANGUAGE IN TURKEY    

urdish teaching activities in Turkey, which have been carried out from the 1960s until today, have been officially 
carried out in various institutions since the 2000s and in some state institutions since the 2010s. Initially, 
grammar books were used as teaching aids in these teaching activities. After the 2000s, various materials and 

books were prepared for teaching Kurdish. Kurdish textbooks titled Kurdîya Nûjen, Hînker, Mamoste and Kurdîzan are 
some of the books frequently used in Kurdish classes. Kurdish teaching activities and these materials have contributed to 
the Kurdish written language reaching a standard, to the emergence of new words and terms in everyday and written 
language, and to the spread of these new words among the people. These Kurdish teaching activities and materials have 
been identified as factors that preserve and popularize Kurdish as a written language. In this study, the language teaching 
materials used in these Kurdish teaching activities are emphasized. The Kurdish teaching activities that make a significant 
contribution to the protection, development, dissemination and transition of Kurdish to new generations against the 
monistic and prohibitionist state policies are analyzed in detail. 

Keywords: Kurdish, Kurdish Teaching, Kurdish Teaching Materials, Kurdish Protection, Kurdish Dissemination. 

￼5 8



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

ÎBRAHÎM EHMED: JÎYANEK Dİ NAVBERA SÎYASET Û EDEBÎYATÊ DA

Zülküf ERGÜN
Zanîngeha Mardin Artukluyê, Beşa Makezanista Ziman û Çanda Kurdî, zxweshevi@gmail.com, ORCID: 0000-0001-8784-5636 

brahîm Ehmed (1914-2000) di sîyaset û edebîyatê da kesayetîyekî rengîn e û yek ji ronakbîrên giring û karîger ên kurd 
ên sedsala 20ê ye. Di maweya Cenga Cîhanê ya Duyem da bi vekirina şaxa Komeleya JKyê li Silêmanîyê dest bi sîyasetê 
dike û bi kongreya 1951ê ya ya PDKyê dibe yek ji kesayetîyên giring ên sîyaseta kurdên Îraqê. Jîyana wî ya sîyasî bi 

têkoşîn û nakokîyên navxweyî tijî ye. Lewra pêşî di nav PDKyê da li dijî derebegan dikeve nav milmilaneyeke dijwar û paşê 
jî di sala 1964ê da li dijî Mela Mistefa Barzanî serkêşîya bereya muxalefetê dike. Ev tevger di 1966ê da dibe sedema şerekî 
navxweyî ku heta roja îro jî karîgerîya wî ya nerênî berdewam dibe. Bi vî awayî Îbrahîm Ehmed di dîroka sîyasî ya kurdên 
Îraqê da dibe kesekî dîyar ku alîgirên wî, wek pêşengekî giring behsa wî dikin û neyarên wî jî wek cehşekî wî wêne dikin. 
Herçend li ser rola wî ya sîyasî nakokî hebin jî ji alîyê edebî û çandî ve kesekî giring û karîger e. Lewra di maweya jîyana 
xwe da bi derxistina kovarên Yadgarî Lawan (1933), Dîyarî Lawan (1934), Gelawêj (1939-1949), Kurdistan (1961), Çirîkey 
Kurdistanê (1975-1985) muhra xwe li çapemenîya kurdî dixe. Herweha di qada edebî da du roman, çend çirok, helbest, 
nivîsarên rexneyî, bîyografî, gotar û hin nivîsarên wergêranê li dû xwe dihêle. Bi taybetî jî romana wî ya Janî Gel li 
Kurdistana Îraqê wek romana pêşî xwedî cihekî giring e. Armanca vê xebatê ew e ku di gel rola wî sîyasî xebatên çandî û 
edebî yên Îbrahîm Ehmedî bên nasandin û nirxandin û di navbera rola wî ya sîyasî û çandî da berawirdîyek bê kirin. Bi vî 
awayî di dawîya vê xebatê da em digihîjin vê encamê ku rola wî ya çandî û edebî ji ya sîyasî giringtir û berhemdartir e.  

Bêjeyên Şereke: Îbrahîm Ehmed, Sîyaset, Edebîyat, Çand, Weşangerî. 

IBRAHIM AHMED: A LIFE BETWEEN POLITICS AND LITERATURE  

brahim Ahmed (1914-2000) had a colorful personality in politics and literature and was an important and influential 
Kurdish intellectual of the 20th century. Ahmed joined politics with the JK Association in Sulaymaniyah during the 
Second World War and became an important figure in Iraqi Kurdish politics with the KDP's congress in 1951. His 

political life is full of struggle and contradictions. Within the KDP, he first engaged in a bitter rivalry against the landlord 
and then, in 1964, he led the opposition against Mullah Mustafa Barzani. This movement led to the civil war in 1966, the 
negative impact of which continues to this day. Ibrahim Ahmed thus became a well-known figure in the political history of 
the Iraqi Kurds, regarded as an important leader by his supporters and portrayed as a traitor by his enemies. Although 
there is controversy over his political role, he was a significant and influential literary and cultural figure. During his 
lifetime, he left his mark on the Kurdish press with his magazines Yadgarî Lawan (1933), Dîyarî Lawan (1934), Gelawêj 
(1939-1949), Kurdistan (1961), Çirîkey Kurdistan (1975-1985). In the literary field, he left behind two novels, several short 
stories, poems and many criticism, biography, articles and translations. Especially his novel Janî Gel gains more importance 
as it is the first novel in Iraqi Kurdistan. This study aims to introduce and evaluate Ibrahim Ahmed's cultural and literary 
works in addition to his political role and to compare his political and cultural roles.

Keywords: Ibrahîm Ahmed, Politics, Literature, Culture, Press. 

￼5 9

mailto:zxweshevi@gmail.com


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

18. YÜZYILIN SOSYAL HAREKETLİLİĞİNDE GÖÇ VE İSKAN: 
ERZURUM AHKÂM DEFTERLERİ ÖRNEĞİNDE 

Hakan KAYA 
Ağrı İbrahim Çeçen Üniversitesi Tarih Bölümü, e-mail: hakankkaya99@gmail.com

öç ve iskân meselesi Osmanlı’nın kuruluşundan son dönemlerine kadar önemini korumuştur. Osmanlı Devleti, 
kuruluşundan itibaren doğuda artan nüfus baskısını batıya yönlendirerek devletin inkişafını olumlu yönde 
etkilemiştir. Ancak daha sonraki tarihi süreçte göç ve iskânın bazı temel problemleri beraberinde getirdiği 

görülmektedir. Özellikle 17-18 yüzyıllarda Osmanlı devletinde meydana gelen değişim ve dönüşüm bu yüzyıllarda göç ve 
iskânı nasıl etkilediği meselesi üzerinde durularak genel bir çerçeve çizilmeye çalışılmıştır. Özelde ise Erzurum Ahkâm 
defterlerinden hareketle göç ve iskânın bu defterlere yansıma biçimlerine odaklanmıştır. Çünkü Ahkâm defterleri, transit 
bir bölgede yer alan Erzurum ve bağlı sancaklardaki göç ve iskânı anlamak için önemli kaynaklar arasındadır. Çalışmada 9 
adet Erzurum Ahkâm defteri tek tek taranarak göç ve iskân ile ilgili hükümler tespit edilmiştir. Tespit edilen hükümlerin 
öncelikli olarak transkripsiyonun yapılarak göç ve iskân bağlamında ele alınmıştır. Bununla birlikte dönem ile ilgili yapılan 
çalışmalar da dikkate alınarak analiz ve değerlendirmeler yapılmıştır.    

Erzurum Ahkâm defterlerine bakıldığında sosyal meselelere dair çok sayıda hüküm bulunduğu anlaşılmaktadır.   Bu 
hükümlerde gerek yerleşik reaya gerekse göçebe aşiretlerle ilgili çok sayıda bilgi bulunmaktadır. Bu bilgilerden hareketle 
belirtilen yüzyılda sosyal hareketlilikte göç ve iskânın önemli bir mesele olduğu görülmektedir. Özellikle Osmanlı 
taşrasında meydana gelen değişim ve dönüşüm bu hareketlilik üzerindeki etkisi göze çarpmaktadır.  Halep, Diyarbekir ve 
Mardin gibi yazları sıcak olan bölgelerden gelen aşiretler hayvanların otlak temini için ilkbahar ve yaz aylarında daha serin 
olan Bingöl, Erzurum, Bayezid, Aladağ gibi bölgelere gelmekteydi. Bu sosyal ve ekonomik hareketlilik yerleşik reaya için 
büyük bir problem oluşturduğu anlaşılmaktadır. Çünkü bu sosyal hareketlilikte aşiretler ile yerleşik reaya veya bölge halkı 
arasında dönem dönem çatışmalar yaşanmıştır. Yaylak dolayısıyla bölgeye göç eden aşiretler merkezi yönetim tarafından 
eski yurtları olan bölgelerde iskân etmeye çalışmış ancak bu göç ve iskân meselesinin uzun yıllar devam ettiğini ahkâm 
defterlerinde görmek mümkündür. Bu bağlamda iskân ve göç meselesinin Erzurum Ahkâm defterleri dikkate alınarak 
sosyal hareketlilik çerçevesinde ayrıntılı bir şekilde değerlendirilmiştir. 

Anahtar kelimeler: Osmanlı, İskân, Göç, Sosyal Hareketlilik, Aşiretler.

MIGRATION AND SETTLEMENT IN THE SOCIAL MOBILITY OF THE 18TH 
CENTURY: IN THE EXAMPLE OF ERZURUM AHKAM RECORDS

he issue of migration and settlement maintained its importance from the foundation of the Ottoman Empire to its 
last periods. Since its establishment, the Ottoman Empire has positively affected the development of the state by 
directing the increasing population pressure in the east to the west. However, it is seen that migration and 

settlement brought about some basic problems in the later historical process. A general framework has been tried to be 
drawn by focusing on the issue of how the change and transformation that took place in the Ottoman Empire, especially in 
the 17-18 centuries, affected migration and settlement in these centuries. In particular, it focuses on the reflection of 
migration and settlement in these registers, based on the Erzurum Ahkam registers. Because the Ahkam registers are 
among the important sources for understanding the migration and settlement in Erzurum and its affiliated sanjaks, which 
are located in a transit region. In the study, 9 Erzurum Ahkam registers were scanned one by one and the provisions 
regarding migration and settlement were determined. The identified provisions were primarily transcribed and discussed in 

￼6 0



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

the context of migration and settlement. In addition, analysis and evaluations were made by taking into account the studies 
carried out during the period.

When we look at the Erzurum Ahkam registers, it is understood that there are many provisions regarding social issues.  
These provisions contain a lot of information about both settled tribes and nomadic tribes. Based on this information, it 
can be seen that migration and settlement are important issues in social mobility in the mentioned century. Especially the 
change and transformation that registers place in the Ottoman provinces is notable for its impact on this mobility.   Tribes 
from regions with hot summers, such as Aleppo, Diyarbekir and Mardin, came to cooler regions such as Bingöl, Erzurum, 
Bayezid and Aladağ in spring and summer to provide pasture for their animals. It is understood that this social and 
economic mobility poses a major problem for the settled population. Because in this social mobility, conflicts have occurred 
from time to time between tribes and the settled tribes or local people. The tribes that migrated to the region due to the 
plateau tried to settle in the regions that were their old homelands by the central government, but it is possible to see in 
the judgment registers that this migration and settlement issue continued for many years. In this context, the issue of 
settlement and migration has been evaluated in detail within the framework of social mobility, taking into account the 
Erzurum Ahkam registers. 

Keywords: Ottoman, Settlement, Migration, Social Mobility, Tribes. 

￼61



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

ÇAĞDAŞ MÜZECİLİK AMAÇ, MİSYON VE İŞLEV  

Tuğba BATUHAN 
Mardin Artuklu Üniversitesi, e-mail:  tugbabatuhan@artuklu.edu.tr   

Zilan BALAMUR 
Lisansüstü Eğitim Enstitüsü (Mardin Artuklu Üniversitesi), e-mail: balamurzilan@gmail.com 

u bildirinin konusu, 1980’lerden sonraki Türkiye’de yeni liberal ekonomi yaklaşımlarıyla ivme kazanan küresel 
dünyanın da bir parçası haline gelen müzecilik tartışmaları ve özellikle 2000’li yıllardan sonra gündeme gelen çağdaş 
sanat müzeleridir. Bildiride çağdaş müzeciliğin daha çok ama, misyon ve işlevleri üzerinde durulacaktır. Böylelikle, 

Türkiye’de 2000’lerin başında açılmaya başlayan çağdaş müzelerin geçirdiği sürece ışık tutmak amaçlanmıştır. Geçmiş ile 
bugün arasında köprü vazifesini gören bu vesileyle geçmişi bugünlere taşıyarak kültürel mirasın korunup toplanmasında ve 
saklanmasında önemli bir işlev gören kavramın adı müzeciliktir. Hayvanlar nasıl ki beslenme içgüdüsüyle yiyecek toplayıp 
biriktirmişlerse insanoğlu da eski çağlardan beri kutsal olanı, az bulunanı, güzel ve farklı olanı toplamış bir araya 
getirmiştir. Çağdaş müzecilik anlayışında tarihi hafızayı yansıtan eserler çağa uygun sunum ve sergileme teknikleriyle 
izleyici üzerinde etkisini artırmış ve tüm müzecilik alanlarındaki hazinelerin toplumla buluşmasına imkan sunmuştur. 
Müzelerde yeni anlatım ve sunum yöntemleriyle kültürel zenginlik topluma sunulmuş ve bu nedenle de müzelere olan ilgi 
de artmaya başlamıştır. Temel amaç eserleri depolamak ve sergilemek değil, katılım ve eğitimdir. Müzelerdeki sergilemeler 
yada insanlara sunulanlar, toplumların emeklerinin, düşüncelerinin, hayata bakışlarının ve inançlarının kanıtlarını, 
dönemlerinin yaşam ve sanatını göstermektir.  Çağdaş müzelerle, tarihin anlaşılmasına, eski geleneklerin öğrenilmesine, 
zevk ve estetik beğenilerin gelişmesine ve doğal olarak eğitimin okul dışında da devam ettiği fikrinin benimsenmesine, 
sonuç olarak; halkın eğitimine yardımcı olmak amaçlanmaktadır (Atasoy, 1999 : 17). Çağdaş müze, farklı perspektifleri bir 
araya getiren, öznel fikirlerin birbiriyle serbestçe tartışabildiği, yeni algılar, bilgi sistemleri ve deneyimler aracılığıyla 
izleyiciler arasında köprüler kuran ve farklı söylemleri zenginlik olarak kabul edip, yeniden yorumlamak için sergileyen bir 
yaratıcılık ortamını oluşturma misyonunu üstlenmiştir. Çağdaş müzenin bu misyonu, müzenin sergilediği nesnelerin 
tanıtımı amacıyla ziyaretçisiyle öğrenme odaklı yakın bir ilişki kuran bir diyalog merkezi olmayı, bu diyalog sürecinde bize 
kim olduğumuzu ve dünyada yerimizin ne olduğunu hatırlatan bir misyonu da üstlenmektedir (Davis, 2007:57; Bowe, 
2009:14). Çağdaş Müzeleri işlevlerine göre türlere ayırmak en geleneksel yöntemdir. Koleksiyon, sergileme, bakım-onarım 
politikası, eğitim ve sunum bir müzenin türünü belirleyen bileşenlerden bazılarıdır (Harrison, 2005:39). ICOM’un 2005’te 
yayınladığı etik kodlar arasındaki “müzeler mevcut koleksiyonlarını toplumun ve toplumsal gelişimin hizmetine sunan 
kurumlardır” maddesi çağdaş müzenin temel işlevini açıkça belirlemektedir (Code of Ethics for Museums, 2006).  

Anahtar Kelimeler: Müzecilik, Çağdaş Müzecilik, Amaç, Misyon, İşlev   
  

MODERN MUSEOLOGY PURPOSE, MISSION AND FUNCTION  

he subject of this paper is the museology debates that have become a part of the global world, which has gained 
momentum with the new liberal economic approaches in Turkey after the 1980s, and contemporary art museums, 
which have come to the fore especially after the 2000s. The paper will focus more on the purpose, mission and 

functions of contemporary museology. Thus, it is aimed to shed light on the process of contemporary museums that started 
to open in Turkey in the early 2000s. The name of the concept that acts as a bridge between the past and the present and 
thus plays an important role in preserving, collecting and preserving the cultural heritage by carrying the past to the 
present is museology. Just as animals collect and accumulate food with their feeding instinct, human beings have collected 
and brought together the sacred, the rare, the beautiful and the different since ancient times. In the contemporary 

￼6 2

mailto:tugbabatuhan@artuklu.edu.tr


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

understanding of museology, works that reflect historical memory have increased their impact on the audience with 
contemporary presentation and exhibition techniques and have provided the opportunity for treasures in all museology 
fields to meet with the society. Cultural richness was presented to the society with new expression and presentation 
methods in museums, and therefore the interest in museums began to increase. The main purpose is participation and 
education, not storage and display of works. Exhibitions in museums or those presented to people are to show evidence of 
societies' efforts, thoughts, outlook on life and beliefs, and the life and art of their periods.   With contemporary museums, 
it is possible to understand history, learn old traditions, develop taste and aesthetic tastes, and naturally adopt the idea that 
education continues outside of school. As a result; It is aimed to help the education of the public (Atasoy, 1999: 17). The 
contemporary museum has undertaken the mission of creating an environment of creativity that brings together different 
perspectives, where subjective ideas can freely discuss with each other, which builds bridges between audiences through 
new perceptions, knowledge systems and experiences, and which accepts different discourses as richness and exhibits them 
for reinterpretation. This mission of the contemporary museum is to be a dialogue center that establishes a close learning-
oriented relationship with its visitors in order to promote the objects exhibited by the museum, and to remind us who we 
are and what our place is in the world in this dialogue process (Davis, 2007:57; Bowe, 2009:14). ). The most traditional 
method is to divide Contemporary Museums into types according to their functions. Collection, exhibition, maintenance-
repair policy, education and presentation are some of the components that determine the type of a museum (Harrison, 
2005:39). Among the ethical codes published by ICOM in 2005, the article "museums are institutions that present their 
existing collections to the service of society and social development" clearly determines the basic function of the 
contemporary museum (Code of Ethics for Museums, 2006). 

Keywords: Museology, Contemporary Museology, Purpose, Mission, Function  

Kaynakça  

Özkasım H. (2013). Müzecilik ve Sergileme, Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Yayını No:2958.  

Yücel, E. (2006). “Müze”. TDV İslam Ansiklopedisi, (32, 240-243). İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi. 

Erhat, Azra. (2006). Mitoloji Sözlüğü. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Artun, A. (2012). Sanat Müzeleri 1ve Modernlik, İstanbul: İletişim Yayınları. 

Shaw, Wendy M.K (2004). Osmanlı Müzeciliği-Müzeler, Arkeoloji ve Tarihin Görselleştirilmesi. İstanbul: Sanat Hayat. 

Ayaokur, A. (2014). Müzelerde Bilgi Yönetimi, Ankara. Vehbi Koç Ankara Araştırmaları Uygulama ve Araştırma Merkezi. 

Burcaw G. E., (1997). Introduction to Museum Work. Amerikan Eyalet ve Yerel Tarih Derneği, Amerika: Altamira Basım, 

Gerçek, F. (1999). Türk Müzeciliği. Ankara: T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Karabıyık, A. (2007). Çağdaş Sanat Müzeciliği Kapsamında Türkiye’deki Müzecilik Hareketlerine Bir Bakış. 
(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Resim Anabilim Dalı, Erzurum. 

Küçükhasköylü, N. (2013). Müzecilik ve Sergileme. Erol Altınsapan, Nurdan Küçükhasköylü (Ed), Dünyada Müzeciliğin 
Tarihsel Gelişimi. İçinde (23-47). Ankara: Anadolu Üniversitesi adına Saray Matbaacılık. 

 Arseven, C. E. (1966). “Müze”. Sanat Ansiklopedisi, ( III, 1487). İstanbul: Milli Eğitim Basımevi. 

Aytekin, O., Özbek, G. (2022). Gürcistan’ın Müzecilik Geleneği ile Türkiye Müzecilik Olgusu’nun Karşılaştırmalı Bir 
Değerlendirmesi, Recai Karahan Armağanı Farklı Yaklaşımlarla İçinde (1-40). Ankara: Berikan Yayınevi. 

Shaw, Wendy M.K (2004). Osmanlı Müzeciliği-Müzeler, Arkeoloji ve Tarihin Görselleştirilmesi. İstanbul: Sanat Hayat. 

￼6 3



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

HELENİSTİK ÇAĞ VE DİNLERE ETKİLERİ   

Şeyhmus ÇETİNKAYA 
Lisansüstü Eğitim Enstitüsü (Mardin Artuklu Üniversitesi), e-mail: cetinkayaseyhmus@gmail.com, 

Akif AKTO 
Mardin Artuklu Üniversitesi, e-mail: akifdakto@gmail.com 

u çalışma, Helenistik dönemin özelliklerini inceleyerek kendi döneminde ve sonraki dönemlerde dinlere olan 
etkilerini ortaya koymuştur. Bu çalışma hazırlanırken Helenistik çağ ve dinler ile alakalı yerli ve yabancı tarihsel 
veriler, kitaplar, makaleler ve bağımsız çalışmalardan yararlanılmıştır.  Makalenin ana bulgularında Helenistik çağın 

dinlere etkileri dört ana din anlayışı üzerinden şekillenmiştir. Makalede Helenistik Çağ’ın paganizme, Hristiyanlığa, 
İslamiyet’e ve Yahudiliğe etkileri açıklanmıştır. Ayrıca makalede Makedon İmparatorluğu'nun genişlemesi ve Yunan 
kültürünün ve düşüncesinin yayılmasının bu dinler üzerindeki etkileri incelenmektedir. Helenistik dönem, doğu ve batı 
dinleri arasında etkileşimin arttığı bir zaman dilimi olarak bilinir. Helenistik dönemde, Helenistik Yahudilik ve Hristiyanlık 
gibi yeni dinlerin yükselişi, dinler arası etkileşimi daha da karmaşık hale getirmiştir. Bu dönemde, Yunan felsefesi, sanatı ve 
dini düşünceleri Avrupa’nın dışında geniş bir coğrafyaya yayılmıştır. Bu yayılma esnasında yayıldığı bölgelerde yerel dinler 
üzerinde çeşitli etkiler doğurmuştur. Bu çalışma aynı zamanda, Helenistik dönemin birbirinden farklı dinler arasındaki 
etkileşimini anlamak için o çağı farklı açılardan incelemiştir. Öncelikle, Helenistik çağ detaylıca açıklanmış ve dönemin 
senkretik doğası vurgulanmıştır. Özellikle Yunan ve yerel dinler arasındaki etkileşimlerin örnekleri Helenistik Çağın 
Paganizme Etkisi kısmında sunulmuştur. Stoacılık ve Epikürcülük gibi felsefi okulların, geleneksel dini inançları sorgulayıp 
değiştirdiği belirtilmiştir. Ayrıca, antik Yunan dini gibi gizem kültlerinin, yerel dinler üzerindeki etkileri üzerinde 
durulmaktadır.   Son makale Helenistik dönemin dinler arası etkileşimini sonuç bölümünde kapsamlı bir şekilde ele 
almıştır. Bu etkileşimin, dönemin dinî ve kültürel manzarası üzerindeki önemli etkilerini vurgulamıştır. 

Anahtar kelimeler: Helenizm, Helenistik Çağ, Helenistik Dinler 

HELLEN İST İC AGE AND ITS EFFECT TO REL İG İONS  

his article examines the characteristics of the Hellenistic period and reveals its effects on religions in its own period 
and in subsequent periods. While preparing this study, local and foreign historical data, books, articles and 
independent studies related to the Hellenistic age and religions were used. In the main findings of the article, the 

effects of the Hellenistic age on religions were shaped through four main religious understandings. In the article, the 
effects of the Hellenistic Age on paganism, Christianity, Islam and Judaism are explained in four main parts. Additionally, 
the article examines the effects of the expansion of the Macedonian Empire and the spread of Greek culture and thought on 
these religions. The Hellenistic period is known as a period of increased interaction between eastern and western religions. 
During the Hellenistic period, the rise of new religions such as Hellenistic Judaism and Christianity made interreligious 
interaction even more complex. During this period, Greek philosophy, art and religious ideas spread to a wide geography 
outside Europe. During this spread, it had various effects on local religions in the regions where it spread. This study 
examined the Hellenistic period from different perspectives in order to understand the interaction between different 
religions. First of all, the Hellenistic era is explained in detail and the syncretic nature of the period is emphasized. In 
particular, examples of interactions between Greek and local religions are presented in the Influence of the Hellenistic Age 
on Paganism section. It has been stated that philosophical schools such as Stoicism and Epicureanism question and change 
traditional religious beliefs. Additionally, the effects of mystery cults, such as the ancient Greek religion, on local religions 
are emphasized. The last article comprehensively discussed the interreligious interaction of the Hellenistic period in the 
conclusion. He emphasized the significant effects of this interaction on the religious and cultural landscape of the period. 

Keywords: Hellenism, Hellenistic Age, Hellenistic Religions 

￼6 4

mailto:cetinkayaseyhmus@gmail.com
mailto:akifdakto@gmail.com


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

İNGİLİZCE DERSİNDE ÇOKLU ZEKA KURAMININ ÖĞRENCİ 
MOTİVASYON VE BAŞARISINA ETKİSİ  

 İsa YILMAZ 
Mardin Artuklu Üniversitesi (Lisansüstü Eğitim Enstitüsü), e-mail: isayilmaz.1397@gmail.com 

Akif AKTO 
Mardin Artuklu Üniversitesi,  e-mail: akifdakto@gmail.com 

zellikle 20. yüzyıldan sonra teknolojinin de etkisiyle globalleşen ve sınırların çok çabuk ve kolay bir şekilde aşıldığı 
günümüzde insanlar birbirleriyle çok rahat iletişim kurmaya başlamış ve yabancı dile olan ihtiyaç artmıştır. Bu da 
özellikle dünyada en çok konuşulan yabancı dili olan İngilizceye duyulan ihtiyacı artırmıştır (Çelebi & Yıldız 

Narinalp, 2020).   Artan bu ihtiyaca bağlı olarak günümüze kadar gelen süreçte İngilizce dil öğretimi alanında ortaya atılan 
birçok kuram ve yaklaşım vardır. Bu kuram ve yaklaşımlar kimi zaman öğrencinin bireysel yeteneklerini ortaya koymakta 
eksik kalmıştır (Aydın, 2014). Son dönemlerde eğitimde çokça kullanılan kuramlardan biri de Çoklu Zekâ Kuramıdır. Zekâ, 
farklı disiplinlerin bakış açılarına göre çeşitli şekillerde tanımlanmıştır. Eğitimciler genellikle öğrenme yeteneğine 
odaklanırken, biyologlar çevreye uyum yeteneğini vurgulamışlardır. Psikologlar zekâyı muhakeme yeteneği olarak ele 
alırken, bilgisayar bilimcileri onu bilgi işleme yeteneği olarak tanımlarlar. Geleneksel anlayış ise genellikle zekâyı IQ 
testleriyle ölçer ve insanları zeki veya zeki olmayan olarak kategorize eder. Ancak, günümüzde zekâ daha geniş bir bakış 
açısıyla ele alınıyor ve geliştirilebilir bir yetenek olarak görülüyor (Sivrikaya, 2010). Çoklu Zekâ Kuramı ise, insanların 
farklı alanlarda farklı zekâ türlerine sahip olduklarını ve zekâ kapasitelerinin eğitim ve deneyimle artırılabileceğini öne 
sürmektedir. Bu kuram, insanların potansiyellerini daha fazla kullanmalarına olanak tanır ve zekânın esnek bir kavram 
olduğunu göstermek eğilimindedir (Sivrikaya, 2010). Bu noktada Çoklu Zekâ Kuramı bireysel farklılıkları göz önüne alarak 
eğitim verilmesi gerektiğini benimsemiş ve İngilizce öğretimi alanına farklı bir perspektif sunmuştur (Aydın, 2014). Çoklu 
Zekâ Kuramı felsefesi itibarıyla çok yeni değildir. İlk çağlardan itibaren Platon gibi düşünürler bireyin farklı alanlarda da 
başarılı olabileceğini ve eğitimin daha çok bireyin yetenekleri üzerine kurulması gerektiğini vurgulamış ve o dönemin 
eğitiminde söz sahibi olmuştur (Sivrikaya, 2010). Bu bağlamda Howard Gardner’ın 1993’de ortaya attığı Çoklu Zekâ 
Kuramı bir öğretmenin öğrencisini tanıyıp ona uygun ders planı ve materyal hazırlaması konusunda rehber niteliği 
taşımaktadır (Şad & Arıbaş, 2008). Bir İngilizce öğretmeninin dersleri bu kurama göre dizayn edebilmesi için öncelikle bu 
kurama göre Zekâ alanlarının neler olduğunu bilmesi gerekir. Howard Gardner’a göre bir kişi yalnızca sözel ve sayısal 
zekaya bakılarak değil aynı zamanda; dilbilimsel zekâ (verbal/linguistic intelligence), Mantıksal/matematiksel zekâ 
(Logical/mathematical intelligence), Uzamsal/görsel zekâ (Spatial/visual intelligence), Müziksel/ritmik zekâ (Musical 
intelligence), Bedensel/kinestetik zekâ (Bodily/kinesthetic intelligence), Kişilerarası/sosyal zekâ (Interpersonal 
intelligence), İçsel/öze dönük zekâ (Intrapersonal intelligence), Doğacı zekâ (Natural intelligence), Varoluşçu zekâ 
(Existential intelligence) olmak üzere 9 zeka alanıyla bir bireyin daha nitelikli tanımlanabileceğini ortaya koymuştur 
(Aydın, 2014). Sivrikaya (2010), Aydın (2014), Şad & Arıbaş (2008), Çelebi & Yıldız Narinalp (2020)’e göre bu zeka 
alanlarının var olduğunu kabul ederek hazırlanan İngilizce ders programlarının ve materyallerinin çocukların hem 
İngilizceye karşı olan güdülenmelerini hem de akademik başarılarını artırdığı yapılan çalışmalarla gözlemlenmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Çoklu Zekâ Kuramı, İngilizce Öğretimi, Zekâ, Bireysel Farklılık 

￼6 5

mailto:akifdakto@gmail.com


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

THE EFFECT OF MULTIPLE INTELLIGENCES THEORY ON STUDENT 
MOTIVATION AND ACHIEVEMENT IN ENGLISH COURSE    

specially after the 20th century, people have started to communicate with each other very easily and the need for a 
foreign language has increased. This has increased the need for English, which is the most widely spoken foreign 
language in the world (Çelebi & Yıldız Narinalp, 2020). Depending on this increasing need, there are many theories 

and approaches that have been put forward in the field of English language teaching in the process that has survived to the 
present day. These theories and approaches have sometimes been incomplete in revealing the individual abilities of the 
student (Aydın, 2014). One of the theories that has been used a lot in education recently is the Theory of Multiple 
Intelligences. Intelligence has been defined in various ways according to the perspectives of different disciplines. Educators 
often focus on the ability to learn, while biologists have emphasized the ability to adapt to the environment. Psychologists 
treat intelligence as the ability to reason, while computer scientists define it as the ability to process information. 
Traditional understanding, on the other hand, usually measures intelligence with IQ tests and categorizes people as 
intelligent or unintelligent. However, today, intelligence is considered from a broader perspective and is seen as a skill that 
can be developed (Sivrikaya, 2010). The Theory of Multiple Intelligences, on the other hand, suggests that people have 
different types of intelligence in different areas and that their intelligence capacities can be increased with education and 
experience. This theory allows people to use their potential more and tends to show that intelligence is a flexible concept 
(Sivrikaya, 2010). At this point, the Theory of Multiple Intelligences has adopted the need to provide education by 
considering individual differences and has offered a different perspective to the field of English language teaching (Aydın, 
2014). The Theory of Multiple Intelligences is not very new in terms of its philosophy. From the early ages, thinkers such 
as Plato emphasized that the individual could be successful in different fields and that education should be based on the 
abilities of the individual and had a say in the education of that period (Sivrikaya, 2010). In this context, the Theory of 
Multiple Intelligences, which Howard Gardner put forward in 1993, is a guide for a teacher to get to know his student and 
prepare a lesson plan and materials suitable for him (Şad & Arıbaş, 2008). In order for an English teacher to design lessons 
according to this theory, he must first know what the areas of intelligence are according to this theory. According to 
Howard Gardner, a person is not only determined by verbal and numerical intelligence; Linguistic intelligence (verbal/
linguistic intelligence), Logical/mathematical intelligence, Spatial/visual intelligence, Musical intelligence, Bodily/
kinesthetic intelligence, Interpersonal/social intelligence, Intrapersonal intelligence, Natural intelligence, Existential 
intelligence. revealed that the individual can be defined more qualitatively (Aydın, 2014). According to Sivrikaya (2010), 
Aydın (2014), Şad & Arıbaş (2008), Çelebi & Yıldız Narinalp (2020), it has been observed by studies that English 
curriculum and materials prepared by accepting the existence of these intelligence areas increase both children's motivation 
towards English and their academic success.  

Keywords: Theory of Multiple Intelligences, English Teaching, Intelligence, Individual Difference  

Kaynakça  
Aydın, T. (2014).   “Dil Eğitimi ve Oyun -Çoklu Zekâ Teorisi Işığında-“, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 14(1): 
71-83 

Sivrikaya, A.H. (2010) “Eğitimde Çoklu Zeka Kuramı”, Sosyal Bilimler Dergisi, 10(45): 123-132 

Şad N. , Arıbaş S. (2008) “ İlköğretim İngilizce Öğretmenlerinin Çoklu Zekâ Kuramına Dayalı Materyal Ve Etkinlik 
Kullanma Düzeyleri (Malatya İli Örneği)” , İnönü Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, 9(15): 169-187 

Çelebi M. ,   Narinalp N.Y. (2020) “Ortaokullarda İngilizce Öğretiminde Karşılaşılan Sorunlar” , Uluslararası Toplum 
Araştırmaları Dergisi 10(16-27): 4977-5005 

￼6 6



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

NIETZSCHE VE EĞİTİM    

Akif AKTO 

Mardin Artuklu Üniversitesi, akifdakto@gmail.com 

ğitime yön verilirken farklı disiplinlerden, farklı seslerden faydalanılır. Bu makale pek çok konuda görüşü bulunan 
Avrupa’nın modern filozoflarından Friedrich Wilhelm Nietzsche’nin eğitime bakış açısını tartışır. Eğitim üzerine 
görüşleri, Nietzsche hakkında günümüze kadar yürütülmüş çalışmalara bakıldığında belki de en az tartışılmış 

yönlerindendir. Nietzsche dönemini anlatırken dünyanın sevgisizlikte böyle bir boyuta ulaştığı hiç olmamış, eğitimli sınıflar 
yol gösterici bir ışık ya da sığınak olmaktan çıkmış aptallaşmışlardır. Aklı temel alan bir eğitim kurulmalıydı bu sebeple 
öncelikli şart mucize beklemeye son vermek, bilime ters düşen bu mantık çerçevesinden uzaklaşma idi. Felsefe tarihinde 
görüşleri aykırı ve radikal olarak yorumlanan Nietzsche insanları geleceğe dair alacakları kararlara yönelik teşvik etmeyi 
kendine bir görev bilmiştir. Günümüz insanını yetersiz bulan filozof üstinsanı yaratmanın aracı olan kurtarıcı eğitimin 
karşısında duran mevcut ve olası tüm unsurları yok etmeye çalışmıştır. Nietzsche’ye göre eğitim sadece alanında 
uzmanların değil, yarını düşünen herkesin sorunudur. Bireyler mensubu oldukları toplumun yapı, ihtiyaç ve gayelerine 
uygun bir anlayışa göre yetiştirilirler. Eğitim, kültür etrafında şekillenir, insanların mutluluğa ulaşması ve sürüden ayrılıp 
kendilerini bulmalarında bir araç işlevi görür. Günümüz insanları ideal insana (üstinsan) giden yolda bir geçiş noktasıdır. 
Bu yolda acılar ile yoğrulur ve olgunlaşırlar. Öğretim kurumlarında modernleşme adı altında bozulmalar yaşanmaktadır.  
Çıkar kaygısı eğitimi amacından uzaklaştırmakta ve tahribata sebebiyet vermektedir.  

Anahtar Kelimeler: Eğitim Felsefesi, Nietzsche ve Eğitim, Kültür ve Eğitim, Üstinsan  

NIETZSCHE AND EDUCATION    

haping education requires utilizing different disciplines and voices. This article discusses one of Europe’s modern 
philosopher’s who had an opinion on almost every subject, Friedrich Wilhelm Nietzsche’s point of view to 
education.   Nietzsche whose ideas were considered to be unusual and radical throughout the history of philosophy 

knew motivating people to make decisions about future as a responsibility. As Nietzsche describes his period, the world 
has never reached such a level of lovelessness, the educated classes have ceased to be a guiding light or shelter and have 
become stupid. An education based on reason had to be established, therefore the primary condition was to stop expecting 
miracles and move away from this framework of logic that is contrary to science. Nietzsche, whose views have been 
interpreted as contradictory and radical in the history of philosophy, considered it his duty to encourage people towards the 
decisions they would make for the future. The philosopher, who found today's man inadequate, tried to destroy all existing 
and possible elements that stand against the saving education that is the tool of creating the superman. Education is not an 
issue that concerns only educators but also anyone who cares about tomorrow. Individuals are raised according to their 
society’s characteristics, needs and purposes. Education forms around culture and serves as an instrument to help people 
leave the herd and become oneselves. Today’s human is a stop on way to the ideal human (overhuman). This journey tests 
and matures them. Under the roof of modernization, educational institutions are corrupted. Pursuit of interest causes 
damages and makes education to get away from its purpose. 

Keywords: educational philosophy, Nietzsche and education, culture and education, overman  

References  

Allen, A. (2017). Awaiting Education: Friedrich Nietzsche on the future of our educational institutions. Philosophical Inquiry 
in Education, 24(3), 197-210. 

￼67

mailto:akifdakto@gmail.com


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

Akın, U., & Arslan, G. (2014). İdeoloji ve eğitim: devlet-eğitim ilişkisine farklı bir bakış. Trakya Üniversitesi Eğitim Fakültesi 
Dergisi, 4(1), 81-90. 

Aytaç, K. (2018). Avrupa eğitim tarihi genel bir bakış (7. Baskı). Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Bakırcı, A. Z. (2015). Türk düşünce dünyasında Nietzsche. (Yüksek Lisans Tezi). Yök Tez Merkezi (412256). 

Bayraktar, İ., Bayraktar, O., & Durukan, E. (2017). Dil felsefesi ve Türkçe eğitimi. Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim 
(TEKE) Dergisi, 6(4). 

Bingöl, Z. K. Nietzsche’deki üstinsan düşüncesinin fikir babası olarak “Kallikles”. Mavi Atlas, 8(1), 44-56. 

Bircan, H. H. (2018). Eğitim ve felsefe-eğitimin doğal/insani, toplumsal ve felsefi temelleri. Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Dergisi, (40), 157-172. 

Botton, A. D. (2016). Felsefenin tesellisi (B. T. Altuğ Çev.) (14. Baskı). Sel Yayıncılık, İstanbul. 

Çalık, T., & Sezgin, F. (2005). Küreselleşme, bilgi toplumu ve eğitim. Kastamonu Eğitim Dergisi, 13(1), 55-66. 

Çevikbaş, S. (2004). Nietzsche ve eğitim. Atatürk Üniversitesi Kazım Karabekir Eğitim Fakültesi Dergisi, (10). 

Çevikbaş, S. (2011). Nietzsche ve nihilizm tarihsel bir yazgı olarak nihilizm: Avrupa nihilizminin tarihi, kökeni ve egemen 
olma aşamaları. Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 15(2), 69-82. 

Cevizci, A. (2019). Eğitim Felsefesi (7. Baskı). İstanbul: Say Yayınları 

Dürre, M. (2020). Nietzsche’nin nihilizm söylemi. Felsefe Arkivi, (52), 83-96. 

Eriçok, R. E., Eriçok, R. E., Yılancı, V., & Yılancı, V. (2013). Eğitim Harcamaları ve Ekonomik Büyüme İlişkisi: Sınır Testi 
Yaklaşımı. Bilgi Ekonomisi ve Yönetimi Dergisi, 8(1), 87-101. 

Ertürk, S. (1988). Türkiye'de eğitim felsefesi sorunu. Hacettepe Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, 3(3). 

İncir, N. (2013). Friedrich Nietzsche’nin insan, ahlak ve eğitim anlayışı. (Yüksek Lisans tezi). Yök Tez Merkezi (344622). 

Kabadayı, T. (2001). Nietzsche ve eğitim. Hacettepe Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, 20, 180-184. 

Kakkori, L. (2016). Nietzschean education and Gelassenheit-education. Encyclopedia of Educational Philosophy and Theory. 

Kaygısız, İ. (1997). Eğitim felsefesi ve Türk eğitim sisteminin felsefi temelleri. Eğitim ve Yaşam, 8, 5-15. 

Kurt, İ. (2016). Eğitim felsefesinin mahiyeti, fonksiyonu ve geleceğine ilişkin bir inceleme. (Yüksek Lisans tezi). Yök Tez 
Merkezi (433845). 

Nietzsche, F. (2013). Böyle söyledi Zerdüşt (M. Tüzel, Çev.) (4. Baskı). İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Nietzsche, F. (2017). İnsanca pek insanca. İstanbul: Olympia Yayınları. 

Nietzsche, F. (2019a). İyinin ve kötünün ötesinde (M. Tüzel, Çev.) (5. Baskı). İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Nietzsche, F. (2019b). Eğitimci Olarak Schopenhauer (C. Atila, Çev.) (5. Baskı). İstanbul: Say Yayınları. 

Özkök, N. (2019). Nietzsche’nin felsefesi ve siyaset kuramı (Yüksek Lisans Tezi). MEF Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü). 

Öztürk, A. (2010). Nietzsche’nin Ardından. 

Roney, P. (2013). Aşkınlık ve yaşam: Nietzsche ve ‘Tanrının Ölümü’ üzerine (E. Şimşon Çev.). Uludağ Üniversitesi Fen-
Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi, (20), 305-322. 

Sharp, A. M. (1973). The teacher as liberator: an analysis of the philosophy of education of Friedrich Nietzsche. (Doktora 
Tezi). Doctoral Dissertations 1896- February 2014. 

Soysal, S. (2008). Güç istenci ve yorum. Tabula Rasa: Felsefe ve Teoloji, 23, 126-136. 

Topakkaya, A., & Haluk, A. Ş. A. R. (2015). Etkin istenç bağlamında Nietzsche’nin tarih görüşü.  Kastamonu Eğitim 
Dergisi, 23(1), 57-70. 

￼6 8



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

Tuncel, G. (2004). Öğretmenlerin kendi eğitim felsefelerini inşa etmeleri üzerine. Atatürk Üniversitesi Kazım Karabekir Eğitim 
Fakültesi Dergisi, (10). 

Uzunlar, Y. H. (2002) Nietzsche’de yaşamın yasası ve tarih. (Yüksek Lisans Tezi). Yök Tez Merkezi (122923). 

Warburton, N. (2015). Felsefenin kısa tarihi (G. Ateşoğlu, Çev.) (41. Baskı). İstanbul: Alfa Yayıncılık. 

Weischedel, W., & Umran, S. (2014). Felsefenin arka merdiveni (S. Umran Çev.) (7. Baskı). İstanbul: İz Yayıncılık. 

Yüksel, U. S., & Ateş, A. E. (2019). Nietzsche ve realizm: Nietzsche’de güç istenci kavramı ve realist paradigma. Trakya 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 21, 215-230.  

￼6 9



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

POPÜLER İSLAMİ DERGİLERDE ANNELİK SÖYLEMİ: ŞEBNEM 
DERGİSİ ÖRNEĞİ

Adnan ÇETİN
Mardin Artuklu Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Sosyoloji Bölümü, ORCID: 0000-0001-7554-2195. e-mail: 

adnancetin@artuklu.edu.tr

ebnem Dergisi, üç ayda bir yayınlanan İslami-popüler bir kadın ve aile dergisidir. Derginin temel tartışma 
alanlarından biri anneliktir. Derginin 2002-2022 yılları arasında yayınlanan sayılarını taradığımızda yüz yirmi 
makalede doğrudan annelik konusunun tartışıldığını görmekteyiz. Bu çalışmada söz konusu bu makaleler söylem 
analizi tekniği kullanılarak çözümlenmiş ve derginin annelik deneyimini nasıl anlamlandırdığı ve nasıl sunduğu ile 

ilgili bazı bulgular elde edilmiştir. Annelikle ilgili literatür genellikle annelik biyolojik mi, kültürel mi soruları etrafında 
dönmektedir. Ataerkil annelik, doğal annelik ve yoğun annelik gibi yaklaşımlar anneliği kadının biyolojik yapısıyla 
ilişkilendirmektedir. Bu yaklaşımlarda çocuk bakımı, çocuk yetiştirme vb. konulara kadınların biyolojik olarak daha yatkın 
oldukları ileri sürülmektedir. Feminist paradigma ise anneliğin biyolojik yönleri olmakla birlikte anneliğin büyük oranda 
kültürel bir inşa olduğunu vurgulamaktadır. Feminist düşünürlere göre biyolojik annelik söylemi erkek egemen toplumsal 
düzeni yeniden üreten bir ideolojidir. Çünkü bu söylem kadının ikincil konumunu kalıcılaştırmaktadır. Şebnem Dergisinde 
annelikle ilgili fıtrat ve kutsal gibi iki tema ön plana çıkmaktadır. Anne olmak kadın olmakla özdeşleştirilmektedir. Başka bir 
deyişle anne olmanın kadının doğası ile ilişkilendirildiği görülmektedir. Kutsallık temasında ise anne olmak kadını yücelten 
bir vasıf olarak sunulmaktadır. Kuran, Sünnet vb. dini kaynaklar referans gösterilerek anne olan, iyi çocuk yetiştiren 
kadınların ahirette mükâfatlandırılacağına dikkat çekilmektedir. Sonuç olarak Şebnem Dergisi’nde dinsel bir annelik 
söyleminin olduğu ve doğal annelik söyleminin yeniden üretildiği görülmektedir.

Anahtar Kelimeler: Şebnem Dergisi, Annelik, Doğal Annelik Söylemi, Dinsel Annelik Söylemi.  

THE MOTHERHOOD DISCOURSE IN POPULAR ISLAMIC MAGAZINES: 
THE EXAMPLE OF ŞEBNEM MAGAZINE

ebnem Magazine is a popular Islamic women and family magazine published quarterly. One of the main discussion 
areas of the magazine is motherhood. When we scan the issues of the magazine published between 2002-2022, we 
see that the subject of motherhood is directly discussed in one hundred and twenty articles. In this study, these 
articles in question were analyzed using the discourse analysis technique and some findings were obtained regarding 

how the magazine makes sense of and presents the experience of motherhood. The literature on motherhood generally 
revolves around the questions of whether motherhood is biological or cultural. Approaches such as patriarchal 
motherhood, natural motherhood and intensive motherhood associate motherhood with the biological structure of women. 
In these approaches, it is argued that women are biologically more prone to issues such as child care, child rearing, etc. The 
feminist paradigm, on the other hand, emphasizes that motherhood has biological aspects, but is largely a cultural 
construction. According to feminist thinkers, the discourse of biological motherhood is an ideology that reproduces the 
male-dominated social order. Because this discourse perpetuates the secondary position of women. In Şebnem Magazine, 
two themes regarding motherhood, namely nature and the sacred, come to the fore. Being a mother is identified with being 
a woman. In other words, it is seen that being a mother is associated with the nature of women. In the theme of 
sacredness, being a mother is presented as a quality that glorifies women. Religious sources such as the Quran, Sunnah, 
etc. are cited to draw attention to the fact that women who become mothers and raise children well will be rewarded in the 
afterlife. As a result, it is seen that there is a religious discourse of motherhood in Şebnem Magazine and that the discourse 
of natural motherhood is reproduced.

Keywords: Şebnem Magazine, Motherhood, Natural Motherhood Discourse, Religious Motherhood Discourse. 

￼7 0



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

SURİYELİ SIĞINMACILARIN COVİD-19 SALGINI İLE BAŞ ETME 
DENEYİMLERİ: MARDİN ÖRNEĞİ

Adnan ÇETİN
Mardin Artuklu Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Sosyoloji Bölümü, ORCİD: 0000-0001-7554-2195. e-mail: 

adnancetin@artuklu.edu.tr

u çalışma Mardin’deki Suriyeli sığınmacıların Covid-19 salgını ile baş etme deneyimlerine odaklanmaktadır. 
Türkiye’nin güneydoğusunda ve Suriye sınırında yer alan Mardin, Suriye’deki çatışmalı süreç nedeniyle Suriye’den 
ayrılan sığınmacıların yoğun yaşadığı şehirlerden biridir. Toplam nüfusu 854.716 olan Mardin’de 88.986 Suriyeli 

sığınmacı yaşamaktadır. Dolayısıyla toplam Mardin nüfusunun % 10.6 Suriyeli sığınmacılar oluşturmaktadır. Suriyeli 
sığınmacılar şehrin çeperlerinde bulanan ve kamusal hizmetlerin kısıtlı olduğu dezavantajlı mahallerde yaşamaktadırlar. 
Çoğunlukla eski, tek odalı, WC ve banyonun dışarda olduğu, ısıtma siteminin bulunmadığı ve hijyen koşullarının yetersiz 
olduğu evlerde yaşamak durumundadırlar. Suriyeli sığınmacılar, inşaat, tarım, ev işleri, hizmet sektörü ve işportacılık gibi iş 
kollarında güvencesiz ve düşük ücretle çalışmaktadırlar/çalıştırılmaktadırlar. Yaşadıkları mekânlar ve çalıştıkları iş kolları 
göz önünde bulundurulduğunda Suriyeli sığınmacıların birçok yönden şehrin en zayıf, en kırılgan ve en dezavantajlı sosyal 
kategorisine denk geldiği görülmektedir. Türkiye’de 2020 yılının ilk aylarında başlayan covid-19 salgın süreci Suriyeli 
sığınmacıların yaşam koşullarını daha da kötüleştirmiştir. Salgın öncesinde genellikle gündelik işlerde çalışan sığınmacılar 
salgın sürecinde uygulanan sokağa çıkma yasakları, seyahat engelleri, kafe ve restoran gibi mekânların kapatılmasıyla 
ellerindeki işleri de kaybetmişlerdir. Salgın koşullarında ekonomik açıdan daha da korunmasız kalan sığınmacılar, tavsiye 
edilen maske, hijyen ve beslenme gibi önlemleri hayata geçirecek araçlara ulaşmada güçlük yaşamışlardır. Tek göz evde 
birkaç sığınmacı ailenin birlikte yaşamak zorunda olması hastalığın sığınmacılar arasında daha hızlı yayılmasına neden 
olmuştur. Bu çalışma Suriyeli sığınmacıların covid-19 salgın sürecini nasıl deneyimledikleri ve hastalıkla baş etme 
olanaklarının diğer toplumsal kategorilerden nasıl farklılaştığını keşfetmeyi amaçlamaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Göç, Suriyeli Sığınmacılar, Covid-19 Salgını, Deneyim, Mardin.  

THE SYRIAN REFUGEES' EXPERIENCES OF COPING WITH THE COVID-19 
PANDEMIC: MARDIN CASE

his study focuses on the experiences of Syrian refugees in Mardin in coping with the Covid-19 pandemic. Mardin, 
located in southeastern Turkey on the border with Syria, is one of the cities where refuges who left Syria due to the 
conflict in Syria live in large numbers. With a total population of 854,716, 88,986 Syrian refuges live in Mardin. 

Therefore, Syrian refuges constitute 10.6% of the total Mardin population. Syrian refuges live in disadvantaged 
neighborhoods on the outskirts of the city where public services are limited. They mostly live in old, one-room houses with 
WC and bathroom outside, no heating system and inadequate hygiene conditions. Syrian refuges work/are employed in 
precarious and low-paid jobs in construction, agriculture, domestic work, service sector and peddling. Considering the 
places where they live and the lines of work they work, it is seen that Syrian refuges in many ways correspond to the 
weakest, most vulnerable and most disadvantaged social category of the city. The covid-19 pandemic in Turkey, which 
started in the first months of 2020, has worsened the living conditions of Syrian refuges. Refuges, who usually worked in 
daily jobs before the pandemic, lost their jobs due to curfews, travel restrictions, and closure of places such as cafes and 
restaurants during the pandemic. Refuges, who were even more economically vulnerable under pandemic conditions, had 
difficulties in accessing the means to implement recommended measures such as masks, hygiene and nutrition. The fact 
that several asylum-seeker families had to live together in a single house caused the disease to spread faster among refuges. 

￼71



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

This study aims to explore how Syrian refuges experience the covid-19 pandemic and how their coping options differ from 
other social categories. 

Keywords: Migration, Syrian Refugees, Covid-19 Pandemic, Experience, Mardin. 

￼7 2



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

 
İTİKATLA İLGİLİ MÜTEŞABİH AYETLERİ TE’VİL ÇERÇEVESİ 

BAĞLAMINDA AL -İ İMRAN 3/7 AYETİNİN YORUMLANMASI 
(KELAM İLMİNDE BİR USÛL ÖNERİSİ) 

Şehmus BAYLER 
İl Müftü Yardımcısı, Bitlis İl Müftülüğü, e-mail: sehmusbayler@hotmail.com 

rken dönemden bugüne kadar gerek fıkhî gerekse itikadî konulardaki Kur’an’ın müteşabih ayet/kavramları, 
mezhepler veya âlim şahsiyetler tarafından farklı yorumlara konu edilmektedir. Söz konusu yorumlara bakıldığında, 
bazen tezat teşkil edecek şekilde birbirilerinden ciddi farklılıklar arz etmektedir. Oysa Kur’an bir bütündür ve bütün 

müminlerce Kur’an’da tezat bulunmaktadır. Zira kitab’ı (Kur’an’ı) indiren Allah’tır. Allah’ın indirdiklerinde ne abes ne de 
ihtilaf söz konusudur. 

Peki bu yorumlardaki aşırılığın sebepleri neler olabilir? Öbür tarafta herkesi ve her konuyu bağlayacak bir çerçeve mümkün 
müdür?

İşte bu tebliğ, özellikle itikadi konularda yukarıda geçen vb sorular bağlamında Al-i İmran suresi; “Sana kitabı indiren Odur. 
Onun (Kur’anın) bir kısım ayetleri (Muhkemat) muhkemdir, ki bunar kitabın esasıdır. Diğerleri ise müteşabihtir 
(Müteşabihat). Kalplerinde sapma meyli bulunanlar, fitne çıkarmak ve onu (kişisel arzularına göre) te’vil etmek için ondaki 
müteşabihlerin peşine düşerler. Halbuki onun te’vil’ini ancak Allah bilir; bir de ilimde yüksek payeye erişenler; derler ki: 
ona inandık, hepsi rabbimiz katındandır. (Bu inceliği) yalnız aklıselim sahipleri düşünüp anlar”[2] ayetini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. 

Burada muhkem ve müteşabih kavramları üzerinde durularak sınırlarının belirlenmesine çalışılacaktır. Varılan sonuç, birkaç 
örnek üzerinde gösterilmeye çalışılacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Kur’an, Muhkem, Müteşabih.

INTERPRETATION OF AL -I IMRAN VERSE 3/7 IN THE CONTEXT OF THE 
FRAMEWORK OF TE'VIL OF MUTASABIH VERSES RELATED TO FAITHA 

(SUGGESTION OF PROCEDURE IN THE SCIENCE OF KALAM)  

rom the early period until today, the allegorical verses/concepts of the Quran on both fiqh and belief issues have 
been subject to different interpretations by sects/sects or scholars. When we look at the comments in question, they 
show serious differences from each other, sometimes contradictory. However, the Quran is a whole and all believers 

find contradictions in the Quran. Because it is Allah who sent down the book (Quran). There is neither absurdity nor 
conflict in what Allah has revealed.

So, what could be the reasons for the extremity in these comments? On the other hand, is it possible to have a framework 
that will bind everyone and every issue?

Here is this notification, especially in the context of the above-mentioned questions on theological issues, the Al-i Imran 
surah “He is the one who sent down the book to you. Some of its (Quran) verses (Muhkemat) are conclusive, which are 
the basis of the book. Others are mutashabih (Mutashabihat). Those who have a tendency to deviate in their hearts follow 
the metaphors in it in order to create discord and interpret it (according to their personal desires). However, only Allah 
knows its interpretation; And those who have reached high levels in science. They say: We believe in it, it is all from our 
Lord. It aims to analyze the verse "Only those with common sense can think and understand (this subtlety).

￼7 3

mailto:sehmusbayler@hotmail.com


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

Here, the concepts of muhkam and mutashabih will be emphasized and their boundaries will be determined. The 
conclusion will be tried to be demonstrated on a few examples.

Keywords: Koran, Muhkem, Mutashabih.  

Kaynakça

Dımaşkî, Ebu’l-Fida İmadüddin İsmail İbn Kesîr ed-; Tefsîrü’l-Kur’ani’l-Azîm, 1. Baskı, Kahire, el-Farukü’l-Hadise li’t-Tabâa 
ve’n-Neşr. 

Gazzalî, Ebu Hamid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed, el-; el-Mustasfa min İlmi’l-Usûl, 1. Baskı, Beyrut, Daru 
İhyai’t-Turâsi’l-İslamî el-Arabî.   

Gazzalî, Muhammed b. Muhammed b. Muhammed el-; el-Menhûl min Ta‘likâti’l-Usûl, 3. Baskı, Beyrut, Darü’l-Fikir. 

Kurtubî, Ebu Abdullah Muhammed b. Ahmed el-; el-Cami‘u li Ahkami’l-Kur’an, Riyad, Daru Alemi’l-kütüb.

Râcihî, Abduh er-; et-Tatbikü’s-Sarfî, 1. Baskı, Beyrut, Darü’n-Nahdati’l-Arabiyye. 

Razî, Muhammed Fahreddin b. Diyauddin Ömer er-; 1. Baskı, Beyrut, Darü’l-Fikir. 

Subkî, Tacüddin Abdulvahhab es-; Cem‘ul-Cevami‘, Diyarbakır. 

Taberî, Ebu Cafer Muhammed b. Cerîr, Cami‘ul-Beyan an Te’vili’l-Kur’an, 2. Baskı, Kahire, Mektebetu İbn Teymiyye. 

Zehebî, Muhammed Hüseyin, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, Kahire, Mektebetu Vehbe.

Zerkeşî, Bedreddin Muhammed b. Abdullah, ez-; el-Burhan fî Ulûmi’l-Kur’an, Kahire, Darü’t-Turâs. 

References

Dımaşkî, Ebu’l-Fida İmadüddin İsmail İbn Kesîr ed-; Tefsîrü’l-Kur’ani’l-Azîm, 1. Baskı, Kahire, el-Farukü’l-Hadise li’t-Tabâa 
ve’n-Neşr. 

Gazzalî, Ebu Hamid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed, el-; el-Mustasfa min İlmi’l-Usûl, 1. Baskı, Beyrut, Daru 
İhyai’t-Turâsi’l-İslamî el-Arabî.   

Gazzalî, Muhammed b. Muhammed b. Muhammed el-; el-Menhûl min Ta‘likâti’l-Usûl, 3. Baskı, Beyrut, Darü’l-Fikir. 

Kurtubî, Ebu Abdullah Muhammed b. Ahmed el-; el-Cami‘u li Ahkami’l-Kur’an, Riyad, Daru Alemi’l-kütüb.

Râcihî, Abduh er-; et-Tatbikü’s-Sarfî, 1. Baskı, Beyrut, Darü’n-Nahdati’l-Arabiyye. 

Razî, Muhammed Fahreddin b. Diyauddin Ömer er-; 1. Baskı, Beyrut, Darü’l-Fikir. 

Subkî, Tacüddin Abdulvahhab es-; Cem‘ul-Cevami‘, Diyarbakır. 

Taberî, Ebu Cafer Muhammed b. Cerîr, Cami‘ul-Beyan an Te’vili’l-Kur’an, 2. Baskı, Kahire, Mektebetu İbn Teymiyye. 

Zehebî, Muhammed Hüseyin, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, Kahire, Mektebetu Vehbe.

Zerkeşî, Bedreddin Muhammed b. Abdullah, ez-; el-Burhan fî Ulûmi’l-Kur’an, Kahire, Darü’t-Turâs.  

￼74



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

SAİD B. AHMED B. SAİD EL -KİNDÎ EL -NEZVÎ VE ET-TEFSÎRU’L -
MUYESSER Lİ’L -KUR’ANİ’L -KERİM ADLI ESERİ 

Mehmet Fatih DEDE 
 Mardin Artuklu Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi, mfatihdede@artuklu.edu.tr 

nsanların, manasını idrak edip hükümlerini hayatlarında tatbik etmesi için yüce Allah tarafından indirilen Kur’an-Kerim 
öncelikle Hz. Peygamber s.a.v. tarafından risalet görevi gereğince tebliğ ve tebyin edilmiş daha sonra da sahabe ve 
sonraki nesiller tarafından günümüze kadar farklı yöntem ve yaklaşımlarla tefsir edilmiştir. Tefsir tarihine baktığımızda 

en dikkat çekici ve en tartışmalı tefsir çeşidinin mezhebî tefsir olduğunu söyleyebiliriz. Tarih boyunca ortaya konan tefsir 
külliyatına bu açıdan baktığımızda Sünnî ekolün yanı sıra Şiî, Mutezilî ve İbâzî olmak üzere başlıca dört mezhebî tefsir 
ekolünün göze çarptığını görmekteyiz. İbâzıyye mezhebi, Tefsir, Hadis, İslam Hukuku, Kelâm ve diğer islamî ilimlerde 
önemli bir külliyat ortaya koymuş olmasına rağmen, akademik çalışmalarda, ne Türkiye’de ne de diğer devletlerde hak ettiği 
ilgiyi görmüş olduğunu söylemek mümkündür. Biz de bu çalışmamızda ülkemizde fazla tanınmayan ve hakkında   -diğer 
ekollere nazaran- daha az çalışma yapılmış olan ibâzî tefsir ekolünü tanıtmak ve bu konuda daha fazla akademik çalışma 
yapılmasına vesile olmak amacıyla bu konuyu ele almaya karar verdik. Tebliğimizde önce hicri 1130-1207 tarihleri arasında 
yaşamış olan Said b. Ahmed el-Kindî ile ilgili bilgiler verip ardından kendisinin telif etmiş olduğu ve Kur’an’ın tamamını 
kapsayan,   günümüze kadar ulaşabilmiş en eski ikinci ibâzî tefsiri olan et-Tefsîru’l-Muyesser li’l-Kur’ani’l-Kerim adlı eseri 
tanıtmaya ve söz konusu eserden İbâzıyye mezhebinin temel esaslarının ele alındığı ayet tefsirlerinden örnekler vererek 
ibâzî tefsir ekolünü bu kitap özelinde ortaya koymaya çalışacağız. 

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Mezhebî Tefsir, İbâzıyye, el-Kindî, et-Tefsiru’l-muyesser.  

SA İD B. AHMED B. SA İD AL -K İND Ī  AL -NAZW Ī  AND H İS WORK T İTLED 
AL -TAFS ĪRU AL -MUYESSER L İ  AL -QUR'AN İ  AL -QAR İM      

he Qur'an, which was revealed by Almighty Allah for people to comprehend its meaning and apply its provisions in 
their lives, was first communicated and revealed by the Prophet Muhammad (PBUH) in accordance with his 
mission as a messenger, and then it was interpreted by the Companions and later generations with different 

methods and approaches until today. When we look at the history of tafsir, we can say that the most remarkable and 
controversial type of tafsir is sectarian tafsir. When we look at the tafsir corpus throughout history from this perspective, 
we see that in addition to the Sunnī school, there are four main sectarian schools of tafsir: Shi'i, Mutazilite, and Ibāziyya. 
Although the Ibāziyya sect has produced an important corpus in Tafsir, Hadith, Islamic Law, Kalām and other Islamic 
sciences, it is possible to say that it has not received the attention it deserves in academic studies, neither in Turkey nor in 
other states. In this study, we decided to address this issue in order to introduce the Ibāzī school of tafsīr, which is not well 
known in our country and about which fewer studies have been conducted compared to other schools, and to be 
instrumental in conducting more academic studies on this subject. In this paper, we will first provide information about 
Said b. Ahmad al-Kindī, who lived between 1130-1207 AH, and then we will try to introduce the second oldest extant Ibāzī 
tafsīr, al-Tafsīru al-Muyesser li al-Qur'ani al-Qarīm, which covers the entire Qur'an, and we will try to reveal the Ibāzī 
school of tafsīr by giving examples of verse tafsīrs from this book in which the basic principles of the Ibāziyya sect are 
discussed. 

Keywords: Tafsir, Sectarian Tafsir, Ibāziyya, al-Kindī, al-Tafsir al-muyesser. 

￼7 5



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

SOSYO-POLİTİK VE KÜLTÜREL HAYATIN DÖNÜŞÜMÜNDE DİNİN 
ROLÜ: AKTİF DEVRİM- PASİF DEVRİM DİKOTOMİSİ 
BAĞLAMINDA GRAMSCİCİ BİR ANALİZ DENEMESİ

Faruk EVRENK 
Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Felsefe ve Din Bilimleri Din Sosyolojisi Anabilim Dalı, 

E-mail: evrenkfaruk@gmail.com, ORCİD NO: 0000-0001-9677-0082

emel toplumsal kurumlardan biri olarak kabul edilen din, sosyo-politik ve kültürel değişmenin önemli bir 
motivasyonudur. O, ürettiği zihniyet ve gündelik hayata dair öngördüğü davranış pratikleri ile toplumsal hayatın 
değişmesinde ve yeniden inşasında roller üstlenir. Dinin bu toplumsal gerçekliğinin farkında olarak politik ve 

toplumsal analizlerini geliştiren Antonio Gramsci, özellikle bilimselci ve Ortodoks Marksizme yeni açılımlar getirmiştir. 
Zira II. Enternasyonelde hakim ideolojik bakış açısı haline gelen Ortodoks Marksizmine göre din sadece bir üst yapı 
kurumudur. Bu anlayışta din, mevcut statükoyu koruyan ve toplumsal değişmeyi engelleyen bir unsur olarak kabul edilir. 
Ancak 20. yüzyılın   ilk çeyreğinde yine Marksist paradigma içerisinde düşünce üreten Gramsci, bu görüşü geliştirdiği 
hegemonya ve onun alt bileşenlerinden olan  aktif-pasif devrim kavram çifti ile tashih etmiştir. Temelde politik bir teorisyen 
olarak kabul edilen Gramsci, geliştirdiği kavramlar ve ortaya koyduğu düşüncelerle sosyolojinin –özellikle de din 
sosyolojinsin- gelişimine katkıda bulunmuştur. Gramsci, Marksist sosyolojinin önemli kavramı olan ve topyekün değişme 
anlamında kullanılan ve bir yönüyle de aslında tarihte hiçbir zaman gerçekleşmemiş olan devrim nosyonunu ikili bir tasnife 
tabi tutmak suretiyle yeniden yorumlar. Geliştirdiği şekliyle pasif devrim, bir yönüyle devrimsiz devrim anlamında kitlelerin 
entelektüel ve ahlaki dönüşümlerini içeren bir nosyondur. Aktif devrimden farklı olarak sosyo-kültürel ve politik 
değişmenin failleri halktır. Dolayısıyla pasif devrim uzun bir sürecin sonucunda meydana gelen bir dönüşümü ima eder. 
Zihniyet dönüşümünden başlayarak gündelik hayatın bütün alanlarında meydana gelen değişimi öngörür. Din, bir yönüyle 
Gramscici analizde pasif devrimin yani diğer deyişle sosyo-politik ve kültürel dönüşümün önemli bir aygıtı iken, pasif 
devrim dinlerin öngördüğü toplumsal, politik ve kültürel dönüşümün stratejisi olarak yorumlanabilir. Zira Gramsci, pasif 
devrimle ilgili analizlerini ortaya koyarken,   bu olgunun tarihsel örneklerini genelde dinlerin ortaya çıkış, gelişme ve 
yaygınlaşma süreçlerinden vermektedir. Gramsci’nin yeniden ele aldığı biçimiyle din, dine karşıt olan Marksist gelenek 
içinde yeniden kendine yer bulabilmektedir. Bu hem din sosyolojisi çalışmaları hem de Marksist paradigma açsından en 
önemli katkıdır. 

Anahtara Kelimeler: Din Sosyolojisi, Antonio Gramsci, Toplumsal Değişme, Aktif Devrim, Pasif Devrim. 

THE ROLE OF RELIGION IN THE TRANSFORMATION OF SOCIO-
POLITICAL AND CULTURAL LIFE: A GRAMSCIAN ANALYSIS ESSAY IN 

THE CONTEXT OF ACTIVE REVOLUTION-PASSIVE REVOLUTION 
DICHOTOMY  

eligion, which is considered one of the basic social institutions, is an important motivation for socio-political and 
cultural change. It undertakes roles in the change and reconstruction of social life with the mentality it produces 
and the behavioural practices it foresees for daily life. Antonio Gramsci, who developed his political and social 

analyses by being aware of this social reality of religion, brought new expansions, especially to scientific and Orthodox 
Marxism. Because, according to Orthodox Marxism, which became the dominant ideological perspective in the Second 
International, religion is only a superstructure institution. In this understanding, religion is accepted as an element that 
protects the current status quo and prevents social change. However, Gramsci, who produced thoughts within the Marxist 

￼76

mailto:evrenkfaruk@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9677-0082


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

paradigm in the first quarter of the 20th century, corrected this view with the concept of hegemony and its sub-
components, active-passive revolution. Gramsci, considered a political theorist, has contributed to the development of 
sociology – especially the sociology of religion – with the concepts he developed and the ideas he put forward. Gramsci 
reinterprets the important concept of Marxist sociology, revolution, which is used in the sense of total change and one 
reason that has never actually occurred in history, by subjecting it to a dual classification. Passive revolution, as he 
developed it, is a notion that includes the intellectual and moral transformations of the masses in the sense of revolution 
without revolution. Unlike an active revolution, the agents of socio-cultural and political change are the people. Therefore, 
passive revolution implies a transformation that occurs due to a long process. It foresees the change that occurs in all areas 
of daily life, starting from that transformation of mentality. While religion is an important tool of passive revolution in 
Gramscian analysis, in other words, socio-political and cultural transformation, passive revolution can be interpreted as the 
strategy of social, political and cultural transformation envisaged by religions. Because, while presenting his analyses of 
passive revolution, Gramsci generally gives historical examples of this phenomenon from the processes of emergence, 
development and spread of religions. Religion, as reconsidered by Gramsci, can find a place for itself again within the 
Marxist tradition, which is opposed to religion. This is the most important contribution both to the study of the sociology 
of religion and to the Marxist paradigm. 

Keywords: Sociology of Religion, Antonio Gramsci, Social Change, Active Revolution, Passive Revolution. 

￼7 7



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

SÜRGÜNDE BİR ÖLÜM İÇİN İADE-İ İTİBAR: BUHÂRÎ’NİN 
ŞÖHRETİNE DAİR ALTERNATİF BİR DEĞERLENDİRME 

Üsame BOZKURT 
Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Hadis Ana Bilim Dalı, E-mail: usame.bozkurt@dicle.edu.tr , ORCID: https://orcid.org/

0000-0001-7810-895X  

l-Câmiʿu’s-sahîh’in müellifi ve hadis tarihinin en önemli simalarından olan Buhârî, yaşamının son yıllarında itikadi bir 
tartışma nedeniyle Ehl-i hadîs’in önde gelen âlimleri tarafından eleştirilmiştir. Lafz konusunda farklı bir kanaat beyan 
etmesi yahut böyle kabul edilmesi, Buhârî’yi Ehl-i hadîs’in “epistemik cemaat”iyle karşı karşıya getirmiş, bu tartışma 

sonucu dışlanıp şehirden şehre göç etmek zorunda kalmıştır. Bu sürgün süreci vefatına kadar da devam etmiştir. Buhârî’nin 
ilmî birikimi elbette onun hadis tarihindeki eşsiz konumu için en önemli etkendir. Fakat hayat hikayesi dikkate alındığında 
ona ve eserine olan bu teveccühe etki eden bir diğer sebepten, vefat etme biçiminden de söz etmek mümkün 
gözükmektedir. Vefat etme biçimlerinin şahsiyetlerin tanınırlığına etkilerini incelerken sosyolojideki “doğal” ve “doğal 
olmayan ölüm” ayrımından istifade edilebilir. Ölüm sosyolojisi bağlamında zikredilen bu ayrıma göre iki tür ölüme verilen 
bireysel ve toplumsal tepkiler birbirinden farklıdır ve toplumlar “doğal olmayan” şekilde vefat eden önemli şahsiyetlere 
mutlaka iade-i itibarda bulunur. Buhârî’nin vefatını ele alan kaynaklarda yer alan bazı ayrıntılar zorlu sürgün sürecine, 
vefatına ve iade-i itibar sürecine dair dikkat çekici alıntılar barındırmaktadır. Buhârî’nin ölme arzusu ve bunun için dua 
etmesi; vefat ettiğinde yapayalnız olması; gömülmesine dair olağanüstülükler; toprağının güzel koktuğuna, kokunun pek 
çok gün devam ettiğine ve yöre halkı arasında mevzu bahis olduğuna dair anlatılar; Buhârî’nin haklılığının muhaliflerince 
vefatından sonra itiraf edildiği ve bazılarının kabrine gelerek pişmanlık izhar ettikleri; vefatının ardından görüldüğü ifade 
edilen rüyalar ve kabrinin 5./11. asırda yağmur duasına çıkılan bir mekana dönüşmesi bu örneklerden bazılarıdır. Sonuç 
olarak ölüm sosyolojisindeki ayrım ve vefatına dair veriler dikkate alındığında Buhârî’nin son yıllarında yaşadığı sürgünün 
ve “doğal olmayan” vefat sürecinin onun şöhretine etki eden faktörlerden biri olduğu ifade edilebilir.  

Anahtar Kelimeler: Hadis, Ehl-i Hadis, Buhârî, Sürgün 

RESTORATION OF HONOUR FOR A DEATH IN EXILE: AN ALTERNATIVE 
ASSESSMENT OF AL -BUKHĀR Ī 'S REPUTATION  

l-Bukhārī, the author of al-Jāmi‘ aṣ-Ṣaḥīḥ and one of the most important figures in the history of hadīth, was 
criticized by the leading scholars of Ahl al-hadīth in the last years of his life due to a theological dispute. Al-
Bukhārī's different opinion on the wording (lafz), or his acceptance of it as such, pitted him against the “epistemic 

community” of Ahl al-hadīth, and as a result of this controversy, he was ostracized and forced to migrate from city to city. 
This process of exile continued until al-Bukhārī's death. It should be noted that al-Bukhārī's scholarly accumulation was 
one of the most important factors for his scholarly prestige both in the 4th/10th century and in later periods. However, 
when his life story is taken into account, it is also possible to mention another reason for this favoritism towards him and 
his work, namely the manner of his death. The distinction between “natural” and “unnatural death” in sociology can be 
utilized to address the possible impact of al-Bukhārī's manner of death on his recognition. According to this distinction, 
which is mentioned in the context of the sociology of death, the individual and social reactions to the two types of death 
are different from each other. The death of al-Bukhārī, who was accepted in the Ahl al-hadīth circle while he was still alive 
and who defended the ideas of Ahl al-hadīth by composing works, can also be considered in the context of unnatural death. 
The narrations about al-Bukhārī's death include his “desire to die and his prayer for it”; the phenomena related to his 
burial; his soil smelled good, the smell lasted for many days and was a topic of conversation among the locals; al-Bukhārī's 
situation was understood by his opponents after his death and some of them came to his grave and expressed regret; the 
dreams he was said to have had after his death; he died alone; and that it was a place where people prayed for rain in the 

￼7 8

mailto:usame.bozkurt@dicle.edu.tr
https://orcid.org/0000-0001-7810-895X
https://orcid.org/0000-0001-7810-895X


I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

5th/11th century; gives us an idea about both the manner of his death and the process after his death. In conclusion, 
considering the distinction in the sociology of death and the data on his death, it could be suggested that al-Bukhārī's 
“unnatural” death process affected his recognition. 

Keywords: Hadīth, Ahl al-Hadīth, Al-Bukhārī, Exile 

￼7 9



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

KUR’AN-I KERÎM’DE İRADE KAVRAMI VE KELAMCI 
MÜFESSİRLERİN BU KAVRAMA YÜKLEDİĞİ ANLAM 

Ahmet Akdeniz 

Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, ahmet.akdeniz@dicle.edu.tr 

nsan zihninin yaşadığı dünyayı anlamlandırma ve isimlendirme çabasının bir sonucu olarak ortaya çıkan kavramlar, 
bilgi üretme çabasında bulunan her disiplin için vazgeçilmez bir nitelik arz etmektedir. Farklı ilim dalları ortaya 
koydukları kavramlar ile anlaşır ve mevcut kavramlardan hareketle yeni bilgi üretirler. Ancak bir disipline özgü 

kavramlar, insan zihninin gelişiminin doğal bir sonucu olarak farklı anlamlar kazanabilmektedir. Ayrıca kavramlar başka 
disiplinlerle ilişkiye girdiğinde de farklı mana kazanabilmektedir. Yine bir ilmi disiplinin alt bileşenlerinin kendi düşünsel 
farklılıkları da kavramların farklılaşmasına etki edebilmektedir. 

İslam düşüncesinde kavramlar, özü itibariyle Kur’an merkezlidir. Kur’an’ın hitap ettiği ilk nesil bu kavramları anlamakta 
pek zorluk yaşamamıştır. Tam manasıyla anlamadıkları kavramları da Hz. Peygamber’e sorarak anlama yoluna gitmişlerdir. 
Ne var ki sonraki nesiller, herhangi bir kavram ile ne anlatılmak istendiğini öğrenmek istediklerinde karşılarında büyük bir 
bilgi birikimi bulmuşlardır. Bu durum onların söz konusu kavramlar ile tam olarak ne anlatılmak istendiğini anlamalarında 
büyük bir güçlük oluşturmuştur. Bunun en önemli nedeni, siyasi, fikrî ve mezhebî fikir farklılıklarının kavramlara etki 
etmesidir. 

İrade kavramı, İslam’ın erken dönemlerinden itibaren etrafında en fazla fikir ayrılığı yaşanan kavramlardan biri olmuştur. 
Hz. Peygamber’in vefatının akabinde ortaya çıkan ilk tartışmalarda üzerinde en fazla spekülasyon yapılan kavramlardan biri 
olarak karşımıza çıkan irade kavramı, mezheplerin yaklaşımına göre çeşitli anlamlar kazanmıştır. Yaşanan acı olaylarda 
kendilerini suçsuz ya da muhaliflerini suçlamak isteyen gruplar, düşünce kodlarına göre bu kavramı speküle etmişlerdir. Söz 
gelimi yaşanan acı olayları örtbas etmek isteyen iktidar kanadındaki bazı kişiler kendilerini aklamak adına cebirci söylemi 
desteklemeye yönelmişlerdir. Bu amaçla Kur’an’ı Kerîm’de yer alan irade kavramını kendi görüşleri doğrultusunda 
manipüle etmişlerdir. Bu görüşe karşıt olarak geliştiğini düşünebileceğimiz özgürlükçü siyasi/politik gruplar ise insanı 
eylemlerini iradi olarak gerçekleştiren bir varlık olarak anlatmaya çalışmışlardır. Yine onlar da bu görüşlerini desteklemek 
adına Kur’an ayetlerini refere etmeye yönelmişlerdir. Her iki grubun yalnızca kendilerine yarayan ayetleri kullanmakla 
itham eden üçüncü bir grup ise, iki görüş arasında bir sentez oluşturmaya gayret göstermiştir. Tabi ki onların da referansları 
Kur’an olmuştur. Temelde üç görüş olarak ifade ettiğimiz bu görüşlerin farklı tonlarını da göz önünde bulundurduğumuzda 
birçok yapının oluştuğunu ve hemen hemen hepsinin benzer yollarla kendilerini ifade ettiklerini görmekteyiz. 

Bizler bu çalışmamızda farklı mezheplerin irade kavramı etrafında ortaya koyduğu görüşleri Kur’an’ı Kerîm’de geçen irade 
kavramına yükledikleri anlamı ortaya koymaya çalışacağız. Mu‘tezilî, Eş‘arî, Mâtürîdî kaynaklarından yararlanarak ortaya 
koyacağımız bu çalışma, kavramlara insan müdahelesini ortaya koymaya gayret etmektedir. 

Anahtar kelimeler: Kelam, İrade, Kur’an-ı Kerîm, Mezhepler 

THE CONCEPT OF WILL IN THE QUR’AN AND THE MEANING ATTACHED 
TO THIS CONCEPT BY THEOLOGIST COMMENTATORS 

oncepts that emerge as a result of the human mind’s effort to make sense of and name the world in which it lives 
are indispensable for every discipline that strives to produce knowledge. Different branches of science agree with 
the concepts they put forward and produce new knowledge based on existing concepts. However, concepts specific 

to a discipline can gain different meanings as a natural result of the development of the human mind. In addition, concepts 

￼8 0



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

can gain different meanings when they come into contact with other disciplines. Again, the intellectual differences of the 
subcomponents of a scientific discipline can also affect the differentiation of concepts. 

Concepts in Islamic thought are essentially Qur’an-centered. The first generation to whom the Qur’an addressed did not 
have much difficulty in understanding these concepts. Concepts that they did not fully understand, they tried to 
understand by asking the Prophet. However, when subsequent generations wanted to learn what was meant by any 
concept, they found a great wealth of knowledge. This situation created a great difficulty in understanding what exactly was 
meant by these concepts. The most important reason for this is that political, intellectual and sectarian differences of 
opinion affect the concepts. 

The concept of will has been one of the concepts around which there has been the most disagreement since the early 
periods of Islam. The concept of will, which emerged as one of the most speculated concepts in the first discussions 
following the death of the Prophet, has gained various meanings according to the approach of the sects. Groups that want 
to exonerate themselves or blame their opponents for the painful events have speculated about this concept according to 
their thought codes. For example, some people in the ruling party who want to cover up the painful events have turned to 
supporting coercive discourse in order to justify themselves. For this purpose, they manipulated the concept of will in the 
Holy Qur’an in line with their own views. Libertarian political groups, which we can think of as having developed in 
opposition to this view, have tried to describe humans as beings who perform their actions voluntarily. Again, they tended 
to refer to the verses of the Qur’an to support these views. A third group, which accuses both groups of using only the 
verses that benefit them, has tried to create a synthesis between the two views. Of course, their reference was the Qur’an. 
When we consider the different shades of these views, which we basically express as three views, we see that many 
structures are formed and almost all of them express themselves in similar ways. 

In this study, we will try to reveal the views of different sects around the concept of will and the meaning they attribute to 
the concept of will in the Holy Qur’an. This study, which we will put forward by making use of Mu‘tazilî, Ash‘arî, Māturīdī 
sources, strives to reveal human intervention in concepts. 

Keywords: Kalam, Will, Qur’an, Sects 

￼81



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

RİSK VE YEMEK: RİSK TOPLUMU BAĞLAMINDA YEMEĞİN 
DÖNÜŞÜMÜ 

Nazife GÜRHAN 
Mardin Artuklu Üniversitesi Edebiyat Fakültesi, e-mail: nazifegurhan@artuklu.edu.tr 

emek, içinde bulunulan toplum ve zamandan bağımsız olarak bireylerin hayatta kalması için elzem bir ihtiyaçken 
içinde bulunulan zamana ve topluma göre de farklı anlamlar taşıyabilmektedir. Günümüz toplumunun bir risk 
toplumu olduğunu belirten Ulrick Beck, modernliğin ve onun kurumlarının başlangıçtakinden daha farklı bir 

aşamaya geçtiğini ve modernliğin radikalleştiğini ifade etmektedir. Dolayısıyla gelinen bu aşama, gelecekteki olası risklerin 
kestirilemeyeceği bir belirsizlikler çağıdır. Belirtilen belirsizlikler ise modernliğin ya da doğaya hâkim olma çabasındaki 
modern insanın imal ettiği belirsizliklerdir. Bu bağlamda küresel ısınmanın ortaya çıkması, Çernobil faciasının olması, 
çölleşme vs. sonuçları önceden tahmin edilemeyen büyük risklere güzel birer örnektir.  Beck, insanlar tarafından imal 
edilmiş bu belirsizlikler çağının toplumunu, risk toplumu olarak kavramsallaştırır. Risk toplumda yemeğin üretiminde ve 
yemeğe ulaşım noktasında çeşitli riskler var olduğu gibi yemeğin tüketiminde de riskler görünmektedir. Bu riskler geleceği 
bulanıklaştırmakta ve aynı zamanda belirsiz ve ön görülmeyen bir hal almasına neden olmaktadır. Gıda teknolojisindeki 
yeni gelişmeler bir yandan gıdaya erişimi kolaylaştırırken bir yandan genetiği değiştirilmiş gıdalar imal ederek yemeği 
insanların sağlığını tehdit edici bir risk unsuruna dönüştürmektedir Yine kimyasal katkı maddelerinin gıdalarda kullanımı 
gıda güvenliği üzerine şüphe ve korkuları artırmaktadır. Sosyal medyada veya dijital ortamlarda gıda konusu üzerinden 
yapılan paylaşımlar ve tartışmalar da insanların yemek üzerinden risk algısını artırmakta ve yemeği bir kaygı unsuru haline 
getirmektedir. Aslında bilimsel ve teknolojik ilerlemelerin neden olduğu tüm bu riskler, geleceğe yönelik de birçok 
belirsizliğin ortaya çıkmasına neden olmaktadır. Kısacası yemek risk toplumunda güvensizlik, risk, korku ve kaygı kaynağı 
haline dönüşmüştür.   

Anahtar Kelimeler: Yemek, Risk, Risk toplumu, Güvensizlik, Korku. 

RISK AND FOOD: THE TRANSFORMATION OF FOOD IN THE CONTEXT OF 
RISK SOCIETY 

hile food is an essential need for the survival of individuals regardless of the society and time in which they 
live, it can carry different meanings depending on the time and society in which they live. Stating that today's 
society is a society of risk, Ulrick Beck states that modernity and its institutions have entered a different stage 

than at the beginning and that modernity has been radicalised. Therefore, this stage is an age of uncertainties in which 
possible future risks cannot be predicted. These uncertainties are the uncertainties produced by modernity or modern man 
in his endeavour to dominate nature. In this context, the emergence of global warming, the Chernobyl disaster, 
desertification, etc. are good examples of great risks whose consequences cannot be predicted in advance.  Beck 
conceptualises the society of this age of uncertainties manufactured by humans as a risk society. In a risk society, there are 
various risks in the production of food and access to food, as well as risks in the consumption of food. These risks blur the 
future and at the same time cause it to become uncertain and unpredictable. New developments in food technology, on the 
one hand, facilitate access to food, on the other hand, by producing genetically modified foods, turn food into a risk factor 
that threatens people's health. Again, the use of chemical additives in foods increases doubts and fears about food safety. 
Sharing and discussions on food in social media or digital environments also increase people's perception of risk over food 
and turn food into an element of anxiety. In fact, all these risks caused by scientific and technological advances cause many 
uncertainties for the future. In short, food has become a source of insecurity, risk, fear and anxiety in the risk society.   

Keywords: Food, Risk, Risk Society, Insecurity, Fear. 

￼8 2



I I .  S O S YA L  B İ L İM L E R  KO N G R E S İ Ö Z E T L E R

TERK EDİLMİŞ BİR SÜRYANİ KÖYÜ: DEREİÇİ (KILLIT) 

Veysel GÜRHAN 
Dicle Üniversitesi Ziya Gökalp Eğitim Fakültesi Tarih Eğitimi Anabilim Dalı, e-mail: veysel.gurhan@dicle.edu.tr 

iyarbekir ve çevresinin Osmanlı idaresine geçişinin akabinde yapılan “tahrir” işlemlerine göre Amid merkezli 
Diyarbekir Eyaleti 12 klasik Osmanlı sancağından müteşekkil iken bu sancaklardan biri de Nusaybin, Savur, Tel-
Goran ve Çem-nim nahiyelerinden oluşan Mardin idi. İlk dönemlerde “nahiye‐i Savur tabi‐i liva‐i Mardin” 

ifadesiyle Mardin’e bağlı bir nahiye olarak kaynaklarda sıklıkla zikredilen Savur, dini ve etnik çeşitliliği ile bölgede dikkat 
çekerken, artan nüfusu ve ekonomik hacmi ile de sonraki zamanlarda kaza statüsüne yükseltilerek önemini sürdürmüştür. 

Savur’da kent merkezi kadar köylerindeki yaşamın da dikkat çekici yönleri bulunmaktadır. Dereiçi (Kıllıt), Kalok ve 
Romenos/Romaniye isimli gayrimüslim köyleri ile Müslim ve gayrimüslimlerin beraber ikamet ettiği Ahmedi köyü 
çevrelerindeki diğer köylerden dini aidiyet dışında nüfus ve iktisadi bakımdan da farklılaşmaktaydı. Bahsi geçen bu köyler 
arasında Dereiçi (Kıllıt) köyü ise günümüzde terk edilmiş/insansızlaşmış bir yerleşim yeri olmasına rağmen 16. boyunca  
bir çok açıdan şehir merkezinin önüne geçebilmiş, yoğun nüfuslu ve çeşitli ekonomik faaliyetlerin yürütüldüğü bir yerleşim 
yeri olmuştur. İlk tahrir kayıtlarına göre şehir merkezine yakın bir nüfusa sahip iken zamanla şehir merkezini de geçerek 
göç alan bir cazibe merkezine dönüşmüştür. Şehir merkezine 7 km yakınlıkta olması ve nüfusunun tamamiyle 
gayrimüslimlerden oluşması, kırsal faaliyetlerin yanı sıra kentte dair iktisadi faaliyetlerin de yoğun olarak sürdürülmesi 
Dereiçi (Kıllıt) köyünü merkeze alternatif bir yerleşim yeri haline getirmiştir.  

Bu çalışma günümüzde terk edilmiş halde bulunan ancak geçmişte dini yapıların ve eğitim kurumlarının çokça bulunduğu 
yoğun gayrimüslim nüfuslu Dereiçi (Kıllıt) köyünü 16. yüzyıl Osmanlı kaynaklarındaki bilgilere göre nüfus, iskan ve 
ekonomik açıdan inceleyecektir.  

Anahtar Kelimeler: Savur, Dereiçi (Kıllıt), Mardin, Diyarbekir. 

AN ABANDONED SYRIAN VILLAGE: DERE İÇ İ  (KILLIT) 

ccording to the “tahrir” records made after the transfer of Diyarbekir and its surroundings to Ottoman rule, the 
Diyarbekir Province centered on Amid consisted of 12 classical Ottoman sanjaks, while one of these sanjaks was 
Mardin, consisting of the sub-districts of Nusaybin, Savur, Tel-Goran and Çem-nim. In the early periods, Savur, 

which was frequently mentioned in the sources as a sub-district of Mardin with the expression “nahiye-i Savur tabi-i liva-i 
Mardin”, attracted attention in the region with its religious and ethnic diversity, and with its increasing population and 
economic volume, it was later elevated to the status of a district and maintained its importance. There are notable aspects 
of life in the villages of Savur as well as the city center. The non-Muslim villages of Dereiçi (Kıllıt), Kalok and Romenos/
Romaniye and the Ahmedi village, where Muslims and non-Muslims resided together, differed from the other villages in 
terms of population and economy, apart from religious affiliation. Among these villages, Dereiçi (Kıllıt) village, although it 
is an abandoned/depopulated settlement today, was able to surpass the city center in many ways during the 16th century 
and was a densely populated settlement where various economic activities were carried out. According to the first census 
records, it had a population close to the city center, but over time it became an attraction center that received migration by 
passing the city center. Being 7 km away from the city center and its population consisting entirely of non-Muslims, and 
the intensive economic activities carried out in the city in addition to rural activities, made Dereiçi (Kıllıt) village an 
alternative settlement to the center. This study will examine the Dereiçi (Kıllıt) village, which is abandoned today but had a 
dense non-Muslim population in the past and had many religious structures and educational institutions in terms of 
population, settlement and economy according to the information in the 16th century Ottoman sources. 

Keywords: Savur, Dereiçi (Kıllıt), Mardin, Diyarbekir.

￼8 3


	II. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ
	II. SOCIAL SCIENCES CONGRESS
	ÖZETLER/ABSTRACTS
	Diyarbakır-2024
	İÇİNDEKİLER
	(POST)-COLONIAL ANALYSIS OF A JOURNEY THROUGH KURDISTAN (1881-82) BY MONTAGU GILBERT GERARD
	Musa Carullah ve Bazı Fıkhî Görüşleri
	Musa Jarullah and Some of HIs JurIsprudentIal VIews
	İmam Mâlik’in İstislâhı Ölçüsüz Kullandığına Yönelik Eleştirilere Karşı Said Ramazan El-Bûtî’nin Yaklaşımı
	SA‘ĪD RAMADAN AL-BŪTĪ’S APPROACH TO THE CRITICISM OF IMĀM MĀLIK'S EXCESSIVE USE OF ISTISLĀH
	Şâfi‘î Fıkıh Usûlünde Âhâd Haberin Kabulü ve Reddi Üzerine Bir İnceleme
	A Study on the Acceptance and Rejection of Āḥād Report in Shāfi‘ī Ușūl al-Fiqh
	İslam Hukuk Tarihi ve Sosyal Tarih İlişkisi Bağlamında Osmanlı Sosyal Tarihi Araştırmalarında Disiplinler arası Yaklaşımın Önemi
	The Importance of InterdIscIplInary Approach In Ottoman SocIal HIstory Research In the Context of IslamIc Legal HIstory and SocIal History
	DecolonIzIng the EurocentrIc Trauma TheorIes In Abdulrazak Gurnah’s Novels
	EBEVEYNLİK TUTUM VE STİLLERİNİN ÇOCUĞUN KİMLİK GELİŞİMİNDEKİ ROLÜ
	THE ROLE OF PARENTING ATTITUDES AND STYLES IN THE CHILD'S IDENTITY DEVELOPMENT
	el-Kâfi’deki Hadislerin Metin Açısından Tenkîdi
	Textual Criticism Of The Hadiths İn el-Kâfi
	Amerika’da “Müslüman Amerikalı” Olmak: The Great MuslIm AmerIcan Road TrIp” Belgeseli Örnekliğinde
	THE GREAT MUSLIM AMERICAN ROAD TRIP DOCUMENTARY: A STUDY OF THE EXPERIENCE OF BEING “A MUSLIM AMERICAN” IN AMERICA
	Amerikan İslamı’nın Kurumsallaşmasındaki Öncü İsimlerden Cemal el-Berzenci
	One of the leadIng fIgures In the InstItutIonalIzatIon of AmerIcan Islam, Jamal al-Barzinji
	İbn Rüşd’e Göre Erdemin Kazanılmasında Devletin Rolü
	The Role of the State In the AttaInment of VIrtue AccordIng to Ibn Rushd
	İnsan Geliştirme Teknolojileri, İnsan Doğası ve Etik Sorunlar
	Human Enhancement TechnologIes, Human Nature and EthIcal Issues
	İSLÂM HUKUKUNDA ZARURETİN MİKTARI
	THE QUANTITY OF NECESSITY IN ISLAMIC LAW
	ER-RASS‘AYNÎ’NİN RUMÛZU’L-KUNÛZ FÎ TEFSÎRİL-KİTÂBİL-‘AZÎZ ESERİNDE İSRÂİLİYÂT
	THE ISRA'İLİYYAT IN THE WORK OF AL-RASS‘AYNİ, RUMÛZU'L-KUNÛZ FÎ  TEFSÎRİL-KİTÂBİL-‘AZÎZ
	Sahâbede Küllî Kaidelerin Hukuk Kaynağı Olarak Yeri ve Önemi
	The Place and Importance of the UnIversal Rules as a Source of Law among the Sahabah
	ERKEN DÖNEM İBÂZÎ POLİTİK TEOLOJİ: ABDULLAH B. İBÂZ’IN ABDULMELİK B. MERVÂN'A YAZDIĞI MEKTUP
	EARLY IBĀDĪ POLITICAL THEOLOGY: A LETTER WRITTEN BY ABDULLAH B. İBĀD TO ABD AL-MALIK B. MARWĀN
	SEMAVÎ DİNLERDE KUTSAL DAĞ ANLAYIŞI VE KAFDAĞI
	HOLY IN THE HOLY RELIGIONS MOUNTAIN UNDERSTANDING AND MOUNTAIN OF KAF
	Mev'iza Literatürü Bağlamında Halife Yusuf Topçu Ve Tuhfetü’z-Zâkirîn Adlı Eseri
	CalIph Yusuf Topçu and HIs Work Named Tuhfat al-Zâkirîn In the Context of Sermon LIterature
	Fedâilü’l-Kur’an Rivayetlerinin Yorumlanması -Tefsir ve Hadis Şerhleri Bağlamında-
	InterpretatIon of Fadâil al-Qur'an NarratIons -In the Context of Tafsir and Hadith CommentarIes-
	MÜELLİFİ BİLİNMEYEN MANZUM BİR FALNAME
	A VERSE FALNAME WITH AN UNKNOWN AUTHOR
	Fażlü’l-iʿtizâl’de Kādî Abdülcebbâr’ın İʿtikâdî Bazı Meselelere Dair Hadis Kullanımı
	Use of HadIths on Some Iʿtiqādī Issues by Qādī Abd al-Jabbār In Fażlü’l-iʿtizāl
	BİR CERH SEBEBİ OLARAK SAHAFÎLİK VE SAHAFÎ OLMAKLA İTHAM EDİLEN RAVİLER
	SAHAFISM AS A CAUSE OF IMPUGNMENT AND THE NARRATORS ACCUSED OF BEING SAHAFIS
	Sebilürreşad Dergisi’nde Tek Parti Telakkisi Üzerine Bir İnceleme
	A Study on the One-Party Concept in Sebilürreşad Magazine
	SPİNOZA’NIN MUCİZE ELEŞTİRİSİ
	SPINOZA'S CRITICISM OF MIRACLE
	Şark Medreselerinde Dilbilim-Tecvîd Paradoksu
	LInguIstIcs-TajwId Paradox In the east Madrasahs
	Yeni Anayasa Tartışmaları Işığında Türkiye’de Vatandaşlığın Hukuki ve Siyasi Çerçevesi
	Legal and PolItIcal Framework of CItIzenshIp In Turkey In LIght of New ConstItutIon Debates
	LI SER BÊHÊZÎYA ZANYARÎYÊN XEBATÊN KURDÎ
	ON THE WEAKNESS OF KNOWLEDGE IN KURDISH STUDIES
	KITABÊ GREVÎ DE KAREKTERAN RÊ NAMEDAYÎŞ Û ANALÎZÊ CI
	NAMING THE CHARACTERS IN THE BOOK CALLED GREV (STRIKE) AND ITS ANALYSIS
	XWENDINEKE NASNAMEYÎ LI SER DESTANA KELA DIMDIM
	AN IDENTITY READING ON KELA DIMDIM EPIC
	Vatiş, Şiware û Tarîx
	Narrative, Lament and History
	PESINDAYÎNA HZ. PÊXEMBER DI DÎWANA MELA NÛRULLAHÊ GODIŞKÎ DA
	PRAISE OF HZ. THE PROPHET PROVIDED IN THE COURT OF MELA NURULLAH GODISHKI
	LI Tirkîyeyê Rola Çalakîyên HînkIrIna Kurdî lI ser ParastIn û Berbelavbûna Kurdî
	The Role of KurdIsh TeachIng ActIvItIes In the PreservatIon and DIssemInatIon of the KurdIsh Language In Turkey
	Îbrahîm Ehmed: Jîyanek di navbera Sîyaset û Edebîyatê da
	IbrahIm Ahmed: A LIfe Between PolItIcs and LIterature
	18. Yüzyılın Sosyal Hareketliliğinde Göç ve İskan: Erzurum Ahkâm Defterleri Örneğinde
	MIgratIon and Settlement In the SocIal MobIlIty of the 18th Century: In the Example of Erzurum Ahkam Records
	ÇAĞDAŞ MÜZECİLİK AMAÇ, MİSYON VE İŞLEV
	MODERN MUSEOLOGY PURPOSE, MISSION AND FUNCTION
	Helenistik Çağ ve Dinlere Etkileri
	Hellenistic Age and Its Effect to Religions
	İNGİLİZCE DERSİNDE ÇOKLU ZEKA KURAMININ ÖĞRENCİ MOTİVASYON VE BAŞARISINA ETKİSİ
	THE EFFECT OF MULTIPLE INTELLIGENCES THEORY ON STUDENT MOTIVATION AND ACHIEVEMENT IN ENGLISH COURSE
	NIETZSCHE ve EĞİTİM
	NIETZSCHE and EDUCATION
	POPÜLER İSLAMİ DERGİLERDE ANNELİK SÖYLEMİ: ŞEBNEM DERGİSİ ÖRNEĞİ
	THE MOTHERHOOD DISCOURSE IN POPULAR ISLAMIC MAGAZINES: THE EXAMPLE OF ŞEBNEM MAGAZINE
	SURİYELİ SIĞINMACILARIN COVİD-19 SALGINI İLE BAŞ ETME DENEYİMLERİ: MARDİN ÖRNEĞİ
	THE SYRIAN REFUGEES' EXPERIENCES OF COPING WITH THE COVID-19 PANDEMIC: MARDIN CASE
	İTİKATLA İLGİLİ MÜTEŞABİH AYETLERİ TE’VİL ÇERÇEVESİ BAĞLAMINDA AL-İ İMRAN 3/7 AYETİNİN YORUMLANMASI (KELAM İLMİNDE BİR USÛL ÖNERİSİ)
	INTERPRETATION OF AL-I IMRAN VERSE 3/7 IN THE CONTEXT OF THE FRAMEWORK OF TE'VIL OF MUTASABIH VERSES RELATED TO FAITHA (SUGGESTION OF PROCEDURE IN THE SCIENCE OF KALAM)
	SAİD B. AHMED B. SAİD EL-KİNDÎ EL-NEZVÎ VE ET-TEFSÎRU’L-MUYESSER Lİ’L-KUR’ANİ’L-KERİM ADLI ESERİ
	SAİD B. AHMED B. SAİD AL-KİNDĪ AL-NAZWĪ AND HİS WORK TİTLED AL-TAFSĪRU AL-MUYESSER Lİ AL-QUR'ANİ AL-QARİM
	Sosyo-Politik ve Kültürel Hayatın Dönüşümünde Dinin Rolü: Aktif Devrim- Pasif Devrim Dikotomisi Bağlamında Gramscici Bir Analiz Denemesi
	The Role of RelIgIon In the TransformatIon of SocIo-PolItIcal and Cultural LIfe: A GramscIan AnalysIs Essay In the Context of ActIve RevolutIon-PassIve RevolutIon DIchotomy
	SÜRGÜNDE BİR ÖLÜM İÇİN İADE-İ İTİBAR: BUHÂRÎ’NİN ŞÖHRETİNE DAİR ALTERNATİF BİR DEĞERLENDİRME
	RESTORATION OF HONOUR FOR A DEATH IN EXILE: AN ALTERNATIVE ASSESSMENT OF AL-BUKHĀRĪ'S REPUTATION
	KUR’AN-I KERÎM’DE İRADE KAVRAMI VE KELAMCI MÜFESSİRLERİN BU KAVRAMA YÜKLEDİĞİ ANLAM
	THE CONCEPT OF WILL IN THE QUR’AN AND THE MEANING ATTACHED TO THIS CONCEPT BY THEOLOGIST COMMENTATORS
	Risk ve Yemek: Risk Toplumu Bağlamında Yemeğin Dönüşümü
	RIsk and Food: The TransformatIon of Food In the Context of RIsk SocIety
	TERK EDİLMİŞ BİR SÜRYANİ KÖYÜ: DEREİÇİ (KILLIT)
	AN ABANDONED SYRIAN VILLAGE: DEREİÇİ (KILLIT)


