


 
 
 

 
HADİS VE YORUM 

 
Editör: Fuat İSTEMİ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



 
 

 2 

Bu kitabın yayın hakkı Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları’na 
aittir. Yayınevi ve yayıncısının izni olmaksızın çoğaltılamaz, kopyala-

namaz ya da yayınlanamaz. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

HADİS VE YORUM 
Editör: Fuat İSTEMİ 
ISBN: 978-605-67961-3-5 

Yazarlar: 
Prof. Dr. H. Musa BAĞCI 
Prof. Dr. Mehmet BİLEN 
Prof. Dr. Ahmet KELEŞ 
Doç. Dr. Bayram KANARYA 
Doç. Dr. Fuat İSTEMİ 

© Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 
E-Yayın/Mayıs 2021, Diyarbakır 
Tüm Hakkı Saklıdır  

Kapak: Zülküf Altındağ 
Sayfa Düzeni: Şarkiyat 

Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 
Sertifika No: 35891 
Mimar Sinan Cad. Aslan Apt. A Blok, Kat: 1, No: 2, 
Yenişehir/DİYARBAKIR 
https://www.sarkiyat.org/ 
sarkiyatvakfi@gmail.com 



3  

 
İÇİNDEKİLER 

 
 
 
 
 
 
Önsöz .......................................................................................................... 4 

Ulaşılmaz Örnek Peygamber Tasavvurunun Tarihsel Teşekkülü .... 7 

Hz. Peygamber’in Örnekliğinin Günümüzdeki Önemi 
(Teşebbüh/Taklit İle İktidâ/Teessî/İttiba Kavramları Bağlamında) 45 

Hadislerin Sıhhatinin Tespitinde Yorumun Etkisi ............................ 70 

Kuran Meali-Hadis İlişkisinin Önemi Mü’min: 40/60 ve Furkan: 
25/77 Ayetleri Örneği ............................................................................. 89 

Kur’an ve Hadislerde “Dil” Olgusuna Genel Bir Bakış .................. 111 

Hadislerin Bağlamının Tespitinde İhtisar ve Takti’ Uygulamasının 
Neden Olduğu Sorunlar ...................................................................... 140 

Rivayetlere Kaynaklık Eden Olayların Meydana Geldiği Zaman ve 
Mekânın Muhaddisler Açısından Önemi ......................................... 155 

Sahîh-i Buhârî’de Tekrar Meselesi ..................................................... 175 

İmam Şâfiî’nin Fıkıh Usulünde Sünnet Vahiy İlişkisi .......................... 193 

“Kırk Hadîs/ Erbaûn” Edebiyatının Rivayetlerdeki Dayanakları ve 
İbn Asâkir’in "El-Erbaûne’l Büldâniyye" İsimli Eseri ..................... 219 



 
 

 4 

 
ÖNSÖZ 

 
 
 
 
 

Hadis ve sünnete dair yapılan çalışmalar, geçmişten günümüze kadar 
canlılığını koruyarak süregelmiştir. Bu çalışmalar arasında hadis ve sün-
netin anlaşılması, yorumlanması gibi konuların yanı sıra bir ilim dalı 
olarak “Hadis ilmi”nin tarihi ve usulüne dair de sayılamayacak kadar 
eserler telif edilmiştir. Yapılan bu çalışmalarla genel olarak toplumda 
sahih bir hadis ve sünnet bilinci oluşturmak, bunları yanlış ve hatalı 
olanlardan ayırt etmek hedeflenmektedir. Bu çalışmaların yanı sıra Hz. 
Peygamber (sav) ve onun sünnetinin doğru bir şekilde anlaşılmasına 
dair de pek çok çalışma yapılmıştır. Bu çalışmalarda temel amaç, sahih 
bir Peygamber tasavvurunu inşa etmek neticede Hz. Peygamber’in yan-
lış veya eksik bir şekilde tanıtılmasının önüne geçmeye çalışmaktır.  

Kitabımızda yukarıda bahsetmiş olduğumuz konulara dair hadis ve 
sünnet alanında akademik anlamda mütehassıs ve bu alanda ciddi gay-
ret sarfetmiş olan bazı hocalarımızın makalelerini bir araya getirip oku-
yucuların istifadesine sunduk. Bu kitap, daha önce bir sempozyumda 
bildiri metni veya hakemli dergilerde makale olarak yayınlanmış bilim-
sel çalışmaların bir araya getirilmesiyle elde edilmiştir. Kitapta yer alan 
bu çalışmaların yayınlandıkları akademik nitelikteki dergilere, ilgili ma-
kalenin hemen başında işaret edilmiştir. Birbirinden farklı konularda 
yayınlanmış makalelerin bu kitapta toplanmasının nedeni, hadis ve sün-
net alanının farklı konularına dair yapılan çalışmaların bir arada sunula-
rak okuyucunun pek çok konuya ulaşmasına fırsat vermektir. Bu vesi-
leyle okuyucu hadis ve sünnete dair çok farklı konuları bu kitapta bir 
arada bulabilecektir. Kitapta her bir hocadan ikişer adet olmak üzere 
toplamda on makale yer almaktadır. 

Makalelerin ilkinde geçmişten günümüze kadar rivayetlerle oluşturu-
lan Peygamber tasavvuru ve bu tasavvurun Kur’an ve Sünnet’e uygun-
luğu irdelenmekte, sahih bir Peygamber tasavvurunun nasıl olması ge-
rektiği ele alınmaktadır. Bu makalenin yanı sıra yine Hz. Peygamber’in 



 
 

 5 

“üsve-i hasene” yönünü ele alan bir başka makale daha kitabımızda yer 
almaktadır. Bu makalede ise Hz. Peygamber’in örnekliğinin günümüz-
deki önemi ve Müslümanların Hz. Peygamber’i nasıl örnek almaları 
gerektiği konusu işlenmektedir. Burada Hz. Peygamber’i bilinçli bir şe-
kilde takip etme ile onu şeklen taklit etmenin farkına değinilmektedir. 

Kitapta yer alan diğer makalelerde ağırlıklı olarak hadis usulü, hadis 
tarihi ve hadislerin yorumlanması ve anlaşılmasına dair konular ele 
alınmaktadır. Rivayetlerin sıhhatlerinin tespit edilmesi ve doğru bir şe-
kilde anlaşılmasında yorumun önemi ve rivayetlerdeki ravi tasarrufları-
nın ne gibi problemlere neden olduğuna dair üç makale kitabımızda yer 
almaktadır. Bu makalelerde örnekler üzerinden ravilerin yapmış olduğu 
tasarrufların rivayetlerin anlaşılmasında ne gibi problemlere neden ol-
duğu irdelenmekte ve bu problemlerin çözümü için birtakım öneriler 
sunulmaktadır. 

Hadis ve Kur’an’ın birlikte bir araştırmaya konu olduğu iki makale 
de kitabımızda yer almaktadır. Makalelerin birinde “Dil” olgusu ele 
alınmakta, Kur’an-ı Kerim’de ve hadislerde “Dil” konusunun nasıl iş-
lendiği, diller arasında üstünlük olup olmadığı ve dilin kökenine dair 
gerek ayet ve hadisler gerekse de birtakım tartışmalar incelenmektedir. 
Dillerin Allah’ın ayetleri olduğu ve aralarında hiçbir üstünlük ve fazilet 
bulunmadığı ifade edilmektedir. Bazı dillerin diğerlerinden üstün oldu-
ğuna dair aktarılan rivayetlerin de sahih olmadığı delilleriyle ortaya 
konmaktadır. Kur’an ile ilgili olan diğer makalede ise Kur’an-ı Kerim’in 
Türkçe’ye tercüme edilmesinde hadislerden istifade etmenin önemine 
değinilmektedir. Makalede hadis kaynaklarımızı dikkate almadan yapı-
lan meallerin, Kur’an’ın anlamını ve mesajını iletmedeki yetersizlikleri 
ve maruz kaldıkları sorunlar ele alınmakta, konu iki ayet üzerinden ör-
neklendirlmektedir. 

İslam düşüncesinin şekillenmesinde ve verdikleri eserler ile hadis 
alanına çok ciddi katkılar sağlayan İmam Buhârî ve İmam Şafiî ile ilgili 
iki çalışma da kitabımızda yer almaktadır. Makalelerin birinde 
Buhârî’nin el-Câmiu’s-Sahîh adlı eserinde yer alan tekrarlar ve bu tekrar-
ların sebepleri ele alınmakta, konu çok sayıda örnek verilerek delillendi-
rilmektedir. Diğer makalede Şafiî’nin fıkıh anlayışında sünnetin konumu 
ve Şafiî’nin sünnet-vahiy ilişkisi hakkındaki görüşleri ele alınmaktadır. 
Son olarak bir maklemizde hadis tarihi bağlamında “Kırk Ha-
dis/Erbâûn” olarak isimlendirilen eserlerin yazılmasına vesile olan ha-



 
 

 6 

disler irdelenmekte ve bu alana dair yapılan çalışmaların yöntemleri bir 
eser üzerinden örneklendirilmektedir. 

Kitapta bir araya getirmiş olduğumuz makalelerin büyük bir kısmın-
da hadis ve hadisler üzerinden yapılan yorumların hâkim olduğu gö-
rülmektedir. Biz de bundan dolayı “Hadis ve Yorum” isminin uygun 
olduğunu düşünerek kitabımıza bu ismi verdik. Daha önce yayınlanmış 
makalelerin bir araya getirilmesi ile elde edilen bu kitapta makaleler 
asıllarına dokunulmadan, yayınlandıkları halleriyle bırakılmıştır. Sadece 
makalelerde şekilsel birliği sağlamak amacıyla dipnot ve kaynakçalarda 
ortak bir yazım takip edilmiştir. Son olarak makaleleri ile kitaba katkı 
sunan Prof. Dr. H. Musa Bağcı, Prof. Dr. Mehmet Bilen, Prof. Dr. Ahmet 
Keleş ve Doç. Dr. Bayram Kanarya’ya teşekkür eder, bu çalışmanın hadis 
ilmine ilgi duyan okuyucularımıza fayda sağlamasını dileriz. 

 
Fuat İSTEMİ 

Editör 



 
 

 7 
Prof. Dr. H. Musa BAĞCI 



 
 

 8 

 
 

GİRİŞ 
 
 
 
 
 
 

Hz. Peygamber’in beşerî konumuyla ilgili tarihî süreç içerisinde ciddî 
tartışmalar yapılmıştır. Onun beşerî ve nebevî konumlarının sınırlarının 
nasıl çizileceği hususu büyük bir problem olmuş ve bu konu tartışmala-
rın odağı haline gelmiştir. Bazıları onun beşerî yönüne ağırlık vererek 
görevini sadece vahyin tebliğiyle sınırlandırır ve vahyin dışındaki dav-
ranışlarına beşer olması nedeniyle dînî bir değer atfetmezken, bazıları da 
onun bütün söz, fiil ve davranışlarının vahye dayandığı gerekçesiyle 
bağlayıcı olduğunu ve örnek alınması gerektiğini ileri sürmüşlerdir. 
Sorun, bu sınırın nasıl tespit edileceğidir. Tarihî süreç içerisinde ikinci 
görüş düşünce yapımızda daha etkili olmuş ve bu sebeple Kur’an’ın 
ruhuna uygun, Hz. Peygamber’in gerçek siretine yaraşır beşerî ve nebevî 
yönlerini yerli yerine koyabilen tutarlı bir anlayış etkili hale gelememiş-
tir. Bugün İslam dünyası yanlış peygamber tasavvurunun getirdiği pek 
çok problemle karşı karşıyadır. Bu nedenle, sağlıklı bir peygamber anla-
yışının geliştirilmesi ve yaygın hale getirilmesi şarttır. 

Bilindiği üzere Hz. Peygamber, Allah’ın insanlar arasından seçtiği el-
çisidir. Dini, yeryüzünde insanlığa tebliğ eden ve öğreten bir şahsiyettir. 
Hayatta iken onun değeri ve konumu Müslümanlar arasında Allah’ın 
mesajını iletmesi ve açıklaması nedeniyle önemliydi ve Hz. Peygamber 
onlar üzerinde güçlü bir otoriteye sahipti. Onun örnek davranışları sa-
habe için bir değer ifade ediyordu. Sahabenin onun kişiliğine ve yürüt-
tüğü görevine büyük saygısı vardı. O vefat ettikten sonra da onun söz, 
fiil ve takrirlerinden oluşan sünneti ciddi anlamda takip edildi ve Müs-
lümanlar arasında otorite olarak kabul edildi. Ancak H. I. asrın sonun-
dan itibaren özellikle II. asırda Ehl-i Hadis ile Ehl-i Re’y arasında ve Ehl-
i Hadis ile Ehl-i Kelam (mu’tezile) arasında onun sünnetinin nasıl takip 



 
 

 9 

edileceğine dair metodik farklılıklar ortaya çıktı ve bundan mütevellit 
tartışmalar meydana geldi.  

Ehl-i Hadis, Hz. Peygamber’den gelen bütün hadislerin sünneti oluş-
turduğunu ve bunlara herkesin uyması gerektiğini savunuyordu. Onlara 
göre sünnet ve nebevî hadis birbirinin muradifi idi. Bunların göz ardı 
edilmesi, Hz. Peygamber’in otoritesini tartışılır hale getirecekti. Buna 
karşılık Ehl-i Re’y’in Ehl-i Hadis’ten en önemli farkı hadisleri kabulde 
daha ihtiyatlı davranması, hakkında nas bulunmayan konuda re’ye baş-
vurarak meselenin çözümüne yönelmesidir.1 Onlar nebevî sünneti kabul 
etmekte ve kullanmakta idiler. Kendi görüşlerine muarız bir hadisle 
karşılaştıklarında kendi hukukî akıl yürütme metotlarından elde ettikleri 
sonuçları tercih etmekteydiler.2 Ehl-i Kelam’ın (Mu’tezile)–içlerinde bir 
grubun haber-i âhadı reddetmesi dışında- genelde hadis ve sünnet ko-
nusundaki fikir ve düşünceleri, ilk hukuk mekteplerinin düşünceleriyle 
paralellik arz etmekle beraber onlar fakihlere nazaran, aklı biraz daha ön 
plana çıkarmışlardır.3 

Şimdi Ehl-i Hadis ve büyük oranda onun etkisinde kalan bazı Sünnî 
ekollerin Peygamber tasavvurunun tarihî süreçte nasıl şekillendiği ve bu 
anlayışların ne derece sağlıklı bir yapı arz ettiği ortaya konulmaya çalışı-
lacaktır. Burada söz konusu tasavvurlar, ayrıntılara girmeksizin genel 
hatlarıyla ele alınıp tasvir edilecektir. Öncelikle ilk dönem bazı fırkaların 
Peygamber tasavvurunu görmeye çalışalım.  

1. İlk Dönemde (H.II. Asır) Bazı Fırkaların Hz. Peygamber’i Sıradan 
Beşer Statüsüne Sokma Olgusu 

Hz. Peygamber’i Allah’ın sıradan bir beşer konumuna sokma süreci-
nin tarihi kökenlerini ilk devirlerde görmek mümkündür. Daha H. II. 
asırdan itibaren bazı grupların Hz. Peygamber’i vahiy alması dışındaki 
söz, fiil ve davranışlarının değeri konusundaki tartışmaları dikkat çeki-
cidir. Fakat o dönemde böyle bir bakış açısının yaygın/popüler olduğu-
nu söylemek mümkün görünmemektedir. Zira, son derece marjinal olan 
bu görüşler etkili olamamış, bir uç görüş olarak tarihteki yerini almıştır. 
Bu dönemde hadisin değeriyle ilgili yapılan tartışmalar konusunda eli-

 
1 M. Esad Kılıçer, “Ehl-i Re’y”, İstanbul: DİA, 1994, 10/522. 
2 Daniel Brown, İslam Düşüncesinde Sünneti Yeniden Düşünmek, Ankara: 2002, 26. 
3 Mehmet Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, 

Ankara: TDV. Yayınları, 1997, 57 (Muhammed Mursafa Sad, Muşkilu’l-hadîs, fî dav’i 
usûli’t-tahdîs rivayeten ve dirayeten, 2/ 427’den naklen). 



 
 

 10 

mizde tarihi döküman olarak İmam Şafii (204/819)’nin el-Umm adlı ese-
rinin “Cimau’l-İlim” bölümü ve bazı rivayetler bulunmaktadır. İmam 
Şafiî, mezkur eserde bazı gruplarla yaptığı tartışmaları anlatırken “Ha-
berleri külliyen reddeden taifenin görüşleri babı” adı altında iki gruptan söz 
etmektedir. O, Hz. Peygamber’den gelen haberi kabul etmenin farz ve 
vacip olduğu, bu farziyetin hem kendisinden öncekiler hem de sonraki-
ler için ihtilaf konusu olmadığını ifade etmekte ve bir fırka dışında bu 
görüşlere muhalif olan kimsenin bulunmadığını zikretmektedir.4 Ona 
göre bu fırka, hadis ravilerinin hata ve unutkanlıktan salim olmadıkları 
gerekçesiyle Kur’an ahkamıyla bu tür özelliklerle mâlûl olan hadislerin 
tefrik edilmesi, böyle kimselerin rivayet ettikleri hadislerin Allah’ın kita-
bı yerine konmaması ve onlarla helal ve harama hükmedilmemesi gerek-
tiğini savunmaktadırlar. eş-Şafiî hadisleri külliyen reddeden fırkanın 
görüşlerini ‘ashabının mezhebine mensup ilim ehli bana şöyle dedi’ di-
yerek şu şekilde özetlemektedir:  

Allah Kur’an hakkında “her şeyi beyan edicidir” buyurmaktadır. Al-
lah’ın farz kıldığı bir şey hakkında senin ve bir başkasının bir defa bu 
farz âmmdır, bir defa bu hâstır, bir defasında ondaki emir farzdır, bir 
başka defasında ondaki emir delalettir demesi nasıl caiz olur? Şimdi 
önünde bir, iki yahut üç hadis var; bir adamdan rivayet ediyorsun, o da 
bir başkasından, o da bir başkasından, böylece isnadı Hz. Peygamber’e 
kadar ulaşıyor. Bununla beraber sen ve senin mezhebinde olanlar, karşı-
laştığınız, hatta sıdk ve hafıza yönünden öne çıkardığınız kimselerden 
hiçbirini galattan, unutkanlıktan ve hatadan tebriye etmiyorsunuz ve 
hatta görüyorum ki, birçok kimseler hakkında, “falan şu hadiste, falan 
da bu hadiste hata etti” diyorsunuz. Yine görüyorum ki, birisi, kendisiy-
le helal ve haram kıldığınız ilm-i hassa’dan (haber-i vahid) bir hadis 
hakkında “Hz. Peygamber bunu söylemedi”; yahut siz, onu size rivayet 
edene ‘hataya düştünüz’; veyahut siz, onu size rivayet edene ‘yalan söy-
lediniz’ dese, onu tövbeye davet etmiyorsunuz. Ona “bu söylediğin ne 
kadar kötü bir söz” demekten öte bir şey söylemiyorsunuz. Şimdi soru-
yorum: Kur’an ahkamıyla, vasıflarını belirlediğiniz bu kimselerin haberi 
arasında bir ayırım yapmamak caiz midir? Siz böyle kimselerin haberle-
rini Allah’ın kitabı yerine koyuyorsunuz. Onunla emrediyor, onunla 
nehyediyorsunuz.5  

eş-Şafiî ile hadislerin değerini tartışan bu şahıs ve onun temsil ettiği 
 

4 Muhammed b. İdris eş-Şafiî, el-Umm, Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1993, 7/460. 
5 Şafiî, el-Umm, 7/460. 



 
 

 11 

fırka, ravileri yalan, nisyan ve hata ile mâlûl olması gerekçesiyle bu tür-
den kişilerin haberlerini kabul etmemekte ve Kur’an ayetleriyle söz ko-
nusu kimselerin haberleri arasında ayırım yapılması gerektiğini ifade 
etmektedir. Bu tür haberlerle Kur’an ayetlerinin âmm ve hâs şeklinde 
tahsis ve umumileştirmenin caiz olmadığını da eklemektedir.  

eş-Şafiî “Haberleri külliyen reddeden taifenin görüşleri babı” içeri-
sinde hadisler konusunda görüş beyan eden diğer bir fırkanın fikirlerini 
serdetmektedir. Ona göre bu fırka, hakkında Kur’anî bir temeli bulunan 
hadisleri kabul edip bunun dışındaki hadislerin kabul edilmemesi gerek-
tiğini ileri sürmektedir. Yani onlar Kur’anî bir temeli olup Allah’ın kita-
bını beyan eden haberleri kabul etmektedirler.6 eş-Şafiî hadisleri külliyen 
reddeden fırkaların kimler oldukları konusunda hiçbir tasrih yapmamış 
olup bunların kimlikleri konusunda tarihî süreç içerisinde pek çok spe-
külasyonlar yapılmıştır. Bu tartışmalara araştırmasında yer veren Han-
su, bazı araştırmacıların, hadisleri reddeden bu kişinin Mu’tezile’den 
olduğunu, dolayısıyla bu mezhep mensuplarının hadisleri külliyen ka-
bul etmediğini ileri sürdüklerini, fakat bu görüşün gerçekleri yansıtma-
dığını ifade etmekte ve Mu’tezile’nin külliyen hadisleri reddetme gibi bir 
tavırlarının olmadığı kanaatini ortaya koymaktadır. Söz konusu bu araş-
tırmasında Hansu, hadisleri toptan reddeden fırkaların bazı Haricî fırka-
ları olma ihtimalini şu şekilde müdellel hale getirmektedir:  

Kanaatimize göre, haberlerin tamamını reddedenler, bazı Hâricî 
gruplarıdır. Zira eş-Şâfiî’nin sözünü ettiği grubun görüşlerinin, el-
Belhî’nin el-Makâlât’ında zikredilen bazı Hâricî gruplarının, hadis ve 
sünnetle ilgili şu fikirlerine benzer olduğunu görüyoruz: 

“Dırâr b. Amr (200/915)’ın anlattığına göre Ezârika7 ve Beziğiyye8 fır-
kaları dînî bilginin sadece Kur’an’dan alınabileceğini iddia etmiştir. On-
lar icma ve haberlerin tamamını inkâr ettiler.”9 “Hâricîler, Rasûlullah’tan 
bize hükümleri nakleden seleften teberri ederler... sadece kendi selefleri-
nin nakil ve hükümlerini kabul ederler, onların dışındakilerini ise tekfir 
ederler... bazıları naklin tamamını reddedip Kur’an dışında bir bilgi 
kaynağı kabul etmeyiz derler… bunlar rivayetleri kabul etmezler, onları 

 
6 Şafiî, el-Umm, 7/463. 
7 Ezârika: Hâricîlerin sayı: ve kuvvet bakımından en güçlü fırkası. Bkz: Abdulkâhir el-

Bağdâdî, el- Fark beyne’l-Fırak, Beyrut: Daru’l-Ma’rife, 1994, 56. 
8 Beziğiyye: savunduğu görüşlerle İslam dairesinin dışına çıkmış kabul edilen Hatta-

biyye fırkasının bir koludur. Bağdâdî, el-Fark, 189. 
9 Belhî, el-Makâlât, vr. 119a. 



 
 

 12 

araştırıp öğrenmek istemezler.”10 “Haricîlerin çoğu kıyas ve ictihadı ka-
bul etmezler, sadece Kur’an’ın zahiri ile Hz. Peygamber’in Kur’an’ın 
icmali konularında yaptığı ve ümmet tarafından icma edilmiş açıklama-
larıyla amel ederler. en-Necedât11 ise ictihad yapmayı kabul eder ve onu 
mubah sayar.”12 “...Hâricîler ictihad ehli olmadıkları gibi onun asılların-
dan bir asıl ve kaidelerinden bir kaide olan Rasûlullah’tan nakledilen 
haber ve sünnetleri kabul etmeyerek icmaya muhalefet ederler.”13 

Öte yandan bunların, eş-Şâfiî’ye “sen bir Arapsın...” diye söze başla-
maları,14 Hâricîlerin en büyük fırkası olan Ezârika’nın Kur’an’da geçme-
diği için recmi kabul etmemesi,15 Şâfiînin sözünü ettiği, haberlerin ta-
mamını reddedenlerin bazı Hâricîler olduğunu gösteren önemli işaret-
lerdir. er-Râzî’nin, onların hadis kabul etmeme gerekçelerine yer verdiği 
el-Mahsûl adlı eserinde bakıldığında, Hâricîlerin hadislerin tamamını 
reddettikleri gibi, sahabenin çoğunu da fasıklıkla itham ettikleri görülür. 
er-Râzî’nin aktardığına göre Hâricîler hadisi kabul etmemek için özetle 
şu gerekçeleri ileri sürmüşlerdir: Hz. Peygamber bir gün kendi hadisle-
rini yazan bir gruba rastlayınca onları Kur’an dışında bir şeyle uğraş-
mamaları konusunda uyarmıştır. Bu nedenle sünnetle tespit edilmiş olan 
recm, mest üzerine mesh, hala veya teyzenin aynı nikah altında birleşti-
rilmesi, imametin Kureyş’e tahsisi, süt kardeşliğinin haramlığı gibi hü-
kümler Kur’an’a aykırı olup reddedilmelidir. Ayrıca hadislerin Hz. Pey-
gamber konuşurken yazılmadığı bir gerçektir. Aradan uzun bir süre 
geçtikten sonra, onun sözlerinin aynen yazılması mümkün değildir. do-
layısıyla hadis diye rivayet edilen sözler Hz. Peygamber’e ait değildir. 
Sahabe, iç karışıklıklar ve savaşlar dolayısıyla günah işlemiş, ayrıca bir-
birlerini fasıklıkla itham etmişlerdir. En ufak bir kusurdan dolayı ravileri 
cerh eden hadisçiler, bu kadar hata etmiş olan sahabeyi, cerh işleminin 
dışında tutmakla çelişkiye düşmüşlerdir. Bu nedenle hadisçilerin sözle-
rine güvenilmez. 16  

Görüldüğü gibi Haricîlerin en azından bazı grupları, sünneti kabul 
etmemektedir. Dolayısıyla eş-Şâfiî’nin sözünü ettiği haberlerin tamamını 

 
10 Belhî, el-Makâlât, vr. 115a. 
11 Necde b. Amir’e tabi olan Haricî fırkası. Bağdâdî, el-Fark, 58. 
12 Belhî, el-Makâlât, vr. 117a. 
13 Belhî, el-Makâlât, vr. 118a. 
14 Haricîlerin koyu Arapçılıkları hakkında bkz. Ebû Zehra, İmam eş-Şâfiî, 103. 
15 Ebû Zehra, İmam eş-Şâfiî, 108. 
16 Râzî, el-Mahsûl, 4/336-350. 



 
 

 13 

reddeden grubun Mu’tezile değil, Haricîler olması daha güçlü bir ihti-
maldir.”17  

eş-Şafiî’nin giriştiği polemiklerden biri de haber-i hassanın (haber-i 
vahid) değeri meselesidir. Yine o, el-Umm adlı eserinin “Cimâu’l-ilim” 
bölümünde “haber-i hassayı reddeden kimselerin görüşleri babı” adı 
altında ahad yolla gelen hadisleri reddeden bir grupla yapmış olduğu 
tartışmayı nakletmektedir. eş-Şafiî onların bu konudaki görüşlerini şöyle 
özetlemektedir:  

Her hakim ve muftî ancak ihâta (kesin bilgi) ile hüküm verebilir. İha-
ta ise zahirde ve batında hak olan ve Allah’tan olduğuna kendisiyle şa-
hitlik edilebilen ilim (bilgi)dir. Bu ilim de kitap, üzerinde icmâ edilmiş 
sünnet ve insanların üzerinde icmâ edip ihtilaf etmedikleri şeydir. Bu 
durumda hüküm hep birdir ve bunu kabul etmemiz gerekir. Örneğin 
öğle namazı dört rekattır. Bu konuda münakaşa yoktur.18  

Bir başka deyişle onlar Müslümanların üzerinde topluca ittifak ettik-
leri, haklarında şüphe ve tereddüt bulunmayan hadisleri kabul etmekte, 
tek kanalla gelen rivayet edilen hadisleri, ravileri adalet ve zabt açısın-
dan mükemmel olsalar bile hata, unutkanlık ve galata düşmekten hali 
olmadıkları gerekçesiyle reddetmektedirler. Yani onlar için âhad haber-
ler mu’teber olmayıp, nesiller boyu Müslümanların ittifakla naklettikleri 
(tevatür derecesindeki) haberler bir değer ifade etmektedir. Peki eş-
Şafiî’nin haber-i hassa’nın değeri ile ilgili tartışmaya giren bu grup kim-
ler olabilir? Hansu’nun yaptığı tespite göre büyük ihtimalle eş-Şâfiî ile 
tartışan kelâmcılar, Mu’tezile’nin içindeki bir gruptur. Nitekim eş-
Şâfiî’nin el-Umm’daki şu ifadesinden de bunların Mu’tezile’den olduğu 
anlaşılmaktadır: “Öğrencisi er-Rabi’,19 eş-Şâfiî’ye, ‘bazı gerekçelerden 
dolayı hadislerin bir kısmını terketmek isteyen kişinin Basralı olduğunu 
söylediniz’ diye sorunca, eş-Şâfiî de ‘evet dediğim gibidir’ diye cevap 
verir.”20 Hadislerin değerini tartışmaya açan bu kişilerin eş-Şafiî’nin 
(204/819) tasrihine bakılırsa Basra şehrine mensup oldukları anlaşılmak-
tadır. Basra kurulduğu günden itibaren hep problemli olmuş, siyasi 
ayaklanmalara merkez teşkil etmiş, kelâmî ekollere odaklık etmiş ve 

 
17 Hüseyin Hansu, Mu’tezile’nin Hadis Anlayışı, (Basılmamış Doktora Tezi), Ankara: 

2002, 306-308.  
18 Şafiî, el-Umm, 7/467.  
19 Rabi’ b. Suleyman b. Abdilcebbâr el-Muradî el-Muezzin (ö. 270/883), eş-Şâfiî’nin 

arkadaşı ve kitaplarının ravisidir. Zehebî, Tezkiretu’l-huffâz, 2/587. 
20 Şâfiî, el-Umm, Bulak-Mısır: Mektebetu’l-Kubrâ, 1325, 7/243.  



 
 

 14 

hepsinden önemlisi rivayetlere septik anlayışla bakan Mu’tezile mezhe-
bine yuvalık etmiş bir merkezdir.21  

Hansu, araştırmasında Mu’tezile’den bir grubun haber-i vahidi kabul 
etmediklerine dair yine Mu’tezilî olan el-Belhî’nin eserinden alıntı yap-
makta ve bu alıntıdaki düşüncelerin eş-Şafiî’nin tartıştığı grubun düşün-
cesiyle örtüştüğünü belirtmektedir. el-Belhî (199/814) şöyle der:  

Mu’tezile’den bir topluluk, hüküm çıkarmada kıyas ve ictihadı red-
dederek sadece Kur’an ve üzerinde icmâ edilmiş sünnetle amel edilmesi 
gerektiğini savundular. Kur’an ve sünnette hükmü bulunmayan her-
hangi bir hâdiseyle karşılaşıldığında, o konuda çekimser davranmak, 
hüküm vermeyi terkedip, aslı üzere bırakmak gerektiğini savunmuşlar-
dır. Bunlar ayrıca haber-i vâhidle hüküm vermeyi ve onunla amel etme-
yi kabul etmedikleri gibi, Hz. Peygamber’den gelen naklî icmâ dışında, 
kıyas ve ictihada dayanan icmâyı da hüccet olarak kabul etmemişlerdir.22  

Görüldüğü gibi, Mu’tezile içerisinde haber-i vâhidle amel etmek için 
değişik şartlar ileri sürülmüş olmakla birlikte, onunla amel etmeyi red-
dedenlerin sadece Mu’tezile’den bu grup olduğu anlaşılmaktadır.23 

eş-Şafiî’nin ortaya koymuş olduğu bu tablo, o dönemde Hz. Peygam-
ber’e isnat edilen rivayetlerin mahiyeti konusunda çok ciddi tartışmala-
rın olduğunu göstermektedir. Onun yapmış olduğu bu polemiklerden 
ve bazı kaynaklardan anlaşıldığına göre güçlü bir ihtimalle Haricîlerin 
bazı kollarının hadisleri tümüyle, Mu’tezile’den bir grubun da haber-i 
vahidi reddettikleri anlaşılmaktadır. Her ne kadar eş-Şafiî bu grupların 
propagandasını yapmamak adına isimlerini zikretmeye değer bulmasa 
da, onlarla çok ciddi tartışmalar yapmış ve bu tartışmaları kitabına alıp 
onlara cevaplar vererek meselenin kendi açısından önemine dikkat çek-
miştir. Burada vurgulanması gereken husus şudur: Tabi ki bu fırkaların 
esas tartışma noktası, Hz. Peygamber’in beşer statüsüne sokulması me-
selesi değildir. Onlar râvilerindeki yalan, hata ve unutma vasıflarından 
hâli olmadıkları gerekçesiyle hadislerin teşriî değerini tartışmaya açmak-
tadırlar. Bizatihi Hz. Peygamber’in otoritesini tartışmaya açmamışlardır. 
Kuvvetli bir ihtimalle onun otoritesine güvenleri tamdır. Ancak onların 
tartışmaya açtıkları şey, raviler kanalıyla gelen hadislerin sıhhati prob-
lemidir. Ravilerin yalan, nisyan ve hatayla ma’lûl olmaları nedeniyle 

 
21 M. Emin Özafşar, “Polemik Türü Rivayetlerin Gerçek Mahiyeti”, İslâmiyat I, 3/1998, 

32. 
22 Hansu, Mu’tezile’nin Hadis Anlayışı, 152 (el-Belhî, el-Makâlât, vr.117b’den naklen).  
23 Hansu, Mu’tezile’nin Hadis Anlayışı, 152. 



 
 

 15 

onlardan gelecek rivayetleri tartışmaya açmak ve onların güvenilirlikleri 
hususunda tereddüt izhar etmektir. Bu bakış açısıyla Haricilerin bir kıs-
mı hadisleri tümüyle reddederken, Mu’tezile’den bir grup da haberi 
âhadı reddetmektedirler.24 Sonuç itibarıyla birinci grup Hz. Peygam-
ber’in sünnet/hadislerini dışlayıp onu sıradan bir insan konumuna so-
karken, diğer grup da haber-i ahad gibi hadislerin büyük yekununu teş-
kil eden hadisleri devre dışı bırakarak Hz. Peygamber’in fonksiyonunu 
işlevsiz hale getirmektedirler. Bir kere daha vurgulamakta yarar vardır 
ki bu fırkaların amaçları, niyetleri muhtemelen Hz. Peygamber’i sıradan 
bir beşer konumuna sokmak değildir. Kaldı ki onların bu niyetlerini 
tespit imkanı da söz konusu değildir. Ama onların savundukları bu dü-
şünceler sonuç itibarıyla onun sıradan beşer statüsüne sokulmasını do-
ğurmaktadır.  

Hz. Peygamber’in sıradan bir beşer kabul edilmesi düşüncesinin izle-
rini, H. III. asır hadis mecmualarında yer alan rivayetlerde de görmek 
mümkündür. Gerek eş-Şafiî öncesi yapılan tartışmaların, gerekse eş-
Şafiî’nin yaşadığı H.II. asırda bahsettiği tartışmaların rivayetlere yansı-
dığı ve bunlara hadis müdafileri olan hadisçiler tarafından H. III. asırda 
oluşturulan hadis mecmualarında yer verildiği görülmektedir. Bu hadis-
lerdeki ana tema güçlü bir otoriteye sahip olan Hz. Peygamber’in dilin-
den hadis inkarcılarına cevap vermektir. “Erîke” hadisi diye meşhur 
olan bu rivayet şöyledir: Hz. Peygamber şöyle buyurmuştur: “Bilin ki 
bana Kur’an ile birlikte onun bir benzeri de verilmiştir. Karnı tok bir 
şekilde koltuğuna kurulmuş olan bazı kimselerin “sadece bu Kur’an’a 
sarılın; Kur’an’ın helal dediğini helal, haram dediğini haram kabul edin” 
diyeceği günler yakındır. Bilin ki Allah Rasulünün haram kıldıkları da 
Allah’ın haram kıldıkları gibidir.”25 Mikdam b. Ma’dikerib’in rivayetin-
de ise hadisin söyleniş nedeni de anlaşılmaktadır: “Sizlerden birinin 
koltuğuna kurulup da benim hadislerimden birini okuduktan sonra: 
Benimle sizin aranızda Allah’ın kitabı esastır. Sadece Kur’an’da helal 
olanları helal, haram olanları haram kabul ederiz” diyeceği günler ya-

 
24 Bu grubun dışındaki Mu’tezilîlerin gerekli şartları taşımaları halinde haber-i vahidi 

kabul ettikleri belirtilmektedir. Bunun için bkz: Hansu, Mu’tezile’nin Hadis Anlayışı, 
306. 

25 Ebu Davud, Sunne 6, Hn: 4604-4605; Tirmizî, 42, İlim 10, Hn: 2663-2664; İbn Mace, 
Mukaddime 2, Hn: 12-13; Ahmed b. Hanbel, el-Musned, 4/131; Hâkim en-Nîsaburî, el-
Mustedrek ale’s-Sahîhayn, Haydarabad: 1334-1342, 1/109;  krş. Muhammed b. İdris eş-
Şafiî, er-Risale, Thk: Ahmed  Muhammed Şakir, Kahire: Daru’t-Turas, 1979, 89. 



 
 

 16 

kındır. Bilin ki Allah Rasulünün haram kıldıkları da Allah’ın haram kıl-
dıkları gibidir.”26 Bir başka rivayette ise Tabiînin büyüklerinden Mutarrif 
b. Abdillah eş-Şıhhîr’e (87/705) birisi: “Bize Kur’an’dan başka bir şeyden 
bahsetme!” deyince o da “Allah biliyor ki biz, Kur’an’ın yerine geçecek 
başka bir şey istemiyoruz. Biz, Kur’an’ı bizden iyi bilenin peşindeyiz”.27 
demiştir. eş-Şıhhîr’e yapılan bu itiraz, o dönemdeki Kur’an’la yetinme 
düşüncesinin ne derece radikal bir söylem haline geldiğini göstermekte-
dir. Sahabî İmran b. Husayn (52/670)), muhtemelen hadisleri bırakıp 
sadece Kur’an’la yetinmek isteyen bir adama “Sen ahmağın birisin. Al-
lah’ın kitabında öğle namazının dört rekat olduğunu ve kıraatın cehrî 
olmadığını bulabiliyor musun? Sonra o, namaz, zekat ve benzerlerini 
saydı ve o şahsa “Allah’ın kitabında bunların tafsilatını bulabiliyor mu-
sun? Allah’ın kitabı bu konularda müphemdir. Sünnet ise bunları açık-
lar” demiştir.28 Bu rivayetlerden o dönemde sadece Kur’an’la yetinme ve 
sünnete önem vermeme eğiliminin izlerini görmek mümkündür. Verdi-
ğimiz bu misaller, her ne kadar münferit bir hareket olarak kabul edilse 
bile Kur’an’la yetinme ve sünneti/hadisleri kabul etmeme eğiliminde 
olan bazı fırka mensubu grubu teşkil eden kişiler olduğu anlaşılmakta-
dır. Söz konusu bu anlayışların hadislere yansıması, olayın ciddiyetini 
göstermesi bakımından önemlidir. Öyle ki rivayetlerdeki bilgilerden 
namazın rekatları, kıraatın cehri olup olmadığı ve zekat vb. konularla 
ilgili nesilden nesile aktarılan ve yaşayan uygulamalarda sünnetin kay-
nak olarak kabul edilmediği anlaşılmaktadır. Sahabî İmran b. Husayn’ın 
tepkisi de Kur’an’la yetinme ve sünneti devre dışı bırakma düşüncesine 
yöneliktir. Rivayetlere yansıyan bu tartışmaların Hz. Peygamber döne-
minde olmadığı açıktır. Dolayısıyla bu tür rivayetlerin, İslam toplumun-
daki itikadî, siyasî, sosyal ve kültürel gelişmeler dikkate alındığında, H I. 
yüzyılın ikinci yarısından sonra Kur’an’a yapılan aşırı vurgular netice-
sinde ortaya çıkmış olması ve bu konudaki tartışmaların h. II. asırda 
daha da yoğunlaşmasıyla yaygınlık kazanmış olması mümkün görün-
mektedir.29 Zira yukarıda zikrettiğimiz bu rivayetler, Kur’an lehine bü-

 
26 Hâkim en-Nîsaburî, el-Mustedrek, 1/109. 
27 İbn Abdilber, Camiu Beyani’l-İlm, Beyrut: Muessetu’l-Kutubi’s-Sekâfe, 1997, 2/429; 

Ebu İshak eş-Şâtıbî, el-Muvafakat fî Usûli’ş-Şeri’a, Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 
4/19. 

28 İbn Abdilber, Camiu Beyani’l-İlm,  2/429; Şâtıbî, el-Muvafakat, 4/19. 
29 Özafşar, “Polemik Türü Rivayetlerin Gerçek Mahiyeti”, 29-32; Bu konuyla ilgili de-

ğerlendirmeler için bkz: M. Hayri Kırbaşoğlu, İslâm Düşüncesinde Sünnet, Ankara: 
Ankara Okulu Yayınları, 2000, 128-131. 



 
 

 17 

tün sünnetin reddini öngörüp 30 Hz. Peygamber’in görevini sadece 
Kur’an nakliyle sınırlı tutmak suretiyle normal sıradan bir beşer konu-
muna sokmaktadır. Gerek eş-Şafiî’nin tartıştığı kişi ve gruplar, gerekse 
rivayetlerde sahabe ve tabiînin bazı kimselerle birebir yapmış oldukları 
tartışmalar, Hz. Peygamber’in görevini sadece vahyi nakletmekle sınırlı 
tutarak onu sıradan bir beşer kılmanın daha İslam’ın ilk dönemlerinde 
(h.II. asır) var olduğunu göstermektedir. Rivayetlerde hadislerin tama-
mıyla reddini öngören bazı kişi ve gruplar -bir kez daha vurgulayalım- 
her ne kadar görünüşte Kur’an’la yetinme ve hadislerin reddine yönelik 
bir eğilim şeklinde gözükse bile bunların sonuç itibarıyla ortaya çıkardı-
ğı tablo, Hz. Peygamber’in sıradan bir beşer haline getirilmesidir. Onun 
görevini sadece vahyi nakletmekle sınırlandırmak ve sünneti/hadisi bı-
rakıp sadece Kur’an’la yetinmek, onu sıradan bir beşer statüsüne sok-
mak demektir. Burada şu hususu da belirtmekte yarar vardır. Burada 
Kur’an’la yetinme ve sünnetin/hadislerin bir kısmını veya tamamını 
reddetme düşüncesinin gerek toplumsal bazda gerekse tarihî süreç içeri-
sinde genelleme yaparak yaygın ve çoğunluğun görüşü imiş gibi bir 
intiba uyandırmak amacı söz konusu değildir. Bunlar zaten son derece 
marjinal kişi ve gruplardır. Sadece II. hicrî asırda gerek münferit gerekse 
grup şeklinde bu türden görüşlere sahip kişilerin var olduğunu göster-
mektir. Ve bir durum tespiti yapmaktır. Yukarıda ortaya koyduğumuz 
veriler kanaatimizce bu hususu desteklemektedir. Bütün bu tartışmalar 
karşısında ekol haline gelmesi H.II. asrın sonuna tekabül eden Ehl-i Ha-
dis ve onun etkisinde gelişen bazı sünnî ekollerin kendilerine has oluş-
turdukları Peygamber tasavvuruna geçebiliriz.  

2. Ehl-i Hadis’in Ulaşılmaz Peygamber Tasavvurunun Teşekkül Sü-
reci 

Yukarıda hadislerin tamamını veya sadece haber-i ahadı reddeden 
bazı fırkalar söz konusu fikirleri ileri sürerken bazı Ehl-i Hadis, boş 
durmamış ve onların söz konusu bu görüşlerine karşı argümanlar geliş-
tirme çabasına girmişlerdir. Konuya girmeden önce Ehl-i Hadis’ten kas-
tımızın ne olduğunu kısaca belirtmek gerekir. Ehl-i Hadis derken, sadece 
hadis ilmi ve rivayetiyle uğraşan Muhaddisleri değil, bununla birlikte 
hukukî ve itikadî tüm meseleleri hadisler üzerine bina etmek isteyen 
kimseleri de kastediyoruz. İlim ve kültür tarihimizde bilgi kaynaklarını 

 
30 Fazlurrahman, Tarih Boyunca İslâmî Metodoloji Sorunu, Ankara: Ankara Okulu Yayın-

ları, 1995, 61-62. 



 
 

 18 

rivayetlere teksif eden, anlama yöntemi olarak da lafızların zahirine sarı-
lan Ehl-i Hadis’in ortaya çıkması H. II. asrın sonlarına tekabul eder.31 
Ehl-i Hadis, yoğun çabalarına rağmen mustakil bir mezhep olarak ken-
disini kabul ettirememiş, ancak bünyesinden üç ayrı mezhep çıkarmıştır. 
Daha doğrusu toplumda gösterdiği faaliyet ile bu dönemde ortaya çıkan 
mezheplere yön vermiştir. Bunlar sırasıyla Şafiî, Hanbelî ve Zahirî mez-
hepleridir.32 Başta da söylediğimiz gibi Ehl-i Hadis’ten addedilen33 İmam 
Şafiî’nin hadisleri tamamen ve kısmen reddedenlerle ciddi tartışmaları 
olmuştur. O, bunların görüşlerini iptal edecek (geçersizleştirecek) karşı 
argümanlar geliştirmiştir. Öncelikle onun yaptığı şey, sünnetle hadisleri 
aynîleştirip hadislerin kaynağının vahiy olduğunu iddia etmesidir. “Al-
lah’ın Rasulü vahiy olmayan hiçbir şey bildirmemiştir. Çünkü vahiy 
hem okunanı (Yani Kur’an) hem de peygamber tarafından konulan sün-
neti içine alır.”34 İmam Şafiî er-Risale adlı eserinde de sünnetle ilgili farklı 
yaklaşımları verirken sünnetin vahiy kaynaklı olduğuna dair görüşü şu 
şekilde belirtmektedir: “Hz. Peygamber’in koyduğu her sünnet onun 
kalbine ilham edilmiştir. Onun sünneti, Allah tarafından kalbine ilham 

 
31 Mehmet Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, 

Ankara: TDV. Yayınları, 1997, 57; Sönmez Kutlu, İslam Düşüncesinde İlk Gelenekçiler, 
Ankara: Kitabiyât Yayınları, 2000, 49-57. 

32 Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, 61; Ehl-i 
Hadis’in görüşleri için bkz: age, 62-65: Şehristanî, mevcut fıkıh mezheplerinin kurucu-
larından sadece Ebu Hanife’yi Ehli Re’yden sayarken, Malik, Şafiî, Ahmed b. Hanbel 
ve Davud ez-Zahirî’yi Ehli Hadis’ten kabul etmiştir. Şehristanî, el-Milel ve’n-Nihal, 
Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1992, 1/217-221; İbn Haldun’a göre de Ehli Re’y’in 
temsilcisi Ebu Hanife iken, Malik, eş-Şafiî ve Zahirî ekol de Ehli Hadis kanadını tem-
sil etmektedir. O bu üç tabakayı mezahibu’l-Cumhur diye isimlendirmiştir. İbn Hal-
dun, Mukadime, Çev: Zakir Kadiri Ugan, İstanbul: MEB Yayınları, 1989, 2/485-486; 
Goldziher’in bu konudaki değerlendirmesi de şöyledir: Sunnî hukuk mezhepleri, ge-
lişme tarihlerinin ilk basamağında münferid meselelerde İslam hukukunun tespitin-
de re’yin nüfuzuna musaade ettikleri ölçüde birbirlerinden ayrıldılar. Re’yin kabu-
lünde iki zıt kutubu temsil edenler Ebu Hanife ile Davud ez-Zahirî’dir. Bunlardan 
Ebu Hanife re’ye çok geniş selahiyet tanırken, Davud ez-Zahirî –hiç olmazsa önceki 
akidesinde- her türlü musaadeyi reddeder. Bu ikisinin arasında re’ye verdikleri öne-
me göre Malik b. Enes, eş-Şafiî ve Ahmed b. Hanbel yer alır. İgnaz Goldziher, Za-
hirîler, Sistem ve Tarihleri, Çev: Cihat Tunç, Ankara: AÜİF Yayınları, 1982, 4; hadis ta-
raftarlarının zihniyet yapısı için bkz: Kutlu, İslam Düşüncesinde İlk Gelenekçiler, 57-64; 
Ehl-i Hadis’in temel görüşleri için bkz: age, 67-72. 

33 Tirmizî gibi Ehl-i Hadis’ten bazıları İmam Şafiî’yi Ehl-i Hadis’ten kabul etmişlerdir. 
Tirmizî, es-Sunen, 2/84, 94, 210, 211, 270; krş: Mehmet Görmez, Sünnet ve Hadisin Anla-
şılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, 61, 63.  

34 Şafiî¸ el-Umm, 7/494. 



 
 

 19 

edilen “hikmet”tir. Yani kalbine ilham edilen şey onun sünnetini teşkil 
etmektedir.” eş-Şafiî bu görüşü teyit sadedinde müteakip satırlarda şunu 
söylemektedir: “Hz. Peygamber’in kalbine Allah’ın ilham ettiği şey, 
onun sünnetini teşkil etmiştir. Allah’ın zikrettiği hikmet de odur. Hz. 
Peygamber’e Kur’an olarak indirilen şey ise, Allah’ın kitabını teşkil 
eder.”35 Ona göre sahih bir hadisin muhalifi olmadığı sürece, hükmü 
kesinlik ifade eder ve bu sebeple deliller sıralamasında Kur’an’dan sonra 
ikinci sırada değil, Kur’an’la birlikte birinci sırada zikredilmelidir.36 Şa-
fiî’nin bu söylemi, teoride genel bir kabul görmüş ve bu anlamda teda-
vülde bulunan rivayetler de bu söylemi teyit mahiyetinde kullanılmıştır. 
Hassan b. Atıyye el-Muhâribî (120/737), Cebrail’in Kur’an’ı Hz. Peygam-
ber’e indirdiği gibi, sünneti de indirdiğini ifade etmektedir.37 Ehl-i Ha-
dis’ten Süleyman b. Tarhan et-Teymî (143/760) de “Hz. Peygamber’in 
hadisleri Allah’ın kelamı gibidir” demektedir.38 Hz. Peygamber’e isnat 
edilen bir rivayette o şöyle buyurmuştur: “Bilin ki bana Kur’an ile birlik-
te onun bir benzeri de verilmiştir.”39 Uygulamada Hz. Peygamber’in bazı 
davranışlarının vahye dayanmadığı ve bağlayıcı olmadığı, beşer olması 
nedeniyle bazı davranışlarında hataya düşmesinin mümkün olduğu 
şeklindeki farklı yaklaşımlar görülse bile -ki buna ileri de temas edile-
cektir- genel sünnî anlayışa, eş-Şafiî’nin anlayışının büyük bir etkisi ol-
duğu inkar edilemez bir gerçektir. Hz. Peygamber’in sünnetini bütünüy-
le ilahî kaynaklı hale getiren bu anlayış, onun beşeriyetini göz ardı et-
mekte ve onu bu özelliklerden soyutlamaktadır. Bu, Onun her söylediği 
söz, iş ve davranışın ilham yoluyla Cenab-ı Hak tarafından kendisine 
bildirildiği anlayışını empoze etmektedir. Dolayısıyla onun bütün tavır 
ve davranışları ilahî kaynaklı hale gelmektedir. Buna göre Hz. Peygam-
ber’in beşeriyeti arka plana itilmiş olmaktadır.  

İlk asırlarda Hz. Peygamber’in söz ve fiillerinin ilâhî menşeli olduğu 
görüşü Ehl-i Hadis tarafından kabul edilince, onlar asırlar geçtikçe yerle-
şen bu anlayışla yetinmemiş, bunun ardından sünnetin Kur’an’ı neshe-

 
35 Şafiî, er-Risale, 103. 
36 Şafiî, er-Risale, 104 
37 Dârimî, Mukaddime 48, (1/145); İbn Abdilber, Câmiu Beyâni’l-İlm, 2/429. 
38 Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, 62 (Ha-

tip el-Bağdâdî, el-Fakih ve’l-Mutefekkih, 1/90’dan naklen). 
39 Ebû Davud, Sunne 6, Hn: 4604-5; Tirmizî, 42 İlim 10, Hn: 2663-2664; İbn Mace, Mu-

kaddime 2, Hn: 12-3; Ahmed b. Hanbel, el-Musned, 4/131; Bu rivayetin tenkidi için 
bkz: Mahmûd Ebû Reyye, Muhammedî Sünnetin Aydınlatılması, Çev: Muharrem Tan. 
İstanbul: Yöneliş Yayınları, 1988, 30-32. 



 
 

 20 

debileceği anlayışını da benimsemişlerdir. Böylece Kur’an gibi ilâhî kay-
naklı olduğu iddia edilen sünnetin Kur’an’dan herhangi bir ayeti neshe-
dip edemeyeceği tartışılmış, Sünnî Ekolllerin çoğunluğu bu anlayışı be-
nimsemiştir. Fakihlerin cumhuruna göre Kur’an ayeti, Kur’an’ın başka 
bir ayeti ile neshedilebileceği gibi, sünnetle de neshedilebilir; ancak bu 
sünnetin mütevatir olması gerekir; çünkü Kur’an, senet bakımından 
kat’îdir ve onu neshedecek olan sünnetin de, aynı şekilde senet yönün-
den kat’î olması icab eder.40 Fakih ve kelamcıların çoğunluğu ihtilaf ol-
maksızın Kur’an‘ın veya mütevatir sünnetin ahad haberle neshedilmesi-
nin aklen caiz olduğunu savunmuşlardır. Bunun vukûuna gelince, 
Cumhur bunun vaki olmadığını ve bu konuda icma’ olduğunu ifade 
etmişlerdir. Bazıları ise bunun Hz. Peygamber zamanında vuku bulduğu 
görüşüne kail olmuşlardır.41 Kur’an’ın ahad haberle neshine karşı çıkan-
lar ise kat’î olan bir nassı zannî olan bir nassın neshedemeyeceği gerek-
çesini ileri sürmüşlerdir.42 H. III. asır alimlerinden olan İbn Kuteybe 
(276/889) âhad-mütevatir ayrımını belirtmeksizin Kur’an’ın sünnetle 
neshedilmesinin caiz olduğunu ifade ederek gerekçesini şöyle açıkla-
maktadır: “Çünkü sünneti kendisine Cebrail, Allah’tan getirmektedir. Bu 
takdirde Kur’an olan (neshedilmiş) Allah kelamı, Kur’an olmayan Allah 
vahyi ile neshedilmiş olur. Bundan dolayıdır ki Rasulullah: “Bana 
Kur’an ve onunla beraber, onun benzeri verildi”43 buyurmuştur. Bunun-
la kendisine Kur’an ve sünnetten de onun misli verildiğini kastetmiş-
tir.”44 İbn Hazm’ın (456/1102) da aynı görüşlere sahip olduğu görülmek-
tedir. Ona göre tevatür yoluyla nakledilmiş sünnetle âhad yolla nakle-
dilmiş sünnet birbirini nesh etmesi açısından aynıdır. Her iki çeşit sün-
net Kur’an ayetlerini neshedebilir. Kur’an ayetleri de onları nesheder. 
Necm süresinin 3. ve 4. ayetlerini delil olarak getiren İbn Hazm, onun 
kelamının Allah katından vahiy olduğunu, vahyin vahyi neshetmesi caiz 
olduğu gibi, sünnetin de vahiy olması nedeniyle Kur’an’ın sünnetle de 
neshedilmesinin caiz olduğunu savunmaktadır.45 Ehl-i Hadis, bilgi kay-
nağı olarak hadislere o kadar değer vermişlerdir ki, ilmi hadisle eşdeğer 

 
40 Şevkânî, İrşâdu’l-Fuhûl ilâ Tahkîki’l-Hak min İlmi’l-Usûl, Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-

İlmiyye, 1994, 285; Amidî, el-İhkam, 3/165. 
41 Şevkânî, İrşâdu’l-Fuhûl, 284. 
42 Şevkânî, İrşâdu’l-Fuhûl, 284. 
43    Darimî, es-Sunen, 1/145. 
44 İbn Kuteybe, Te’vilu Muhtelifi’l-Hadîs, Beyrut: el-Mektebetu’l-İslâmî, 1989, 229. 
45 İbn Hazm, el-İhkam fî Usûli’l-Ahkâm, Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1/518-519. 



 
 

 21 

kabul etmişlerdir. Ahad haberler, bunlara göre ilm-i yakîn ifade eder. Bu 
sebeple âhad haberler itikatta ve muamelâtta hüccet olduğu gibi 46 
Kur’an’ı da neshedebilecek değerdedir. Görüşlerini naklettiğimiz İbn 
Hazm ve İbn Kuteybe ile burada ismini sayamayacağımız birçok alimin47 
sünnetin Kur’an’ı neshi konusundaki en büyük delili, sünnetin de vahiy 
mahsulü olduğu fikridir. Bu takdirde, ayeti nesheden sünnet yine Allah 
katındandır. Rasul sadece onun da tebliğcisidir.48 Dolayısıyla bu alimler, 
sünnetin Kur’an ayetlerinin hükmünü ortadan kaldırabileceğini savun-
maktadırlar. Bu, karşımızda duran gerçekten ciddi bir problemdir. Çün-
kü Kur’an tarafından Hz. Peygamber’in vahye tabi olması, insanların 
arzu ve isteklerine tabi olmaması istenirken ve bu konuda açık Kur’an 
ayetleri mevcutken, 49 Peygamberin Kur’an’a muhalif herhangi bir hü-
küm vermesi mümkün değilken üç asır içinde Hz. Peygamber’in söz, fiil 
ve takrirlerinden oluşan sünnet -mütevatir olsun, âhad olsun- Kur’an 
ayetlerinin hükmünü ortadan kaldırabilir hale gelmiştir. Her ne kadar şu 
an elimizde bulunan hadis/sünnet malzemesinin en azından geneli itiba-
rıyla güvenilir kabul edilse bile 50 mevcut haliyle sünnetin hem geneli 
hem de her biri tek tek ele alındığında Kur’an’ın bir hükmünü ortadan 
kaldırması mümkün değildir. Dolayısıyla hakim anlayışa göre Hz. Pey-
gamber’in koyduğu hüküm Kur’an’ı neshetmekte ve sünnet Kur’an’ın 
önüne geçirilmektedir. Oysaki Hz. Peygamber (ve onun sünneti) 
Kur’an’a uymak ve ona boyun eğmek zorunda değil midir? Kur’ânî öğ-
reti bize bunu salık vermiyor mu? Sünnetin Kur’an’ı neshetmesi düşün-
cesi sebebiyledir ki Ehl-i Hadis’ten bazıları özellikle eş-Şafiî, Hz. Ai-
şe’den itibaren Ehli Re’y’in başvurduğu, hadislerin Kur’an’a arzına da 
şiddetle karşı çıkmışlardır.51  

Hz. Peygamber’in sünneti Kur’an ayetlerinin hükmünü ortadan kal-

 
46 Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, 62; 

Haber-i vahitlerin yakînî ilim ifade edeceğine ilişkin görüşler için Ali Osman Koçku-
zu, Rivayet İlimlerinde Haber-i Vahitlerin İtikad ve Teşrî Yönlerinden Değeri, Ankara: DİB. 
Yayınları, 1988, 112-122. 

47 Sünnetin Kur’an’ı neshi konusundaki lehde ve aleyhde görüş bildiren alimler ve 
onların getirdiği deliller için bkz: Amidî, el-İhkâm fî Usûli’l-Ahkâm, Beyrut: Daru’l-
Kutubi’l-Arabî, 1998, 3/162-173; İbn Hazm, el-İhkam, 1/518-525; Ali Osman Koçkuzu, 
Hadiste Nâsih Mensuh, İstanbul: MÜİF Vakfı Yayınları, 1985, 154-163.  

48 Ali Osman Koçkuzu, Hadiste Nâsih Mensuh, 161. 
49 “Ben sadece bana vahyolunana uyarım” En’am, 6/50, 106; Yunus, 10/15; Ahzab, 33/1,2.  
50 Şâtıbî, el-Muvafakat, 4/6.  
51 Şafiî, er-Risale, 224; Şatıbî, el-Muvafakat, 4/14. 



 
 

 22 

dırdığı gibi onsuz da Kur’an ayetlerinin anlaşılmasının ve yorumlanma-
sının mümkün olmadığı düşüncesi yaygın ve yerleşik hale gelmiştir. Bu 
anlayış ‘sünnet Kur’an’ı beyan ve tefsir eder‘ düzeyinde kalmış olsaydı, 
bu zaten evleviyetle kabule şayan bir durumdur. Buna hiç kimsenin iti-
razı da olamaz. Fakat durum bu düzeyde kalmamış ve el-Evzâî’ye 
(157/773) isnad edilen şu söz, Ehl-i Hadis ve onun etkisinde kalan alim-
ler arasında bir ilke olarak kabul edilmiştir: “Sünnetin Kitab’a olduğun-
dan çok, Kitab’ın sünnete ihtiyacı vardır.”52 Gerek el-Evzâî ve gerekse 
başkaları bu sözle, Kur’an’ın manalarını en iyi bilen insanın, hevâdan 
konuşmayan, konuştuğu ancak vahy-i ilâhî olan Hz. Peygamber oldu-
ğuna işaret etmek istemişlerdir.53 Daha sonra kitabın sünnete olan ihti-
yacı bir ihtiyaç olarak kalmamış, sünnet Kitaba hükmeder hale getiril-
miştir. ed-Dârimî, (255/868) es-Sunen adlı eserinde bab başlığı olarak 
Babu’s-Sunneti Kâdiyetun ale’l-Kitab ismini vermiştir. Burada Yahya b. Ebî 
Kesîr’e dayandırılan şu söz nakledilmiştir: “Sünnet Kur’an’a hükmedici-
dir, fakat Kur’an sünnete hükmedici değildir.”54 Bu gerçekten iddialı bir 
sözdü. Zira Hz. Peygamber’i ve onun sünnetini Kur’an’ın üzerine çıkar-
mak demekti. Sünnetin dahi doğruluğunun kriteri ve ölçüsü Kur’an 
olması gerekirken burada Hz. Peygamber’in sünnetinin onun üzerine 
hükmedici kabul edilmesi söz konusu idi. Kendisine “Sünnet Kitab’a 
hükmedicidir” formülasyonu sorulduğu zaman Ahmed b. Hanbel, böyle 
bir sözü söylemeye cesaretinin olmadığını, fakat sünnetin Kitab’ı sadece 
tefsîr ve tebyîn edebileceğini ifade etmektedir.55 Yapılan bu formülasyon 
her ne kadar Ahmed b. Hanbel tarafından cesaretle dile getirilememiş 
olsa da sonraki asırlarda bir ilke olarak kabul edilmekte bir beis görül-
memiştir.  

Ehl-i Hadis’in anlayışına göre, Hz. Peygamber’in bütün tavır ve dav-
ranışları ilâhî kaynaklı olunca, bu davranışlarında yanılması ve hata 
etmesi de mümkün olamazdı. Zira onun sünneti ilham yoluyla kendisine 
bildirilmiş olup bunda da herhangi bir yanılmanın olması mümkün de-
ğildir. Dolayısıyla ismet doktrinin peygambere uygulanması kaçınılmaz 
hale gelmiştir. İsmet doktrinini ilk defa akîde haline getiren ve uygula-
maya sokanlar Şiîlerdir. Onlar bunu ilk planda peygambere değil, imam-

 
52 İbn Abdilber, Camiu Beyani’l-İlm, 2/429. 
53 Subhi es-Salih, Hadis İlimleri ve Hadis Istılahları, Çev: M.Yaşar Kandemir, Ankara: DİB. 

Yayınları, 1986, 256. 
54 Darimî, es-Sunen, Mukaddime, 48 (1/145); İbn Abdilber, Camiu Beyani’l-İlm, 2/429. 
55 İbn Abdilber, Camiu Beyani’l-İlm, 2/429. 



 
 

 23 

lara tahsis etmişlerdir. Ancak imamlar her ne kadar onlara göre kusur-
suz iseler de, peygamberler daha kusursuzdurlar. Bu evveliyattan sonra, 
peygamberin ismeti Sünnî akımlar içerisinde H. III/M. IX. asırda yerini 
buldu.56 Daha sonra H. IV. M. X. asırda Eş’arî ve Maturidî ekollerinin 
oluşmasıyla ismet inancı, doktrin haline gelmiş ve mahiyeti ile ilgili pek 
çok tartışma yapılmıştır. İsmet doktrinin benimsenmesi Hz. Peygam-
ber’e gelen Kur’ânî mesajın bir garantisi olarak kabul edildiği gibi, onun 
söz, fiil ve davranışlarının Allah’tan aldığı ilhama dayanması nedeniyle 
zımnen sünnetin de bir garantisi olarak kabul görmüştür. Özellikle Ehl-i 
Hadis, Zahirîler, Tasavvuf Ehli ve bazı Hanbelîler Hz. Peygamber’in söz 
ve fiillerinin tümünün mutlak anlamda bağlayıcı olduğunu savunmakta 
ısrar etmişlerdir.57 İsmet doktrinin başlangıçtaki çıkış maksadı, Kur’ânî 
mesajın doğruluğunun teminat altına alınmasıdır. Hz. Peygamber’in 
dünyevi işlerde hata, günah, unutkanlık gibi bazı kusurlara sahip olabi-
leceği düşüncesi ihmal edilmiştir. Nitekim Ebu İshak el-İsferayinî 
(418/1027), Kâdî Iyâz (544/1149) ve Takiyuddîn es-Subkî (771/1370) Pey-
gamberlerin her konuda mutlak anlamda masum olduklarını savunmak-
tadırlar. Bilhassa Kâdî Iyâz, peygamberlik öncesi dönemi de buna dahil 
etmekte ve bu konuda Müslümanların icmâ’ı olduğunu belirtmektedir.58 

 
56 C. Georges Anawatı, “Isma”, Encyclopedia of Religion, 7/464; H. R. Yusuf Seferta, “M. 

Abduh ve R. Rıza’nın Yazılarında Peygamberlik Doktrini”, İktibas, (Mart, 1990), 135, 
s. 15; Daniel Brown, İslam Düşüncesinde Sünneti Yeniden Düşünmek, 92. 

57 Brown, İslam Düşüncesinde Sünneti Yeniden Düşünmek, 33, 95; Zahirîlerin bu konuda 
daha fazla aşırıya gittiği görülmektedir. İgnaz Goldziher, yaptığı çalışmasında Zahirî 
mezhebinin mutlak vacib ve mahzur’a diğer fıkhî mezheplere nazaran daha geniş bir 
hareket sahası ayırdığını ifade etmektedir. Ona göre gerçekten de bu mezhebin 
mümkün olan her yerde, Hz. Peygamber’in sahih olarak tasdik görmüş günlük adet-
lerini dini vecîbeler mertebesine çıkardığı inkar edilemez. Nitekim onlar, bütün alim-
lerin icma’ının aksine, namazdan önce dişlerin misvakla temizlenmesine, Hz. Pey-
gamber tarafından tavsiye edilmiş bir adet olarak vaciplik damgasını vurmak taraflısı 
el-Buharî’nin hocası Ihsak b. Raheveyh ile aynı fikirdedirler. Goldziher, Zahirîler, Sis-
tem ve Tarihleri, 59. Zahirîlerin misvakın vucubiyetiyle ilgili görüşleri için bkz: Ne-
vevî, Sahihi Muslim bi Şerhi’n-Nevevî, Beyrut: Daru İhyâi’t-Turasi’l-Arabî, 1972, 3/142.  

58 Büyük günahlardan masumiyetine dair bkz: Kâdî Iyâz, eş-Şifâ bi Ta’rîfi Hukukı’l-
Mustafa, Beyrut: Şeriketu Daru’l-Erkâm, tarihsiz, 2/149-152; Nübbüvvettten önceki 
ismeti konusunda Kâdî Iyâz, sahih olan görüşün her türlü ayıptan münezzeh olduk-
ları ve her şüpheyi mucip olandan masum oldukları” şeklinde ifade etmektedir. Kâdî 
Iyâz, eş-Şifâ, 2/153; Peygamberler için küçük günahları caiz gören bilginlerin sözlerini 
reddetmek ve bu husustaki getirdikleri delillerin eleştirisi için bkz: eş-Şifâ, 2/161-174. 
W. Madelung, Isma, The Encyclopedia of Islam, Leiden: 1978, 4/183; Hasan Ziyauddin 
Itr, Nubuvveti Muhammed fi’l-Kur’an, Beyrut: Daru’l-Beşâiri’l-İslamiyye, 1990, 238. 



 
 

 24 

Sûfî çevrelerde de ismet konusunda özel görüşler geliştirilmiştir. Cü-
neyd-i Bağdadî’den (298/910) İbnu’l-Arabî (638/1240)’ye kadar bazı Ta-
savvuf Ehli, yaygın sünnî doktrinin dışında, Hz. Muhamed’e ideal bir 
sufi önderi olarak tam bir günahsızlık vasfı atfetmişlerdir.59 Kâdı Iyâz, 
bazı kelamcıların ve Tasavvuf ehlinden bir zümrenin Hz. Peygamber 
hakkında sehiv, aldanma, gaflette bulunma, yanlış iş yapma gibi dün-
yevî işlerde dahil istisnasız hemen her konuda yanılmalarının caiz ol-
madığı görüşünde olduklarını nakletmektedir.60  

 Hz. Peygamber’in bütün söz, fiil ve davranışları özellikle Ehl-i Ha-
dis ve Tasavvuf Ehli tarafından genel anlamda örnek alınması gereken 
umdeler olarak kabul görmüştür. Böylece onun insanî yönü göz ardı 
edilmiştir. Nitekim el-Bakillânî (403/1012) et-Takrîb adlı eserinde ismini 
vermediği bir fırkanın Hz. Peygamber’in genel olarak bütün mübah 
fiillerini örnek almanın (teessî) mendup olduğu fikrini nakletmektedir. 
Keza bu düşünceyi Ebû Hâmid el-Gazâlî (505/1111) el-Menhûl adlı kita-
bında bazı Ehl-i Hadis’in Hz. Peygamber’in bütün fiillerine benzeme-
nin (teşebbüh) sünnet olduğunu zannettiklerini ve bunun doğru olma-
dığını ifade ederek eleştirmektedir. es-Subkî de Kavâid’inde bu görüşü 
benimsemiştir. Ebû Şâme (665/1267) de bu görüşe meyletmiştir.61 el-
Aşkar’ın açıklamasına göre, Ehl-i Hadis’in hadis mecmualarında ve 
bunların şerhlerinde yaygın olan görüşü, salt cibillî fiilllerin nedbe de-
lalet ettiği ve örnek olarak alınması (teessî) gerektiğidir.62 el-Aşkar’ın 
nakline göre el-Mâzerî (536/1141) ismini vermediği bir fırkanın, Hz. 
Peygamber’in mutlak anlamda bütün fiillerini örnek almanın vacip 
olduğu görüşünü nakletmektedir.63 Ebu Şâme’nin nakline göre yine el-
Mâzerî, bazı musannıfların Hz. Peygamber’in bütün fiillerine uyulma-
sının bila kaydı şart vacip olduğunu ve bunların onun mübah fiilleriyle 
kurbet ifade eden fiilleri arasında hiçbir fark olmadığına işaret ettikle-

 
59 Madelung, Isma, 4/183; Sufi anlayışında Hz. Peygamber’in günahsızlığı düşüncesi 

için bkz: Annemarie Schimmel, “Müslüman Hayatının ve Düşüncesinin Bir Merkezi 
Olarak Hz. Muhammed”, Çev: Zülfikar Durmuş, Tasavvuf Dergisi, 3/9, 2002, 404-405. 

60 Kâdı Iyâz, eş-Şifa, 2/156; Abdulaziz b. Mes’ud ed-Debbağ, el-İbrîz min Kelami Seyyidi 
Abdilaziz, Çev: Celal Yıldırım, İstanbul: 1979, 1/352-355. 

61 Muhammed Süleyman el-Aşkar, Ef’âlu’r-Rasûl ve Delâletuha ale’l-Ahkâmi’ş-Şer’iyye, 
1/225-226; Ebu Şame’nin bu konudaki görüşleri ve meyli için bkz: Ebû Şâme, el-
Muhakkak min ilmi’l-usûl, Ürdün: Daru’l-Kutubi’l-Eseriyye, 1988, 47-50.  

62 el-Aşkar, Ef’âlu’r-Rasûl, 1/227 
63 el-Aşkar, Ef’âlu’r-Rasûl, 1/225-226; benzer görüşler için bkz: Ebû Şâme, el-Muhakkak, 

47-48.  



 
 

 25 

rini ifade etmektedir.64Yalnız Ebû Şâme, Hz. Peygamber’in cibillî fiille-
rinin vücub ifade etmesinin çok uzak bir ihtimal olduğunu ifade et-
mektedir.65 

Hz. Peygamber’in salt cibillî davranışlarına uymanın mendup oldu-
ğunu ileri sürenler, şu ayeti delil olarak getirmektedirler: “Öyle ise Al-
lah’a ve ümmi peygamber olan Rasulüne -ki O, Allah’a ve Onun sözleri-
ne inanır - iman edin ve Ona uyun ki doğru yolu bulasınız.”66 İbn 
Mes’ud’un şu sözünü de bu konuyu desteklemek için delil getirmekte-
dirler. “Hidayetin en hayırlısı, Muhammed (a.s)’ın hidayetidir.”67 Kadı 
Iyaz da bu görüşü destekler mahiyette şunları söylemektedir: “Selefin 
yolu, mübahlara varıncaya kadar Rasulullah’ın sevdiği her şeyi sevmele-
ridir. O, bununla ilgili olarak Enes (r.a)’ın şu sözünü nakletmektedir: 
Enes, Hz. Peygamber’in Kus’a havalisinde kabak araştırdığını görünce: 
‘O günden beridir kabağı yemeye devam ettim’ demiştir.68 Ubeydullah 
b. Ali’den rivayet edildiğine göre Hasan b. Ali, Abdullah b. Abbas ve İbn 
Ca’fer Hz. Peygamber’e hizmet etmiş olan Selma69 adındaki bir hanıma 
geldiler ve ondan Rasulullah’ın sevdiği yemeklerden yapmasını istedi-
ler.70 

Ehl-i Hadis ve onun etkisinde olan bazı alimler Hz. Peygamber’in 
dünyevî işlerdeki bilgisinde hatadan masum olduğunu ve bu konuda 
bildikleri her şeyin vakıaya mutabık olduğunu dile getirmişlerdir. el-
Aşkar bu görüşe sahip olan kadîm usulcülerden hiçbir kimseyi bilmedi-
ğini, fakat bu görüşün Hz. Peygamber’in tıp, ziraat ile ilgili bütün dav-
ranışlarını hüccet olarak kabul eden kimselere ait olduğunu ifade etmek-
tedir. Bu konuda es-Subkî ve onu destekleyen el-Mahallî ve el-Benânîyi 
örnek olarak vermektedir. Bu alimler, nebevî fiilleri taksim sırasında 
dünyevî işleri bir kısım olarak zikretmemişlerdir. Dolayısıyla dünyevî 
işlerden addedilen tıp konusunda Hz. Peygamber’in fiilinin şer’î delil 

 
64 Ebû Şâme, el-Muhakkak, 49. 
65 Ebû Şâme, el-Muhakkak, 49. 
66 A’raf, 7/158. 
67 Buhârî, 78 Edeb 70.  
68 İbn Sa’d, Kitabu’t-Tabakâti’l-Kebîr, Beyrut: Daru Sadr, 1985, 1/391-392; Buhârî, 70 

Et’ime 4, 25, 33, 35, 36, 38; Muslim, 36 Eşribe 21 Hn: 144, 145; Tirmizî, 26 Et’ime 42 
Hn: 1849-50. 

69 Hz. Peygamber’in hizmetçisi, biyografisi için bkz: İbn Hacer, el-İsabe, 8/188. 
70 Şemail’in muhakkıkına göre bu mevkuf hadisin isnadı zayıftır. Tirmizî, eş-Şemailu’l-

Muhammediye, Beyrut: Muessesetu’l-Kutubi’s-Sekâfe, 1993, 148; Kadı Iyaz, eş-Şifa, 
2/61. 



 
 

 26 

olması bu alimleri ilzam etmektedir. Nitekim Ebu Şâme, es-Subkî, İb-
nu’l-Humâm (861/1457) ve diğerleri de bu görüştedir. İbn Kayyım el-
Cevziyye (751/1350) et-Tıbbu’n-Nebevî adlı eserinde tıp konusunda Hz. 
Peygamber’in bütün fiillerinin hüccet olduğunu benimsemiştir.71 Onun 
da Hz. Peygamber’in dünyevî konudaki bilgisinde hatadan masum ol-
duğu görüşünü benimsediği ortaya çıkmaktadır. el-Aşkar, bu görüşü 
Ehl-i Hadis’in de benimsediği ve onların Hz. Peygamber’in tıp konu-
sundaki fiillerinin müstehablık ifade ettiği görüşüne sahip olduklarını 
belirtmektedir. el-Buhârî’nin bazı bab başlıklarında Hz. Peygamber’in 
tıpla ilgili fiilî sünnetleri görülmektedir. “Saût (burun ilacı) babı”, “Kişi 
hangi saatte kan aldırır babı”, “Seferde kan almak babı”, “Baş üzerinde 
kan alma babı”, “Yarım baş ağrısından ve baş ağrısından dolayı kan 
aldırma babı” gibi. Bunu es-Sunen müellifleri gibi başka Muhaddislerin 
kitaplarındaki benzer bablarda da görmek mümkündür. Şârihler de ço-
ğunlukla bu Muhaddislere muvafakat etmektedirler. Onlar, nebevî fiil-
lerden bu konuda varid olan rivayetlere binaen muayyen hastalıklar için 
muayyen ilaçların müstehaplığını ifade etmektedirler.72 Gerek el-
Buharî’nin gerekse diğer muhaddislerin oluşturdukları bab başlıkları bir 
hüküm ifade etmekte ve o müelliflerin görüşlerini yansıttığı gibi, bir 
anlamda o babdaki sünnete bir değer atfettiklerini de göstermektedir.73 
Bunu görmek için bab başlıklarını incelemek kafidir. Nitekim el-
Buharî’deki “Bal ile tedavi babı”nda geçen hadisi74 yorumlayan el-
Kastallânî, İbn Kayyım’ın şu sözünü delil getirerek Hz. Peygamber’in 
tıbbının farkını ve bir anlamda da bu konuda masum olduğunu ortaya 
koymaktadır: “Hz. Peygamber’in tıbbı, doktorların tıbbı gibi değildir. 
Çünkü Peygamberin tıbbı, yakînîdir, kat’îdir, ilahîdir; vahiyden, pey-
gamberlik meş’alesinden ve aklın kemalinden çıkmaktadır. Başkalarının 
tıbbı ise sezgi, zanlar ve tecrübelerden ibarettir.”75 Bu istidlal, aslında 
Ehli Hadis’in bu konudaki görüşünü çok iyi bir şekilde yansıtmaktadır.  

Ehl-i Hadis’in Peygamber tasavvuruna bir başka noktadan bakmaya 
devam edelim. Ehl-i Hadis, Hz. Peygamber’i hem fizikî-biyolojik yönden 

 
71 İbn Kayyım el-Cevziyye’nin bu konudaki görüşleri için bkz: Zâdu’l-Meâd fî Heydi 

Hayri’l-İbâd, Beyrut: 1987, 3/74; 4/35,36. 
72 el-Aşkar, Ef’âlu’r-Rasûl, 242-3. 
73 M. Hayri Kırbaşoğlu, “Ashâbu’l-Hadis’in Akaid Edebiyatı”, İslâmî Araştırmalar Dergi-

si, 5, Ekim 1987, 80. 
74 Buhârî, 76 Tıb 4.  
75 Kastallânî, İrşadu’s-Sârî li Şerhi Sahihi’l-Buhârî, Mısır: el-Matbaatu’l-Meymene, H. 1307, 

8/348; İbn Kayyım’ın bu sözünün kaynağı için 68. dipnota bakınız. 



 
 

 27 

olağanüstü mucizelerle hem de kelamcıların ifadesiyle hissî mucizelerle 
donatarak harikulade bir insan olarak kabul etmişlerdir. Bu durum daha 
ilk asırlarda gerçekleşmiş, gerek fizikî-biyolojik harikuladelikler gerekse 
doğumundan itibaren peygamberlik dönemi de dahil bütün hayatı bo-
yunca gerçekleştiği kabul edilen mucizeler hadis mecmualarında ve 
Şemâil, Delailu’n-Nübuvve, el-Hasâisu’n-Nebeviyye adı altındaki eserler-
de yer verilmiştir. Sadece nakle dayanarak nübüvveti mucizeler ve hariku-
lade olaylarla ispatlamaya çalışan bu tür eserler, daha çok Selefî hadisçiler 
tarafından kaleme alınmıştır.76 Ehl-i Hadis, Hz. Peygamber’in fizikî-
biyolojik açıdan tasvirini genel olarak şu şekilde yapmışlardır: “Hz. Pey-
gamber önünü ve arkasını görmekte, en uzaktaki sesleri mükemmel bir 
şekilde işitmekte, başka bir deyişle, insanların duymadıklarını duymakta 
ve görmediklerini de görmektedir. Hz. Peygamber’in sesinin bereketinden 
dolayı sesi her yerde duyulabilmekte, tükürüğü her türlü yara-bereyi 
anında tedavi etmekte, içine tükürdüğü kuyu misk kokusu saçmakta ve 
tertemiz hale gelmektedir. Bevli şifalı ve temiz olup, onu içen kimse, o 
günden itibaren karın ağrısından şikayet etmemektedir. Onun kanı da 
temiz ve içilebilir olup, onun kanını içen kimsenin ağzında misk gibi bir 
koku yayılmakta, bununla birlikte onun kanını içen kendini ateşten koru-
muş olmaktadır. Gaitası ise yer tarafından yutulmakta ve orada misk gibi 
bir koku yayılmaktadır. O ihtilam olmamakta ve esnememektedir, zira bu 
özellikler şeytanın insana olan bir müdahalesi olarak kabul edildiğinden 
Hz. Peygamber’e yakıştırılmamaktadır. Teri misk gibi kokmakta ve koku 
imalinde kullanılmaktadır. Onun saçının bir teli dahi yere düşürülmemek-
te, herkes bir kıl alabilmek için adeta yarış yapmaktadır. Sahabenin bu 
rağbetini gören Hz. Peygamber de herkese bu kılların adaletle dağıtılma-
sını emretmektedir. Bazı rivayetlere göre, Hz. Peygamber cinsel açıdan 30-
40 erkek gücüne sahiptir. Allah tarafından yedirilip içirildiği için uzun 
süre acıkma ve susama hissetmemektedir. O ruhuyla ve cesediyle canlı 

 
76 Ali Yardım, “Hz. Peygamber’i Anlatan İlim Dalları”, Diyanet Dergisi, 25/4, 217. Örnek 

olarak Buhârî, Sahih’inde bu konuyu “Babu Alamatu’n-Nübüvve fi’l-İslam” başlığıyla 
sunmuştur. Bu babda inşikak-ı kamer, isra ve mi’raç vb. pek çok mucizelere yer ver-
miştir. Bkz: Buhârî, 61 Menakıb 25; Muslim de bu bab altında Hz. Peygamber’in pek-
çok mucizesini zikretmiştir. Muslim, 43 Fadail 3; Tirmizî’ye ait es-Sunen’in Menakıb 
bölümünün içinde bu hususiyeti buluyoruz. Tirmizî, 50 Menakıb 8-75: Bunun dışında 
delail ve hasais türü eser yazan Hadisçiler ise şunlardır: Ebu Davud es-Sicistânî, İbn 
Kuteybe, Ebu Nuaym el-Isbahânî, Beğavî, Kâdî Iyâz, İbnu’l-Cevzî, İbn Mulakkın, 
Kastallanî, İbn Hacer el-Askalânî, Suyûtî ve bunların eserleri için bkz: Muhammed b. 
Ca’fer el-Kettanî, er-Risaletu’l-Mustatrafe, İstanbul: Daru Kahraman, 1986, 197-203.  



 
 

 28 

olup cesedi çürümemiş, vefat ettiği günkü gibi taptaze ve kokusu değiş-
meden kalmıştır.77 Bu naklettiğimiz özellikler Hz. Peygamber’e atfedilen 
fizikî-biyolojik açıdan harikulade özelliklerdir. Bunların dışında Ehl-i Ha-
dis’in tamamının kabul ettiği başka harikuladelikler ve mucizeler vardır 
ki, örneğin o bir bereket kaynağıdır; bilhassa yiyecek ve içeceklere bir do-
kunmasıyla harikulade denilecek bir nicelik artmasına vesile olabilmekte-
dir. Bu onun fiziki alem üzerinde olağanüstü tasarrufta bulunduğunu; 
daha doğrusu, fizik kurallarıyla kayıtlı olmadığı şeklinde algılandığını 
göstermektedir. Nitekim, O, insan dışında mümkün ve gerçek olan melek, 
cin, hayvânât, nebâtât hatta cemâdât gibi bütün varlık türleriyle iletişim 
içerisindedir; sadece iletişim içerisinde kalmayıp maddi varlıkları kendi 
yaratılış yasaları dışında davranışa sürükleyecek kadar da bir nüfuza sa-
hiptir. Ehl-i Hadis’in kabulüne göre bu nitelikleri haiz olan Hz. Peygam-
ber’in bilgi kaynakları da sadece beş duyu ve akılla sınırlı değildir; O, göz-
le görünmeyenin, geçmişin ve geleceğin bilgisine sahiptir ve bu bilgisini 
arkadaşlarıyla paylaşmıştır; onlara kendi yaşadıkları zamanda gaybî bazı 
olayları bildirdiği gibi; tarih öncesi dönemlerden nakillerde bulunmuş, 
gelecek zamanla ilgili kimi olayları da haber vermiştir.78 Öyle ki Hz. Pey-
gamber’in hasais ve delaili hakkında yazılan Delailu’n-Nubuvve ve el-
Hasaisu’n-Nebeviyye türü pekçok eserde bu tür binlerce “mucize”, “delail” 
ve “hasais” zikredilmiştir. Örneğin İbn Mulakkın’ın nakline göre, Ku-
durî’nin şârihi Muhtar b. Mahmud el-Hanefî ez-Zahidî (551/631) yazdığı 
Nasıriyye Risalesi’nde Hz. Peygamber’in elinden bin, başka bir rivayete 
göre de üç bin mucize zahir olduğunu belirtmiştir.79 

Hz. Peygamber’in gerek fizikî-biyolojik harikuladelikler, gerekse her 
attığı adımda mucizeler gösterdiği şeklindeki anlayışların hangi saiklerle 
ortaya çıktığını belirtmek gerekirse, bu rivayetlerin bir kısmı, avam taba-
kasını etkilemek için halk vâizleri (kussâs) tarafından, bir kısmı da Hz. 
Peygamber’i diğer peygamberlerden üstün göstermek isteyen avam veya 
ulema tarafından kaynağı meçhul hikayeler şeklinde uydurulup nakle-
dilmiş olup, bilahare hadis şeklini almış olması 80 muhtemel görünmekte-

 
77 Bu örneklerin detayları için bkz: H. Musa Bağcı, Hz. Peygamber’in Beşerî Yönü (Basıl-

mamış Doktora Tezi), Ankara: 1999. 
78 M. Emin Özafşar, “Hadisçilerin Peygamber Tasavvuru/Anlayışı”, Diyanet İlmî Dergi, 

Ankara: 2000, 319. 
79 İbn Mulakkın, Gayetu’s-Sûl fî Hasâisi’r-Rasûl, Daru’l-Beşâiri’l-İslamiyye, Thk: Abdul-

lah Bahruddin Abdullah, Beyrut: 1414/1993, 272. 
80 M. Hayri Kırbaşoğlu, Alternatif Hadis Metodolojisi, Ankara: Kitabiyat Yayınları, 2002, 

343 (Halil İbrahim Bulut, Nübüvveti İspat Açısından Hissî Mucizeler (Yayınlanmamış 



 
 

 29 

dir. Bu bağlamda çok erken dönemlerde bilhassa Hıristiyanlar ile yapılan 
münazaralarda Müslümanların Peygamberin şahsını ve hayatını insanüs-
tü hususiyetlerle süslemeye çalışmış81 olmaları uzak bir ihtimal değildir. 
Bir başka neden olarak da söz konusu bu anlayışların kaynağını Hz. Pey-
gamber’e karşı beslenen sevgi ve özlem oluşturmakta olup bunların mito-
lojik tasvirleri içeren rivayetler kanalıyla revaç bulmuş olması82 gösterile-
bilir. Bundan dolayıdır ki Hz. Peygamber’in tarihî kişiliği ve gerçek mis-
yonu gölgelenmiştir.  

Tasavvuf Ehli, Hz. Peygamber’in imajını, Ehl-i Hadis’in peygamber 
tasavvurunun daha ötesinde aşkın, ulaşılmaz ve kozmik bir şahsiyet 
haline getirmiştir. Onlar, henüz hiçbir varlık yokken Allah’ın Hz. Pey-
gamber’i kendi nurundan yarattığı, daha sonra da aynı nurdan diğer 
varlıkları yarattığı; Allah’ın kainatta var olan her şeyi onun yüzü suyu 
hürmetine var ettiği; onun, yaratılışın hem nedeni hem de amacı olduğu 
anlayışını savunmuşlardır. Örneğin Hallac (309/921)’a göre Hz. Pey-
gamber, yaratılışın hem nedeni hem de amacıdır. Bununla birlikte Hal-
lac, Hz. Muhammed’in ulûhiyyeti üzerinde duran ve hatta onu ezelîliği-
ni ve ebedîliğini ileri süren ilk sufîlerdendi. Ona göre “Hz. Muham-
med’in varlığı” yokluktan bile öncedir, adı ise Kalemden önce gelir. 
Cevherler ve arazlardan, önce ve sonranın hakikatlerinden önce bilin-
mekte idi.83 Tasavvuf’ Ehli’nin böyle bir anlayışa sahip olmalarında var-
lık ve kozmogoni düşüncelerinin büyük bir katkısı vardır.84 Diğer taraf-
tan bu düşüncelerin oluşmasında Hıristiyanlık, Yunan felsefesi gibi dış 
etkileri de hesaba katmak gerekir.85 Ayrıca Peygamberi âdetâ kozmik bir 
şahsiyet haline getiren Ehl-i Tasavvufun onun davranışlarının bağlayıcı 
ve bağlayıcı olmayan gibi bir ayrıma tabi tutması anlamsızdı. Hz. Pey-
gamber’in bir lider olarak tarihî kişliği, “Allah’ın habibi” “ilâhî ışığın bir 
kanalı ve aracısı” gibi nitelemelerle ve görkemli kozmik bir rol verilmek 
suretiyle engellendi. Hz. Muhammed’in imajı kozmik bir “kamil insan” 

 
Doktora Tezi), MÜİF, İstanbul: 2001, 281-282’den naklen); benzer bir yorum için bkz: 
Annemarie Schimmel, “Müslüman Hayatının ve Düşüncesinin Bir Merkezi Olarak 
Hz. Muhammed”, 401. 

81 Frantz Buhl, “Muhammed” mad. MEB. İA. 8/469. 
82 Özafşar, “Hadisçilerin Peygamber Tasavvuru/Anlayışı”, 320.  
83 A. E. Affifî, Muhyiddin İbnu’l-Arabî’nin Tasavvuf Felsefesi, Çev: Mehmet Dağ, Ankara: 

1975, 86 
84 Sufilerin kozmogoni anlayışları için bkz: Ahmet Yıldırım, Tasavvufun Temel Öğretile-

rinin Hadislerdeki Dayanakları, Ankara: TDV. Yay., 2000, 94-97. 
85 Bağcı, Hz. Peygamber’in Beşerî Yönü, 397-398. 



 
 

 30 

(el-İnsânu’l-kâmil) olarak özetlendi. Bundan dolayı, daha sonraları bu 
mistik vizyon ile istila edilen Müslüman dindarlığında peygamberlerin 
yanılabilirliğine veya beşerî zayıflığına dair herhangi bir iddianın yer 
almaması şaşırtıcı değildir.86 

Buraya kadar yapılan değerlendirmeleri kısaca belirtmek gerekirse, 
Ehl-i Hadis, Tasavvuf Ehli ve Zahirîler öyle bir peygamber tasavvuru 
çizmişlerdir ki Hz. Peygamber’in beşerî yönü âdetâ buharlaşmıştır. O 
erişilemez ve ulaşılamaz bir konuma yükseltilmiştir. Böylece, Peygam-
ber, Kur’an’ın önüne geçirilip belirleyici bir ölçü haline getirilmiştir. Ehl-
i Hadis’in ortaya koyduğu ve kültürümüze de en fazla etkide bulunan 
böyle bir peygamber tasavvuru büyük oranda Ehl-i Sünnet’in de -bazı 
kırılmalar olsa bile- anlayışını yansıtmaktadır. Dolayısıyla böyle bir pey-
gamber tasavvuru, düşünce yapımızı büyük oranda etkilemiş ve bugün 
de İslam dünyasının büyük çoğunluğunun hakim bir anlayışı haline 
gelmiştir. Ayrıca Ehl-i Hadis ve Tasavvuf Ehli’nin Hz. Peygamber’in 
bütün fiilerinin bağlayıcı olduğunu savunmaları ve dünyevî işlere varın-
caya kadar masum olduklarını ileri sürmeleri sünnet ve hadislerin anla-
şılması, yorumlanması ve tatbiki konusunda bazı problemleri beraberin-
de getirmiş, bu konuda gerek Sünnî Kelamcılar, gerek Mu’tezile ve ge-
rekse Usûl-i Fıkıh alimleri bazı çözümler düşünmüşler ve farklı yakla-
şımlar sergilemişlerdir. Şimdi Ehli Hadis’in peygamber tasavvurunun 
kırılma noktalarının tespitine ve bu tasavvuru aşma çabalarına geçebili-
riz.  

3. Ehl-i Hadis’e Ait Ulaşılmaz Peygamber Tasavvurunu Aşma Çaba-
ları  

Ehl-i Hadis’in ortaya koyduğu ulaşılmaz, beşer üstü Peygamber ta-
savvuru, Sünnî ekoller içerisinde Hz. Peygamber’in sünnetinin anlaşıl-
ması ve yorumlanmasında bazı problemlerin yaşanmasına neden olmuş-
tur. Zira Ehl-i Hadis, kaynağı vahiy olması nedeniyle Hz. Peygamber’in 
bütün tasarruflarının bağlayıcı olması gerektiğini ileri sürüyordu. Hatta 
onlar sadece dini olanlar değil, yukarıda belirttiğimiz gibi beşer olarak 
yaptığı tasarrufları da bu şekilde değerlendiriyorlardı. Hz. Peygamber’in 
masum olmasını da sadece Kur’an ile sınırlamayıp onun beşerî yönü de 
dahil bütün davranışlarına şamil kılıyorlardı. Dolaysıyla Hz. Peygam-
ber’in hem dini ve hem de dünyevi alanlarla ilgili bütün davranışlarının 

 
86 Brown, İslam Düşüncesinde Sünneti Yeniden Düşünmek,  94-95 (Annemarie Schimmel, 

And Muhammed is His Messeger, 56-60.’dan naklen). 



 
 

 31 

bağlayıcı olarak algılanması söz konusu idi. Bu durumda Hz. Peygam-
ber’in beşerî olan söz ve davranışları ile vahye dayalı olan söz ve davra-
nışları nasıl birbirinden ayırt edilecektir? Yani ilahi kelam ile insanî ke-
lamın sınırı nasıl belirlenecektir? Bu ayırım konusunda gerek Usûl-i Fı-
kıh alimleri gerekse Kelamcılar kendi alanlarında bazı çözümler ileri 
sürdüler. Usûl-i Fıkıh alimleri hükümlerin vaz’ında sadece teşriî değeri 
olan söz, fiil ve davranışlara değer atfetmiştir. Zira onlara göre Hz. Pey-
gamber’in ağzından çıkan her emir, gerçekte bir emir ifade etmeyip iba-
ha ifade edebilir. Zaten onlar sünneti de tanımlarken “teşriî bir değer 
ifade eden söz, fiil ve takrirleridir”87 şeklinde ifade etmişlerdir. Yani dînî 
bir değer ifade eden tasarrufları dikkate almışlar, diğerlerini teşriî bir 
değer ifade etmediği için bağlayıcı olarak kabul etmemişlerdir. Bu ne-
denle onlar Hz. Peygamber’in söz, fiil ve takrirlerini çeşitli kategorilere 
ayırmışlardır. Bunlar, farz (vacib) mendup, haram, mekruh ve mu-
bah’tır.88 Aslında bu kategorizasyon sünnetin tamamının bağlayıcı oldu-
ğu ve Hz. Peygamber’in bütün davranışlarının örnek alınması gerektiği 
düşüncesinin kırılma noktasını oluşturmaktadır. Zira Hz. Peygamber’in 
(dünyevî işlerle ilgili olanları da dahil) bütün sünnetinin bağlayıcı oldu-
ğu düşüncesinin fiilî hayatta uygulama zemini yoktur. Böyle bir anlayı-
şın hayatı çekilmez hale getireceği aşikardır. Bundan dolayı Usûl-i Fıkıh 
alimleri, Ehl-i Hadis’in radikal sayılabilecek bu peygamber anlayışlarını 
kırabilmek ve pratik hayatta Hz. Peygamber’in sünnetini uygulanabilir 
hale getirmek için onun tasarruflarını bağlayıcılık açısından ele almışlar, 
bağlayıcı olanla olmayan kısımları tespit etmeye çalışmışlardır.89 Onlar 
Peygamberlik misyonuyla ilgili hadisleri bağlayıcı olarak kabul ederken, 
peygamberlik misyonuyla ilgili olmayan, Hz. Peygamber’in beşer olarak 
yaptığı tasarrufları ile şahsî tecrübelerinden ve örf-adetten kaynaklanan 

 
87 Abdulgani Abdulhalık, Hucciyetu’s-Sunne, ABD: Daru’l-Vefa, 1997, 68; Muhammed 

Accac el-Hatip, es-Sunne kable’t-Tedvîn, Beyrut: Daru’l-Fikr, 1981, 16.  
88 Gazâlî, el-Mustasfâ min ilmi’l-usûl, Mısır: 1322, 1/65; Muhammed Ebû Zehra, İslam 

Hukuku Metodolojisi, 32-48. 
89 İbn Kuteybe, Te’vîlu muhtelifi’l-hadîs, Beyrut: el-Mektebetu’l-İslâmî, 1989, 230-233; Şah 

Veliyyullah ed-Dehlevî, Huccetullahi’l-baliğa, Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1995, 
1/240-241; Muhammed Tahir b. Aşûr, İslam Hukuk Felsefesi, Çev: Mehmet Erdoğan, İs-
tanbul: 1988, 47-65; Muhammed Suleyman el-Aşkar, Ef’âlu’r-Rasûl ve Delaletuha ale’l-
Ahkami’ş-Şer’iyye, Mektebetu’l-Menaru’l-İslamiyye, Kuveyt 1978, 1/215-250; Muham-
med el-Arûsî Abdulkadir, Ef’âlu’r-Rasûl ve Delaletuha ale’l-Ahkam, Cidde 1984, 148 vd.; 
sünnetin bağlayıcılık açısından taksimi ve daha derli toplu bilgi için bkz: Talat Sakal-
lı, “Sünnetin Bağlayıcılık Açısından Taksimi”, SDÜİF Dergisi, Isparta: 2/1995, 39-102.  



 
 

 32 

tasarrufları bağlayıcı görmemişler ve bu konuda yanılma ihtimalinin 
mevcut olduğunu ifade etmişlerdir. Peygamberin misyonuyla ilgili olan-
ları, el-fi’lu’l-imtisalî, el-fi’lu’l-Beyânî şeklinde isimlendirirken, diğerleri-
ni, el-fi’lu’l-cibillî, el-fi’lu’l-âdî vb. şeklinde kategorilere ayırmışlardır.90 
Dolayısıyla Hz. Peygamber’in risaletiyle ilgili olan tasarruflara iktida 
edilmesi gerekir ve bunların hukuki bir değeri haizdir. Bunlar bağlayıcı 
olarak kabul edilmiştir. Hz. Peygamber’in yaratılışı gereği yaptığı tasar-
rufların, adet ve gelenek olarak ve dünyevî işlerle ilgili yaptığı davranış-
ların hukukî-teşriî bir değeri olmayıp, bu konularda Hz. Peygamber’in 
model olarak kabul edilmesi gerekmemektedir. Nitekim Usûl-i Fıkıh 
alimleri bir ilke olarak Hz. Peygamber’in cibillî fiilerinin ümmetini bağ-
lamayacağını, aksine herkesin bu konularda kendine uygun tarzda hare-
ket edebileceğini kabul etmişlerdir.91  

Kelamcılar ise, Hz. Peygamber’in vahyi tebliğ etmekte hatadan uzak 
olduğu ve bu konuda masum olduğu konusunda ittifak halindedir. Zira 
nübüvvetin ve risaletin bizatihi kendisi, Hz. Peygamber’in tebliğde ha-
tadan ve nazil olan vahyin muhtevasında tebdil ve tahriften masum ol-
masını gerektirir. Mu’tezile peygamberlik misyonu öncesinde ve sonra-
sında Peygamberlerin büyük günahlardan ve küfürden masum oldukla-
rını ortak bir doktrin olarak kabul etmiştir. Bu konudaki esas tartışma, 
peygamberlerin kasıtlı veya kasıtsız olarak küçük günah işleyip işleme-
yecekleridir. en-Nazzam,(221/835)) Kur’an’da haber verilen Peygamber-
lerin günahlarının, sadece Allah’ın emirlerinin yanlış ve hatalı tevilinden 
kaynaklandığını savunmuştur. el-Cahız (255/868) ise onların kasıtlı ola-
rak da günah işleyebileceklerini ileri sürmektedir. Zira ona göre Allah’ın 
buyruğunun kasıtsız ihlali günah değildir. Ebu Ali el-Cubbâî (303/915) 
ve Ebu Haşim el-Cubbâî, (321/933) ismeti bütün büyük günahlardan ve 
nefrete sebep olan küçük günahlardan korunma olarak tanımlamışlar-
dır.92 er-Râzî’nin ifadesine göre Mu’tezilenin çoğunluğu, peygamberlerin 
büyük günah işlemelerine cevaz vermemekle birlikte onların önemsiz, 

 
90 el-Aşkar, Ef’âlu’r-Rasûl, 1/216. 
91 M. Tahir b. Aşur, İslam Hukuk Felsefesi, Çev: M. Erdoğan, V. Akyüz, İstanbul: İklim 

Yay., 1988, 62. 
92 W. Madelung, Isma, 4/183; Kâdî Abdulcabbâr (415/1024), peygamberlerin nefreti 

gerektiren büyük ve küçük günahlardan münezzeh olduğunu, nefreti gerektirmeyen 
küçük günahların onlar için caiz olduğunu ve bu tür küçük günahların Peygamberle-
rin sıdkına halel getirmeyeceğini ifade etmektedir. Şerhu usûlü’l-hamse, Kahire: Mek-
tebetu Vehbe, 1996, 573-575. 



 
 

 33 

çirkin olmamak şartıyla küçük günah işleyebilecekleri görüşündedirler.93 
Eş’arîlerin çoğunluğu, peygamberlerin büyük günahtan beri olduğunu 
söylemekle beraber, küçük günahların Peygamberlerden sadır olması-
nın, nübüvvet halinde ve öncesinde ister yanılarak ister kasıtlı olarak 
caiz olduğunu savunmuşlardır.94 Eş’arî ekolüne mensup İbn Furek 
(406/1015) onların büyük günah değil ama kasıtlı olarak küçük günah 
işleyebileceklerini savunmuştur. el-Cuveynî (478/1085) Peygamberlerin 
küçük günah işleyebilecekleri şeklindeki görüşünü dile getirmektedir. 
el-Cuveynî’nin öğrencisi el-Gazalî, peygamberlerin günah işleyebilecek-
leri imkanını kabul etmekle birlikte günahlardan bağışlanma hususunda 
Allah’ın onlara lütufta bulunduğunu ifade etmektedir. Nihayet peygam-
berlerin ismetinin rasyonel temelleri üzerinde tartışan Fahreddin er-Razî 
(606/1209) bile peygamberlerin kasıtsız olarak risalet öncesi büyük gü-
nah, risalet sonrası da küçük günah işleyebileceğini kabul etmektedir.95 
el-Maturidî ekolüne mensup alimlerin bir kısmı peygamberlerin küçük 
günah işleyebileceklerini kabul etmektedirler. Diğerleri ise özellikle Se-
merkandlı alimler, onların zelle dahil bütün günahlardan masum olduk-
larını ifade etmektedirler.96 

Bu değerlendirmelerden anlaşıldığı kadarıyla Kelamcılar, Nübüvvet 
sonrası Hz. Peygamber’in büyük günah işlemeyeceği konusunda ittifak 
halindedirler. Fakat onun küçük günah işleyebileceği üzerinde ciddi bir 
tartışma olmakla birlikte her ekolden bazı alimlerin onun küçük günah 
işleyebileceğini kabul etmiş görünmektedir. Böylece Ehl-i Hadis, Tasav-
vuf Ehli ve Zahirilerin aksine bazı kelamcılar beşer olması nedeniyle Hz. 
Peygamber’in bazı tasarruflarında yanılması ve hataya düşmesini potan-
siyel olarak mümkün görmüşlerdir. Burada vurgulamak istediğimiz şey, 
Ehl-i Hadis’in öncülüğünde oluşturulmuş her alanda ulaşılmaz, erişil-
mez peygamber imajı, Fakihler ve Kelamcılar tarafından nispeten kırıl-
maya ve aşılmaya çalışılmıştır. Fakat İslam kültürünün gerileme dönem-
lerinde bu tür peygamber imajını aşma çabaları akamete uğramış ve çok 
fazla da etkili olamamıştır. 

 
93 Dwight M. Donaldson, The Shı’ıte Religion A History of Islam in Persia and Irak, London: 

1933, 338. 
94 İrfan Abdülhamid, Akidetu’l-İsme fi’l-İslam, Bağdat: Mecelletu Kullitu’d-Dirasati’l-

İslamiyye, 1968, 54-5. 
95 Fahrettin er-Râzî, Kelam’a Giriş (el-Muhassal), Çev: Hüseyin Atay, Ankara: Kültür 

Bakanlığı Yay., 2002, 247-8; W. Madelung, Isma, 4/183. 
96 W. Madelung, Isma, 4/183. 



 
 

 34 

Ehl-i Hadisin Peygamber tasavvurunu aşma çabaları çerçevesinde 
Hz. Peygamber’in hem fizikî biyolojik olağanüstülüklerden hem de 
hissî-kevnî mucizelerden arındıran ve mucize olarak da sadece Kur’an’ı 
ileri süren görüşleri de burada zikretmemiz gerekir. 

Mu’tezilenin Basra ekolü Kelamcılarından Hişam b. Amr (218/833) 
araz mahiyetindeki hissî mucizelerin peygamberliğin delili olamayaca-
ğını ileri sürerek denizin yarılması, âsânın yılana çevrilmesi, ayın yarıl-
ması, sihrin bozulması su üzerinde yürümek gibi mucizeleri inkar et-
mekte ve Hz. Peygamber’in de mucize ve harikulade davranışlardan 
uzak olduğunu ifade etmektedir. 97 

İbn Rüşd’e (595/1198) göre ise mucizeleri ele alıp incelemek filozofla-
rın işi değildir. Onları inkar eden cezaya müstehak olur. Ancak, İslam’ın 
kendi mucizesi, asayı yılana çevirmek gibi mucizeler değil, bizzat 
Kur’an’dır; Bu mucize tabiatın öteden beri bilinen işleyişini kesintiye 
uğratıcı mahiyette değildir. Onun mucizevi karakterini oluşturan şey, en 
mükemmel şekilde ve herkesin anlayışına göre indirilmiş olmasıdır. Ve 
bu mucize öteki mucizelerin çok üstündedir.98 Muhammed Abduh, Emir 
Ali gibi yakın dönem kelamcıları da bu görüşü benimsemişlerdir. Mu-
hammed Abduh şöyle der: “Müslümanlar için bu dünyada sebep ile 
sonuç arasında varolan münasebeti inkar etmek mümkün değildir.”99 Bu 
değerlendirmeye göre İbn Rüşd, önceki peygamberler için mucizeleri 
kabul ederken, Hz. Peygamber için Kur’an’ın dışında bir mucize kabul 
etmemektedir. Yukarda da ifade ettiğimiz gibi geleneksel peygamber 
tasavvuruna aykırı olarak serdedilen bu tür fikirler tarihî süreç içerisin-
de geleneksel anlayışın ağır baskısı altında neşvu nema bulamamıştır. 
Geleneksel peygamber tasavvurunu aşma çabaları çerçevesinde Fakihle-
rin, Kelamcıların ve az önce görüşlerini zikrettiğimiz Mu’tezilî Hişam b. 
Amr ve İbn Rüşd gibi filozofların gayretleri de geleneksel anlayışın al-
tında ezilmiş ve etkisiz kalmıştır. Ancak M. XVIII. yüzyılın ikinci yarı-
sından itibaren modern dönemlerde Müslümanların siyasî ve sosyal 
açıdan gerilemesiyle birlikte klasik peygamber tasavvuru, İslam Moder-
nistleri tarafından sorgulanmaya başlanmıştır. 

Geleneksel Peygamber anlayışını çağımızda bazı alimlerin aynen 

 
97 Bağdâdî, el- Fark beyne’l-Fırak, 153; Cihat Tunç, “Hişam b. Amr” mad, DİA, 18/152. 
98 Ahmed Fuad el-Ehvânî, “İbn Rüşd”, Çev: İlhan Kutluer; M. M. Şerif, İslam Düşünce 

Tarihi, İstanbul: İnsan Yayınları, 1990, 2/180; Bekir Karlığa, “İbn Rüşd” mad, İstanbul: 
DİA, 1999, 20/266. 

99 el-Ehvânî, “İbn Rüşd”, 2/180. 



 
 

 35 

muhafaza edip sürdürdükleri görülmektedir. Yani Ehl-i Hadis’in gele-
neksel Peygamber tasavvurunun bugün de devamında ısrar edilmekte-
dir. Örneğin, Hint-Pakistan alimlerinden Muhammed İsmail es-Selefî, 
Peygamberî şahsiyetin birliği üzerinde ısrar etmekte ve Peygamberî ya-
nılabilirliği mutlak anlamda kabul etmemektedir. Ona göre Şayet Pey-
gamberin sözü, dünyevî meselelerde güvenilmez ise, bu durumda dînî 
meselelerde de güvenilemezdir. Çünkü ‘güvenilirlik şahsiyetin bir husu-
siyetidir’ ve ayrı alanlar şeklinde bölünemez. 100 Yine aynı bölgeden Mu-
hammed Eyüp Dıhlevî de Peygamberin sözlerinin bazılarını güvenilir 
kabul edip, bazılarını güvenilir olan ile olmayan arasında bir hüküm 
vermek için hiçbir belirli standart olmadığı için güvenilmez kabul etme-
nin saçma olduğunu ve Kur’an’ın böyle bir standart için kullanılamaya-
cağını ifade etmektedir. Ona göre Kur’an da Peygamberî sözün güveni-
lirliğine bağlıdır. Şayet bağlayıcı olan ile olmayan arasında bir karar 
vermek için güvenilir hiçbir yol yoksa, bu durumda Peygamberlik mis-
yonunun herhangi bir kısmından şüphe etmek, Kur’an da dahil her şeye 
şüpheyle bakmak anlamına gelmektedir.101 Bu yazarlar, söz konusu ifa-
delerinde Hz. Peygamber’in dînî-dünyevî her alanda masumiyetini sa-
vunmaktadırlar. Hz. Peygamber’i her alanda mutlak anlamda masum 
olduğunu kabul etmek, onun insanî zaaflarını, beşerî yönünü göz ardı 
etmek demektir. Bazı insanlar uzman olmadıkları alanda çok hata yapa-
bildikleri halde, uzman oldukları alanda hata oranları çok düşmektedir. 
Bu örnekte olduğu gibi, Peygamberlerin de dînî konularda son derece 
titiz ve dikkatli olmaları ve o alana vakıf olmaları nedeniyle teorik olarak 
sıfır hata yapmaları mümkündür. Buna rağmen Kur’an, Hz. Peygam-
ber’in bazı hatalarından ve günahlarından bahsetmektedir. Ama onlar-
dan bir tıp, ziraat vb. gibi dünyevî alanlarda hata yapmamalarını bekle-
mek makul görünmemektedir. Zira onlar bu alanlarda din konusunda 
olduğu kadar uzman olmayabilirler. Zaten onların bize gönderiliş amaç-
ları da dini tebliğ etmek olup, uzmanlık gerektiren söz konusu dünyevî 
alanlara ilişkin bilgileri öğretmek değildir. Dolayısıyla onların dünyevî 
alanlarda yanılmış olmaları peygamberlik misyonuna herhangi bir 
nakîsa getirmemektedir ve onların şahsiyetlerini güvenilmez hale sok-
mamaktadır. 

 
100 Brown, İslam Düşüncesinde Sünneti Yeniden Düşünmek, 108 (Hucciyyet-i Hadis, 188’den 

naklen). 
101 Brown, İslam Düşüncesinde Sünneti Yeniden Düşünmek, 108 (The Mischief of Rejection of 

Hadith, Karaçi tarihsiz, 18-20’den naklen).  



 
 

 36 

Netice itibarıyla Ehl-i Hadis’in ortaya koyduğu Peygamber tasavvuru 
belki ortaçağda yaşayan Müslümanların ihtiyaçlarını karşılasa bile on 
sekizinci ve on dokuzuncu yüzyıla gelindiğinde böyle bir anlayışın sü-
rekli gelişen ve değişen dünyaya paralel olarak bakış açıları ve dünya 
görüşleri farklılaşan modern insanın ihtiyacını karşılaması düşünüle-
mezdi. Zira modern insanın varlık-kozmogoni anlayışı, ortaçağda yaşa-
yan insanın varlık anlayışıyla aynı değildi. Modern insan olayları rasyo-
nel bir temel üzerine oturtmakta, akıl ve bilgi eksenli bir dünya görüşü-
ne sahip bulunmaktadır. Böyle bir dünyaya, attığı her adımda vahiy alan 
ve ona göre hareket eden, fiziki-biyolojik açıdan olağandışı bir yapıya 
sahip olan ve her hareketinde harikuladelikler ve mucizeler gösteren ve 
nurdan yaratılmış olup alemin yaratılış amacı olan kozmik bir şahsiyet 
şeklindeki bir Peygamber imajını kabul ettirmek mümkün değildir. İn-
san üstü güçlerle donatılmış böyle bir peygamber tasavvurunun yeniden 
revize edilmesi, kritik bir analizle yeniden ele alınması son derece hayatî 
önemi haizdir. Nitekim bu faaliyet, on sekizinci ve on dokuzuncu yüz-
yıllarda Hint-Pakistan alt kıtasında ve Mısır’da yaşayan bazı İslam Mo-
dernistleri tarafından gerçekleştirilmeye çalışılmıştır. Bu başlı başına bir 
araştırma konusu olduğu için bu konuda yapılan çalışmalara dikkat 
çekmekle yetiniyoruz.102 

Ehl-i Hadis’in savunduğu bu peygamber tasavvuru çağın toplumsal 
değişim ve ihtiyaçlarına göre anlaşılan ve yorumlanan sağlıklı bir İslam 
anlayışına sahip olmamıza da engel olmaktadır. Hz. Peygamber Müslü-
manlar için vahyi tebliğ eden ve onu uygulayarak öğreten ilk örnektir. 
O, Müslümanların problemlerini çözerken vahiyden istifade ettiği gibi, 
aynı zamanda o dönemin kültür, tecrübe ve birikimlerinden de istifade 
etmiştir. Vahiy gelmeyen alanlarda bazen istişare ederek, bazen da kendi 
içtihadıyla problemlere çözüm bulmuştur. Bu hareketiyle de Müslüman-
lara örnek olmuş ve onlara vahyin dışında içtihada mahal olan konular-
da tam bir serbestiyet sağlamıştır. Ehl-i Hadis ve o eksenli düşünen 
geçmiş ve bugünkü alimlerin düşüncesine göre Hz. Peygamber’in dînî-
dünyevî her konuda yanılma ihtimali olmadığı için, bütün bu alanlarda 
Hz. Peygamber’i örnek almak gerekir. Dolayısıyla her alanda Hz. Pey-
gamber’i örnek alan insanlar için içtihad alanı oldukça sınırlanmış ve 

 
102 Mazharuddin Sıddıkî, İslam Dünyasında Modernist Düşünce, Çev: Murat Fırat, Göksel 

Korkmaz, İstanbul: Dergah Yay., 1990; Daniel Brown, İslam Düşüncesinde Sünneti Ye-
niden Düşünmek; Aziz Ahmed, Hindistan ve Pakistan’da Modernizm ve İslam, Çev: Ah-
met Küskün, İstanbul: Yöneliş yayınları, 1990. 



 
 

 37 

serbest alan daralmıştır. Bu da İslam’ın çağın gereklerine ve ihtiyaçlarına 
göre yorumlanması ve tatbikini güçleştirmiş, dinin donuklaşmasına ve 
katılaşmasına yol açmıştır. 
  



 
 

 38 

 
SONUÇ 

 
 
 
 
 
 

Sonuç olarak ifade edecek olursak Hz. Peygamber’in görevi sadece 
Kur’an vahyini tebliğ etmekle sınırlı değildir. Biz onun Kur’an vahyi dı-
şında Allah ile bir diyalog içerisine girdiğini de kabul ediyoruz. Bu du-
rum, Kur’an’ın bazı ayetlerinden anlaşılmaktadır.103 Dolayısıyla Hz. Pey-
gamber’in sünnetinin büyük çoğunluğu değil ama küçük bir kısmının 
ilham veya vahiy yoluyla gelmiş olması mümkündür. Bunun dışında ka-
lan Hz. Peygamber’in söz, fiil ve davranışlarının büyük bir kısmı ya va-
hiyden anladığı ve yorumladığından oluşan içtihatlarıdır, ya da kendi 
aklı, bilgi ve tecrübeleri veya yaşadığı toplumun kültüründen oluşan bilgi 
birikimidir. Böylece Hz. Peygamber’in Kur’an’ın dışındaki dini ve ahlakî 
uygulamaları vahiy ve ilham yoluyla olabileceği gibi, vahiyden anladığı 
ve yorumladığı şeylerden de oluşabilir. Bunun dışındaki şeyler ise onun 
aklı, bilgi, tecrübesi ve yaşadığı toplumun bilgi birikiminden oluşmakta-
dır. Ama şu da bir gerçektir ki bu sünnet malzemesinin içinde hangisinin 
vahiy, hangisinin de vahiy kaynaklı olmadığını tespit kolay değildir. Bu 
durumda yapılacak şey, bunların Kur’an’ın genel ilkeleri, aklın bedîhî 
gerçekleri (bedihiyyatu’l-akl) ve realiteye uygunluğu açısından değerlen-
dirilmesinin gerektiğidir. Ayrıca Hz. Peygamber’in büyük günah ve hata-
lardan korunmuş ve onun güvenilir bir şahsiyete sahip olduğunu kabul 
etmek gerekir. Zira büyük günah ve hatalar işlemeye müsait olan bir kim-
senin Peygamber olduğuna ve vahye muhatap olduğuna inanmak makul 
değildir. Çünkü Kur’an, onun yüce bir ahlaka sahip olduğunu,104 ve “in-
sanlık için güzel bir örnek” (usve-i hasene)105 olduğunu ilan etmektedir. 
Bunun karşısında Hz. Peygamber’in Peygamberlik misyonu dışında bü-

 
103 Enfal, 8/7, 9; Ahzab, 33/37; Fetih, 48/27; Haşr, 59/5; Afzalurrahman, Siret Ansiklopedisi, 

İstanbul: İnkılap Yay., 1996, 2/544-545. 
104 Kalem, 68/4. 
105 Ahzab, 33/21. 



 
 

 39 

tün davranışlarında mutlak anlamda masum olması ve her türlü hatadan 
uzak olduğunun kabul edilmesi, onu insan olmaktan çıkarır ki bu doğru 
değildir. Kaldı ki Kur’an da Peygamberlerin bazı hata ve günahlarından 
bahsettiği gibi, onların bundan mütevellit tövbelerinin kabulünü de zik-
retmektedir.106 Hz. Peygamber de bu genel kuraldan muaf değildir.107 
Kur’an, vahyin tebliği dışında onun yaptığı bazı hatalar karşısında uyarı-
lıp hatasının düzeltildiğini ifade etmektedir.108 Çünkü o da diğer bütün 
insanlar gibi bir beşerdir.109 Dolayısıyla onun mutlak anlamda yanılmazlık 
zırhına büründürülmesi, onun beşerî yönünün göz ardı edilmesi anlamına 
gelmektedir.  

 
106 Bakara, 2/36; A’raf, 7/22-23; Taha, 20/121; Enbiya, 21/87; Kasas, 28/16. Zulüm, Allah’ın 

sınırlarını aşıp bir hakkı, asıl yerinden başka bir yere koymaktır (el-Isfahânî, 
Mufredât, Beyrut: ed-Daru’ş-Şamiye, 1992,  537). Yüce Allah Adem’e hürriyet vermiş, 
fakat bu hürriyeti sınırlandırmıştı, o sınırı geçmekle haksızlık etmiş olacağı kendisine 
bildirilmişti. Kendisine cennette serbestlik verilmiş, açlık; susuzluk duymaması, dün-
ya dertleriyle tasalanmaması için ağaca yaklaşmaması emredilmişti. Fakat Hz. Adem 
Allah’ın bu sınırını aşmış ve günah işlemiş, Allah’ın emrine karşı gelmiştir. Bunun da 
kasden değil, yanılarak işlenmiş olduğunu belirtmek gerekir. Peygamberlere nispet 
edilen zulüm şirk ve küfür anlamında olmayıp, Allah’ın koyduğu sınırları aşmak an-
lamındadır. Onlar bundan dolayı da tevbe etmişlerdir. Peygamberlerin tevbeleri, 
mağfiret talepleri için bkz: Bakara, 2/122; Şuara, 26/82; Sa’d, 38/35; Enbiya 21/88; Ka-
sas, 28/16. 

107 Mü’min, 40/55; Muhammed, 47/19; Fetih, 48/2. 
108 Enfal, 8/67, 68; Tevbe, 9/43; Ahzab, 33/37. 
109 En’am, 6/91; İbrahim, 14/10-11; İsra, 17/93-94; Kehf, 18/110; Enbiya, 21/3; el-

Mu’minûn, 23/24, 33; Şuara, 26/153; Yasin, 36/15; Fussilet, 41/6; Kamer, 54/24; Teğa-
bun, 64/6. 



 
 

 40 

 
KAYNAKÇA 

 
 
 
 
 
 

Abdulhalık, Abdulgani. Hucciyetu’s-Sunne. ABD: Daru’l-Vefa, 1997. 

Affifî, A. E., Muhyiddin İbnu’l-Arabî’nin Tasavvuf Felsefesi. Çev: Mehmet 
Dağ, Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi yayınları, 1975. 

Afzalurrahman. Siret Ansiklopedisi. İstanbul: İnkılap Yayınları, 1996. 

Ahmed Fuad el-Ehvânî, “İbn Rüşd” (Çev: İlhan Kutluer) 

Ahmed, Aziz. Hindistan ve Pakistan’da Modernizm ve İslam. Çev: Ahmet 
Küskün, İstanbul: Yöneliş yayınları, 1990. 

Amidî, el-İhkâm fî Usûli’l-Ahkâm, Daru’l-Kutubi’l-Arabî, Beyrut 1998. 

Arûsî, Muhammed Abdulkadir. Ef’âlu’r-Rasûl ve Delaletuha ale’l-Ahkam. 
Cidde: 1984. 

Aşkar, Muhammed Suleyman. Ef’âlu’r-Rasûl ve Delaletuha ale’l-Ahkami’ş-
Şer’iyye. Kuveyt: Mektebetu’l-Menaru’l-İslamiyye, 1978. 

Bağcı, H. Musa. Hz. Peygamber’in Beşerî Yönü. Basılmamış Doktora Tezi, 
Ankara: 1999. 

Bağdâdî, Abdulkâhir.  el- Fark beyne’l-Fırak. Beyrut: Daru’l-Ma’rife, 1994. 

Karlığa, H. Bekir. "İbn Rüşd". TDV İslâm Ansiklopedisi, 
https://islamansiklopedisi.org.tr/ibn-rusd--torun#1 

Brown, Daniel. İslam Düşüncesinde Sünneti Yeniden Düşünmek. Çev: Salih 
Özer, Sabri Kızılkaya, Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2000. 

Buhari, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail b. İbrahim b. Muğîre el-Cu’fi. 
Sahîhu’l-Buhârî. İkinci Baskı, Beyrut: Müessesetu’r-Risâle, 2014. 

Bulut, Halil İbrahim, Nübüvveti İspat Açısından Hissî Mucizeler. Yayın-
lanmamış Doktora Tezi, İstanbul: MÜİF, 2001. 



 
 

 41 

Tunç, Cihat. "Hişâm B. Amr". TDV İslâm Ansiklopedisi, 
https://islamansiklopedisi.org.tr/hisam-b-amr  

Dârımî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahman b. Fadl b. Behram. es-
Sünen. Dâru İhyai’s-Sünneti’n-Nebeviyye, Yayın yeri ve tarihi yok. 

Debbağ, Abdulaziz b. Mes’ud. el-İbrîz min Kelami Seyyidi Abdilaziz. Çev: 
Celal Yıldırım, İstanbul: Demir Kitapevi, 1979. 

Dehlevî, Şah Veliyyullah. Huccetullahi’l-baliğa. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-
İlmiyye, 1995. 

Donaldson, Dwight M. The Shı’ıte Religion A History of Islam in Persia and 
Irak. London: 1933. 

Ebû Dâvud, İbnu’l-Eş’as es-Sicistâni el-Ezdî. Sünen’u Ebî Dâvud. Beyrut: 
Dâru’l-Ma’rife, 2001.  

Ebû Reyye, Mahmûd. Muhammedî Sünnetin Aydınlatılması. Çev: Muhar-
rem Tan, İstanbul: Yöneliş yayınları, 1988. 

Ebû Şâme. el-Muhakkak min ilmi’l-usûl. Ürdün: Daru’l-Kutubi’l-Eseriyye, 
1988. 

Ebu Zehra, Muhammed. İmam Şafii. trc. Osman Keskioğlu, Ankara: Di-
yanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1969. 

Ebû Zehra, Muhammed. İslam Hukuku Metodolojisi: fıkıh usulü.  trc. Ab-
dulkadir Şener, Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 
1973. 

Şâtıbî. el-Muvafakat. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye. 

Fahrettin er-Râzî, Kelam’a Giriş (el-Muhassal), (Çev: Hüseyin Atay), Kül-
tür Bakanlığı Yay., Ankara 2002. 

Fazlurrahman. Tarih Boyunca İslâmî Metodoloji Sorunu. Ankara: Ankara 
Okulu Yayınları, 1995. 

Buhl, Frantz. “Muhammed”. MEB. İslam Ansiklopedisi 8/469. 

Gazâlî. el-Mustasfâ min ilmi’l-usûl. Mısır: 1322. 

Goldziher, Ignaz. Zahirîler, Sistem ve Tarihleri. Çev: Cihat Tunç, Ankara: 
AÜİF Yay., 1982. 

Görmez, Mehmet. Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Me-



 
 

 42 

todoloji Sorunu. Ankara: TDV. Yay., 1997. 

Hansu, Hüseyin. Mu’tezile’nin Hadis Anlayışı. Basılmamış Doktora Tezi, 
Ankara: 2002. 

Hatib, Muhammed Accac. es-Sunne kable’t-Tedvîn. Beyrut: Daru’l-Fikr, 
1981. 

Isfahânî. Mufredât. Beyrut: ed-Daru’ş-Şamiye, 1992. 

Itr, Hasan Ziyauddin. Nubuvveti Muhammed fi’l-Kur’an. Beyrut: Daru’l-
Beşâiri’l-İslamiyye, 1990. 

İbn Abdilber. Camiu Beyani’l-İlm. Beyrut: Muessetu’l-Kutubi’s-Sekâfe, 
1997. 

İbn Aşûr, Muhammed Tahir. İslam Hukuk Felsefesi. Çev: Mehmet Erdo-
ğan) İstanbul: İklim Yayınları, 1988. 

İbn Haldun. Mukadime. Çev: Zakir Kadiri Ugan, İstanbul: MEB Yay., 
1989. 

İbn Hanbel, Ahmed. el-Müsned. Şuayb el-Arnavût, Adil Mürşid (Thk.), 
Birinci Baskı, Beyrut: Müessetu’r-Risale, 1995. 

İbn Hazm. el-İhkam fî Usûli’l-Ahkâm. Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut. 

İbn Kayyım el-Cevziyye. Zâdu’l-Meâd fî Heydi Hayri’l-İbâd. Beyrut: 1987. 

İbn Kuteybe. Te’vilu Muhtelifi’l-Hadîs. Beyrut: el-Mektebetu’l-İslâmî, 
1989. 

İbn Mâce, Ebû Abdullah Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî. Sünenu İbn Mâce. 
Birinci Baskı, Beyrut: Müessesetu’r-Risâle, 2013. 

İbn Mulakkın, Gayetu’s-Sûl fî Hasâisi’r-Rasûl, Thk: Abdullah Bahruddin 
Abdullah, Beyrut: Daru’l-Beşâiri’l-İslamiyye, 1414/1993. 

İbn Sa’d. Kitabu’t-Tabakâti’l-Kebîr. Beyrut: Daru Sadr, 1985. 

İrfan Abdülhamid. Akidetu’l-İsme fi’l-İslam. Bağdat: Mecelletu Kullitu’d-
Dirasati’l-İslamiyye, 1968. 

Kâdî Abdulcabbâr. Şerhu usûlü’l-hamse. Kahire: Mektebetu Vehbe, 1996. 

Kâdî Iyâz. eş-Şifâ bi Ta’rîfi Hukukı’l-Mustafa. Beyrut: Şerikektu Daru’l-
Erkâm, tarihsiz. 



 
 

 43 

Kastallânî. İrşadu’s-Sârî li Şerhi Sahihi’l-Buhârî. Mısır: el-Matbaatu’l-
Meymene, H. 1307. 

Kettanî, Muhammed b. Ca’fer. er-Risaletu’l-Mustatrafe, İstanbul: Daru 
Kahraman, 1986. 

Kırbaşoğlu, M. Hayri. “Ashâbu’l-Hadis’in Akaid Edebiyatı”. İslâmî Araş-
tırmalar Dergisi, 5, Ekim, 1987. 

Kırbaşoğlu, M. Hayri. Alternatif Hadis Metodolojisi. Ankara: Kitabiyat, 
2002. 

Kırbaşoğlu, M. Hayri. İslâm Düşüncesinde Sünnet. Ankar: Ankara Okulu 
Yayınları, 2000. 

Koçkuzu, Ali Osman. Hadiste Nâsih Mensuh. İstanbul: MÜİF Vakfı Yay., 
1985. 154-163.  

Koçkuzu, Ali Osman. Rivayet İlimlerinde Haber-i Vahitlerin İtikad ve Teşrî 
Yönlerinden Değeri. Ankara: DİB. Yay., 1988. 

Kutlu, Sönmez. İslam Düşüncesinde İlk Gelenekçiler. Ankara: Kitabiyât, 
2000. 

Kılıçer, M. Esat. "Ehl-İ Re’y". TDV İslâm Ansiklopedisi, 
https://islamansiklopedisi.org.tr/ehl-i-rey 

Madelung, Wilferd. The Encyclopedia of Islam, Leiden: 1978. 

Müslim b. el-Haccac el-Kuşeyri el-Nîsâbûrî. Sahîh’u-Müslim. Üçüncü Baskı, 
Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 2010.   

Nevevî, Muhyiddin. Sahihi Muslim bi Şerhi’n-Nevevî. Beyrut: Daru 
İhyâi’t-Turasi’l-Arabî, 1972. 

Nîsaburî, el-Hâkim. el-Mustedrek ale’s-Sahîhayn. Haydarabad. 

Özafşar, M. Emin. “Hadisçilerin Peygamber Tasavvuru/Anlayışı”. Diyanet 
İlmî Dergi, Ankara: 2000. 

Özafşar, M. Emin. “Polemik Türü Rivayetlerin Gerçek Mahiyeti”. İslâmiyat 
1/3, 1998. 

Sakallı, Talat. “Sünnetin Bağlayıcılık Açısından Taksimi”. SDÜİF Der., 2, 
Isparta 1995, 39-102.  

Salih, Subhi, Hadis İlimleri ve Hadis Istılahları. Çev: M.Yaşar Kandemir, 



 
 

 44 

Ankara: DİB. Yay., 1986. 

Schimmel, Annemarie. “Müslüman Hayatının ve Düşüncesinin Bir Merkezi 
Olarak Hz. Muhammed”. Çev: Zülfikar Durmuş, Tasavvuf Dergisi, 
3/9, 2002. 

Seferta, H. R. Yusuf. “M. Abduh ve R. Rıza’nın Yazılarında Peygamberlik 
Doktrini”, İktibas, Mart, 1990. 

Sıddıkî, Mazharuddin. İslam Dünyasında Modernist Düşünce. Çev: Murat 
Fırat, Göksel Korkmaz, İstanbul: Dergah Yay., 1990. 

Şafiî. Muhammed b. İdris, el-Umm, Mektebetu’l-Kubrâ, Bulak-Mısır, 1325. 

Şafiî. Muhammed b. İdris, el-Umm. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1993. 

Şafiî. Muhammed b. İdris, er-Risale. Thk: Ahmed Muhammed Şakir, Kahi-
re: Daru’t-Turas, 1979. 

Şâtıbî, Ebu İshak. el-Muvafak fî Usûli’ş-Şeri’a. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-
İlimiyye, tarihsiz. 

Şehristanî. el-Milel ve’n-Nihal. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1992. 

Şerif, M. M. İslam Düşünce Tarihi. İstanbul: İnsan Yayınları, 1990. 

Şevkânî. İrşâdu’l-Fuhûl ilâ Tahkîki’l-Hak min İlmi’l-Usûl. Beyrut: Daru’l-
Kutubi’l-İlmiyye, 1994 

Tirmizî, Ebû Îsa Muhammed b. Îsa b. Sevre. eş-Şemailu’l-Muhammediye. 
Beyrut: Muessesetu’l-Kutubi’s-Sekâfe, 1993. 

Tirmizî, Ebû Îsa Muhammed b. Îsa b. Sevre. Sünenu’t-Tirmizî. Birinci Baskı, 
Beyrut: Müessesetu’r-Risâle, 2013. 

Yardım, Ali. “Hz. Peygamber’i Anlatan İlim Dalları”. Diyanet Dergisi. 25/4. 

Yıldırım, Ahmet. Tasavvufun Temel Öğretilerinin Hadislerdeki Dayanakları. 
Ankara: TDV. Yay., 2000. 

 



 
 

 45 
 



 
 

 46 

 
GİRİŞ 

 
 
 
 
 
 

Hz. Peygamber’i “örnek bir model”1 olarak çağın idrakine sunmak, 
İslam dünyasının bugün içinde bulunduğu ortamda kaçınılmaz hale 
gelmiştir. Bugün Hz. Peygamber’i “örnek model” (paradigma) olarak 
çağa taşırken bize düşen onun yaptıklarının aynısını yapmak değil, yap-
tıklarını bugünün şartları içerisinde yeni bir bakış açısıyla, yeni bir ruhla; 
aynı hedefleri, temsil ettiği aynı ilkeleri muhafaza etmek şartıyla yeniden 
yorumlamaktır. Hadis/sünnet’i yaşamak, Hz. Peygamber’i çağa taşımak 
ve onun gözettiği ilkeleri aynen gözetmek suretiyle onu örnek almaktır. 
Çünkü biz bu çağda yaşıyoruz, dolayısıyla bu çağı kendi açımızdan ve-
rimli ve yaşanır hale getirmek için Hz. Peygamber’in örnekliğinden nasıl 
ilham alabiliriz ve ondan nasıl yararlanabiliriz sorularına cevap bulmak 
zorundayız. 

Hz. Peygamber dönemindeki toplumsal şartlardan farklı olarak M. 
XVIII. yüzyıldan itibaren eğitim ve öğretim, siyaset, iktisat, aile yapısı, 
sosyal hayat gibi her alanda farklı tarihsel, toplumsal, kültürel ve iktisadî 
değişimler söz konusudur. “Modern Çağ” diye isimlendirilen bu dönem, 
değişimin yaşandığı 3 asır gibi bir zaman dilimini kapsamaktadır. Bu 
zaman diliminde meydana gelen gelişmeler, 10-12 asırlık İslam düşünce-
sindeki gelişmelerden mahiyet itibarıyla özünde son derece farklıdır. 
Dolayısıyla, değişimin ve dönüşümün yaşandığı son 3 asırlık zaman 
dilimini ve içinde bulunduğumuz çağı hesaba katmak ve problemlerimi-
zi çözmede hadis/sünnette bireysel ve toplumsal alanda rehberlik edecek 
ilkeleri tespit etmek zaruridir. İslam kültür tarihinde hadis/sünneti çağın 
idrakine sunacak ve onda rehberlik edecek ilkeleri tespite çalışan şahıs 
ve ekollerin tarihi seyir içinde yol gösterecek düşüncelerini görmeye 
çalışalım.  

Kur’an’ın birçok yerinde bir düşüncenin, bir inancın herhangi bir de-

 
1 Ahzab, 3/21. 



 
 

 47 

lile dayanmadan bilinçsizce ve körü körüne taklit edilmesi tenkid edil-
miştir.2 Zaman zaman illet ve hikmetini sormadan, sebeplerini araştır-
madan kendisinin yaptığını yapmaya çalışanları yani kendisini bilinçsiz-
ce taklit edenleri de uyarmıştır. Bir keresinde namaz kıldırırken ayakka-
bılarını çıkarıp sol tarafına bırakmıştı. Bunu gören sahabîler de aynı şeyi 
yaparak ayakkabılarını çıkarmıştı. Namaz bitince, Hz. Peygamber “Niçin 
ayakkabılarınızı çıkardınız?” diye sormuş, onlar da: “Sizin çıkardığınızı 
gördük, onun için çıkardık” demişler. O zaman Hz. Peygamber: “Cebrâil 
bana onlarda pislik olduğunu haber verdi”3 diye bir açıklama yaparak, 
örnek alınan davranışın bilinçli yapılması gerektiğine dikkat çekmiş, 
bilinçsizce yapılan taklit türü davranışlardan sakındırmıştır. Onun uygu-
layıcısı durumunda olan Hz. Peygamber de kendisinden işittiklerini 
başkalarına tebliğ etmeyi emrederken anlayarak ve kavrayarak tebliğ 
etmelerini istemiştir. Zeyd b. Sabit’in rivayetine göre Hz. Peygamber: 
“Benim sözlerimi işitip de ezberleyip anladıktan sonra başkasına aynen 
tebliğ edenlerin Allah yüzünü ağartsın. Nice anlayış sahipleri vardır ki 
anlayış gücüne sahip değillerdir. Nice anlayış sahipleri de benim sözü-
mü kendilerinden daha güçlü anlayışa sahip kişilere taşırlar”,4 buyur-
muştur. Anlamaya ve kavramaya bu kadar önem veren Hz. Peygamber, 
zaman zaman illet ve hikmetini sormadan, sebeplerini araştırmadan 
kendisini bilinçsizce taklit edenleri de uyarmıştır.  

İslam düşünce geleneğinin ilk yüzyıllarında tenkit zihniyeti ve bilim-
sel faaliyetin zorunlu şartı olan metodik şüphe bütün canlılığıyla varlığı-
nı göstermiştir. Özellikle bunlar, bazı sahabîlerde kendisini hissettirmiş-
tir. Bu yüzden sahabenin bir kısmının tutumu, raviden şüphelenme, 
başka bir deyişle birbirlerinin rivayetlerine temkinle ve ihtiyatla yaklaş-
ma şeklinde olmuştur. Bu nedenledir ki, sahabe döneminde hadis tenki-
di açısından son derece canlı ve dinamik bir sorgulama süreci yaşanmış-
tır. Bu dinamizmi temsil eden yaklaşım, Hz. Peygamber’in her bir dav-
ranışını örnek model almada sebep ve makâsıd yönüne önem veren an-
layıştır. Bu yaklaşımı benimseyenler Hz. Peygamber bir davranışı hangi 
sebep ve maksatla yapmışsa, o maksat ve niyetle yapmaya çalışmışlar, 
sözün ne anlama geldiğini, kimden geldiğini; sözün bağlamını, onu ve-

 
2 İsra, 17/36; Bakara, 2/169; Yusuf, 12/81; Bakara, 2/111. 
3 Ebu Davud, 24, İlim 10; Tirmizi, 39, İlim 7; İbn Mace, Mukaddime 18. 
4 Makdisî, el-Muhakkak min İlmi’l-Usûl, Thk: Ahmet el-Kuveytî, Ürdün: Daru’l-Kutubi’l-

Eseriyye, 1989, 99; Ebu Davud, Hn: 650-651; Darimî, es-Sunen, 1/320; Ahmed b. Han-
bel, el-Musned, 3/20. 



 
 

 48 

him ve hata; eksik veya ziyade, yanlış duyma, yanlış anlama ve yorum-
lama, iyi belleyememe açısından araştırmışlar ve bunun yanında Hz. 
Peygamber’in her yaptığı işi sünnet kapsamına sokmamışlardır. Bunla-
rın başında Hz. Aişe, Hz. Ömer, Abdullah b. Mes’ud, Abdullah b. Abbas 
gibi sahabiler gelir. 

 Bu dinamik ve canlı sorgulama faaliyetinin yanında Hz. Peygamber’i 
örnek almada lafızcı ve şekilci bir anlayışı benimseyenler de vardır. Bu 
yaklaşımı benimseyenler Hz. Peygamber’in her davranışını sünnet ola-
rak algılamayı ve her yaptığını sebebine ve maksadına bakmaksızın har-
fiyen uygulamayı tercih etmişlerdir. Onlar Hz. Peygamber’i örnek alma-
da akıl ve tefekkür yerine, sevgi boyutunu ön plana çıkarmışlardır. Bu 
görüşü benimseyenler Abdullah b. Ömer, Ebu Hureyre, Abdullah b. 
Amr b. el-As, Ebu Zer el-Gıfarî gibi sahabilerdir.5 

Bu ikinci yaklaşımı benimseyen sahabilerin rivayet ettikleri pek çok 
hadis ve Hz. Peygamber’in örnekliğiyle ilgili birçok konu, fakih olan sa-
habiler tarafından tenkid edilerek düzeltilmiştir. Nitekim, Hz. Aişe’nin 
düzelttiği yanlışlar ve sahabeye yönelttiği eleştiriler bir kitabın hacmini 
dolduracak boyuta ulaşmıştır. Abdullah b. Ömer’in sünnet olarak kabul 
ettiği ve uygulamakta titizlik gösterdiği bazı uygulamalarını; Hz. Aişe, 
sünnet olarak değil, Hz. Peygamber’in o günkü koşullarda yaptığı en uy-
gun davranış olarak nitelendirmektedir. Örneğin, İbn Ömer, Hz. Peygam-
ber’in Veda Haccı sırasında Mekke yolu üzerindeki “Muhassab” mevki-
inde konaklamasını sünnet olarak telakki ederken,6 Hz. Aişe bunun aksine 
o yerin Medine yoluna çıkarken toplanmaya daha elverişli olduğu için 
orada konakladığı görüşündedir.7 İbn Ömer, Hz. Peygamber’in bir fiili 
yapmasındaki maksadı belirleme gibi bir endişe taşımamakta, sırf Pey-
gamber yaptığından ve ona olan muhabbetinden dolayı yapmaktadır. 
Aksine Hz. Aişe yapılan fiilin maksadını yani ibadetle alakasının olup 
olmadığını tespit etmekte ve buna göre onun sünnet olup olmadığı-
na karar vermektedir. 

On yıllık halifeliği boyunca dini nasları ve Hz. Peygamber’in sünne-
tini kendi çağının idrakine sunan, nasların altında yatan hikmeti, mana-

 
5 Bu konuda daha geniş bilgi için bkz: Bünyamin Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı, An-

kara: TDV Yay., 1999, 153-275. 
6 Muslim, 4 Salât 47 Hn: 249; 15 Hac 58 Hn: 338, 341; Ebû Davud, Menâsik 86 Hn: 

2012,2013; Tirmizî, 7 Hac 81 Hn: 921; İbn Mace 25 Menâsik 81 Hn: 3069. 
7 Buhârî, 25 Hac 147; Muslim, 15 Hac 58 Hn 339, 340; Ebû Davud, Menâsik 86 Hn: 2008; 

Tirmizî, 7 Hac 82 Hn: 923; İbn Mace, 25 Menâsik 81 Hn: 3067. 



 
 

 49 

yı, ruhu ve ilkeleri uygulamaya sokan Halife Ömer, Hz. Peygamber’i 
taklit ve teşebbühten uzak, gerçek anlamda örnek model olarak anlamış 
ve yaşadığı dönemde etrafına bu anlayışı telkin etmeye çalışmıştır. Hali-
fe Ömer zengin Irak topraklarını fethettiğinde arkadaşları, Hz. Peygam-
ber’in Hayber konusundaki tutumunu hatırlatarak arazinin cihad etmiş 
gazilere verilmesini talep ettikleri zaman, o, bir asker ve toprak aristok-
rasisi, bir derebeylik meydana geleceği için buna izin vermemiştir. Hz. 
Ömer bu şekilde davranmakla hem Kur’an’ın mesajının ruhunu hem de 
Peygamberin sünnetini uygulamaya koymuştur. Yine Hz. Ömer, müelle-
fe-i kulub konusunda Hz. Peygamber’in sünnetine harfiyen uymak yeri-
ne, Kur’an’ın ruhuna riayeti tercih etmiştir.  

Netice itibarıyla sahabe döneminde canlı ve dinamik bir tenkid zihni-
yetinin hâkim olduğunu söyleyebiliriz. Hadisleri anlamada lafızcı ve 
sünneti uygulamada şekilci yaklaşım da bir damar olarak sahabe asrında 
hayatiyetini devam ettirmiştir. Bu iki temel yaklaşım daha sonra ortaya 
çıkacak olan Ehli Hadis ve Ehli Re’y’in usul ve yöntemlerine temel teşkil 
edecektir.8 

Sahabe dönemindeki bu tenkit zihniyeti, daha sonra imamlar devrin-
de de kendini gösterecektir. Bu dönem, İslam kültür tarihinde ilmî disip-
linlerin oluştuğu, ilim ve kültür açsısından son derece dinamik ve canlı 
bir süreci içermektedir. Bu dönemin en bariz özelliği sahabe dönemin-
deki farklı iki yaklaşımın bir devamı olarak iki farklı bakış açısının orta-
ya çıkmasıdır. Bunlardan ilki, kafi derecede şer’i kuvveti haiz hadislerin 
bulunmadığı sahalarda, şer’î istidlal yollarıyla hüküm koyan ve Irak 
fukahasının temsilcileri olan Ehl-i Re’y’dir. Diğer bakış açısı ise şer’î bü-
tün meselelerde muhakkak bir hadise dayanılması gerektiğini ileri süren 
ve Medine’de temerküz etmiş bulunan Ehl-i Hadis cephesidir.9 Ehl-i 
Hadis’in en belirgin özelliği, hadisleri mümkün olduğu kadar yoruma 
tabi tutmadan ve kıyasa başvurmadan uygulamak, akli-edebi ilimlerden 
ziyade nakli ilimlerle ilgilenmektir. Bundan dolayı Ehl-i Hadis, çeşitli 
dönemlerde şekilci tutumları sebebiyle tenkide uğramıştır.10 Onların 
hadisin fıkhından çok rivâyetiyle ya da metninden çok senediyle meşgul 
olan âlimlerin oluşturduğu bir hareket olduğunu söyleyebiliriz.11 Anla-

 
8 Kadir Gürler, Ehl-i Hadis’in Düşünce Yapısı, Bursa: Emin Yayınları, 2007, 108. 
9 M. Said Hatipoğlu, İslâmî Tenkid Zihniyeti, 54; Gürler, Ehl-i Hadis’in Düşünce Yapısı, 92-

93. 
10 Abdullah Aydınlı, “Ehl-i Hadis”, DİA, 10/ 507, İstanbul, 1994. 
11 Gürler, Ehl-i Hadis’in Düşünce Yapısı, 118-119. 



 
 

 50 

ma yöntemi olarak illetleri araştırmaksızın nasların zâhirine tutunan,12 
re’y ile de az miktarda içtihatta bulunan kimselerdir.13 

Hemen belirtelim ki bu iki bakış açısı arasında Hz. Peygamber’i örnek 
model almada ve hadis/sünneti anlama ve yorumlamada usul ve yöntem 
açısından belirgin farklılıklar olsa bile bunun çok keskin ve sınırları be-
lirlenmiş farklılıklar olduğunu söylemek mümkün değildir. İki bakış 
açısına sahip şahıs ve ekollerin tek tek hadisleri anlama ve yorumlamada 
mensubu bulunduğu ekolün usul ve yöntemlerine uygun olmayan tavır 
gösterdikleri de vâkidir.  İster Ehli Hadis, isterse Ehli Rey bakış açısına 
sahip olsun Hz. Peygamber’i örnek alma ve hadis/sünneti anlama ve 
yorumlamada tarihsel süreçte iki farklı bakış açısının ortaya çıkmış ol-
duğudur. Bunlardan biri nassın zahirine tutunan ve hadisi lafzî olarak 
sünneti şeklî anlamda anlayan ve yorumlayan bakış açısıdır. Diğeri de 
nassın altında yatan niyet ve maksadı tespit edip, Hz. Peygamber hangi 
sebep ve maksatla yapmışsa, o sebep ve maksatla yapmayı önceleyen 
bakış açısıdır. Şimdi bu iki bakış açısının genel karakterini örnekler vere-
rek açıklamaya çalışalım.     

Bazı alimler Hadis/sünneti anlama ve yorumlamada nassın zahirine 
önem vererek lafızcı-şekilci bir zihniyete sahip olup Hz. Peygamber’in 
söz ve fiillerini ihtiva eden hadise karşı derin bir teslimiyet duygusuyla 
hareket etmişlerdir. Örneğin, Ahmed b. Hanbel (241/855)’e göre sünnetin 
çerçeve ve muhtevası oldukça geniştir. Ona göre Hz. Peygamber ve sa-
habeden gelen her şey sünnettir. Mütevatir, meşhur, sahih, ahad haber-
ler sünnet dairesinde yer aldığı gibi, sahabe kavilleri, mürsel ve zayıf 
hadisler de sünnet kapsamındadır.14 Buna paralel olarak da Hadisçiler 
hadis/sünneti, “şer’i bir hükme dayansın veya dayanmasın, Hz. Pey-
gamber’in bütün sözleri, fiilleri, takrirleri, onun yaratılışı, ahlakı ve sireti 
ile ilgili bütün bilgilerdir,”15 şeklinde tanımlamışlardır. Bu, Hz. Peygam-
ber’den gelen bütün rivayetlerin sünnet telakki edilmesi gibi bir sonucu 
doğurmaktadır. Aksine Ebu Hanife ve onun ekolüne mensup bazı alim-
ler ise hadis lafızlarını zahire göre değil, altında yatan mana ve ilkeyi 
esas alarak yorumlamış, böylece şekle takılıp kalmamışlardır. Onlar ha-

 
12 Mehmet Görmez, Metodoloji Sorunu, 57. Krş. Schacht, İslam Hukukuna Giriş, 72; Gürler, 

Ehl-i Hadis’in Düşünce Yapısı, 123. 
13 Gürler, Ehl-i Hadis’in Düşünce Yapısı, 123. 
14 Görmez, Metodoloji Sorunu, 65 (İbn Bedran, el-Medhal ila Mezhebi’l-İmam Ahmed, 88.). 
15 Musatafa es-Sibaî, es-Sunne ve Mekânetuha fi’t-Terşrîi’l-İslâmî, Beyrut: 1978, 47; Mu-

hammed Accac el-Hatip, es-Sunne kable’t-Tedvîn, Kahire: 1971, 15. 



 
 

 51 

disin manasını lafzın delaletinden çok, Şâri’in niyet ve maksadında ara-
mışlardır.16 İmam Ebu Hanife (150/767) “Hz. Peygamber ve sahabe dö-
neminin şartları ile bizim şartlarımız aynı değildir” diyerek hadisin anla-
şılması ve yorumlanmasında zamanla ortaya çıkan gelişmelerin dikkate 
alınması gerektiğini ima etmiştir.17 

Hz. Peygamber’i örnek almada şekilci ve lafızcı anlayışla sebep ve 
maksadı öne çıkaran anlayışın farkını gösteren bazı örneklerle konuyu 
somutlaştırmaya çalışalım. İbn Subkî, ibadetle alakası olduğu söylenen 
bazı fiillerin cibillî olmakla, şer’i olmak arasında yer aldığını ifade eder 
ve şu örneği verir: Namazda ikinci ve dördüncü rek’atlara kalkarken 
doğrudan kalkmayıp biraz oturmak (yani, istirahat celsesi), kimilerine 
göre cibillî olması nedeniyle müstehab değilken, kimilerine göre ise 
şer’îdir. Kimilerine göre de şişman, aciz ve zayıf olanlar için müstehab-
tır.18 İbn Dakîk el-İyd, istirahat celsesinin İmam eş-Şâfiî ve Ashabu’l-
Hadîs tarafından sünnet olarak kabul edilmişken, İmam Malik ve Ebu 
Hanife tarafından sünnet olarak kabul edilmediğini nakletmektedir. 
İmam Malik ve Ebu Hanife’ye göre ise bunun nedeni Hz. Peygamber’in 
yaşlılık nedeniyle böyle yaptığı ve dolayısıyla bunun sünnetle bir alaka-
sının olmadığıdır.19 Görüldüğü gibi İstirahat celsesinde İmam eş-Şafiî 
(204/819) ve Ashabu’l-Hadis, Hz. Peygamber’in onu sadece yapmış ol-
masını yeterli görürken, Ebu Hanife (150/767) ve İmam Malik (179/795), 
Hz. Peygamber’in o fiilin, hangi maksat ve sebeple yaptığını tespite ça-
lışmakta ve ibadetle alakası olmadığı için sünnet olarak kabul etmemek-
tedir. O halde bir fiilin ibadet olup olmadığının kriteri, onun yapılış ga-
yesini ve sebebini tespit etmektir. Bunun için de mevcut olan fiilin çok 
iyi tahlil edilerek o konuda yapılış maksadını gösteren Hz. Peygamber’e 
ait bir söz veya başka herhangi bir karinenin bulunup bulunmadığının 
araştırılması gerekir. İbadetle ilgili olduğuna dair bir karine varsa onun 
bağlayıcılığı söz konusudur. Böyle bir karine mevcut değilse, o takdirde 
fiilin ibadetle ilgisi olmayıp, âdet ve şartların gereği olduğu anlaşılır. 

 
16 İ. Hakkı Ünal, İmam Ebu Hanife’nin Hadis Anlayışı ve Hanefî Mezhebinin Hadis Metodu, 

109-114. 
17 Ünal, İmam Ebu Hanife’nin Hadis Anlayışı ve Hanefî Mezhebinin Hadis Metodu, 117-122. 
18 el-Aşkar, Ef’alu’r-Rasul, 1/233 (İbn Subki, Kavaid, 115’den naklen) 
19 İbn Dakîk el-İyd, İhkâmu’l-Ahkâm, 1/378; İbn Teymiyye, Mecmû’u Fetâvâ, 5/207; Malik 

ve Ebû Hanife, bu görüşünü Malik b. Huveyris’in: “Hz. Peygamber (namazda), ayağa 
kalkmadan önce secdeden başını kaldırdığında otururdu” şeklindeki hadise dayan-
dırmakta ve bu hadisi, Hz. Peygamber’in yaşlılık zaafiyetine düştüğü gerekçesiyle 
öyle davrandığına yormaktadırlar. İbn Dakik el-İyd, İhkâmu’l-Ahkâm, 1/375-378. 



 
 

 52 

Yine söz konusu iki bakış açısının farkını gösteren başka bir örnek, 
zekatın hangi mallardan verileceği meselesiyle ilgilidir. Hz. Peygam-
ber’in zekatın sadece buğday arpa, hurma ve kuru üzümden alınmasını 
emrettiğine dair bir rivayete bakarak Abdullah İbn Ömer, Muhammed b. 
Sîrîn, Şa’bî, İbn Ebî Leyla, Abdullah b. Mübarek, Ahmed b. Hanbel vb. 
alimler zekatın sadece bu dört sınıftan alınacağı görüşünü ileri sürmüş-
lerdir. Söz konusu alimler zekata konu olan bu tarım ürünlerini belirler-
ken hadisin zahirine bağlı kalmışlardır. Oysaki zekattan maksat, üretici-
lerin elde ettikleri ürünlerin bir kısmını fakirlere dağıtmalarıdır. Durum 
bu olunca, Hz. Peygamber’in buğday ve arpa üreticilerine zekatı vacib 
kılıp da pirinç, nohut, mercimek, narenciye ve diğer tarımsal ürün üreti-
cilerini zekattan muaf tutması düşünülemez. Hz. Peygamber’in sadece 
bu dört tarımsal ürünü zikretmesi ise o zaman o bölgede bu ürünlerin 
başlıca üretim çeşitlerini teşkil ediyor olmasıdır. Bu sebeple zekatı sade-
ce bu dört sınıf tarımsal ürüne hasretmek, sünnete aykırı bir tutum olur. 
Sünnete uygun olan ise her türlü tarımsal üründen zekatın alınmasıdır 
ki Ebu Hanife ve Davud b. Ali ez-Zahirî (270/889) bu görüşü benimse-
mişlerdir. Hatta Ebu Hanife çöl halkından deve, koyun ve sığır sahiple-
rinin ellerinde bulunan ve vermeleri kolay olan “ekit” yani “yağı alınıp 
kurutulmuş sütten (peynir, keş, vb.) vermelerine bile ruhsat vermiştir.20 
Malikî mezhebine mensup İbnu’l-Arabî (543/1148) de Ebu Hanife’nin 
görüşünü desteklemiştir. 21  

Burada son olarak mehirle ilgili örneği görelim. Mehir vermek, 
Kur’an’ın temel ilkelerinden birini teşkil etmektedir.22 Fakat mehrin mik-
tarı ise adet tarafından tespit edilen şeylerdendir, bu konuda herhangi 
bir sınırlama getirilmemiştir. Çünkü insanların kadınlara gösterdikleri 
ihtimam, yöreden yöreye, zamandan zamana değişir. Onlara karşı duyu-
lan rağbet farklı olabilir. İnsanlar cimrilik ve cömertlikte de farklı olabi-
lirler. Nasıl ki eşyaya biçilen fiyatları tahdit imkanı yoksa, mehir için de 
belli bir sınır getirmenin imkanı yoktur.23 Fakat sünnet bu konuda im-
kanlar ölçüsünde ve cari olan adet muvacehesinde o günün şartları da 
göz önünde bulundurulmak suretiyle asgari olanını tespit etmiştir. Ab-
durrahman b. Avf, Hz. Peygamber’e vereceği mehir miktarını sorunca 

 
20 Yusuf el-Kardavî, Sünneti Anlamada Yöntem, Çev: Bünyamin Erul, 252. 
21 Yusuf el-Kardavî, İslâm Hukukunda Zekat, İstanbul: 1984. 1/357-367; Sünneti Anlamada 

Yöntem, 203-204; M. Hayri Kırbaşoğlu, İslâm Düşüncesinde Sünnet, 97. 
22 “Kadınlara mehirlerini gönül rızasıyla verin” Nisa 4/4, 20, 24; Bakara 2/236. 
23 Şah Veliyyullah Dehlevi, Huccetullâhi’l-Bâliğa, 2/233. 



 
 

 53 

şöyle buyurmuştur: “Altın çekirdeği kadar bir ağırlıktır,”24 Başka bir 
adama: “Demirden bir yüzük de olsa bulmaya çalış,”25 buyurmuştur. Bu 
konuda zikrettiğimiz ayet ve hadisler mehrin miktarını tespitten ziyade 
öncelikle verilmesini öngörmektedir. İmam eş-Şafiî, mehir miktarını, Hz. 
Peygamber’in kadınlarına verdiği mehrin değerinde vermenin ve ziya-
dede bulunmamanın müstehap olduğunu ifade etmektedir.26 İmam Şa-
fii’nin bu yorumu, onun hadisleri yorumlamada lafızcı bir karaktere 
sahip olmasından kaynaklanmaktadır. 

H. IV. ve V. asırlardan itibaren yukarıda ortaya koyduğumuz iki ba-
kış açısının kavramsal bazda şekillendiği ve tartışmaların bu kavramlar 
üzerinden yürütüldüğü görülmektedir. Bu kavramların yaratıcısı duru-
munda olan Fıkıh Usulü alimleri Hz. Peygamber’i örnek alma konusun-
da söz konusu kavramların mahiyetini, unsurlarını, delilleriyle birlikte 
açıklayarak bir ıstılah olarak fıkıh usulü literatürüne sokmuşlardır. Bu 
kavramlardan teessî (örnek almak), ittiba (izlemek, tabi olmak), iktida 
(rehber edinmek) Hz. Peygamber’in davranışlarını bilinçli olarak örnek 
almayı ifade etmektedir. Bu kavramlar daha ziyade Hz. Peygamber’in 
fiillerinde makâsıdı ön plana çıkaranlar tarafından kullanılmaktadır. 
Teşebbüh (benzemek) ve taklit ise ona ait bir davranışı bilinçsiz ve delil-
siz olarak harfiyen yerine getirmek manasında kullanılmıştır.27 Bu kav-
ramların, daha ziyade nassın zahirine tutunan ve hadis/sünneti literal ve 
şeklî anlayan şahıs ve ekoller tarafından benimsendiğini söylemek 
mümkündür. Şimdi bu kavramların mahiyetini kaynaklardan izlemeye 
çalışalım.  

Mu’tezilî usulcülerden Ebu Huseyin el-Basrî (436/1044)’ye göre Hz. 
Peygamber’in fiilinin delil olma yönü bilinmeden tabi olmak ve onu tek-
rarlamaya kalkışmak doğru değildir. Ona göre teessî ya Hz. Peygamber’in 
yaptığı ya da terk ettiği fiillerde olur. O, teessî (Örnek alma)’yi şöyle tarif 
eder: Teessî: Hz. Peygamber, fiilini hangi sebep ve maksatla yapmışsa o 
amaç ve niyet doğrultusunda yapmaktır. Aynı şekilde o bir fiili hangi 
sebep ve amaçla terk etmişse o amaç doğrultusunda terk etmektir. Fiilde 
niyetler ve amaçlar önemlidir ve ona itibar edilmelidir. Hz. Peygamber 

 
24 Buhârî, 67 Nikâh 49; 80 Daavat 53; Muslim 16 Nikâh 13 Hn: 79-81; Tirmizî 9 Nikâh 10 

Hn: 1094. 
25 Buhârî, 67 Nikâh 14, 32, 35, 37; Muslim 16 Nikâh 76; Ebû Davud, Nikâh 30 Hn: 2109.  
26 İmam eş-Şâfiî, el-Umm, 5/58.  
27 Bu kavramlar konusunda detaylı bir araştırma için bkz: Ali Çelik, “Sünnete İttiba 

Konusunda Farklı Eğilimler”, İslami Araştırmalar, 13/1, 2000, 75-92. 



 
 

 54 

vacib olan orucu tutar da biz nafile oruç tutarsak onu örnek almış (teessî) 
olmayız. Keza o nafile oruç tutar da biz farz olan orucu tutarsak yine onu 
örnek almış olmayız. Fiilde özel bir amaç yoksa ona itibar gerekmez.28 

İttiba kavramına gelince, Hz. Peygamber’e ittiba (tabi olma) bazen 
sözde, bazen fiilde ve bazen de terkte olur. Sözde ittiba, vücubuyet, 
mendubiyet ve haramlık bakımından sebebini de göz önünde tutarak o 
fiilin gerektirdiği şeye yönelmektir. Fiilde ve terkte ittiba ise şekil ve 
maksadı göz önünde bulundurarak Hz. Peygamber’in fiilinin benzerini 
hangi sebep ve maksatla yapmışsa o şekilde yapmaktır.29  

Gazâlî (505/1111) de bir fiilden Hz. Peygamber’in kastının ne olduğu 
bilinmeden örnekliğin (teessî) gerçekleşemeyeceğini belirtmiş ve şöyle 
demiştir:  

“Allah Rasulünde sizin için uyulacak güzel bir model vardır” ayeti Hz. 
Peygamber’e uymada (teessî) bir hüccettir. Çünkü Hz. Peygamber’i mo-
del alma (teessî) onun yaptığı fiili, aynen yaptığı üzere gerçekleştirmek-
tir. Onun vacip veya mübah olarak yaptığı şeyi biz mendup olarak ya-
parsak ona uymuş olmayız. Keza onun mendub olmasını amaçladığı fiili 
biz vacip olarak yaparsak teessî’ye aykırı hareket etmiş oluruz. Bu neden-
le Hz. Peygamber’in kastı bilinmeden bir fiilin örnek alınması doğru değildir. 
Onun kastı da ancak ya kendi sözleriyle ya da  bir karineyle bilinebilir. 
Sonra deriz ki Hz. Peygamber’in fiilleri vacib ve mendup olarak ayrıldı-
ğında, onun bütün fiillerini vucuba hamledenler onu örnek almış (teessî) 
olmazlar. Yine onun bütün fiillerini mendup sayanlar da onu örnek al-
mış olmazlar. Belki Hz. Peygamber bilinmeyen bir şey yapıyordu. Bu 
sebeple fiilin hangi maksatla yapıldığını bilmeksizin o fiili işleyen kişi, 
Hz. Peygamber’i örnek almış olmaz.30 

Gazâlî Hz. Peygamber’i örnek almak (teessî) ile ona benzemeyi (te-
şebbüh) birbirinden ayırmış, ona benzemeyi, kendisine gösterilen saygı 
ve tâzimi ifade ettiğini söyleyenlere:” Peygambere benzemek (teşebbüh) 
onu tâzim etmek değildir” demiş ve bunu şöyle bir örnekle açıklamıştır: 
Bir krala saygı göstermek, onun emir ve yasaklarına boyun eğmektir. 
Yoksa o bağdaş kurarak oturduğu için bağdaş kurmak, o sedire oturdu-
ğu için sedirde oturmak saygı değildir. Hz. Peygamber, bir şeyi adak 
olarak adadığı zaman, onun adak adadığı gibi bizim de adamamız ona 
saygı değildir. Yine o boşanma, alım-satım, vb. işlemlerde ona benzeme-

 
28 Ebu’l-Huseyin el-Basrî, el-Mu’temed, 1/343. 
29 Ebu Huseyin el-Basrî, el-Mu’temed, 1/344-345. 
30 Gazali, el-Mustasfâ, 2/217. 



 
 

 55 

ye (teşebbüh) çalışmak tazim değildir.”31 O, Menhul adlı eserinde Pey-
gambere benzemenin (teşebbüh) sünnet olduğu anlayışını eleştirir ve 
şöyle der: “Hz. Peygamber’in yeme, içme, ayakta durma, oturma, bir 
yere dayanarak oturma ve uzanma gibi mutad olan fiillerinin hepsi için 
bir hüküm söz konusu değildir. Bazı hadisçiler bütün fiillerinde Hz. 
Peygamber’e benzemenin sünnet olduğunu zannetmişlerdir ki bu yanlış-
tır.”32 Gazâlî’nin burada eleştirdiği benzeme (teşebbüh) veya taklit, ahlak 
ve fazilet bakımından onun gibi olmaya çalışmak değildir. Şekil ve suret 
bakımından benzemeye çalışmaktır. Onun yediklerini, yediği gibi yemek 
teşebbüh ve taklittir. Ancak helal bir şeyi onun belirlediği edep kuralları 
içinde israfa kaçmadan ve tıka basa doymadan yemek, ona tabi olmaktır. 
Onun kendi örf ve coğrafyasına uygun olarak giydiklerinin aynısını 
giymek, ona benzemek (teşebbüh) ve onu taklit etmektir. Ancak gösteriş 
ve israfa kaçmadan, edep yerlerini örterek giyinmek ona tabi olmak ve 
onu örnek almaktır.33 

Amidî (631/1233)’ye göre teessî (örnek almak) hem fiilde olur hem de 
örnek alınan kişinin fiilini terkte olur. Buna göre davranış olarak bir ki-
şiyi örnek almak (teessî) demek “Onun davranışının benzerini, hangi 
sebep ve maksatla yapmışsa o sebep ve maksatla yapmaktır.” Bu tanım-
da üç unsur teessî’nin olmazsa olmaz şartıdır. İlki, örnek alan kişinin 
davranışı ile örnek alınan kişinin davranışı şekil olarak benzer olmazsa 
teessî gerçekleşmiş olmaz. İkincisi, örnek alan da örnek alınan da yaptık-
ları davranışta niyet ve maksatları ortak olmalıdır. Yani örnek alınan kişi 
bir fiili hangi niyet ve maksatla yapmışsa, örnek alan da o niyet ve mak-
satla yapmalıdır. Aksi halde şekilde birlik olsa bile niyet ve maksat farklı 
olduğu için teessî gerçekleşmez. Üçüncüsü, örnekliğin, örnek alınanın 
fiili sebebiyle olması gerekir. Çünkü şekil ve vasıfta iki şahsın fiili aynı 
olsa bile, örnek alanın fiili örnek alınandan dolayı olmazsa, birinin diğe-
rini örnek almasından bahsedilemez. Örneğin, öğle namazında cemaatin 
bir araya gelmesi, Allah’ın emrine uyarak ramazan orucunu birlikte 
tutmak gibi.34 Amidi’ye göre bir fiilin terkinde teessî ise örnek alan kişi-
nin, örnek aldığı şahsın bir davranışı hangi sebep ve maksatla terk et-

 
31 Gazâlî, el-Mustasfâ 2/218. 
32 Gazâlî, el-Menhûl min Ta’likâti’l-Usûl, thk: Muhammed Hasen Heytu, Beyrut: Daru’l-

Fikr, 1998, 312. 
33 Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılmasında Metodoloji Sorunu, 283. 
34 Amidî, el-İhkam fî Usuli’l-Ahkam, 1/172.  



 
 

 56 

mişse, o sebep ve maksatla o davranışı terk etmesidir.35  
Amidî’ye göre ittiba, bazen sözde olur, bazen de fiilde ve terkte olur. 

Söze ittiba, sözün gerektirdiği maksada uygun olarak ona imtisal etmek-
tir. Fiilde ittiba ise teessî’nin aynısıdır.36 

İbn Teymiyye sünnetin anlaşılması ve Hz. Peygamber’e ittiba (teessî) 
konusunda fiilin şeklinin değil, niyet ve maksadın hedeflenmesi gerekti-
ğini söylemektedir. O kastın ve niyetin amelin kalbi olduğunu belirt-
mektedir. İbn Teymiyye, Hz. Peygamber’in sünnetine uymayı, onun her 
yaptığını yapma şeklinde değil, amaçladığını yapmak şeklinde anlamak-
tadır.37 Hz. Peygamber’in yaptığı davranışı hangi sebepten ve maksattan 
dolayı yaptığı bilindiği zaman, ona uyma imkanına kavuşulmuş olur. 
Onun davranışının maksadı bilinmediği takdirde ise alimler arasında 
farklı yaklaşımlar ortaya çıkmıştır. Bir kısım alimler örneğin, Hz. Pey-
gamber’in seferde konakladığı bir yerde konaklamanın –İbn Ömer’in 
yaptığı gibi- müstehab olduğunu söylemişlerdir. Onlar “Hz. Peygam-
ber’in bir fiili yapmış olması güzeldir ve biz de ona benzemek (teşebbüh) 
kastıyla yapıyoruz” demişlerdir. İbn Teymiyye’nin de katıldığı başka bir 
grup alim ise Hz. Peygamber’in bir fiiline ittiba, ancak onun yaptığı ni-
yet ve maksatla yapıldığı takdirde müstehab olduğunu ve onun kastet-
mediği bir davranışı yapmanın meşru olmadığını belirtmiştir. Bundan 
dolayı Muhacir ve Ensarın çoğu Abdullah b. Ömer’in uygulamasını tas-
vip etmemişlerdir.38 İbn Teymiyye, İbn Ömer’in sünnet anlayışını Pey-
gambere ittiba kapsamına almaz ve İbn Ömer’in aksine Hz. Ömer’in 
sünnet anlayışına örnekler verir.39 Buna örnek olarak Hz. Peygamber’in 
kan aldırma (hacamat) emrini vermektedir. Ona göre, Hz. Peygamber’in 
bu emri, mutlak olmayıp, yaşadığı dönemdeki Hicaz halkına yöneliktir; 
zira kan aldırmanın, soğuk bölgelerden ziyade sıcak bölgelerdeki insan-
lar için faydası vardır. Keza o, sık sık İbn Ömer’in aksine Hz. Ömer’in 
sünneti anlayış tarzına örnekler verir.40 

Görüşlerini serdettiğimiz Fıkıh Usulü alimleri yaptıkları bu değer-
lendirmelerde gerçek anlamda Hz. Peygamber’i örnek almanın temel 

 
35 Amidî, el-İhkam, 1/172. 
36 Amidî, el-İhkam, 1/172. 
37 İbn Teymiyye, Mecmû’u Fetâvâ, 2/385; 5/ 429.  
38 İbn Teymiyye, Mecmû’u Fetâvâ, 5/ 178. 
39 İbn Teymiyye, Mecmû’u Fetâvâ, 1/78; Minhâcu’s-Sunne, 1/481. 
40 İbn Teymiyye’nin hadis/sünnet anlayışı için bkz: Salih Özer, Sünneti ve Hadisi Yeniden 

Düşünmek -İbn Teymiyye Örneği-, İstanbul: Pınar Yay., 2004, 57-169.  



 
 

 57 

ilkelerini ve ölçütlerini ortaya koymuşlardır. Onlara göre teessî, iktida ve 
ittiba kavramlarını sırasıyla örnek almak, rehber edinmek ve onlara tabi 
olmak anlamında olup bunlar insanın iradesine dayalı bilinçli bir faali-
yettir. Onlara göre bu tür davranışlarda Hz. Peygamber’i örnek alan kişi, 
Hz. Peygamber’in o fiili hangi sebeple ve maksatla yaptığını bilir ve onu 
o sebep ve maksat üzere icra eder. Çünkü kişi, Hz. Peygamber’de örnek 
alınması gerekli olan nitelikler bulunduğunu ve bunları benimsemesi 
halinde kendisi için faydalı olacağını düşünür. Dolayısıyla o, Hz. Pey-
gamber’in sözlerini ve davranışlarını zahirî, şekil ve lafza dayalı anla-
manın gerçek anlamda örnek olarak alınmış olmayacağının bilincinde-
dir.    

Hz. Peygamber’i zahirî, şekil ve lafza dayalı anlayışları teşebbüh kav-
ramıyla açıklayan Gazali, bu kavramın Hz. Peygamber’e şeklen benze-
mek anlamına geldiğini belirtmektedir. Yani onun davranışlarının ama-
cını gözetmeden sırf Peygamber öyle yaptığı için şeklen ve sûreten öyle 
yapmaktır. O davranışın Allah’a yakınlık kurmak kastıyla yapılıp ya-
pılmadığını bilmeksizin ve bunu göz önünde bulundurmaksızın yapıl-
masıdır. Bu bilinçli bir örnek alma değildir. Bu başka bir deyişle bir an-
lamda Peygamberi taklittir. Taklit de teşebbüh gibi genellikle bilinçsiz 
bir davranıştır. Kişi çoğu kez taklit ettiği şeyi ya da kimseyi niçin taklit 
ettiğinin ayırdında değildir. Gazali’nin ifadesine göre taklit, bir sözü 
veya davranışı herhangi bir delil olmaksızın (maksadı gözetilmeksizin) 
incelemek ve araştırma yapmaksızın olduğu gibi kabul etmektir. Bu bağ-
lamda taklit insanı bilgiye götüren bir yol değildir.41 Ona göre “Hakkın-
da bilgin olmayan şeyin ardına düşme…”42, “… ve Allah hakkında bil-
mediğiniz şeyler söylemeniz…”43, “…Biz sadece bildiğimizle şahitlik 
ediyoruz”44 ve “De ki getirin delilinizi”45 gibi ayetlerin hepsi taklidi ya-
saklamakta ve bilmeyi, araştırmayı emretmektedir.  

Görüldüğü gibi üzerinde asıl tartışılan husus, Peygambere tabi olma-
nın ne demek olduğu ile ilgilidir. Kimisi Peygambere tabi olmak (ittiba) 
ile onu taklit etmeyi; onu örnek almak (teessî) ile ona benzemeyi (teşeb-
büh) birbirine karıştırmaktadır. Oysa Allah’ın bizden istediği, onu taklit 
etmek veya şeklen ona benzemek değil, onu rehber edinmek (iktidâ), 

 
41 Gazalî, el-Mustasfâ, 2/387. 
42 İsra, 17/36. 
43 Bakara, 2/169. 
44 Yusuf,12/81. 
45 Bakara, 2/111. 



 
 

 58 

onu örnek almak (teessî) ve ona tabi olmaktır (ittiba).46 O halde örnek 
alma, ittiba ve iktida ile teşebbüh ve taklit arasındaki farkları şöyle sıra-
lamak mümkündür: 

a. Örnek almak her zaman bilinçli ve istemli bir davranıştır. Taklit-
te bu bilinç ve istem çoğu zaman bulunmaz ve kişi neyi niçin taklit etti-
ğinin bilincinde olmaz. 

b. Taklit, delilini, kaynağını, dayanağını ve amacını araştırıp öğ-
renmeksizin bir görüş ve davranışı aynen tekrarlamaktır. Halbuki örnek 
almak, amacını delilini ve kaynağını bilerek bir görüş ve davranışı izle-
mektir. 

c. Örnek almada örnek alınan davranışın benimsenerek içselleşti-
rilmesi amaçlanırken, taklit etmede böyle bir amaç yoktur. Başka bir 
deyişle, örnek almak öze ilişkin bir faaliyet iken, taklit etmek biçimsel bir 
eylemdir. 

d. Örnek almak, insanın kişilik ve davranışlarında ciddi ve kalıcı de-
ğişimlere yol açar. Taklit ise kişinin sadece davranışlarında yüzeysel ve 
biçimsel bir değişim doğurur. Hz. Peygamber’in sünnetini doğru anlamak 
ve onun örnekliğini iyi kavrayabilmek için taklit ile örnek alma arasındaki 
farkların dikkate alınması gerekir. Çünkü Kur’an bizden Hz. Muham-
med’i taklit etmemizi değil, örnek almamızı istemektedir. Kur’an’ın, insan 
olması itibarıyla Hz. Peygamber’in maruz kaldığı yanılmalara işaret etme-
si onun bütün davranışlarını taklit etmememiz gerektiğini göstermekte-
dir.47 

Hz. Peygamber’den sadır olan her fiilin şer’î bir hüküm ifade edip 
etmediği konusunda İslam bilginleri arasında farklı görüşler mevcuttur. 
Bazıları Hz. Peygamber’in her fiilinin şer’î bir hüküm ifade ettiğini ifade 
ederken,48 bazıları ise Hz. Peygamber’in bu fiillerini çeşitli yönlerden 
ayrıma tabi tutmuşlardır.49 Bunun dışında her fiilin yapılmasını vacip 
görenler olduğu gibi, mendub sayanlar da olmuştur.50 

 
46 Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılmasında Metodoloji Sorunu, 282. 
47 İsmail Hakkı Ünal, İmam Ebu Hanife'nin hadis anlayışı ve Hanefi Mezhebi’nin hadis meto-

du, 98-99; taklit ile ittiba’nın farkı için bkz: Abdulvahhab Hallaf, İslâm Hukuk Felsefesi, 
Çev: Hüseyin Atay, Ankara: 1985, Hüseyin Atay’ın eserin baş tarafına yazdığı Giriş 
yazısı, 80; Ali Çelik, Sünnete İttiba Konusunda Farklı Eğilimler, 78-79; Hz. Peygamber’in 
uyarıldığı ayetler için bkz: Enfal, 67-68; Tevbe, 43, 80-85; Munafikûn, 6; Tahrim, 1; 
Abese 1-10.  

48 Ebû Şame el-Makdîsî, Muhakkak, 125. 
49 Gazâli, el-Mustasfâ, 2/212. 
50 Makdîsî, Muhakkak, 126. 



 
 

 59 

Bazı alimler, salt cibillî (mübah olan) fiillere uymanın mendup olduğu-
nu ileri sürmektedirler. Bâkilllânî (403/1013), et-Takrib adlı eserinde ismini 
vermediği bir grubun Hz. Peygamber’in mübah olan fiillerine uymanın 
mendup olduğunu iddia ettiklerini söylerken,51 Ebu Abdillah el-Mâzerî 
(536/1141) de bir grubun söz konusu fiillerin vacib olduğu görüşüne sahip 
olduğunu ifade etmektedir.52 Yukarıda da belirttiğimiz gibi Gazalî bazı 
hadisçilerin bütün fiillerinde Hz. Peygamber’e benzemenin sünnet oldu-
ğunu zannettiklerini, fakat bunun yanlış olduğunu 53 belirtmektedir. el-
Aşkar’ın açıklamasına göre ise muhaddislerin hadisle ilgili eserlerinde ve 
bunların şerhlerinde yaygın olan görüş, bu tür fiillerin nedbe delalet ettiği 
ve örnek olarak alınması gerektiğidir. Subkî ise bu tür fiillerin müstehap 
olduğunu söylemiştir.54 

Hz. Peygamber’in salt cibilli davranışlarına uymanın mendup oldu-
ğunu ileri sürenler: “Öyle ise Allah’a ve ümmi peygamber olan Rasulüne 
iman edin ve Ona uyun ki doğru yolu bulasınız,”55 ayetini ve İbn 
Mes’ud’un “Yolun en hayırlısı, Muhammed (a.s)’ın yoludur,”56 rivayeti-
ni delil olarak getirmektedirler. Kâdî Iyaz (544/1149) da bu görüşü des-
tekler mahiyette şunları söylemektedir: “Selefin yolu, mubahlara varın-
caya kadar Rasulullah’ın sevdiği her şeyi sevmektir. O, sahabî Enes 
(r.a)’ın şu sözüyle istidlal etmektedir: “Enes, Hz. Peygamber’in Kus’a 
havalisinde kabak araştırdığını görünce: ‘O günden beridir kabağı ye-
meye devam ettim” demiştir.57 Ubeydullah b. Ali’den rivayet edildiğine 
göre Hasan b. Ali, Abdullah b. Abbas ve İbn Ca’fer Hz. Peygamber’e 
hizmet etmiş olan Selma58 adındaki bir hanıma geldiler ve ondan Hz. 
Peygamber’in sevdiği yemeklerden yapmasını istediler.59 

Ayrıca İbn Ömer’in Hz. Peygamber’in mubah olan davranışlarına 
karşı tutumu da bu görüş sahipleri için bir dayanak teşkil etmektedir. 

 
51 Makdisî, el-Muhakkak, 47; Şevkânî, İrşâdu’l-Fuhûl, 56. 
52 Makdisî, Muhakkak, 48. 
53 Gazâlî, el-Menhûl min Ta’likâti’l-Usûl, Thk: Muhammed Hasen Heytu, Beyrut: Daru’l-

Fikr, 1998, 312; el-Aşkar, Ef’alu’r-Rasul, 1/226. 
54 el-Aşkar, Ef’alu’r-Rasul, 1/227; Arusî, Ef’âlu’r-Rasûl, 152. 
55 A’raf, 7/158. 
56 Buhârî, 78 Edeb 70. 
57 İbn Sa’d, Kitâbu’t-Tabakâti’l-Kebîr, 1/391-392; Buhârî, 70 Et’ime 4, 25, 33, 35, 36, 38; 

Muslim, 36 Eşribe 21 Hn: 144; Tirmizî, 26 Et’ime 42 Hn: 1849-50. 
58 Hz. Peygamber’in hizmetçisi için bkz: İbn Hacer, el-İsâbe fî Temyîzi’s-Sahâbe, Beyrut: 

1415/1995, 8/188. 
59 Şemail’in muhakkikine göre bu hadisin isnadı zayıftır. Bkz: Tirmizî, eş-Şemailu’l-

Muhammedîye, 148; Kâdî Iyaz, eş-Şifa biTa’rifi Hukuki’l-Mustafa, 2/61. 



 
 

 60 

Örneğin, İbn Ömer devesinin yularından tutarak çeker ve Hz. Peygam-
ber’in devesini çöktürdüğü yere o da çöktürürdü. Yine o, devesini, “Ola 
ki benim devemin tabanı Hz. Peygamber’in devesinin ayak izine denk 
gelir” düşüncesiyle Hz. Peygamber’in devesini götürdüğü yoldan götü-
rürdü. Hz. Peygamber’in konakladığı ağacın altında konaklardı. Kullan-
dığı suyu o ağacın altına dökerdi. Hz. Peygamber’in bevlettiği yere bev-
lederdi. Deriden yapılmış ayakkabılar giyer ve onları sarıya boyardı. 
Çünkü o, Hz. Peygamber’i böyle yaparken görmüştü.60 Yine İbn Ömer 
koku kullandığı zaman, Hz. Peygamber’in yaptığı gibi bir çubuğu kafura 
batırarak kokulanırdı. Hz. Peygamber’in de böyle kokulandığını söyler-
di.61 O, Hz. Peygamber’in Ka’be’de namaz kıldığı söylenen yerde namaz 
kılmak ve Arafatta vakfe yaptığı yerde de vakfe yapmak için durduğu 
yeri tespite çalışırdı.62 Hz. Peygamber’in hac ve umre için yapmış olduğu 
yolculuğunda, Medine yolu üzerinde nerelerde hangi vakit namazlarını 
kılmışsa, o da o vakitte ve yerde namaz kılardı.63 Nitekim Hz. Peygam-
ber Zû Tuva denilen yerde geceleyip, sabah olunca namazı kıldığı, gus-
lettiği ve Seniyyetu’l-Ulya’dan Mekke’ye girdiği için İbn Ömer de bunu 
bizzat uygulardı.64 Görüldüğü gibi Hz. Peygamber’in ibaha ifade eden 
fiillerinin mendup olduğunu ileri sürenler, ayet, hadis ve sahabe uygu-
lamalarını delil olarak getirmişlerdir. 

Yine bu bağlamda âdetler ile ibadetler arasında ciddi bir ayırım ya-
pılmamış ve bazı Hadisçiler tarafından pek çok adet sünnet telakki edi-
lerek günümüze kadar gelmiştir. Oysaki adet nevinden olan davranış-
lardan maksat dinle irtibatı konusunda bir delil bulunmayan Hz. Pey-
gamber’in kavminin örf ve adetiyle ilgili alışkanlıklarıdır. Örneğin vü-
cuda ihtimam göstermekle ilgili bazı işler veya kabileler arası münase-
betlerde cari olan evlenme, doğum ve ölüme ilişkin âdetler gibi. Ayrıca, 
Hz. Peygamber’in süslü ve çizgili elbise giymesi, cübbe, sarık, aba giy-
mesi; saçını uzatması, deriden su kırbası kullanması, gözüne sürme 
çekmesi, güzel kokular kullanması, damadın, kadının babasının evinde 
değil, kendi evinde zifafa girmesi ve ölülerin taştan yapılmış kabirlere 

 
60 Makdisî, el-Muhakkak, 49; İbn Sa’d, Kitâbu’t-Tabakâti’l-Kebîr, 4/142-88; Buhârî, 4 Vudû’ 

30; Muslim, 15 Hac 5 Hn: 25-26; Ebû Davud, Menâsik, Hn. 1772. 
61 Muslim, 40 Edeb 5 Hn: 21. 
62 Buhârî, 8 Salât 96, 97; Muslim, 15 Hac 68 Hn: 388, 392; İbn Hacer, el-İsâbe, 4/160. 
63 Buhârî, 8 Salât 89. 
64 Buhârî, Hac 38, 39, 40, 41; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 2/16. Sahabenin İbn Ömer 

örneğinde olduğu gibi Hz. Peygamber’in fiillerine şekilci yaklaşımlar konusundaki 
daha geniş bilgi için bkz: Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı, 169 ve devamı. 



 
 

 61 

değil, topraktan yapılmış kabirlere konması da bu kategoriye örnektir.65 
Nitekim Mu’tezilî alimlerden Ebû Ali el-Hallâd (321/933) adetler katego-
risini daha geniş tutarak, evlenme ve muamelatta değil, sadece ibadetler 
konusunda Hz. Peygamber’i örnek almak gerektiğini ileri sürmüştür.66 
Bu son derece önemli bir tespittir. Bu tür görüşleri dillendiren alimler 
sünneti ret bahanesiyle bid’atçılık ve sapıklıkla itham edilmiş ve Ehli 
Hadis’in bu konudaki egemen görüşleri altında satır aralarında kalmaya 
mahkum olmuştur. 

Şunu üzülerek belirtelim ki bugün adetlerle -özellikle Arap ve diğer 
milletlere ait örf ve âdetleriyle- ibadetler birbiri içerisine girmiş; âdetler 
ibadet olarak kabul edilir hale gelmiştir. Asırlardır süregelen âdetler, 
sanki dinin bir gereği gibi algılanmış ve dinin bir parçası haline sokul-
muştur. Oysaki âdetler insanların asırlar boyu devam ettirdikleri ve top-
lum tarafından meydana getirilmiş yerleşik düzen iken, ibadetler de 
dahil din ise Allah tarafından vaz’edilmiştir.  

Hz. Peygamber döneminde örf ve adete dayalı bazı davranışlar bu-
gün uygulanması gereken bir sünnet olarak algılanmaktadır. Halbuki 
Hz. Peygamber o davranışları o günkü örf ve adet çerçevesinde yapmış 
ve bunları ibadet kategorisinde değerlendirmeyi gerektirecek herhangi 
bir kural da ortaya koymamıştır. Hz. Peygamber’in yeme-içme, giyim-
kuşam vb. bir çok konuda örf ve adete dayalı olarak yapmış olduğu dav-
ranışlar, sanki yapılması gereken zorunlu bir sünnet olarak telakki edil-
mektedir. Bugün yemek adabı konusunda bazı hadislere dayalı olarak 
yemeğin masa üzerinde değil, yerde yenilmesi, yemek yiyen kimsenin 
bağdaş kurarak bir dizinin veya iki dizinin üzerine oturması, tek bir 
kaptan ve sağ elle yenilmesi, kaşık ve çatalla değil, üç parmakla yenil-
mesi ve parmakların yalanması gibi daha pek çok Arap örf ve adeti 67 
Hz. Peygamber’in bağlayıcı bir sünneti olarak takdim edilmekte ve pek 
çok insan bunları sünnet olarak algılamaktadır. Oysa ki bütün bunlar, o 
günün örf ve adetleriyle ilgilidir. Hz. Peygamber’in o şartlarda ve o za-
man ve mekan bağlamında başka türlü hareket etmesi düşünülemez. 

 
65 el-Aşkar, Ef’alu’r-Rasul, 1/237. 
66 Ebû Huseyin el-Basrî, el-Mu’temed, 1/383. 
67 Bu görüşlerin ilham aldığı hadisler için bkz: Yerde yenildiğiyle ilgili rivayet için bkz: 

Buhârî, 70 Et’ime 8; Tek bir kaptan ve sağ elle yenilmesiyle ilgili rivayet için bkz: 
Muslim, 36 Eşribe 13 Hn: 104-106; Üç parmakla yenmesi ve parmakların yalanması 
ile ilgili rivayetler için bkz: Buhârî, 70 Et’ime 52; Muslim, 36 Eşribe 18 Hn: 131-2; Ebû 
Davud, Et’ime 51 Hn: 3847-8; Tirmizî, 26 Et’ime 10-11 Hn: 1801; Ahmed b. Hanbel, el-
Müsned, 2/7. 



 
 

 62 

Burada yanlış olan, o günün koşullarına özgü peygamber davranışını 
veya onun adet olarak uyguladıklarını bu günün insanına peygamber 
sünneti olarak telkinde bulunmak ve bunları dinin bir parçası imiş gibi 
göstermektir. Hz. Peygamber’in sağ elle yeme emri, o dönemin bir gere-
ğidir. Zira o dönemde gerek su, gerekse temizlik maddeleri açısından 
imkanlar kısıtlı olduğu için, insanlar sol elle taharetlenip, sağ elle de 
yemek yiyorlar ve dolayısıyla pislikten ve mikroplardan bu şekilde ko-
runuyorlardı. Oysaki bugün sabun ve bol suyla el yıkandığı zaman sağ 
veya sol elle yemek yemekte bir mahzur yoktur. Yine yemeğin üç par-
makla yenilmesi de örf ve adet çerçevesinde değerlendirilebilir. İnsanlar 
hem alışkanlık gereği hem de kaşık ve çatal gibi aletlerin yaygın olma-
ması nedeniyle elleriyle yemişlerdir. Bu tamamıyla yerleşik örf ve adetle 
ilgili bir durumdur. Yerde oturarak yemek yeme, parmakla yiyip yalama 
ve kaşık kullanmaktan kaçınma vb. davranışlarda ısrar etmek ve bunlara 
sünnet olarak değer atfetmek, Hz. Peygamber’in getirdiği mesaja ve o 
mesaj çerçevesindeki örnekliğine zarar vermekte, bu tür davranışlar 
kamuoyunda Müslümanların olumsuz bir imajla yansıtılmalarına sebe-
biyet vermektedir. 

Giyim-kuşam konusunda da yanlış sünnet algılamalarımız vardır. Hz. 
Peygamber o günkü toplumsal ve coğrafi şartlar gereği sarık sarmış, cüb-
be, aba ve geniş elbiseler giymiştir. Zira Arabistan’ın iklimi sıcak olduğu 
için O, başına sarık takmak, ince, bol ve geniş elbiseler giymek durumun-
dadır. Hz. Peygamber’in yüksek sıcaklıkta, dar ve kalın elbise giymesi ve 
başı açık bir vaziyette gezmesi düşünülemez. Bazı kimseler, İslam’ın kıya-
fet ihdas ettiğini belirterek kadınların çarşaf, erkeklerin ise sarık, cübbe, 
şalvar vb. kıyafetleri giymeleri gerektiği şeklinde fikirler ileri sürmektedir-
ler. Bunların gerçeklerle bir ilgisi yoktur. Şöyle ki:  

Öncelikle İslam dininin belirli bir kıyafet türü olmadığını kesin olarak 
ifade edebiliriz. Kıyafetin şekilleri, kumaşın cinsi, renkleri, desenleri 
farklı ve çeşitli olabilir.68 Bütün bunlar, örf ve adet içerisinde şekillenir. 
Zaman ve mekana göre farklılık arz eder. Bundan dolayıdır ki Hz. Pey-
gamber, risalet göreviyle müşerref olduğu zaman bir kıyafet devrimi 
gerçekleştirmemiştir. O, insanların kıyafetlerine müdahale etmemiştir. 
İslam’ın kıyafet konusunda getirmiş olduğu kriter, kıyafetin vücut hatları-

 
68 Hz. Peygamber dönemine ait yaygın olan giyim çeşitleri, hadislerde adı geçen giysi-

ler, kullanım amaçlarına göre elbiseler, elbiselerin yapıldığı kumaş türleri ve elbise-
lerdeki desen ve renkler hakkında geniş bilgi için: Haydar Güngör’ün Hadis Öğretile-
rinde Giyim (Ankara 1997) adlı yüksek lisans tezine bakılabilir. 



 
 

 63 

nı gösterecek şekilde çok dar,  şeffaf ve ince olmamasıdır. Bu hususa dikkat 
edildiği takdirde, insanın, örf ve adet çerçevesinde kendisine uygun ve 
beğendiği her elbiseyi giymesinde İslam açısından bir sakınca yoktur. 
Bununla birlikte Hz. Peygamber’in bu konuda ölçü olabilecek şu ifadesi 
gerçekten dikkat çekicidir: “Dilediğini ye, dilediğini giy! Ancak israf ve 
kibirden sakın.”69 Demek ki kıyafetler konusunda aşırı israf ve kendini 
beğenme, dikkat edilmesi gereken hususlardandır. Kıyafetler konusunda 
bu ilkeleri korumamız gerekirken, gerek tarih boyunca gerekse günü-
müzde görüyoruz ki bazı kimseler şekilci ve lafızcı bir yaklaşım sergile-
yerek Arap örf ve adeti olmasına rağmen, bazı kıyafet çeşitlerini ibadet 
kapsamında görmeye ve sünnet olarak takdim etmeye çalışmaktadırlar. 
Örneğin, sarık tamamıyla iklimin aşırı sıcak olması sebebiyle giyilen bir 
kıyafet çeşididir. Sıcak bölgelere has bir giysidir ve kesinlikle İslam’ın 
getirdiği bir kıyafet türü değildir. Tamamıyla örf ve adete dayalı bir kı-
yafettir. O günün şartları bu kıyafeti gerektirdiği için Müslümanlar da 
giymişlerdir. Sarığın ve sarıkla namaz kılmanın faziletleriyle ilgili hadis-
ler, gerçeği yansıtmamaktadır. Bu konudaki hadisler sahih olmayıp ge-
nellikle uydurma ya da son derece zayıf rivayetlerdir.70 

Aynı şekilde, sakalın bir tutam uzatılması birçok alime göre sünnettir. 
Bunlar, görüşlerini kuvvetlendirmek için “Bıyığınızı kırpın, sakalınızı da 
uzatın”71 hadisini ileri sürerek sakal bırakmanın adet işi olmadığını, şer’i 
bir hüküm olduğunu söylemektedirler. Bunun bir adet olduğunu söyle-
yenlere göre bu yasaklama, bıyıklarını uzatan, sakalını kesen Yahudi ve 
diğer gayri müslim’e benzemeyi yasaklamak içindir.72 Bu hadis, Usul-i 
Fıkıh’ın şu kuralı çerçevesinde anlaşıldığı takdirde problem vuzuha ka-
vuşacaktır: “Bazı hükümler mevcut olanı, yani, vakıayı ilgilendirir, yok-
sa şeriat olsun diye bir gaye taşımaz.” Örneğin, saçları dağınık olan biri-
sinin, Hz. Peygamber’in huzuruna girince, ona: “Çık saçlarını düzelt” 

 
69 Buhârî, 77 Libâs 1; İbn Mâce, 32 Libas 23 Hn: 3605; Ahmed, el-Musned, 2/181-182. 
70 Aliyyulkârî, el-Mevzû’âtu’l-Kubrâ: Beyrut: 1986,  234-235; el-Masnu’, Beyrut: 1994, 118 

Hn: 177; Sehâvî, el-Mekâsıdu’l-Hasene, Beyrut: 1987, 297-298; Aclûnî, Keşfu’l-Hafâ, Bey-
rut: h 1352, Hn: 1783, 2/72; Elbânî, Silsiletu’l-Ehâdisi’d-Daîfe ve’l-Mevzû’a, 1/249 Hn: 
127; 2/119 Hn: 669; Derviş el-Hût, Esne’l-Metâlib, Beyrut: 1997, 171. Ayrıca Tirmizî, 25 
Libas 42, Hn: 1784’de sarıkla ilgili bir hadis var ise de, hadisin isnadında, hakkında 
bilgi bulunmayan (meçhul), iki ravinin bulunduğunu bizzat Tirmizî ifade etmektedir. 

71 Buhârî, 77 Libâs 65; Muslim 2 Tahâre 16 Hn: 52- 55; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 
2/229. 

72 Muhammed Ebû Zehra, İslam Hukuk Metodolojisi, Çev: Abdulkadir Şener, 102. 



 
 

 64 

demesi,73 o anda bir vakıayı düzene koymak içindir. Kimse bu hadisten, 
saçlarının uzatılmasının sünnet olduğunu ortaya koymamıştır. İşte bu-
nun gibi “Bıyığı kesin, sakalı bırakın” sözü de saç, sakal ve bıyığın top-
lumda adet olarak var olduğu takdirde nasıl hoş görüleceklerini belirt-
mek içindir. Yoksa saçı düzeltmenin, bıyığı kesmenin ve sakalı uzatma-
nın dînî ve şer’î bakımdan bir değeri yoktur.74 Nitekim çağdaş alimler-
den Muhammed Ebu Zehra ve Yusuf el-Kardâvî, sakalın sünnet olma-
yıp, adetten olduğu görüşünü benimsemektedirler.75 

 
 

  

 
73 Malik b. Enes, el-Muvatta’, 51 Şaar 2 Hn: 7 s. 631; Ebû Davud, Libâs 16 Hn: 4062. 
74 Hüseyin Atay, İslam Hukuk Felsefesi (İlmu Usuli’l-Fıkh), 223, 59. dipnot; Yusuf el-

Kardâvî, el-Halâlu ve’l-Harâm fi’l-İslâm, Beyrut: 1967, 81,82. 
75 Kardâvî, el-Halâlu ve’l-Harâm fi’l-İslâm, 81-82; Ebû Zehra, İslam Hukuk Metodolojisi, 102. 
 



 
 

 65 

 
SONUÇ 

 
 
 
 
 
 

Buraya kadar yapılan değerlendirmelerde tarihten günümüze Hz. 
Peygamber’i örnek alma konusunda iki temel farklı yaklaşım ortaya 
çıkmaktadır. Birinci yaklaşım Hz. Peygamber’i örnek almada onun yap-
tığı fiillerin illet ve makâsıdını esas almakta ve buna göre delil olup ol-
madığına hükmetmektedir. Diğer yaklaşım ise Hz. Peygamber’i örnek 
almada sebep ve maksada bakmaksızın şekil ve lafızcı bir tavır sergile-
yip onun davranışını literal anlamda harfiyen uygulayan anlayıştır.  

Şu kadarını belirtelim ki Hz. Peygamber’in davranışlarında makâsıdı 
esas alan Ebu Hanife ve bazı Fıkıh Usulü alimlerinin bu alanda ortaya 
koydukları çabaların etkisinin son derece kısıtlı olduğunu söylemek ge-
rekir. Onlar daha ziyade bu konuyla ilgili anlayışlarını Usulü fıkıh kitap-
larındaki sünnet bölümlerinde ve Hz. Peygamber’in fiillerinin hücciyeti 
bölümlerinde dile getirmişlerdir. Hz. Peygamber’i örnek almada nassın 
zahirine tutunan ve lafızcı-şekilci bir anlayışı ön plana çıkaran alimler 
gerek hadis usulü gerekse hadis kitapları ve onların şerhleri konusunda-
ki yaptıkları çalışmalarda Hz. Peygamber’i harfiyen/literal bağlamda 
anlama ve yorumlama daha egemen hale gelmiştir. Bir anlamda illet ve 
makâsıd çerçevesinde peygamberi anlayan şahıs ve ekollerin –Hanefîler, 
Mu’tezile v.b.- tarihi süreçte şekilci-lafızcı anlayışa sahip şahıs ve ekoller 
kadar etkili olamadıkları anlaşılmaktadır. Bu durum İslam dünyasının 
ekseriyetinde şekilci ve lafızcı sünnet anlayışlarının yaygınlaşmasını 
sağlamıştır. Dolayısıyla bu iki anlayış arasında mevcut dengenin Hz. 
Peygamber’i illet ve makasıd bazında savunanlar aleyhine bozulmasıyla 
tek taraflı bir gelişmeye maruz kalmış ve bu dengesizlik bugüne kadar 
devam etmiştir. Bugün toplumda Hadisçilerin hadis/sünnet tanımlarının 
ve Peygamberin davranışlarının lafızcı ve şekilci bir anlayışla örnek 
alınması bunun bir sonucudur. Bu anlayışta Hz. Peygamber’in davranış-



 
 

 66 

larının altında yatan mana ve hikmeti aramaktan çok, onu olduğu gibi 
literal manada uygulama söz konusudur. Oysaki bu, Peygamberi gerçek 
manada örnek almak olmayıp bir anlamda taklit etmektir. Allah ise Pey-
gamberi taklit etmek yerine örnek almamızı emrediyor. Dolayısıyla tak-
lit veya teşebbüh Peygamberi gerçek manada örnek alma olamaz.  

Kanaatimizce Bugün Hz. Peygamber’i yanlış anlama, yorumlama ve 
onun örnekliğinin yanlış algılanmasının altında yatan önemli sebepler-
den birisi bu şekilci ve lafızcı anlayışın İslam toplumlarına egemen ol-
masındandır. O halde burada yapılması gereken, çağımızın insanına 
hitap etmeyen ve pratik açıdan da insanlığa hiçbir faydası olmayan taklit 
ve teşebbühe dayalı peygamber örnekliğini tekrar gözden geçirip, Hz. 
Peygamber’in davranışlarını illet ve makâsıd açısından ele alan ve ona 
göre değerlendiren anlayışı etkili kılmak ve onların Peygamberin örnek-
liği konusundaki teessî, ittibâ ve iktidâ kavramlarını yeniden canlandır-
maktan geçmektedir.  

Özelikle çağımızda taklit ve teşebbühe dayalı peygamberi örnek alma 
zihniyeti çok fazla geçerli olmasa gerektir. Bazı alimlerin ortaya koyduğu 
taklit ve teşebbühe dayalı peygamber örnekliği belki ortaçağda yaşayan 
Müslümanların zihniyet ve dünya görüşü olarak ihtiyaçlarına cevap verse 
de yirminci yüzyıla gelindiğinde böyle bir anlayışın sürekli gelişen ve 
değişen dünyaya paralel olarak bakış açıları ve dünya görüşleri farklılaşan 
modern insanın ihtiyacını karşılaması düşünülemez. Zira modern insanın 
varlık-kozmogoni anlayışı, ortaçağda yaşayan insanın varlık anlayışıyla 
aynı değildir. Modern insan olayları rasyonel bir temel üzerine oturtmak-
ta, akıl ve bilgi eksenli bir dünya görüşüne sahip bulunmaktadır. Böyle bir 
zihniyet ve mantaliteye sahip olan çağımız insanına taklit ve teşebbühe 
dayalı bir peygamber örnekliği sunmak ve bu anlamda Peygamberi örnek 
almalarını istemek, onları miladî yirminci yüzyılda değil de on beş asır 
öncesi Peygamber dönemi koşullarında yaşamalarına davet etmek olur ki 
bu makul değildir. Hz. Peygamber’in örnekliğinin sadece şekil ve lafızda 
arayan anlayışın yeniden revize edilmesinin, kritik bir analizle yeniden ele 
alınmasının son derece hayatî önemi haizdir.  

 
 
 
 
 
 



 
 

 67 

 
 

KAYNAKÇA 
 
 
 
 
 
 

Aclûnî, Keşfu’l-Hafâ. Beyrut: h: 1352. 
Amidî, el-İhkâm fî Usûli’l-Ahkâm. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-Arabî, 1998. 
Arûsî, Muhammed Abdulkadir. Ef’âlu’r-Rasûl ve Delaletuha ale’l-Ahkam. 

Cidde: 1984. 
Askalâni, İbn Hacer. el-İsâbe fî Temyîzi’s-Sahâbe. Beyrut: 1415/1995. 
Aşkar, Muhammed Suleyman. Ef’âlu’r-Rasûl ve Delaletuha ale’l-

Ahkami’ş-Şer’iyye. Kuveyt: Mektebetu’l-Menaru’l-İslamiyye, 1978. 
Aydınlı, Abdullah, "Ehl-İ Hadîs". TDV İslâm Ansiklopedisi, 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ehl-i-hadis#1 
Basri, Muhammed b. Ali Ebü'l-Hüseyin.  el-Mu’temed fî usuli’l-fıkh. Bey-

rut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, (t.y.). 
Bedran, Abdülkadir b. Ahmed b. Mustafa ed-Dumi Abdülkadir. el-

Medhal ila mezhebi'l-İmam Ahmed b. Hanbel. Thk. Abdullah b. Abdül-
muhsin et-Türki, 2. Baskı, Beyrut: Müessesetü'r-Risâle, 1985. 

Buhari, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail b. İbrahim b. Muğîre el-
Cu’fi. Sahîhu’l-Buhârî. İkinci Baskı, Beyrut: Müessesetu’r-Risâle, 2014. 

Çelik, Ali. Sünnete İttiba Konusunda Farklı Eğilimler, İslami Araştırma-
lar. 13/1, 2000,  75-92. 

Dârımî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahman b. Fadl b. Behram. 
es-Sünen. Dâru İhyai’s-Sünneti’n-Nebeviyye, Yayın yeri ve tarihi yok. 

Dehlevî, Şah Veliyyullah. Huccetullahi’l-baliğa. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-
İlmiyye, 1995. 

Ebû Dâvud, İbnu’l-Eş’as es-Sicistâni el-Ezdî. Sünen’u Ebî Dâvud. Beyrut: 
Dâru’l-Ma’rife, 2001.  

Ebû Zehra, Muhammed. İslam Hukuku Metodolojisi: fıkıh usulü.  trc. Ab-
dulkadir Şener, Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 
1973. 



 
 

 68 

Elbânî, Muhammed Nâsırüddin. Silsiletü'l-ehâdîsi'z-zaife ve'l-mevzua. 4. 
Baskı, Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmî, 1977. 

Erul, Bünyamin. Sahabenin Sünnet Anlayışı. Ankara: TDV Yayınları, 
1999. 

Gazâlî. el-Mustasfâ min ilmi’l-usûl. Mısır: 1322. 
Gazâlî. Menhûl min Ta’likâti’l-Usûl. Thk: Muhammed Hasen Heytu, 

Beyrut: Daru’l-Fikr, 1998. 
Görmez, Mehmet. Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında 

Metodoloji Sorunu. Ankara: TDV. Yayınları, 1997. 
Güngör, Haydar. Hadis Öğretilerinde Giyim. Yüksek Lisans Tezi, Ankara: 

1997. 
Gürler, Kadir. Ehl-i Hadis’in Düşünce Yapısı. Bursa: Emin Yayınları, 

2007. 
Hallaf, Abdülvahhab. İslam hukuk felsefesi: ilmu usuli’l-fıkh. Çev. Hüse-

yin Atay, Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 1985. 
Hatib, Muhammed Accac. es-Sunne kable’t-Tedvîn. Beyrut: Daru’l-Fikr, 

1981. 
Hatipoğlu, M Said. İslâmî Tenkid Zihniyeti. Ankara: Otto Yayınları, 2015. 
Hût, Derviş. Esne’l-Metâlib. Beyrut: 1997. 
İbn Dakikul’id Ebü'l-Feth Takıyyüddin Muhammed b. Ali. İhkamü'l-

ahkâm şerhi Umdeti'l-ahkâm.Beyrut: Âlemü'l-Kütüb, 1987. 
İbn Hanbel, Ahmed. el-Müsned. Şuayb el-Arnavût, Adil Mürşid (Thk.), 

Birinci Baskı, Beyrut: Müessetu’r-Risale, 1995. 
İbn Mâce, Ebû Abdullah Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî. Sünenu İbn 

Mâce. Birinci Baskı, Beyrut: Müessesetu’r-Risâle, 2013. 
İbn Sa’d. Kitabu’t-Tabakâti’l-Kebîr. Beyrut: Daru Sadr, 1985. 
İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbas Takıyyüddin Ahmed b. Abdülhalim.  

Mecmuatü’l-fetava. Riyad: Mektebetü’l-Ubeykan, 1997/1418. 
İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbas Takıyyüddin Ahmed b. Abdülhalim.  Min-

hacü's-sünneti'n-nebeviyye. Thk. Muhammed Reşad Salim, Riyad: 
Câmiatü’l-İmam Muhammed b. Suud el-İslâmiyye, 1986/1406. 

Kâdî Iyâz. eş-Şifâ bi Ta’rîfi Hukukı’l-Mustafa. Beyrut: Şerikektu Daru’l-
Erkâm, tarihsiz. 

Kardavî, Yusuf.  İslâm Hukukunda Zekat. Trc: İbrahim Sarmış, İstanbul: 
Kayıhan Yayınları, 1984. 

Kardavî, Yusuf. el-Halâlu ve’l-Harâm fi’l-İslâm. Beyrut: 1967. 
Kardavî, Yusuf. Sünneti Anlamada Yöntem. Çev: Bünyamin Erul, İstan-

bul: Nida Yayınları, 2011. 



 
 

 69 

Kâri, Ali. el-Masnu’. Beyrut: 1994, 
Kâri, Ali. el-Mevzû’âtu’l-Kubrâ. Beyrut: 1986. 
Kırbaşoğlu, M. Hayri. İslâm Düşüncesinde Sünnet. Ankara: Ankara Oku-

lu Yayınları, 2000. 
Makdisî, Ebû Şame.  el-Muhakkak min İlmi’l-Usûl. Thk. Ahmet el-

Kuveytî, Ürdün: Daru’l-Kutubi’l-Eseriyye, 1989. 
Malik b. Enes.  el-Muvatta. Kahire: Dâru İhyai't-Türasi'l-Arabi, 1951. 
Müslim b. el-Haccac el-Kuşeyri el-Nîsâbûrî. Sahîh’u-Müslim. Üçüncü Bas-

kı, Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 2010.   
Özer, Salih. Sünneti ve Hadisi Yeniden Düşünmek -İbn Teymiyye Örneği-. 

İstanbul: Pınar Yayınları, 2004. 
Schacht, Joseph. İslam hukukuna giriş.  Trc. Mehmet Dağ, Ankara: Anka-

ra Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 1977. 
Sehâvî. el-Mekâsıdu’l-Hasene. Beyrut: 1987. 
Sibaî, Musatafa. es-Sunne ve Mekânetuha fi’t-Terşrîi’l-İslâmî. Beyrut: 1978.  
Şafiî. Muhammed b. İdris, el-Umm. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 

1993. 
Şevkânî. İrşâdu’l-Fuhûl ilâ Tahkîki’l-Hak min İlmi’l-Usûl. Beyrut: Daru’l-

Kutubi’l-İlmiyye, 1994. 
Tirmizî, Ebû Îsa Muhammed b. Îsa b. Sevre. eş-Şemailu’l-Muhammediye. 

Beyrut: Muessesetu’l-Kutubi’s-Sekâfe, 1993. 
Tirmizî, Ebû Îsa Muhammed b. Îsa b. Sevre. Sünenu’t-Tirmizî. Birinci Bas-

kı, Beyrut: Müessesetu’r-Risâle, 2013. 
Ünal, İ. Hakkı. İmam Ebu Hanife’nin Hadis Anlayışı ve Hanefî Mezhebinin 

Hadis Metodu. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2010. 
 



 
 

 70 
 



 
 

 71 

 

GİRİŞ 
 
 
 
 
 
 

Kur’an’ın hayata geçirilmiş şekli olan sünnet, ilahi vahye uygun nasıl 
yaşayacağımıza dair en güzel örnektir.1 Bu en güzel örneğe ulaşabilme-
nin yolu onu doğru bir şekilde tespit etmekten geçmektedir. Bu çerçeve-
de müracaat edilen en önemli kaynaklardan biri Hz. Peygamber’den 
(s.a.v.) rivayet edilen hadisler/haberlerdir. Hadislerin sıhhati, sünneti 
doğru bir şekilde anlamada son derece etkili bir rol oynadığından gelen 
rivayetler öncelikli olarak sübut açısından incelemeye tabi tutulmakta-
dır. 

Arapça َثََدح  kökünden gelen hadis kelimesi eskinin zıddı, yeni ve ha-
ber anlamlarına gelmektedir.2 Bu kökten türetilmiş olan bazı fiiller haber 
vermek anlamında kullanılmaktadır.3 Nitekim hadis ile haberi birbirin-
den ayıranlar olmuşsa da çoğu zaman aynı anlamda kullanıldığı görül-
mektedir.4 Bir ıstılah olarak ise hadis, Hz. Peygamber'e (s.a.v.) izafe edi-
len söz, fiil ve takrirlerdir, şeklinde tanımlanmaktadır.5 

 
1  “Andolsun, sizin için; Allah'a ve ahiret gününe kavuşmayı uman, Allah'ı çok zikre-

den kimseler için Allah'ın Rasulünde güzel bir örnek vardır.” Ahzab, 33/21. 
2  İbn Manzur, Lisanu '1-Arab, 2/131 vd. (h-d-s maddesi). 
3  Talat Koçyiğit, Hadis Istılahları, Ankara: AÜ.İ.F. Yayınları, 1985, 120. 
4  Hadis ile haber kavramlarının anlamları ve farklı kullanımlarıyla ilgili olarak bkz. İbn 

Hacer el-Askalânî, Nuzhetu’n-Nazar Şerhu Nuhbeti’l-Fiker, thk. Abdulkerim el-Fudaylî, 
Beyrut: 2009, 21; Tahir el-Cezairî, Tevcîhu’n-Nazar, 1/40; Mahmud et-Tahhan, Teysîru 
Mustalahi’l-Hadîs,  Riyâd: 2010, 17. Subhi es-Salih, Hadis lafzının hangi anlamda kul-
lanılırsa kullanılsın haber vermek anlamına geleceğini belirtmektedir. Bkz. Subhi es-
Salih, Hadis İlimleri ve Hadis İstılahları, Çev. M. Yaşar Kandemir, Ankara: 1986, 2. 

5  Cemaluddin el-Kasimî, Kavâ’idu 't-Tahdîs, Beyrut: 1993, 61; Cezairî, Tevcîhu’n-Nazar, 
1/40; Subhi es-Salih, Hadis İlimleri ve Hadis İstılahları, 1; Koçyiğit, Hadis Istılahları, 121. 
Hz. Peygamber'in sıfatlarını, yaratılış özelliklerini ve nübüvvetten önceki hayatıyla 
ilgili haberleri de hadîsin tanımına ekleyenler olmuştur. Bkz. Nurettin Itr, Menhecu 
'n-Nakdi fi Ulumi 'l-Hadis, Beyrut: 1992, 26-27. 



 
 

 72 

Hadisin tanımında yer alan “izafe edilen” ifadesi, rivayet edilen hadi-
sin birileri tarafından Hz. Peygamber’e (s.a.v.) ait olduğunun iddia edil-
diği anlamına gelmektedir. Bu da gelen her rivayetin Hz. Peygamber’e 
aidiyetinin yani sübutunun sorgulanması gerektiğine işaret etmektedir. 
Zaten haberler iki yönden incelemeye tabi tutulur: Sübut ve delalet. Sü-
but yönünden yapılan araştırmada haberin kaynağına aidiyeti araştırıl-
maktadır. Delalet açısından yapılan inceleme de ise haberin manası ve 
ondan çıkarılacak hükümler, dersler vb. hususlar tespit edilmeye çalı-
şılmaktadır. 

Yalan üzere birleşmeleri âdeten muhal olan bir topluluğun görerek 
veya işiterek rivayet ettikleri haber6 şeklinde tanımlanan mütevatir ha-
berler, kat’i bilgi ifade ettikleri için sübutları araştırılmaz. Bu tür haberler 
işitenleri kabule mecbur bırakır.7 Kişi haberi kabul eder ve doğruluğun-
dan şüphe duymaz. Bu sebeple olacak ki bizatihi bilgi ifade eden haber 
olarak da tanımlanmıştır. 8 

 Âhâd haberler ise böyle değildir.9 Bütün âhâd haberlerin öncelikli 
olarak sübut açısından incelenmesi gerekir. Bunun neticesinde haberin 
sahih olup olmadığına karar verilir. Zira âhâd haberlerin doğru veya 
yalan olma ihtimalleri bulunmaktadır. Bu tür haberlerin sahih olabilme-
leri için öncelikli olarak isnatlarının hem ittisal yönünden hem de isnatta 
yer alan ravilerin güvenilirliği yönünden gerekli şartlara sahip olmaları 
gerekmektedir. Bunun yanında metnin de bazı kriterlere uygun olması 
gerektiği de belirtilmiştir.  Bu amaçla rivayetler alimler tarafından ince-
lemeye tabi tutulmuşlardır. Her alim belirlediği şartlar çerçevesinde 

 
6  Bkz. İbn Hacer, Nuzhetu’n-Nazar, 22 vd; Tahir el-Cezâirî, Tevcîhu’n-Nazar ilâ Usûl’il-

Eser, Haleb: 1995, 1/108; Abdullah b. Abdirrahman eş-Şerîf, Hucciyyetu Haberi’l-Ahâd 
fi’l-Akâidi ve’l-Ahkâm, Medine: tsz, 19-22; Apaydın, H. Yunus, Mütevatir, DİA, 32/209. 

7 Bkz. İbn Hacer, Nuzhetu’n-Nazar, 22 vd; Şerîf, Hucciyyetu Haberi’l-Ahâd, 19-22. 
8  Cezâirî, Tevcîhu’n-Nazar, 1/108, 121. 
9  Âhâd haber, sözlük anlamı itibarıyla tek kişinin rivayet ettiği haber demektir. Istılah 

olarak ise, mütevatirin şartlarını taşımayan haber demektir. (Bkz. İbn Hacer, Nuzhe-
tu’n-Nazar, 32.) Mütevatir dışındaki haber çeşitleri için kullanılan âhâd kavramı, ilk 
dönemlerde tek kişinin rivayeti için kullanılmışsa da; daha sonraları özellikle usûl ki-
taplarının tedvin edildiği dönemlerde önemli sayılabilecek bir değişiklik olmuş ve bu 
tabir yalnız bir kişinin bir kişiden rivayeti için değil, iki kişinin iki kişiden, üç kişinin 
ve hatta üçün üstünde kişilerin üç veya daha fazla kişilerden rivayet ettikleri haberler 
için kullanılmıştır. Üçün üstündeki kişilerin, mütevatirin şartı olan kalabalıktan daha 
az olması da şart olarak kabul edilmiştir.(Bkz. Koçyiğit, Hadis Istılahları, 22; Hansu, 
Mütevatir Haber, 62) 



 
 

 73 

rivayetleri incelemiş ve kendisinde oluşan zann-ı galibe göre hüküm 
vererek hadisin sahih veya sakim olduğuna hükmetmiştir. 

Sıhhatin Tespiti 

Hadisin sıhhatini tespit ederken aranan şartlarda ittifak edildiğini ve 
bu şartlara göre sıhhati tespit edilen hadislerde ittifak edildiğini söyle-
mek mümkün görünmemektedir. Bu durum, aranan şartların farklılı-
ğından kaynaklandığı gibi, aynı şartlar aransa da hüküm veren alimler-
de oluşan zann-ı galibin farklılığından da kaynaklanabilmektedir.  

Sıhhatin tespitinin neye göre yapıldığını anlamak için öncelikle sahih 
hadisin tanımına bakmak gerektiğini düşünüyoruz. Hadis Usûlü kay-
naklarında genel kabul gören tanım şöyledir: Sahih Hadis, adalet ve zapt 
sahibi olan ravilerin kendileri gibi adalet ve zapt sahibi olan ravilerden muttasıl 
bir sened ile naklettikleri şaz ve muallel olmayan hadistir.10 

Sahîh hadisin bu tanımını ilk olarak İbnu’s-Salâh’ın (ö.643/1245) 
Ulûmu’l-Hadîs adlı eserinde görüyoruz. Ondan önce bir başka eserde bu 
şekliyle sahih hadis tanımına rastlamak mümkün olmamıştır. Dolayısıy-
la meşhur sahih hadis tanımının İbnu’s-Salâh tarafından şekillendirildiği 
ve formüle edildiği anlaşılmaktadır.11 Kendisinden sonra gelen ve Hadis 
Usûlüne dair eser yazmış olanların hemen hepsi onun eserinden etki-
lenmiş ve sahih tanımını da ondan almışlardır. 

Bu tanımda sıhhatin şartı olarak beş husus üzerinde durulmaktadır: 12 
1. Senedin muttasıl olması: İlk raviden son raviye varıncaya kadar se-

nedde herhangi bir kopukluğun bulunmaması anlamına gelmektedir. 
Her ravi, hadisi bizzat kendinden önceki raviden/şeyhinden almış olma-
lıdır. 

2. Ravinin adaleti: Kişinin dindarlığıyla alakalı olan bu özellik ile ra-
vinin doğru ve güvenilir biri olup, şirk, fısk, bidat, yalan ve isyandan 
uzak kalması kastedilmektedir. 

3.Ravinin zabtı: Ravinin aldığı hadisi tam olarak aktarabilmesi kaste-
dilmektedir. Bunun için hadisi ezberinde veya yazdığı defterin-
de/kitabında muhafaza etmesi gerekmektedir. Hafızası sağlam olmayan, 

 
10  İbn Salah, Ulûmu’l-Hadîs, thk. Nurettin Itr, Dimaşk: 1986, 11-12; Nevevî, et-Takrîb ve 

't-Teysîr li Ma 'rifeti 's-Suneni 'l-Beşiri'n-Nezîr, Beyrut: 1986, 21; İbn Kesir, İhtisâru 
Ulûmi 'l-Hadis, (Ahmed M Şakir şerhiyle) Mısır: 1951, 21; İbn Hacer, Nuzhetu’n-Nazar, 
38; Kasımî, Kavâ’idu 't-Tahdîs, l21. 

11  M. Hayri Kırbaşoğlu, İslam Düşüncesinde Hadis Metodolojisi, Ankara: 1999, 114-115. 
12  Sıhhatin şartlarının açıklaması için bkz. İbn Hacer, Nuzhetu’n-Nazar, 38-39; Subhi es-

Salih, Hadis İlimleri ve Istılahları, 186, 119-120; Koçyiğit, Hadis Istılahları, 383-389. 



 
 

 74 

çokça hata yapan, çokça yanılan ve hadisleri karıştıran ravilerin hadisleri 
sahih kabul edilmemektedir. 

4. Hadis şaz olmamalıdır. Yani sahih hadisi rivayet eden sika ravi, bu 
rivayetinde kendisinden daha güvenilir olan bir raviye veya güvenilir 
raviler topluluğuna muhalif olmamalıdır. 

5. Hadisin sıhhatini bozan gizli bir kusur bulunmamalıdır. Görünür-
de sahih olarak bilinen herhangi bir hadisin, sıhhatini bozan gizli bir 
kusur tespit edilirse hadis muallel olur ve sahih olmaktan çıkar. 

Zikrettiğimiz şartlardan birincisi olan ittisalin tespitinde genellikle 
ravilerin yaşadıkları tarih ve yerlere bakarak karar verildiğinden fazla 
bir problem yaşanması beklenmez. Bu konuda cerh ta’dil kitapları müra-
caat kaynaklarımızdır. Zira bu eserlerde ravilerin yaşadıkları dönem 
yanında hadis aldıkları hocaları, onlardan hadis alan talebeleri vb. hak-
kında malumat verilmektedir. 

İttisalin tespitinde durum bu şekilde görünmesine rağmen bazı ihtilaf 
noktaları da yok değildir. Bunlardan birisi an tabiri ile rivayet edilen 
hadislerdir. Açıkça sema’a delalet etmeyen an tabirinin hangi şartlarda 
sema’a hamledileceğinde muhaddisler ihtilafa düşmüşlerdir. Buhârî 
(ö.256/870), an tabirinin sema’a hamledilebilmesi için muasaratı (aynı 
asırda yaşamış olmak) yeterli görmeyip, ravi ile şeyhi arasında bir kere 
bile olsa mülakatın vuku bulduğunun bilinmesi gerektiğini şart koşmuş-
tur.13 Buna mukabil Muslim (ö.261/874), bu konuda muasaratı yeterli 
kabul etmektedir. Buhârî’nin görüşünü nevzuhur bir görüş olarak nite-
lendiren Muslim’e göre, ravi ve şeyhi sika iseler ve ikisi aynı asırda ya-
şamış ve aralarında mülakat ile sema’ın meydana gelme imkanı varsa, 
ikisinin bir araya geldikleri ve konuştuklarına dair herhangi bir haber 
rivayet edilmese bile, hadisleri kabul edilir.14 Dolayısıyla en sahih hadis 
kitapları olarak kabul edilen Sahihayn müelliflerinden Buhârî’ye göre 
senedi muttasıl olmayan; yani sahih kabul edilmeyen bir hadis, Mus-
lim’e göre sahih kabul edilmelidir. 

 
13  İbnu’s-Salâh, Sıyânetu Sahîhi Muslim mine’l-İhlal ve’l-Galat ve Himâyetuhu mine’l-İskât 

ve’s-Sakat, thk. Muvaffik b. Abdullah b. Abdulkadir, Beyrut: 1984, 128; Nevevî, Sahihu 
Muslim bi Şerhi’n- en-Nevevî, Beyrut: 1972, 1/128; İbn Ruşeyd el-Fihrî, es-Sunenu’l-
Ebyen ve’l-Mevridu’l-Em’an fî’l-Muhakemeti beyne’l-İmameyn fî’s-Senedi’l-Mu’an’an, thk. 
Salâh b. Sâlim, Medine, 1996: 52; İbn Hacer, Hedyu’s-Sârî, 12; Şerhu Nuhbeti’l-Fiker, 36; 
Sehâvî, Fethu’l-Muğîs, thk. Salâh Muhammed Muhammed Avida, Beyrut: 1996, 1/44; 
Cezairî, Tevcihu’n-Nazar, 1/304; Mehmet Bilen, İbn Hacer’in Buhârî Savunusu, Ankara: 
2013, 197. 

14  Muslim, Mukaddime, 6. 



 
 

 75 

Sıhhatin şartları arasında yer alan ravilerin adalet ve zabt sahibi olup 
olmadıklarının belirlenmesi, sübut araştırmasının en önemli aşamasıdır. 
Bu konuda yapılan cerh-ta’dîl değerlendirmelerinin kat’î olmayıp öznel 
olduğu ve alimden alime değişebildiği bilinen bir husustur.15  Aynı ravi 
hakkında birbirine zıt değerlendirmelerin bulunması bunun en açık de-
lillerindendir. Nitekim haklarında hem cerh hem de ta’dil bulunan ravi-
lerle ilgili nasıl bir tutum sergileneceği noktasında da ihtilaf bulunmak-
tadır. Cerh edenin, ta’dil edenin fark etmediği bir kusura muttali olduğu 
ve dolayısıyla cerhin mukaddem olduğunu belirtenlerin yanında, çoğun-
luğun görüşünün esas alınması gerektiğini belirtenler de vardır. Ayrıca 
hakkında ta’dil bulunan bir raviyle ilgili yapılmış olan cerhin kabul 
edilmesi için mufesser olması gerektiğini dile getiren alimler de olmuş-
tur.16 Dolayısıyla hakkında hem cerh hem de ta’dîl bulunan bir ravi hak-
kında yapacağımız değerlendirmede tercih ettiğimizden farklı tutum 
benimseyenlerle aynı sonuca varmamız söz konusu olmayacak ve onun 
makbûl saydığı hadisi biz merdût sayabileceğiz.  

Şunu da belirtmek gerekir ki, cerh-ta’dîl değerlendirmelerinde mez-
hep taassubu gibi tamamıyla sübjektif mülahazaların da etkili olduğu 
görülmektedir. İbn Ebi Hatim’in (ö.327/938) kitabında başta İmam Ebu 
Hanife (ö.150/767)17 olmak üzere İmam Ebu Yusuf (ö.181/794)18 ve İmam 
Muhammed b. Hasan eş-Şeybani (ö.187/802)19 gibi çok sayıda ehl-i rey 
aliminin cerh edilmesi mezhebi taassuptan kaynaklanmaktadır.20 İbn Ebi 
Hatim’in nakline göre Ahmed b. Hanbel (ö.241/855), Ebu Yusuf’un 
sadûk olduğunu; ancak Ebu Hanife’nin ashabından olduğu için ondan 
hadis alınmaması gerektiğini belirtmiştir.21  

Ebu Hanife’ye yönelik cerhin mezhep taassubundan kaynaklandığını 
belirten İ. Hakkı Ünal, İbn Ebi Hâtim’in hiç bir ciddi gerekçeye dayan-

 
15  Konuyla ilgili geniş bilgi için bkz. M. Hayri Kırbaşoğlu, İslam Düşüncesinde Hadis 

Metodolojisi, Ankara: 1999, 147 vd. 
16  Geniş bilgi için bkz. Talat Koçyiğit, Hadis Usulü, Ankara: 1993, 49; Emin Aşıkkutlu, 

Hadiste Ricâl Tenkîdi, İstanbul: 1997, 144-146. 
17  İmam Ebu Hanife’nin cerhi ile ilgili bkz. İbn Ebi Hatim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, 8/514. 
18  İmam Ebu Yusuf’un cerhi ile ilgili bkz. İbn Ebi Hatim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, 9/249. 
19  İmam Muhammed’in cerhi ile ilgili bkz. İbn Ebi Hatim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, 7/305. 
20  Geniş bilgi için bkz. Fikret Özçelik, İbn Ebî Hâtim er-Râzî ve Cerh ve Ta’dîl’deki Metodu, 

(D.Ü. Sos.  Bil. Enst. Basılmamış doktora tezi), Diyarbakır: 2017, 293 vd. 
21  İbn Ebi Hatim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, 9/249. 



 
 

 76 

mayan bu tutumunun, aynı yolu takip eden diğer muhaddisler için de 
bir örnek teşkil ettiğini belirtmektedir.22 

Aynı şekilde halku’l-Kur’an meselesinde farklı kanaat belirttiği için 
başta Buhârî olmak üzere birçok hadis aliminin dahi cerh edildiği gö-
rülmektedir. Buhârî, Kur’an okuyuşunun (okurken ağızdan çıkan lafız-
lar/ses) mahluk olduğunu belirttiği için Ebu Hâtim (ö.277/890) ve Ebu 
Zur’a (ö. 264/878 ) ondan hadis rivayet etmeyi bıraktıklarını belirtmiş-
lerdir.23 

Cerh-ta’dil kaynaklarında yer alan bu ve benzeri problemeler ravile-
rin adalet ve zaptlarıyla ilgili yapılan değerlendirmelerin sübjektiflikten 
kurtulamadığını ortaya koymaktadır. Dolayısıyla bunlara bina edilecek 
hükümlerin de kat’i olduğunu söylemek mümkün görünmemektedir. 

Yukarıda zikrettiğimiz sıhhat şartlarından biri de hadisin şaz olma-
ması gerektiği idi. Bir hadisin şaz olup olmadığına ravilerin sahip olduk-
ları özelliklere bakarak karar verilmektedir. Ravilerin özelliklerinin tes-
pitinde cerh-ta’dîl kaynaklarında yapılmış olan ve tamamen objektif 
olduğunu iddia edemeyeceğimiz değerlendirmelere müracaat edilmek-
tedir. Kısacası bu hususla ilgili verilen hükümler de tıpkı ravinin adaleti 
ve zaptıyla ilgili yapılan değerlendirmelerde olduğu gibi farklılık arz 
edebilmektedir. 

Burada zikrettiğimiz şartları bir hadisin sıhhati için kabul edenlerin 
her zaman aynı sonuca vardıklarını söyleyemeyiz. Zira şartların belir-
lenmesi ictihadi olduğu gibi şartların uygulaması da ictihada dayanmak-
tadır. İctihadın doğası gereği varılan sonuçlar da birbirinden farklı ola-
bilmektedir. En sahih hadis kitapları olarak kabul edilen Sahihayn mu-
sannifleri Buhari ve Muslim’in ravilerle ilgili değerlendirmeleri burada 
örnek olarak zikredilebilir. Buna geçmeden önce Sahihayn ravileri ile 
hadislerinin nasıl bir kabule mazhar olduğunu göstermek için bazı de-
ğerlendirmeler aktarmanın yerinde olacağına inanıyoruz. 

  Cumhurun, Buhari ve Muslim’in kitaplarını Sahihayn olarak nitelen-
dirmelerinin, o iki kitapta hadisleri rivayet edilmiş olan ravileri ta’dil 
ettikleri anlamına geldiği belirtilmiştir.24 Ebu’l-Hasan el-Makdisî’nin 
(ö.611/1214), Buhârî’nin Sahîh’inde hadisine yer verdiği ravi için “O, 

 
22  İsmail Hakkı Ünal, İmam Ebû Hanîfe’nin Hadis Anlayışı ve Hanefi Mezhebinin Hadis 

Metodu, Ankara: 2010, 289. 
23  Bkz. İbn Ebi Hatim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, 7/259. 
24  İbn Dakîk el-‘Îd, el-İktirâh fî Beyâni’l-Istılâh, Beyrut: 1986, 55; krş. İbn Hacer, Hedyu’s-

Sârî, 543. 



 
 

 77 

köprüyü geçmiştir”, dediğini ve bunun onlar hakkındaki cerhlere iltifat 
edilmeyeceği anlamına geldiğini ifade eden  İbn Dakîk el-‘Îd 
(ö.702/1302), el-Makdisi’nin bu sözü için “Biz de, cumhurun Sahihayn 
için ittifak etmiş olmalarının ifade etmiş olduğu anlamın önüne geçecek 
bir zann-ı galip meydana getirecek açık bir delil olmadıkça, bu şekilde 
inanıyoruz ve bunu söylüyoruz,” demiştir.25 

Sahihayn ravileri hakkında yapılan bu değerlendirmelere ek olarak, 
bu iki eserde yer alan hadislerin hepsinin sahih olduğuna dair talakı 
üzerine yemin eden birinin talakının düşmeyeceği dahi iddia edilmiştir.  
Buhârî’nin hadisleriyle ilgili hadis hafızı olan Ebu Nasr es-Siczî’den 
(ö.444/1052), “İlim ehli (fakihler ve onların dışındaki alimler), Buhârî’nin 
tümü sahihtir ve Rasulullah (s.a.v.) tarafından söylenmiştir, diye talakı 
üzerine yemin eden kişinin talakının düşmeyeceğinde icma etmişlerdir,” 
dediği nakledilmiştir.26 Benzer bir değerlendirmenin Sahihayn hadisleri 
hakkında kelam ve fıkıh usulü alimi olan İmamu’l-Haremeyn el-
Cuveynî (ö.478/1085)  tarafından da yapıldığı belirtilmiştir: “Müslüman-
lar Sahihayn’ın sıhhatinde icma ettikleri için bir insan Buhârî ve Mus-
lim’in sıhhatine hükmettikleri Sahihayn hadislerinin Hz. Peygamber’in 
(s.a.v.) sözü olduğuna eşinin talakı üzerine yemin ederse talakı düş-
mez.”27 

Buhârî ve Muslim’in çok sayıda ravilerinin cerhedilmiş olması, bura-
da zikrettiğimiz değerlendirmelerin mutlak doğrular olmadığını gös-
termektedir diye düşünüyoruz. Nitekim İbn Hacer, Hedyu’s-Sârî’de 
Buhârî’nin tenkit edilmiş olan dört yüze yakın ravisini zikretmektedir.  
“Bunu anlamak için İbn Hacer’in Hedyu's-Sârî’nin dokuzuncu faslında 
zikrettiği ravi listesine bakmak yeterli olacaktır. 28 O, bu bölümde tenkide 
uğramış beş yüze yakın raviyi ele alıp değerlendirmektedir. Bunların bir 
kısmı muallak hadis ravisidir. Muallak hadis ravilerini hariç tutuğumuz 
zaman, geriye kalan dört yüze yakın ravi, Buhârî’nin hadislerini rivayet 

 
25  İbn Dakîk el-‘Îd, el-İktirâh fî Beyâni’l-Istılâh, 55; krş. İbn Hacer, Hedyu’s-Sârî, 543. 
26  İbnu’s-Salâh, Ulûmu’l-Hadîs,     26. َىلَعَ ] امَ عَيجمَِ َّنأَ قِلاََّطل1ِ فَلَحَ وْلَ لاًجُرَ َّنأ ]- يرْغَوَ ءُاهَقَفُلْا

ُ
-  مْهُ لهْأَ عَجمَْأَ

ُ
 " مِلْعِلْا 

بيَِّنلا نِعَ يَوِرُ اَّممِ يِّرِاخَبُلْا بِاتَكِ فيِ
ّ
مَّلسَوَ هِيْلَعَُ Yَّا ىَّلصَ - ِ

َ
مَّلسَوَ هِيْلَعَُ Yَّا ىَّلصَ - Yَِّا لُوسُرَوَ ،هُنْعَ َّحصَ دْقَ - 

َ
 لاَ هَُّنأَ ،هِيفِ َّكشَ لاَ هُلَاقَ - 

."هِتِلَابَحِ فيِ الهَِابحَِ ةُأَرْمَلْاوَ ثُنَيحَْ  
27  İbnu’s-Salâh, Sıyânetu Sahîhi Muslim, 85-86.  

سنْإِ فلح ولَ"
َ

رمْا قلاَطَبِ نا
َ
 هتثنح لاَوَ قلاََّطلا هتمزلأ الم ملسوَ هِيْلَعَ الله ىلص بيَِّنلا لوقَ نم هِتَِّحصِبِ امكح اَّممِ ملسمُوَ يّرِاخَبُلا بياتك فيِ امَ نأَ هتأَ

 ".امهتحص ىلع ينملسمُلْا ءامَلَعُ عاجمَْلإِ
28  Bkz. Hedyu’s-Sârî, 543 vd.  



 
 

 78 

etmiş olduğu ravilerin neredeyse yüzde yirmi beşini oluşturmaktadır.”29 
Anı şekilde bu iki eserde rivayet edilmiş olan bazı hadislerin hem sened 
hem de metin açısından tenkit edilmiş olmaları da yukarıda zikrettiği-
miz kanaatlerin herkes tarafından kabul edilmiş genel geçer kabuller 
olmadığını ortaya koymaktadır diye düşünüyoruz.30 

Sahihayn’e dair her iki eserin telif edildiği dönemde söz konusu ol-
mazsa bile sonradan ortaya çıkan böyle bir kanaat, musanniflerinin ravi-
ler hakkındaki farklı tutumlarını da görmezden geliyor şeklinde bir dü-
şünceye sevk etmektedir. Nevevî’nin (ö.676/1277) verdiği bilgiye göre, 
Buhârî, Müslim’in hadislerini aldığı altı yüz yirmi beş ravinin hadislerini 
almamıştır. Muslim de Buhârî’nin hadislerini aldığı dört yüz otuz dört 
ravinin hadislerini almamıştır.31 Bunun en önemli sebebi Buhârî ve Mus-
lim’in raviler hakkında sahip oldukları bilgilere dayanarak yaptıkları 
değerlendirme neticesinde farklı kanaatlere varmış olmalarıdır denilebi-
lir. Bu da meselenin ictihadiliğinden kaynaklanmaktadır. 

Ebu’l-Velîd el-Bâcî (ö.474/1081), bu durumun anlaşılmasına katkı su-
nacak şöyle bir değerlendirmede bulunmaktadır: O, Buhârî’den, kendi 
kitabına sadece sahih hadisleri aldığına dair bazı sözler naklettikten son-
ra şöyle demektedir: 

“Bu sözleri, bu işi bilmeyenlerin Sahihayn dışında sahih hadis yoktur, 
şeklinde düşünmelerini engellemek için naklettim. Sahihayn dışında da 
sahih hadisler vardır. Bu sebeple Darakutnî (ö.385/995) ve Ebu Zer el-
Herevî (ö.434/1043), el-İlzâmât adlı kitaplarında Buhârî ve Muslim’in 
şartlarına uyduğu halde rivayet etmedikleri hadisleri zikretmişlerdir. 

 
29  Bilen, İbn Hacer’in Buhârî Savunusu, 302. Bu oran, el-Bâcî’nin Buhârî’nin ricaline dair 

kitabında ele aldığı ravilerin sayısına göre dile getirilmiştir. Zira el-Bâci söz konusu 
kitabında yaklaşık 1600 raviyi ele almıştır. Bu rakamlar, burada dile getirmiş oldu-
ğumuz iddiaların yanı sıra Sahihayn hadisleri için, “Buhârî ve Muslim meşhur bir sa-
habiye varıncaya kadar ravilerinin sika olduklarında ittifak edilen hadisleri rivayet 
etmişlerdir. Ravilerin sikalığı konusunda imamlar arasında ihtilaf bulunmamalı ve 
hadisin isnadı muttasıl olmalıdır,” (Bkz. el-Makdisî, Şurûtu’l-Eimmeti’s-Sitte, 86) de-
dikten sonra ravilerini,  adalet sahibi, nakil imamlarının sika olduklarında ve imamet 
vasıflarını taşıdıklarında icma ettikleri kişiler olarak vasıflandıran (Şurûtu’l-Eimmeti’s-
Sitte, 88) el-Makdisî’nin (ö.507/1113) Buhâri ve Muslim’in şartları olarak zikretmiş ol-
duğu hususların gerçeklerle bağdaşmadığını ve bir iddia olmaktan öteye gidemedi-
ğini de açıkça göstermektedir. (Bkz. Bilen, Mehmet, İbn Hacer’in Buhârî Savunusu, 302 
vd.) 

30  Buhârî’ye yöneltilmiş olan tenkitler için bkz. Bilen, Mehmet, İbn Hacer’in Buhârî Savu-
nusu.  

31  Nevevî, Sahihu Muslim bi Şerhi’n- en-Nevevî, 1/16; İbn Hacer, Hedyu’s-Sârî, 12. 



 
 

 79 

Aynı şekilde Sahihayn’da illetli hadisler de bulunmaktadır. Darakutnî bu 
tür hadisleri de bir kitapta toplamıştır. Hadis tashihi ictihadidir. İctihad 
ehli olup bu işleri bilenlerin Buhârî ve Muslim’in yaptığı gibi hadislerin 
sıhhatini araştırmaları gerekmektedir. Böyle olmayanların ise ikisinin 
tashih ettikleri hadislerde onları taklit etmeleri; tahric etmedikleri hadis-
lerde ise tevekkuf etmeleri gerekmektedir. Buhârî, sahih olduğuna inan-
dığı hadisleri rivayet etmiştir. Muslim, onun gibi düşünmediği için onla-
rı rivayet etmemiştir. Muslim de sahih olduğuna inandığı hadisleri riva-
yet etmiştir. Buhârî, onun gibi düşünmediği için bunları rivayet etme-
miştir. Bu durum, hadisin sıhhatini tespit işinin ictihadi olduğunu gös-
termektedir.”32 

Buraya kadar hadisçilerin sahih hadis tanımından hareket ederek 
sıhhat için gerekli olan şartları değerlendirdik. Burada şunu da belirt-
mekte yarar vardır: Sahih hadis için genel kabul gören bu şartların sade-
ce bir kısmını yeterli bulanların yanında farklı şartlar zikredenler de 
olmuştur: "Sahîh hadis, senedi muttasıl, ravileri adil olan hadistir,"33 şek-
linde tanımlayan el-Hattabî'ye (ö.388/998) göre ravilerin adil, senedin de 
muttasıl olması yeterli olmaktadır. el-Hakim en-Nisâbûrî'nin 
(ö.405/1014) de sahih hadis için zikrettiği şartlar farklıdır. Ona göre, sa-
hih hadis, bilinen bir sahabinin  Rasulullah'tan (s.a.v.), iki adil tabiinin de 
sahabiden rivayet ettiği, şehadet üzerine şehadet misali, hadis ehlinin 
zamanımıza kadar kabul ederek naklettikleri hadistir.34 el-Hakim, bunu 
aynı zamanda Buhârî ve Muslim’in şartı olarak ileri sürmektedir35 ki, bu 
konuda kendisine ciddi eleştiriler yöneltilmiştir.36 İki tabiinin rivayeti 
şartının fakihler tarafından kabul görmediğini belirten es-Sem’ânî (ö. 
489/1096), sadece sika ravilerin rivayet etmelerinin sahihin tespiti için 
yeterli olmadığını, bunun yanında ravinin fehm (anlayış), marifet (bilgi), 
çokça hadis dinleme ve ehl-i hadisle çokça müzakerede bulunmak gibi 
özelliklere sahip olması gerektiğinin dile getirildiğini ifade etmektedir.37 

Görüldüğü gibi, hadisçilerin sahih hadis için öne sürdükleri şartlar ile 
fakihlerin öne sürdükleri şartlar da farklı olabilmektedir.  İbn Dakîk el- 

 
32  Bâcî, et-Ta’dîl ve’t-Tecrîh, 1/285-286; Krş. Bilen, İbn Hacer’in Buhârî Savunusu, 208. 
33  Hattabi, Mealimu 's-Sunen Şerhu Suneni Ebi Davud, Beyrut: 1996, 1/ 6. 
34  el-Hakim en-Nisâbûrî, Ma 'rifeti Ulumi'l-Hadis, Beyrut: 1986, 62. 
35  el-Hakim en-Nisâbûrî, el-Medhal ilâ Ma’rifeti’l-İklîl, thk. ve çev. James Robson, Lon-

don: 1953, 11, (İngilizcesi, 14-15). 
36  Makdisî, Şurûtu’l-Eimmeti’s-Sitte, 96-99; Hâzimî, Şurûtu’l-Eimmeti’l-Hamse, 114, 129, 

135-140. 
37  Sem’ânî, Kavâti’u’l-Edille fi’l-Usûl, Beyrut: 1999, 1/409. 



 
 

 80 

'Îd (ö. 702) "şaz ve muallel olmama"nın hadisçiler tarafından sahihin 
şartlarına eklendiğini belirttikten sonra “Hadisçilerin hadislerin muallel 
olmaları için saydıkları illetlerin çoğu fakihlerin usulünde uygulanma-
maktadır.”38 Muhammed Ebu Zehra da "şaz olmama” şartını hadisçilerin 
“güvenilir ravinin kendisinden daha güvenilir raviye veya güvenilir 
ravilere muhalif rivayetidir” şeklindeki tanımından farklı olarak; "hadis 
ehlinin belirttiği kaidelere, veya dinden zaruri olarak bilinen bir şeye ya 
da Kur’an’ın kati hükümlerine muhalif olmamalıdır,” şeklinde açıkla-
maktadır.39 

Fakihlere göre bir hadisin sahih olup olmadığı, senedinde yalancı bir 
ravinin yer almaması, Kur'an'ın bir ayetine muvafakatı veya dinin bazı 
asıllarına uygun olmasıyla bilinebilir.40 Nitekim İmam Ebu Hanife ve 
ashabının hadisin sıhhatini tespitte göz önünde bulundurdukları kaide-
lerin başında Kur'an'a ve akla uygunluğun geldiği belirtilmektedir.41 
Seyyid Şerif el-Curcanî’nin (ö.816/1413) sahih hadis tanımı da sıhhat için 
gerekli farklı şartları ortaya koyması açısından önem arz etmektedir: 
"Sahih hadis, lafzında bozukluk olmayan, anlamı Kur'an ayetine, müte-
vatir habere ve icma'a aykırı olmayan ve ravisi adil olan rivayettir" şek-
linde tanımlamıştır.42 

Fakihlerin sahih hadiste aradıkları şartları olarak burada kısaca zik-
rettiklerimiz, hadisin muhtevasının bazı kriterler ışığında incelenmesini 
gerekli kılmaktadır. Metin tenkidi denilen bu yöntemle hadisin Kur’an’a, 
mütevatir maruf ve meşhur sünnete, tarihi gerçeklere, akli hakikatlere 
vb. hususlara muvafık olup olmadığı araştırılarak Hz. Peygamber’e ai-
diyetine dair hüküm verilmektedir. Yani doğrudan hadisin kendisine 
bakarak sahih olup olmadığına hükmedilmektedir. Burada yapılan işlem 
de tıpkı sened tenkidinde yapılan gibi ictihadi olup kat’îlik ifade etme-
mektedir. Dolayısıyla verilecek hükümlerde farklılıkların olması kaçı-
nılmaz olmaktadır. 

 
38  Irakî, et-Takyid ve'l-İdâh, Beyrut: 1997, 25; Sehavi, Fethu'l-Muğis, 1/29. 
39  Muhammed Ebu Zehra, Usûlu’l-Fıkh, İstanbul: tsz., 110. 
40  Kasımî, Kavâ’idu 't-Tahdîs, 82. 
41  İ. Hakkı Ünal, İmam Ebu Hanife 'nin Hadis Anlayışı ve Hanefi Mezhebinin Hadis Meto-

du, 83-123. Yazar bu eserinde Ebu Hanife ve talebelerinin hadis · tercih ve tefsirinde 
dikkat ettikleri şu yedi hususu genişçe açıklamaktadır: 1-Kur'an'a uygunluk. 2-Akla 
uygunluk. 3- İnsana verilen değer. 4-Kolay ve maslahata uygun olanı tercih. 5- Mak-
sada uygun olanı tercih. 6-Örfe uygunluk. 7-Zamanla ortaya çıkan gelişmeleri dikka-
te alma. 

42  Curcanî, Kitabu't-Ta'rifat, Beyrut: 1993, 83. 



 
 

 81 

Sıhhat için aranan şartlarda farklılıklar olduğu gibi kabul edilen şart-
ların uygulamalarında da yukarıda görüldüğü gibi farklılıklar bulun-
maktadır. Bu da aynı hadis hakkında farklı hüküm verme sonucunu 
doğurmaktadır. Hadis usulü kaynaklarında bir hadis için sahihtir deme-
nin kat’îlik anlamına gelmediğine dair yapılan şu açıklama da muhteme-
len bundan kaynaklanmaktadır. Babanzade, söz konusu açıklamayı şöy-
le aktarmaktadır: “Fulan hadis sahîh’dir demek, o hadis bâlâda zikrolunan 
evsafı haiz olarak muttasıl ve isnadının zahirine nazaran kabul olunmuştur 
demek olup yoksa nefse’l-emirde sıhhati, maktûun-bih demek değildir. Ta’bir-i 
diğerle haber-i mütevâtir gibi yakîn-i tâm ifâde etmez. Nefse’l-emirde sıhhati 
hakkında pek kuvvetli bir zanna bâis olur. Zirâ raviler sika da olsalar hatâ ve 
nisyândan bi’l-külliye selâmetleri iddia edilemez. Kezalik: ‘Fulan hadîs zaîf’dir’ 
sözü, o hadîsin nefse’l-emirde yalan olduğu ma’nasını ifade etmeyip yalnız is-
nadında sıhhat için aranan şartlar mefkûddur ma’nasındadır. Çünkü Kazibin de 
doğru söylemesine, hatası çok kimsenin isâbet etmesine imkan munselib ol-
maz.”43 Zira hadisin sahih olup olmadığına dair yapılan değerlendirme-
ler senedin zahirine bakılarak yapılmış44 ve tamamıyla sıhhat için zikre-
dilen şartlara bağlı olarak muhaddiste oluşan zann-ı galibe göre verilmiş 
bir hükümdür.45 

Anlattıklarımızın ışığında şunu söylemek mümkündür: Hadislerin 
sıhhati ictihadi olduğu için, sahih olduğu belirtilmiş olan herhangi bir 
hadisin sıhhatinin reddi Hz. Peygamber’in hadisinin reddi anlamına 
gelmemektedir. Burada Hz. Peygamber’in hadisi reddedilmiş değildir. 
Reddedilen hadisin Hz. Peygamber’in sözü olduğunu söyleyenin iddia-
sıdır. Nitekim Ebu Hanife, “Mümin zina ettiğinde imanı onu terk eder, 
sonra tövbe edince iman geri döner” anlamındaki rivayetle ilgili olarak 
“(Rivayeti kabul edenlerin) sözlerini yalanlarsan (rivayeti kabul etmez-
sen),  Allah’ın Peygamber’inin (s.a.v.) sözünü yalanladığını söyleyecek-
ler. Çünkü onlar, bunu Rasulullah’a (s.a.v.) kadar varan bir senedle riva-
yet ediyorlar,” denmesi üzerine şöyle cevap vermiştir: “Ben onları yalan-
lıyorum. Benim onları yalanlamam ve reddetmem Peygamber’i (s.a.v.) 
yalanlamak anlamına gelmez. Peygamber’in (s.a.v.) sözünü yalanlamak 
ancak kişinin ben Peygamber’in (s.a.v.) sözünü tekzip ediyorum deme-

 
43  Ahmed Naim Babanzade, Sahîh-i Buhârî Muhtasarı Tecrîd-i Sarîh Tercemesi ve Şerhi, 

Ankara: DİB yay. 1979, 1/209-210. Konuyla ilgili ayrıca bkz. İbnu’s-Salâh, Ulûmu’l-
Hadîs, 13-14; Suyûtî, Tedrîbu’r-Râvî, thk. Ahmed Ömer Haşim, Beyrut: 1993, 1/54. 

44  Suyûtî, Tedrîbu’r-Râvî, 1/54. 
45  Sehâvî, Fethu’l-Muğîs, 1/31. 



 
 

 82 

siyle olur. Kişi ben, Peygamber’in (s.a.v.) söylediği her şeye inanıyorum; 
ama Peygamber (s.a.v.) zülüm olan bir şey söylemez ve Kur’an’a muha-
lefet etmez derse, bu Peygamber’i ve Kur’an’ı tasdik ve Peygamber’i 
Kur’an’a muhalefetten tenzih olur. Şayet Peygamber, Kur’an’a muhalefet 
ederse Allah buna izin vermez ve onu şah damarından yakalar. (…) Al-
lah’ın Peygamber’i Allah’ın kitabına muhalefet etmez. Allah’ın kitabına 
muhalif olan da Allah’ın Peygamber’i olmaz. Onların bu rivayeti 
Kur’an’a aykırıdır. Zira Yüce Allah Kur’an’da “Zina eden kadın, zina 
eden erkek” derken onlardan imanı nefyetmemiştir. (…) Peygamber’den 
(s.a.v.) Kur’an’a muhalif olarak hadis rivayet eden her raviyi reddetmek, 
Peygamber’i (s.a.v.) reddetmek ve onu yalanlamak anlamına gelemez. 
Bu, batıl şeyleri Peygamber’den (s.a.v.) rivayet edeni reddetmek olur. 
Burada töhmet Peygamber’e değil, rivayet edenedir. Böylece, Hz. Pey-
gamber’in söylediği her şey, işitmiş olalım olamayalım, hepsi de başımız 
ve gözlerimiz üstünedir.”46 

Hatîb Bağdâdî (ö. 463/1071) de, burada naklettiklerimizi destekler 
mahiyette, sika güvenilir birinin muttasıl bir senedle rivayet ettiği bir 
haberin şu durumlarda reddedileceğini belirtmektedir: 1. Akli gereklilik-
lere aykırı olması. Zira din akla aykırı şeyler getirmez. 2. Kur’an’ın nas-
sına veya mütevatir sünnete muhalif olursa onun uydurma olduğu veya 
mensûh olduğu anlaşılır. 3.İcma’a muhalif olursa, onun uydurma oldu-
ğu veya mensûh olduğu anlaşılır. 4. Herkesin bilmesi gereken bir şeyi 
tek kişinin rivayet etmesi onun asılsız olduğunu gösterir. 5. Tevatüren 
gelmesi gerekeni tek kişi rivayet ederse reddedilir. Zira bu tür şeyleri tek 
kişinin rivayet etmesi kabul edilmez.47 

Sahih kabul edilen bazı hadislerin kabul edilmemesi ve onlarla ame-
lin terkedilmesi, Ebu Hanife ve el-Hatîb’den aktardığımız benzer gerek-
çelere dayandığı söylenebilir. Yani birilerinin ictihadla sahih olduğunu 
söyledikleri hadisin başkaları tarafından yapılan ictihadla sahih olmadı-
ğı söylenebilir.  Bu sebeple de o kimseler sünnet münkiri olmakla suçla-
namazlar. Misal olarak İmam Malik, usul kaidelerine muhalif olan ha-
ber-i vahid ile amel edilmez kuralını esas alarak, unutarak yiyip içen 
kişinin orucunun bozulmayacağını belirten hadis48 ile amel etmemiş; 

 
46  Ebu Hanife, el-Alim ve’l-Muteallim, thk. Muhammed Zahid el-Kevserî, Kahire: 1368, 

24-25.Krş. H. Musa, Bağcı, Hadis Tarihi ve Metodolojisi, Ankara: 2012, 21. 
47  el-Hatîb el-Bağdâdî, el-Fakîh ve’l-Mutefakkih, thk. Adil b. Yusuf el-Azâzî, S. Arabistan: 

1996, 1/354. 
48  Buhârî, 30, Savm, 26. 



 
 

 83 

orucun bozulduğunu ve kazasının gerektiğini belirtmiştir.49 İmam Ma-
lik’in bu içtihadında isabet etmediği iddia edilse bile onun sünnet/hadis 
münkiri olduğu söylenmez. 

Burada zikredilmesi gereken hususlardan biri de, zann-ı galibe da-
yandığı için sahih kabul edilen herhangi bir hadisi reddeden kişinin tek-
fir edilmemesi gerektiğidir. Nitekim, Aliyu’l-Kârî (ö. 1014/1598), Fıkhu’l-
Ekber’in şerhinde, İsra olayı, ayetle sabit olduğundan inkar eden kişinin 
kafir olduğunu, miracın ise zanni olan ahad habere dayandığını bu se-
beple de inkar edenin dall ve mubtedi’ olduğunu ama tekfir edilemeye-
ceğini belirtmektedir.50 

Kısacası “mesele şahsi ictihad meselesidir ve ictihadlarda birlik sağ-
lamak çok defa mümkün olmadığına göre hadislerin değerlendirilme-
sinde ihtilafın vukuu kaçınılmazdır.”51 Bir alimin sahih kabul ettiği bir 
hadisin başka bir alim tarafından zayıf ve mevzu ya da birilerinin zayıf 
kabul ettiklerinin başkası tarafından sahih veya hasen sayılmasının se-
bebi de budur diye düşünüyoruz. Bu tür haberlerin subûtu ile ilgili veri-
len hükümler ictihadi olunca ifade ettikleri bilgi de kat’i olmaktan çıkmış 
oluyor. Nitekim Ahmed b. Hanbel ve Davud ez-Zahirî’den bu tür haber-
lerin kat’î bilgi ifade ettikleri nakledilmişse de52 hadisçiler dahil, İslam 
alimlerinin büyük çoğunluğu, ahad haberlerin zan ifade ettiğini belirt-
mişlerdir. İsnadı ne kadar sağlam ve metinler ne kadar akla uygun olur-
sa olsun bu tür haberler,  kat’i ilim ifade etmez. Kesin bilgi ifade etmedi-
ğinden dolayı, bu tür hadislerin itikadi meselelerde delil olamayacağı, 
Mutezile, Eşariler ve Mâturidiler tarafından genel bir kaide olarak be-
nimsenmiştir.53 

 
49  Bkz. Malik b. Enes, el-Muvatta’, 18, Siyam, 48. 
50  Aliyu’l-Kârî, Şerhu Fıkhi’l-Ekber, Mısır: tsz., 100. 
51 Mehmed Said Hatiboğlu, Müslüman Alimlerin Buhârî ve Muslim’e Yönelik Eleştirileri 

(Müslüman Kültürü Üzerine adlı kitap içinde) Ankara: Kitabiyât, 2004, 198. 
52 Amidî, el-İhkâm fî Usûli’l-Ahkâm, thk. Seyyid el-Cemîlî, Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-Arabî, 

1998, 2/48; Suyûtî, Tedrîbu’r-Râvî fî Şerh-i Takrîbi’n-Nevevî, thk. Ahmed Omer Haşim, 
Beyrut: 1993, 1/54. 

53 Hansu, Mütevatir Haber, 65. 



 
 

 84 

 
SONUÇ 

 
 
 
 
 
 

Hz. Peygamber’in (s.a.v.) Sünnetinin tespitinde müracaat edilen en 
önemli kaynaklardan biri olan hadislerin sıhhati son derece önemlidir. 
Bu sebeple rivayet edilmiş olan her hadis hem sübut açısından hem de 
delalet açısından incelemeye tabi tutulmaktadır. Rivayetin sübut yönün-
den araştırılmasındaki amaç, onun Hz. Peygamber’e (s.a.v.) aidiyetini 
ortaya koymaktadır. Bunun için rivayetin öncelikli olarak senedi tenkide 
tabi tutulmaktadır.  Sened, hem ittisal yönünden hem de ravilerin güve-
nilirliği (adalet ve zabt) yönünden tetkik edilmektedir. Ravilerin güveni-
lirliğine hükmederken Cerh-Ta’dil kitaplarında onlar hakkında yapılan 
cerh ta’dil değerlendirmelerinden istifade edilmektedir. Bu değerlen-
dirmeler kat’i olmayıp ictihadidir. Yani yoruma dayanmaktadır. Bundan 
mütevellid aynı ravi hakkında çok farklı değerlendirmelere rastlamak 
mümkündür. Dolayısıyla aynı hadisin sıhhati hakkında birbiriyle çelişen 
farklı kanaatler ortaya çıkmaktadır. 

Sened tenkidinde olduğu gibi hadisin kaynağına aidiyetini tespit et-
mek amacıyla yapılan metin tenkidinde de verilen hüküm ictihadidir ve 
kat’i bilgi ifade etmemektedir. Dolayısıyla aynı hadisle ilgili farklı kana-
atlere varmak burada da mümkündür. 

Günümüzde yaptığımız araştırmalarda rivayetlerin sıhhati ile ilgili 
hüküm verirken daha önce yazılmış olan eserlerden yararlanıyoruz. Bu 
kaynaklarda dile getirilmiş olan farklı değerlendirmeler arasından birini 
tercih ediyoruz. Bunu yaparken kanaatlerini aldığımız alimlerin etkilen-
dikleri faktörlerin etkisinden kurtulmak ve nispeten daha objektif bir 
değerlendirme yapabilmek için aynı ravi ve rivayetlerle ilgili bulabildi-
ğimiz diğer alimlerin kanaatlerini de dikkate alıp bir sonuca varmaya 
çalışmak gerekmektedir. Ama şunu da unutmamak gerekir ki, bizim de 
yaptığımız bir yorumdan ibarettir. 

Sonuç olarak, hadislerin sıhhatine dair verilen hükümler ictihadi ol-
dukları için kesinlik ifade etmez ve sahih kabul edilen bir hadis hakkın-



 
 

 85 

da gerekçeleri ortaya konduktan sonra sahih olmadığına dair bir hüküm 
de verilebilir. Bu, Hz. Peygamber’i ve onun sünnetini/hadisini reddet-
mek anlamına gelmez.  Bundan dolayı birilerini tekfir etmek veya sün-
net/hadis münkiri olduklarını iddia etmek ilmi bir yaklaşım tarzı olarak 
kabul edilemez. 
  



 
 

 86 

 
KAYNAKÇA 

 
 
 
 
 

 
Aliyu’l-Kârî, Nurettin Ali b. Muhammed b. Sultan. Şerhu Fıkhi’l-

Ekber. Mısır: tsz. 

Amidî, Seyfuddin. el-İhkâm fî Usûli’l-Ahkâm. Thk. Seyyid el-Cemîlî. Bey-
rut: Daru’l-Kutubi’l-Arabî, 1998. 

Apaydın, H. Yunus. Mütevatir. DİA, 32/208-211, İstanbul: 2006. 

Aşıkkutlu, Emin. Hadiste Ricâl Tenkîdi. İstanbul: 1997. 

Babanzade, Ahmed Naim. Sahîh-i Buhârî Muhtasarı Tecrîd-i Sarîh Terceme-
si ve Şerhi. Ankara: DİB yay. 1979. 

Bâcî, Ebu’l-Velid Suleyman b. Halef. et-Ta’dil ve’t-Tecrih li men Harrece 
anhu’l-Buharî fi’l-Cami’i’s-Sahih. Thk. Ahmed Lebzar, Fas: 1991. 

Bağcı, H. Musa. Hadis Tarihi ve Metodolojisi. Ankara: 2012. 

Bağdâdî, el-Hatîb  Ebu Bekr Ahmed b. Ali. el-Fakîh ve’l-Mutefakkih. Thk. 
Adil b. Yusuf el-Azâzî, S. Arabistan: 1996. 

Bilen, Mehmet. İbn Hacer’in Buhârî Savunusu. Ankara: 2013. 

Buhârî, Ebu Abdillah Muhammed b. İsmail. Sahîhu’l- Buhârî. İstanbul: 
Çağrı yay. 1992. (İstanbul: Matbaay-ı Amire, 1315 baskısından tıpkı 
basım). 

Cezairî, Tahir. Tevcihu’n-Nazar ila Usuli’l-Eser. Thk. Abdulfettah Ebu 
Ğudde, Beyrut: 1995. 

Curcânî, eş-Şerîf Ali b. Muhammed. Kitabu’t-Ta’rifât. Beyrut, 1983. 

Ebu Hanife. el-Alim ve’l-Mutallim. Thk. Muhammed Zahid el-Kevserî, 
Kahire: 1368. 



 
 

 87 

Ebu Zehra, Muhammed. Usûlu’l-Fıkh. İstanbul: tsz. 

et-Tahhân, Mahmud. Teysîru Mustalahi’l-Hadîs. Riyâd: 2010. 

Fihrî, İbn Ruşeyd. es-Sunenu’l-Ebyen ve’l-Mevridu’l-Em’an fî’l-Muhakemeti 
beyne’l-İmameyn fî’s-Senedi’l-Mu’an’an. Thk Salâh b. Sâlim, Medine: 
1996. 

Hansu, Hüseyin. Mütevatir Haber Bilgi Değeri ve İslam Düşüncesindeki Yeri, 
Van: 2008. 

Hatiboğlu, Mehmed Said. Müslüman Alimlerin Buhârî ve Muslim’e Yönelik 
Eleştirileri (Müslüman Kültürü Üzerine adlı kitap içinde) Ankara: Ki-
tabiyât, 2004. 

Hâzimî, Ebu Bekr Muhammed b. Musa. Şurûtu’l-Eimmeti’l-Hamse. Thk. 
Abdulfettah Ebu Ğudde, Halep: Mektebetu’l-Matbuati’l-İslamiyye, 
(Selâsu Resâil fi İlmi Mustalahi’l-Hadîs adlı kitap içinde) 1997. 

Irakî, Ebu’l-Fadl Zeynuddin Abdurrahim. et-Takyid ve'l-İdâh. Beyrut: 
1997. 

Itr, Nurettin Itr. Menhecu 'n-Nakdi fi Ulumi 'l-Hadis. Beyrut: 1992. 

İbn Dakîk el-‘Îd,  Takiyuddin. el-İktirâh fî Beyâni’l-Istılâh ve mâ Udîfe ilâ 
Zâlike mine’l-Ehadisi’l-Ma’dûde mine’-Sihah. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-
İlmiyye, 1986. 

İbn Ebi Hatim, Abdurrahman b. Muhammed b. İdris er-Râzî. el-Cerh ve’t-
Ta‘dîl. Thk. Mustafa Abdulkadir Atâ, Beyrut: 2010. 

İbn Hacer, Ahmed b. Ali el-Askalanî. Hedyu’s-Sari Mukaddimetu Fethi’l-
Bari. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1997. 

İbn Hacer, Ahmed b. Ali el-Askalanî. Nuzhetu’n-Nazar fî Şerhi Nuhbeti’l-
Fiker. Thk. Abdulkerim el-Fudaylî, Beyrut: 2009. 

İbn Manzur, Ebu’l-Fadl. Lisanu’l-Arab, Beyrut: tsz. 

İbnu’s-Salâh, Ebu Amr. Sıyânetu Sahîhi Muslim mine’l-İhlal ve’l-Galat ve 
Himâyetuhu mine’l-İskât ve’s-Sakat. Thk. Muvaffik b. Abdullah b. Ab-
dulkadir, Beyrut: 1984. 

İbnu’s-Salâh, Ebu Amr. Ulûmu’l-Hadis. Thk. Nurettin Itr, Dimaşk: Daru’l-
Fikr, 1986. 



 
 

 88 

Kırbaşoğlu, M. Hayri. İslam Düşüncesinde Hadis Metodolojisi. Ankara: 
1999. 

Koçyiğit, Talat. Hadis Istılahları, Ankara: A.Ü.İ.F. yay. 1985. 

Koçyiğit, Talat. Hadis Usulü, Ankara: A.Ü.İ.F. yay. 1993. 

Makdisî, Ebu’l-Fadl Muhammed b. Tahir. Şurûtu’l-Eimmeti’s-Sitte. Thk. 
Abdulfettah Ebu Ğudde, (Selâsu Resâil fî İlmi Mustalahi’l-Hadîs ad-
lı kitap içinde), Halep: 1997. 

Malik b. Enes. el-Muvatta. (Yahya b. Yahya el-Masmûdî rivayeti) İstan-
bul: Çağrı yay. 1992. (M. Fuat Abdulbaki’nin 1951 tahkikli baskısın-
dan tıpkı basım). 

Muslim, Ebu’l-Huseyn b. el-Haccac b. Muslim el-Kuşeyri. Sahihu Muslim. 
İstanbul: Çağrı yay. 1992. 

Nevevî, Yahya b. Şeref. Sahihu Muslim bi Şerhi’n- en-Nevevî. Beyrut: 1972. 

Nisâbûrî, el-Hakim Ebu Abdillah. el-Medhal ilâ Ma’rifeti’l-İklîl. Thk. ve 
çev. James Robson, London: 1953. 

Nisâbûrî, el-Hakim Ebu Abdillah. Ma’rifetu Ulûmi’l-Hadîs, Beyrut: 1986. 

Özçelik, Fikret. İbn Ebî Hâtim er-Râzî ve Cerh ve Ta’dîl’deki Metodu. (D.Ü. 
Sos. Bil. Enst. basılmamış doktora tezi), Diyarbakır: 2017. 

Salih, Subhi. Hadis İlimleri ve Hadis Istılahları. çev. M. Yaşar Kandemir, 
Ankara: D.İ.B. yay. 1986. 

Sehâvî, Şemsuddin Muhammed b. Abdurrahman b. Muhammed. Fet-
hu’l-Muğîs Şerhu Elfiyeti’l-Hadîs. Thk. Salâh Muhammed Muham-
med Avida, Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1996. 

Sem’ânî, Ebü’l-Muzaffer Mansûr b. Muhammed b. Abdilcebbâr. 
Kavâti’u’l-Edille fi’l-Usûl. Beyrut: 1999. 

Suyûtî, Celaluddin Abdurrahman b. Ebi Bekr. Tedribu’r-Râvî fî Şerhi 
Takrîbi’n-Nevevî. Thk. Ahmed Ömer Haşim, Beyrut: 1993. 

Şerîf, Abdullah b. Abdirrahman. Hucciyyetu Haberi’l-Ahâd fi’l-Akâidi ve’l-
Ahkâm. Medine: tsz. 

Ünal, İsmail Hakkı. İmam Ebû Hanîfe’nin Hadis Anlayışı ve Hanefi Mezhe-
binin Hadis Metodu. Ankara: 2010. 

 



 
 

 89 
 



 
 

 90 

 
 

GİRİŞ 
 
 
 
 
 
 

Son zamanlarda ülkemizde, üzerinde en çok konuşulan hususlardan 
biri de hiç kuşkusuz Kuran tercümeleri ve mealleridir. Çünkü o kadar 
çok Kuran meali var ki neredeyse mealler enflasyonuna maruz kalmış 
gibiyiz. Buna rağmen, halen gönül rahatlığıyla okuyacağımız ve okun-
masını da tavsiye edeceğimiz bir mealden söz etmek oldukça güçtür. 
Elbette bunun birçok farklı nedenleri vardır. Bizim bu makalede ele al-
mayı düşündüğümüz husus ise Hadis kaynaklarımızı dikkate almadan 
yapılan meallerin, Kuran’ın anlamını ve mesajını iletmedeki yetersizlik-
leri ve maruz kaldıkları sorunlardır. Bu sorunları, sadece iki farklı sûre-
den seçtiğimiz ancak aynı konuyla ilgili olan iki ayetin meallerini örnek 
vererek göstermeye çalışacağız. Makalede çeviri örnekleri olarak aktar-
dığımız meallere ilişkin yapmış olduğumuz tüm eleştiriler, tamamen bu 
alanda yapılan çalışmalara olumlu bir katkı yapma amacına matuftur. 
Bu vesileyle, hem Kuran çevirisine gösterilmesi gereken hassasiyete hem 
de çeviri yaparken Hadis kaynaklarımızı dikkate almaya naçizane bir 
vurgu yapmayı amaçladık. Kuran’ı anlamak ve onu farklı bir dile çevir-
mek için yıllarını ve ömürlerini veren her biri çok değerli meslektaşları-
mıza, öncelikle Kuran’a yapmış oldukları bu hizmetlerinden dolayı mü-
teşekkir olduğumuzu belirtir, değerli mesailerini sağlık ve afiyet içinde 
devam ettirmelerini yüce Mevla’dan dileriz.  

İnsanlık tarihi her zaman İlahi vahyin rehberliğine mazhar olmuş ve 
bu rehberliği de insanların arasından seçilen en seçkin şahsiyetler olan 
peygamberler üstlenmişlerdir.1 Bütün peygamberler (a.s.) kendilerine 
indirilen vahyi içinde yaşadıkları topluma ileterek (tebliğ) onları hakka 

 
1  Kuran, uyarıcı bir peygamberin gönderilmediği toplumlara azap edilmeyeceğini, bu 

vesileyle her topluma mutlaka bir peygamber gönderilmiş olduğunu belirtir. Bu ko-
nuda bkz. İsrâ, 17/15. 



 
 

 91 

ve hidayete çağırmışlardır.2 Çünkü insanoğlunun bu dünyadaki bulunuş 
amacı imtihan olmaktır.3 Seçilen her peygamber doğal olarak gönderil-
diği toplumun diliyle vahiy almış ve tebliğde bulunmuştur.4 Pek tabiidir 
ki Hz. Muhammed (a.s.) de Arapça konuşan bir toplum ve kültüre men-
sup olduğu için Kuran’ın dili Arapça olmuştur. Allah bu hususa Ku-
ran’da birkaç kez işaret eder ve muhataplarına; “kendi dillerinde hitap 
ettiğini” belirterek, indirilen vahyi anlamama gibi bir mazeretlerinin 
olamayacağının altını çizer.5 Bildiğimiz kadarıyla ne inananlar ne de 
inkâr edenler Kuran’ı anlamadıklarına dair bir şikâyette bulunmuşlardır. 
Bu itibarla diyebiliriz ki Kuran vahyi ilk muhatapları için anlaşılan bir 
hitap idi. Hitap idi diyoruz, çünkü Kuran söz olarak inmiş ve bilahare 
yazıyla kaydedilmiştir. Hitabın gereği de anlaşılmaktır. Zira anlaşılma-
yan bir diyalogdan söz edemeyiz. En azından anlaşılmayan bir diyalog 
sürdürülemez. Kuran’ın nüzulü yaklaşık yirmi üç sene sürdüğüne göre 
muhataplarıyla arasında bir anlama sorunu olmuş olamaz. Sonuç olarak, 
Kuran’ın anlaşılmasına yönelik sorunlar vahyin nüzul sürecinde değil 
daha sonraki dönemlerde ortaya çıkmıştır, diyebiliriz.  

Peygamberlere indirilen vahyin her zaman iki tür muhatabı olmuştur. 
Birincisi, doğrudan muhataplardır ki bunlar vahyin inişinin şahitleridir-
ler. Vahiy onlara iner. Onlar da kendilerine hitap eden bu vahyi anlarlar. 
İkincisi ise vahyin dolaylı muhataplarıdır. Bunlar da iki kısımdır: Biri, 
vahyin indiği aynı topluma mensup oldukları halde hayata vahiy ta-
mamlandıktan sonra gelmiş olanlardır ki bunlar vahyi artık yazılı bir 
metinden (Mushaf) okurlar. Buna bağlı olarak da vahyi anlama sorunları 
başlar. Bu sorun, vahyin indiği tarihten ne kadar uzaklaşılırsa o kadar 
artar. Diğeri de vahyin dilini konuşmayan başka kültür mensuplarıdır. 
Bunlar için vahyin dili sadece inandıkları dinin dilidir. Vahyin dilini 
normal bir dil olarak görmezler. O, İlahi Kelamdır ve dindir. Bu kısımda 
yer alan toplumlar Kuran’ı ancak kendi dillerine tercüme edildiğinde 
anlayabilirler. Nitekim İslam tarihi boyunca şahit olduğumuz durum 
budur.  

Bu genel değerlendirmeden sonra konuyu, özellikle de Kuran’ın do-
laylı muhatapları olan bizim gibi Müslüman toplulukların durumuna 
getirirsek, iki önemli nokta ile karşılaşırız: Birincisi, Kuran’ın anlaşılması, 

 
2  Mâide, 5/67. 
3  Mülk, 67/2. 
4  İbrahim, 14/4.  
5  Nahl, 16/103; Şuarâ, 26/ 195; Ahkâf, 46/12. 



 
 

 92 

diğeri de ibadette okunmasıdır. Çünkü Kuran aynı zamanda ibadetlerde 
tilavet edilen bir kitaptır. Bu itibarla Müslüman olan farklı kültür men-
supları kendi dillerine çevrilen vahyi anlasalar bile bu çevirileri ibadetle-
rinde okuyamayacakları için bir şekilde, en azından ibadetlerinde oku-
yacakları kadar, Arapça öğrenmeleri gerekmektedir. Buradaki Arapça-
dan kastımız yüzüne Kuran okumayı bilmektir.  Zira İslam, başından 
itibaren teamülle/uygulamayla (fiilen gösterilerek) öğretilen bir din ol-
duğu için her Müslümanın dini görevlerini yerine getirebilmesi için Ku-
ran’ı bizzat anlaması gerekmemiştir. Çünkü Kuran’ı âlimler anlamışlar, 
anlamayanlara da anlatmışlardır. Böylece geleneğimizde tefsir yaygındır 
da tercüme ancak çağdaş dönemlerde gündeme gelmiş ve özünde de 
dini bir ihtiyaç olmaktan ziyade siyasi arka plana sahip olan bir olgu-
dur.6 Özellikle Cumhuriyetin ilanından sonra, Kuran’ın tercüme edilme-
si her zaman önceliğini koruyan dini/siyasi bir mesele olagelmiştir. Daha 
Atatürk hayatta iken başlayan Kuran’ın Türkçeye tercüme edilmesi ve 
tefsiri politikası daha sonra da aynı heyecanla devam etmiştir. 7 

İslam’ın ve Kuranın farklı kültürlere tanıtılmasının yegâne yolunun 
Kuran’ı yaşayan tüm kültür dillerine tercüme etmek olduğunda hemen 
her Müslüman hemfikirdir. Bugün yeryüzünde yaşayan ve sözlü-yazılı 
edebiyatı olan neredeyse birkaç bin dil vardır.8 Kuran da bu dillere ter-
cüme edilmeyi beklemektedir. Bu, her Müslümanın özellikle de ilahiyat-
çı akademisyenlerin en önemli görevleri olmalıdır. Ancak tüm dünya 
dillerine tercüme bir yana kendi dilimizde bile huzur-u kalple okuyup 
anlayabileceğimiz bir meale ne kadar ihtiyaç duyduğumuz malumdur. 
Kime; “Kuran meali okuyun” desek, aldığımız cevap; “okuyamıyoruz” olu-
yor. Peki, neden? Çünkü çevirilerin dili ve üslubu okuyucuyu rahatsız 
ediyor. Çeviriye konu olan kitap, İlahi Kelam olan Kuran’dır.  Yani, 
Arap Dilinin emsalsiz edebi bir şaheseridir. Fakat bu özellik çevirilere 
neredeyse hiç yansımıyor.  Acaba bunun nedeni nedir? Türkçemizin bir 
edebiyatı yok mudur? Elimize aldığımızda bir solukta okuduğumuz 
birçok kıymetli eser Türkçe değil mi? Kuran’da yer alan dilsel sanatların 
bizim dilimizde bir karşılığı olmadığı için mi çeviriler, güzelim dilimizi 
Allah’ın kitabının hatırına bile okunamaz ve okumaya tahammül edile-
mez hale getiriyorlar?  

 
6  Bu konuda geniş bilgi için bkz. Dücane Cündioğlu, Türkçe Kuran ve Cumhuriyet İdeolo-

jisi, İstanbul: Kitabevi, 1998, 15-22.  
7  Cündioğlu, Türkçe Kuran ve Cumhuriyet İdeolojisi, 9-123.  
8  Selçuk Kütük, Bilim Felsefesi Üzerine, İstanbul:  Açılım Y., 2005, 151. 



 
 

 93 

İfadeye çalıştığımız dil ve anlatım merkezli bu sorunlardan başka, 
özellikle son zamanlarda karşılaştığımız başka ciddi sorunlar da söz 
konusudur. Adeta her bir meal kendi etrafında “özel bir cemaat” ve taraf-
tar kitlesi oluşturarak Müslümanları, “senin mealin yanlış benim mealim 
doğru” noktasına getirmiştir. Yine bu meyanda maalesef Kuraniyyûn eko-
lünün9 devamı sayılacak kimi söylemler de yeniden ortaya çıkmıştır. 
Yetmişli yıllarda ülkemizde “Mealciler” diye bir akım bile vardı. Bugün 
de benzer tavırları görmek mümkündür. Bu tavırlardan burada özellikle 
söz etmemizin nedeni, onların, Kuran’ı anlamak için sadece Kuran’ın 
yeteceğini iddia etmelerinden dolayıdır.10 Bu çevrelerce Hadis ve Sünnet 
neredeyse Kuran’ı anlamanın dışına atılmış ve geleneğimizin devasa bir 
bilgi kaynağı olan Hadis kaynaklarımızdan istifade edilmemiştir. Hatta 
Mustafa İslamoğlu gibi, hadisler ve onların nâkili kaynaklarımızla yakı-
şıksız bir üslupla istihza eden meal yazarlarımız bile vardır.11 Bu makale 
ile biraz da bu soruna işaret etmek istedik. Çünkü hadis kaynaklarımız-
dan yeterince yararlanmadan yapılan mealler, Kuran’ın mesajını ve an-
lamını yeterince yansıtamamaktadırlar.   

Meal Sorunu Olan Ayetler 

Örnek olarak vereceğimiz her iki ayetin konusu da aynıdır. Türkçeye  
“dua etmek” olarak çevrilen ayetteki ifadelerin doğru anlaşılmadığını 
düşünüyor ve yapılan çevirilerin/meallerin hatalı olduklarını söylüyo-
ruz. Çünkü Hadis kaynaklarımızda yer alan rivayetler bize, söz konusu 
ayetlerde geçen ifadelerin doğru anlamlarını vermektedirler ve bu an-
lamlar meallerdeki anlamlarla örtüşmemektedir. Mealler, bu rivayetler 
dikkate alınmadan yapıldığı için sorunlu olmaktadırlar. Aşağıda bu id-
diamızı örnekler üzerinden kanıtlamaya çalışacağız. 

Makalemizde ele alacağımız ayetler; Mümin Suresi (Gâfir) 60 ile 
Furkân Suresi 77. ayetleridir. İki farklı surede yer almış olsalar da her iki 
ayetin konusu da aynı olduğu ve benzer meal sorunlarına maruz kaldık-
ları için “Hadis-Meal ilişkisi” çerçevesinde birlikte ele almak istiyoruz. 

 
9  Mustafa Öztürk, “Çağdaşlık ve Çağdaş Dönem Kuran Yorumlarına Genel Bir Bakış”, 

İslamiyât, 4/2004,  71-94. 
10  Mustafa Ertürk, Kuran İslam’ı Söyleminin İlmi Değeri, İslam’ın Anlaşılmasında Sünnetin 

Yeri ve Önemi sempozyumu, Ankara: T.D.İ.V. Y., 2003, 213-34. 
11  Özellikle sosyal medyada paylaşılan videolarında Sayın İslamoğlu maalesef muteber 

kaynaklarımız ve onlarda yer alan rivayetlerle ilgili bilim ve nezaket sınırlarını zorla-
yan ifadelerde bulunmaktadır. Örneğin; “Bu da sahih isnatlı Buhârî hadisi ve şirk” 
ifadeleri gibi… https://www.youtube.com/watch?v=Pf8YSzECR3Q (05. 07. 2017). 



 
 

 94 

Asıl amacımız, hem verilen meallerin sorunlarına dikkat çekmek hem de 
son zamanlarda Kuran’ı anlamak için hadislere ihtiyacın olmadığını 
iddia edenlere karşı somut bir örnekle bu kanaatlerinin bilimsel olmadı-
ğını göstermektir. Özellikle Furkân Suresi 77. ayete verilen bazı mealler 
neredeyse ayetin anlamını tahrif boyutuna varmıştır. Kanaatimizce bu 
fahiş hatalar çeviri yaparken Hadis kaynaklarımızdan yeterince yarar-
lanmamaktan kaynaklanmaktadır. Önce Mü’min Suresi 60. ayetten baş-
layacağız. Çünkü bu ayeti nasıl anlamamız gerektiğine dair Hz. Pey-
gamber’den nakledilen Merfu’ bir rivayet vardır. Bu rivayet, makalemi-
zin asli amacı olan çeviri-hadis ilişkisinin önemini çok açık bir şekilde 
göstermektedir.  

Mümin Suresi Altmışıncı (60) Ayet  

Mümin Suresi altmışıncı (60) ayetin anlamını doğru anlayabilmemiz 
için hadis kaynaklarımızda yer alan aşağıdaki rivayeti mutlaka dikkate 
almalıyız. Çünkü Hz. Peygamber, ayette geçen “dua” sözcüğünü nasıl 
anlamamız gerektiğini açıklamaktadır. Rivayet şudur: 

 بىنلا نع يرشب نبا نامعنلا نع عيسي نع رذ نع شمعلاا نع ةيواعم نبا ناورم انثدح لاق عينم نبا دحما انثدح

ق ثم ةدابعلا وه ءاعدلا : لاق ].س .ع[ مكبر لاق و : أر مكل بجتسا نىوعدا نيذللا نا ىتدابع نع نوبركتسي نولخديس

  نيرخاد منهج
İmam Tirmizî (275/897) bu hadisi Süneninin “Ebvâbu’d-Deavât” bölü-

münde naklettikten sonra devamında; “bu hadis Hasen Sahihtir” diye 
rivayetle ilgili kanaatini de belirtmiştir.12 Ayrıca nakletmiş olduğumuz 
bu rivayet başka hadis kaynaklarımızda da yer almaktadır.13  

Yukarıda, orijinal metinde altını çizdiğimiz ifadeler meallerde yanlış 
tercüme edilen kısımlardır. Hemen her meal yazarı ayette geçen “Dua” 
sözcüğünü gündelik dilde kullanılan anlamıyla çevirmiş ve ayette kas-
tedilmeyen bir anlamın öne çıkmasına neden olmuştur. Oysa nakletmiş 
olduğumuz hadiste Hz. Peygamber (a.s.) öncelikle duanın “ibadet” oldu-
ğunu ifade buyurarak, dua sözcüğünü nasıl anlamamız gerektiğini açık-
lamaktadır. Buna göre ayette geçen “dua” sözcüğünü “ibadet etmek” ola-
rak anlamamız gerekmektedir. Bu amaçla Hz. Peygamber; “dua ibadetin 
ta kendisidir” diye bir açıklamada bulunmuştur ve bu sözüne bir delil 

 
12  İmam Tirmizî’ye mahsus bu Hadis Usûlü kavramı için bkz. İsmail Lütfi Çakan, Hadis 

Edebiyatı, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, İstanbul 1985, 65. 
13  Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ et-Tirmizî, Sünen,  Ebvâbu’d-Deavât, 1; Ahmed İbn Hanbel 

, el-Müsned, Kahire tsz.,  4/267, 271; Ebû Abdullah Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî İbn 
Mâce, Sünen, Dâru İhyâu Turâsi’l-Arabî, 1975, Duâ, 1. 



 
 

 95 

olarak da Mü’min Sûresi altmışıncı (60) ayeti okumuştur. Böylece ayette 
geçen “dua” sözcüğünü yanlış anlamamızı önlemek istemektedir. 

Şimdi hem rivayeti hem de rivayette yer alan Mü’min Sûresi altmı-
şıncı (60) ayeti tercüme edelim. Yapacağımız çeviri ile iktibas edeceğimiz 
mealler karşılaştırıldığında, hem aralarındaki fark hem de çevirilerdeki 
hatalar daha iyi görülebilecektir.  

 “Hz. Peygamber (a.s.); “dua ibadetin ta kendisidir” (yani dua demek 
ibadet demektir) buyurduktan sonra şu ayeti okudu: “Rabbiniz; sadece 
bana kulluk yapınız ki ben de size yapmış olduğunuz kulluğunuzun kar-
şılığını vereyim. (Yani sizi katımda değerli ve itibarlı kılayım) Kibirlene-
rek bana kulluk yapmaktan yüz çevirenler, aşağılanmış, değersizler ola-
rak cehenneme gireceklerdir, buyurmuştur.”14  

Parantez içi açıklamalar ile tercümenin daha iyi anlaşılmasını sağla-
mak istedik. Çünkü rivayette verilmek istenen mesaj bizim gibi ana dil-
leri Arapça olmayanlar tarafından ancak bu şekilde anlaşılabilmektedir. 
Ayetin birinci kısmında yer alan; “bana kulluk yapın” ifadesi, devamında 
gelen; “bana kulluk yapmayı kendisine yediremeyen, kibirli kendini beğenmiş” 
ifadesiyle uyumludur. Şayet ilk ifadeyi; “bana dua edin” diye çevirecek 
olursak ki aşağıda vereceğimiz örnekler öyle çevirmişlerdir, o zaman 
ayetin ikinci kısmındaki “ibadet” sözcüğü birinci cümledeki “dua” ile 
uyumsuzluk arz eder ve bu da okuyucuyu rahatsız eder. Nitekim aşağı-
da iktibas edeceğimiz çeviri örneklerinde bu uyumsuzluk ve dildeki 
rahatsız edicilik çok açık olarak görülebilmektedir.  

 Maalesef meal yazarlarımız, Kuran’ın neresinde; “ مكل بجتسا ىنوعدا  “ 
ifadesini görseler hemen; “bana dua ediniz ben de duanızı kabul edeyim, 
icabet edeyim”, diye çevirmeye alışık oldukları için bu ayette de aynı tavrı 
sergilemişlerdir. Oysa ayetin orijinal metninde de altını çizdiğimiz; 
“ مكل بجتسا نىوعدا “ ifadesi daha önce geçen “  ىتدابع نع نوبركتسي ” ifadesindeki 
“Dua” sözcüğünü nasıl anlamız gerektiğini göstermektedir. Ayrıca Allah 
Resulü de rivayetin başında “dua” sözcüğünü “ibadet” olarak anlamamız 
gerektiğinin altını çizmekte ve adeta bizi bu hataya düşmeyelim diye 
uyarmaktadır.  

“ ىتدابع نع نوبركتسي ” ifadesi; “bana kulluk yapmayı, ibadeti kendisine yedireme-

yen kibirli, kendisini beğenmiş” anlamıyla Allah’a ibadetten kaçınanları 
tasvir etmektedir. Ayet, dünya hayatında kibirlenerek Allah’a kulluk 
yapmayanların cehenneme girerken dünyadaki kibir ve kendini beğen-

 
14  Mü’min; 40/60. 



 
 

 96 

mişliklerinden eser kalmayacağını ve hor-hakir bir şekilde ateşe atılacak-
larından söz ediyor. Yani, dünyada ibadetten kaçınmanın onları ahirette 
nasıl değersizleştireceğini ifade ediyor. Şimdi bu mesaja uygun olarak 
ayetin birinci cümlesinde yer alan ve “bana dua ediniz” diye çevrilen 
“dua” sözcüğünü, “dua etmek” değil de “ibadet etmek” olarak çevirirsek, 
hem ayetin anlam bütünlüğünü korumuş hem de hadise uygun anlam 
vermiş oluruz. Çünkü ayetin mesajına göre; ibadet etmek insanı değerli 
kılarken, ibadetten yüz çevirmek de onu değersiz kılmaktadır. Ayetin 
bütünlüğü bu anlam uyumunu zorunlu kılmaktadır. Böylece ayette ve-
rilmek istenen mesaj şudur: Bana kulluk yaparsanız, ben de sizi yapmış oldu-
ğunuz ibadetlerinize/kulluğunuza karşılık katımda değerli ve itibarlı kılarım. 
Aksi takdirde, bana kulluktan kibirlenerek kaçınanların benim katımda bir değer 
ve kıymetleri olmadıkları gibi ahirette de değersizler olarak cehenneme girecek-
lerdir. 

Görüleceği üzere ayet ancak hadis-i şerif dikkate alınarak çevrildi-
ğinde anlam bütünlüğünü korumakta ve verilmek istenen mesajı tam 
olarak vermektedir. Şimdi de rivayeti/hadisi dikkate almadan yapılan 
bazı çeviri örneklerini görelim. 

Mümin Suresi Altmışıncı (60) Ayetin Meal Örnekleri 

Vermiş olduğumuz anlamı kıyaslamak ve aradaki farkı göstermek 
maksadıyla ülkemizde yaygın olarak okunan bazı meallerden iktibaslar-
da bulunacağız. Ancak yapacağımız iktibaslara geçmeden önce bir husu-
su özellikle belirtmek istiyoruz. Tırnak içinde aktardığımız meal ve ter-
cümelerdeki her türlü dilsel problemler tamamen yazarlarına aittirler. 
Biz metinlere hiçbir müdahale yapmadan aynen aktardık. Sadece, yuka-
rıda ayetin orijinal metninde altını çizdiğimiz ve çeviri sorunlarının ol-
duğunu düşündüğümüz ifadelerin çeviri örneklerinde de altlarını çizdik 
ki okuyucu üzerinde durduğumuz sorunu daha iyi görsün. Bu hususun 
özellikle dikkate almasını istiyoruz.  

Diyanetin Meali: 

“Rabbiniz şöyle dedi: “Bana dua edin, duanıza cevap vereyim. Bana 
kulluk etmeyi kibirlerine yediremeyenler aşağılanmış bir halde cehen-
neme gireceklerdir.”15 

 

 
15  Diyanet İşler Başkanlığı Yayınları, Ankara 2011, 3. Baskı. 



 
 

 97 

Diyanetin Meal Tefsiri: 

“Rabbiniz şöyle buyurdu: Bana dua edin, kabul edeyim. Bana kulluk etme-
yi kibirlerine yediremeyenler, aşağılanmış olarak cehenneme gireceklerdir.”16 

Hemen hemen aynı çeviri yapılmıştır. “ نىوعدا ” ifadesi “bana dua edin”, 
“ مكل بجتسا ” de “kabul edeyim” olarak karşılanmıştır. Aşağıda görüleceği 
üzere bu yaklaşım geneldir ve hemen her mealde aynıdır. 

Elmalı Hamdi Yazır: 

“Halbuki Rabbınız buyurdu “ مكل بجتسا نىوعدا ” yalvarın ki bana size kar-
şılık vereyim, çünkü benim ibadetimden kibirlenenler yarın hor hakir 
olarak Cehenneme gireceklerdir.”17  

Merhum Elmalı, ayetin açıklama kısmında bizim işaret etmiş oldu-
ğumuz hadise de atıfta bulunarak, duanın ibadet anlamına geldiğini ve 
ibadet ve duanın birbirlerinden ayrı düşünülemeyecek olduklarını be-
lirtmiştir.18 Ancak bu kanaatini her ne hikmetse ayetin tercümesine yan-
sıtmamıştır. Ayrıca ayetlerin tercümelerinde kullandığı Türkçe de kötü 
ve anlaşılmazdır. Bu anlatım biçiminin Elmalı’nın tefsirine has bir özellik 
olduğunu belirten Mustafa Öztürk, konuyla ilgili yapmış olduğu bir 
iktibastan hareketle şu değerlendirmeyi yapmıştır: 

 “Muhtemelen tefsirindeki ayet meallerinin Kuran yerine ikame edi-
leceği endişesinden ve/veya her yönüyle ilahi bir kumaş olan Kuran-ı 
Arabî’yi başka bir dilde aynen üretmenin imkânsızlığına ilişkin muhkem 
inancından dolayı, eserin meal kısmında –tefsir kısmındaki mükemmel 
dil ve üslûbun aksine Türkçenin gramerine ters düşen bir üslûp kullan-
mıştır.”19 

Süleyman Ateş: 

“Rabbiniz buyurdu ki; “Bana dua edin, duanızı kabul edeyim. Bana 
kulluk etmeğe tenezzül etmeyenler, aşağılık olarak cehenneme girecek-
lerdir.”20 

 
16  Diyanet İşler Başkanlığı Yayınları, Ankara 2012. 
17  Elmalı Hamdi Yazır, Hak Dini Kuran Dili, Ankara: tsz., 5/ 4167. (Orijinal nüshadır. Yeni 

baskı değil) 
18  Elmalı Hamdi Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 5/ 4167-8. 
19  Mustafa Öztürk, “Çağdaşlık ve Çağdaş Dönem Kuran Yorumlarına Genel Bir Bakış”, 

22. 
20  Süleyman Ateş, Yüce Kuran’ın Çağdaş Tefsiri, 8/91.  



 
 

 98 

Mustafa Öztürk’ün Meali: 

“Bakın, Rabbiniz şöyle buyuruyor: Bana yakarın; yakarışınıza karşılık 
vereyim. Bana yönelip yakarmaya tenezzül etmeyenler, aşağılanmış bir 
vaziyette cehennemi boylayacaklardır.”21 

Mealin, Ankara Okulu Yayınları tarafından basılan yeni baskısında 
ise şu tercüme yer almaktadır: 

“Rabbiniz şöyle buyuruyor: “Bana yakarın, yakarışınıza karşılık ve-
reyim; (dua edin, duanızı kabul edeyim). Bana kulluk/ibadet etmeyi kib-
rine yediremeyenler aşağılanmış bir halde cehennemi boylayacaklar-
dır.”22 

Sayın Öztürk mealinde hem “ ىنوعدا ” ifadesi için hem de “ ةدابع ” ifadesi 
için “yakarmak” anlamını vermiştir. “ ىنوعدا /Dua ediniz” ifadesini 
“ ةدابع /kulluk ediniz” şeklinde çevirmesi gerekirken tam tersi “ibadet” et-
meyi de “dua” etmeye dönüştürmüştür. Çeviri, ayetin vermek istediği 
mesajı tam olarak yansıtmakta yetersizdir. Sayın Öztürk, ayetin bütün-
lüğünü sağlamak maksadıyla bu tür bir anlam vermiş olmalıdır.  

Mustafa İslamoğlu: 

“Ve Rabbiniz şöyle buyuruyor: “Bana dua edin ki ben de kabul ede-
yim! Bana kulluk yapmayı kendisine yediremeyenler, rezil rüsva olarak 
cehenneme girecekler”23 

Abdülaziz Bayındır: (Süleymaniye Vakfı Meali) 

“Rabbiniz (Sahibiniz) der ki "Bana dua edin, size olumlu karşılık ve-
reyim. Bana kulluk etmeyi kibirlerine yediremeyenler alçalmış olarak 
cehenneme gireceklerdir."24 

Abdulbaki Gölpınarlı: 

“Ve Rabbiniz dedi ki: Çağırın beni, icâbet edeyim size; şüphe yok ki 
bana kulluk etmekten, ululuk satarak çekinenler, aşağılık bir halde ce-
henneme gireceklerdir.”25 

 
21  Mustafa Öztürk, Kuran-ı Kerim Meali, Anlam ve Yorum Merkezli Çeviri, Ankara: Otto Y., 

2008, 473.  
22  Mustafa Öztürk, Kuran-ı Kerim Meali, 530. 
23  Mustafa İslamoğlu, Hayat Kitabı Kuran Gerekçeli Meal Tefsir, İstanbul: Düşün Y., 2009: 

Mümin, 40/60. 
24  Bu meal Süleymaniye Vakfı resmi internet sitesinden alınmıştır. 

http://www.suleymaniyevakfimeali.com/   
25  https://felsevuf.wordpress.com/2015/10/26/kuran-i-kerim-meali-abdulbaki-golpinarli 



 
 

 99 

Uzmanlık alanı edebiyat ve klasik metinler olan bir akademisyenin, 
Kuran çevirisi gibi son derece önemli bir konuda neden böyle bir dil ve 
üslup kullandığını anlamak gerçekten çok zordur.  

Muhammed Esed: 

“Ama Rabbiniz buyurur ki: "Bana dua edin, duanızı kabul edeyim! 
Bana kulluk etmeye tenezzül etmeyenler, mutlaka aşağılanmış olarak 
cehenneme gireceklerdir!"26 

Karşılaştırma ve Değerlendirme 

Bir kıyaslama olsun diye verdiğimiz meal örneklerinin bizim yapmış 
olduğumuz çeviriden hangi açıdan farklılık arz ettiklerini okuyucu gör-
müştür diye düşünüyoruz. Çünkü hemen hepsinde görülen ortak sorun 
ayetin anlamındaki uyumsuzluktur. Okuyucu, ayetin ilk kısmında yer 
alan “dua ediniz” ifadesiyle ikinci kısımda yer alan “ibadet ediniz” arasın-
da irtibat kurmakta zorlanmaktadır. Oysa her ikisi de “ibadet etme” ola-
rak çevrildiğinde herhangi bir problem kalmamaktadır. Kaldı ki bu şe-
kilde çevirmemizin gerekçesi sadece uyum değil bir zorunluluktur.    

Şimdi de çok kısaca bazı klasik kaynaklarımızda yer alan konuyla il-
gili bilgilere atıfta bulunmak işitiyoruz.  

Taberî (310/932) yukarıdaki rivayetin farklı bir versiyonunu nakletmiş 
ve bu rivayette konumuzla ilgili ince bir ayrıntıyı ortaya çıkmıştır: 

ةيلآا هذه لات ثمُ " يئاعدُ تيدَابَعِ َّنإ و هِيْلَعَ الله ىَّلصَ الله لوسر لاق :لاق ،يرشب نب نامعنلا نع
َ

":مَّلسَ  
Altı çizili ifadede Hz. Peygamber (a.s.); “Hiç şüphesiz ibadetim du-

amdır” buyurmuş ve ardından da şu ayeti (konumuzla ilgili olan ayeti) 
okumuştur.”27 Görüleceği üzere rivayet dua sözcüğünü nasıl anlamız 
gerektiğini gayet açık bir şekilde göstermektedir. 

Zemahşerî (538/1160), meşhur tefsiri el-Keşşâf’da ele almış olduğumuz 
ayet ve anlamıyla ilgili olarak aynen şu ifadeyi kullanmaktadır: 

        نارقلا فى يرثك ةدابعلا نىعبم ءاعدلا و نىودبعا : نىوعدا

“ ىنوعدا ” “bana kulluk yapınız” demektir. Dua sözcüğü Kuran’ın birçok 
yerinde ibadet, kulluk anlamında geçmektedir.28 Görüldüğü gibi Zemah-

 
26  Muhammed Esed, Kuran’ın Mesajı Meal Tefsir, İstanbul: İşaret Y., 1999; Orijinal metin 

de şu şekildedir: “But your Sustainer says: “Call unto Me (and) I shall respond to you! 
Verily, they who are too proud to worship Me will enter hell, abased”. 

27  Taberî, İbn. Cerîr, Câmiu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kuran, Beyrut 1995, 24/99. (12. Cildin 
içinde basılı)     

28  Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Cârullah Muhammed b. Ömer, el-Keşşâf, Beyrut 1995, 4/180. 



 
 

 100 

şerî hiçbir farklı yaklaşıma yer vermeksizin ayetin anlamını “dua etmek” 
olarak değil “Allah’a kulluk” yapmak olarak vermektedir.  

Yine Zemahşerî; “ مكل بجتسا ” ifadesini Mücâhid’in; “bana kulluk yapın 
ben de size karşılığını vereyim” diye tefsir ettiğini nakletmiştir.29  

İbn Kesîr (774/1396) de tefsirinde konuyla ilgili rivayetin farklı versi-
yonlarını vermiş ve ayette geçen ve “dua etmek” olarak çevrilen ifadenin 
aslında “kulluk etmek” anlamına geldiğini belirtmiştir.30 

Diğer Örnek: Furkân Sûresi Yetmiş yedinci (77) Ayet 

Ülkemizde, halk arasında bile ne zaman dua söz konusu olsa hemen 
herkesin dilinde şu ifade yer alır: “De ki duanız olmasa idi Rabbim size 
ne diye değer verecekti?” Hutbeler, vaazlar ve dini konuşmalarda sıklıkla 
dile getirilen mezkûr ifade bir ayet meali olarak zikredilir. Fakat gerçek-
ten Kuran’da anlamı böyle olan bir ayet var mıdır? Yoksa genel bir ezber 
olarak mı dile getirilmektedir? Acaba meal yazarlarımız ilgili ayeti bu 
ezberin etkisinde kalarak mı çevirmektedirler? Çünkü örnek olarak ele 
alacağımız konuyla ilgili Furkân yetmiş yedinci (77) ayeti başka türlü 
yanlış çevirmek mümkün görünmemektedir. Orta düzey Arapça bilgisi 
olan biri bile bu ayeti yaygın olduğu anlamıyla çevirmez. Zira ayet, asla 
bölünmeye tahammülü olmayan bir bütünlüğe sahiptir. Onu iki ayrı 
cümleye bölmek ve her birine ayrı ayrı anlam vermek dil ve gramer açı-
sından imkânsızdır.  

Söz konusu ayet şudur: 
سفَ

َ
امًازَلِ نُوكُيَ فَوْ متُ 

ْ
ـْبَّذكَ دْقَـَف   ۖ مكُ

ْ
ر
َ

ؤُاعَدُ لاَوْلَ بيِّ مكُ 
ْ

لقُ
ْ

بِ أُبَعْـَي امَ   
Görüldüğü üzere ayet başından sonuna kadar bir bütündür. Bu iti-

barla ayetin bir kısmını diğerinden ayırarak anlam verip daha sonra da 
sanki Kuran’da bu anlamda müstakil bir ayet varmış gibi dile getirmek 
doğru değildir. Ayrıca ayetin orijinal metninde ayet ikiye bölünmesin 
diye bir de vasıl ( ىلص ) işareti (secâvend) vardır.31 Maalesef aşağıda vere-
ceğimiz meal örneklerinde bu durum hiç dikkate alınmamıştır. Özellikle 
de ayetin orijinal metninde altını çizdiğimiz zamirler, gramer olarak 
açıklanması imkânsız mercilere irca edilmişlerdir. Okuyucu bu durumu 
daha açık görebilsin diye hem ayetin orijinal metnin de hem de çeviri-
lerde söz konusu zamirlerin altlarını çizdik. Okuyucunun, hem karşılaş-

 
29  Zemahşerî, Keşşâf, 4/180. 
30  İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kurani’l-Azîm, İstanbul 1985, 7/142-43. 
31  Kuran’da vakıf (secâvend) işaretleri için bkz. Abdurrahman Çetin, Kuran Okuma Esas-

ları, Bursa: Emin Y., 2009, 270. 



 
 

 101 

tırma yapmasını kolaylaştırmak hem de aradaki farkı daha iyi görebil-
mesini sağlamak için ayetin tarafımızdan yapılan tercümesini önce ver-
mek istiyoruz. 

“Ey Muhammed (seni elçi olarak gönderdiğim muhataplarına) de ki; 
şayet Rabbim sizi kendisine kulluğa ve imana davet etmemiş olsa idi 
(çünkü sizi önemli ve değerli kılan yegâne şey size yaptığım bu davettir) 
başka neden dolayı size değer ve önem atfedecekti ki? Oysa siz onun 
davetini yalanladınız (iman etmediniz) o halde bu inkârını-
zın/yalanlamanızın sonucuna katlanacaksınız.”  

Meal Örnekleri 

Diyanetin Meali: 

“(Resûlüm!) De ki: (Kulluk ve) yalvarmanız olmasa, Rabbim size ne 
diye değer versin? (Ey inkârcılar! Size Resûl'ün bildirdiklerini) kesinkes 
yalan saydınız; onun için azap yakanızı bırakmayacaktır!” 

Mealdeki parantez içi açıklamalar aslında çevirinin daha iyi anlaşıl-
masını sağlamak içindir. Fakat bu çeviride adeta tersinden bir amaca 
hizmet etmiş ve anlamı anlaşılmaz kılmıştır. Mealin Türkçe açısından ne 
ölçüde bozuk ve anlaşılmaz olduğunu okuyucunun takdirine bırakıyo-
ruz. Ayetin ikinci yarısının başında parantez içinde; “Ey inkârcılar” diye 
verilen çeviri sadece bir tercüme hatası değil farkına varılmadan yapıl-
mış bir tahrif örneğidir.32 Bunun, elbette gözden kaçan, sehven yapılmış 
bir hata olduğunu düşünüyoruz. Ancak bu sehvin ne derece büyük bir 
yanlışa neden olduğunu da belirtmek durumundayız.    

Çünkü ayette geçen ve altını çizdiğimiz “küm” zamirleriyle “Ey kâfir-
ler” diye çevirdikleri “kezzebtüm”de yer alan “tüm” zamiri aynı muhatap-
lara râcidir. Bu zamirlerin ilk ikisini başka muhataplara “kezzebtüm”deki 
“tüm” zamirini de başkalarına irca etmek Arapça grameri açısından hiç-
bir şekilde mümkün değildir. Yani, mealdeki “Ey kâfirler” şeklindeki 
hitap ile “kezzebtüm” fiilinin faillerinin kâfirler olduğu belirtilmiş olmak-
tadır. Oysa bir önceki cümlede geçen “küm” zamirleriyle kastedilenlerin 
de müminler olduğu belirtilmiştir. Çünkü “kulluk ve yalvarma” müminle-
re özgüdür. Bu tür bir çeviri, sadece ayeti yanlış olarak tercüme etmek 
değil aynı zamanda bir tahriftir. Her nasıl olursa olsun bu hata mazur 
görülemez. Çünkü çok açık bir şekilde ayetin mesajını çarpıtmakta ve 

 
32  Hüsnü zan ediyoruz ve bunun ancak sehven olabileceğini düşünüyoruz. Başka türlü 

olmasını ihtimal dışı görüyoruz.  



 
 

 102 

ilahi amacı saptırmaktadır. Aynı yanlış başka meallerde de söz konusu-
dur.  

Diyanet İşleri Teşkilatının yayınladığı “Meal Tefsirde” ise ayet şu şe-
kilde çevrilmiştir: 

“De ki (o inkârcılar): “Kulluğunuz ve niyazınız olmasa Allah size ne 
diye değer versin! Siz (onun dinini) asılsız saydınız; onun için artık bu, 
yakanızı bırakmayacak!”33 

Görüleceği üzere bu çeviri ayette geçen zamirlerin muhataplarını ay-
nı yere irca ederek bütünlüğü korumuştur. Bu açıdan doğrudur. Ancak, 
muhatapları “kâfirler” olarak belirlemesinin ne derece isabetli olduğunu 
aşağıda tartışacağız. Ayrıca çevirinin Türkçesini de okuyucunun takdiri-
ne bırakıyoruz.  

Elmalı Hamdi Yazır: 

“De ki rabbım size ne kıymet verir duanız olmasa? Demek ki tekzib 
ettiler, o halde yarın ceza yapışacak” 34 

Elmalı gibi büyük bir müfessirin gözünden “ متبذك ” sözcüğündeki “ مت ” 
zamirinin muhatap zamiri olduğu nasıl kaçar da “siz” diye çevirmesi 
gereken bir ifadeyi “onlar” diye; “demek ki tekzip ettiler” diye çevirebilir, 
anlamak neredeyse imkânsızdır. Muhtemelen belleklerimize yer eden 
ezberlerimiz dikkatimizi kör edebiliyor. Ayrıca, ayetin tefsir ve açıklama 
kısmında “dua” sözcüğüne; “ibadet ve kulluğunuz olmasa ne ehemmiyetiniz 
olurdu” şeklinde anlam verdiği halde meal kısmında neden bu tür bir 
anlamı tercih ettiğini anlayamadık.35 Bir önceki ayetin mealiyle ilgili dik-
katleri çektiğimiz merhum Elmalı’nın tefsirine ilişkin değerlendirmenin 
bu ayet için de geçerli olabileceğini hatırlatmak isteriz.  

Mustafa Öztürk: 

“Ey Peygamber! De ki o kâfirlere: “İman ve ibadetiniz olmadıktan 
sonra rabbim size ne diye değer versin? Sizler Allah’ın ayetlerini yalan 
saydınız. Ama bilin ki bu büyük günahın cezasından yakanızı asla kur-
taramayacaksınız.”36 

Sayın Öztürk’ün mealinin iki farklı baskısını kullandık. Diğer baskı-
daki tercümeyi ve açıklamasını da vermek istiyoruz. 

 
33  Diyanet İşleri, Meal Tefsir, Komisyon, 4/137.   
34  Elmalı Hamdi Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 5/3608. 
35  Elmalı Hamdi Yazır, Hak Dini Kuran Dili, 5/ 3616. 
36  Mustafa Öztürk, Kuran’ı Kerim Meali: Anlam ve Yorum Merkezli Çeviri, 365. 



 
 

 103 

(Ey Peygamber) De ki o kafirlere/müşriklere: “Allah’ın birliğine ima-
nınız, ibadetiniz ve ihlasınız olmadıktan sonra rabbim size ne diye değer 
versin?! Siz ki Allah’ın ayetlerini yalan saydınız. (Ama bilin ki) bunun 
vebali yakanızı hiç bırakmayacaktır.”37 

Öztürk mealin devamında şu açıklamayı yapmaktadır:  
“Bu ayette geçen dua kelimesi “Allah’ın birliğine iman ve davet” ma-

nasınadır. Nitekim dua kelimesinin fiil kalıpları da birçok ayette “iba-
det/tapınma” manasında kullanılmıştır.38 

Muhatapların “kâfirler” olarak tespit edilmesini paranteze alırsak, 
muhtevayı en doğru biçimde yansıtan meal Sayın Öztürk’ün mealidir.  

Mustafa İslamoğlu: 

(Müminlere de ki): “Eğer duanız olmasaydı Rabbim size ne diye de-
ğer verecekti ki?” 

(Kâfirlere de ki): Sonuçta siz de yalanlamış bulunuyorsunuz; bundan 
böyle (inkârınız) sizin yakanızı bırakmayacak”39 

İslamoğlu’nun aktarmış olduğumuz meali tam bir “tahrif” örneğidir. 
Çünkü ayetin bir kısmını müminlere diğer bir kısmını da kâfirlere hitap 
edecek şekilde bölerek tercüme edebilmek ancak orijinal metni tahrif 
etmekle mümkündür. Maalesef İslamoğlu da bunu yapmıştır. Kuran’ın 
sahih anlamı için hadisin/ rivayetin ne derece önemli olduğunu az da 
olsa fark edip de kaynaklarımıza bakabilseydi bu fahiş hataya düşmeye-
cekti.40  

Süleyman Ateş: 

“De ki; “duanız olmadıktan sonra Rabbim sizi ne yapsın? Yalanladı-
nız. Bu yüzden cezalandırılmanız gerekir.”41 

Sayın Ateş’in meali de aynı hata ve yanlışı tekrar etmiştir. Buna ek 
olarak mealde geçen; “yalanladınız” ifadesiyle kastedilenin, yalanlananın 
ne olduğunu da belirtmemiş olduğu için meal anlaşılmaz olmuştur.  

Abdülaziz Bayındır: (Süleymaniye Vakfı Meali) 

 
37  Mustafa Öztürk, Kuran-ı Kerim Meali, Anlam ve Yorum Merkezli Çeviri, 414. 
38  Mustafa Öztürk, Kuran-ı Kerim Meali, Anlam ve Yorum Merkezli Çeviri, 414. 
39  Mustafa İslamoğlu, Kuran Meali, Furkan, 25/77. 
40  Bu vurgumuzun sebebi müellifin Hadisler ve Rivayetlere karşı olan tutumuna bir 

atıftır. Bu konuda şu sosyal medya adresine bakılabilir. 
https://www.youtube.com/watch?v=Pf8YSzECR3Q (05. 07. 2017)  

41  Süleyman Ateş, Yüce Kuran’ın Çağdaş tefsiri, İstanbul tsz., Yayın evi yok. Furkan; 25/77. 



 
 

 104 

“De ki: “Duanız olmasa Sahibinizin yanında ne değeriniz olur? Siz 
hep yalan söylediniz. Yarın yalanınız yakanızı bırakmayacaktır.” 42 

Sık sık konuşmalarında; “Kuran’ı anlamak için yine Kuran yeter” diyen 
ve bu söylemiyle ülkemizde ünlenen Sayın Bayındır; “ متبذك ” ifadesini “siz 
hep yalan söylediniz” şeklinde çevirmiştir. Oysa fiil müteaddidir ve “yalan 
söylemek” ise lazım fiildir. “Yalanladınız” ile “yalan söylediniz” arasında 
son derece önemli bir fark vardır. Verilen çevirinin doğru olabilmesi için 
kıraatin değişmesi gerekir. Yani “kezzebtüm” şeklinde şedde ile değil 
“kezebtüm” şeklinde şeddesiz okunması gerekir. Bu okuyuşun dışında 
verilen anlam gramer olarak açıklanamaz. Bu itibarla verilen meal ayetin 
karşılığı değildir. Ayrıca, çevirinin Türkçesini de okuyucuların takdirle-
rine bırakıyoruz.   

 Abdulbaki Gölpınarlı: 

“De ki: Sizi îmana dâvet etmeseydi ne değeriniz olabilirdi Rabbimin 
katında; ama siz gerçekten de yalanladınız tebliğ edilenleri, artık azap-
landırmak gerekmekte sizi.”43 

İlk örnek olarak verdiğimiz ayetin meali münasebetiyle Gölpınar-
lı’nın Türkçesindeki garipliğe dikkat çekmiştik. Şayet ifadesindeki farklı 
ve devrik anlatımı dikkate almaz isek verilen anlam ayetin mesajına uy-
gundur. Nitekim birçok rivayet tefsirinde ayette geçen “dua” sözcüğü-
nün imana davet anlamına geldiği belirtilmiştir.  

Muhammed Esed: 

“(İNANANLARA) de ki: "Dua ve yönelişiniz O'na olan inancınız için 
değilse, Rabbim size niçin değer versin?" (Ve inkarcılara da de ki:) "Ger-
çek şu ki, siz (Allah'ın mesajını) yalanladınız: artık bu (günah) yakanızı 
bırakmayacaktır!"44 

İslamoğlu’nun meali ile ilgili söylediklerimiz Muhammed Esed’in 
meali için de aynen geçerlidir. Ayetteki zamirler, hiçbir dil bilgisi kuralı 
dikkate alınmadan keyfi olarak farklı muhataplara irca’ edilmiştir. Bu, 
kabul edilebilir bir durum değildir.  

 

 

 
42  http://www.suleymaniyevakfimeali.com/   
43   https://felsevuf.wordpress.com/2015/10/26/kuran-i-kerim-meali-abdulbaki-golpinarli 
44  Muhammed Esed, Kuran Mesajı: Meal-Tefsir, İstanbul: İşaret Y., 1999, 2/738. 



 
 

 105 

Bazı Klasik Kaynaklarda Konunun Değerlendirilmesi  

Şimdi de klasik kaynaklarımızdaki konuyla ilgili bazı önemli bilgilere 
kısaca yer vereceğiz. Taberî ayetle ilgili olarak şu yorumları nakletmiştir: 

.مكنم هعيطي نم ةعاطو ،مكنم هدبعي نم ةدابع لاول :لوقي ) مكُؤُاعَدُ لاوْلَ
ْ

 :)  
“Şayet duanız olmasa” ifadesi; “şayet içinizden Allah’a kulluk yapanla-

rın kullukları ve yine Allah’a itaat edenlerin de itaatleri olmasa”, anla-
mındadır.45 Ayrıca Mücahit’ten de şu yorumu nakletmiştir: 

مكُؤُاعَدُ لاوْلَ (:هلوق ،دهامج
ْ

.هوعيطتو هودبعتل هÖإ مكؤاعد لاول :لاق )   
Şayet duanız olmasa demek; “Allah’a ibadetiniz ve itaatiniz olmasa” 

demektir.46  
Ayetin ikinci kısmının başında geçen ve zamirin mercii bakımından 

meallerde sorun olduğunu söylediğimiz, özellikle de “kâfirler” şeklinde 
çevrilmesine itiraz ettiğimiz; “Kezzebtüm/yalanladınız” ifadesiyle kimle-
rin kastedilip, yalanlayanların kimler olduğunu şu veciz ifadeyle açık-
lamıştır:  

كسمتلá رمأ يذلا و مكيلإ لسرأ يذلا مكلوسر مكبر رمأ متفلاخ   موقلا اهيأ متبذك دقف
áاذع ،مكئرá رمأ مكفلاخو ،

ً
مكل  مكبر لوسر مكبيذكت نوكي فوسف ،بير مكب أبعي ناك    ،هب متكستم ول هب

 “Ey Muhammed’in (a.s.) kavmi, muhatapları, size gönderilen elçinizi 
yalanlayıp, Rabbinizin, yerine getirmeniz için size emrettiği emrine de 
muhalefet ettiniz. O halde Rabbim size neden değer versin ki? Çok ya-
kında elçinizi yalanlamanızın ve Rabbinizin emrine muhalefet etmenizin 
azabı gerçekleşecektir.”47 

Ayetin orijinal metninde altını çizdiğimiz zamirlerle kimlerin kaste-
dildiği ve kimlerin neyi yalanladıkları, Taberî’den naklettiğimiz bu me-
tinde çok açık bir şekilde ifade edilmektedir. Öncelikle “küm ve tüm” 
zamirleriyle kastedilenlerin mümin veya kâfir muhataplar değil, Hz. 
Muhammed’in davetine muhatap olan başta kavmi olmak üzere tüm 
insanlardır. Bu durumda ayetin anlamı ve mesajı şu şekilde olmaktadır: 
“ey benim elçimi yalanlayıp onun imana ve kulluğa davetini reddedenler, elçimi 
ve benim davetimi yalanlamanızın cezasını çok yakında göreceksiniz”.  

Benzer şekilde Zemahşerî de şu izahı yapmaktadır: 
  . ةتبلا مله ثتركي لم مèدابع لاول و رخآ نىعلم لا اهدحو ةدابعلا وه انما ةدبعلا ءاعدلا

 
45  Taberî, 20/70. (11. Cilt içinde basılı) 
46  Taberî, 20/71. (11. Cilt İçinde basılı) 
47  Taberî, 20/71. (11. Cilt içinde basılı) 



 
 

 106 

“Dua”, başka değil ancak ibadet anlamındadır. Onların ibadetleri ol-
mamış olsa idi elbette Allah onlara bir değer/önem vermezdi. Dua: iba-
dettir. 48 

Yukarıda nakletmiş olduğumuz ve eleştirdiğimiz meal örneklerinde 
gözden kaçtığını düşündüğümüz üç ortak nokta vardır: Birincisi, “duanız 
olmasa” çevirisi, ikincisi, ayette geçen “ مك ” ile “ مت ” zamirlerinin mercilerini 
tespitteki hata, üçüncüsü de “ مت بذك ” fiilinin mefulünü belirlememektir. 
Öncelikle zamirlerden başlamak istiyoruz. Ayette geçen üç muttasıl za-
mir aynı muhataplara yöneliktir. Bunları iki farklı muhataba, yani mü-
minlere ve kâfirlere irca etmek Arapça grameri bakımından imkânsızdır. 
Dolayısıyla yukarıdaki meallerde önce parantez içinde “müminlere de ki”, 
daha sonra da yine parantez içinde “kâfirlere de ki” şeklinde yapılan çevi-
riler, sadece hatalı değiller aynı zamanda ayetin anlamını ve mesajını da 
tahrif etmiş olmaktadırlar. Sonuç olarak ayette geçen her üç zamirin de 
mercileri aynıdır. Onlar da Hz Muhammed’in çağdaşları başta olmak 
üzere İslam’a davet edilen tüm insanlardır.  

Ayette geçen; “ مك ءاعد لاول ” ifadesi “şayet duanız olmasaydı” diye çevril-
miştir. Oysa bu ifadenin ayetin bütünlüğü içindeki anlamı: “şayet Allah 
sizi kendisine kul olmaya, imana ve İslam Dinine davet etmemiş, çağırmamış 
olsa idi” olacaktır.49 Çünkü insanı diğer varlıklardan farklı ve Allah ka-
tında değerli kılan yegâne özellik onun dua etmesi değil, Allah’a imana 
ve kulluğa davet edilmiş olmasıdır. Bu özellik insanı diğer tüm varlık-
lardan farklı kılar. Şayet insanın böyle bir ayrıcalığı olmasa idi ki bu ay-
rıcalık Kuran’da “emaneti üstlenmek”50 olarak zikredilir, o zaman insan 
diğer varlıklardan, başka hangi özelliğinden dolayı daha üstün ve değer-
li olacaktı ki? İşte ayet çok veciz bir şekilde insanoğlunu asıl değerli kılan 
şeyin ne olduğunu hatırlatıyor. Bu da insanın imana ve Allah’a kulluğa 
davet edilmesi ve imtihan olmasıdır. 

Böylece ayetteki “duanız” diye çevrilen ifade “imana davet edilmeniz, 
çağrılmanız” anlamına gelmektedir. Bu ifade tarzı Arap edebiyatında 
yaygın olarak kullanılan bir edebi sanattır. Bu edebi sanata göre zikredi-
len sözden onun sözlük anlamı, vaz edildiği birincil anlamı değil, sözcü-

 
48  Zemahşerî, Keşşâf, 3/ 289.  
49  “Duâukum” ifadesinin “Îmânukum” anlamında olduğuyla ilgili bkz. Buhârî, Îmân, 1.  
50  Ahzâb, 33/72. 



 
 

 107 

ğün lâzımî manası kastedilir.51 Yani “kulluğunuz” denilir ama bundan 
“kulluğa çağrılma” kastedilir. Allah, bu edebi ifadenin muhataplar tara-
fından doğru anlaşılmış olduğundan o kadar emindir ki bu anlaşı-
lan/kastedilen mana  “ مت بذك ” fiilinin mefulüdür ve ayette lafzen zikredil-
meyip hazfedilmiştir. Bu da yine Arap Dili ve Edebiyatında yaygın olan 
bir durumdur. Çünkü ibareden açıkça anlaşılan manaların lafızları zik-
redilmeyip hazfedilirler.52  

Sonuç olarak “ مت بذك ” ifadesinde yer alan بذك  fiili "Tefîl” babındandır ve 
müteaddidir. Yani mutlaka bir meful alması gerekir. Bu meful, Arapçada 
edebi bir sanat gereği hazfedilmiş olsa da Türkçe tercümede belirtilmesi 
gerekir. Aksi takdirde cümlenin anlamı anlaşılmamaktadır. Çoğu meal 
örneklerinde gördüğümüz gibi “siz yalanladınız”, diye çevrilemez. Bu üç 
noktayı önemine binaen kısaca şu şekilde özetlemek istiyoruz:  

a- “ مك ءاعد لاول ” ifadesi, “duanız olmasa” değil, “imana ve İslam’a davet 
edilmemiş olsanız” anlamındadır.  

b- “Küm ve Tüm” zamirlerinin mercilerini hem “Kâfirlere de ki”, hem 
de “müminlere de ki” şeklinde belirlemek ve ona göre çevirmek hem yan-
lıştır hem de dilde bir karşılığı yoktur.  

c- Ayette geçen “ بذك ” fiilidir. Bu fiilin mefulü cümleden anlaşıldığı 
için Arap edebiyatı gereği hazfedilmiştir. Ancak Arap olmayanlar için 
bu mefulün tercümeye yansıtılması zorunludur. Aksi takdirde anlam 
tama olarak anlaşılmamaktadır. 
  

 
51  Arap Dili ve Edebiyatında benzer kullanımlar ve geniş bilgi için bkz. Ahmed el-

Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâgati Fi’l-Meânî ve’l-Beyâni ve’l-Bedî’, Beyrut tsz. Örneğin, “Külü 
çoktur”, denilince o kişiniz cömert olduğunun laşılması gibi… 345-55. 

52  Cemâlü’d-Dîn İbn Hişâm el-Ensârî, Muğni’l-Lebîb an Kütübi’l-Eârîb, Dâru’l-Fikr tsz., 
682-88.  



 
 

 108 

 
SONUÇ 

 
 
 
 
 
 

Hiçbir metin, bir başka dile, ait olduğu dildeki karşılığını birebir ko-
ruyacak şekilde tercüme edilemez. Ancak, insanları farklı renklerde ve 
farklı dillerde yaratan ve bu şekilde imtihan eden yüce Allah, dili/lisanı 
insanlar arası iletişimin önemli bir aracı kılmıştır. İnsanoğlu var olduğu 
günden buyana birbirini anlamak için sözlü veya yazılı tercüme faaliye-
tinden asla geri durmamıştır. Bir de tüm dinlerin kutsal metinleri/vahiy 
söz/dil olunca, tercüme hem bir zorunluluk hem de son derece dikkat 
edilmesi gereken bir iş haline gelmiştir. Herhangi bir beşeri metinin ter-
cümesinde yapılacak yanlışlık veya eksiklikle, dini bir metinde, özellikle 
de İlâhî metinlerde yapılacak hata ve eksiklik ile aynı olamaz. Bu neden-
le Kuran çevirilerine azami hassasiyet gösterilmelidir, diyoruz.  

Mümin altmış (60) ve Furkân yetmiş yedinci (77) ayetlerin çeviri ör-
nekleri üzerinden ele aldığımız Meal-Hadis ilişkisi çalışmamız, bu açı-
dan önemlidir ve yapılacak Kuran çevirilerinde, Hadis kaynaklarının 
mutlaka dikkate alınmasını önermektedir. Çünkü hepimiz çok iyi bil-
mekteyiz ki Hz. Muhammed’in mübarek sözleri olan Hadisler ve onun 
Sünneti, Kuran’ı anlamak için vazgeçilmez kaynaklardır. Kuran’ı Türk-
çeye çevirecek olanların Arapça ve Türk diline vukuflarının yanında, 
mutlaka yeterli derecede Hadis kaynaklarına vakıf olmaları da gerekir. 
Meal okuyanlar, okudukları metni Allah’ın buyrukları olarak okumak-
tadırlar. Böylece her mütercim, yapmış olduğu çeviriyle, kul ile Allah 
arasındaki iletişimin bir aracı olmaktadır. Bu iletişimin sağlıklı ya da 
sağlıksız olmasının tüm sorumluluğu mütercime aittir. Bir insan için 
bundan daha büyük bir sorumluluk olabilir mi?  



 
 

 109 

 
KAYNAKÇA 

 
 
 
 
 
 

Ateş, Süleyman. Yüce Kuran’ın Çağdaş tefsiri. İstanbul: tsz., 

Cemâlü’d-Dîn İbn Hişâm el-Ensârî, Muğni’l-Lebîb an Kütübi’l-Eârîb. 
Dâru’l-Fikr tsz 

Cündioğlu, Dücane. Türkçe Kuran ve Cumhuriyet İdeolojisi. Kitabevi, İs-
tanbul: 1998. 

Çetin, Abdurrahman. Kuran Okuma Esasları. Bursa: Emin Y., 2009. 

Elmalı Hamdi Yazır. Hak Dini Kuran Dili. Ankara: tsz. 

Ertürk, Mustafa. “Kuran İslam’ı Söyleminin İlmi Değeri”, İslam’ın Anla-
şılmasında Sünnetin Yeri ve Önemi sempozyumu, Ankara: T.D.İ.V. Y., 
2003. 

Esed, Muhammed. Kuran Mesajı: Meal-Tefsir. İstanbul: İşaret Y., 1999. 

Gölpınarlı, Abdulbaki. Kuran Meali, 
https://felsevuf.wordpress.com/2015/10/26/kuran-i-kerim-meali-abdulbaki-
golpinarli 

Hâşimî. Ahmed. Cevâhiru’l-Belâgati Fi’l-Meânî ve’l-Beyâni ve’l-Bedî’. Bey-
rut tsz. 

İbn Hanbel, Ahmed. el-Müsned. Kahire: tsz. 

İbn Kesîr. Tefsîru’l-Kurani’l-Azîm. İstanbul: 1985. 

İbn Mâce, Ebû Abdullah Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî. Sünen. Dâru 
İhyâu Turâsi’l-Arabî, 1975. 

İslamoğlu, Mustafa. Hayat Kitabı Kuran Gerekçeli Meal Tefsir. İstanbul: 
Düşün Y., 2009 

Komisyon. Kuran Meali. Ankara: Diyanet İşler Başkanlığı Yayınları, 2012. 



 
 

 110 

Komisyon. Kuran Yolu ve Mesajı. Ankara: Diyanet İşler Başkanlığı Yayın-
ları, 3. Baskı, 2011. 

Kütük, Selçuk. Bilim Felsefesi Üzerine. İstanbul: Açılım Y., 2005. 

Öztürk, Mustafa. “Çağdaşlık ve Çağdaş Dönem Kuran Yorumlarına Ge-
nel Bir Bakış”. İslamiyât, 4/2004. 

Öztürk, Mustafa. Kuran-ı Kerim Meali, Anlam ve Yorum Merkezli Çeviri. 
Ankara: Otto Y., 2008. 

Öztürk, Mustafa. Kuran-ı Kerim Meali, Anlam ve Yorum Merkezli Çeviri. 
Ankara: Ankara Okulu Y., 2014. 

Taberî, İbn Cerîr. Câmiu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kuran. Beyrut: 1995. 

Tirmizî, Ebu İsa Muhammed b. İsa. Sünen.  İstanbul: Çağrı Yay., 1992. 

Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Cârullah Muhammed b. Ömer. el-Keşşâf, Beyrut 
1995. 



 
 

 111 
  



 
 

 112 

 
GİRİŞ 

 
 
 
 
 
 

Dil, Allah’ın insana bahşettiği nimetlerin başında gelmektedir.1 İnsan, 
başkaları ile iletişime geçme ihtiyacı hisseden sosyal bir varlıktır. İnsan-
ların diğer insanlar ile iletişimini sağlayan, duygu ve düşüncelerini karşı 
tarafa sesli ve sözlü olarak aktaran bir araç olarak dil, değerleri belirle-
yen ve bu değerleri muhafaza eden bir işleve sahiptir.2 İnsan zihninin 
arka planını çözümleyebilmek, dilin işleyişini anlamak ile doğru orantı-
lıdır.3 Dil yetisi ise düşünmek ve gülmek gibi insanı insan yapan özellik-
lerden biridir. Bu yeti, ona sahip insanların yaşadığı coğrafya ve onu 
kullanan insanların ihtiyaçlarına göre şekillenmektedir.4  

Kur’an ve hadislerde dil olgusunun ana hatlarının belirlenmesi, üze-
rinde durulması gereken önemli bir konudur. Dil olgusu ifadesi ile Hz. 
Peygamber’in (sav) yaşadığı zaman diliminde Arapça ve komşu belde ve 
ülkelerde konuşulan farklı diller gerçeği kastedilmektedir. Ayrıca Arap-
çanın bu diller ile teması ve bu temasın Kur’an ve hadis metinlerine ne 
kadar yansıdığı hususu üzerinde durulması gereken bir diğer noktadır. 
Hz. Peygamber (sav) döneminde Arap yarımadasında farklı lehçelerin 
kullanıldığı bilinmektedir.5 Bu dil ve lehçelerin o günkü şartlarda ne 

 
1  “O’nun delillerinden biri de gökleri ve yeri halk etmesi, dillerinizin ve renklerinizin 

farklı olmasıdır.” (Rûm, 30/22); “Biz ona iki göz, bir dil ve iki dudak vermedik mi?” 
(Beled, 90/8-9). 

2  Birol İpek, “Bireyde Dil Bilinci”, Journal of Turkish Language and Literature, 1/2, (2015): 
34-35. 

3  Fatih Müldür, “Noam Chomsky’de Üretici Dilbilgisi: Derin Yapı ve Yüzey Yapı Ay-
rımı, Kaygı Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi, 27/27, (Güz 2016): 
68. 

4  Ayşe Kıran, “Dil/Söz; Anlam/sözcük”, Kur’an ve Dil Sempozyumu, (17-18 Mayıs 2001), 
Van: 7-8. 

5  İsmail Karaçam, Kıraat İlminin Kur’an Tefsirindeki Yeri ve Mütevatir Kıraatların Yorum 
Farklılıklarına Etkisi, (İstanbul: İfav Yayınları, 1996), 117; Arapçanın tarihi gelişimi için 
ayrıca bkz. Jan Retsö, “Arabs And Arabic In The Age Of The Prophet,” The Qur’ân In 



 
 

 113 

kadar yaygın olduğu ve Hz. Peygamber’in bu konudaki tavrının nasıl 
olduğu hususunun irdelenmesi gerekmektedir. Bu çalışmada Kur’an-ı 
Kerim’de dil olgusunun yansımaları ile Hz. Peygamber’den rivayet edi-
len bazı hadisler ışığında bu tezahür konusunda bir fotoğraf ortaya ko-
nulmaya çalışılmıştır. Böylelikle Hz. Peygamber döneminde tedavülde 
olan farklı dil ve lehçeler ve bu farklı dil olgusunun Kur’an ve hadislerde 
nasıl yer bulduğu konusu incelenmiş olacaktır.  

Hadis tarihi incelendiğinde görüleceği üzere özellikle Hz. Osman’ın 
şehit edilmesi ile birlikte Müslümanlar arasında ihtilaf ve iç çekişmeler 
baş göstermiş ve bunun bir neticesi olarak da farklı fırka, ekol ve yakla-
şımlar ortaya çıkmıştır.6 Yeri geldiğinde bazı fırkalar Hz. Peygamber 
adına hadis uydurmayı da ihmal etmemişlerdir. Hadis uydurulan konu-
lardan biri de dillerin faziletine dair rivayetlerdir. Hz. Peygamber dö-
neminde oldukça tabii seyrinde gelişen dil ve meşru kültüre karşı iyim-
ser yaklaşım, zaman içerisinde ümmetin ihtilafına da zemin hazırlayacak 
biçimde bilinçli ya da bilinçsiz bir şekilde uydurulan rivayetlerle zede-
lenmiştir. Mevzuat kitaplarında bu konuya dair özel başlıkların açılmış 
olması ve bu başlıklar altında rivayetlerin zikredilmiş olması bunun bir 
kanıtı olarak kabul edilebilir.7 Uydurulan rivayetlerin mevzuat kitapla-
rında derlenmiş olması ise Müslümanların ırk, dil, beldelerin fazileti ile 
mezhep taassubunu içeren rivayetlere karşı daha temkinli davranmala-
rına imkân sağlamıştır.  

 Bu çalışmanın amaçlarından biri de hadislerde farklı dillere yö-
nelik bakış açısının günümüze izdüşümlerini saptamaya çalışmaktır. 
Zira Allah’ın varlığının bir delili olarak yeryüzünde konuşulan birçok 
dil bulunmaktadır.8 Bu açıdan bakıldığında bizatihi dillerin birbirleri ile 
ilgili bir sorunları bulunmamış ancak tarihi seyir içerisinde gelişen hâdi-
seler, dil merkezli bazı problemlerin ortaya çıkmasına zemin hazırlamış-
tır. Bu sebeple farklı dil olgusu, ayrıştıran bir karakter arz etmemeli, bir 
iletişim aracı olarak görülmeli ve farklı dillerin hayatiyetine fırsat sağ-

 
Context, (Leiden/Boston: Brill, 2010), 281-292 (trc. Hayri Kırbaşoğlu, 
http://www.hayrikirbasoglu.net/?p=556, erişim tarihi, 14.05.2018).  

6  Geniş bilgi için bkz. H. Musa Bağcı, Hadis Tarihi ve Metodolojisi, (Ankara: Ankara 
Okulu Yayınları: 2015), 108-116. 

7  Abdulhayy el-Leknevî, el-Âsâru’l-Merfûa fi’l-Ahbâri’l-Mevdûa, thk. Muhammed Said 
Zağlûl, (Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1984), 17-18. 

8  Günümüzde 20 farklı dil ailesinden yaklaşık olarak 6000 dil bulunmaktadır. Geniş 
bilgi için bkz. Burcu İlkay Karaman, “Dilin Kökeni”, Akademik-Der, sayı: 1, (2017 son-
bahar): 21. 



 
 

 114 

lanmalıdır. Hadislerdeki dil olgusuna geçmeden önce bu konunun 
Kur’an’da nasıl ele alındığına dair bazı bilgiler vermek yararlı olacaktır. 

1. KUR’AN’IN FARKLI DİLLER GERÇEĞİNİ İFADE ETMESİ 

Kur’an-ı Kerim’de dil gerçeği ile ilgili birçok ayet bulmak mümkün-
dür. Bu ayetlerin ele aldığı konuları; insanların farklı boy ve kabileler 
halinde yaratılmasının bir teârüf (tanışma/kaynaşma) sebebi olması, 
vahyin dilinin Arapça olması, milletlerin/toplulukların farklı dillere sa-
hip olması ve Peygamberlerin içinde yaşadıkları kavimlerinin dili ile 
gönderilmesi şeklinde sıralamak mümkündür.  

1.1.Teâruf 

Dil aygıtının en temel amaçlarından birisi, insanlar arasında bir ileti-
şime imkân sağlamasıdır. Zira insanlar dil, renk ve millet olarak farklı 
yaratılmışlardır. İnsanoğlunun ezelî irade gereği bu farklılığa sahip ol-
ması, ötekileştirme ve ayrımcılığa götüren bir gerekçe olmamalıdır. 
Kur’an’a göre insanların renk, ırk, nesep ve dil farklılığına sahip olmaları 
ve muhtelif kabile ve milletler halinde yaratılmış olmaları bir ihtilaf se-
bebi olmadığı gibi bizatihi bir üstünlük aracı da değildir. Önemli olan 
farklı dil ve mensubiyete sahip olanlar ile bir iletişim (teâruf) kurabil-
mektir. Bu husus bir ayet-i kerimede şöyle ifade edilmiştir: “Ey İnsanlar, 
muhakkak ki biz, sizi bir erkek ve bir dişiden yarattık ve birbirinizi tanı-
yasınız diye sizi şubelere (boylara) ve kabilelere ayırdık. Şüphe yok ki 
Allah katında en değerli olanınız en müttaki olanınızdır. Şüphesiz Allah 
hakkı ile bilen ve her şeyden haberdar olandır” (Hucurât 49/13). Ayette 
üzerinde özellikle durulması gereken kelimelerden biri “teâruf” ifadesi-
dir. Lügatte teâruf, insanlardan bir grubun diğerini tanıması ve bilmesi 
manasına gelmektedir.9 Müfessir Taberî (ö. 310/923) insanların farklı boy 
ve kabilelere ayrılmasının, birinin diğerinden daha faziletli olduğu an-
lamına gelmediğini ve salt bu aidiyetten dolayı Allah’a daha yakın olu-
namayacağını aksine Allah katındaki değerin kişinin eylemi ile alakalı 
olduğunun altını çizmektedir.10  

 

 
9  Muhammed b. Ebibekr er-Râzî, Muhtâru’s-Sıhâh, thk. Mahmud Hatir, (Beyrut: Mek-

tebetu Lübnan, 1995), 467. 
10  Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Tefsîru’t-Taberî, thk. Beşar Avvad Maruf, ‘İsam Faris 

el-Hurustânî, (Beyrut: Müessesetu’r-Risale, 1994), 7: 86; Ebu’l-Fidâ İsmaîl b. Kesîr, 
Tefsîru’l-Kur’ani’l-Azîm, thk. Komisyon, (Mektebetu Kurtuba: 2000), 13: 168-170. 



 
 

 115 

1.2. Vahiy Dilinin Arapça Olması 

Konunun dil olgusu ile ilgili olması, Kur’an’ın Arap dili ile indirildi-
ğini ifade eden ayetlere bakmayı da gerektirmektedir. Vahyin nâzil ol-
duğu toplumda Arapça konuşulduğundan Kur’an-ı Kerîm Arap dili ile 
nâzil olmuş ve bu husus bazı ayetlerde açıkça ifade edilmiştir. Bunun 
aksinin düşünülmesi, muhatabın mesajı anlamaması manasına gelecektir 
ki bu, hikmet-i ilahiyeye münasip düşmez. Binâenaleyh vahye ilk muha-
tap olanların nâzil olan ayetleri anlayabilmeleri, ilahî vahyin Arapça 
indirilmesiyle mümkün olmuştur: “Biz onu düşünüp anlayasınız diye 
Arapça bir Kur’an olarak indirdik” (Yûsuf 12/ 2).11 

Müşriklerin Kur’an’ı anlamadıkları yönündeki bahanelerini bertaraf 
etmek gayesi ile de Kur’an’ın  apaçık bir Arapça ile nâzil olduğu ifade 
edilmiştir.12 Bu husus, ayet-i kerimede ‘Arapça’ kelimesine bir sıfat geti-
rilerek " سلِبِ 

َ
رعَ نٍا

َ
بيِ
ّ
ينٍبِمُ ٍ " (Şuarâ 26/195) şeklinde zikredilmiştir.      Konu ile 

ilgili olan diğer ayetler ise şöyledir:   
“İnsanları uyarasın diye onu senin kalbine açık-seçik bir Arapça ile 

Ruhu’l-Emîn (Cebrail) indirdi” (Şuarâ 26/193-195).13 
“Bu bilen bir topluluk için Arapça bir Kur’an olarak ayetleri mufassa-

lan açıklanmış bir kitaptır” (Fussilet 41/3).  
 “Açık bir Arapça” (Fussilet 41/3) ifadesinden yola çıkılarak Arapça-

nın bütün dillerden üstün olduğu da ifade edilmiştir. Örneğin Râzî, 
Kur’an’ın Arabîlik vasfının medh ve tazîm sadedinde zikredildiğini ve 
bunun da ancak Arapçanın dillerin en faziletlisi olduğunun kabullenil-
mesiyle mümkün olduğunu belirttikten sonra Arapçanın diğer dillerde 
olmayan bazı hususiyetlere sahip olduğunu gramatik tahliller yaparak 
ifade etmiştir.14 Kanaatimizce vahyin Arapça nâzil olmuş olması, Arap 
dili için bir şeref vesilesidir. Arapçanın diğer dillerde olmayan bazı hu-
susiyetlerinin bulunduğu, kelime hazinesinin zengin olduğu, bir şiir ve 
edebiyat dili olduğu ise müsellemdir. Ancak bu durum Arapçanın bütün 
dillerden daha üstün olduğu anlamına gelmemektedir. Çünkü daha baş-
ka ayetlerde herhangi bir dil belirtilmeksizin bütün dillerin Allah’ın bi-

 
11  “ نَولُقِعْـَت مْكَُّلعَلَ ا8يبِرَعَ ً#آرْـُق هُانَلْزَـْنأَ َّ#إِ ” 
12  Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Tefsîru’t-Taberî Câmiu’l-Beyân An Tevîli Âyi’l-Kur’an, 

thk. Mahmud Muhammed Şakir, Ahmed Muhammed Şakir, (Kahire: Mektebetu İbn 
Teymiyye, tsz.) 19: 395-396.     

13  Diğer ayetler için bkz. Tâhâ 20/113; Zümer 39/28; Nahl 16/103. 
14  “ تاغللا لضفأ برعلا ةغل نأ تبث اذإ لاإ متي لا بولطلما اذهو ميظعتلاو حدلما ضرعم في }ا8يبِرَعَ{ هنوكب نآرقلا الله فصو انمإ ” Bkz. Râzî, 

Tefsîru’l-Fahri’r-Râzî, 22: 97. 



 
 

 116 

rer ayeti olduğunun altı çizilmiştir.15 Kur’an’ın Arapça nâzil olmasını 
dillerin fazileti bağlamında ele almaktansa o günün koşulları bağlamın-
da ve vakıayı göz önünde bulundurarak değerlendirmek daha isabetli 
olacaktır. Zira Kur’an’ın indirildiği toplumda konuşulan dil Arapçaydı 
ve bu nedenle Kur’an Arapça nâzil oldu. Bu durum, diğer ilahi kitapla-
rın gönderildiği toplumlar için de geçerlidir.16 Kur’an’da semavî kitapla-
rın indirildiği dillerin faziletine dair bir açıklama sarahaten yer alma-
maktadır. Arapça’ya olan vurgu ise onun açık ve fasîh olma karakterine 
dairdir.17 

Görüldüğü gibi Kur’an’ın Arabîliği hususu ayetlerde açıkça zikredil-
miştir. Ancak alimler arasında tartışılan bir başka konu var ki o da 
Kur’an’da, Arapça dışında herhangi bir dile ait kelime ve ifadelerin bu-
lunup bulunmadığı hususudur. İmam Şafii (ö. 204/820), Ebû Ubeyd (ö. 
224/838) ve Taberî (ö. 310/923) gibi alimler Kur'an'da Arapça dışında 
herhangi bir dilden alınmış yabancı bir kelime olmadığını savunmuşlar-
dır.18 Bu görüşü kabul eden alimlere göre eğer Kur’an’da Arapça dışında 
başka kelimeler mevcut olsaydı muhatapların “Biz dilimize yabancı olan 
bu kitabı anlamıyoruz.” demeleri gerekirdi ki böyle bir durum vaki ol-
mamıştır.19  

Kur’an’da Arapça dışında herhangi bir lisanın (a’cemî) olmadığını 
kabul edenler şu ayetleri delil olarak ileri sürmüşlerdir20: 

 
15  Rûm 30/22; İbrâhîm 14/4. 
16  Ayrıntılı bilgi için bkz. M.M. el-A’zamî, Vahyedilişinden Derlenişine Kur’an Tarihi, trc. 

Ömer Türker ve Fatih Serenli, (İstanbul: İz Yayıncılık, 2014), 291, 330. 
17  Mehmed Said Hatiboğlu, Hilafetin Kureyşliliği, (Ankara: Kitabiyat Yayınları, 2005),  

27-30. 
18  İmam Şafii, Arapça dışında başka bir lisana ait unsurların Kur'an'da mevcut olmadığı 

iddiasını er-Risâle isimli eserinde tafsilatlı bir şekilde (127-140. Maddeler) ele almıştır. 
“ برعلا ناسلب لاإ ئش الله باتك نم سيل نا ىلع لدي نآرقلاو ” Bkz. Muhammed b. İdrîs eş-Şafii, er-Risâle, thk. 
Ahmed Muhammed Şakir, (Beyrut: Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye), 40-41; Celaluddîn es-
Suyûtî, el-İtkân fî Ulûmi’l-Kur’an, thk. Fevvaz Ahmed, (Beyrut: Daru’l-Kitabi’l-Arabi, 
2012), 333; Kur’an’da Arapça dışında başka bir dile ait kelimelerin var olup olmadığı 
konusunda üç görüş bulunmaktadır: 1.Kur’an’da Arapça dışında kelime yoktur. 
2.Kur’an’a yabancı dillerden geçen kelimeler mevcuttur. 3. Kur’an’da Arapça kelime-
lerin varlığı hususunda uzlaştırıcı görüş. Bkz. İhsan Akay, Şafii Usûl Geleneğinde İmam 
Şafii’ye Muhalif Usûlî Görüşler, (İstanbul: Ensar Yayınları, 2018), 50-55; Ayrıca bkz. Me-
tin Yiğit, “İmam Şafii’de Arapça Vurgusu ve Lafız Mana Dengesi”, Dicle Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, 11/2, (2009): 60. 

19  Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî, el-Mustasfâ mın İlmi’l-Usûl, thk. 
Hamza b. Zuheyr, (Medine: Şeriketu Medineti’l-Munevvara, 2008), 2: 28. 

20  Gazzâlî, el-Mustasfâ, 2: 27-28. 



 
 

 117 

1-“Şüphe yok ki “bunu mutlaka ona bir insan öğretiyor” dediklerini 
biliyoruz. Halbuki ona öğretiyor dedikleri kişinin lisanı yabancıdır 
(a’cemî). Bunun dili ise apaçık bir Arapçadır” (Nahl 16/103). 

2- “Eğer biz onu yabancı dilde okunan bir kitap olarak inzal etseydik 
mutlaka şöyle diyeceklerdi: Ayetlerinin apaçık, anlaşılır olması gerek-
mez miydi? Arab’a yabancı dilde bir kitap, öyle mi? De ki: o, iman eden-
ler için bir hidayet ve şifa kaynağıdır…” (Fussilet 41/44).  

İbn Abbâs (ö. 68/687), İbn Cübeyr (ö. 94/713), Mücâhid (ö. 103/721) ve 
Atâ (ö. 114/732) gibi erken dönem alimleri ise başka lügatlerden kelime-
lerin Kur’an’da mevcut olduğunu kabul etmişlerdir.21 Onlara göre başka 
dillerle münasebeti neticesinde bazı yabancı kelimeler Arapçaya girmiş 
ve Kur’an böyle bir ortamda nâzil olmuştur. Yine onlara göre farklı dille-
re ait az sayıda kelimenin Arapçaya dahil olması, onun Arabîlik vasfına 
bir halel getirmemektedir.22  

Dillerin komşu kültür ve coğrafyadaki dillerle kelime alışverişinde 
bulunmadığını iddia etmek kanaatimizce vakıa ile uyum arz etmez. Ti-
caret, ziyaret, evlilik ve uluslararası ilişkiler gibi faktörler dikkate alındı-
ğında diller arasında bir etkileşimden bahsetmek mümkün ve tabiidir. 
Bununla birlikte bir dilin yabancı bir kelimeyi bünyesine katması, o dilin 
karakteristiğine ve özgünlüğüne zarar vermemekte hatta onu zenginleş-
tirmektedir. Alimler arasındaki temel tartışma noktası ise sonradan 
Arapçaya dahil olmuş kelimelerin (mu’arreb) kimine göre artık Arapça 
sayılması, kimine göre ise yabancı menşeli olarak kabul edilmesinden 
kaynaklanmıştır. Gazzali el-Mustasfâ isimli usûle dair eserinde bu konu-
ya da yer vermiştir. Ona göre Kur’an’da Arapça dışında herhangi bir 
dilden kelimenin yer almadığını savunmak tekellüflü bir yorumdur. 
Nitekim Araplar kasîdelerinde kendi dillerinde olmayan ancak sonradan 
Arapçaya geçen (mu’arreb) bazı kelimeleri kullanmışlardır. Ayrıca 
Arapça’ya başka dillerden geçen az sayıda kelimenin Kur’an’da geçiyor 
olması, Kur’an’ın Arabîlik/Arapça olma vasfına herhangi bir halel getir-
memektedir. Gazzâlî, görüşünü şu örnekle desteklemektedir: Farsça 
yazılan bir şiirde Arapça bazı kelimeler bulunsa da bu şiir “Farsça yazı-

 
21  Ali b. Muhammed al-Âmidî, el-İhkâm fî Usûli’l-Ahkâm, (Riyad: Daru’s-Samiî, 2003), 73-

74; Hasan Diyâuddîn Itr, el-Ehrufu's-Seb'a, s. 36. 
22  Suyûtî, İtkân, s. 334; Râzî, Tefsîru’l-Fahri’r-Râzî, 27: 96 (Râzî yukarıda geçen ve Arapça 

olmadığı ifade edilen bazı kelimeleri zikretmiş ve bu görüşün doğru olmadığını zira 
Allah’ın “Arapça bir Kur’an” olarak nitelendirdiğini bu nedenle yabancı kelimelerin 
olmadığını savunmuştur.) 



 
 

 118 

lan bir şiir” olarak nitelenir.23 Kanaatimizce Kur’an’ın Arapça olduğu 
hususunda Gazzâlî’nin bu değerlendirmesi makul bir yaklaşımdır. Dille-
rin birbirlerinden beslenerek gelişmesi ve aralarında bazı kelime alışve-
rişlerinin olması, bu dillerin başka bir mahiyete evrildiği anlamına gel-
memektedir. Bu husus, Arapça için de geçerlidir.  

Kur’an-ı Kerim’de geçen bazı kelimelerin aslının Süryânîce olma ih-
timali üzerinde durulması, Süryânîce’den alınan bazı kelimelerin toplum 
tarafından bilindiğini göstermektedir ki bu gayet doğaldır. Nitekim bu-
gün birkaç dilin beraber konuşulduğu coğrafyalarda diller arası geçiş-
kenlikler olmakta ve bu durum dillerin birbirlerinden beslenerek zengin-
leşmesine katkı sağlamaktadır. Konu ile ilgili olarak Buhârî’de Berâ b. 
Âzib’ten nakledilen bir rivayette Meryem suresindeki “ &%رِسَ ”24 ifadesinin 
Süryânîce olduğu bildirilmiştir.25   

Kaynaklarda geçen ve aslı başka dillerden olup Arapçaya geçmiş olan 
kelimelerden bazıları şunlardır26:  

“ و
َ
áأَ

َ
قَيرِ ”27” لٍيجِّسِ  ”28 Farsça| “ رلأَْا

َ
كِئِا ”29 Habeşçe; “ اهَـُنئِاطَبَ ”30 Kıptîce; “ يرٍعِبَ ”31 

“ و
َ

ولَصَ
َ
تٌا ”32 İbrânîce; “ يربِتْـَت

ً
ا ”33 Nabtî; “ مَّنهَجَ

َ
”34Farsça ve İbranice; “ نَوُّيبِّرِ ”35 Sür-

yânî;“ و
َ
مِيقَِّرلا ”36 Rûmî; “ ةٍاكَشْمِكَ ”37 Hintçe. 

Görüldüğü gibi Kur’an’da farklı dillerden kelimelerin olduğunu sa-
vunanlara göre Fars, Habeş, Kıptî, İbranî, Nabtî, Süryânî ve Rûmi köken-
li olan az ve sınırlı sayıda kelime bulunmaktadır. Ancak Kur’an’ın ilk 
muhatapları açısından bu kelimeler bir sorun teşkil etmemiştir. Çünkü 
özellikle coğrafî olarak birbirine komşu olan belde, şehir ve ülkeler ara-
sında sözcük alışverişlerinin olması gayet doğaldır. Vahyin ilk muhatap-

 
23  Gazzâlî, el-Mustasfâ, 2: 28; Ayrıca bkz. İbrahim b. Musa eş-Şâtibî, el-Müvâfekât, thk. 

Ebû Ubeyde Mşehûr b. Hasan, (Dâru İbn Affan, 1997), 2: 101-103. 
24  Meryem 19/24. 
25  Buhari, “Enbiya”, 48. Geniş bilgi için bkz. Fethu’l-Bârî, 6: 585.  
26  Geniş bilgi için bkz. Suyûtî, el-İtkân, s. 235-245; Gazzâlî, el-Mustasfâ, 2: 27. 
27  Vâkıa 56/18. 
28  Hûd 11/82. 
29  Kehf 18/31. 
30  Rahmân 55/54. 
31  Yûsuf 12/65. 
32  Hacc 22/40. 
33  İsrâ17/7. 
34  Enbiya 21/98. 
35  Âl-i İmrân 3/146. 
36  Kehf 18/9. 
37  Nûr 24/35. 



 
 

 119 

ları olan Kureyşlilerin izole bir toplum olduklarını, çevre kültürlerle 
herhangi bir iletişimlerinin bulunmadığını iddia etmek ise olanaksız-
dır.38 Buradan hareketle vahyin amacının muhataplarına ilahî mesajı 
ulaştırmak olduğunu, tarihi süreç boyunca Peygamberler ile toplumları 
arasında gerçekte kayda değer bir iletişim probleminin yaşanmadığını 
ifade etmek gerekmektedir.  

1.3.Kuran Metninde Farklı Lehçeler 

Arapların bir taraftan coğrafî farklılık, yaygınlık ve dağınıklık diğer 
taraftan iktisadî, sosyal, ticarî ve siyasal nedenlerden dolayı komşu dev-
let ve milletlerle irtibatlarının olması, bazılarının göçebe bazılarının ise 
yerleşik hayat sürmeleri, onların üst çatı dil olarak fasîh-edebî Arapçayı 
kullansalar da kendi içlerinde farklı lehçeler ile konuşmalarına sebep 
olmuştur. Bu sebeple panayırlarda ve hac mevsimlerinde bir araya gelen 
Araplar birbirleriyle rahatça anlaşabiliyor ve kelime alışverişinde bulu-
nabiliyorlardı.39 Bu lehçeler içerisinde diğer bölgelere nispeten coğrafi 
açıdan Arap olmayan milletlerden daha uzak olması sebebiyle sadeliğini 
muhafaza etmiş en meşhur ve en fasih olan lehçe Kureyş lehçesiydi. An-
cak bunun dışında Sakîf, Hüzeyl, Huzaa, Benû Kinâne, Gatafan, Benû 
Esed ve Benû Temim lehçeleri de kullanılmaktaydı. Özellikle İran, Bi-
zans ve Habeş devletlerine yakın olan Rabia, Lahm ve Gassan gibi kabi-
lelerin kullandıkları Arap lehçeleri, komşu oldukları ülkelerin dillerin-
den etkilenmiş ve bu diller arasında kelime alışverişleri mevzu bahis 
olmuştur.40 

Suyûtî, Kur’an’da Arapçanın farklı şive, ağız ve lehçelerine ait bazı 
kelimelerin yer aldığını rivayetler eşliğinde zikretmiştir.  Bu cümleden 
olarak o, Kıyâme sûresindeki “ ريذِاعَمَ

َ
هُ ” ifadesinin41 Yemen lehçesi; Ra’d 

sûresindeki “ ملَـَفأَ
ْ

سِأَيْـَي  ”42 kelimesinin Hevâzin lehçesi; Nisâ sûresindeki 
“ رمُ

َ
مغَا

ً
ا ”43 lafzının Hüzeyl lehçesi ile olduğuna dair birçok rivayeti aktar-

mış, hatta Ebubekir el-Vâsitî’nin Kur’an’da elli lehçenin olduğu yönün-
 

38  Mustafa Öztürk, Kur’an Dili ve Retoriği, (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2010), 85-
88. 

39  Hasan Diyâuddîn Itr, el-Ehrufu's-Seb'a, (Lübnan: Daru'l-Beşairi'l-İslamiyye, 1988), 45-
50. 

40  İbn Haldun, Mukaddime, trc. Süleyman Uludağ, (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2013), 2: 
1014; Mehmet Dağ, Tenzilden Tezyine Mushaf-ı Şerif, (Ankara: Fecr Yayınları, 2017), 54. 

41  Kıyâme 75/15. 
42  Ra’d 13/31. 
43  Nisâ 4/100. 



 
 

 120 

deki görüşünü bu sadedde zikretmiştir.44 Farklı lehçelerin tedavülde 
olduğu böyle bir coğrafyada nâzil olan ve bu lehçelerden kelimeler ba-
rındıran Kur’an’ın bu durumunu dikkate aldığımızda, mezkûr lehçeleri 
kullanan toplumlar arasında da bir etkileşim, kaynaşma ve iletişimin 
olduğu hususu açıkça anlaşılmış olacaktır.  

1.4.Dillerin Farklılığının Allah’ın Ayetlerinden Olması 

Bir iletişim aracı olan dil, insanların duygularını, düşüncelerini, hü-
zün ve sevinçlerini aktarma ve paylaşma vazifesini icra ettiği gibi aynı 
zamanda bir sosyalleşme aygıtıdır. Bu nedenle Allah insana kendini 
ifade etme kabiliyetini (beyânı) ve bu kabiliyetini ortaya koyacak organ-
ları bahşetmiştir.45 Kur’an’a göre dillerin ve renklerin farklılık arz etmesi 
Allah’ın varlığının bir delilidir. Kur’an’da bu durum cem’ sigasıyla “ih-
tilâf-ı elsine” şeklinde belirtilmiştir. Ayet şöyledir: “O’nun delillerinden 
biri de gökleri ve yeri halk etmesi, dillerinizin ve renklerinizin farklı 
olmasıdır. Şüphesiz ki bunda bilenler için alınacak dersler vardır” (Rûm 
30/22).  

Gökler, yer ve içindekiler bir başka ifade ile kevnî ayetler nasıl Al-
lah’ın iradesi ile var edilmişlerse aynı şekilde dil ve renklerin farklılığı 
da tamamen Allah’ın iradesi ile olmuştur. Bu durumda farklı dil olgusu 
bir ayet olmakta ve insanlık ailesinin birbirleriyle kaynaşmasına vesile 
olmaktadır. İnsanın iradesi dışında kendisine doğuştan bahşedilen dil 
aidiyeti, ne bir mücadele alanı ne de bir üstünlük aracıdır. Bu nedenle 
farklı dillerin öğrenilmesi ve öğretilmesi değerli bir eylemdir.  

Diller kategorik olarak birbirlerinden ayrıştıkları gibi aynı dil içeri-
sinde farklı lehçe ve şiveler de bulunabilir. Bu, dilin deforme olması de-
ğil, aksine zenginlik kazanma sürecidir. Müfessir Elmalılı Hamdi Yazır 
yukarıdaki ayet ile ilgili olarak şunları kaydetmiştir: “Lisanların farklılığı 
ifadesi, genellikle lügatlerin çokluğundan, lehçe ve şive gibi özel söyleyiş tarzı 
farklılığına kadar hepsine uygun olabilir. Arapların dili başka, İranlıların dili 
başka, Türkün dili başka, Rumun dili başka, batılının dili başka vs. Her toplu-
mun dili başka başka olduğu gibi aynı toplumda farklı kabilelerin ve zümrelerin 
de dillerinde başkalık vardır. Mesela Yemenlilerinki ile Necidlinin dilleri arasın-
da fark vardır…”46  

 
44  Suyûtî, el-İtkân, s. 327-332.  
45  “Rahman Kur’an’ı öğretti. İnsanı yarattı. Ona beyanda bulunmayı öğretti.” (Rahman 

55/1-4); “Ona iki göz, bir dil, iki dudak vermedik mi?” (Beled 90/8-9). 
46  Elmalılı M. Hamdi Yazır, Hak Dîni Kur’an Dili, (Ankara: Akçağ Yayınları), 6: 21. 



 
 

 121 

1.5.Her Peygamberin Kendi Kavminin Dili İle Gönderilmesi 

Gönderilen bütün peygamberler Allah’tan aldıkları vahyi toplumla-
rına aktarmak ve bunu uygulamak ile görevlendirilmişlerdir. Peygam-
berlerin vahyi aktarabilmelerinin en temel şartlarından birisi ise toplu-
mun ortalama aklına hitap etmeleri ve onların anlayabilecekleri bir dil 
ile konuşmalarıdır. Nitekim İbrâhîm sûresinde Allah şöyle buyurmuş-
tur: “Biz her Peygamberi kendi kavminin dili ile gönderdik ta ki (Al-
lah’ın emirlerini) iyice açıklasın” (İbrâhîm 14/4). 

Muhatabın hatibin kelamını anlaması, mesajın yerine ulaşması için 
bir zorunluluktur. Peygamberlerin muhataplarının nâzil olan vahyi an-
layamaması, teklif ve sorumluluk bakımından onların davetten önceki 
durumları ile sonrası arasında bir fark oluşturmayacaktır. Zira böyle bir 
durumda mesaj yerine ulaşmamış olur. Allah’ın, muhatapların anlama-
yacağı bir şekilde onlara hitapta bulunması vaki olmamıştır. Zira bu 
durum abes ile iştigal manasına gelir ki Allah bundan münezzehtir. Bu 
sebepledir ki Allah, gönderdiği her peygamberi ve onlara indirdiği her 
vahyi kavimlerinin kolayca anlayacağı bir dil ile inzal etmiştir.47 Ayette 
geçen ‘beyân’ ifadesi de buna tekabül etmektedir. İnsanlar ancak böyle 
bir durumda peygamberlerin söylediklerini anlayabilecek, kolay ve sü-
ratle zihinleri bu mesajı idrak edebilecektir.  

Fahreddîn er-Râzî bu ayetin tefsirinde Yahudilerden bir grubun, 
İbrâhîm sûresindeki “kavimlerinin dili ile…” ifadesinden hareketle Hz. 
Peygamber’in sair milletlere değil, sadece Araplara gönderildiği yönün-
deki iddialarının doğru olmadığını belirtmiş ve “Deki: Ey insanlar! Ben, 
Allah’ın hepinize gönderilmiş elçisiyim…” (A’râf 7/158) mealindeki aye-
tin onların bu iddialarını çürüttüğünü ifade etmiştir.48  

İbn Kesîr de Peygamberlerin içlerinden çıktıkları kavimlerin dilleri ile 
gönderilmiş olmasının Allah’ın bir lütfu olduğunu ifade ettikten sonra49 
İbn Hanbel’in Müsned’inde geçen “Allah bütün peygamberleri kavimle-
rinin dili ile göndermiştir.”50 rivayetini zikretmiştir. 

 
 

 
47  Taberî, Tefsîru’t-Taberî, 1: 11-12. 
48  Muhammed b. Ömer er-Râzî, Tefsîru’l-Fahri’r-Râzî, (Beyrut: Daru’l-Fikr, 1981), 19: 81. 
49   İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’an’l-Azîm, 8: 176. 
50  Ahmed b. Hanbel, Müsned, 35: 323 (İsnad zincirinde bulunan İbn Cübeyr’in Ebû 

Zer’den hadis işitmediği belirtilmiştir. Bkz. muhakkikin notu). 



 
 

 122 

2. HADİSLERDE FARKLI DİL OLGUSU 

Hadis metinlerinde Arapça dışındaki diller ile ilgili hangi yönlerin 
nasıl öne çıktığına değinmek yerinde olacaktır. Bu başlık altında Arabis-
tan yarımadası ve civarında kullanılan diller, Varaka b. Nevfel’in İbrani-
ceyi bildiği ve Zeyd b. Sâbit’in Süryaniceyi öğrendiğini aktaran rivayet-
lere değinilecektir. 

2.1.Arap Yarımadası ve Komşu Devletlerdeki Dil Haritası 

Hz. Peygamber (sav) yaşadığı dönemde etrafında bulunan millet ve 
devletler ile iletişim kurmaya çalışmıştır. Muhammed Hamidullah Ha-
beşistan, Mısır, Bizans (Rum) ve Sasani İran imparatorlukları ile Hz. 
Peygamber’in birtakım münasebetlere girdiğini kaydetmiştir. Araplar 
özellikle Bizans ve Sasani imparatorlukları ile ticari ilişkiler kurmuşlar-
dır.51 Bu durumda Araplardan bazılarının komşuları olan İranlılardan 
Farsçayı, Habeşlilerden Habeşçeyi ve Bizanslılardan Rumcayı öğrenmiş 
olmaları aynı şekilde bunların da kısmen Arapçayı biliyor olmaları kuv-
vetle muhtemeldir.  

Medine’nin demografik yapısı Benû Kureyza, Benû Nadir ve Benû 
Kaynuka’dan müteşekkil Yahudi kabileleri, az sayıda Hristiyan nufus ile 
Evs ve Hazrec olarak bilinen Araplardan oluşmaktaydı. Yahudiler, Sür-
yânîceyi Araplar da Arapçayı konuşuyorlardı.52 Ayrıca Hristiyanlık 
Arap yarımadasına komşu olan Necran, Habeşistan ve Yemen’de taraf-
tarları bulunan bir din olmuş ve bu dinin müntesipleri farklı dil ve lehçe-
ler kullanmışlardır.53 Bu vakıa bugünden bakıldığında da anlaşılabilecek 
bir durumdur. Zira bugün de aynı ülke ve coğrafyada yaşıyor olmaları-
na rağmen farklı lehçe ve şiveler kullanılabilmektedir. 

2.2.Varaka b. Nevfel’in İbrânîceyi Bilmesi 

Buhârî’de Hz. Aişe’den nakledilen ve ilk vahyin gelişine dair önemli 
bilgiler içeren bir hadiste Hz. Peygamber’in (sav) Cebrail’den Alak sûre-
sinin baş taraflarını aldığı, böyle bir hâdise ile ilk defa karşılaşmasından 

 
51  Muhammed Hamidullah, İslam Peygamberi, trc. Salih Tuğ, (İstanbul: İrfan Yayıncılık, 

1993), 8; Afzalur Rahman, Sîret Ansiklopedisi, trc. Komisyon, (İstanbul: İnkılâb Ya-
yınları, 1996), 15. 

52  Sıddık Ünalan, “Hz. Muhammed’in Arap Yarımadasındaki Yahudilerle İlişkileri”, 
Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 20/2, (2015): 59-60. 

53  Sıddık Ünalan, “Hz. Muhammed’in Hristiyan Kaynaklarında Bilinmesi ve Onun 
Hristiyanlarla Diyalogu”, Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1, (1996): 207-208. 



 
 

 123 

dolayı titrediği ve Hz. Hatice’nin onu teselli ettiği belirtilmiştir. Bundan 
sonra Hz. Hatice, Hz. Peygamber’i amcasının oğlu olan54 Varaka b. Nev-
fel’e götürmüştür. Varaka b. Nevfel ile ilgili ise söz konusu hadiste şu 
bilgiler yer almıştır: “…O, cahiliyye döneminde Hristiyan olmuş, 
İbrânîce yazmayı bilen ve İncil’i de İbrânîce yazan biriydi…”55 Bu hadis-
ten anlaşılmaktadır ki Varaka b. Nevfel, Arapça’nın yanında İbrânîceyi56 
öğrenmek için özel gayret sarf etmiş ve bu dili öğrenmesinde muhteme-
len onun Hristiyanlığı seçmiş olması etkili olmuştur. İbn Hacer, Varaka 
b. Nevfel’in Arapça ve İbrânîceyi bildiğini ve her iki dil ile de yazabildi-
ğini belirtmiştir.57 İbrânîceyi öğrenmenin en büyük faydası, özellikle 
Medine’de ikamet eden Ehl-i Kitab’ın ellerinde bulunan metinleri oku-
yabilmek olmalıdır. Onun bu yabancı dili öğrenmiş olması ve İncil ile 
ilgili bazı bilgilere sahip olması, ilk vahyi alan Hz. Peygamber’e teselli 
vermesinde de etkili olmuştur. Zira böyle bir olay karşısında Hz. Hati-
ce’nin aklına gelen ilk kişi Varaka b. Nevfel olmuştur.  

Müslim’de de aynı hadis şu ifadeler ile yer almıştır: “…(Varaka b. 
Nevfel) cahiliyye döneminde Hristiyan olmuş biriydi. O Arapça yazmayı 
bildiği gibi İncil’den (bazı pasajları) Arapça yazabiliyordu…”58 Görül-
düğü gibi hadiste İbrânîce ibaresi geçmemektedir. Nevevî, bu rivayeti 
yukarıdaki Buhârî hadisi ile birlikte değerlendirmiş, Varaka’nın İncil’i 
yazabildiğine göre İbrânîceyi de bilmesi gerektiği sonucunu çıkarmış-
tır.59 

Konuya dair açıklama ihtiyacı hisseden şârihlerden bir diğeri 
Aynî'dir. Aynî (ö. 855/1451), Varaka'nın Arapça okuyup yazabildiği gibi 
İbrânîceyi de konuşabildiğini ve bu dil ile yazabildiğini belirtmiştir. O, 
İncil dilinin İbrânîce olduğu ve Varaka'nın bu İncil'den yazdığına dair 
görüşe mesafeli durmuş hatta Tevrât dilinin İbranî; İncil dilinin ise Sür-
yânî olduğunu belirtmiş ve şöyle devam etmiştir: “İncil dilinin İbrânîce 
olduğunu söyleyemeyiz. Zaten hadisten bu mana da anlaşılmamaktadır. 
Aksine hadisten anlaşılan, Varaka'nın İbrânîce bildiği ve İncil'den bazı 
yerleri İbrânîce yazdığıdır. Buradan da İncil'in İbrânîce olduğu sonucu 

 
54  Bu ifade ile ilgili bkz. İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, 1: 34. 
55  Buhârî, “Bedu’l-Vahy”, 3, 1: 3. 
56  İbrânîcenin tarihi gelişimi ile ilgili geniş bilgi içi bkz. Ca’fer Hâdi Hasan, “İbrânîce”, 

TDV İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 21: 366-367.  
57  İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, 1: 24. 
58  Müslim, “İman”, 252, 1: 142. 
59  Yahya b. Şeref en-Nevevî, Sahîhu Müslim Bişerhi’n-Nevevî, (Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-

İlmiyye, 1971), 2: 168. 



 
 

 124 

çıkarılamaz. Zira onun dili Süryânîce de olabilir. Varaka ise Süryânîce 
yazılı olan İncil'den bazı yerleri İbrânîce ile yazmış olabilir. Buradan 
onun Süryânîceyi de bildiği anlaşılmış olmaktadır. Binâenaleyh Vara-
ka'nın kitâbet dâhil olmak üzere Arapça, İbrânîce ve Süryânîceyi bildiği 
ortaya çıkmaktadır.”60  

2.3.Hz. Peygamber’in (sav) Zeyd b. Sabit’ten Süryânîce’yi Öğren-
mesini İstemesi 

Buhârî “tercemetü’l-hükkâm” adı ile bir bab başlığı açmış61 ve burada 
şu hadise yer vermiştir: Hârice bnt. Zeyd b. Sâbit, babası Zeyd b. 
Sâbit’ten naklettiğine göre Hz. Peygamber Zeyd'e Yahudilerin yazısını 
(kitâbe’l-Yehûd) öğrenmesini emir buyurmuş o da ayın yarısında (on beş 
günde)62 bu dili öğrenmiştir. Bundan sonra Zeyd, Hz. Peygamber'in Ya-
hudilere göndermek istediği mektupları onların dili ile yazdığını ve on-
lardan gelen mektupları da Hz. Peygamber’e okuduğunu aktarmıştır.63 
İbn Ömer'den nakledilen bir rivayette Zeyd b. Sâbit, hem Arapça hem de 
İbrânîce yazmıştır.64   

Tirmizî de “Süryânîce’nin öğrenilmesi hakkındaki rivayetler” adında 
bir bab başlığı açmış ve burada yukarıdaki hadis ile metin benzerliği 
olan şu hadise yer vermiştir: Zeyd b. Sâbit Hz. Peygamber’in kendisine 
Yahudilerin yazısını öğrenmesini emrettiğini (emerenî) ve şöyle buyur-
duğunu nakletmiştir: “Allah’a yemin olsun ki ben yazı konusunda Ya-
hudilere güvenmiyorum.” Bundan sonra Zeyd, Hz. Peygamber’in emrini 
yerine getirmek üzere on beş günde onların dilini öğrenmiştir.65 Tir-
mizî’nin eserinde naklettiği rivayette, Süryânî dili ifadesi geçmemesine 
rağmen onun bab ismini yukarıdaki gibi zikretmiş olması, Zeyd b. 
Sâbit’in öğrendiği dilin Süryânîce olduğunu göstermektedir.  

Suyûtî’nin (ö. 911/1505) Câmiu’l-Ehâdîs isimli eserinde aktardığına gö-
re Hz. Peygamber bazı kabile ve topluluklara mektuplar yazmış, yabancı 
ülke ve milletlere gönderdiği yazı üzerinde tezyîd veya tenkis endişesini 

 
60   Bedrüddîn el-Aynî, Umdetu'l-Kârî Şerhu Sahîhi'l-Buhârî, (Beyrut: Daru'l-Kutubi'l-

İlmiyye, 2001), 1: 96, 100 
61  Buhârî, “Ahkâm”, 40, 8: 120. 
62  İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, 13: 230-231. 
63  Buhârî, “Ahkâm”, 40, 8: 120. 
64  Ebû Abdillah el-Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek Ala's-Sahihayn, (Beyrut: Daru'l-

Marife, tsz.), 3: 421. 
65  Tirmizî, “İsti’zân”, 22, 5: 67. 



 
 

 125 

bertaraf etmek için Zeyd b. Sabit’ten Süryânî dilini öğrenmesini istemiş-
tir.66  

Şuayb el-Arnaûd tarafından isnadının sahih olduğu belirtilen bir baş-
ka rivayet, İbn Hibbân’ın Sahîh’inde geçmektedir. Buna göre Hz. Pey-
gamber Zeyd b. Sâbit’e Süryânîceyi bilip bilmediğini sormuş o da bilme-
diğini ifade edince Hz. Peygamber: “Süryânîceyi öğren. Çünkü bize (ya-
bancı devlet ve heyetlerden) bazı mektuplar gelmektedir.” talimatını 
vermiştir. Bundan sonra Zeyd on yedi günde bu dili öğrenmiştir. A’meş 
de (ö. 148/765) Hz. Peygamber’in yabancı devletlerden gelen bazı resmî 
evrak/mektupların herkes tarafından anlaşılmasını önlemek için Zeyd’e 
böyle bir teklifte bulunduğu yönünde görüş beyan etmiştir.67  

Zeyd b. Sâbit’e yapılan tavsiyeyi içeren rivayetleri sıraladıktan sonra 
görüşünü beyan eden alimlerden biri de Tahâvî’dir. Ona göre Müslü-
manlardan Süryânîceyi bilen olmadığından Hz. Peygamber’e Yahudile-
rin gönderdiği Süryânîce mektuplar, Medine’de bulunan Yahudilerce 
tercüme ediliyor ancak Yahudilerin mektuplardaki bazı şeyleri gizleme 
ve tahrif etmelerinden de emin olunamıyordu. Öte taraftan Hz. Pey-
gamber’in Yahudilerin mektuplarına cevaben Arapça gönderdiği mek-
tuplarda da benzer bir sorun bulunmaktaydı: Yahudiler Arapçaya tam 
olarak vakıf olamadıklarından Hz. Peygamber’den gelen mektupları 
kendi dillerine tercüme edecek bir tercümana ihtiyaç duyuyorlardı lakin 
tercümanın hem Hz. Peygamber hem de Ehl-i Kitaba husumet besleyen 
biri olup bu mektupların aksini yansıtması da ihtimal dahilindeydi. Bu-
nun üzerine Hz. Peygamber, hem kendisine gelen mektuplardaki tahrif 
olasılığını bertaraf etmek, hem de Yahudilere gönderdiği mektuplardaki 
mesajın onlar tarafından tam ve doğru anlaşılmasını temin etmek üzere 
Zeyd b. Sâbit’e Süryânîceyi öğrenmesini emretmiştir.68 Böylelikle bir 
taraftan Müslümanlara Yahudiler tarafından gönderilen mektuplar gü-
venilir bir kişi tarafından tercüme edilecek ve yanlış anlaşılma ihtimali 
ortadan kalkacak öte yandan Müslümanlar tarafından Yahudilere gön-
derilen mektuplar onların dili ile kaleme alınmış olacağından Yahudile-
rin de mesajı tam olarak anlamalarına imkân sağlanmış olacaktı. Dolayı-

 
66  Celallüddîn Abdurrahman es-Suyûtî, Câmiu’l-Ehâdîs, (Beyrut: Daru’l-Fikr, 1994), 3: 

231 (8340 numaralı hadis). 
67  Muhammed b. Hibbân, Sahîhu İbn Hibbân, thk. Şuayb el-Arnavut, (Beyrut: Müessese-

tu’r-Risale, 1993), 16: 84-85. 
68  Ebû Ca’fer Ahmed b. Muhammed et-Tahâvî, Şerhu Mükili’l-Âsâr, thk. Şuayb el-

Arnaûd, (Beyrut: Müessesetu’r-Risâle, 1994), 5: 281. 



 
 

 126 

sıyla her iki taraf için de güven problemi olan aracıların muhtemel tasar-
rufları önlenmiş olmaktaydı. 

Başka rivayetlerde de Hz. Peygamber’in kendisine devlet başkanla-
rından gelen mektupların herkes tarafından okunmasını istemediği açık 
bir şekilde belirtilmiştir.69 Hz. Peygamber’in bir tedbir olarak böyle bir 
yolu tercih etmesinin oldukça makul ve geçerli sebepleri bulunmaktadır. 
Zira uluslararası ilişkilerde sadece yöneticilerin bilmesi gereken bazı 
resmi yazışmaların olması tabiidir. Aksine her türlü bilginin herkes ile 
paylaşılması, beraberinde vatandaşların zarara uğramasına neden olan 
sonuçlar da doğurabilir.  

Bazı rivayetlerde nakledildiğine göre Şam’a giden ticaret kervanı içe-
risinde bulunan Ebû Süfyan ve arkadaşları Rûm Kayseri Herakliyus 
tarafından çağrılmış ve Kayser bir tercüman vasıtası ile Ebû Süfyan’a 
sorular yöneltmiştir.70 Bu da o günkü devletler hukukunda tercümanlık 
işleminin varlığına bir örnektir. 

Hz. Peygamber, nubüvvetinin son iki-üç yılında çevresinde bulunan 
devlet reislerini İslam’a davet etmiştir. Tirmizî “Fî Mükâtebeti’l-
Müşrikîn” babı altında zikrettiği bir hadis ile bu konuya temas etmiştir. 
Enes’ten nakledilen hadise göre Hz. Peygamber vefatından önce Kisrâ, 
Kayser, Necâşî, Hirakl ve etrafındaki diğer devlet idarecilerine davet 
mektupları göndermiştir.71 

İbrânîcenin Ehl-i Kitap arasında yaygın olarak kullanıldığı Ebû Hu-
reyre'den nakledilen şu hadiste de belirtilmiştir: “Ehl-i Kitap Tevrât'ı 
İbrânîce okur, Müslümanlar için Arapça açıklarlardı...”72 Yahudilerin 
İbrânîce okuyup Müslümanlara da Arapça anlatmaları onların Arapçayı 
bildiklerini göstermektedir. Ancak bir dili bilmek, konuşmak ayrı şey; 
diplomatik bir üslup ile yazılan bir metni aynı anlam ve üslup ile başka 
bir dile çevirebilmek, aktarabilmek ayrı şeydir. Dolayısıyla Yahudilerin 
Arapçayı bildikleri ancak yazılı Arapça metinleri edebî bir dil ve anla-

 
69  Ebubekir Abdullah b. Muhammed b. Ebî Şeybe, thk. Adil b. Yusuf ve Ahmed Ferid, 

Müsnedu İbn Ebî Şeybe, (Riyad: Daru’l-Vatan, 1997), 110 (138 numaralı hadis). 
70  Buhârî, “Bedu’l-Vahy”, 6, 1: 5. 
71  Tirmizî, “İsti’zân”, 23,24, 5: 68-69; (Hadiste Hz. Peygamber’in namazını kıldığı kişinin 

Necâşî olmadığı yönünde bir bilgi de mevcuttur.) Ayrıca bkz. Buhârî, “Bedu’l-
Vahy”,5,  1: 4-5. 

72  Buhârî, “Tefsîr”, 11, 6: 20; rivayetin metni şöyledir: " pَُّا يَضِرَ ةَرَـْيرَهُ بيِأَ نْعَ نَوءُرَقْـَي بِاتَكِلْا لُهْأَ نَاكَ لَاقَ هُنْعَ 
مِلاَسْلإِْا لِهْلأَِ ةَِّيبِرَعَلqِْ اuََورُسِّفَـُيوَ ةَِّينِابرَْعِلqِْ ةَارَوَّْـتلا  " Ayrıca bkz. Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali el-Beyhakî, es-

Sünenu'l-Kübrâ, (Haydarabad: Dairatu'l-Maarif, 1344), 4: 163. 



 
 

 127 

tımla ifadede yeterli seviyede olmadıkları tespitinde bulunmak müm-
kündür. 

Uluslararası ilişkilerde başka bir ülkeden gelen herhangi bir mesajın 
veya devlet ricali arasında yapılan konuşmaların güvenilir bir tercüman 
vasıtası ile aktarılması kaçınılmaz bir zorunluluktur. İradî veya gayr-ı 
iradî vuku bulacak yanlış tercüme, her iki taraf için de bir risk olur, hatta 
krize dönüşebilir. Bu nedenle Hz. Peygamber yeni teşekkül eden Medine 
site devleti başkanı sıfatıyla Yahudilerle Müslümanlar arasındaki resmî 
yazışmalar için bir tercümana ihtiyaç duymuş ve bunun için genç ve 
yetenekli olan Zeyd b. Sâbit’i özellikle görevlendirmiş o da çok kısa bir 
zamanda bu yabancı dili öğrenmiştir. Zeyd b. Sâbit’in kısa bir sürede 
yabancı bir dili öğrenmiş olmasını onun zekası, kulak âşinalığı ve mak-
bul bir duaya mazhar olabilmesi gibi sebeplere bağlamak mümkündür.  

2.4. Hadis Kitaplarındaki Tartışmalar 

Hz. Peygamber’in Arapçaya vukûfiyetinin bir neticesi olarak fasîh, 
akıcı ve muhataplarının seviyesini dikkate alarak hitapta bulunduğu 
bilinen bir husustur.73 Aynı şekilde Hz. Peygamber’in eşi Hz. Aişe’nin 
fasîh bir dil ve anlatım uslübuna sahip olduğunu Tirmizî’de nakledilen 
şu rivayetten anlamaktayız: Mûsa b. Talha “Hz. Aişe’den daha düzgün 
(efsah) konuşan kimseyi bilmiyorum.” demiştir.74 Bununla birlikte Hz. 
Peygamber, gündelik hayatta farklı dillerden bazı kelimeleri tedavülde 
olmasından dolayı da kullanmıştır.75 Buhârî Sahih’inde “Farsça ve Arap-
ça dışındaki diller ile konuşan kimse/ler” ismi ile bir bab başlığı açmış ve 
bu bab başlığının altına Rûm sûresinde geçen “…dillerinizin ve renkleri-
nizin farklı olması…” ayeti ile İbrâhîm sûresinde geçen “Biz her pey-
gamberi kendi toplumunun dili ile gönderdik” (İbrâhîm 14/4) ayetlerini 
zikretmiştir.76 İbn Hacer burada dikkat çekici bir yorumda bulunmakta-
dır. Ona göre Buhârî’nin bu şekilde ayetleri sıralamış olması, risaletin 
evrensel olmasına binâen Hz. Peygamber’in bütün dilleri bildiği ihtima-

 
73  Geniş bilgi için bkz. M. Akif Özdoğan, “Arap Dili ve Edebiyatı Kaynaklarında Hz. 

Peygamber’in Dil ve Edebiyattaki Yerine Bir Bakış”, Din Bilimleri Akademik Araştırma 
Dergisi, 5/ 4, (2005): 223-242. 

74  Tirmizî, “Menâkib”, 62, 5: 705. 
75  Buhari, “Cihad”, 188, 4: 36; krş. bkz. İbn Hacer, a.g.e., 6: 221. (İbn Hacer burada Hz. 

Peygamber’in kullandığı bazı kelimelerin aslının Farsça veya Habeşçe olması üzerin-
de durmakta ve farklı bazı görüşlere yer vermektedir.) 

ة“  76 qملكت نم ب qناطرلاو ةيسرافل ” bkz. Buhârî, “Cihâd”, 188, 4: 36. 



 
 

 128 

line işaret etmek içindir.77 İbn Abbâs’ın da bu görüşü teyid eden ifadeleri 
hadis kaynaklarında varid olmuştur. Dârimi’de geçen rivayete göre İbn 
Abbâs İbrâhîm sûresinde geçen yukarıdaki ayeti zikrettikten sonra Hz. 
Peygamber’in bütün insanlara ve cinlere gönderildiğini ifade etmiş ve şu 
meâldeki ayeti okumuştur78: “Biz seni bütün insanlara ancak bir müjde-
leyici ve uyarıcı olarak gönderdik.”79  

Kanaatimizce peygamberlerin kendi kavimlerinin dilleri ile gönde-
rilmiş olması Allah’ın emir ve iradesinin muhataplar açısından anlaşıl-
ması içindir. Hz. Peygamber’in komşuluk, akrabalık, ziyaret ve ticaret 
ilişkilerinden dolayı civar yerleşim yerlerinde konuşulan dillerden bazı 
kelimeleri bilmesi ve Araplar arasında kullanılan bazı lehçelere vakıf 
olması anlaşılabilir bir durumdur. Hz. Peygamber’in risaletinin evrensel 
olmasını, onun bütün dilleri bildiği ihtimaline bağlamak siret-i nebevî ile 
de bağdaşmamaktadır. Zira Hz. Peygamber’in gezdiği, gördüğü, tanıştı-
ğı kimseler ve buralarda konuşulan diller yaklaşık olarak bilinmektedir. 
Bu durumda Arabistan yarımadasından uzak, dünyanın bir başka köşe-
sinde konuşulan herhangi bir dilin Hz. Peygamber tarafından bilinmesi 
beşer planında mümkün değildir. Burada bir şeyin imkân ile vukuunu 
ayırdığımızı ve tarihsel olarak böyle bir olayın gerçekleşip gerçekleşme-
diği noktasına odaklandığımızı belirtmemiz gerekmektedir. Şunun da 
altını çizmek gerekir ki Hz. Peygamber’in farklı dillere muttali olmaması 
veya bütün dilleri bilmiyor olması, onun risaletini belli bir bölge ve belli 
insanlarla sınırlandırmak manasına da gelmemektedir. Zira Hz. Pey-
gamber bütün insanlara gönderilmiştir. Tahavî’nin de belirttiği gibi Al-
lah, peygamberlerini başka kavimlerin dili ile değil görevlendirildikleri 
kavimlerin dili ile gönderdiğini beyan etmektedir. Hz. Peygamber’in 
kavmi ise Kureyş idi. Şu ayetlerde de Hz. Peygamber’in kavmine yöne-
lik vurgular ön plana çıkmaktadır80: “Şüphesiz bu Kur’an sana ve kav-
mine bir öğüttür” (Zuhruf 43/44), “Evvela en yakın akrabanı uyar” 
(Şuarâ 26/214). 

Yukarıda işaret ettiğimiz gibi aslı Habeşî olan bazı kelimelerin 
Kur’an’da kullanıldığı ile ilgili rivayetler de mevcuttur. Örneğin Müz-
zemmil sûresinde geçen “ úَِلِيَّْللا ةَئَش ” ifadesinin81 Habeş dilinde “kıyâmu’l-

 
77   İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, 6: 221. 
78  Dârimî, “Mukaddime”, 8. 
79  Sebe 34/28. 
80  Tahâvî, Şerhu Müşkili’l-Âsâr, 8: 116-117. 
81  Müzzemmil 73/6. 



 
 

 129 

leyl” olduğu belirtilmiştir.82  İbn Ebî Şeybe’nin el-Musannef’inde de “Ha-
beş dili ile nâzil olan kelimeler/ayetler” ismi ile bir bab başlığı açılmış ve 
burada “ هط ” “ ةٍاكَشْمِكَ ” ve “ ينِْلَفْكِ ” kelimeleri ile ilgili rivayetlere yer verilmiş-
tir.83 

3. SAHİH ÇİZGİDEN SAPMA: DİLLERİN FAZİLETİ/YERİLMESİ 
İLE İLGİLİ UYDURULAN RİVAYETLER  

Kur’an, farklı dillerin varlığını Allah’ın bir ayeti olarak ifade ederken 
özellikle Hz. Peygamber’in vefatından sonra Müslümanlar arasında iç 
çekişme ve kamplaşmaların başlamasıyla birlikte belli bir dili ön plana 
çıkaran, bunları öven ve karşıdaki dili yeren rivayetler ortaya çıkmaya 
başlamıştır. Bu tarihsel olgu, muhtemelen dil aidiyetlerini Hz. Peygam-
ber’in otoritesi kullanılarak perçinleştirme niyetinden kaynaklanmıştır. 
Zira herhangi bir dile ait üstünlük iddiasının hadis vasıtasıyla ve onu 
medheden lafızlarla piyasaya sürülmesi durumu, aynı Peygamber’e 
iman eden diğer kavim ve toplulukları da etkileyeceği ön görülebilir bir 
husustur.  

Bu rivayetlerin ortaya çıkış gayesinin altında yatan daha önemli bir 
başka sâik de iktidar ve egemen olma istek ve düşüncesidir. Bu rivayet-
ler vesilesiyle insanların devlet otoritesine olan bağlılıkları, yöneticilerin 
emir ve fermanlarına itaat etmeleri vb. hususlar teyid edilmeye çalışıl-
mıştır. Sebep ne olursa olsun tarihî bir vâkıa olarak karşımızda duran bu 
rivayetler, Kur’an ve hadislerde son derece sade ve fıtrî bir bağlamda 
ifade edilen “dil olgusu”nu zedelemiştir. Bu yanlış anlayışı tahkim eden 
rivayetlerin varlığı şüphesiz ortalama Müslüman aklını da etkilemiş, 
fitne ve ayrılık tohumlarının ekilmesine de zemin hazırlamıştır. Ancak 
bu rivayetlerin özellikle mevzu ve zayıf hadisleri derleyen kitaplarda 
toplanmış olması ve isnaddaki ravilerin mecrûh olduğunun ortaya ko-
nulmuş olması olumlu bir tablodur.  

Özellikle mevzu rivayetlerin oluşturduğu bu olumsuz algıyı bertaraf 
etmek için kanaatimizce yapılması gereken, Kur’an ve sahih hadislerdeki 
anlayışa geri dönmektir. Zaten birçok noktadan ihtilaf mekanizmasının 
işletildiği günümüzde Müslümanlar arasına böyle bir nifak sebebinin 
eklenmesi kabul edilebilir bir durum değildir.   

Allah’ın insanlara birbirlerini anlayabilmeleri, beyanda bulunabilme-
leri ve iletişime geçmeleri için bahşettiği bir nimet olan dil olgusu, tarihi 

 
82  el-Beyhakî, es-Sünenu’l-Kübrâ, 3: 20. 
83  İbn Ebî Şeybe, el-Musannef, 15: 448. 



 
 

 130 

süreç içerisinde üzerinden hadis uydurulan bir araca dönüştürülmüştür. 
Dillerin farklılığı Allah’ın birer ayeti iken bu dillerin birbirleriyle yarıştı-
rılması ve fazilet anlayışının bazı rivayetlere yansımasının altında yatan 
bazı etmenler bulunmaktadır. Özellikle bazı dillerin övülmesini yahut 
bazılarının yerilmesini içeren bu rivayetlere ihtiyat ile yaklaşmak ge-
rekmektedir.  

Örneğin Hz. Peygamber’in Arapların içerisinden seçilmesi veya 
Kur’an’ın Arapça ile nâzil olması, Arap milletini veya Arapçayı bizatihi 
yüceltmez. Başka bir ifade ile Arapça dışındaki diğer diller ile vahyin 
nâzil olmaması bu dillerin zati kıymeti için bir nakisa teşkil etmez. An-
cak sebep ne olursa olsun, belde ve milletlerin faziletine dair bazı riva-
yetler nasıl uydurulmuşsa, dillerin faziletine dair bazı rivayetler de uy-
durulmuştur. Bu rivayetlerin genel muhtevası, rivayette bahsi geçen 
dilin bir mukayese ile övülmesi ve karşısına konumlandırılan dillerin 
yerilmesi şeklinde olmuştur. Zira herhangi bir dilin üstünlüğünden bah-
setmek gerekiyor ise bunun başka diller dikkate alınmadan söz konusu 
edilmesi mümkün değildir.  

Aslında hadislerin uydurulması vakıasının temel karakteristiği, onun 
bir reaksiyon olmasıdır. Bir şahıs, belde yahut mezhep hakkında bir ha-
disin uydurulması, buna tepki olarak başka hadislerin uydurulmasına 
zemin hazırlamış olur. Diller arasında fazilet yarışının rivayetlerde mer-
kezileştiği iki dilden biri Arapça diğeri Farsçadır. Önce hangi dilin fazile-
tini öven rivayetlerin uydurulduğunu tespit etmek zor görünse de bu 
rivayetlerin üretilmesinin bir çeşit etki-tepki veya reaksiyon olarak teza-
hür ettiğini ifade edebiliriz.  

Tarihî seyir içerisinde Arap olmayanların Araplardan siyasî ve edebî 
açıdan üstün olduğunu iddia eden bazı hareketler de ortaya çıkmıştır.84 
Örneğin Farslar uygarlık tarihi açısından kadîm ve köklü bir devlet ge-
leneğine sahip olmuşlardır. Hakimiyetleri kaybolup Arapların idaresi 
altına girdiklerinde eski günlerine özlem duymuşlar, Abbasî devletinin 
kurulmasında rol oynamışlar ve Ümeyyeoğullarına karşı savaşmışlar-
dır.85 Başka bir deyişle idarecilerinin çoğunlukla Araplardan oluştuğu 
Emeviler ile destekçilerinin özellikle ilk dönemlerde Fars ve Arap olma-

 
84  Adem Apak, “Şuûbiyye”, TDV İslam Ansiklopedisi,  (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 

39: 244-245. 
85  Muhammed Ebu Zehv, Hadis ve Hadisçiler, trc. M. Ali Başaran, M.Ali Sönmez, (İstan-

bul: Ensar Neşriyat, 2007), 354-355; M. Yaşar Kandemir, Mevzû Hadisler, Menşei, Ta-
nıma Yolları, Tenkidler, (İstanbul: İfav Yayınları, 2009), 45-47. 



 
 

 131 

yan diğer milletlerin oluşturduğu Abbasiler arasındaki mücadele riva-
yetlerin diline de yansımıştır. Bu tablonun ortaya çıkmasındaki en temel 
faktörün ırkçılık illeti olduğunu belirtebiliriz. Bu ırkçılık duygusunun 
tatmin edilmesi adına hadis uydurmacıları Hz. Peygamber adına bazı 
sözleri türetmişlerdir. Bu sebeple bazı mevzuat kitaplarında “ırk, kabile, 
dil, şehir ve imam taraftarlığı” başlığı altında müstakil bölümler yer al-
mıştır.86 

Farsçanın övülmesi veya yerilmesine dair bazı rivayetler mevzu ha-
dislerin derlendiği eserlerde yer almıştır. Leknevî hadis uydurma sebep-
lerini sekiz maddede toplamış ve yedinci maddede şöyle demiştir: 
“…Farsçanın fazileti ve zemmi ile ilgili hadisler mevzudur…”87 Bazı 
sahabilere konuşmadıkları ve bilmedikleri diller de isnad edilmiştir. 
Örneğin Ebû Hureyre’den nakledildiği iddia edilen Farsça bir kelamın 
mevzuat eserlerinde yer aldığı görülmektedir. İbnu’l-Cevzî, Ebû Hurey-
re’nin Farsça bilmediğini dolayısıyla bu sözün bâtıl olduğunu belirtmiş-
tir.88  

İbnu’l-Cevzî’nin aktardığı ve isnadında hadisi yazılmaya layık olma-
yan, aslı olmayan sözleri nakleden ve rivayetleri münker olan ravilerin 
yer aldığı bazı rivayetlere göre Hz. Peygamber, Farsça Ebû Hureyre’ye 
“Karnın mı ağrıyor?” diye sormuş o da “evet” deyince Hz. Peygamber 
ona “Kalk namaz kıl, çünkü namaz her derde devadır.” demiştir.89   

Mevzu olduğu belirtilen bir başka rivayet şöyledir: “Cennet ehlinin 
lisanı Arapça ve Farsçadır.”90 Aynı şekilde Ali el-Kârî’nin “manasının 
bâtıl olmasından ötürü Hz. Peygamber’den sâdır olamaz” şeklinde nite-
lendirdiği bir diğer rivayet de şöyledir: “Allah kızdığında vahyi Farsça, 
razı olduğunda ise Arapça indirir.”91 Kimi alimlerce senedi oldukça za-
yıf, kimilerince de mevzu olan ve Hz. Ömer’e dayandırılan bir rivayette 

 
86  Abdulfettah Ebu Gudde, Mevzu Hadisler, trc. Enbiya Yıldırım, (İstanbul: İnsan Yayın-

ları, 2003), 56. 
87  el-Leknevî, el-Âsâru’l-Merfûa fi’l-Ahbâri’l-Mevdûa, s. 17-18. 
88  Abdurrahman b. Ali İbnu’l-Cevzî, el-İlelu’l-Mütenâhiye fi’l-Ehâdîsi’l-Vâhiye, (Beyrut: 

Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1983), 1: 178. 
89  İbnu’l-Cevzî, el-İlelu’l-Mütenâhiye,  1: 176-178. 
90  Ali el-Kârî, el-Esrâru’l-Merfûa fi’l-Ahbâri’l-Mevdûa, thk. Muhammed Lütfi es-Sabbağ, 

(Beyrut: el-Mektebetu’l-İslami, 1986), 273-274. 
91  Ali el-Kârî, el-Esrâru’l-Merfûa,  414; Muhammed b. Halil el-Kavukcî, el-Lülüü’l-Marsû’ 

Fîmâ lâ Asle Lehu ev bi Aslihi Mevdû’, thk. Fevvaz Ahmed, (Beyrut: Daru’l-Beşari’l-
İslamiyye, 1994),  37; Ebû Abdillah Muhammed b. Ebîbekr (İbn Kayyim el-Cevziyye), 
el-Menâru’l-Munîf fi’s-Sahîhi ve’d-Daîf, thk. Abdulfettah Ebû Güdde, (Beyrut: Daru’l-
Beşiri’l-İslamiyye, 2004), 59. 



 
 

 132 

onun şöyle dediği nakledilmiştir: “Kim Farsçayı öğrenirse kötülük/şer 
işlemiştir. Kim de kötülük işlerse bu onun murûetine zarar verir.”92 Ri-
vayetin Hz. Ömer’in bir sözü olarak aktarılması da ayrıca manidardır.  

Şevkânî’nin el-Fevâidu’l-Mecmûa adlı eserinde ise Farsça konuşmanın 
kişinin şahsiyetini (murûet) zedeleyeceği yönünde bir rivayet aktarılmış-
tır. Rivayet şöyledir: “Kim Farsça konuşursa hilesi artar ve kişilik vasıf-
larında bir noksanlık meydana gelir.” Ancak bu rivayetin isnadında ge-
çen Talha b. Zeyd’in münkeru’l-hadis ve hadis uyduran biri olmasından 
ötürü mevzu olduğu bildirilmiştir.93  

Bir başka rivayet şöyledir: “Arşın yanında bulunanlar Farsça konu-
şurlar. Allah, içinde kolaylık bulunan bir emir indirdiğinde bunu Farsça, 
içinde zorluk bulunan bir emir indirdiğinde bunu Arapça vahyeder.” 
Mevzu olduğu bildirilen bu rivayetin isnadında dört yüz kadar hadis 
uyduran Cafer b. ez-Zübeyr isimli bir ravi bulunmaktadır.94 İbn Arrak 
da (ö. 963/1555) bu rivayetin akabinde Muğîre b. Şu’be kanalı ile ref’ 
edilen “Allah bir kavme rahmet göndermek istediğinde bunu Mîkâil 
vasıtasıyla ve Farsça; bir kavme bela göndermek istediğinde bunu Cibrîl 
vasıtasıyla ve Arapça gönderir.” rivayetini zikretmiş ve her ikisinin de 
mevzu ve bâtıl olduğunu belirtmiştir.95 

Ebû Hureyre’ye isnad edilerek ref’edilen bir diğer rivayet şöyledir: 
“Allah’ın en hoşlanmadığı kelâm Farsçadır. Şeytanların dili Hûzistanlı-
ların ( ةيزولخا )96 dilidir; cehennemliklerin dili, Buhârâlıların ( ةيراخبلا ) dilidir; 
cennet ehlinin dili ise Arapçadır.” Bu rivayet de isnadındaki mecrûh 
ravilerden dolayı mevzu olarak kaydedilmiştir. Suyûtî, isnatta bulunan 
İsmâîl b. Ziyâd’ın hadis uyduran biri olduğunu ve bu şahsın isminin 
kitaplarda ancak tanınmasını sağlamak için zikredilebileceğini ifade 
etmiştir.97  

 
92  İbn Ebî Şeybe, el-Musannef, thk. Muhammed Avvame, (Beyrut: Daru’l-Kıble, 2006), 

13: 402; İbn Hacer, a.g.e., 6: 221. 
93  Muhammed b. Ali eş-Şevkânî, el-Fevâidu’l-Mecmûa fi’l-Ehâdîsi’d-Daîfeti ve’l-Mevdûah, 

thk. Rıdvan Cami Rıdvan, (Mekke: Mektebetu Nezar Mustafa el-Bâz, 1415), 1: 279. 
94  Celalüddîn es-Suyûtî, el-Leâlilu’l-Masnûa fi’l-Ehâdîsi’l-Mevdûa, (Beyrut: Daru’l-

Kutubi’l-İlmiyye, 2007), 1: 17. 
95  Ali b. Muhammed b. Arrâk, Tenzîhu’ş-Şerîati’l-Merfûa ani’l-Ahbâri’ş-Şenîati’l-Mevdûa, 

(Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye), 1: 136. 
96  İran’ın güneybatısında bir belde adıdır. Bkz. Recep Uslu, “Hûzistan”, TDV İslam 

Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 18: 436-439; İbn Arrâk, a.g.e., s. 136. 
97  Suyûtî, el-Leâlilu’l-Masnûa, I:18; Muhammed b. Tâhir b. Ahmed el-Makdisî, Tezkira-

tu’l-Mevdûât, (Mısır: Matbaatu’s-Saadet, 1333), 3. 



 
 

 133 

 
SONUÇ 

 
 
 
 
 
 

Bir iletişim aracı olarak dil, Allah’ın insana verdiği eşsiz nimetlerden-
dir. Kur’an-ı Kerim ve hadislerde “dil olgusu” ile ilgili birçok ayet ve 
hadis bulunmaktadır. Dil olgusu ile ilgili Kur’an’daki ana temaları 
Kur’an’ın Arapça indirilmesi, farklı lehçeler ile okunmaya imkân tanı-
ması, dillerin farklılığının Allah’ın ayetlerinden sayılması ve her Pey-
gamber’in kendi kavminin dili ile gönderilmesi şeklinde sıralamak 
mümkündür. Çalışmada ulaşılan sonuçları maddeler halinde şöyle sıra-
lamak mümkündür: 

1.Kur’an, insanların tanışıp kaynaşabilmeleri için onların farklı kabi-
leler halinde yaratıldığına vurgu yaparak aslında temel iletişim vasıtası-
nın dil olduğunu ifade etmiştir. Bu nedenle bütün diller Allah’ın ayetle-
ridir. 

2. Kur’an’ın Arabîliğine vurgu yapan ayetlerin yanında Arapça dı-
şındaki bir dile ait unsurların Kur’an’da mevcut olup olmadığı yönünde 
ihtilaf mevzubahis olmuştur. Her dilde olduğu gibi Arapça da zaman 
içerisinde civar kültür havzasındaki diller ile kelime alışverişinde bu-
lunmuştur. 

3. Hz. Peygamber özellikle diplomatik ilişkilerin daha sağlıklı yürü-
yebilmesi için Zeyd b. Sâbit’ten Süryânîce’yi öğrenmesini istemiştir. 
Zeyd b. Sâbit’in kısa bir sürede Süryânice’yi öğrendiğini ve Varaka b. 
Nevfel’in iyi derecede İbrânîceyi bildiğini ifade eden rivayetler, yabancı 
dil öğrenimine de ilham teşkil eden rivayetlerdir. Unutulmamalıdır ki 
her dil birer kültürel aktarım aracıdır.  

4. İslam’ın farklı ağız, lehçe ve dillere yönelik engin müsamahakâr tu-
tumu iç kargaşa ve bloklaşma ile birlikte bir faziletlilik iddiası yarışına 
dönüşmüş, bir dili yerip diğerini yücelten rivayetler tarihi seyir içerisin-
de reaksiyonel bir tavırla piyasaya sürülmüştür. Mevzu rivayetlere yan-



 
 

 134 

sıyan Arapça-Farsça arasındaki fazilet iddiası yarışı ise oldukça mani-
dardır. Doğru çizgi, Allah’ın ayetlerinden biri olan dillerin/lehçelerin 
hayatiyetlerine katkıda bulunmak ve onların ihtilaf unsuru olarak kulla-
nılmalarının önüne geçmektir. 
  



 
 

 135 

 
KAYNAKÇA 

 
 
 
 
 
 

Afzalur Rahman. Sîret Ansiklopedisi. trc. Komisyon. İstanbul: İnkılâb Ya-
yınları, 1996. 

A’zamî, M. M. Vahyedilişinden Derlenişine Kur’an Tarihi. trc. Ömer Türker 
ve Fatih Serenli. İstanbul: İz Yayıncılık, 2014. 

Akay, İhsan. Şafii Usûl Geleneğinde İmam Şafii’ye Muhalif Usûlî Görüşler.  
İstanbul: Ensar Yayınları, 2018. 

Âmidî, Ali b. Muhammed.  el-İhkâm fî Usûli’l-Ahkâm. Riyad: Daru’s-
Samiî, 2003.  

Aynî, Bedrüddîn. Umdetu'l-Kârî Şerhu Sahîhi'l-Buhârî. Beyrut: Daru'l-
Kutubi'l-İlmiyye, 2001. 

Apak, Adem. “Şuûbiyye”. TDV İslam Ansiklopedisi. 39: 244-245. İstanbul: 
TDV Yayınları, 2010. 

Bağcı, H. Musa. Hadis Tarihi ve Metodolojisi. Ankara: Ankara Okulu Ya-
yınları, 2015. 

Beyhakî, Ebubekir Ahmed b. el-Hüseyin. es-Sünenu’l-Kübrâ. Haydara-
bad: Dairetu’l-Mearif, 1347. 

Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmail. Sahîhu'l-Buhârî. İstanbul: 
Çağrı Yayınları, 1992.  

Ca’fer, Hâdi Hasan. “İbrânîce”. TDV İslam Ansiklopedisi, 21: 366-367. İs-
tanbul: TDV Yayınları, 2000. 

Dağ, Mehmet. Tenzilden Tezyine Mushaf-ı Şerif. Ankara: Fecr Yayınları, 
2017. 



 
 

 136 

Dârimî, Ebu Muhammed Abdullah b. Abdurrahman. Sünen. İstanbul: 
Çağrı Yayınları, 1992. 

Ebû Gudde, Abdulfettah. Mevzû Hadisler. trc. Enbiya Yıldırım. İstanbul: 
İnsan Yayınları, 2003. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed. el-Mustasfâ mın İlmi’l-
Usûl. thk. Hamza b. Zuheyr. Medine: Şeriketu Medineti’l-
Munavvara, 2008. 

Hamidullah, Muhammed. İslam Peygamberi. trc. Salih Tuğ. İstanbul: İrfan 
Yayıncılık, 1993. 

Hatiboğlu, Mehmed Said. Hilafetin Kureyşliliği. Ankara: Kitabiyat Yayın-
ları, 2005. 

Itr, Hasan Diyâuddîn. el-Ehrufu's-Seb'a. Lübnan: Daru'l-Beşairi'l-
İslamiyye, 1988. 

İbn Arrâk, Ali b. Muhammed. Tenzîhu’ş-Şerîati’l-Merfûa ani’l-Ahbâri’ş-
Şenîati’l-Mevdûa. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye. 

İbn Hibbân, Muhammed. Sahîhu İbn Hibbân. thk. Şuayb el-Arnavut. Bey-
rut: Müessesetu’r-Risale, 1993. 

İbn Ebî Şeybe, Ebubekir Abdullah b. Muhammed. Müsnedu İbn Ebî Şeybe. 
thk. Adil b. Yusuf ve Ahmed Ferid. Riyad: Daru’l-Vatan, 1997.  

İbn Ebi Şeybe. el-Musannef. thk. Muhammed Avvame. Beyrut: Daru’l-
Kıble, 2006. 

İbn Kayyim el-Cevziyye, Ebû Abdillah Muhammed b. Ebîbekr. el-
Menâru’l-Munîf fi’s-Sahîhi ve’d-Daîf. thk. Abdulfettah Ebû Gudde. 
Beyrut: Daru’l-Beşiri’l-İslamiyye, 2004. 

İbnu’l-Cevzî, Abdurrahman b. Ali. el-İlelu’l-Mütenâhiye fi’l-Ehâdîsi’l-
Vâhiye. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1983. 

İbn Kesîr, Ebu’l-Fidâ İsmaîl. Tefsîru’l-Kur’ani’l-Azîm. thk. Komisyon.  
Mektebetu Kurtuba, 2000. 

İbn Hacer, Ahmed b. Ali.  Fethu’l-Bârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî. Riyad: Da-
ru’s-Selam, 2000. 

İbn Hanbel, Ahmed b. Muhammed. Müsned. İstanbul: Çağrı Yayınları, 
1992. 



 
 

 137 

İbn Haldûn, Muhammed b. Muhammed el-Mağribî. Mukaddime. Haz. 
Süleyman Uludağ. İstanbul: Dergah Yayınları, 2013.  

İpek, Birol. “Bireyde Dil Bilinci”. Journal of Turkish Language and Literatu-
re, 1/2, (2015): 33-44. 

Karaçam, İsmail. Kıraat İlminin Kur’an Tefsirindeki Yeri ve Mütevatir Kıra-
atların Yorum Farklılıklarına Etkisi. İstanbul: İfav Yayınları, 1996.  

Kandemir, M. Yaşar. Mevzû Hadisler, Menşei, Tanıma Yolları, Tenkidler. 
İstanbul: İfav Yayınları, 2009. 

Karaman, Burcu İlkay. “Dilin Kökeni”. Akademik-Der, 1, (2017 sonbahar): 
21-33. 

Kârî, Ali. el-Esrâru’l-Merfûa fi’l-Ahbâri’l-Mevdûa. thk. Muhammed Lütfi 
es-Sabbağ. Beyrut: el-Mektebetu’l-İslami, 1986. 

Kavukcî, Muhammed b. Halil. el-Lülüü’l-Marsû’ fî mâ lâ Asle lehu ev bi 
Aslihi Mevdû’. thk. Fevvaz Ahmed. Beyrut: Daru’l-Beşari’l-
İslamiyye, 1994. 

Kıran, Ayşe. “Dil/Söz; Anlam/sözcük”. Kur’an ve Dil Sempozyumu, (17-18 
Mayıs 2001, Van): 7-8. 

Leknevî, Abdulhayy. el-Âsâru’l-Merfûa fi’l-Ahbâri’l-Mevdûa. thk. Mu-
hammed Said Zağlûl. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1984. 

Makdisî, Muhammed b. Tâhir b. Ahmed. Tezkiratu’l-Mevdûât. Mısır: 
Matbaatu’s-Saadet, 1333. 

Muhammed, Ebu Zehv. Hadis ve Hadisçiler. trc. M. Ali Başaran ve M.Ali 
Sönmez. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2007. 

Müldür, Fatih. “Noam Chomsky’de Üretici Dilbilgisi: Derin Yapı ve Yü-
zey Yapı Ayrımı”, Kaygı Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi 
Felsefe Dergisi, 27/27, (Güz 2016): 60-74. 

Nevevî, Yahya b. Şeref. Sahîhu Müslim Bişerhi’n-Nevevî. Beyrut: Daru’l-
Kutubi’l-İlmiyye, 1971. 

Nîsâbûrî, Ebû Abdillah el-Hâkim. el-Müstedrek Ala's-Sahihayn. Beyrut: 
Daru'l-Marife, tsz. 

Râzî, Muhammed b. Ömer. Tefsîru’l-Fahri’r-Râzî. Beyrut: Daru’l-Fikr, 
1981. 



 
 

 138 

Muhammed b. Ebibekr, er-Râzî. Muhtâru’s-Sıhâh. thk. Mahmud Hatir. 
Beyrut: Mektebetu Lübnan, 1995. 

Retsö, Jan. “Arabs And Arabic In The Age Of The Prophet”. The Qur’ân 
In Context, Leiden/Boston: Brill, 2010. (trc. Hayri Kırbaşoğlu, 
http://www.hayrikirbasoglu.net/?p=556, erişim tarihi, 14.05.2018).   

Suyûtî, Celalüddîn Abdurrahman. Câmiu’l-Ehâdîs. Beyrut: Daru’l-Fikr, 
1994.  

Suyûtî, Celalüddîn Abdurrahman. el-Leâlilu’l-Masnûa fi’l-Ehâdîsi’l-
Mevdûa. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 2007. 

Suyûtî, Celalüddîn Abdurrahman. el-İtkân fî Ulûmi’l-Kur’an. thk. Fevvaz 
Ahmed, Beyrut: Daru’l-Kitabi’l-Arabi, 2012. 

Şafii, Muhammed b. İdrîs. er-Risâle. thk. Ahmed Muhammed Şakir. Bey-
rut: Daru'l-Kutubi'l-İlmiyye. 

Suyûtî, Celalüddîn Abdurrahman. er-Risâle. Kahire: Mektebetü Dari’t-
Türas, 2005. 

Şâtibî, İbrahim b. Musa. el-Müvâfekât. thk. Ebû Ubeyde Mşehûr b. Hasan. 
Dâru İbn Affan, 1997. 

Şevkânî, Muhammed b. Ali. el-Fevâidu’l-Mecmûa fi’l-Ehâdîsi’d-Daîfeti ve’l-
Mevdûah. thk. Rıdvan Cami Rıdvan. Mekke: Mektebetu Nezar Mus-
tafa el-Bâz, 1415. 

Taberî, Muhammed b. Cerîr. Tefsîru’t-Taberî, thk. Beşar Avvad Maruf, 
‘İsam Faris el-Hurustânî. Beyrut: Müessesetu’r-Risale, 1994. 

 Taberî, Muhammed b. Cerîr. Tefsîru’t-Taberî Cmiu’l-Beyaân An Tevîli 
Âyi’l-Kur’an. thk. Şakir Mahmud Muhammed ve Ahmed Muham-
med Şakir. Kahire: Mektebetu İbn Teymiyye, tsz. 

Özdoğan, M. Akif. “Arap Dili ve Edebiyatı Kaynaklarında Hz. Peygam-
ber’in Dil ve Edebiyattaki Yerine Bir Bakış”. Din Bilimleri Akademik 
Araştırma Dergisi 5/4 (2005): 223-242. 

Öztürk, Mustafa. Kur’an Dili ve Retoriği. Ankara: Ankara Okulu Yayınla-
rı, 2010. 

Tirmizî, Ebu İsa Muhammed b. Sevre. Sünen. İstanbul: Çağrı Yayınları, 
2000. 



 
 

 139 

Tahâvî, Ebû Ca’fer Ahmed b. Muhammed. thk. Şuayb el-Arnaûd.  Şerhu 
Müşkili’l-Âsâr. Beyrut: Müessesetu’r-Risâle, 1994. 

Uslu, Recep. “Hûzistan”. TDV İslam Ansiklopedisi, 18: 436-439. İstanbul: 
TDV Yayınları, 1998. 

Ünalan, Sıddık. “Hz. Muhammed’in Arap Yarımadasındaki Yahudilerle 
İlişkileri”. Fırat Ünviversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 20/2 (2015): 49-
71. 

Ünalan, Sıddık. “Hz. Muhammed’in Hristiyan Kaynaklarında Bilinmesi 
ve Onun Hristiyanlarla Diyalogu”, Fırat Ünviversitesi İlahiyat Fakül-
tesi Dergisi 1, (1996): 207-224. 

Yazır, Elmalılı M. Hamdi. Hak Dîni Kur’an Dili. Ankara: Akçağ Yayınları, 
1995. 

Yiğit, Metin. “İmam Şafii’de Arapça Vurgusu ve Lafız Mana Dengesi”, 
Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/2, (2009): 55-86.



 
 

 140 
 



 
 

 141 

 
GİRİŞ 

 
 
 
 
 
 

Çoğu kez bir yazarın veya araştırmacının “sözlerimi bağlamından kopa-
rıp aktarıyorlar”, şeklinde serzenişte bulunduklarına şahit oluruz. Aslında 
burada yazarın yakındığı şey aktarılan sözlerin öncesinde ve sonrasında 
var olan diğer kelime ve cümlelerin göz ardı edilip ifadenin sadece belir-
li bir kısmının aktarılmasıdır. Yani aktarılan söz bağlamından koparıla-
rak nakledildiği için sözün bağlamı içerisindeki anlamı kaybolmaktadır. 

Ortak geçmiş tecrübeler, konu hakkındaki ortak bilgiler ve doğru ka-
bul edilen ve o yüzden de kelimelere dökülmesine gerek olmayan diğer 
noktalar sayesinde konuşanın ve dinleyenin paylaştığı anlamlar, zaman-
mekân ve bizzat olayın anlam ve önemi, mesajın iletildiği araçların hepsi 
bağlamla ilintilidir.1 Bu nedenle rivayetlere konu olan olayların anlaşıl-
masında olayın yaşandığı bağlamın tespit edilmesi olmazsa olmaz amil-
lerin başında gelmektedir. 

Kur’an-ı Kerim ayetleri ve Hz. Peygamber’den aktarılan hadislerin 
bağlamlarının tespit edilebilmesi için âlimlerimiz birtakım araştırmalar 
içerisine girmişlerdir. Bunun en açık göstergesi ayetlerin nüzul sebeple-
rini tespit etmek amacıyla teşekkül etmiş olan “Esbâbu’n-Nuzûl” ve yine 
Hz. Peygamber’in hadislerinin söyleniş amacını belirlemek amacıyla 
ortaya çıkan “Esbâbu Vurûdi’l-Hadis” ilimleridir. Bu ilim dalları nazil 
olan ayetler veya Hz. Peygamber’den nakledilen hadislerin doğru bir 
şekilde anlaşılması, yanlış bir hükme varılmaması amacıyla bahse konu 
olayların yaşandığı bağlamı tespit etmeye çalışmışlardır. Böylece mevzu 
bahis olayda neyin kastedildiği daha net bir şekilde gün yüzüne çıkarıl-
mış ve yanlış anlaşılmalara mahal verilmemeye çalışılmıştır. 

Ancak özellikle Hz. Peygamber’den nakledilen rivayetlerde ravilerin 
yapmış oldukları bazı tasarruflar rivayete konu olayın anlaşılmasını çok 

 
1  John C. Condon, Kelimelerin Büyülü Dünyası, Murat Çiftkaya (Çev.), İstanbul: İnsan 

Yayınları, 1995, 159. 



 
 

 142 

ciddi bir şekilde zorlaştırmaktadır. Ravilerin bu tasarrufları bir seferde 
sarf edilen bir sözün ya da ortaya konulan bir eylemin yalnızca bir par-
çasını ve bir yönünü bize aksettirmesi2 nedeniyle bazı problemler do-
ğurmaktadır. Çünkü her ravi rivayetten ulaşabildiği, kendisinin ihtiya-
cını giderecek kısmını ya da muhafaza edebildiği kadarını rivayet etmiş-
tir. Bu tasarrufların başında uzunca olayların özetlenerek nakledilmesi 
ve birden fazla hüküm ihtiva eden bir rivayetin parçalanarak rivayetin 
her bir kısmının birbirinden bağımsız farklı konular içerisinde aktarıl-
ması gelmektedir. Rivayetlerde yapılan bu özetleme ve parçalama işle-
mine muhaddisler genel olarak “İhtisar” ve “Takti’” adını vermişlerdir.3 

İhtisar ve Takti’ 

İhtisar, hadisin anlatmak istediğini, manayı tam aktaracak şekilde kı-
saca ifade etmek; manasını bozmadan hadisin bir kısmını hazfederek 
diğer kısmını rivayet etmek anlamlarına gelmektedir. İhtisar ayrıca bir 
kitabı, ana muhtevasını vermek kaydıyla, fazlalık veya gereksiz görülen 
yerlerini çıkararak kısaltmak, özetlemek anlamında da kullanılmakta-
dır.4 

Takti’ yöntemi için hadis usûlünde “Takti’u’l-Hadis” kavramı kulla-
nılmaktadır. Bir hadisin metninde, fıkhın çeşitli konularına dair hüküm 
istihracına yarayacak ibarelerin bulunması halinde, bu ibareleri bölerek, 
her ibareyi ilgili olduğu fıkıh babında nakletmek demektir.5 

Bir hadis metni takti’ yöntemiyle bölündüğü vakit, metinden çıkarı-
lan ifadeler, metinde kalan ibarelerin manasında bir bozukluğa sebep 
olmamalıdır. Bununla birlikte hüküm çıkarmak için yapılan bu uygula-
ma hadisin bir fıkıh bölümü ile ilgili olan kısmını anlamakta kolaylaştırı-

 
2  Mehmet Emin Özafşar, Hadisi Yeniden Düşünmek, Üçüncü Baskı, Ankara: Ankara 

Okulu Yayınları, 2000, 205. 
3  Takti’: uzunca bir hadisin ihtiva ettiği hükme göre bölünerek her bir bölümün ayrı 

babda verilmesine denir. Bkz: Celâluddin es-Suyûti, Tedrîbu’r-Ravi, Beyrut: Müesse-
setu’l-Kutubi’s-Sekâfiye, 2003, 234. Ayrıca bkz: Mücteba Uğur, Ansiklopedik Hadis 
Terimleri Sözlüğü, Ankara: TDV Yayınları, 1992, 388. 

4  Muhyiddin b. Şeref en-Nevevî, Et-Takrîb ve’t-Teysir li Marifeti Süneni’l-Beşîri’n-Nezîr, 
Muhammet Osman el-Haşt (thk.), Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-Arabi, 1985, 73-74; Ayrıca 
bkz: Abdullah Aydınlı, Hadis Istılahları Sözlüğü, yedinci baskı, İstanbul: İfav Yayınları, 
2013, 131; Muhammed Ziyau’-Rahman el-A’zâmî, Mu’cemu Mustalahâti’l-Hadis ve 
Letâifu’l-Esânid, Riyad: Mektebetu Edvâu’s-Selef, 1999, 18-19. 

5  A’zâmî, Mu’cemu Mustalahâti’l-Hadis ve Letâifu’l-Esânid, 105; Talat Koçyiğit, Hadis 
Istılahları, İkinci Baskı, Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1985, 
421. Ayrıca bkz: Aydınlı, Hadis Istılahları Sözlüğü, 304. 



 
 

 143 

cı ve hataya düşmekten de uzaklaştırıcı bir rol oynayabilir.6 Fakat takti’ 
yönteminde esas problemlerin başında hadisin ortaya çıktığı bağlamın 
tespitinin zor hale gelmesi gelmektedir. Bundan dolayı bu yöntemin 
hem olumlu hem de olumsuz tarafının farkında olan hadis âlimleri takti’ 
yöntemi konusunda ortak bir tavır içerisinde olamamışlardır. 

Hadislerde ihtisar ve takti’ gibi tasarruflara karşı çıkan muhaddisler 
olmakla birlikte7 genel anlamda muhaddislerin buna cevaz verdiği anla-
şılmaktadır.8 Yahya b. Main (233/848) hadis rivayet ederken hata yapma 
korkusu olduğu takdirde kısaltma işlemini çok fazla yapmamak gerekti-
ğini ifade etmektedir.9 Hatib el-Bağdâdî’ye (463/1071) göre şayet yapıla-
cak olan ihtisar nedeniyle hadiste yer alan hüküm anlaşılmıyor; aksine 
hadisin tamamı nakledildiği takdirde hüküm tespit ediliyorsa bu du-
rumda hadis tam olarak nakledilmelidir. Aksi taktirde ihtisar yapılması 
haram olur. Şayet ihtisar edilecek kısım başka bir konuyla ilgili olup 
rivayet edilecek bölüm ile alakalı değilse veya rivayet edilecek bölümün 
şartı değilse ihtisar edilmesinde herhangi bir sakınca yoktur.10 İbn Hacer 
(852/1449) ise çoğunluğun görüşüne göre ihtisar yapacak kişi şayet âlim 
ise onun hadiste ihtisar yapmasına cevaz verildiği görüşündedir.11 

İbnu’s-Salah (643/1245) hadis metninde takti yapılmasına cevaz ve-
rilmesinin uygun olduğunu fakat bu yöntemde bazı kerahetlerin bulu-
nabileceğini ifade etmiştir. Ayrıca o “en doğrusunu Allah bilir” diyerek bu 
konudaki tereddütlerini de dile getirmiştir. Ayrıca İbnu’s-Salah Malik b. 
Enes (179/795), Buhari (256/870) ve hadisin önde gelen imamlarının bu 
yöntemi kullandığını da sözlerine eklemiştir.12 Cemaleddin el-Kâsımî 
(1914/1336) de ahkama dair birçok konuyu kapsayan bir hadis metninin 
parçalara ayrılarak her bir parçasının farklı bab ve kitaplarda nakledile-

 
6  Talat Koçyiğit, Hadis Istılahları, 421. 
7  Hadiste ihtisar yapılmasına karşı çıkan âlimlerin başında İmam Malik ve Halil b. 

Ahmed zikredilmektedir. Bkz: Ebû Bekr Hatîb Ahmed b. Ali b. Sabit Hatîb el-
Bağdâdî, el-Kifâye fi İlmi’r-Rivâye, Beyrut: Müessesetu’r-Risale, 2013, 213-214. 

8  Hadiste takti ile ilgili tartışmalar için bkz: İbnu’s-Salah eş-Şehrezûri, Mukaddimetu 
İbni’s-Salâh fi Ulûmi’l-Hadis, Nureddin Itr (Thk.), Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1998, 216-217; 
Suyûti, Tedribu’r-Ravi, 234; Tahir el-Cezâirî, Tevcihu’n-Nazar ila Usûli’l-Eser, Beyrut: 
Mektebetu’l-İslamiye, 1995, 2/705. 

9  Bağdâdî, el-Kifâye, 212. 
10  Bağdâdî, el-Kifâye, 213. 
11  İbn Hacer el-Askalâni, Nüzhetü’n-Nazar fi Şerhi Nuhbeti’l-Fiker, Beyrut: Mektebetü’l-

Asriyye, 2009, 78. 
12  İbnu’s-Salah eş-Şehrezûri, Mukaddimetu İbni’s-Salâh fi Ulûmi’l-Hadis, 217. 



 
 

 144 

bileceğini söylemiştir. Nitekim bunun Buhari’nin bir özelliği olduğunu 
ifade etmiştir.13 

Muhaddislerin çoğunluğu ihtisar ve takti’ yöntemlerinin uygulanma-
sına olumlu yaklaşmaktadırlar.  Ne var ki bu yöntemlerin hadisin anla-
şılmasının önünde bir engel teşkil ettiğini söyleyebiliriz.14 Çünkü anlatı-
lan olay hem bağlamından koparıldığı hem de rivayetin bütün halinde 
anlaşılmasının önüne geçildiği için bu yöntemlerin birtakım problemleri 
olduğunu söylemek mümkündür. Hadislerin takti’ nedeniyle parça par-
ça ibarelerden oluşması ve ihtisar gibi farklı şekillerdeki ravi tasarrufla-
rından dolayı parçalanan hadislerin doğru anlaşılması daha da zor hale 
gelmektedir. Dolayısıyla bağlamın bilinmesi, hadislerin doğru anlaşıl-
masında büyük önem arz etmektedir.15 Bu itibarla da böyle bir işleme 
maruz kalmış bir versiyonun metni üzerine bilgi-hüküm bina etmek her 
zaman sağlıklı ve rivayetin kendi gerçekliğine uygun sonuçlar vermeye-
bilir.16 İhtisar ve takti’ uygulamalarının neden olduğu problemlerle ilgili 
birkaç örnek zikretmek konunun anlaşılmasına yardımcı olması açısın-
dan önem arz etmektedir. 

Birinci örnek 

Örneklerden ilki aşağıda iki farklı versiyonunu vereceğimiz bir hadis-
tir. Öncelikle ihtisar ve takti’ nedeniyle yanlış anlamalara neden olan ve 
sanki İslam dinini bir kılıç ve savaş dini imiş gibi gösteren rivayeti nak-
letmek istiyoruz. Bu rivayet bu haliyle Buhari, Müslim (261/875) ve Tir-
mizi’de (279/892) yer almaktadır. 

Ebû Musa el-Eşari’den nakledilen bu rivayete göre Ebû Musa el-Eşari 
bir savaş esnasında düşmanla karşı karşıya iken, Hz. Peygamber’in şöyle 
buyurduğunu nakletmiştir: “Cennetin kapıları kılıçların gölgesi altında-
dır.”17 Bu söz üzerine topluluk içerisinde eski/yırtık elbiseli bir adam Ebû 
Musa’ya sen bunu bizzat Hz. Peygamber’den duydun mu? diye sormuş 

 
13  Kasımi, 385 
14  Salih Karacabey, “Hadiste İhtisar ve Muhtasar Rivayetten Kaynaklanan Problemler”, 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 11/1,  2002, 66. 
15  Ömer Özpınar, Hz. Peygamber’i ve Hadislerini Anlamak (Fıkhu’l-Hadis İlmi), İkinci Baskı, 

İstanbul: Ensar Yayınları, 2012, 344. 
16 Özafşar, Hz. Peygamber’i ve Hadislerini Anlamak, 244. 

17  Bazı rivayetlerde “cennetin kapıları” yerine “cennet” ifadesi geçmektedir.  



 
 

 145 

“evet” yanıtını alınca arkadaşlarına dönüp onlara selam vermiş ve kılıcı-
nın kınını kırıp, şehit oluncaya kadar düşmanla savaşmıştır.18 

Tirmizi’deki bu rivayeti veya Buhari ve Müslim’deki rivayetlerin bu 
versiyonunu esas alıp bir değerlendirme yaptığımız zaman şöyle bir 
sonuç kaçınılmaz olarak karşımıza çıkmaktadır. İslam dini Müslümanla-
ra savaşmayı, kan dökmeyi emretmektedir. Cennete girmenin esas şartı 
savaşmak ve kan dökmek olmaktadır. Maalesef geçmişten günümüze 
kadar İslam adına savaştığını iddia eden birtakım örgütler bu tarz bağ-
lamından koparılmış rivayetleri kullanarak kan dökmüşlerdir. Hâlbuki 
birazdan vereceğimiz rivayetle birlikte değerlendirildiği zaman duru-
mun hiç de bu şekilde olmadığı ortaya çıkacaktır. Aksine Hz. Peygam-
ber’in Müslümanlara savaş istememelerini tavsiye ettiği görülecektir.  Bu 
ikinci rivayetin tam versiyonu şu şekildedir: 

Ömer b. Ubeydillah'ın azatlı kölesi ve kâtibi olan Sâlim Ebû'n-Nadr şöyle 
söylemiştir: Ömer b. Ubeydillah, Harûrîler ile savaşmaya gittiği vakit, Abdullah 
b. Ebi Evfa ona bir mektup yazarak Hz. Peygamber’in düşmanla karşılaştığı 
bazı günlerde öğle sıcağı geçince onlara şöyle seslendiğini rivayet etmiştir: "Ey 
insanlar, düşmanla karşılaşmayı temenni etmeyin, Allah'tan sağlık isteyin. 
Eğer onlarla karşılaşırsanız sabredin ve cennetin, kılıçların gölgesi altında oldu-
ğunu bilin." diye konuşma yaptığını, sonra da; "Ey Kitap indiren, bulutları 
hareket ettiren, kâfirleri bozguna uğratan Allah'ım. Onları perişan et ve onlara 
karşı bize yardım et."19 

Yukarıdaki rivayette görüldüğü gibi Hz. Peygamber “cennet kılıçların 
gölgesi altındadır” hadisini bir bağlam içerisinde söylemiştir. Fakat riva-
yet bağlamından koparılıp, ihtisar edildiği zaman çok farklı anlamlara 
gelebilmektedir. Savaş meydanlarında iki ordu karşılaşmadan önce ordu 
komutanlarının kendi askerlerini cesaretlendirmek, onlara hangi amaç 
uğruna savaştıklarını hatırlatmak üzere bir konuşma yaptıkları bilinen 
bir husustur. Çünkü savaş esnasında yeterince motive edilmemiş ve 
cesaretlendirilmemiş askerlerin her zaman savaş meydanından kaçmala-

 
18  Ebû Îsa Muhammed b. Îsa b. Sevre et-Tirmizî, Sünenu’t-Tirmizî, Birinci Baskı, Beyrut: 

Müessesetu’r-Risâle, 2013, 22 Fezâilu’l-Cihad, 23; Müslim b. el-Haccac el-Kuşeyri el-
Nîsâbûrî, Sahîh’u-Muslim, Üçüncü Baskı, Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 2010, 33 imaret, 
41/146; Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail b. İbrahim b. Muğîre el-Cu’fi el-Buhari, 
Sahîhu’l-Buhârî, İkinci Baskı, Beyrut: Müessesetu’r-Risâle, 2014, 56 Cihad ve’s-Siyer, 
22. 

19  İbnu’l-Eş’as es-Sicistâni el-Ezdî Ebû Dâvud, Sünen’u Ebî Dâvud, Beyrut: Dâru’l-
Ma’rife, 2001, 15 Cihad, 89; Müslim, 32 Cihad ve’s-Siyer, 6/20; Buhari, 56 Cihad ve’s-
Siyer, 112. 



 
 

 146 

rı gibi bir ihtimal vardır. Bundan dolayı Hz. Peygamber de askerleri ce-
saretlendirmek için böyle bir konuşma yapmıştır. Hz. Peygamber’in bu 
konuşması son derece yerinde ve bulunduğu atmosfere uygun olmuştur. 
Ancak bu rivayetin bağlamını koparacak veya yansıtmayacak şekilde 
yapılan ihtisar ve takti’ uygulamaları yanlış anlamalara neden olabil-
mektedir. Nitekim rivayetin başlangıcında da görüldüğü gibi Rasulullah 
(a.s.) Müslümanlara düşmanla karşılaşmayı temenni etmeyin yani savaş 
isteyen taraf olmayın sözleriyle Müslümanların savaştan değil barıştan 
yana olmaları gerektiğini belirtmiştir. Fakat rivayet bağlamından kopa-
rıldığı için Hz. Peygamber’in temennisine tamamen aykırı bir duruma 
evirilmiştir. 

İkinci Örnek 

Buhari’de yer alan aşağıdaki rivayet de Hz. Peygamber’in söylemiş 
olduğu bir sözün daha iyi anlaşılması için sözün söylendiği bağlamın 
bilinmesi ve o sözün bir bütün halinde ele alınmasının önemini bize gös-
termektedir. Rivayete göre Hz. Peygamber Ensarı toplayarak onlara: “İçiniz-
de sizden olmayan kimse var mı?” diye sormuştur. Ensar: “hayır sadece kız 
kardeşimizin oğlu vardır.” demeleri üzerine Hz. Peygamber: “kavmin kız karde-
şinin oğlu da onlardandır” demiştir.20 

Buhari bu rivayeti “Kitabu’l-Menâkıb”da “kavmin kız kardeşinin oğlu 
ve kavmin kölesi kavimdendir” babı altında nakletmiştir. Bab başlığında 
görüldüğü üzere “kölenin de kavimden olduğu” kısmı hadiste takti’ 
edilmiştir. Rivayetin geriye kalan kısmı “Kitabu’l-Feraiz”in “kavmin köle-
si ve kavmin kız kardeşleri de onlardandır” babı altında farklı isnadlarla ve 
iki farklı hadis olarak nakledilmiştir. Hadisler şunlardır: “kavmin kölesi 
onlardandır.”, “kavmin kız kardeşinin oğlu onlardandır.”21 

Görüldüğü gibi aslında tek bir olaydan bahseden Hz. Peygamber’in 
sözü hem bağlamından koparılmak hem de rivayetin bütünlüğü bozul-
mak suretiyle nakledilmiş ve hadisin anlaşılması güçleştirilmiştir. Fet-
hu’l-Bâri’de nakledilen bir rivayete göre kimileri “kavmin kölesi onlardan-
dır.” kısmının Buhari’nin şartına uymadığı için onun bu hadisin tama-
mını nakletmediğini ve bundan dolayı takti’ ettiğini iddia etmişlerse de 
İbn Hacer bunun tartışmalı olduğunu ve Buhari’nin rivayetin bu kısmını 

 
20  Buhari, 61 Kitabu’l-Menâkıb, 7. 
21  Buhari, 85 Kizabu’l-Ferâiz, 24. 



 
 

 147 

yukarıda da belirttiğimiz gibi “Kitabu’l-Feraiz”de aktardığını ifade et-
miştir.22 

Bu rivayetin Müslim’in Sahih’inde hangi kitab/bab başlığı altında ve 
hangi bağlam içerisinde nakledildiğine dair yapmış olduğumuz araştır-
ma neticesinde şöyle bir sonuca vardık: Hadisin zikredildiği bab başlığı 
altındaki rivayetlerin tamamı bir bütün halinde okunup değerlendirildi-
ği zaman Hz. Peygamber’in yukarıdaki sözü hangi maksatla ve hangi 
bağlam içerisinde söylediği daha kolay anlaşılabilir. Bu rivayet Müs-
lim’de “Kitabu’z-Zekat”ın “kalpleri İslam’a ısındırılacak olanlara bir şeyler 
verilmesi ve buna imanı kuvvetli olanların sabretmesi” babı altında zikredil-
diğini görmekteyiz. Buradan hareketle bab başlığı altında nakledilen 
rivayetler biraya getirilip bir bütün halinde değerlendirildiği zaman ge-
nel olarak şöyle bir olay ortaya çıkmaktadır: Huneyn gazvesi sonrası23 Hz. 
Peygamber’in Kureyş’ten bazı insanlara ganimetten yüzer deve vermesi, bütün 
ganimet mallarını onlara paylaştırması ve Ensar’a herhangi bir şey vermemesi 
üzerine Ensar’dan kimileri –özellikle gençler- bundan dolayı sitemde bulunmuş-
lardır. Bu sitemleri Hz. Peygamber’in kulağına gidince Hz. Peygamber Ensar’ı 
toplamış, aralarında kendilerinden olmayan bir kimse bulunup bulunmadığını 
sormuştur. Kız kardeşlerinin oğlunun yanlarında olduğu cevabına karşılık 
onun da onlardan olduğunu belirtmiştir. Ensar’ın ganimetin dağıtılması konu-
sundaki bu düşüncelerine binaen Kureyşlilerin şirkten henüz çıktıklarını onları 
İslam’a ısındırmak amacıyla bu malları onlara verdiğini söylemiştir. Kureyşlile-
rin ganimet mallarıyla evlerine döndüklerini Ensarın ise Allah Resulu ile döne-
ceklerini bunun da onlar için daha hayırlı olduğunu belirtmiştir.24 

Müslim’in bu rivayet(ler)i “kalpleri İslama ısındırılacak olan kimseler ve 
iman etmiş olanların sabretmesi” babında naklettiğini daha önce zikretmiş-
tik. Bu rivayetler hem kitap hem de bab başlığına gayet uygun düşmek-
tedir.25 Bab başlığı altında zikredilen rivayetlerden hareketle Hz. Pey-
gamber’in söylemiş olduğu sözün hem bağlamı tespit edilebilmekte hem 
de o sözü hangi maksatla söylediği anlaşılmaktadır. Rivayetten anlaşıl-
dığı kadarıyla Hz. Peygamber orada hazır bulunan insanlardan sadece 
Ensar’a hitap etmek istemiştir. Bundan dolayı Ensar’ın dışında başkala-
rının o hitaba muhatap olmaması için içlerinde kendilerinden başka bir 

 
22  İbn Hacer el-Askalâni, Fethu’l-Bâri Şerhu Sahihi’l-Buhârî, Riyad: Daru’s-Selam, 2000, 

6/675; 12/59. 
23  Kimi rivayetlerde Mekke’nin fethi diye geçmektedir. 
24  Müslim, 12 Zekat, 47 “bab içerisindeki tüm hadisler”. 
25  İmam Müslim’in bab başlıkları Nevevi tarafından konulmuştur. 



 
 

 148 

kimse bulunup bulunmadığını öğrenmek amacıyla böyle bir soru sor-
muştur. Aldığı cevaba karşılık kız kardeşlerinin çocuklarının da onlar-
dan olduğunu belirtmiştir. Buhari’de yer alan rivayetlerde ise Hz. Pey-
gamber’in hangi bağlam içerisinde, kime, hangi amaçla söylediğini tespit 
etmek mümkün gözükmemektedir. Buhari’deki rivayetleri okuyan bir 
kişi bu ifadelerle neyin kastedildiğini, Hz. Peygamber’in bunu kime, 
hangi kasıtla söylediğini anlamada zorlanacaktır. Ayrıca Buhari’nin ri-
vayetleri bab başlığına uygun olsa da kitap başlığına uygun olmadığı 
görülecektir. 

Yukarıda zikretmiş olduğumuz örneklerde bir olayın doğru olarak 
anlaşılması için, o rivayetin söylenmiş olduğu bağlamın bilinmesinin 
önemli bir yeri olduğunu gördük. Genel olarak bazı muhaddisler riva-
yetlerin ihtisar edilerek nakledilmesine cevaz verdikleri için birçok tarih-
sel vakıa bağlamından ve bütünlüğünden koparılmış ve rivayete mevzu 
bahis olay tam olarak anlaşılamamıştır. Bunun da önemli nedenlerinden 
birisi hadisçilerin metni aynı olsa da senedi farklı olan her rivayeti müs-
takil bir hadis olarak kabul etmelerinden kaynaklanmaktadır.26 Bundan 
dolayı muhaddisler için aynı rivayetin birkaç farklı tarikle gelmiş olması 
önemli olmakla birlikte bu rivayetlerin bir araya getirilerek bahsi geçen 
olayın eksik yönlerinin aydınlatılması çoğunlukla ikinci planda kalmak-
tadır. Zira muhaddisler için farklı varyantları bir araya getirilen rivayet-
lerin esas işlevi, diğerlerini destekleyerek onların sıhhat derecelerini 
arttırmaktır. Bununla birlikte kimi muhaddisler –özellikle şarihler- riva-
yetlerdeki bağlamı yakalayabilmek ve rivayette anlatılan olayın tama-
mına hâkim olabilmek için bir olayla ilgili nakledilen rivayetlerin bütün 
varyantlarını tespit etmek amacıyla birtakım çalışmalar da yapmışlardır. 
Bu amaçla muhaddisler aynı hadisin birden fazla varyantını hatta ulaşa-
bildikleri bütün varyantlarını toplamaya çalışmışlardır. Ayrıca bir kısım 
hadis kitaplarının kaybolmasına rağmen bir hadisin değişik hadis kitap-
larında çok miktarda varyantlarına rastlamamız muhaddislerin rivayet-
lerin diğer varyantlarını tespit etmeye çalıştıklarının en açık delilidir. 
Onların bu çabalarını gösteren çok sayıda açıklama kaynaklarımızda 
mevcuttur. Mesela; 

 
26  Salahattin Polat, “Hadiste Metin Tenkidi I”, Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 1989/6, 119. 



 
 

 149 

Yahya b. Main “biz bir hadisi otuz vecihle (tarikle) yazmasak, o hadisin ne 
anlama geldiğini bilemezdik.”27 

İbrahim el- Harbî (285/899) ise Ahmed b. Hanbel’in (241/855) “bir ha-
disin bütün tariklerini bir araya getirmediğiniz sürece onları anlayamazsınız. 
Çünkü hadisin farklı tarikleri birbirini açıklar.” dediğini nakletmiştir.28 

Ebû Hatim er-Razi (277/890) ise “biz bir hadisi altmış vecihle yazmasay-
dık anlamazdık.” derdi.29 

Muhaddislerin bu ifadeleri onların rivayetlerin diğer tariklerini tespit 
etmeye çalıştıklarını göstermektedir. Fakat daha önce de belirttiğimiz 
gibi muhaddisler bu araştırmaları yaparken rivayetlerde anlatılan bir 
olayı bütün yönleriyle tespit etmeye çalışmamışlardır. Yani rivayetin 
bağlamı, Hz. Peygamber’in o sözü söylerken ki durumu, muhatabın kim 
olduğu, çevre ve iklim şartları, olayın yaşandığı mekân ve zaman gibi 
olayın daha iyi anlaşılmasına katkıda bulunacak çok sayıda faktörü araş-
tırmaktan ziyade aynı rivayetlerin birbirine benzeyen versiyonlarını 
farklı tariklerle toplamaya çalışmışlardır. Bununla yapmaya çalıştıkları 
şey rivayetin sıhhatini teyid etmektir. 

Ravi ismine göre tasnif edilen mu’cem ve müsned türü eserlerde de 
aynı şekilde kronolojik bir bağlantı aranmazken ihtisar ve takti’ diğerle-
rine göre daha az rastlanan bir durum olarak karşımıza çıkmaktadır.30 
Müsned ve mu’cem türü eser kaleme alan muhaddisler ismini yazdıkları 
her ravinin bütün rivayetlerini bir araya getirmeye çalıştıklarından 
onunla ilgili ne kadar malzeme varsa hepsini toplamaya gayret etmişler-
dir. Bunu yaparken de herhangi bir konuyla ilgili rivayetleri bir araya 
toplama amacı gütmedikleri için ihtisar ve takti’ gereği görmediklerin-
den rivayetleri parçalamadan tam olarak nakletmişlerdir. Bu yüzden de 
mu’cem ve müsned türü eserler sünen ve cami türlerine oranla daha 

 
27  Ebû Bekr Hatîb Ahmed b. Ali b. Sabit Hatîb el-Bağdâdî, el-Câmi’ li-Ahlâki’r-Râvi ve 

Âdâbi’s-Sâmi’, Mahmud et-Tahhân (Thk.), Riyad: Mektebetu’l-Mearif, 1983, 2/ 212; 
Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed et-Temîmî İbn Hibban, Kitâbu’l-
Mecruhîn mine’l-Muhaddisin ve’d-Duafa ve’l-Metrukin, Beyrut: Dâru’l-Marife, 1996, 1/33; 
İbn Hacer el-Askalâni, Tehzîbu’t-Tehzib, Birinci Baskı, Beyrut: Dâru’s-Sadr, Trs, 9/282; 
Cemaleddin Ebû’l-Haccâc Yûsuf el-Mızzî, Tehzîbu’l-Kemâl fi Esmai’r-Rical, Ahmed Ali 
Ebid, Hasan Ahmed Âğâ (Thk.), Beyrut Dâru’l-Fikr, 1994, XX, 223. 

28  Bağdâdî, el-Câmi’ li-Ahlâki’r-Râvi, 2/ 212. 
29  Ebu'l-Fazl Zeynuddin Abdurrahim b. Hüseyin el-Iraki, Şerhu’t-Tebsıra ve’t-Tezkire, 

Abdüllatif Hemim, Mahir Yasin Fahl (Thk.), Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2002, 
2/47. 

30  Bkz: Nurullah Agitoğlu, Hadiste Bağlam İnşası, Jasss (The Journal of Academic Social 
Science Studies), 6/5, May. 2013, 137. 



 
 

 150 

fazla rivayet ihtiva etmektedir. Belki de bu eserlerde bir olayla ilgili nak-
ledilen rivayetler tek tek tespit edilirse daha teferruatlı bilgiler gün yü-
züne çıkarılabilir. Nitekim Talat Koçyiğit de takti’ uygulamasının daha 
çok musannif tarafından yapıldığını ifade etmiştir. Ona göre takti’ fıkıh 
bablarına göre tasnif edilmiş musannef tarzı eserlerde görülür. Musannı-
fın bir hadis metnini bölerek her bir bölümünü kitabının ayrı bablarında 
nakletmesi, o bölümle ilgili fıkhi hükümün istihracını kolaylaştırmak 
içindir.31 Dolayısıyla doğrudan fıkhi konuları tespit etme amacı gütme-
yen mu’cem ve müsned tarzı eserlerde ihtisar ve takti’ uygulamasının 
musannef türü eserlere göre çok daha az olduğunu söyleyebiliriz. 

Yukarıda bağlamın ihmal edildiğine dair naklettiklerimiz, muhaddis-
lerin rivayetleri aktarırken dikkate aldıkları metodolojik temel duruşu 
ifade etmektedir. Yoksa hadis külliyatının içinde, tarihi bağlama sahip 
hiçbir hadis bulunmadığı iddiasını taşımamaktadır. Hemen her muhad-
disin eserinde, kimi kitap ve bab başlıkları altında, bizim önemine atıfta 
bulunduğumuz bağlama sahip rivayetler bulmak mümkündür. Ancak, 
belirtmemiz gerekir ki bu durum, muhaddislerin tüm rivayetler için 
dikkate aldıkları ve hadisleri nakletmede uyguladıkları bir genel yöntem 
değildir. 

Çeşitli nedenlerle parçalanarak ve bağlamından koparılarak nakledi-
len hadisler bugün birçok problemin kaynağı olarak görülmektedir. 
Hâlbuki bu rivayetler İslam medeniyetinin zirvede olduğu dönemlerde 
de vardı ve problemlerin kaynağı olarak değil, çözümü için kullanılan 
zengin bir bilgi hazinesi olarak görülüyordu.32 Bundan dolayı da bu tür 
rivayetlere problemlerin kaynağıymış gibi yaklaşmak yerine bunları 
söylendiği bağlam ve tarihsel şartlar içerisinde değerlendirmek gerekir.33 
Bunun için herhangi bir olay ile ilgili nakledilen hadislerin bütün versi-
yonları bir araya getirilmeli ve mevzu bahis olay net bir şekilde ortaya 
konmalıdır. 

 
  

 
31  Koçyiğit, Hadis Istılahları, 421. 
32  Selçuk Coşkun, Hadise Bütüncül Bakış, İFAV Yayınları, İstanbul 2011, 369. 
33  Ahmet Keleş, “’…Savaşmakla Emrolundum.’ Hadisi Örneğinde Hadislerin Tasnifi 

Problemi”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 4/2, Adana Temmuz-Aralık 
2004, 60. 



 
 

 151 

 
SONUÇ 

 
 
 
 
 
 

Bilindiği üzere kimi raviler herhangi bir olayla ilgili nakledilen riva-
yetleri çeşitli nedenlerle özetleyerek nakletmiş ve böylece rivayetlerdeki 
bazı hayati derecede önemli ayrıntıların da tarihin derinliklerinde kay-
bolmasına neden olmuşlardır. Bunun yanı sıra hadis usûlünde takti’ 
olarak isimlendirilen hadisleri parçalara bölerek her bir parçasını farklı 
konu başlıkları altında nakletmek de ravilerin/musannıfların uyguladık-
ları bir başka yöntemdir.  

İleri sürülen faydalarına rağmen, ihtisar ve takti’ işlemi bir bütünün 
içinden sadece bir parçanın alınması demek olduğundan, rivayetlerin 
lafzî bünyesinde olmasa bile, kendi bütünlüğü içerisinde konu ve içeri-
ğin parçalanmasına yol açacağından anlamlandırmada birtakım eksiklik-
lere neden olacağı kabul edilmelidir. 

Hadislerde ihtisar ve takti’ yönteminin neden olduğu problemlerin 
neler olduğunu yukarıda zikretmiş olduğumuz örnekler bize göstermek-
tedir. Bundan dolayı herhangi bir hadis kaynağında yer alan bir rivayet-
le ilgili bir hükme varmadan önce ilgili hadisin diğer bütün varyantları 
hadis veya siyer kaynaklarından tespit edilmeli ve karşılaştırılmalıdır. 
Yapılan bu karşılaştırma neticesinde ortak bir metin oluşturulmalıdır. 
İşte bu işlemin sonunda Hz. Peygamber’in hadisten neyi kastettiği daha 
net bir şekilde ortaya çıkacak ve yanlış anlaşılmaların önüne geçilmiş 
olunacaktır. 
  



 
 

 152 

KAYNAKÇA 
 
 
 
 
 
 

Agitoğlu, Nurullah. “Hadiste Bağlam İnşası”. Jasss (The Journal of Acade-
mic Social Science Studies). 6/5, 2013.  127-145. 

Askalâni, İbn Hacer. Nüzhetü’n-Nazar fi Şerhi Nuhbeti’l-Fiker. Beyrut: 
Mektebetü’l-Asriyye, 2009. 

Askalâni, İbn Hacer. el-Kifâye fi İlmi’r-Rivâye. Beyrut: Müessesetu’r-
Risale, 2013. 

Askalâni, İbn Hacer. Tehzîbu’t-Tehzib. Birinci Baskı, Beyrut: Dâru’s-Sadr, 
Trs. 

Askalâni, İbn Hacer. Fethu’l-Bâri Şerhu Sahihi’l-Buhârî. Riyad: Daru’s-
Selam, 2000. 

Aydınlı, Abdullah. Hadis Istılahları Sözlüğü. Yedinci Baskı, İstanbul: İfav 
Yayınları, 2013. 

A’zâmî, Muhammed Ziyau’-Rahman. Mu’cemu Mustalahâti’l-Hadis ve 
Letâifu’l-Esânid. Riyad: Mektebetu Edvâu’s-Selef, 1999. 

Bağdâdî, Ebû Bekr Hatîb Ahmed b. Ali b. Sabit Hatîb. el-Câmi’ li-Ahlâki’r-
Râvi ve Âdâbi’s-Sâmi’. Mahmud et-Tahhân (Thk.), Riyad: Mektebe-
tu’l-Mearif, 1983. 

Buhari, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail b. İbrahim b. Muğîre el-
Cu’fi. Sahîhu’l-Buhârî. İkinci Baskı, Beyrut: Müessesetu’r-Risâle, 
2014. 

Cezâirî, Tahir. Tevcihu’n-Nazar ila Usûli’l-Eser. Beyrut: Mektebtu’l-
İslamiye, 1995. 

Condon, John C. Kelimelerin Büyülü Dünyası. Murat Çiftkaya (Çev.), İs-
tanbul: İnsan Yayınları, 1995. 



 
 

 153 

Coşkun, Selçuk. Hadise Bütüncül Bakış. İstanbul: İFAV Yayınları, 2011. 

Ebû Dâvud, İbnu’l-Eş’as es-Sicistâni el-Ezdî. Sünen’u Ebî Dâvud. Beyrut: 
Dâru’l-Ma’rife, 2001. 

Iraki, Ebû'l-Fazl Zeynuddin Abdurrahim b. Hüseyin. Şerhu’t-Tebsıra ve’t-
Tezkire. Abdüllatif Hemim, Mahir Yasin Fahl (Thk.), Beyrut: Dârü’l-
Kütübi’l-İlmiyye, 2002. 

İbn Hibban, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed et-Temîmî. 
Kitâbu’l-Mecruhîn mine’l-Muhaddisin ve’d-Duafa ve’l-Metrukin. Beyrut: 
Dâru’l-Marife, 1996. 

İbn Salah, eş-Şehrezûri. Mukaddimetu İbni’s-Salâh fi Ulûmi’l-Hadis. Nu-
reddin Itr (Thk.), Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1998. 

Karacabey, Salih. “Hadiste İhtisar ve Muhtasar Rivayetten Kaynaklanan 
Problemler”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 11/1, 2002. 

Keleş, Ahmet. ““…Savaşmakla Emrolundum.” Hadisi Örneğinde Hadis-
lerin Tasnifi Problemi”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergi-
si, 4/2, Temmuz-Aralık 2004, 33-60. 

Koçyiğit, Talat. Hadis Istılahları, İkinci Baskı, Ankara: Ankara Üniversite-
si İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1985. 

Mızzî, Cemaleddin Ebû’l-Haccâc Yûsuf. Tehzîbu’l-Kemâl fi Esmai’r-Rical, 
Ahmed Ali Ebid, Hasan Ahmed Âğâ (Thk.), Beyrut: Dâru’l-Fikr, 
1994. 

Müslim b. el-Haccac el-Kuşeyri el-Nîsâbûrî. Sahîh’u-Muslim. Üçüncü 
Baskı, Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 2010.  

Nevevî, Muhyiddin b. Şeref. et-Takrîb ve’t-Teysir li Marifeti Süneni’l-
Beşîri’n-Nezîr. Muhammet Osman el-Haşt (thk.), Beyrut: Dâru’l-
Kutubi’l-Arabi, 1985. 

Özafşar, Mehmet Emin. Hadisi Yeniden Düşünmek. Üçüncü Baskı, Anka-
ra: Ankara Okulu Yayınları, 2000. 

Özpınar, Ömer. Hz. Peygamber’i ve Hadislerini Anlamak (Fıkhu’l-Hadis İl-
mi). İkinci Baskı, İstanbul: Ensar Yayınları, 2012. 

Polat, Salahattin. “Hadiste Metin Tenkidi I”. Erciyes Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, 6/1989, 113-130. 



 
 

 154 

Suyûti, Celâluddin. Tedrîbu’r-Ravi. Beyrut: Müessesetu’l-Kutubi’s-
Sekâfiye, 2003. 

Tirmizî, Ebû Îsa Muhammed b. Îsa b. Sevre. Sünenu’t-Tirmizî. Birinci 
Baskı, Beyrut: Müessesetu’r-Risâle, 2013. 

Uğur, Mücteba. Ansiklopedik Hadis Terimleri Sözlüğü. Ankara: TDV Yayın-
ları, 1992. 



 
 

 155 
 



 
 

 156 

 
GİRİŞ 

 
 
 
 
 
 

Hadis kaynaklarımızın en temel problemlerinden biri de müelliflerin 
eserlerinde naklettiği rivayetlerden bazılarının anlaşılamamasıdır. Bazı 
hadislerin anlaşılamaması ya da söz konusu hadisten neyin kastedildi-
ğinin net bir şekilde tespit edilememesinin çeşitli nedenleri vardır. Biz 
burada esas olarak rivayetlerdeki anlaşılamama problemlerinden birini 
ve belki de en önemlisini ele almak istiyoruz; bu problem de rivayete 
konu olayın/sözün yaşandığı/ifade edildiği zaman ve mekânın açık bir 
şekilde belirtilmemiş olmasıdır. Hadis kaynaklarındaki bazı rivayetlerde 
aktarılan bir olayın nerede ve ne zaman yaşandığı açıkça belirtilmediği 
için söz konusu rivayet ya anlaşılamamakta ya da yanlış anlaşılmaktadır. 
Hatta bazen birbirine benzer muhtevaya sahip fakat birbirinden bağım-
sız iki farklı olay, yaşandığı zaman ve mekân ifade edilmediği için aynı 
olaylarmış gibi aktarılabilmektedir.1 

İşte biz makalemizde muhaddislerin rivayetlere konu olayları akta-
rırken olayların yaşandığı zaman ve mekânı ihmal ettiklerini, onların bu 
tutumlarının da öncelikle rivayetlerin anlaşılmasına engel teşkil ettiğini 
ele alacağız. Bunun yanında onların bu yöntemlerinin, birbirinden farklı 
olan olayların aynı olaylarmış gibi aktarılmasına ya da aynı olaydan 
bahseden farklı rivayetlerin farklı olaylardan bahsediyormuş gibi akta-
rılmasına neden olduğunu örnekleriyle birlikte inceleyeceğiz. 

Aynı olayı nakletmelerine rağmen söz konusu olayın yaşandığı za-
man ve mekânı birbirinden farklıymış gibi aktarmak veya olayın yaşan-
dığı zaman ve mekâna hiç değinmemenin en önemli sebeplerden birisi-
nin hadis usulünde “tasarrufatu’r-ravi” olarak isimlendirilen, ravilerin 

 
1  Konuyla ilgili bkz: İsmail Lütfi Çakan, Hadislerde Görülen İhtilaflar ve Çözüm Yolları, 

Altıncı Baskı, İstanbul: İFAV Yayınları 2013, 127-139. 



 
 

 157 

bizzat kendilerinden kaynaklanan bir durum olduğunu söyleyebiliriz.2 
Ravilerin bilinçli veya sehven yapmış oldukları birtakım yanlışlar riva-
yetlerin anlaşılamamasındaki nedenlerin başında gelmektedir. Ravilerin 
yaptıkları bu hatalardan birisi olayın yaşandığı yer veya zamanın yanlış 
aktarılması ya da hiç aktarılmamasıdır. Özellikle ravilerin uzunca olan 
bazı rivayetlerde ihtisar yoluna başvurmaları veya olayın tamamına 
hakim ol(a)mamaları, rivayetleri eksik veya hatalı olarak aktarmalarına 
neden olmuştur, diyebiliriz. 

Ravilerin bu tasarruflarının yanı sıra hadis eseri musannifinin de bu 
problemde pay sahibi olduğunu söylemeliyiz. Çünkü musanniflerin 
özellikle de Hz. Peygamber’in hadislerinde ahkama/fıkha dair konulara 
yönelmeleri, onları birtakım tasarruflara sevketmiştir. Dolayısıyla onla-
rın hadislerde zikredilen ahkama dair ifadelere yoğunlaşmaları, hadisin 
ihtiva ettiği başka konuları ihmal etmelerini beraberinde getirmiş bu da 
rivayetlerin anlaşılmasının önündeki engellerden biri olmuştur. Özellik-
le konumuzla doğrudan ilgisi olan “olayın yaşandığı zaman ve mekân” 
bu ihmalin başında gelmektedir. Muhaddisler için rivayete konu olan 
olayın yaşandığı zaman ve mekândan ziyade söz konusu olayın ihtiva 
ettiği ahkam daha değerli bir konuma gelmektedir. Dolayısıyla olayın 
yaşandığı zaman ve mekân, ahkamla doğrudan ilgili olmadığı için ikinci 
planda kalmakta ve bu ayrıntıların rivayetten çıkarılmasında veya ger-
çekten söz konusu olayın nakledilen tarih ve mekânda yaşanıp yaşan-
madığının tespiti de o kadar elzem olmamaktadır. “Muhaddislere göre 
ahkama dair bir rivayetin herhangi bir zaman ve mekânda söylenmesinin (şayet 
hüküm hass değilse) bir önemi yoktur. O hükümler zaman ve mekân üstüdür ve 
her zaman ve mekânda da geçerlidir.  Bir muhaddis aslında kendi dini inancının 
pratiklerini de toplamaktadır. Bundan dolayı da o itikadi ve ameli konularda bir 
hüküm ihtiva eden rivayetin içerdiği mesajla/hükümle ilgilenmektedir. Bu se-
beple muhaddisler hükmün nerede, ne zaman söylendiğini de göz ardı edebil-
mektedir. Muhaddislerin bazen rivayetlerde geçen zaman ve mekânları hazfede-
rek hadisi nakletmeleri bundan kaynaklanmaktadır. Çünkü muhaddisin esas 

 
2  Ravi tasarrufları ile ilgili bkz: Bünyamin Erul, “Tasarrufatu’r-Ruvat fi Mutûni’l-

Merviyat”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2001, 42/173-212; Süleyman 
Doğanay, Hadis Rivayetinde Ravi Tasarrufları ve Doğurduğu Problemler, İstanbul: İsam 
Yayınları, 2009. 



 
 

 158 

amacı rivayette yer alan hükmü nakletmektir. Bu yüzden de rivayetin zamanını 
ve mekânını tespite gerek duymaz.”3 

Muhaddislerin olayın yaşandığı zaman ve mekânı tespit etmeyi ih-
mal etmeleri bazı durumlarda herhangi bir olayla ilgili ard arda nakledi-
len hadislerde farklı tarih ve mekân zikretmelerine neden olmuştur. Bu-
nunla birlikte bir muhaddis eserinde aktarmış olduğu bir olayı farklı 
“kitab” veya “bab” başlıklarında zikrettiğinde bile bazen farklı yer ve 
tarih ifadelerini verebilmektedir. Yani muhaddis zaman ve mekân bildi-
ren hadisleri kitaplarına alırken iki farklı tutum sergilemiştir; muhaddis 
bir olayı ahkamla ilgili olan bir konuda aktarmışsa, hadisin ihtiva ettiği 
olayın zaman ve mekânını hazfederek sadece ahkama dair kısımlarını 
aktarırken, aynı rivayeti eserinin Siyer ve Meğâzî kısmında naklettiğinde 
rivayette yer alan zaman ve mekânın zikredilmesi konusunda hassas 
davranabilmiştir.4 

Muhaddislerin esas olarak hadislerin metinlerinden ziyade isnadına 
yoğunlaşmaları da zaman ve mekânın ihmaline neden olan bir başka 
faktördür. Onların senetlere karşı hassas bir araştırma içerisine girmele-
rine rağmen, hadisin metni konusunda yeterince hassas davranmadıkla-
rını söyleyebiliriz. Özellikle de hadis metinlerini başta tarihi malumat 
olmak üzere diğer delillerle karşılaştırmaya yeterince önem vermemiş-
lerdir.5 Yani muhaddisler hadiste aktarılan bir olayla doğrudan tarihi bir 
malumat olduğu için ilgilenmediklerinden dolayı olayın yaşandığı za-
man ve mekânı belirtmemişlerdir.6 Muhaddislerin bu usûlleri ile ilgili 
olarak aşağıdaki paragrafı alıntılamak yerinde olacaktır: 

“Hadisçi rivayet ettiği olayı belli bir zamana ve mekâna yerleştirmeye çalış-
maz. Sadece sahih, zayıf veya uydurma olduğunu tespit etme kaygısındadır. 
Bunun için olaylar zamansal açıdan muallakta kalır...”7  

Muhaddislerin zaman ve mekânı ihmal ettiğini söylerken bütün mu-
haddislerin bu şekilde hareket etmediklerini ifade etmeliyiz. Nitekim 
herhangi bir hadis kitabında olayın yaşandığı zaman ve mekânı aktarıl-

 
3  Fuat İstemi, Hadis ve Tarih Metodolojilerinin Karşılaştırılması (Hicret Rivayetleri Örneği), 

Yayınlanmamış Doktora Tezi, Diyarbakır: Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitü-
sü, 2016, 123. 

4  İstemi, Hadis ve Tarih Metodolojilerinin Karşılaştırılması, 124. 
5  Enbiya Yıldırım, Hadis Problemleri, İstanbul: Umran Yayınları, 1996, 219. 
6  Ekrem Ziya Umerî el-Müctemau’l-Medeni fi Ahdi’n-Nubuvve, Birinci Baskı, Medine: el-

Mektebetu’l-Arabiyyetu’s-Suudiye, 1983, 37. 
7  Ramazan Şeşen, Müslümanlarda Tarih-Coğrafya Yazıcılığı, İstanbul: İSAR Yayınları, 

1998, 8. 



 
 

 159 

mış çok sayıda rivayetin olduğunu görmekteyiz. Burada esas olarak be-
lirtmeye çalıştığımız husus, zaman ve mekânın muhaddisler için çok 
zaruri bir durum olarak görülmediği için bazı rivayetlerde bu tarihsel ve 
mekânsal ifadelerin zikredilmediği dolayısıyla rivayetlerin anlaşılma 
problemine kaynaklık eden etmenlerden olduğunu ifade etmektir. 

Muhaddisler için zaman ve mekân belirlemeleri daha çok sıhhatinde 
şüpheye düştükleri ve problemli olduğunu düşündükleri rivayetlerin 
problemlerinin çözülmesi durumunda söz konusu olmuştur. Özellikle 
de sonraki dönem hadis şarihleri bu bağlamda rivayetlerin “sebebi vu-
rudunu tespit etmek” ve “tarihe arz” yöntemi başta olmak üzere birta-
kım yöntemlerle hadislere konu olan rivayetlerin yaşandığı zaman ve 
mekânı tespit etmeye çalışmışlardır. Muhaddislerin bu yöntemleri kul-
lanmaları, anlaşılamayan rivayetlerin daha anlaşılır kılınmasını sağla-
manın yanı sıra söz konusu olayın yaşandığı zaman ve mekânın tespit 
edilmesini de kolaylaştıracaktır. Bu yöntemler aynı zamanda hadislerin 
anlaşılamama problemini de bir nebzeye kadar çözecektir. Netice itiba-
riyle ravilerin ve musanniflerin tasarruflarının neden olduğu hadislerin 
anlaşılamama problemini çözmek için yapılması gerek en doğru şey, 
aktarılan hadislerin bütün varyantlarını toplamak, hadisleri tarihsel bil-
gilere arz etmek ve hadislerin sebebi vurudunu tespit etmektir. 

Hadis eserlerinde zaman ve mekânın zikredilmemesi veya yanlış zik-
redilmesi nedeniyle rivayetlerde ortaya çıkan problemlere dair bazı ör-
nekler tespit ettik. Bu rivayetleri aşağıda başlıklar halinde zikrederek bu 
problemlerin nedenlerini incelemeye çalıştık. 

1. Hz. Peygamber (s.a.v.)’in Vaktinde Kılamadığı Sabah Namazı 

Muhaddislerin rivayetlerde ifade edilen zaman ve mekânların tespiti 
konusunda yeterince titiz davranmadıkları ile ilgili olarak Hz. Peygam-
ber’in uykuda kalması nedeniyle kılamadığı sabah namazı hakkında 
varid olan rivayet konumuza ışık tutacak bir örnektir. Olayla ilgili nak-
ledilen rivayetlere baktığımız zaman muhaddislerin birden fazla mekân 
ismi zikrettiklerini görmekteyiz. Olayın yaşandığı yer ve yaşananlar 
hakkında çok sayıda rivayet nakledilmiştir. Bu rivayetlerin bir kısmında 
birbirlerine benzer şeyler anlatılırken bazılarında ise farklı olaylara dik-
kat çekilmiştir. Bundan dolayı bu rivayetlerde anlatılan olaya bağlı ola-
rak Hz. Peygamber’in birden fazla kez sabah namazını kaçırdığı belir-
tilmiştir. Rivayetlerin tamamını farklı varyantlarıyle ele alıp incelemek, 
makalemizin hacmini arttıracağından sadece burada olayı özet şeklinde 



 
 

 160 

nakletmek istiyoruz. Ayrıca konumuz açısından esas olan şey, rivayette 
anlatılan olayın yaşandığı zaman ve mekân olduğu için sadece rivayetle-
rin bu yönüyle ilgileneceğiz.  Olay özet olarak şu şekilde vuku bulmuş-
tur:  

“Bir seferdeyken Hz. Peygamber ve beraberindekiler gecenin sonunda uyu-
yakalıp sabah güneşinin yakıcı sıcaklığıyla uyanmışlar fakat sabah namazını 
kılamamışlar. Hz. Peygamber ashabıyla birlikte bir süre yol aldıktan sonra bir 
yerde durup sabah namazını kılmışlar. Hz. Peygamber namaz kılmayan birine 
nedenini sorduğunda cünüplükten kaynaklı olduğunu söyleyince ona teyem-
müm etmesini söylemiştir. Ashap şiddetli derecede susadıklarını söyleyince Hz. 
Peygamber su araması için iki kişiyi görevlendirmiştir. Bu iki kişi yolda devenin 
üzerinde, yanında iki boş su tulumu bulunan bir kadın görmüş ve onu Hz. Pey-
gamber’e getirmişler. Hz. Peygamber o tulumlardan bütün orduya yetecek ka-
dar hatta biriktirecekleri kadar suyun artmasını sağlamıştır. Kimi rivayetlerde 
ise parmaklarından suyun akması mucizesini gerçekleştirmiştir. Daha sonra 
kadın akrabalarının yanına dönünce bu durumu onlara anlatmış ve kadının 
mensup olduğu kavim topluca Müslüman olmuştur.”8 

Özet olarak nakletmiş olduğumuz bu olay ile ilgili çok sayıda rivayet, 
hadis kaynaklarımızın hemen hemen tamamında birbirinden farklı kitap 
ve bab başlığı altında zikredilmiştir. Yukarıda da ifade ettiğimiz gibi bu 
rivayetlerin bir kısmında aynı olay aktarılırken diğer bir kısmında ise 
başka olaylardan birtakım ekleme veya çıkarmalar yapmak suretiyle 
farklı şekillerde aktarılmışlardır. Yani rivayetin birinci kısmı olan ordu-
nun sabah namazını kaçırması ve cünüplük nedeniyle namaz kılamadığı 
için Resulullah’ın kendisine teyemmüm etmesini söylediği sahabe hak-
kında anlatılan olay ile Hz. Peygamber’in su araması için birilerini gön-
dermesi ve onların yolda karşılaştıkları su güğümleri olan bir kadını Hz. 
Peygamber’e getirmesi ve sonrasında yaşananlar farklı iki olay olarak 
nakledilmiştir. Dolayısıyla bu olayın yaşandığı zaman ve mekânın neresi 
olduğu hakkında birtakım ihtilaflar ortaya çıkmıştır. Nitekim Buhari 
şarihi Keşmirî, bu rivayetlerin bir olaydan bahsettiğini söylerken onun 

 
8  Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail el-Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, İkinci Baskı, Beyrut: 

Müessesetu’r-Risâle, 2014,  7 Teyemmüm, 6; 61 Menâkıb, 25; Müslim b. el-Haccac el-
Kuşeyri el-Nîsâbûrî, Sahîh’u-Muslim, Üçüncü Baskı, Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 2010, 7 el-
Mesâcid ve Mevâdiu’s-Salat, 55/309-316; Malik b. Enes, el-Muvatta, İkinci Baskı, Bey-
rut: Dâru’l-Ma’rife, 2008, 2 es-Salât, 6/25; İbnu’l-Eş’as es-Sicistâni el-Ezdî Ebû Dâvud, 
Sünen’u Ebî Dâvud, Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 2001, 2 es-Salât, 11; Ali b. Ömer ed-
Dârekutnî, Sünenu’d-Dârekutni, Ebû Tayyip Muhammed Abâdi (Haz.), Dördüncü 
Baskı, Beyrut: Âlemul-Kutub, 1986, 1/201. 



 
 

 161 

aksine İbn Hacer ve Nevevi bu rivayetlerin iki farklı olay olduklarını 
söylemişlerdir.9 

Bunlarla birlikte biz, Hz. Peygamber’in uykuda kalmış olması nede-
niyle sabah namazını kaçırdığına dair nakledilen rivayetlerde tek bir 
olayın mevzubahis edilmiş olma ihtimalinin daha yüksek olduğunu dü-
şünüyoruz.10 Hemen hemen bütün rivayetlerde olayın kahramanları ve 
olayın meydana gelme şekli ve sonrasında yaşananlar, bunların hepsinin 
aynı olaydan bahsettiği ihtimalini kuvvetlendirmektedir.11 Nitekim En-
ver Şah el-Keşmirî bu olayların aslında aynı gazvede yaşandığını ifade 
etmektedir. Biz de bu rivayetlerde anlatılan olayın yaşandığı yer ve za-
man konusuda onun görüşüne katıldığımızı ifade etmek istiyoruz. Çün-
kü Keşmirî, olayın yaşandığı zaman ve mekân konusunda dört farklı 
yerin rivayetlerde nakledildiğini bunun da ravilerden kaynaklanan bir 
hata olduğunu belirtmiştir. Ona göre bu olay, Hayber Gazvesi dönüşü 
yaşanmıştır. 

Çok sayıda varyantı bulunan bu rivayetleri aynı olaydan bahsettikle-
rinden hareketle ele alacağız. Birçok fıkhî hükmü bünyesinde barındır-
mış olması itibariyle çok farklı kitap ve bab başlıkları altında zikredilen 
yukarıdaki olayla ilgili fıkhî konulara değinmeden, doğrudan rivayetin 
konumuzu ilgilendiren kısmına geçmek istiyoruz. Rivayetlerde olayın 
yaşandığı zaman ve mekâna baktığımızda birbirinden farklı isimlerin 
zikredildiğini görmekteyiz. Bu farklı zaman ve mekân ifadeleri, birbirin-
den farklı eserlerde yer almakla birlikte aynı eser içerisinde de olayla 
ilgili çelişkili ifadelerin kullanıldığını görmekteyiz.12 

Rivayetlerde olayın yaşandığı zaman ve mekân olarak zikredilen ifa-
deler:  

1- “Hayber dönüşü” , “ Hayber Gazvesi dönüşü”:  
Ebu Davud “Kitabu’s-Salat”ta, “uyuyarak veya unutarak namazı kaçıran 

kişi” ile ilgili babta nakletmiş olduğu rivayette zaman olarak “Hayber 
Gazvesi dönüşü” tabirini kullanmaktadır.13  İmam Malik’in nakletmiş 
olduğu rivayetlerin birinde de “Hayber dönüşü”   ifadesiyle aynı yer 

 
9  Bkz: Enver Şah el-Keşmirî, Feyzu’l-Bâri a’la Sahîhi’l-Buhari, Birinci Baskı, Beyrut: 

Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 2005, 1/528; İbn Hacer, Fethu’l-Bâri Şerhu Sahîhi’l-Buhari, Ri-
yad: Daru’s-Selam, 2000, 1/582: Muhyiddin b. Şeref en-Nevevî, Şerhu Sahihi Müslim, 
Beyrut: Dâru İhyai’t-Turasi’l-Arabi, trs, 5/181. 

10  Bkz: Keşmirî, Feyzu’l-Bâri a’la Sahîhi’l-Buhari, 1/528. 
11  Enbiya Yıldırım, Geleneksel Hadis Yorumculuğu, İstanbul: Rağbet Yayınları, 2001, 71. 
12  Bkz: İbn Hacer, Fethu’l-Bâri, 1/581. 
13  Ebu Davud, 2 es-Salât, 11. 



 
 

 162 

zikredilmiştir.14 Beyhakî’de nakledilen rivayetlerden birinde “Hayber 
Gazvesi dönüşü” lafızları kullanılmıştır.15 Müslim’de yer alan rivayet-
lerden birinde aynı şekilde “Hayber Gazvesi dönüşü” lafızları kullanıl-
mıştır.16 

2- “Ceyşu’l-Umera”: 
Ebu Davud’da geçen rivayetlerin birinde ( ءارملأا شیج ) diye bir yer be-

lirtilmiştir. Yapmış olduğumuz araştırma neticesinde bu yerin sadece bu 
rivayette geçtiğini tesbit ettik.17 İbn Abdilerr ise Ebu Davud’un burada 
kastettiği yerin Mute savaşının yapıldığı yer olduğunu fakat Hz. Pey-
gamber bu savaşa katılmadığından Ebû Davud’un böyle bir yer ismi 
zikretmesinin bir hata olduğunu belirtmiştir.18 

3- “Hudeybiye zamanı”, “Hudeybiye Gazvesi”: 
Ebu Davud’da yer alan bir başka rivayette, olayın içeriğine bakıldı-

ğında daha önceki olay olduğu anlaşılmaktadır. Bu rivayette ise zaman 
olarak “Hudeybiye zamanı” ifadesi geçmektedir. Halbuki daha önce 
“Hayber gazvesi dönüşü” ve “Ceyşu’l-Umera” ifadesini kullanmıştı. 
Beyhakî’de yer alan rivayetlerin birinde “Hudeybiye zamanı”, diğerinde 
ise “Hudeybiye gazvesi” ifadeleri yer almaktadır.19 Beyhakî’de yer alan 
diğer rivayette de yukarıda gördüğümüz gibi “Hayber Gazvesi dönüşü” 
ifadesi kullanılmıştı. 

4- “Mekke yolunda”: 
İmam Malik’in nakletmiş olduğu rivayetlerin birinde daha önce Hay-

ber’in yer olarak belirtildiğini söylemiştik. Bu rivayetin hemen altında 
aynı olayla ilgili olarak İmam Malik “Mekke yolunda” ifadesini kullan-
mıştır.20 Beyhakî’de yer alan rivayetlerin birinde Beyhakî “Mekke yo-
lunda” ifadesinin yer aldığı başka bir rivayet nakletmiştir.21 Bu, Bey-
hakî’nin aynı olay için naklettiği üçüncü mekân ismidir. 

5- “Bir seyahatte”, “Bir seferde”: 

 
14  Malik b. Enes, 2 es-Salât, 6/25. 
15  Ebu Bekr Ahmed b. el-Hüseyin el-Beyhaki, Delâilu’n-Nubuvve ve Ma’rifetu Ahvâli 

Sahibi’ş-Şeria, Abdulmu’ti Kal’aci (Haz.), Beyrut: Dâru’l-Kutübi’l-İlmiyye, 1985, 4/272. 
16  Müslim, 7 el-Mesâcid ve Mevâdiu’s-Salât, 55/309. 
17  Ebu Davud, 2 es-Salât, 11. 
18  Ebû Ömer Cemaleddin Yusuf b. Abdullah b. Muhammed Kurtubi İbn Abdilberr en-

Nemeri, et-Temhîd lima fi'l-Muvatta mine'l-Meani ve'l-Esanid, Saîd Ahmed A’rab (Thk.), 
Tıtvan: Vizaretü’l-Evkaf ve’ş-Şuuni’l-İslâmiyye, 1988, 5/205. 

19  Beyhaki, Delâilu’n-Nubuvve, 4/274, 275. 
20  Malik b. Enes, 2 es-Salât, 6/26. 
21  Beyhaki, Delâilu’n-Nubuvve, 4/273. 



 
 

 163 

İmam Buhari “Müslüman bir kişinin temiz toprakla teyemmüm yapması-
nın suyun yerine geçerli olduğu” ile ilgili babta nakletmiş olduğu bu riva-
yette olayın yaşandığı yer olarak “Hz. Peygamberle bir seferde iken” 
şeklinde bir ibareye yer vermiştir.22 Buhari aynı olayı biraz farklı ifade-
lerle “Kitabu’l-Menakıb”ın “İslam’da nübüvvetin alametleri” babı altında 
da zikretmiş ve orada “bir yolculukta” ifadelerini kullanmıştır.23 Ebu 
Davud da yukarıda vermiş olduğumuz iki yerden farklı olarak “bir se-
ferde” ifadesini kullanmıştır.24 Beyhakî Delâil adlı eserinde olayla ilgili 
arka arkaya nakletmiş olduğu rivayetlerin ikisinde de yukarıda vermiş 
olduğumuz yerlerden farklı olarak “bir seferde” ifadesini kullanmıştır.25 
Sünen’inde ise “bir seferde” ve “bir yolculukta” ibarelerine yer vermiş-
tir.26 Dârekutnî’de yer alan rivayetlerin birinde “Müşriklerin kabından 
abdest alma ve teyemmüm babında” “bir seferde” şeklinde geçmektedir.27 
Abdurrezzak’ın el-Musannef’inde de aynı olay “bir seferde” şeklinde 
geçmektedir.28 

6- “Tebuk yolunda”, “Tebuk Gazvesinde”: 
İbn Hacer Fethu’l-Bâri’de olayın Abdurrezzak’ın el-Musannef’inde 

“Tebuk yolunda” şeklinde geçtiğini ifade etmiştir.29 Ayrıca Beyhakî de 
Vâkıdî’nin el-Meğâzi’sinde “Tebuk gazvesi” ifadeleriyle rivayetin akta-
rıldığını belirtmiş olmakla beraber30 yapmış olduğumuz araştırmalarda 
bahse konu iki eserde bu yer ismi ile nakledilen rivayetlere rastlayama-
dık. 

7- Herhangi bir zaman ve mekân ismi zikretmeyenler: 
Nesâi’de yer alan rivayette herhangi bir zaman ve mekân belirtilme-

den çok kısa bir şekilde sadece cünup olduğu için namaz kılmak isteme-
yen bir kişinin bu durumunu öğrenmesi üzerine Hz. Peygamber’in ona 
teyemmüm etmesini tavsiye ettiğine dair bir rivayet vardır. Olayın diğer 

 
22  Buhari, 7 Teyemmüm, 6. 
23  Buhari, 61 Menâkıb, 25. 
24  Ebu Davud, 2 es-Salât, 11. 
25  Beyhaki, Delâilu’n-Nubuvve, 4/276, 277. 
26  Ebu Bekr Ahmed b. el-Hüseyin El-Beyhaki, Sünenü’l-Kübra, Yusuf Abdurrahman el-

Maraşlı (Dzn.), Beyrut: Dâru’l-Marife, 1/218, 219. 
27  Dârekutni, Sünenü'd-Dârekutni, 1/202. 
28  Abdurrezak b. Hemmam es-San’anî,  el-Musannef, Habiburrahman el-Azami (Thk.), 

Pakistan: Meclisü’l-İlmî, 1972, 11/277. (hadis no: 20537). 
29  İbn Hacer, Fethu’l-Bâri, 1/581. 
30  Beyhaki, Delâilu’n-Nubuvve, 4/275. 



 
 

 164 

kısımları bu rivayette yer almamaktadır.31 Beyhakî’de yer alan rivayetle-
rin birinde ise herhangi bir yer ve mekân belirtilmeden Hz. Peygam-
ber’in cünup olan birisine teyemmüm alıp namaz kılmasını, su buldu-
ğunda ise abdest almasını söylediğine dair bir başka rivayet nakledilmiş-
tir.32 

Nakletmiş olduğumuz rivayetlerde görüldüğü gibi muhaddisler ola-
yın yaşandığı zaman ve mekânlarla ilgili olarak birbirlerinden farklı 
isimler aktarmışlardır. Nitekim İbn Hacer bu rivayetin yaşandığı yer ve 
zaman hakkında şunların nakledildiğini söylemiştir: “Hayber dönüşü”, 
“Hudeybiye”, “Mekke yolunda”, “Tebuk yolunda”, “bir seferde”, “Cey-
şu’l-Umera”33 Bundan dolayı bu seferin hangisi olduğu konusunda ihti-
laf vardır.34 Bununla birlikte aynı olaydan bahseden farklı varyantlarda-
ki rivayetleri eserlerine alan bazı muhaddisler, aynı olayı anlatmalarına 
karşın, olayın farklı yer ve zamanda yaşandığını belirten hadisler de 
naklederek çelişkiye düşmüşlerdir. Daha önce belirttiğimiz gibi muhad-
disler bu olayla ilgili rivayetlerin çok büyük bir kısmını “teyemmüm”, 
“cünüp olan kimsenin abdesti”, “peygamberlik alametleri” gibi bab başlıklar 
altında zikretmişlerdir. Nesâi gibi sünen yazarı kimi muhaddisler ise 
olaya hiç değinmeden doğrudan konudan çıkarılacak fıkhi hükme yö-
nelmiş ve sadece o kısmı nakletmişlerdir.35 

2. Mut’a Nikahının ve Evcil Merkeb Etinin Haramlığı 

Sonraki dönem muhaddislerinin, özellikle de şarihlerin, bir rivayetin 
sıhhatini tespit etmek amacıyla yapmış oldukları araştırmalarda rivayet-
te geçen olayın yaşandığı zaman ve mekânın araştırıldığına dair Buhari 
ve Müslim’de geçen bir rivayeti örnek olarak vermek istiyoruz. 

Buhari’de geçen rivayet şu şekildedir: “İbn Abbas, Hz. Peygamber’in 
mut’a nikahını ve evcil merkeb etinin yenmesini Hayber gazvesi zamanında 
yasakladığını nakletmiştir.”36 

Müslim’de geçen birinci rivayet şöyledir: “Rabi’ b. Sebre babasından Hz. 
Peygamber’in Fetih günü kadınlarla mut’a nikahı yapmayı yasakladığını haber 
vermiştir.”37 

 
31  Ahmed b. Şuayb b. Ali el-Horasâni en-Nesâi, Sünenu’n-Nesâi, Birinci Baskı, Beyrut: 

Dâru’l-Ma’rife, 2007, 1 Taharet, 203. 
32  Beyhaki, Sünenü’l-Kübra, 1/220. 
33  Bkz: İbn Hacer, Fethu’l-Bâri, 1/581. 
34  İbn Hacer, Fethu’l-Bâri, 1/581; Nevevi, Şerhu Sahîhi Müslim, 5/182. 
35  Nesâi, 1 Taharet, 203. 
36  Buhari, 67 Nikah, 31. 



 
 

 165 

Müslim’deki ikinci rivayet ise şu şekildedir: “Ali b. Ebi Talip Hz. Pey-
gamber’in Hayber günü mut’a nikahını ve evcil merkeb etinin yenmesini yasak-
ladığını nakletmiştir.”38 

İbn Hacer, bu rivayetlerde aktarılan mut’a nikahının yasaklanması 
vakıasının aslında Hayber’de olmayıp Mekke’nin fethi esnasında oldu-
ğunu ifade etmiş ve bu konuda Müslim’in bu yasaklama eyleminin 
Mekke’nin fethi esnasında olduğuna dair ikinci rivayetini kabul etmiş-
tir.39 Görüldüğü gibi Müslim’de mut’a nikahının hem Hayber’de hem de 
Mekke’nin fethi esnasında yasaklandığına dair iki farklı rivayet geçmek-
tedir. Müslim bu olayların hangi zaman ve zeminde geçtiğini araştırıp 
tespit etmek ve gerçek olan tarihi belirlemek yerine birbiriyle çelişen iki 
rivayeti de eserine almıştır. Halbuki bu iki olayı zaman ve mekân açısın-
dan incelemiş olsaydı belki de ikisinden birini tercih edecekti. 

Konunun başında ifade ettiğimiz gibi muhaddisin öncelikli gayesi 
kendisine nakledilen rivayette var olan fıkha dair bir hükmü tespit et-
mek olduğundan, olayın yaşandığı zamanın ve yerin neresi olduğu hu-
susu ikinci planda kalmaktadır. Dolayısıyla İmam Müslim de rivayetle-
rin bu yönüne odaklandığı için arka arkaya nakletmiş olduğu rivayet-
lerde mevcut olan zamansal ve mekânsal çelişkiyi giderme yoluna git-
memiştir. Çünkü onun önceliği rivayette yer alan hükümdür. Ayrıca 
yukarıda ifade ettiğimiz bir başka hususu bu örnek bağlamında hatır-
latmakta fayda mülahaza ediyoruz; muhaddis isnadın sıhhatini tespit 
ettiğinde metnin içeriğiyle yeterince ilgilenmediğinden, aynı konu ile 
ilgili birbiriyle çelişen rivayetleri nakledebilmektedir. Yukarıdaki örnek 
bunun açık bir göstergesidir. Netice olarak Müslim aynı olayın yaşandığı 
zaman ve mekân olarak hem Hayber hem de Mekke’nin fethini zikret-
miştir. 

3. Ebu Süfyan’ın Ölüm Haberi 

Konuyla ilgili bir başka örnek olarak Ebu Süfyan’ın ölümü hakkında 
varid olan bir habere değinmek istiyoruz. Zeynep bnt. Ebî Seleme’den 
gelen bu rivayette o şunları söylemektedir: 

 
37  Müslim, 8 Nikah, 25-26. 
38  Müslim, 8 Nikah, 29. 
39  Müslim, 8 Nikah, 25-26; 8 Nikah, 29. Rivayet ile ilgili tartışmalar için bkz: İbn Hacer, 

Fethu’l-Bâri, 9/210-214. 



 
 

 166 

“Ebu Süfyan’ın ölüm haberi Şam’dan gelince Ümmü Habibe, taziyenin 
üçüncü gününde bir koku istedi.40 Onu yüzüne ve kollarına sürdü ve dedi ki: 
Şüphesiz ben böyle süslenen bir kadın değilim. Fakat Hz. Peygamber’in şöyle 
dediğini işittim: Allah’a ve ahiret gününe inanan bir kadının kocası dışında 
birisine üç günden fazla yas tutması helal değildir. Kocasına ise dört ay on gün 
yas tutması gerekir.”41 

Rivayet başta İbn Hacer ve Aynî olmak üzere bazı şarihler tarafından 
kabul edilmemiştir. Onlar, Ebu Süfyan’ın Medine’de öldüğü konusunda 
âlimler arasında şüphe bulunmadığını ve bundan dolayı onun cenazesi-
nin Şam’dan gelmesinin mümkün olmadığını söylemişlerdir. Onlar bu-
rada (İbn) kelimesinin hazfedildiğinden dolayı rivayetin bu şekilde nak-
ledilmiş olabileceğini ifade etmişlerdir. Ebu Süfyan’ın oğlu Yezid b. Ebi 
Süfyan’ın Şam’da emirlik görevinde bulunduğundan ölüm haberi gelen 
kişinin o olması gerektiğini ifade etmişlerdir.42 Aslında Şam’dan ölüm 
haberi gelen kimse Ebu Süfyan değil, onun oğlu Yezid b. Ebi Süfyan’dır. 
Fakat muhaddisler olayın yaşanmış olduğu zaman ve mekâna yeterince 
dikkat etmediklerinden bu şekilde nakletmişlerdir. Halbuki haberi bu 
yönüyle araştırmış olsalardı bunu kolayca fark edeceklerdi. Fakat daha 
önce belirttiğimiz gibi mesailerini daha çok senede harcadıkları için me-
tinle ilgili bu kabil basit hatalar gözlerinden kaçmış olmalıdır. 

4. Ebu Süfyan’ın Hz. Peygamber’den (s.a.v.) Talepleri 

Muhaddislerin zaman ve mekânın tespiti konusunda yeterince hassas 
davranmadıkları ile ilgili bir başka örnek de Ebu Süfyan’ın Hz. Peygam-
ber’den talep ettiği şeyler hakkında varid olan bir rivayettir. Nakledilen 
bir rivayette İbn Abbas şöyle demiştir: 

 “Müslümanlar Ebu Süfyan’a bakmıyor ve onunla oturmuyorlardı. Bunun 
üzerine Ebu Süfyan, Hz. Peygamber’e şöyle dedi: “Ey Allah’ın Resulu senden 
bana verilmek üzere üç şey istiyorum” Hz. Peygamber de, “tamam” dedi. Ebu 
Süfyan: “Yanımda Arab’ın en iyi ve en güzel kızı olan Ümmü Habibe var, onu 
sana vereyim.” Hz. Peygamber “Tamam” dedi. Ebu Süfyan: “Muaviye’yi kâtip 

 
40  Rivayette ٌُةرَفْص  : ifadesi geçmekte olup za’ferandan yapılmış bir tür koku demektir. 

Bkz: Buhari, 23 Cenaiz, 30. (Muhakkikin dipnotu) 
41  Buhari, 23 Cenaiz, 30; Müslim, 18 Talak, 9/62. Aynı olayın anlatıldığı bir başka riva-

yette ise Ebu Süfyan’ın nerede öldüğüne dair herhangi bir bilgi olmadan doğrudan 
koku süründüğü ve Hz. Peygamber’in hadisini söylediği nakledilmiştir. Bkz: Buhari, 
68 Talak, 46, 49. 

42  İbn Hacer, Fethu’l-Bâri, 3/188; Ebu Muhammed Bedreddin Mahmud b. Ahmed b. 
Musa el-Hanefi el-Aynî, Umdetu’l-Kâri, Dâru’l-Fikr, trs., 8/64. 



 
 

 167 

yapar mısın?” diye sorunca Hz. Peygamber ona da “Tamam” dedi. Ebu Süfyan: 
“Beni de emir yap ki daha önce Müslümanlara karşı savaştığım gibi kafirlerle 
savaşayım”, dedi. Hz. Peygamber buna da “Tamam” dedi.”43 Bu rivayeti İbn 
Abbas’tan nakleden Ebu Zumeyl: “Eğer Hz. Peygamber’den bunları istemiş 
olmasaydı Resulullah bunları ona vermezdi. Çünkü o kendisinden bir şey isten-
diği zaman mutlaka “Evet” derdi.”44 

Müslim’de yer alan bu rivayete göre Hz. Peygamber, Ebu Süfyan’ın 
kızı Ümmü Habîbe ile Ebu Süfyan Müslüman olduktan sonra evlenmiş-
tir. Ebu Süfyan’ın Müslüman olması ise Mekke’nin fethinden sonradır. 
Dolayısıyla Hz. Peygamber Ümmü Habibe ile Mekke’nin fethinden son-
ra evlenmiş olmaktadır. Oysa tüm siyer yazarları bu evliliğin Habeşis-
tan’da olduğu konusunda hemfikirdirler.45 Çünkü Ümmü Habîbe kocası 
Ubeydullah b. Cahş el-Esedi ile Müslüman olup Habeşistan’a gidince 
kocası bir süre sonra Hristiyanlığı seçmiş, bundan dolayı kocasından 
boşanmış fakat Mekke’ye geldiği taktirde babasının, dininden dolayı 
kendisine baskı yapacağından korktuğu ve gideceği bir yeri olmadığı 
için Hz. Peygamber Ümmü Habîbe ile iddeti bitince Necaşi aracılığıyla 
evlenmiştir.46 Dolayısıyla rivayette geçtiği gibi Ebu Süfyan’ın, onunla 
evlenmesi için Hz. Peygamber’e teklif götürmesi mümkün olmayan bir 
durumdur. Çünkü zaten Hz. Peygamber onunla evlidir. Kimi âlimler 
Ebu Süfyan’ın diğer kızını teklif ettiğini söyleyerek te’vil etmeye çalışsa 
da rivayette açıkça Ümmü Habîbe’nin ismi geçmektedir. 

Bu rivayette de görüldüğu gibi başta Müslim olmak üzere bazı mu-
haddislerin olayın yaşandığı zaman ve mekâna dikkat etmeden rivayet-

 
43  Müslim, 44 Fedâilu’s-Sahabe 40/168; Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed et-

Temîmî İbn Hibban, Sahîhu İbn’i-Hibbân bi’t-Tertîbi İbn’i-Balaban, Alaaddin Ali b. Ba-
laban el-Fârisî (Telif), Şuayp el-Arnavut (Thk.), Beyrut: Müessestu’r-Risale, 1993, 
16/189; Ebu’l-Kasım Süleyman b. Ahmed et-Taberani, el-Mu’cemu’l-Kebir, Hamdi Ab-
dulmecid es-Selefi (Thk.), Kahire: Mektebetu İbn-i Teymiye, 12/198-199. 

44  Müslim, 44 Fedâilu’s-Sahabe 40/168. 
45  Bkz: Muhammed b. Yesar İbn İshak, Sîretu İbn-i İshâk, Muhammed Hamidullah 

(Thk.), Konya: Hayrat Hizmet Vakfı Yayınları, 1981, 242; Ebû Muhammed Cemaled-
din Abdulmelik İbn Hişam, Es-Sîretu’n-Nebeviyye, Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1994, 4/240; 
Ayrıca bkz: en-Nevevi, Şerhu Sahîhi Müslim, 16/63; Ebu Abdullah Şemseddin Mu-
hammed İbn Kayyim el-Cevziyye, Zâdu’l-Mead fi Hedyi Hayri’l-İ’bad, Şuayp el-
Arnavut, Abdulkadir el-Arnavut (Thk.), Beyrut: Müessesetu’r-Risale, 2006, 1/106; Hz. 
Peygamber’in evlilikleri için bkz: Muhammed b. Ahmed b. Mustafa Muhammed Ebû 
Zehra, Hatemü'n-Nebiyyin, Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabi, 1979, s. 1498. 

46  Hz. Peygamber’in Ümmü Habibe ile evlenmesi ve bu rivayet ile ilgili tartışmalar için 
bkz: Nevevi, Şerhu Sahîhi Müslim, 16/63. 



 
 

 168 

leri naklettikleri görülmektedir. Şayet bu muhaddisler Hz. Peygamber’in 
Ümmü Habîbe ile ne zaman ve nerede evlendiğini araştırmış olsalardı 
bu rivayetteki hatanın farkına varacaklardı. Dolayısıyla daha önce de 
ifade ettiğimiz gibi muhaddisler için olayın yaşandığı zaman ve mekânın 
ihmal edildiğini bu rivayette de görmekteyiz. Ebu Süfyan’ın emirliği 
meselesine gelince, onun Hz. Peygamber’in hayatı süresince herhangi bir 
yere emir olarak atandığına dair bir bilgi kaynaklarımızda mevcut de-
ğildir.47 Dolayısıyla onun bu talebinin gerçekleştiğine dair nakledilen 
rivayet de bu yönüyle problemlidir. 

5. Hz. Peygamber’in (s.a.v.) Kaza Umresi 

Bir başka örnek ise Tirmizi’nin Sünen’inde yer alan Hz. Peygamber’in 
Kaza umresinde Mekke’ye girmesi ile ilgili nakledilen rivayettir. Enes b. 
Malik’ten gelen rivayet şu şekildedir: “İshak b. Mansur- Abdurrezak- Cafer 
b. Süleyman- Sabit- Enes b. Malik: Hz. Peygamber kaza umresinde Mekke’ye 
girdi. Abdullah b. Revaha Hz. Peygamber’in önünde şu şiiri okuyarak yürüyor-
du… Hz. Ömer, kendisine ‘Ey İbn Revaha! Hz. Peygamber’in huzurunda ve 
Allah’ın hareminde şiir mi okuyorsun?’ dedi. Bunun üzerine Resulullah, Ey 
Ömer! onu bırak, onun şiiri oktan daha tesirlidir.” diyordu.48 

Tirmizi rivayetin sıhhati ile ilgili yapmış olduğu değerlendirmede, bu 
rivayetin bir başka tarikinde Hz. Peygamber’in önünde şiir okuyan kişi-
nin Ka’b b. Malik olduğunu ve bu rivayetin ehli hadise göre daha sahih 
olduğunu ifade etmiştir. Ayrıca o, Abdullah b. Revaha’nın Mute Sava-
şı’nda şehit olduğunu, Kaza umresinin ise Mute Savaşı’ndan sonra ol-
duğunu ve dolayısıyla Abdullah b. Revaha’nın kaza umresinde bulun-
masının mümkün olmadığını söyleyerek bu rivayetin zayıf olduğunu 
ifade etmiştir.49 Bizim burada dikkat çekmek istediğimiz nokta Tirmi-
zi’nin “Kaza umresi, Mute Savaşı’ndan sonra olmuştur.” sözüdür. 
Çünkü Tirmizi’nin bu sözü açık tarihi bilgilere aykırılık arzetmektedir. 
Zira kaza umresinin hicretin yedinci yılı Zilkade ayında olduğu konu-
sunda âlimler hemfikirdirler.50 Mute Savaşı ise hicretin sekizinci yılında 
vuku bulmuştur.51 

 
47  İbn Kayyim el-Cevziyye, Zâdu’l-Mead, 1/107. 
48  Ebû Îsa Muhammed b. Îsa b. Sevre et-Tirmizî, Sünenu’t-Tirmizî, Birinci Baskı, Beyrut: 

Müessesetu’r-Risâle, 2013, 42 el-İsti’zan ve’l-Âdab, 104. 
49  Tirmizi, 42 el-İsti’zan ve’l-Âdab, 104. 
50  İbn Sa’d hicretin 7. yılı Zilkade ayında kaza umresinin meydana geldiğini belirtmiş-

tir. Bkz: Ebû Abdullah Muhammed b. Sa’d b. Meni’ ez-Zührî İbn Sa’d, Kitâbu’t-
Tabakâti’l-Kebîr, Ali Muhammed Ömer (Thk.), Kahire: Mektebetu’l-Hanci, 2001, 2/113; 



 
 

 169 

Kaza umresi Mute Savaşı’ndan sonra değil, Hudeybiye Antlaşma-
sı’ndan sonraki yıl yapılmıştır. Mute savaşından daha önce vuku bul-
muştur. İbn Hacer de Tirmizi’nin böyle bir hataya nasıl düştüğüne hay-
ret ettiğini ifade etmiştir. Fakat devamında İbn Hacer, Enes b. Malik’ten 
gelen aynı rivayetin Tirmizi’nin ravilerinden biri olan Kerûhi hattıyla 
gelen nüshasında fetih günü ibaresinin geçtiğini söylemiştir. Bundan 
dolayı aslında rivayette “Hz. Peygamber fetih gününde Mekke’ye gir-
di” ifadesinin yer aldığını, Tirmizi’nin de “Mekke’nin fethinin Mu-
te’den sonra olduğunu” söylediğini, fakat ravilerin bunu yanlış aktar-
dıklarına dair ifadeleri bazı âlimlerde gördüğünü ifade etmiştir.52 Fakat 
İbn Hacer’in bahsettiği bu nüshanın akibeti konusunda herhangi bir 
bilgi söz konusu değildir. Sultan Sind el-Akâyile ise İbn Hacer’in bahset-
tiği kişinin kendisinden yaklaşık bir asır önce yaşamış olan İbn Kayyim 
el-Cevziyye olabileceğini ifade etmiştir. Çünkü Zâdu’l-Mead adlı eserinde 
İbn Kayyim aynı rivayetin “fetih günü” ifadesi ile Tirmizi’de geçtiğini, 
Tirmizi’nin ise bu rivayetle ilgili olarak, bunun açık bir hata olduğunu 
çünkü bu gazvenin (Mute Savaşı’nın) fetihten dört ay önce meydana 
geldiğini ve İbn Revaha’nın Mute Savaşı’nda vefat ettiğini nakletmiştir.53 
Bu rivayetle ilgili tartışmalara girmek, bizi esas amacımızdan uzaklaştı-
racağı için bu tartışmalara değinmeyeceğiz. Ayrıntılı bilgi için Sultan 
Sind el-Akâyile’nin “Nakdu’l-Hadis bi Ardi ale’l-Vekâi’ ve’l-Ma’lumati’t-
Tarihiyye” adlı eserine bakmak yeterli olacaktır.54 

Şayet birinci rivayette Tirmizi’nin sözü doğru kabul edilecek olursa -
ki elimizdeki veriler bizi buna mecbur kılmaktadır. Zira İbn Hacer ve İbn 
Kayyim’in bahsettikleri rivayet elimizdeki nüshada yer almamaktadır- 
Tirmizi’nin bilmesinde kuşku duymayacağımız tarihi bir bilgiyi nasıl 
olur da hatalı bir şekilde verdiği sorusu akla gelmektedir. Bu durum 

 
Vâkıdî ise Hz. Peygamber’in hicretin 6. yılı Şevval ayının son birkaç günü Büsr b. 
Süfyan el-Ka’bi’ye beraber umreye gideceklerini söylediğini nakletmiş ve daha sonra 
Hudeybiye anlaşmasının maddelerini aktarmıştır. Maddelerin birisi Müslümanların 
gelecek yıl umre için Mekke’ye gelecekleri yönündedir. Bu maddeye göre hicretin 7. 
yılında kaza umresi yapılmıştır. Bkz: Ebû Abdullah Muhammed b. Ömer el-Vâkıdî, 
el-Meğâzî, Marsden Jones (Thk.), Üçüncü Baskı, Beyrut: Alemü’l-Kütüb, 1984, 2/574, 
611-612. Ayrıca bkz. Sultan Sind el-Akâyile, Nakdu’l-Hadis bi Ardi ale’l-Vekâi’ ve’l-
Ma’lumati’t-Tarihiyye, Umman: Dâru’l-Feth, 2002, 27-32. 

51  Ebû Cafer Muhammed b. Cerir, et-Taberî, Tarihu’l-Umem ve’l-Müluk, Muhammed 
Ebû’l-Fadl İbrahim (Thk.), İkinci Baskı, Kahire: Dâru’l-Mearif, 3/36. 

52  İbn Hacer, Fethu’l-Bâri, 7/628. 
53  İbn Kayyim el-Cevziyye, Zâdu’l-Mead, 3/340. Krş: Akâyile, Nakdu’l-Hadis, 29. 
54  Konuyla ilgili ayrıntılı bilgi ve tartışmalar için bkz: Akâyile, Nakdu’l-Hadis, 27-32. 



 
 

 170 

muhtemelen daha önce de belirttiğimiz gibi muhaddislerin rivayette 
nakledilen olayın meydana geldiği zaman ve mekâna fazlaca önem ver-
memelerinden kaynaklanan bir durum olsa gerektir. 

Yukarıda vermiş olduğumuz örnekler ile muhaddislerin rivayetlerde 
anlatılan olayların yaşandığı zaman ve mekânın tespit edilmesi konu-
sunda hassas davranmadıklarını göstermeye çalıştık. Bununla birlikte 
kimi muhaddislerin rivayetlerde anlatılan birtakım olaylarda yaşanan 
zaman ve mekânın doğruluğu konusunda birtakım araştırmalara girdik-
lerini de görmekteyiz. Bunlar çoğunlukla sonraki dönem hadis şarihleri-
dir. Şarihler bazı rivayetlerin tespiti ile ilgili olarak çok yoğun bir şekilde 
çalışmış ve rivayetlerin farklı varyantlarını bir araya getirerek olayın asıl 
yaşandığı zaman ve mekânı tesbite çalışmışlardır. Ayrıca onlar hadisle-
rin sebeb-i vürudunu da araştırarak Hz. Peygamber’den nakledilen ri-
vayetlerin hangi zaman ve zeminde yaşandığını, kime, hangi amaçla 
söylendiğini tespit etmeye çalışmışlardır. 
  



 
 

 171 

 
SONUÇ 

 
 
 
 
 
 
Herhangi bir olayın anlaşılmasında hayati öneme sahip olan birtakım 

unsurlar vardır. Bunlar olayın kahramanları, olayın bağlamı, olayın ya-
şandığı zaman ve mekân gibi unsurlardır. Zaman ve mekân bir olayın 
anlaşılmasında olmazsa olmaz unsurların başında gelmektedir. Hadis 
kaynaklarımızda nakledilen rivayetlerin bazılarında maalesef olayla 
ilgili olan bu iki unsurun ihmal edildiğini görmekteyiz. Bunun esas mü-
sebbibi ise ravi veya eser sahibi muhaddisin kendisidir. Onlar çok uzun 
rivayetleri özetleyerek aktarmak veya olayla ilgili aktarılan rivayetten 
sadece kendileri için gerekli olan kısımları alıp rivayetin geriye kalan 
kısmını aktarmamak gibi bazı tasarruflarda bulunmuşlardır. Bu tasarruf-
lar olayın yaşandığı zaman ve mekânın aktarılmamasına veya çelişkili 
olarak aktarılmasına neden olmuştur. Özellikle de muhaddislerin daha 
çok itikadi ve ameli konulara yoğunlaşmaları, rivayetin geriye kalan 
kısımlarını ihmal etmelerine neden olmuştur. Bu durum hadislerin ta-
mamı için söz konusu olmayıp sadece birtakım rivayetler için geçerlidir. 
Sonraki dönem muhaddisleri bu tür problemli rivayetlerin farkına var-
mışlar ve bu problemleri çözmek için bazı metodlar geliştirmişlerdir. Bu 
amaçla tarih ve zamanı tespit edilemeyen veya birbirleriyle çelişen za-
man ve mekân ifadelerinin gerçekliğini tespit edebilmek için “sebebi 
vurud” ve “tarihe arz” gibi yöntemler geliştirmişlerdir. Geliştirdikleri bu 
yöntemlerle zamansal ve mekânsal açıdan yanlış olarak aktarılan bazı 
olayların meydana geldiği gerçek mekân ve zamanı tespit ettiklerine dair 
bazı örnekler naklettik. 
  



 
 

 172 

 
KAYNAKÇA 

 
 
 
 
 
 

Akâyile, Sultan Sind. Nakdu’l-Hadis bi’l-Ardi ale’l-Vekâi’ ve’l-Ma’lumati’t-
Tarihiyye. Umman: Dâru’l-Feth, 2002. 

Askalâni, İbn Hacer. Fethu’l-Bâri Şerhu Sahihi’l-Buhârî. Riyad: Daru’s-
Selam, 2000. 

Aynî, Ebû Muhammed Bedruddin Mahmud b. Ahmed b. Musa el-
Hanefi. Umdetu’l-Kâri Şerhu Sahîhi Buhârî. Dâru’l-Fikr. 

Beyhaki, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali. Delâilu’n-Nubuvve ve 
Ma’rifetu Ahvâli Sahibi’ş-Şeria. Abdulmu’ti Kal’aci (Haz.), Beyrut: 
Dâru’l-Kutübi’l-İlmiyye,1985. 

Beyhaki, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali. Sünenü’l-Kübra. Alaatin 
Ali b. Osman el-Mardinî İbnu Turkmânî (Dzn.), Beyrut: Dâru’l-
Marife. 

Buhari, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail b. İbrahim b. Muğîre el-
Cu’fi. Sahîhu’l-Buhârî. İkinci Baskı, Beyrut: Müessesetu’r-Risâle, 
2014. 

Çakan, İsmail Lütfi. Hadislerde Görülen İhtilaflar ve Çözüm Yolları. Altıncı 
Baskı, İstanbul: İFAV Yayınları, 2013. 

Dârekutni, Ali b. Ömer. Sünenu’d-Dârekutni. Ebû Tayyip Muhammed 
Abâdi (Haz.), Dördüncü Baskı, Beyrut: Âlemul-Kutub, 1986. 

Doğanay, Süleyman. Hadis Rivayetinde Ravi Tasarrufları ve Doğurduğu 
Problemler. İstanbul: İsam Yayınları, 2009. 

Ebû Dâvud, İbnu’l-Eş’as es-Sicistâni el-Ezdî. Sünen’u Ebî Dâvud. Beyrut: 
Dâru’l-Ma’rife, 2001. 

Ebû Zehra,  Muhammed b. Ahmed b. Mustafa Muhammed. Hatemü'n-
Nebiyyin. Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabi, 1979. 



 
 

 173 

Erul, Bünyamin. “Tasarrufatu’r-Ruvat fi Mutûni’l-Merviyat”. Ankara 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2001/42, 173-212. 

İbn Abdilberr en-Nemeri, Ebû Ömer Cemaleddin Yusuf b. Abdullah b. 
Muhammed Kurtubi. et-Temhîd lima fi'l-Muvatta mine'l-Meani ve'l-
Esanid. Saîd Ahmed A’rab (Thk.), Tıtvan: Vizaretü’l-Evkaf ve’ş-
Şuuni’l-İslâmiyye, 1988. 

İbn Hibban, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed et-Temîmî. 
Sahîhu İbn’i-Hibbân bi’t-Tertîbi İbn’i-Balaban. Alaaddin Ali b. Balaban 
el-Fârisî (Telif), Şuayp el-Arnavut (Thk.), Beyrut: Müessestu’r-
Risale, 1993. 

İbn Hişam, Ebû Muhammed Cemaleddin Abdulmelik. Es-Sîretu’n-
Nebeviyye. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1994. 

İbn İshâk, Muhammed b. Yesar. Sîretu İbn-i İshâk. Muhammed Hamidul-
lah (Thk.), Konya: Hayrat Hizmet Vakfı Yayınları, 1981. 

İbn Kayyim el-Cevziyye, Ebu Abdullah Şemseddin Muhammed. Zâdu’l-
Mead fi Hedyi Hayri’l-İ’bad. Şuayp el-Arnavut, Abdulkadir el-
Arnavut (Thk.), Beyrut: Müessesetu’r-Risale, 2009. 

İbn Mâce, Ebû Abdullah Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî. Sünenu İbn 
Mâce. Birinci Baskı, Beyrut: Müessesetu’r-Risâle, 2013. 

İbn Sa'd, Ebû Abdullah Muhammed b. Sa’d b. Meni’ ez-Zührî. Kitâbu’t-
Tabakâti’l-Kebîr. Ali Muhammed Ömer (Thk.), Kahire: Mektebetu’l-
Hanci, 2001. 

İstemi, Fuat. Hadis ve Tarih Metodolojilerinin Karşılaştırılması (Hicret Riva-
yetleri Örneği). Yayınlanmamış Doktora Tezi, Diyarbakır: Dicle Üni-
versitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2016. 

Keşmirî, Enver Şah. Feyzu’l-Bâri A’la Sahîhi’l-Buhari. Birinci Baskı, Beyrut: 
Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 2005. 

Malik b. Enes. el-Muvatta. İkinci Baskı, Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 2008. 

Müslim b. el-Haccac el-Kuşeyri el-Nîsâbûrî. Sahîh’u-Muslim. Üçüncü 
Baskı, Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 2010. 

Nesâi, Ahmed b. Şuayb b. Ali el-Horasâni. Sünenu’n-Nesâi. Birinci Baskı, 
Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 2007.  



 
 

 174 

Nevevi, Muhyiddin b. Şeref. Şerhu Sahihi Müslim. Beyrut: Dâru İhyai’t-
Turasi’l-Arabi, trs. 

San’ani, Abdurrezak b. Hemmam. el-Musannef. Habiburrahman el-
Azami (Thk.), Pakistan: Meclisü’l-İlmî, 1972. 

Şeşen, Ramazan. Müslümanlarda Tarih-Coğrafya Yazıcılığı. İstanbul: İSAR 
Yayınları, 1998. 

Taberani, Ebu’l-Kasım Süleyman b. Ahmed. el-Mu’cemu’l-Kebir, Hamdi 
Abdulmecid es-Selefi (Thk.), Kahire: Mektebetu İbn-i Teymiye. 

Taberî, Ebû Cafer Muhammed b. Cerir. Tarihu’l-Umem ve’l-Müluk, Mu-
hammed Ebû’l-Fadl İbrahim (Thk.), İkinci Baskı, Kahire: Dâru’l-
Mearif. 

Tirmizî, Ebû Îsa Muhammed b. Îsa b. Sevre. Sünenu’t-Tirmizî, Birinci 
Baskı, Beyrut: Müessesetu’r-Risâle,  2013. 

Umerî, Ekrem Ziya. el-Müctemau’l-Medeni fi Ahdi’n-Nubuvve. Birinci Bas-
kı, Medine: el-Mektebetu’l-Arabiyyetu’s-Suudiye, 1983. 

Vâkıdî, Ebû Abdullah Muhammed b. Ömer. el-Meğâzî. Marsden Jones 
(Thk.), Üçüncü Baskı, Beyrut: Alemü’l-Kütüb, 1984. 

Yıldırım, Enbiya. Hadis Problemleri. İstanbul: Umran Yayınları, 1996. 

Yıldırım, Enbiya. Geleneksel Hadis Yorumculuğu. İstanbul: Rağbet Yayın-
ları, 2001. 



 
 

 175 
 



 
 

 176 

 
 

GİRİŞ 
 
 
 
 
 
 

Buhârî (ö.256/869), el-Câmiu’s-Sahîh’te çok sayıda mükerrer hadise yer 
vermiştir. Kitabında rivayet edilmiş olan hadislerin sayısının, tekrarların 
çıkarılmasıyla birlikte 7275’ten 4000’e inmesi de bu gerçeği göstermekte-
dir.1 Bir hadisin el-Câmiu’s-Sahîh’teki bütün tariklerini tespit etmeyi zor-
laştıran bu uygulamanın, Buhârî’nin -kendisinden konuyla ilgili herhan-
gi bir açıklama gelmemiş olmasına rağmen- kitabını bablara göre tasnif 
etmesinden kaynaklandığı belirtilmiştir. Onun hiçbir şekilde gereksiz 
yere tekrarda bulunmadığı ve bundan dolayı tenkit edilemeyeceği de 
ileri sürülmüştür.  

Sahîh-i Buhârî’deki mükerrer hadisler konusuna dair bazı müstakil 
çalışmalar olsa da bu konu genellikle şerhlerin mukaddimelerinde ya da 
mükerrer hadislerin şerhleri esnasında ele alınmaktadır.2 Biz de bu ma-

 
1  İbnu’s-Salâh, Ulumu’l-Hadis, thk. Nurettin Itır, Dimaşk: Daru’l-Fikr, 1986, 20; Nevevî, 

Mâ Temessu ileyhi Hâcetu’l-Kârî li Sahihi’l-İmam el-Buhârî, thk. Ali Hasan Ali Abdu’l-
Hamid, Amman: Daru’l-Fikr, 1405, 45; Tehzibu’l-Esma ve’l-Luğat, Beyrut: Daru’l-Fikr, 
1996, 1/92; Bedruddin el-Aynî, Umdetu’l-Kâri Şerhu Sahihi’l-Buhari, Beyrut: Daru’l-
Fikr, 1/6. el-Câmiu’s-Sahîh’teki toplam hadis sayının tekrarlarla birlikte yedi bin üç 
yüz doksan yedi olduğunu belirten İbn Hacer el-Askalânî, (Bkz. Hedyu’s-Sarî, Beyrut: 
Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1997, 651) sayının muallak rivayetlerle birlikte 9082’ye ulaş-
tığını ifade etmektedir. (Hedyu’s-Sarî, 653). 

2  Sahîh-i Buhârî şarihlerinden olan ve Hafîdu İbni Merzûk olarak meşhur olmuş olan 
Şemseddin Ebu Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Muhammed b. Muhammed b. Ebi 
Bekr b. Merzûk el-Acisî et-Tilmisânî el-Endülüsî’nin (ö.842/1439) Envâru’d-Derârî fî 
Mukerrerâti’l-Buhârî adlı bir esrini bulunduğu belirtilmiştir. (Bkz. Kemal Sandıkçı, 
Sahîh-i Buhârî Üzerine Yapılan Çalışmalar, Ankara, 1991, 49 ve 152). Ayrıca Muhammed 
Ahmed Bedevî’nin de Hakîkatu’t-Tekrâr fi’l-Buhârî (Mecelletu’l-Ezher, 54/8, 1188-1193, 
Kahire, 1982). adlı bir makalesi bulunmaktadır. Bedevî, Alimlerin Sahîh-i Buhârî’deki 
hadislerin sayısıyla ilgili ihitilaflı rakamlar vermelerinin muhtemel sebeplerini zikret-
tikten sonra bir hadisin hangi durumlarda mükerrer sayılması gerektiğiyle ilgili farklı 



 
 

 177 

kalede Buhârî’nin hadisleri tekrar ederken dikkat ettiği belirtilmiş olan 
hususları örnekler vererek değerlendirmeye tabi tutacağız.  

Buhârî’nin Hadisleri Tekrar Etme Şekli 

Buhârî, rivayet etmiş olduğu bir hadiste yer alan hükümlerin her biri 
için ayrı bir bab oluşturmaya çalıştığı için, aynı hadisi farklı bab başlıkla-
rı altında değişik yöntemlerle tekrar etme ihtiyacı duymuştur. Bu, onun 
tasnif tarzından kaynaklanmaktadır. Zira o sadece hadisleri nakletmekle 
yetinmemiş, özellikle kitabının bab başlıklarında kendi görüşlerini de 
zikretmiştir. Görüşlerine kaynaklık teşkil ettiğini düşündüğü hadisleri 
de babın içinde zikretmiştir. Dolayısıyla bir hadisle birden fazla babta 
ihticac etmiştir. el-Câmiu’s-Sahîh’in bu özelliğine dikkat çeken Nevevî 
(ö.676/1277), Buhârî’nin amacının sadece çok sayıda hadis rivayet etmek 
olmadığını, aynı zamanda hadisten hüküm çıkarmak ve istediği konu-
larda hadisle istidlalde bulunmak olduğunu; bunun için de hadisleri bir 
çok yerde tekrar ettiğini belirtmiştir.3 

Buhârî şarihlerinden olan Ebu Abdillah ez-Zerhûnî’nin (ö.1318/1900), 
Buhârî’nin el-Câmiu’s-Sahîh’te hadisleri tekrar etme şekli ile ilgili olarak 
şöyle bir açıklamada bulunduğu nakledilmektedir: 

 “Buhârî, hadisten çıkarılabilecek hükümleri çıkarmaktadır. Her bir 
hüküm için bir bab başlığı koyup, onu kitabın uygun bir yerine yerleş-
tirmektedir. Sonra hadisin tariklerine bakmaktadır. Eğer hadisin geldiği 
tariklerin sayısı hadisten çıkarılan hükümlere eşitse hadisi her bir babta 
bir tarikle nakletmektedir. Bazen bütün bablarda hadisin tümünü zik-
retmektedir. Bazen de zihninde beliren belli bir anlama göre hadisi kı-
saltmaktadır. Eğer hadisin geldiği tarikler hadisten çıkarılan hükümler-
den fazla ise, bazen bir babta hadisi birden fazla tarikle zikretmektedir. 
Eğer çıkarılan hükümlerin sayısı, hadisin geldiği tariklerin sayısından 
çoksa, hadisi bazı bablarda tam, bazılarında muhtasar, bazılarında da 
muallak olarak zikretmekte ya da ‘bu konuda şöyle bir hadis vardır’ 
demektedir.”4     

 
bazı yaklaşımları zikredip değerlendirmekte ve sonuç olarak; bu konunun hala ça-
lışmaya açık olduğunu belirtmektedir. sebeplerini (Bkz. a.g.m., 1193.) 

3   Nevevî, Mâ Temessu ileyhi Hâcetu’l-Kârî li Sahihi’l-İmam el-Buhârî, 52. 
4  Yusuf el-Kettânî, el-Fecru’s-Sati’ ale’s-Sahihi’l-Cami’, Kuveyt: Mecelletu’l-Ma’hedi’l-

Mahtutati’l-Arabiyye, 29/1, 1985, 265-271. Kettânî, bu makalede Ebu Abdillah Mu-
hammed el-Fudayl ez-Zerhûnî’nin el-Fecru’s-Sati’ ale’s-Sahihi’l-Cami’ adlı şerhini ta-
nıtmaktadır. İlerde zikredeceğimiz örnekler Zerhûnî’nin bu açıklamalarının anlaşıl-
masını kolaylaştıracak mahiyettedir. 



 
 

 178 

İlerde zikredeceğimiz örneklerde görüleceği gibi Buhârî bazen bir 
hadisi on ayrı babta tekrar etmekte ve her seferinde hadisin başka bir 
tarikini zikretmektedir. Hadisin sıhhatini güçlendiren bu husus, aynı 
zamanda Zerhûnî’nin açıklamalarını da destekler mahiyettedir. 

Buhârî’nin Tekrar Yapmasının Sebepleri 

İbn Hacer el-Askalânî (ö.852/1448), Ebu’l-Fazl İbnu’l-Kayseranî el-
Makdisî’nin (ö.507/1113) “Cevabu’l-Mute’annit ale’l-Buhârî” adlı eserinde 
Buhârî’nin, hadisi aynı yerde veya farklı yerlerde tekrar etmesinin se-
beplerini şu şekilde açıkladığını belirtmiştir: 

“Buhârî, hadisi, garîb olmaktan kurtarmak için, önce bir sahabiden 
sonra başka bir sahabiden rivayet etmektedir. Kendi şeyhlerine varınca-
ya kadar diğer ravi tabakalarında da aynı işlemi yapmaktadır. Bu ilmin 
ehli olmayanlar, bunu gördüklerinde, Buhârî’nin tekrar yaptığını zanne-
derler. Fakat bu işlem ek bir bilgi (yarar) sağladığı için tekrar sayılmaz. 
Zira her biri farklı manalar içeren bazı hadisleri, her babta ayrı bir tarikle 
zikretmek suretiyle tashih etmiş olmaktadır. Aynı hadisi bazı raviler tam 
olarak bazıları da muhtasar olarak rivayet etmişlerdir. Buhârî de raviler-
le ilgili şüpheleri gidermek için hadisi kendisine geldiği şekliyle zikret-
mektedir. Bazen ravilerin ibareleri ihtilaflı olur ve hadisin metninde bu-
lunan bir kelime iki ayrı rivayette farklı anlamlara gelen iki ayrı lafızla 
zikredilmiş olabilir. Buhârî, kendi şartlarına uyduğu zaman, her birini 
geldiği tarikleriyle zikretmekte ve her bir lafız için ayrı bir bab oluştur-
maktadır.  Bazen hadis, hem mevsûl hem de mursel olarak rivayet edilmiş 
olur. Buhârî, mevsûl olanı tercih edip onu nakletmekte; mursel rivayeti de 
mevsûl olanın sıhhatini etkilemeyeceğine dikkat çekmek için nakletmek-
tedir. Rivayetlerinde vakf ve ref’in çeliştiği hadislerde de [mevsûl ve 
mursel olarak rivayet edilenler için zikrettiğimiz] aynı hüküm geçerlidir. 
Bazı hadislerin isnadında, bir kısım ravilerin zikrettiği bir şahsı başka 
raviler zikretmemektedirler. Buhârî’ye göre bir ravinin, başkasının vası-
tasıyla bir şeyhten hadis rivayet ettikten sonra, o şeyhle bizzat karşılaşıp 
hadisi ondan da rivayet etmesi sahih olduğundan, hadisi iki şekilde de 
rivayet etmektedir. Buhârî, ravisinin muanan olarak rivayet ettiği hadisi 
naklettikten sonra aynı hadisi sema’a delalet eden lafızlarla gelen bir 
isnadla da nakletmektedir.”5 

 
5   İbn Hacer, Hedyu’s-Sarî, 16; Ebu’l-Abbas Şihabu’d-Din Ahmed b. Muhammed el-

Kastallânî, İrşâdu’s-Sâri li Şerhi Sahîhi’l-Buhârî, Mısır: el-Matbaatu’l-Meymeniyye, 



 
 

 179 

Görüldüğü gibi Buhârî’nin yaptığı tekrarların hepsinin belli bir ama-
ca yönelik olduğu dolayısıyla da gereksiz yere yapılmadıkları belirtil-
mektedir. Ayrıca hadisin sahabi ravisi değişince hadisin tekrar sayılma-
yacağı da ifade edilmektedir. Hadislerin farklı sahabiler vasıtasıyla gelen 
tariklerinin hepsinin rivayet edilmesini gerektiren bu uygulama, isnad 
zenginliği sağlaması bakımından çok önemlidir. Zira bu, hadisin sıhha-
tine güç katar. 

Buhârî’nin gereksiz yere hadisleri tekrar etmediğini belirten İbn Ha-
cer, Kitabu’l-Hac’ta  فقوملا ىلإ لیجعتلا باب  şeklindeki başlıktan sonra her-
hangi bir hadis zikredilmemiş olması sebebiyle şunları söylemiştir: “Ra-
vilerin çoğunluğu başlığı bu şekilde hadissiz olarak nakletmişlerdir. Ebu 
Zer’in (ö.434/1042) rivayetinde böyle bir bab bulunmamaktadır. Sa-
ğanî’nin (ö.650/1252) nüshasında ise burada şöyle bir ibare yer almakta-
dır: “Malik’in İbn Şihab’tan [onun da Salim’den] rivayet ettiği [ve bun-
dan önceki babta zikredilmiş olan] hadis, bu baba uygundur. Fakat ben 
burada mükerrer olmayan bir hadis zikretmek istedim.”  Yani metin ve 
isnad olarak tamamıyla tekrar olmayacak bir hadis. Ben derim ki onun 
amacı tekrar yapmamaktır.” İbn Hacer, bu sözleri naklettikten sonra, 
Buhârî’nin hadisin isnadında veya metninde herhangi bir farklılık ol-
maksızın hadisi tekrarlamadığını, eğer bir hadisi iki ayrı yerde Malik’ten 
rivayet eden iki şeyhten rivayet ederse, yahut bir yerde mevsûl, başka 
bir yerde muallak olarak zikrederse bu işlemin tekrar sayılmayacağını 
belirtmektedir. O, Buhârî’nin, eserinin büyüklüğüne rağmen, çok az yer 
hariç, bu yönteme muhalefet etmediğini ve bunu da iki bab arasındaki 
mesafe uzadığında yaptığını ifade etmektedir.6 İbn Hacer, bu açıklama-
lardan sonra: “Buhârî, söz konusu hadisin zikrettiği iki tarikinin dışında 
Malik’ten gelen başka bir tarikini bulamamış gibidir. Bu da daha önce 
belirttiğim gibi, onun hadisi, isnad veya metinle ilgili bir fayda olmaksı-
zın tekrarlamadığını gösterir,” demektedir.7  

İbn Hacer’in verdiği malumattan Sağanî’nin nüshasında yer alan bil-
ginin Sahîh’in başka nüshalarında yer almadığı anlaşılmaktadır. Bu se-
beple de ihtiyatla karşılanması ve bundan herhangi bir kuralın çıkarıl-
ması yoluna gidilmemesi gerekir. 

 
1307, 1/24; Hafız Senaullah ez-Zâhidî, Tevcihu’l-Kârî ile’l-Kavâ’idi ve’l-Fevâidi’l-Usuliyye 
ve’l-Hadisiyye ve’l-İsnâdiyye fî Fethi’l-Bârî, Faysalabad, 1986, 40-41. 

6   İbn Hacer, Fethu’l-Barî, 3/656. 
7   İbn Hacer, Fethu’l-Barî, 3/656-657. 



 
 

 180 

Kastallânî (ö.923/1517), İbn Hacer’in bu görüşünü naklettikten sonra, 
İbn Hacer tarafından yazılmış ve el-Bedr el-Meşhedî’nin kendisine ver-
diği bir varakta Buhârî’de iki ayrı yerde hem metin hem de isnad olarak 
tekrar edilmiş olan bazı hadisler gördüğünü belirtmekte ve onları tek tek 
sıralamaktadır:  

1. Abdulah b. Muğaffel’den “Hayber kalesini muhasara etmiş bulu-
nuyorduk. Adamın biri bir yağ tulumu fırlattı...” hadisi.8 2. Hz. Peygam-
ber’in (s.a.v.) Mekke’de yedi kurbanlık deveyi ayakta kesmesiyle ilgili 
Sehl b. Bekkar’ın Vuheyb tarikiyle Enes’ten gelen hadisi K. Hac’ta birbi-
rine yakın iki yerde zikredilmiştir.9 3. Enes’in Harise’nin vurulmasıyla 
ilgili hadisini Bedir Gazvesi bölümünde ve Rikak’ta zikretmektedir.10 4. 
Enes’in “Ashabından iki adam karanlık bir gecede Hz. Peygamber’in 
(s.a.v.) yanından (mescitten) çıktılar.  Yanlarında önlerini aydınlattıkları 
lamba gibi bir şey vardı. Onlar birbirlerinden ayrıldıklarında, kendi ev-
lerine gelinceye kadar, her birinin elinde bir (lamba var) olmaya başla-
dı.” hadisi.11 5. Enes’in Hz. Ömer’in Hz. Peygamber’in (s.a.v.) amcası 
Abbas ile tevessülde bulunmasıyla ilgili hadisi, İstiska ve Menakıbu’l-
Abbas bölümlerinde geçmektedir.12 6. Ebu Bekre’den: “İki müslüman 
birbirlerine kılıç çekince...” hadisini İman ve Diyat’ta zikretmektedir.13 7. 
Ebu Cuheyfe’den: “ Ali’ye, sizde Kur’an’da bulunmayan bir şey var mı, 
diye sordum...”  hadisi Akile ve Kafire karşılık müslüman öldürülmez babla-
rında zikredilmektedir.14 8. Huzeyfe’den: “Rasulullah (s.a.v.) bize iki 

 
8   Buhârî, 57 Fardu’l-Humus, 20; 72 Zebaih, 22. 
9  Buhârî, 25 Hac, 117, 119. Buhârî, 117. babta hadisin metnini muhtasar olarak zikret-

miştir. 119. babta ise hadisin metnini tam olarak zikretmektedir. Zaten Buhârî, genel-
likle hadisin bab başlığını ilgilendiren kısmını zikretmekle yetinmektedir. Dolayısıyla 
bu tekrar sayılmaz. Bu, onun kitabının özelliğinden kaynaklanan bir durumdur. Yu-
karda nakledildiği gibi, İbn Hacer de bu şekildeki hadislerin tekrar sayılmayacağını, 
belirtmektedir. 

10    Buhârî, 64 Mağazi; 81 Rikak, 51. 
11  Buhârî, 8 Salat, 79; 61 Menakıb, 28. Hadisin başka bir varyantı da Menakıbu’l-Ensar, 

13’de geçmektedir. 
12   Buhârî, 15 İstiska, 3; 62 Fadailu Ashabi’n-Nebî, 11. 
13   Buhârî, 2 İman; 87, Diyat, 2. 
14   Buhârî, 87 Diyat, 24, 31. İbn Hacer, Sahîh-i Buhârî’de tamamıyla tekrar edilmiş hadis-

lerin çok az olduğunu ve bunun da iki bab arasında uzun bir ara söz konusu oldu-
ğunda vuku bulduğunu belirtmiştir. (Bkz. Fethu'l-Bârî, 3/656). Halbuki burada, onun 
belirttiği şekilde, iki bab arasında uzun aralık söz konusu olmamıştır. Dolayısıyla sö-
zünü ettiği kural her zaman uygulanmış bir kural olarak öne sürülemez, kanaatinde-
yiz. 



 
 

 181 

hadis (şey) anlattı. Birini gördüm, diğerini de bekliyorum...”hadisi.15 9. 
Ebu Hureyre’den: “ Hz. Peygamber (s.a.v.) bir gün konuşuyordu. Ya-
nında bedevi biri de bulunuyordu. Şöyle dedi: Cennet ehlinden biri 
Rabbinden ziraat yapmak için izin istedi...” hadisi.16 10. Hz. Ömer’den 
Nadir oğullarının malları ile ilgili hadis.17 11.  Ebu Hureyre’den: “ Eyyüb 
Peygamber çıplak olarak yıkanırken...” hadisi.18 12. Ebu Hureyre’den: “ 
Varislerim, geride bıraktığım malları paylaşmasınlar. Eşlerimin nafakası 
ve görevlilerin ücreti dışında kalan kısmı sadakadır,” hadisi.19 13. Abdul-
lah b. Amr’dan: “Kim bir muahid öldürürse...” hadisi.20 14. Ebu 
Said’den: ”Namaz kılan kişinin önünden geçeni engellemesi ile ilgili 
hadis.21 15.  Ebu Hureyre’den: “Hz. Peygamber (s.a.v.), beni Ramazan 

 
15  Buhârî, 81 Rikak, 35; 92 Fiten, 13. 
16  Buhârî, 41, Hars ve Muzaraa, 20; 97, Tevhid, 38. Buhârî, hadisin geçtiği ilk yerde )انثدح 

 ءاطع نع يلع نب للاھ نع حیلف انثدح رماع وبا انثدح دمحم نب الله دبع انثدح و ح للاھ نع حیلف انثدح نانس نب دمحم
)...ھنع الله يضر ةریرھ يبأ نع راسی نب  şeklinde iki isnad zikretmiş ve hadisi ikinci isnadla 

nakletmiştir. K. Tevhid’te ise hadisi )نع راسی نب ءاطع نع للاھ انثدح حیلف انثدح نانس نب دمحم انثدح 
)...ةریرھ يبأ    diyerek daha önce zikrettiği iki isnattan birincisiyle nakletmiştir. Bu da 

hadisin hem metin hem de isnad olarak tekrar edildiği anlamına gelmemektedir. 
17   Buhârî, 56 Cihad, 80; 65 Tefsir, 59/3. 
18   Buhârî, 60 Ehadisu’l-Enbiya, 20; 97 Tevhid, 35. 
19  Buhârî, 55 Vasaya, 32; 57 Fardu’l-Humus, 3. Kastalanî, K. Vasaya yerine K. Cihad’ta 

geçtiğini İbn Hacer’den nakletmektedir. Halbuki söz konusu hadis K. Cihad’tan önce 
gelen K. Vasaya’nın sonlarında yer almaktadır. 

20  Buhârî, 58 Cizye, 5; 87 Diyat, 30. 
21  Buhârî, 8 Salat, 100; 59 Bedu’l-Halk, 11. İbn Hacer hadisin zikredildiği her iki yerde 

metin ve isnad olarak tekrar edildiğini belirtmektedir. Elimizdeki Buhârî nüshaların-
da ise Bedu’l-Halk’ta geçen hadis Ebu Hureyre’den nakledilmektedir. Fethu’l-Bari’de 
ise söz konusu hadisin her iki yerde de Ebu Said’ten rivayet edildiğini tespit ettik. Bu 
da elimizdeki Buhârî nüshası ile İbn Hacer’in kullandığı nüshanın farklı olduğu ihti-
malini doğurmaktadır. Kanaatimizce bu, hadis kaynaklarının geçirdiği tarihi süreçte 
ravi ve müstensih müdahalelerine maruz kaldıklarını ortaya koyması bakımından 
çok önemli bir misal teşkil etmektedir. Sahîh-i Buhârî gibi her dönemde araştırmalara 
konu olmuş ve her zaman ilgi çekmeyi başarabilmiş bir kitap bile elimize bu şekilde 
ulaştıysa, elimizdeki diğer hadis kitapları bize kadar nasıl gelmişlerdir? Hepsi de bu 
tür müdahalelere maruz kalmış olabilirler. Bu sebeple,  hadis kaynaklarının edisyon 
kritiklerinin çok ciddi bir şekilde yapılması gerekmektedir. Elimizde kitapların müel-
lif nüshaları bulunmadığından bu iş, kaynakların farklı rivayetlerinin karşılaştırılma-
sıyla yapılabilir.  Bu konuda Fethu’l-Bârî gibi hadis şerhleri bize oldukça zengin mal-
zeme sunmaktadır. Ayrıca K. Salat’ta hadis için iki isnad zikredilmektedir. Bedu’l-
Halk’ta ise daha önce zikredilen iki isnattan birincisini zikretmekle yetinmektedir. 
Şunu da belirtelim ki iki hadisin isnadları aynı olsa bile metinleri aynı değildir. Dola-
yısıyla burada tam bir tekrardan söz edilemez diye düşünüyoruz. 



 
 

 182 

zekatını korumam için vekil kıldı...” hadisi.22 16. Adi b. Hatim’den: “Ra-
sulullah’ın (s.a.v.) yanındaydım, yanına iki adam geldi. Biri fakirlikten 
diğeri de yol kesmeden (kat’u’s-sebîl) şikayet etti...” hadisi.23 17. Enes’in, 
Uhud savaşında Ebu Talha’nın Rasulullah’ı (s.a.v.) korumasıyla ilgili 
hadisi.24 18. Ebu Musa’dan “Rüyada Mekke’den hurma ağaçları bulunan 
bir yere hicret ettiğimi gördüm...” hadisi.25 19. İbn Abbas’tan: “Bu Cib-
ril’dir...” hadisi..26 20. Cabir’den: “Hz. Peygamber, Ali’ye ihramını hangi 
niyetle bağladıysa ona devam etmesini emretti...” hadisi.27 21. Hz. Ai-
şe’den, Rasulullah (s.a.v.) ile beraber aynı kaptan yıkanmaları ile ilgili 
hadis.28 

Kastallânî, İbn Hacer’in tespit ettiği bu hadisleri sırladıktan sonra, 
kendisi de Ebu Hureyre’nin: “Kitap ehli, Tevrat’ı İbranca okuyorlardı, 
Müslümanlar için Arapça olarak açıklıyorlardı...”29 şeklindeki hadisinin 
hem isnad hem de metin olarak tekrar edildiğini belirtmektedir.30   

Zikrettiğimiz örneklerden anlaşılmaktadır ki, Buhârî zaman zaman 
eserinde bazı hadisleri hem isnad hem de metin olarak olduğu gibi tek-
rar etmektedir. İbn Hacer, yukarda zikredildiği gibi,  bunun nadiren 
meydana geldiğini ve iki bab arasında uzun bir aranın bulunduğu du-

 
22   Buhârî, 40 Vekâle, 10; 66 Fadlu’l-Kur’an, 10. Her iki hadisin isnadı aynıdır. Ama 

hadisin metni ikinci geçtiği yerde ihtisar edilmiştir. Dolayısıyla burada tam bir tek-
rardan söz edilemez. 

23  Buhârî, 24 Zekat, 9; 61 Menâkıb, 25. Menâkıb’te hadisin isnadı zikredildikten sonra 
sadece, )ملس و هيلع الله ىلّصّ بينلا دنع تنك(  denilerek hadis ihtisar edilmiştir. 

24   Buhârî, 56 Cihad, 65; 63 Menâkıbu’l-Ensar, 18; 64 Mağazi,18. K. Cihad’ta, hadis ka-
dınların erkeklerle beraber savaşa katılmalarıyla ilgili babta geçmektedir. İsnad aynı-
dır. Fakat metin ihtisar edilerek sadece kadınların su taşımaları ile ilgili kısmı zikre-
dilmektedir. 

25   Buhâri, 61 Menâkıb, 25; 64 Mağazi, 10, 26; 91 Ta’bir, 39, 44. Bu rivayetlerden sadece 
birincisinde hadisin metni tam olarak verilmiştir. Diğerlerinde ise metin ihtisar edil-
miştir. Her bab başlığı altında onu ilgilendiren kısmı verilmiştir. 

26   Buhârî, 64 Mağazi, 11, 17. Birinci rivayette, “Rasulullah Bedir gazvesi günü dedi ki: 
Bu Cibril’dir...” şeklinde geçmektedir. İkinci rivayette ise, “Rasulullah Uhud gazvesi 
günü dedi ki...” şeklindedir. Dolayısıyla isnad aynı olsa bile elimizde iki ayrı zaman-
da söylenmiş bir hadis bulunmaktadır. Bu sebeple bu tekrar sayılmaz. Aynı isnadla 
farklı zamanlarda söylenmiş aynı anlamdaki hadisler nakledilmiştir, diyebiliriz. 

27  Buhârî, 25 Hac 32; 64 Mağazi, 61. 
28  Buhârî, 5 Gusl, 2; 96 İ’tisam, 16. Bu iki rivayetin hem isnadları hem de metinleri fark-

lıdır. Bu da İbn Hacer’in kullandığı Buhârî nüshasının elimizdeki nüshadan farklı ol-
duğunu gösterebilir.  

29  Buhârî, 65 Tefsir, 2/11; 96 İ’tisam, 25; 97 Tevhid, 51. 
30  Kastallânî, İrşâdu’s-Sâri, 1/24-25. 



 
 

 183 

rumlarda söz konusu olduğunu belirtmektedir.  Fakat örnekler incelen-
diği zaman İbn Hacer’in sözünü ettiği bu kuralın her zaman geçerli ol-
madığı görülecektir. Yukarıda naklettiğimiz yirmi iki örnek sadece tespit 
edilmiş olanlardan ibarettir. Elbette bu, tekrar edilmiş başka hadis olma-
dığı anlamına gelmez. Bu tür örneklerin tümünün tespit edilebilmesi 
için, Sahih-i Buhârî’inin baştan sona dikkatli bir şekilde tetkik edilmesi 
gerekmektedir. 

Yukarıda zikrettiğimiz örnekler incelendiğinde bunların bir kısmının 
İbn Hacer’in tekrarla ilgili söylediklerine uymadığını görürüz. Zira o, 
hem metni hem de isnadıyla olduğu gibi tekrar edilmiş olan hadislerin 
birbirine uzak bablarda yer aldığını iddia etmektedir. Halbuki, nakletti-
ğimiz örneklerin bazılarının birbirine oldukça yakın olan bablarda geç-
tikleri görülmektedir. 31  

Bu değerlendirmeden sonra Buhârî’nin kitabında mükerrer olarak 
zikrettiği hadislerden bazı örnekler verelim. Buhârî, Zerhunî’nin 
(ö.1318/1900) belirttiği gibi, hadisten çıkarabildiği her bir hüküm için bir 
bab başlığı koymakta ve  bu başlığın altında hadisin ilgili kısmını nak-
letmekle yetinmektedir. Bu hususun tam olarak anlaşılması için örnek 
olarak şu hadisleri verebiliriz: 

1. Buhârî, Ummu Atiye’den rivayet edilen, Hz. Peygamber’in (s.a.v) 
kızının cenazesinin yıkanmasıyla ilgili hadisten değişik hükümler çı-
karmış, bunların her birini bir bab başlığında zikretmiş ve söz konusu 
hadisi de bu bablarda tekrar etmiştir. Hadisin metni şöyledir: “Kızı öl-
düğünde Rasulullah (s.a.v.) yanımıza geldi ve ‘Onu su ve sidr ile üç veya 
beş defa yahut gerek görürseniz daha fazla yıkayın. Son yıkayışta suyun 
içine kafur veya kafur türünden bir şey katın. Yıkama işini bitirdiğiniz 
zaman bana haber verin,’ dedi.  Yıkama işini bitirdiğimizde O’na haber 
verdik. Bize (hikv denilen) izarını verdi ve ‘Bunu onun vücuduna (iç 
gömleği yapıp) sarın, dedi.”32 Buhârî, bu hadisi ilk olarak, İsmail b. Ab-
dillah – Malik – Eyyüb es-Sahtiyanî – Muhammed b. Sîrîn – Ummu 
Atiyye isnadıyla áهؤضو و تيلما لسغ ب áردسلاو ءالم  (Ölüyü su ve sidr ile yıkama ve 
abdest aldırmak babı) başlığı altında rivayet ettikten sonra şu bablarda 
da tekrar etmiştir: 

 
31  Yukarıda verdiğimiz tekrarla ilgili örnekler ve İbn Hacer’in konuyla ilgili görüşleri 

hakkında yaptığımız değerlendirmeler, Kastallânî’nin sözünü ettiği varakın İbn Ha-
cer’e ait olduğu ihtimaline dayanılarak, yapılmış değerlendirmelerdir. 

32   Buhârî, 23 Cenaiz, 8. 



 
 

 184 

áرتو لسغي نأ بحتسي ام ب
ً
ا  (Ölünün tek sayıda yıkanmasının müstahab olması 

babı)ında 33 Muhammed – Abdu’l-Vehhab es-Sekafî – Eyyüb – Muham-
med – Ummu Atiyye, isnadıyla, تیملا نمایمب أدبی باب  (Ölüyü yıkamaya sağ 
organlarıyla başlanır babı) ında 34 Ali b. Abdillah – İsmail b. İbrahim – 
Halid – Hafsa b.nti Sîrîn – Ummu Atiyye isnadıyla, áتيلما نم ؤضولا عضاوم ب  
(Ölünün abdest yerleri babı)ında35 Yahya b. Musa – Veki’ – Sufyan – 
Halid el-Hazza’ – Hafsa binti Sîrîn – Ummu Atiyye isnadıyla, áنفكت له ب 

لجرلا راذإ في ةأرلما   (Kadın erkek izarı içinde kefenlenir mi babı)ında36 Abdur-
rahman b. Hammad – İbn Avn – Muhammed – Ummu Atiyye isnadıyla, 

áةيرخلأا في روفاكلا لعيج ب  (Kafur son yıkayışta suya katılır babı)ında37 Hamid b. 
Ömer – Hammad b. Zeyd – Eyyüb – Muhammed –Ummu Atiyye isna-
dıyla, áةأرلما رعش ضقن ب   (Kadının saç örgüsünün çözülmesi babı)ında38 Ah-
med – Abdullah b. Vehb – İbn Cureyc – Eyyüb – Hafsa b. Sîrîn – Ummu 
Atiyye isnadıyla, á؟تيملل راعشلإا فيك ب  (Ölüye iç gömleği giydirmek nasıldır 
babı)ında39 Ahmed – Abdullah b. Vehb – İbn Cureyc – Eyyüb – İbn Sîrîn 
– Ummu Atiyye isnadıyla, áنورق ةثلاث ةأرلما رعش لعيج ب  (Kadının saçı üç örgü ya-
pılır babı)ında40 Kabîsa – Sufyan – Hişam – Ummu’l-Huzeyl – Ummu 
Atiyye isnadıyla ve áاهفلخ ةأرلما رعش ىقلي ب  (Kadının saçları arkasına atılır ba-
bı)ında41 Musedded – Yahya b. Said – Hişam b. Hassan – Hafsa – Ummu 
Atiyye isnadıyla rivayet etmektedir.  

Görüldüğü gibi Buhârî, her babta hadisin ayrı bir tarikini nakletmek-
tedir. Bu da isnad zenginliği sağlamakta ve hadisin sıhhatine kuvvet 
katmaktadır. Hadisin metnini de, metodu gereği, genelde ihtisar ederek 
bab başlığı ile ilgili kısmı vurgulamaya çalışmaktadır.  

2. Yusuf b. Musa – Asım b. Yusuf el-Yerbu’î – Ebu İshak el-Fezarî – 
Musa b. Ukbe tarikiyle Ömer b. Ubeydillah’ın mevlası Salim Ebu’n-
Nadr’dan şu hadis rivayet edilmektedir: Ben Ömer b. Ubeydillah’ın ka-
tibiydim. Ömer el-Harure’ye gittiği zaman Abdullah b. Ebi Evfa ona bir 

 
33   Buhârî, 23 Cenaiz, 9. 
34   Buhârî, 23 Cenaiz, 10. 
35   Buhârî, 23 Cenaiz, 11. 
36   Buhârî, 23 Cenaiz, 12. 
37   Buhârî, 23 Cenaiz, 13. Fethu’l-Bârî’de  ةریخلأا يف    şeklinde geçen bu kelimenin yerine 

elimizdeki Buhârî nüshalarında هرخآ يف   ibaresi yer almaktadır.  
38   Buhârî, 23 Cenaiz, 14. 
39   Buhârî, 23 Cenaiz, 15. 
40   Buhârî, 23 Cenaiz, 16. 
41   Buhârî, 23 Cenaiz, 17. 



 
 

 185 

mektup gönderdi. Mektubu ben okudum. Mektupta şöyle deniyordu: 
Rasulullah (s.a.v) düşmanla karşılaştığı günlerden birinde güneş batı 
tarafına meyledinceye kadar (zevale kadar) bekledi. Sonra insanların 
arasında ayağa kalkıp şöyle dedi :  “Ey insanlar, düşmanla karşılaşmayı 
temenni etmeyiniz. Allah’tan afiyet dileyiniz. Düşmanla karşılaştığınız-
da da sabredin ve biliniz ki cennet kılıçların gölgesi altındadır.” Sonra 
şöyle dedi: “Ey kitabı indiren, bulutları yürüten ve düşman topluluğunu 
hezimete uğratan Allah’ım, sen düşmanları bozguna uğrat ve onlara 
karşı bize yardım et.”42  

Buhârî, bu hadisi daha önce parça parça şu bablarda tekrar etmekte-
dir:  

áتتح هنلجا ب áفويسلا ةقر  (Cennet kılıçların gölgesindedir babı)’nda Abdullah 
b. Muhammed – Muaviye b. Amr – Ebu İshak – Musa b. Ukbe – Salim – 
Abdullah b. Ebi Evfa isnadıyla “Cennet kılıçların gölgesindedir”43 kıs-
mını rivayet etmektedir. áلاتقلا دنع برصلا ب   (Savaşta sabır babı)nda Abdulah 
b. Muhammed – Muaviye b. Amr – Ebu İshak – Musa b. Ukbe – Salim 
Ebu’n-Nadr – Abdullah b. Ebi Evfa isnadıyla “Düşmanla karşılaştığınız-
da sabredin”44 kısmını, áينكرشلما ىلع ءاعدلا ب áةيمزله  (Düşmana hezimet için 
beddua babı)nda Ahmed b. Muhammed – Abdullah – İsmail b. Ebi Ha-
lid – Abdullah b. Ebi Evfa isnadıyla hadisi “Ahzab günü Rasulullah 
(s.a.v) müşriklere şöyle bedduada bulundu: Ey kitabı indiren, hesabı 
süratli gören Allah’ım (düşman) birliklerini hezimete uğrat, Allah’ım, 
onları hezimete uğrat, onları sarsarak korkut.”45  şeklinde rivayet etmek-
tedir.  áسمشلا لوزت تىّح لاتقلا رخّاراهنلا لوا لتاقي لم اذا ملس و هيلع الله ىلص بينلا ناك ب   (Hz. Pey-
gamber (s.a.v) gündüzün baş kısmında savaş yapmadığı zaman zeval-
den sonraya bırakırdı babı)nda Abdullah b. Muhammed – Muaviye b. 
Amr – Ebu İshak el-Fezarî – Musa b. Ukbe – Salim isnadıyla hadisi yu-
karda geçtiği gibi tam olarak rivayet etmektedir.46   

Bu örnekte bazı bablarda hadisin isnadı aynı olmasına rağmen metni 
ihtisar edilmek suretiyle, muhtemelen kitabın fazla uzamaması için, ol-

 
42   Buhârî, 56 Cihad, 156. 
43   Buhârî, 56 Cihad, 22. 
44   Buhârî, 56 Cihad, 32. 
45   Buhârî, 56 Cihad, 98. 
46  Buhârî, 56 Cihad, 112.  Tekrarla ilgili başka örnekler için bkz: Secde ile ilgili 10 Ezan, 

133, 134, 137, 138;  kurban kesmeyle ilgili 13 İdeyn, 5, 8, 10, 17, 23; istiska ile ilgili 11 
Cuma, 34, 35; 15 İstiska, 6, 7, 8, 9, 10, 12; zekat nisabı il ilgili 24 Zekat, 33, 34, 35, 37, 38, 
39; Hz. Aişe’nin Berire’yi satın almasıyla ilgili, 50 Mukateb, 1, 2, 3, 4,5. 



 
 

 186 

duğu gibi tekrar yapmaktan kaçınılmıştır. Bunun sebebi, hadisin her bir 
babta ayrı ayrı verilebilecek sayıda tarikinin bulunmaması veya 
Buhârî’nin şartlarına uygun yeterli sayıda tarikle gelmemiş olması olabi-
lir. Zaten, Buhârî’nin hadisten çıkarttığı hükümler, hadisin kendisine 
gelen tariklerinin sayısından çok olunca, zorunlu olarak isnadı tekrar 
ettiği görülmektedir. Fakat bu durumlarda hadisin metnini bazen tam 
bazen de muhtasar olarak vermektedir.  

Buhârî, hadisleri kitabının değişik yerlerinde tekrar ettiği gibi bazı 
bab başlıklarını da tekrar etmiştir. Bununla ilgili bazı örnekler şöyledir: 

1. Kitabının Zekat bölümünde yer alan  áنم هيرغ و دبعلا ىلع رطفلا ةقدص ب 

47 ينملسلما  şeklindeki başlığın benzer lafızlarla )áكولملما و رلحا ىلع رطفلا ةقدص ب(  48 beş 
bab sonra tekrar edildiğini görüyoruz. Her iki babta rivayet ettiği hadi-
sin isnadları ve metinleri farklı da olsa anlam bakımından aynıdır. İbn 
Asakir’in (ö.571/1176) rivayetinde, burada zikrettiğimiz birinci başlıkta 
geçen )ينملسلما نم(  kaydı bulunmamaktadır.49  Bu durumda iki başlık ara-
sında anlam bakımından fark yok demektir. İbn Asakir’in rivayetinde 
yer almayan söz konusu kayıt diğer rivayetlerin tümünde yer almakta-
dır. Fakat bu durum, İbn Asakir’in rivayetinin doğru olma ihtimalini 
ortadan kaldırmaz. Gerçekten de her iki rivayetin tek başlık altında zik-
redilmesi, kitabın düzeni açısından, daha iyi olurdu. Kanaatimizce, eğer 
rivayetler arasındaki bu farklılık ravi veya müstensihlerden kaynaklan-
mamış ise, Buhârî, gereksiz yere tekrarda bulunmuştur.  

Buhârî’nin aynı anlama gelen bu başlıkları niye tekrar ettiğini açıkla-
mak amacıyla İbn Ruşeyd iki ihtimal zikretmiştir: “Buhârî, “memluk 
(köle)” lafzındaki umumi anlamın “Müslümanlardan )ينملسلما نم( ” lafzının 
mefhumuna muarız olduğunu desteklemek ya da kölenin zekatının, kişi 
olması yönünden değil de mal olması yönünden olduğunu beyan etmek 
istemiş olabilir. Her iki halde de müslüman olan kölelerle olmayanlar bu 
konuda eşit olurlar.”50 ez-Zeyn İbnu’l-Muneyyir (ö.699/1300) ise tekrarın 
sebebini şöyle açıklamaktadır: Birinci başlıktan amacı sadakanın kafir-
den alınmayacağını belirtmek olduğu için “müslümanlardan” kelimesiy-
le bir kayıt koymuştur. İkinci başlıkta ise, mezkur şart tahakkuk ettikten 
sonra sadakanın kimlere vacib olduğunu veya kimler için verilmesinin 

 
47  Buhârî, 24 Zekat, 71. 
48  Buhârî, 24 Zekat, 77. 
49  Kastallânî, İrşâdu’s-Sâri, 3/86. 
50   İbn Hacer, Fethu’l-Barî, 3/479. 



 
 

 187 

vacib olduğunu açıklamak istemiştir. Bu sebeple “müslümanlardan” 
lafzını tekrar etme gereği duymamıştır.51  

Bu yorumların Buhârî’yi savunmak amacıyla yapıldığı bellidir. Hal-
buki Buhârî’nin de bir insan olarak bazen dalgınlığa düşmüş olması ka-
bul edilmelidir. Dolayısıyla gereksiz yere tekrarda bulunması söz konu-
su olabilir. Ayrıca Buhârî’nin kitabını müsvedde halinde bırakması ve 
daha sonraki dönemlerde kitabı rivayet eden ravilerin ve istinsah eden 
müstensihlerin yaptıkları müdahaleler de gereksiz bazı tekrarların kitap-
ta yer almasına yol açmış olabilir. Günümüzde yazım tekniğinin geliş-
mesine rağmen, insanların kitaplarında gereksiz birçok tekrarların bu-
lunduğunu görmekteyiz. Bunlar küçük çaplı kitaplarda bile vuku bula-
bilmektedir. Dolayısıyla el-Câmiu’s-Sahîh gibi hacimli bir eserde tekrarla-
rın vuku bulması bir kusur olarak görülse bile bunların izah edilmesi 
mümkündür. Özellikle Buhârî’nin eserini temize çekme fırsatını bula-
mamış olmasının, bu tür tekrarları izah etmek için başvurulabilecek 
önemli bir gerekçe olduğunu düşünüyoruz. 52 

2. Buhârî, Ehadisu’l-Enbiya’nın 14. babında: “Yoksa siz, Yakub’un 
ölüm anında orada şahitler miydiniz...”53 babı )áبوقعي رضح ذا ءادهش متنك ما ب   

şeklinde bir başlık koymuştur. Onun, üç bab sonra bu başlığı   54( تولما

tekrar ettiğini görüyoruz. Bu iki babtan birincisinde Ebu Hureyre’den 
insanların en üstününün kim olduğunun Hz. Peygamber’e sorulmasıyla 
ilgili bir hadis rivayet edilmektedir.  Bu hadiste Hz. Peygamber, kendisi, 
babası ve dedesi peygamber olan Hz. Yusuf’un en üstün insan olduğunu 
belirtmektedir. İkinci babta ise aynı hadis İbn Ömer’den sadece Hz. 
Yusuf’la ilgili kısmı zikredilmek suretiyle rivayet edilmiştir. 

Buhârî, kanaatimizce gereksiz yere tekrarda bulunmuştur. Her iki 
hadisi tek başlık altında vermesi mümkünken bunu yapmamıştır. Nite-
kim İbn Hacer de doğru olanın İbn Ömer’in rivayetinin Ebu Hureyre’nin 
rivayetinin devamında zikredilmesi olduğunu belirtmektedir.55 

 
51   İbn Hacer, Fethu’l-Barî, 3/479; Kastallânî, İrşâdu’s-Sâri, 3/86. 
52  Buhârî’nin kitabını müsvedde halinde bırakması ve kitabının nüshalarında vuku 

bulmuş ravi ve müstensih müdahaleleriyle ilgili olarak bkz. el-Bâcî, Ebu’l-Velid Su-
leyman b. Halef, et-Ta’dil ve’t-Tecrih li men Harrece anhu’l-Buhârî fi’l-Câmi’i’s-Sahîh, I-III, 
thk. Ahmed Lebzar, Fas, 1991, 1/287; M. Fuad Sezgin, Buhârî’nin Kaynakları, Ankara: 
Kitâbiyât, 2000, 194-207; Mehmet Bilen, İbn Hacer’in Buhârî’ye Yöneltilen İtirazlara Ver-
diği Cevaplar, A.Ü.S.B.E. (Basılmamış doktora tezi), Ankara, 2004, 46-66.  

53   Bakara, 2/133. 
54   Buhârî, 60 Ehadisu’l-Enbiya, 14, 18. 
55   İbn Hacer, Fethu’l-Barî, 6/515. 



 
 

 188 

3. Buhârî’nin bab başlıklarını gereksiz yere tekrar ettiği diğer bir 
örnek ise “Sihir Babı” ( )áرحسلا ب ’dır.56 Bu babların birincisinde Bakara su-
resi 120., Taha suresi 66. ve 69., Enbiya suresi 3. ile Felak suresi  4. ayetle-
rini zikrettikten sonra Hz. Aişe’den  Hz. Peygamber’e sihir yapıldığını 
anlatan  hadisi  rivayet etmektedir. İkincisinde ise sadece Hz. Aişe’nin 
hadisini rivayet etmektedir. Her iki rivayeti aynı yerde zikretmesi yeterli 
olurdu.  İbn Hacer, bu tekrarın el-Câmiu’s-Sahîh nüshalarının çoğunda 
bulunduğunu, bazılarında ikinci başlığın bulunmadığını belirtmektedir. 
O, ikinci başlığın bulunmadığı rivayetlerin doğru olduğunu belirttikten 
sonra, “Bu tür tekrarlar, Buhârî’nin bazı nüshalarında nadiren vuku 
bulmuştur,”57 diyerek tekrarın gereksiz olduğunu ima etmektedir. Ne 
varki, o, bu tutumunu bütün tekrarlar karşısında sürdürmüş değildir. 
Bazen Buhârî’yi savunmak amacıyla çok değişik te’vîller yapmış oldu-
ğunu görüyoruz. Mesela “Babu lâ hâme”nin58 tekrar edilmesinin “hame” 
kelimesinin iki farklı anlama gelmesinden kaynaklandığını belirterek 
şöyle demiştir: “Buhârî, “hame” kelimesinin iki farklı anlama geldiğini 
vurgulamak için babı tekrar etmiştir.”59 
  

 
56  Buhârî, 76 Tıp, 47, 50. 
57  İbn Hacer, Fethu'l-Bârî, 10/289. 
58  Buhârî, 76 Tıp, 45, 53. 
59  İbn Hacer, 10/296. 



 
 

 189 

 
SONUÇ 

 
 
 
 
 
 

Buhârî’nin kendisinden, el-Câmiu’s-Sahîh’te hadisleri tekrar ederken 
hangi hususlara dikkat ettiğine dair bir açıklama gelmiş değildir. Bu 
konuda söylenenler, el-Câmiu’s-Sahîh’i tetkik eden alimlerin görüşlerin-
den ibarettir. Onlar kendi tetkikleri neticesinde vardıkları kanaatlerini 
açıklamışlardır. Dolayısıyla bu çalışmamızda üzerinde durduğumuz 
hususlar da Buhârî’nin Sahîh’i üzerinde yapılmış çalışmalarda varılmış 
kanaatlerden oluşmaktadır. 

Sahîh-i Buhârî’de çok sayıda mükerrer hadisin bulunması Buhârî’nin 
eserinin tasnif tarzından kaynaklanmaktadır. Zira o, rivayet etmiş oldu-
ğu hadiste yer alan hükümlerin her biri için ayrı bir bab oluşturmaya 
çalışmış; bu sebeple de aynı hadisi farklı bab başlıkları altında değişik 
yöntemlerle tekrar etme ihtiyacı ortaya çıkmıştır. 

Buhârî’nin bu metodunun okuyucu ve araştırmacılar için bazı zorluk-
ları vardır. Çünkü o, hadisin tariklerini farklı ve birbirinden uzak bab-
larda zikretmektedir. Ayrıca birçoğunu da en uygun yer diye insanın 
aklına ilk gelen babta zikretmemiştir.  Bu sebeple bir hadisin bütün tarik-
lerini toplamak ve Buhârî’nin bir hadis için zikrettiklerinin hepsini tespit 
etmek zor olmaktadır.60 Bu nedenledir ki, en-Nevevî, bazı muteahhir 
hafızların, birtakım hadisleri akla gelen ilk yerde bulamadıkları için, o 
hadislerin Buhârî tarafından rivayet edilmediğini ileri sürdüklerini be-
lirtmektedir.61   

Buhârî’nin hadisleri bu şekilde rivayet etmesini bir noksanlık olarak 
addeden Ahmed Naim, “Suhulet-i müracaat nokta-i nazarından şüphe-
siz bu bir noksandır. Ancak Buhârî, hadisleri çok kere hiç umulmadık 

 
60  İbnu’s-Salâh, Sıyânetu Sahîhi Muslim mine’l-İhlâl ve’l-Galat ve Himâyetuhu mine’l-İskât 

ve’s-Sakat, thk. Muavffak b. Abdullah b. Abdulkadir, Beyrut, 1984, 70; Nevevî, Sahîhu 
Muslim bi Şerhi’n-Nevevî, 1/15. 

61   Nevevî, Sahîhu Muslim bi Şerhi’n-Nevevî, 1/15. 



 
 

 190 

bablara dercetmekle beraber, böyle yapması büsbütün gayesiz de değil-
dir. Onun da kendine göre bir nesk ve tertibi, mesaili bir tasnif edişi var-
dır,”62 demektedir. Gerçekten de bu bir kusur olarak düşünülebilir. İste-
nilen bilgiye kolayca ulaşmayı sağlayacak bir düzenle yazmak kitaba bir 
meziyet kazandırır.63 Nitekim bu sebepten dolayıdır ki bazı alimler tara-
fından Müslim’in el-Câmiu’s-Sahîh’i Buhârî’nin el-Câmiu’s-Sahîh’ine tercih 
edilmiştir.64 

Sonuç olarak diyebiliriz ki; Buhârî’deki tekrarlar, daha çok, onun ha-
disten çıkarabildiği her hüküm için bir başlık koymasından kaynaklan-
maktadır. Bunu yaparken hadislerin, mümkün oldukça, farklı tariklerini 
zikretmeye çalışması hadisin sıhhatini güçlendirmek gibi önemli bir ne-
tice de doğurmuştur. Fakat bu onun hiç gereksiz yere tekrarda bulun-
madığı anlamına gelmez. Konuyla ilgili olarak el-Câmiu’s-Sahîh’in nüsha-
larında farklılıkların bulunması, tekrarla ilgili bazı problemlerin, 
Buhârî’nin kitabını müsvedde halinde bırakmış olmasından ve daha 
sonraki dönemlerde vuku bulmuş ravi ve müstensih müdahalelerinden 
kaynaklandığını söyleme imkanı vermektedir. 
  

 
62  Ahmed Naim, Sahih-i Buhârî Muhtasarı Tecrid-i Sarîh Tercemesi ve Şerhi, Ankara, 1982, 

1/4 (1nolu dipnot). 
63  Sıyane’nin muhakkiki Muvaffak b. Abdullah b. Abdulkadir, bu problemin eski dö-

nemlerde söz konusu olduğunu, günümüzde ise Muhammed Fuad Abdulbaki’nin 
Buhârî’nin Sahihi’ni rakamlandırması sayesinde bu problemin çözüme kavuşmuş bu-
lunduğunu, ifade etmektedir. (Sıyânetu Sahîhi Muslim, 71, muhakkik notu). Bu değer-
lendirme hadisle uğraşanlar açısından doğrudur. Fakat bu durum Sahîh-i Buhârî’nin 
zaafını ortadan kaldırmaz. Müslim de eserini aynı zamanda telif etmiş olmasına rağ-
men onun böyle bir problemi söz konusu değildir. Çünkü Müslim, bir konuyla ilgili 
hadisleri aynı yerde vermektedir. 

64  İbnu’s-Salâh, Ulumu’l-Hadis, 70; Suyutî, Celaluddin, Tedribu’r-Ravi, thk. Ahmed Ömer 
Haşim, Beyrut, 1993, 1/72. 



 
 

 191 

 
 

KAYNAKÇA 
 
 
 
 
 
 

Askalânî, İbn Hacer. Hedyu’s-Sarî, Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1997. 

Askalânî, İbn Hacer. Fethu’l-Barî. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1997. 

Aynî, Bedruddin. Umdetu’l-Kâri Şerhu Sahihi’l-Buhari. Beyrut: Daru’l-Fikr. 
Trs. 

Bâcî, Ebu’l-Velid Suleyman b. Halef. et-Ta’dil ve’t-Tecrih li men Harrece 
anhu’l-Buhârî fi’l-Câmi’i’s-Sahîh. Thk. Ahmed Lebzar, Fas: 1991. 

Bilen, Mehmet. İbn Hacer’in Buhârî’ye Yöneltilen İtirazlara Verdiği Cevaplar, 
A.Ü.S.B.E. (Basılmamış doktora tezi), Ankara: 2004. 

Buhari, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail b. İbrahim b. Muğîre el-Cu’fi. 
Sahîhu’l-Buhârî. İkinci Baskı, Beyrut: Müessesetu’r-Risâle, 2014. 

İbnu’s-Salâh. Sıyânetu Sahîhi Muslim mine’l-İhlâl ve’l-Galat ve Himâyetuhu 
mine’l-İskât ve’s-Saka. Thk. Muavffak b. Abdullah b. Abdulkadir, 
Beyrut: 1984. 

İbnu’s-Salâh. Ulumu’l-Hadis. Thk. Nurettin Itr, Dimaşk: Daru’l-Fikr, 1986. 

Kastallânî, Ebu’l-Abbas Şihabu’d-Din Ahmed b. Muhammed. İrşâdu’s-
Sâri li Şerhi Sahîhi’l-Buhârî, Mısır: el-Matbaatu’l-Meymeniyye, 1307. 

Kettânî, Yusuf. el-Fecru’s-Sati’ ale’s-Sahihi’l-Cami’. Mecelletu’l-Ma’hedi’l-
Mahtutati’l-Arabiyye, 29/1, Kuveyt: 1985, 265-271. 

Muhammed Ahmed Bedevî. Hakîkatu’t-Tekrâr fi’l-Buhârî. Mecelletu’l-
Ezher. 54/8, Kahire: 1982, 1188-1193. 

Naim, Ahmed. Sahih-i Buhârî Muhtasarı Tecrid-i Sarîh Tercemesi ve Şerhi. 
Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1982. 



 
 

 192 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî. Mâ Temessu ileyhi Hâce-
tu’l-Kârî li Sahihi’l-İmam el-Buhârî, thk. Ali Hasan Ali Abdu’l-Hamid. 
Amman: Daru’l-Fikr, 1405. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî. Sahîhu Muslim bi Şer-
hi’n-Nevevî. Trs. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî. Tehzibu’l-Esma ve’l-Luğat. 
Beyrut: Daru’l-Fikr, 1996. 

Sandıkçı, Kemal. Sahîh-i Buhârî Üzerine Yapılan Çalışmalar. Ankara, 1991. 

Sezgin, M. Fuad. Buhârî’nin Kaynakları. Ankara: Kitâbiyât Yayınları, 2000. 

Suyutî, Celaluddin, Tedribu’r-Ravi. Thk. Ahmed Ömer Haşim, Beyrut: 
1993. 

Zâhidî, Hafız Senaullah. Tevcihu’l-Kârî ile’l-Kavâ’idi ve’l-Fevâidi’l-Usuliyye 
ve’l-Hadisiyye ve’l-İsnâdiyye fî Fethi’l-Bârî, Faysalabad: 1986. 

 



 
 

 193 
 



 
 

 194 

 
 

GİRİŞ 
 
 
 
 
 
 

Hiç şüphesiz İmam Şâfiî, kitabî (yazılı) geleneğimizde, kendi görüşle-
rinin dayandığı metodolojinin temel ilkelerini, yine kendi kalemiyle da-
ha sonraki nesillere miras bırakan nadir âlimlerimizdendir. Erken dö-
nem İslami ilimlerin oluşmasında ve ekolleşmesinde çok büyük payı ve 
rolü olduğu gibi, nispeten kısa ömründe hem çağdaşları hem de kendi-
sinden sonraki nesiller üzerinde derin etkiler bırakmış ve eserleriyle, 
tabiilerine olduğu kadar muhaliflerinin tefekkür hayatlarına da ışık tut-
muştur. Ehl-i Sünnet geleneğinin baş mimarlarından olmanın yanında, 
özellikle Fıkıh-Hadis ilişkisinde ve Sünnetin delil ve kaynak değeri ko-
nusunda oldukça önemli bir teze sahiptir.  Yüz yıllardır tartışılan fikirle-
ri ve görüşleri onun derinliğini ve yetkinliğini göstermeye yeterlidir. Bu 
naçiz çalışmamızda, “Vahyi” Sünnetin kaynağı olarak görmesini ve bu 
çerçevede ona yöneltilen eleştirilerin bir değerlendirmesini yapmaya 
çalışacağız.  

Bilindiği gibi İslami ilimlerdeki temel referanslarımız; Kitap, Sünnet, 
İcma ve Kıyas’tır.1 Bu asılların her birisinin bizatihi ne anlama geldikleri 
önemli bir metodolojik konu olduğu gibi, her bir asılın birbirleriyle olan 
ilişkileri ve hiyerarşik ardışıklıkları da önemlidir. Tabii ki biz bu asılların 
teker teker anlamları ve münasebetleri üzerinde duracak değiliz. Ancak, 
Hz. Peygamber’in (.a.s) Sünnetinin Kuran ile olan ayrılmaz ilişkisi ve 
Sünnette yer alan bilgilerin kaynağının ne olduğu sorunu, zorunlu ola-
rak bu iki delili ve aslı birlikte ele almamızı ve değerlendirmemizi gerek-
li kılmaktadır. Aşağıda yapacağımız alıntılar ve değerlendirmeler bu 
çerçevede olacaktır. 

 
 

 
1  Bu konuda bkz. Muhammed el-Hudarî Bek, Usûlü’l-Fıkh, Mısır 1969, 5. 



 
 

 195 

A- İmam Şâfiî’nin Görüşlerini Oluşturan Koşullar  

Bir fikir adamının veya bir düşüncenin doğru bir şekilde anlaşılabil-
mesi için, hem o fikir adamının, hem de düşüncenin neşet ettiği tarihi 
ortamı ve çevreyi iyi tespit edip okumak gerekir. Çünkü tabiatı itibariyle 
bir kültür mensubu olan insan, tarihsel olarak bu kültürün bir ürünüdür 
ve hiçbir eylemini ve düşüncesini ondan bağımsız olarak gerçekleştire-
mez.2 Bu itibarla İmam Şâfiîî’nin Fıkıh Usulüne ait görüşlerini doğru 
anlayabilmemiz ve değerlendirebilmemiz de büyük ölçüde onun tarihsel 
konumunu ve kültürel çevresini bilmemize bağlıdır. 

1- Şâfiî’nin Yetiştiği Kültürel ve Tarihsel Ortam 

Hicri ikinci yüzyılın son çeyreğinde ve üçüncü yüzyılın başlarında 
etkin olan ve eserleriyle dikkatleri çeken İmam Şâfiî İslam geleneğinin 
ilk referans çerçevesinin ve ekollerin teşekkül ettiği bir dönemde yaşa-
mıştır. Siyasi ve politik hizipleşmelerden, Fıkhî ekollerin, Ehl-i Eser ve 
Ehl-i Rey itikâdî mezheplerin de Şia, Haricîlik, Mutezile, Mürcie, Cebriye 
gibi fırkalar halinde ekolleşmesine şahit olmuştur.  Hicri ilk iki yüz yılın 
daha sonraki İslamî tefekkür ve dinî hayat üzerinde derin izlerinin ve 
tesirinin olduğu bilinen bir gerçektir. Son derece velut bir süreçte yetişen 
İmam Şâfiî, görüşlerini çok farklı ekollerin en canlı ve bazısının da kuru-
cu imamlarının hayatta oldukları bir ortamda geliştirmiş ve neşretmiştir. 
Bu nedenle onun er-Risale’de yer alan metodolojik fikirleri ve vaz’ ettiği 
ilkeleri son derece önemlidir. Aşağıda okuyacağımız erken döneme ait 
kısa alıntı bu hususa işaret etmektedir: 

 “Bilindiği gibi Muhammed İdris eş-Şâfiî değişik kültürel çevrelerde 
bulunmuştur. O, Sünnetin eski bağlılarının yurdu olan Hicaz’da yetiştiği 
gibi, ziyaret ettiği Irak’ta da Hanefiler ve Mutezile’yi tanımıştır. Mekkeli 
Fakih Musa b. Ebi’l-Cârûd bu konuda şunları söylemektedir: “Biz ve 
Mekkeli arkadaşlarımız, Şâfiî’nin Mekke fakihi İbn Cüreyc’in kitaplarını 

 
2  Yazılı metinlerin anlaşılması ve yorumlanmasında, Yazar ve eserinin; tarihî, kültürel 

arka planlarının dikkate alınması gerektiği hususu, çağdaş sosyal bilimlerce önemse-
nen ve benimsenen bir yaklaşımdır. Bu nedenle bizim İlahiyat alanındaki çalışmalar-
da da son zamanlarda yararlanılmaya başlanılan “Hermenötik” yaklaşımları burada 
hatırlamak istiyorum. Tarihimizi ve geleneğimizde iz bırakmış âlimlerimizi doğru 
anlayabilmek için yararlanılabilecek tüm yöntem ve metotlardan yararlanmamızın 
yararlı olacağı kanaatindeyiz. Hatta bu tür sorunlar başlı başına bir yorum prblemi 
olarak da çalışılmalıdır, diye düşünüyoruz. Bu konuda bkz. Osman Bilen, Çağdaş Yo-
rum Bilim Kuramları, Ankara: Kitâbiyât Y., 2002; ayrıca bkz: Richard E. Palmer, Her-
menötik, (trc. İbrahim Görener), İstanbul: Anka Y., 2002.  



 
 

 196 

dört kişiden ve Medine Fıkhını İmam Malik b. Enes’ten, keza Irak’taki 
Ebû Hanife fıkhını da öğrencisi Muhammed b. Hasan’dan aldığını söy-
lerdik. Bundan dolayı onda hem Ehl-i Rey’in hem de Ehl-i Hadis’in ilmi 
toplanmıştır. O bu birikimde tasarrufta bulunmuş ve usul belirleyip kai-
deler ortaya koymuştur.” Keza bilinmelidir ki Şâfiî, er-Risale’sini arka-
daşı Abdurrahman b. Mehdi’nin talebi üzerine gençlik yıllarında Mek-
ke’de yazmıştır. Ancak yenilenmiş ve düzeltilmiş nüshasını H. 199’da 
Mısır’da tekrar yazmıştır. İbn Cârud İmam Şâfiî’nin konumunu, o günkü 
İslam Dünyasındaki ekollerin bir sentezi gibi algılamaktadır. Fakat bizce 
konu bir sentez olmayıp, aksine; Vasıl b. Atâ ve Yahyâ b. Ebî Kesir’den 
yaptığımız nakillerde de görüldüğü gibi, propagandaların ve mezhep 
çatışmalarının şiddetlendiği çeşitli akım ve grupların ortaya çıktığı hicri 
ikinci asrın başlarında, hakkında farklı kanaatlerin ortaya çıktığı akıl-
nakil meselesine yeni bir yaklaşım olduğunu göstermektedir. Şâfiî, Ehl-i 
Rey ve taraftarlarının, din ve ümmete ait sorunlarda pratik aklın hakem-
liğine koşmalarından ne kadar rahatsız oluyorsa, Hicaz ve Şam fakihle-
rinin, maruf ve mütedavil olan her şeye Müslümanların bir sünneti ola-
rak yapışmalarından ve onları neredeyse Kuran ve Sünnet mesabesinde 
görmelerinden de bir o kadar rahatsızdır.”3  

Daha sahabe hayatta iken; “Bize Kuran yeter! Bir de Hadis aktarıp dur-
mayın! Biz, Allah’ın Kitap’ında bulduğumuza uyar onun dışında kalanları 
dikkate almayız.” Şeklinde özetleyebileceğimiz düşüncelere sahip insanlar 
hızla çoğalmakta ve bu tür görüşler de yaygınlaşmakta idi. Celaleddin 
es-Süyûtî’nin bu konuya hasrettiği kıymetli eseri “Miftâhu’l-Cenneti Fi’l-
İhticâci bi’s-Sünneti” de bize İmam Şâfiî’nin de içinde neşet ettiği İslam 
Dünyasının o dönem tefekkürüne ait oldukça önemli fotoğraflar ver-
mektedir. İmam Şâfiî’nin yaşamış olduğu İkinci asrın ikinci yarısının 
sosyo-kültürel yapısını ele almak tabii ki burada bizim amacımız değil-
dir. Ancak, İslami ilimlerin temel referanslarıyla ilgili o günkü ilim çev-
relerinde nelerin konuşulduğu ve ne gibi sorunların/problematiğin mev-
cut olduğu konumuzla doğrudan alakalıdır. Bu alaka nispetinde prob-
leme baktığımızda özetle şunları görebilmekteyiz. 

 
3  Rıdvan es-Seyyid, Şâfiî ve er-Risale, 74. Bu makale, “eş-Şâfiî ve er-Risale” başlığıyla, 

Mecelletü’l-İctihad, III (1411/ 1990), 65-74’de yayınlanmıştır. Türkçeye Salih Özer tara-
fından tercüme edilmiş ve M. Hayri Kırbaşoğlu’nun “Sünni Paradigmanın Oluşumunda 
Şâfiî’nin Rolü” adlı kitabının bir bölümü olarak yayınlanmıştır. Bkz. Ankara: Kitabi-
yat, 2000. 



 
 

 197 

İmam Süyûtî’nin aktardığına göre, başta Rafızîler olmak üzere birçok 
sapık fırka Hz. Peygamber’in ve onun izinde giden Raşit Halifeler ve 
sahabenin çoğunluğunun oluşturduğu görüşlerden ayrılmışlar ve kabul 
edilemez fikirleri savunmaya ve yaymaya başlamışlardı. Süyûtî’nin 
Beyhâkî’den naklettiği Ebû Füdâle el-Mekkî’nin rivayetinde sahâbî İm-
ran b. Husayn şefaat konusunda bir hadis naklettiği zaman orada bulu-
nanlardan bir adam ona; “Ey ebû Necîd! Bize, Kuran’da aslını bulama-
dığımız hadisleri mi naklediyorsun, diye karşılık vermişti. Bunun üzeri-
ne İmran b. Husayn kızgın bir şekilde; “Sen Kuran’ı okudun mu, diye 
sormuş, adam da; “Evet”, demişti. İmran b. Husayn da; “Peki, sen Ku-
ran’da Yatsı Namaz’ını dört, Akşam’ı üç ve Sabah Namaz’ını iki, Öğle’yi 
ve İkindi’yi de dört rekât olarak bulabildin mi?” Adam; “Hayır”, deyince 
İmran b. Husayn; “Peki, bunları kimden aldın, bizden almadın mı? Biz 
de Rasulullah’tan aldık…”, demişti.4  

 Bizzat İmam Şâfiî’nin karşılaştığı benzer bir durumu nakleden 
Süyûtî şu rivayete yer verir: Bir gün İmam Şâfiî bir hadis nakletmiş ve 
“sahihtir”, demişti. Bunun üzerine orada bulunanlardan biri; “Sen de 
böyle mi düşünüyorsun ey ebû Abdillah,” deyince, bunun üzerine İmam 
Şâfiî kızarak; “ Be adam! Sen beni Hıristiyan mı sandın? Sen beni kilise-
den çıkarken mi gördün? Sen, benim belime zünnar bağladığımı mı gör-
dün? Hem Rasulullah’tan (a.s.) hadis nakledeyim, hem de o görüşe sahip 
olmayayım, öyle mi?”5 

İmam Şâfiî’nin er-Risale’de naklettiği şu rivayet, Hz. Peygamber’in 
Sünnetine karşı olanları eleştirmekte ve bizzat Rasulullah’ın diliyle onla-
rı tehdit etmektedir: 

“Sizden birinizi koltuğuna kurulmuş ve benim emrettiğim veya nehyettiğim 
bir şey kendisine ulaştığında; “biz sadece Kuran’da bulduğumuza tabi oluruz”, 
derken bulmayayım!”6 

Bu türden Hz. Peygamber’in Sünnetine ve Hadislerine karşı oluşan 
ve gittikçe yaygınlaşan görüşlerin yanında, bir bakıma bu görüşlerin ve 
kanaatlerin yine Hz. Peygamber’den bir hadise ve asla dayandığını gös-
termek için yaygınlaştırılan ve bir ilke olarak benimsenen rivayetler de 

 
4  Celaleddin es-Süyûtî, Miftâhu’l-Cenneti Fi’l-İhticâci bi’s-Sünneti, Dâru Sadri’t-Tıbâati, 

tsz. 5-6. 
5  Süyûtî, Miftâhu’l-Cenne, 2-3. 
6  Muhammed İdris eş-Şâfiî, er-Risale, Beyrut tsz., 89. Ahmed Şakir’in tahkikli neşri. Bu 

rivayetin yer aldığı diğer kaynaklar için bkz. Ebû Dâvud, Sünne, 5; Tirmizî, İlim, 10; 
İbn Mâce, Mukaddime, 2. 



 
 

 198 

vardı. Bu rivayetlerin ortak mesajı; “Hadisler Kuran’a uygun ise alınacak, 
değilse reddedilecek”, şeklindedir. Süyûtî, naklettiği rivayetlerle o dönemin 
bu konudaki fotoğrafını çekmiş ve bu fotoğraftaki hâkim rengin, altını 
çizdiğimiz görüşten oluştuğunu göstermiştir. Söz konusu rivayetlere 
örnek teşkil edecek bir rivayet vermemiz gerekirse şu rivayeti verebiliriz:  

Beyhâkî’nin Munkatı’ olarak meçhul bir kişiden Hz. Ali’ye ait olarak 
naklettiği bir hadiste Rasulullah şöyle buyurmuştur:  

“Kuşkusuz benden sonra, benim hadislerimi nakleden raviler çoğalacaktır. 
Onların rivayet ettikleri hadisleri Kuran’a arz edin. Şayet ona uygun iseler 
kabul edin, uygun değillerse reddedin.”7 

Daha birçok farklı versiyonlarını verebileceğimiz bu ve benzeri riva-
yetleri, asıl konumuzdan uzaklaşmamak için çoğaltmıyoruz. İhtiyaç du-
yulursa ilgili kaynaklara bakılabilir. Burada bizim altını çizmemiz gere-
ken husus ise şudur: Yukarıda dikkat çektiğimiz iki önemli nokta, İmam 
Şâfiî’nin yaşadığı tarihsel ve kültürel ortamı tanımamız bakımından çok 
önemlidir. Bunlardan biri, o devirde Sünnet terk edilerek sadece Kuran 
ile yetinmek gibi son derece tehlikeli bir akım giderek yaygınlaşmakta ve 
taraftar bulmaktaydı. Oysa Sünnet olmadan yaşanabilir bir İslam Di-
ni’nden bahsetmek imkânsız olduğu gibi, böyle bir iddia aynı zamanda 
saçmalıktır. Fakat böyle bir tehlike fiilen mevcuttu. Diğeri de Hz. Pey-
gamber’e (a.s.) ait olarak nakledilen rivayetler, Kuran’a uymuyor diye 
reddedilmekte ve Hz. Peygamber’e (a.s.) ait sözlü gelenek, yani Hadisler 
büyük bir tehlikeyle karşı karşıya kalmaktaydı. 

Bu iki temel problematik, İmam Şâfiî tarafından derinliğine fark 
edilmiş ve onların çözümünün nasıl mümkün olacağına yönelerek, çö-
zümün ancak usul ile mümkün olacağını görmüş ve ölümsüz eseri er-
Risale’yi yazmıştır. Eserinde birinci derecede Sünnetsiz bir din algısının 
imkânsızlığını vurgulayarak Sünneti hak ettiği konuma yerleştirmiş ve 
bunun usulünü belirlemiştir. İkinci olarak da hemen çoğu muhaliflerinin 
arkasına sığındıkları; “Hadis-Kuran” uyumu bağlamında oluşan sorunu 

 
7  Süyûtî, Miftâhu’l-Cenne, 15. Hadis geleneğinde “Arz Hadisleri” olarak maruf olan bu 

rivayetler epeyce çoktur. Doktora tezi olarak çalıştığımız bu konuda, söz konusu ri-
vayetlerin Hadis tekniği açısından sahih olmadıkları, ancak anlam ve mana olarak 
başta sahabe olmak üzere çoğu İslam âlimleri tarafından kullanıldığını gösterdik. Ay-
rıca, her hangi bir rivayetin Kuran ile uyum sağlayıp sağlamadığını tespit edebilmek 
için ne gibi prensiplere uyulması gerektiğini de belirlemeye çalıştık. Hem bu kabil ri-
vayetler, hem “Arz”ın sorunları, hem de doğru-yanlış arz örnekleri için bkz. Ahmet 
Keleş, Hadislerin Kuran’a Arzı, İkinci Baskı, İstanbul: İnsan Y., 2003.  

 



 
 

 199 

da Sünnetin ve Hadisin Hz. Peygamber’in mazhar olduğu bir çeşit vahiy 
olduğu, dolayısıyla Kuran’dan ayrı görülemeyeceği teziyle çözmeye 
çalışmıştır. Aşağıda detaylarını vereceğimiz bu görüşleri, özellikle çağı-
mızda çok eleştirilmiştir. Ancak belirtmemiz gerekir ki onun görüşleri ve 
usulü, Ehl-i Sünnet geleneğinin oluşumunda ve devamında oldukça 
önemli bir tesir ve role sahiptir.  

İmam Şâfiî’nin ve er-Risale’nin bu tarihi misyonu ve oynadığı önemli 
rolü dile getiren şu alıntıya burada yer vermek istiyoruz: 

“Fıkıh sahasına gelince burada durum tamamen farklıdır. Bu alanda 
etkin olan iki temel akımı temsil eden “rey” taraftarlarıyla “hadisi” savu-
nanlar arasındaki çekişme eğer devam etseydi, çatışmanın şiddeti bir 
kenara, oluşacak sonuçlar çok büyük tehlike arz edecekti. Vakide ortaya 
çıkan yenilikler hakkında bir şey söyleyebilmek için uydurulan hadisler-
le (el-ehâdis-i’l-mevzua) hadis kurumu giderek devleşiyordu.  Öte yandan 
rey de –tabir caizse- tamamen teorik varsayımlar boyutuna ulaşıp çoğu 
zaman naslardan esinlenmeyi bırakarak salt aklın iyi görmesine (istihsan) 
dayanmaya başlanmıştı. Öyleyse artık bir yandan hadis uydurma işine 
dur diyecek diğer yandan rey kurumunu belli sınırlara riayet etmeye 
zorlayacak kurallara dayalı bir araştırma yönteminin tesis edilmesi zo-
runluydu. İşte bu görevi Muhammed b. İdris eş-Şâfiî el-Muttalibî üst-
lenmiştir.”8 

Burada, er-Risale ile İmam Şâfiî’nin yapmış olduğu hizmetten ve bir 
“Fıkıh Metodolojisi” olarak eserinin ne anlama geldiğinden de kısaca bah-
setmeliyiz. “Arap-İslam Aklının Oluşumu” adıyla Türkçeye tercüme edi-
len kıymetli eserinde Muhammed Âbid el-Câbirî, er-Risale’nin İslam 
bilim ve Hukuk geleneğinde oynadığı önemli rolü o kadar önemser ki, 
bunu şu ifadelerle dile getirir: 

“Şâfiî’nin koyduğu “kuralların” Arap-İslam aklının oluşumundaki 
önemi; Descartes’in koyduğu “Metot kuralları”nın özelde Fransız Düşün-
cesi genelde de Modern Batı Rasyonalizmi’nin oluşumundaki önemin-
den hiç de aşağı değildir.”9  

Erken dönem İslam Hukukunun bu önemli metodolojik gelişimi için 
Câbirî; “bu şekilde bir metodoloji üzerin kurulu bir hukuk; ne Ham-
murâbî, ne Yunan, ne Roma, ne Çin, ne de Hindistan’da mevcuttur. Bu-
ralarda şüphesiz bir çok hukuk kuralları veya hukuki maddeler vardır, 

 
8  Muhammed Âbid el-Câbirî, Arap-İslam Aklının Oluşumu, trc. İbrahim Akbaba, İstan-

bul: Kitabevi Y., 2000, 103. 
9  Câbirî, Arap-İslam Aklının Oluşumu, 101. 



 
 

 200 

ama bunların hiçbirisi bir metodoloji üzerine kurulu değildir”, demekte-
dir.10 

2- İmam Şâfiî’nin Sünneti “Hikmet” Olarak Anlaması 

İmam Şâfiî, yukarıda çok özlü bir şekilde resmetmeye çalıştığımız 
kendi çağına ait temel problemleri çözmek için geliştirdiği usulî ilkeleri-
ni mümkün olduğunca Kuran ile temellendirmeye çalışmıştır. Bu amaçla 
hem Sünnetin bağlayıcılığını, hem de vahiy kaynaklı olduğu yönündeki 
kanaatini Kuran’a dayandırmıştır. Sünnetin vahiy kaynaklı olduğu gö-
rüşü için de aynı metodu kullanmış ve bu görüşünü destekleyen ayetlere 
eserinde yer vermiştir. Bu ayetlerin başında şüphesiz içinde “Kitap” ve 
“Hikmet”in yan yana zikredildiği ayetler gelmektedir. Ona göre bu ayet-
lerle Allah, Hz. Peygamber’i (a.s.) ümmetine “Kitap” ile beraber “Hikme-
ti” de öğretmekle görevlendirdiği gibi, ayrıca Kitap ile beraber “Hikmet”i 
de kendi katından indirdiğini bildirmektedir.11 Ayetlerde zikredilen  
“Hikmet” sözcüğü Sünnet anlamındadır. Çünkü Kuran, Hz. Peygam-
ber’in (a.s.) ümmetine öğretmekle sorumlu olduğu görevlerini sayarken 
bu görevler arasında; kendisine indirilen Kitap’ın yanında Hikmeti, yani 
Sünneti de saymıştır. İşte buradan hareketle İmam Şâfiî, Sünnetin bizzat 
Allah tarafından peygambere indirilen bir vahiy olduğunu, dolayısıyla 
Kuran’ı kabul ettiğimiz ölçüde Hikmeti/Sünneti de kabul etmemiz ge-
rektiğini savunmuştur. Tezini doğrudan doğruya Kuran ile temellendi-
ren İmam Şâfiî, böylece sorunu, kendisine asla itiraz edilemeyecek olan 
bir kaynakla, yani Kuran ile çözmeyi hedeflemiştir.12  

 İmam Şâfiî Kuran’da “Kitap ve Hikmet” olarak yan yana zikredilen 
ifadelerdeki Hikmet sözcüğü için şöyle demektedir: “Benim dünyamda 
(kültürümde) yaşayan ve Kuran’ı bilen âlimlerden işittim ki; Kitap Ku-
ran, Hikmet ise Sünnettir.”13 Böylece Sünneti, daha başından Kuran ile 
temellendirdiği gibi, onu Kuran ile birlikte indirilen (İnzal edilen) bir 
vahye de dayandırmış olmaktadır. Bu yaklaşımıyla Şâfiî’nin hedeflediği 
sonuç muhaliflerini Sünneti ihmal etmeleri veya Hadisleri Kuran’a uy-
madığı gerekçesiyle reddetmeleri durumunda, onları doğrudan doğruya 

 
10  Câbirî, Arap-İslam Aklının Oluşumu, 100-101. 
11  Bu konuyla ilgili ayetler için bkz. Bakara,2/129; Âl-i İmran, 3/ 164; Nisâ, 4/ 113. Özel-

likle Nisâ Süre’si 113. ayette; “Allah sana Kitap ve Hikmeti indirip, bilmediklerini 
öğretti” buyrulmaktadır.  

12  Şâfiî, er-Risale, 32. 
13  Süyûtî, Miftâhu’l-Cenne, 4.  



 
 

 201 

vahyi reddetmek gibi bir sorunla karşı karşıya bırakmaktır. Bu çok ye-
rinde ve mükemmel olarak temellendirilmiş bir tezdir. Onun görüşleri-
nin Ehl-i Sünnet geleneği için olduğu kadar, muhaliflerinin düşünceleri 
üzerinde de kalıcı izler bırakmasının nedenini, bu görüşlerin kendi için-
de ne denli tutarlı olduklarında ve mantıksal örgülerindeki sağlamlıkla-
rında aramamız gerekir. 

Burada şimdilik şunu söyleyebiliriz: İmam Şâfiî, çağındaki sorunları 
fark etmiş ve onlara kalıcı çözümler bulmak için tezler geliştirmiştir. 
Bunların içinde yer alan en önemli tezi de Sünnetin vahiy kaynaklı ol-
masıdır. Bu kanaatine delil olarak er-Risale’de naklettiği bir rivayeti de 
burada nakletmek istiyoruz. Rivayet şöyledir: 

“Şüphesiz Ruhu’l-Emin (Cebrail) ruhuma; kimsenin rızkını tamamlamadan 
ölmeyeceğini ilham etmiştir. O halde rızkınızı güzel isteyiniz.”14 

er-Risale’ye yaptığı çok değerli tahkikiyle büyük bir hizmet ifa etmiş 
olan Ahmet Şakir, yukarıda naklettiğimiz rivayetin dip notunda, aynı 
anlamdaki farklı rivayetleri de vermiştir. Bununla müellif, söz konusu 
rivayetler farklı lafızlara sahip olsalar da anlam ve muhteva olarak aynı 
hususa işaret etmiş olmaları itibariyle İmam Şâfiî’nin görüşünü destek-
lediklerini belirtmek istemiştir.15  

B- Sünnet – Vahiy İlişkisi 

İmam Şâfiî’nin yetiştiği ortam ve tarihi koşular çerçevesinde onun gö-
rüşlerinin nasıl oluştuğunu kısaca göstermeye çalıştık. O, Sünneti vahiy-
le irtibatlandırmış ve görüşlerini ve usulünü bunun üzerine bina etmiş-
tir. Biz bu başlık altında, özellikle onun er-Risale’de yer alan görüşleri 
çerçevesinde konuyu ele almaya çalışacağız.  

İmam Şâfiî eserine “el-Beyân”ın tanımı ile başlar. Onu, adeta usulü-
nün en temel kavramlarından biri olarak ele alır. Bir taraftan el-Beyân ile 
konu açıklamalarını kasteder, diğer taraftan da temel ilkeleri kasteder ki 
bu temel ilkelerden birçok teferruat doğacaktır.16 Çağımızın önemli İs-
lam Kültürü araştırmacılarından olan Muhammed Âbid el-Câbirî bu 
kavramı, yani “Beyân”ı erken dönem İslam kültürünün oluşmasına ne-
den olan bir epistemolojinin adı, er-Risale’yi de Beyânî Epistemolojinin 
temel referansı olarak kabul eder.17 Aslında bu kavram aşağıda da üze-

 
14  Şâfiî, er-Risale, 93.  
15  Bu konuda bkz. Ahmet Şakir, er-Risale tahkiki 93–103. 
16  Şâfiî, er-Risale, 21. 
17  Muhammed Âbid el-Câbirî, Bünyetü’l-Akli’l-Arabî, Beyrut: 2000, 13.  



 
 

 202 

rinde duracağımız gibi İmam Şâfiî tarafından; tüm Kuranî mesajın açık-
lanması anlamında genel, Hz. Peygamber’in, Kuran’ın onun açıklaması-
na bıraktığı hususları açıklaması anlamında da özel anlamıyla kullanıl-
mıştır, diyebiliriz. 

İşte bu temellendirme İmam Şâfiî’yi dinî nassları nasıl anladığını 
açıklamaya ve usulünü belirlemeye yöneltmiştir. Bu usulî ilkeler onun 
için o kadar önemlidirler ki sıklıkla er-Risale’de tekrara edilirler. Şimdi 
bu konuyla ilgili görüşlerini kısaca aktarmaya geçebiliriz.  

1- Sünnet-Kuran İlişkisi 

Sünnetin vahiy kaynaklı olduğu hususundaki görüşlerine geçmeden 
önce, İmam Şâfiî’nin Sünneti Kuran ile birlikte nasıl anlıyor ve onu Ku-
ran’ın yanında nasıl konumlandırıyor ona bakmamız gerekir. Öncelikle 
İmam, Kuran’ın mesajlarını sınıflandırmakla işe başlamaktadır. Ona 
göre Kuran mesajında öyle hükümler vardır ki son derece açıktırlar. Bu 
mesajların başka her hangi bir açıklamaya (Beyana) ihtiyaçları yoktur. Bu 
tür mesajlar için Sünnetin fonksiyonu onları aynı şekilde uygulamaktır. 
Ancak Kuran’da öyle de mesajlar vardır ki onlar, bir açıklayıcıya ve açık-
lamaya ihtiyaç duyarlar. Mücmel olarak indirilen bu mesajlar ile Allah’ın 
neyi murat ettiği açıklanmalıdır. İşte bu tür mesajlar için açıklayıcı Hz. 
Peygamber (a.s.), açıklama da Sünnettir. İmam Şâfiî, Allah’ın Kitap’ında 
yer verdiği mesajlarını bilerek ve kasten bu şekilde çeşitli özelliklerde 
indirdiğini ve bu vesileyle Sünneti öne çıkarmak istediğini söyler. Bu 
göreviyle Sünnet, Kuran’ın açıklanmaya muhtaç olan mesajlarını açıklar 
ve böylece Müslümanlar da o mesajlardaki Allah’ın muradını anlamış 
olurlar.18 

Burada, er-Risale’de dikkatimizi çeken ve altını önemle çizmemiz ge-
reken bir hususa daha işaret etmemiz gerekmektedir. Bu da İmam’ın er-
Risale’de kullandığı üslup ve konuyla ilgili ibarelerin lafzıdır. Bizce 
onun Sünnetin kaynağını vahiy olarak kabul etmesi hususundaki en 
belirgin tavrı işte bu lafız ve ifade tarzında ortaya çıkmaktadır. Bu lafız 
şudur: “Beyyenehu alâ lisâni Rasulihî”, yani, “bunu (açıklanmaya ihtiyacı 
olan hususu) Allah, Peygamberinin lisanıyla/diliyle açıklamıştır.”  

“Beyyenehû” lafzındaki fiilin Faili Allah’tır. Yani, Allah Kitap’ında 
açıklanmaya muhtaç mesajlar indirmektedir ve onların açıklanmasını da 
peygamber’ine bırakmaktadır. Bu durumu İmam Şâfiî öyle bir metinle, 
öyle bir ifade tarzı ile dile getirmektedir ki açıklamayı Hz. Peygamber 

 
18  Şâfiî, er-Risale, 21, 92-93.  



 
 

 203 

yapmaktadır ama açıklamanın bizatihi kendisi Allah’a aittir. Resulün dili 
sadece aracıdır. Çünkü İmamın ibaresi; “Resülün diliyle Allah açıklamakta-
dır”, şeklindedir. İbareden de anlaşılacağı gibi imam, kanaatini er-Risale 
metnine açıkça yansıtmıştır.19  

2- Kuran “Sünnete Tabi Olmayı” Emretmektedir 

İmam Şâfiî Sünneti, Kuran’ın açıklanmaya muhtaç mesajları için Hz. 
Peygamber (a.s.) tarafından, peygamberlik görevinin bir gereği olarak 
yaptığı açıklamalar ve uygulamalar olarak görür. Bunun yanında ayrıca 
Sünnet, Kuran’ın herhangi bir hüküm getirmediği durumlarda da hü-
küm koyar. İmam Şâfiî açısından bu konuda hiçbir sıkıntı yoktur. Çünkü 
ona göre Kuran’ın bir hüküm getirmesiyle, Allah’ın Sünnet aracılığıyla 
bir hüküm koyması arasında bir fark yoktur. Ne hükmün geçerliliği ba-
kımından ne de sabit olması açısından… Bu hususu da İmam Şâfiî er-
Risale’de Kuran’da sıklıkla zikredilen; “Allah’a ve Resulüne itaat ediniz”,20 
ayetleriyle temellendirdiği gibi, ayrıca o; “Resule itaat eden kimse, Allah’a 
itaat etmiş ve Resulden alan Allah’tan almıştır”, şeklinde bir ilkeyi de usul 
olarak benimsemiştir.21 Bu husustaki şu açıklaması konumuz bakımın-
dan önemlidir: 

 “Bir kısmı da Kitap’ta olmayıp peygamberin Sünnetiyle açıkladıkla-
rıdır. Bütün bunlar Allah’ın Kitap’ındaki açıklamalarıdır. Allah’ın Ki-
tap’ındaki farzların kabul edilmesi, Resulün Sünnetinin de kabul edil-
mesini zorunlu kılar. Çünkü Allah, Resulüne itaati farz kılmıştır. Kim 
Resulden bir emir alırsa, Allah’tan almış gibidir. Zira Allah ona itaati 
farz kılmış ve bu itaati kendisine itaat mesabesinde kabul etmiştir.”22 

İmam Şâfiî’nin usulündeki mantığa göre Sünnet, Allah’ın kendisine 
inananlardan uymalarını, tabi olmalarını istediği bir farz ve zorunluluk-
tur. İmam’a göre Allah mademki peygamberine böyle bir görev vermiş-
tir, onu bu görevinde kendi haline terk etmeyecek, yapacağı açıklama-
larda onu destekleyecek, bilgilendirecek ve doğruya isabet etmesini sağ-
layacaktır. Çünkü ayette; “Şüphesiz sen doğru yola hidayet edersin”, buy-
rulmuştur.23 Bir de Sünnetin Kuran’da zikredilen “Hikmet” olduğu konu-
sundaki görüşünü dikkate aldığımızda, İmam Şâfiî’nin Sünneti neden 

 
19  Şâfiî, er-Risale, 31. 
20  Enfal, 7/ 20. 
21  Şâfiî, er-Risale, 82. 
22  Şâfiî, er-Risale, 32-33. 
23  Şurâ, 42 /52.  



 
 

 204 

vahiy kaynaklı gördüğünü ve bu görüşünü nasıl temellendirdiğini daha 
iyi anlamış oluruz. 

3- Nesih Bağlamında Sünnet-Vahiy İlişkisi 
İmam Şâfiî’nin, Sünnetin kaynağının vahiy olması konusundaki gö-

rüşlerini doğru anlayabilmek için, onun “Nesih” konusuyla ilgili görüşle-
rini mutlaka dikkate almak gerekir. Çünkü konu doğrudan nesihle ilişki-
lidir. Er-Risale’de çok geniş olarak ele alınan konunun en temel prensibi; 
“ancak denk olanlar birbirlerini neshedebilirler”, ilkesidir. İmam eserinin 
genelinde bu ilkeye sadık kalmış ve asla onunla çelişecek bir görüşte 
bulunmamıştır. Aşağıda ele aldığımızda da görüleceği üzere, İmam Şâfiî 
en çok Kuran’ın Sünneti neshedip etmeyeceği hususundaki görüşlerinde 
eleştirilmiş ve çelişkiye düştüğü iddia edilmiştir. Bize göre imam, er-
Risale’de belirlediği ilkelerinde çelişkiye düşmediği gibi eser bir bütün 
olarak dikkatlice okunduğunda, iddia edilenin tam aksine her zaman 
tutarlı olduğu ve ilkesel bütünlüğünü koruduğu görülecektir. 

“Ancak Kitap Kitap’ı, Sünnet de Sünnet’i nesheder.” Sünnet, Kitap’ı nes-
hedemez çünkü ona tabiidir. Tabi olan tabi olduğu asıl ile denk değildir. 
Bu nedenle de Sünnetin Kuran’ı neshi söz konusu değildir. Şâfiî eserinin 
hiçbir yerinde Sünnet aynı Kuran gibi vahiydir demez. O elbette Kuran 
ile Sünnetin vahiy olmak bakımından aralarında bir mahiyet farkının 
bulunduğunun ve hiyerarşik olarak Kuran vahyinin asıl, Sünnetin ise 
ona tabii bir konumda olduğunun farkındadır ve bunu sık sık da ifade 
eder.24 

Onun usulünde Sünnet, Kuran ile Hikmet’in yan yana ama birbirin-
den mahiyet olarak farklı olarak durduğu gibi durmaktadır. Yine onun 
anlayışında Sünnet, Kuran’ın ona tanıdığı bir alanı doldurmak, ama Al-
lah’ın muradı ve izniyle doldurmak durumundadır. Bu hususta İmam’ın 
demek istediğini, “Sünneti de ancak Sünnet nesheder” ifadesini inceleyerek 
daha iyi anlayabiliriz. Ona göre Sünnet sadece Hz. Peygamber’e mahsus 
ve Allah’ın diğer kullarından hiç birisini bu hususta Resulüne denk kıl-
madığı bir mazhariyettir. Bu mazhariyette ona denk kimse yok ki onun 
ameli veya sözleri peygamberin Sünnetini neshedebilsin. Buradan da 
anlaşılacağı gibi İmam, neshin ancak denklikle mümkün olduğu ilkesin-
de ısrar etmektedir. Kuran ancak kendinse denktir ve onu yine ancak 
kendisi nesheder. Sünnet de kendisine denktir ve onu da ancak kendisi 
nesheder.25 

 
24  Şâfiî, er-Risale, 106. 
25  Şâfiî, er-Risale, 106-109. 



 
 

 205 

Şimdi tam da burada sorulması ve cevaplanması gereken bir soru 
vardır: “Peki, Kuran Sünneti nesheder mi?” Bu soru, konumuz bakımından 
son derece önemlidir ve problematiktir. Çünkü burada şöyle bir sorun 
alanı vardır: Kuran derece bakımından Sünnetten üstün olduğuna göre, 
üst olan altı, asıl olan da feri neshetmelidir. Ayrıca, şayet Sünnet de va-
hiy ise vahiy olanlar nasıl birbirlerini neshedemezler? İmam Şâfiî’yi çe-
lişkiye düşmekle itham edenler de tam bu soruyu sormaktadırlar: “Ma-
dem Sünnet vahiy ise neden Kuran vahyi Sünnet vahyini neshedemesin? Her 
ikisi de aynı asla ait değiller mi” diye sormaktadırlar. 

İmam Şâfiî, problemin tamamen farkındadır ve er-Risale’de bu soru-
yu bizzat kendisi sorar ve cevaplandırır. 

 “Eğer Sünnet Kuran ile nesh olur mu diye sorulursa deriz ki; bu du-
rumda Hz. Peygamber’in, sonraki bir Sünneti ile önceki bir Sünnetinin 
neshedildiğini söylemiş, açıklamış olması gerekir. Ta ki, insanlar bilsinler 
ki ancak denk olanlar bir birlerini neshedebilirler.”26 

Sonra İmam bu diyalogu devam ettiriyor ve şöyle soruyor: 
 “Peki, bu konudaki delilin nedir? 
Aslında bu konudaki delilim benim konuyla ilgili yapmış olduğum 

açıklamalarımdır. Sünnet, Allah’ın mücmel olan ile muradını, âmm olanı 
ve hâss olanı Allah adına açıklamıştır. O, yani Sünnet, asla Allah’ın 
hükmünden başka bir şey getirmez, söylemez. Şayet Allah, Sünnetin 
getirdiği bir hükmü neshedecekse bunu ancak yine Sünnetle yapar.”27  

Şâfiî burada konuyu o kadar net olarak ortaya koyar ki bu durum, 
onun er-Risale’de belirlediği ilkelerinde ne kadar yetkin, ne kadar rafine 
bir görüş ve fikre sahip olduğunun da açık bir göstergesidir. Çünkü so-
rular gayet açık iken, yani basitçe; Kuran Sünneti nesheder mi, diye soru-
luyorken, cevaplar sanki polemik yapılıyor ve kaçamak cevaplar verili-
yor intibaını uyandırmaktadır. Oysaki İmam hem soruyu çok iyi anlıyor, 
hem de ne cevap verdiğinin tamamen farkındadır.  Ancak o, verdiği 
cevabı muhatabın tam olarak anlamadığının da farkındadır. Bunun için 
sıklıkla temel ilkesini; “ancak denk olanların birbirlerini neshedebileceğini” 
tekrarlamaktadır. 

 Biz konuyu biraz daha anlaşılır kılabilmek için şu açıklamayı yapabi-
liriz: İmam Şâfiî, sorduğu soru ve verdiği cevapta, konuyla ilgili kendi-
sini eleştirenlere diyor ki; Allah peygamber’ine Sünnet olarak ifa etmesi 
gereken bir alan ayırmıştır. Sünnet de bu alanı doldurmuştur. Şayet bir 

 
26  Şâfiî, er-Risale, 110. 
27  Şâfiî, er-Risale, 111. 



 
 

 206 

nesih durumu söz konusu ise Allah bunu Kuran ile değil, yine Sünnet ile 
gerçekleştirir. Neshi yine vahiy yapmış olur ama kendi denkliği içinde, 
yani Sünnet olarak… Bunun için İmam, nesih durumunu Hz. Peygam-
ber’in açıklayacağı hususunda ısrar ediyor ve Sünnet şayet neshedile-
cekse, bunun için bir Kuran vahyine ihtiyacın olmadığını, Sünneti yine 
Sünnetin kendisinin neshedeceğini söylemektedir. Böyle bir durumda 
Sünnet, neshedilen önceki Sünneti de açıklayarak nesih durumunu belir-
tir.  Sonuç olarak Şâfiî, konuyla ilgili koyduğu prensibe sadık kalmakta 
ve muhataplarından adeta kendisini anlamaya çaba sarf etmelerini iste-
mektedir. Yani bir anlamda; “neden illa Kuran ile Sünnetin birbirlerini nes-
hinde ısrar edip oraya takılı kalıyorsunuz, Sünnet kendisi de vahiy olduğundan 
onun neshi de yine Allah tarafından gerçekleşmiş olmuyor mu? İşte bu noktayı 
ve üzerinde ısrar ettiğim nüansı görebilirseniz, ne demek istediğimi daha iyi 
anlarsınız”, demek istemektedir. 

C- İmam Şâfiî’ye Yapılan Eleştiriler 

Yukarıda kısaca özetlemeye çalıştığımız görüşleri, özellikle çağımız-
da; İslam Geleneğinin ana çizgisini oluşturan Ehl-i Sünnet üzerindeki 
olumsuz etkisi (öyle düşünenler açısından), ve Sünneti vahiy kaynaklı 
olarak kabul etmesi yönüyle eleştirilmektedir. Kimi çağdaş âlimlerce o, 
İslam Düşüncesinde aklın önünü kesmiş ve aklın alanını daraltmıştır. 
Bu, onun geleneğe yaptığı en önemli olumsuz etkidir. Ayrıca Hadis ve 
Sünneti de Kuran mertebesine çıkararak neredeyse dini olan her şeyi 
vahye indirgemiştir. Aşağıda daha detaylı olarak ele alacağımız eleştiri-
lerin özü bunlardır. 

George Makdisî, Şâfiî’nin Sünneti vahiy kabul etmesini şu şekilde 
eleştirmektedir: 

“Elinizdeki bu çalışmada ben, Şâfiî’nin er-Risale’sini yazmasındaki 
ana saik olarak gördüğüm hususu ele alarak şunu göstermeye çalışaca-
ğım: Hz. Peygamber’in Sünnetini Kuran düzeyine çıkarmak ve kıyasın 
kullanımını kesin ölçülerle sınırlamak suretiyle Şâfiî’nin maksadı, ehl-i 
kelam diye adlandırdığı ve kendisinin düşmanı gördüğü akılcı Mutezile 
ile özdeşleşip iyice müesses hale gelmiş bulunan diğer bir ilme yani Ke-
lam’a karşı gelenekçilik tarafından bir panzehir olarak kullanılabilecek 
bir ilim vazetmekti.”28 

 
28  George Makdisî, Şâfiî’nin Hukuki Teoloji Anlayışı: Usul-i Fıkhın Kökenleri ve Önemi, 19–

20. Bu makale, orijinal olarak, Studia İslamica, LIX (1984), s. 5–47 de yayınlanmıştır. 
Türkçeye çevirisini Sami Erdem yapmış ve M. Hayri Kırbaşoğlu, “Sünni Paradigmanın 



 
 

 207 

Makdisî’nin eleştirisinde yer alan Sünneti Kuran düzeyine çıkarmak 
ve Kıyas’ın önünü kesmek iddiaları, er-Risale’ye ait metinlerden asla 
çıkarılamayacak bir eleştiridir. Yukarıda da göstermeye çalıştığımız gibi 
geleneğimizde genel kabul gören delillerin hiyerarşisini en net şekilde 
ifade etme onuru (yazılı metin olarak) İmam Şâfiî’ye aittir. O, Sünneti 
Kuran’a tabi olmakla tanımlayıp, değer ve bağlayıcılığını Kuran’ın Resu-
le itaat emrinden aldığını defaatle söylerken, nasıl olur da Sünneti Kuran 
düzeyine çıkarmakla suçlanabilir?  

Nesih konusunda denklik şartını ararken de ifade ettiği gibi, “Sünneti 
Sünnet nesheder”, demiştir. Buradan nasıl bir Kuran Sünnet eşdeğerliliği 
çıkarılabilir? Makdisî’nin bu eleştirisini kabul edilebilir bulmadığımızı 
söylemeliyiz. Ayrıca İmam Şâfiî, “Hz. Peygamber’e mahlûkattan hiç kimse 
denk değildir”, prensibiyle o Kıyasın önünü kesmiyor. Çünkü Kıyas ile 
ulaşılan sonuç Sünnet’in alternatifi değil ki böyle bir kaygı taşısın! Yine 
Makdisî’nin “Gelenekçiler” tanımlamasıyla yaptığı eleştirisini de kabul 
etmek mümkün görünmüyor. Çünkü gelenekçilik vs. şeklindeki kav-
ramlar modern zamanlara aittir. İmam Şâfiî’yi bu tür bir kaygıya sahip-
miş gibi anlamak doğru değildir. 

Makdisî ile aynı görüşleri paylaşan ve aynı zamanda er-Risale’nin 
tam anlamıyla bir hukuk metodolojisi olmadığını iddia eden Wael B. 
Hallak, İmam Şâfiî’nin er-Risale’de yapmak istediğinin; Hadisi ve Sün-
neti Kuran ile birlikte bağlayıcı bir kaynak otorite haline getirmek oldu-
ğunu, söyler. Hatta Hallak’a göre er-Risale tam bir Hadis kaynağı ve 
çalışmasıdır. Çünkü eserin büyük bir kısmı Hadis ve Sünnete ayrılmıştır. 
Şâfiî’nin metodoloji olarak tespit ettiği ilkelerin, temelde vahye, yani 
Kuran ile Sünnetin bağlayıcılığına dayandığını ifade eder.29 

Hallak’ın eleştiri olarak ifade ettiği hususlar bizim bu çalışmamızda 
ortaya koymak istediğimiz noktalar ile örtüşmektedir. Şâfiî’nin eserin-
deki görüşlere katılmayıp onu eleştirmek ile onun görüşlerinin kendi 
içinde tutarlı olup olmadığını söylemek birbirinden farklıdır. Yukarıda 
da işaret edildiği üzere İmam Şâfiî, kendi döneminde şahit olduğu bir 

 
Oluşumunda Şâfiî’nin Rolü”, adlı kitabında bir bölüm olarak yayınlamıştır. Bkz. Anka-
ra: Kitabiyat Y., 2000, s. 13-48. Not: Tırnak içinde naklettiğimiz alıntılardaki ifade ve 
Türkçe sorunlar, asıl kaynaklara aittir.” 

29  Bu konuda geniş bilgi için bkz. Wael b. Hallak, Şâfiî Hukuk İlminin Baş Mimarı mıydı?, 
Bu makale, International Journal of Middle East Studies, (25–1993) s. 587–605. trc. İ. Hak-
kı Ünal, bizim alıntı yaptığımız çeviri, M. Hayri Kırbaşoğlu’nun “Sünni Paradigmanın 
Oluşumunda Şâfiî’nin Rolü” adlı eserinin bir bölümünde yer almaktadır56–57.  



 
 

 208 

tehlikenin, (bu tehlike Hadis ve Sünnetin İslami tefekkürden ve anlayış-
tan çıkarılmasıdır) önlenmesini istemiştir. Bunun için ortaya koyduğu 
eserindeki ilkeleri Kuran ile temellendirmiş ve konuyla ilgili hadisleri de 
delil sayarak, hem görüşünün desteklenmesini arzulamış, hem de hadis-
lerin de delil olduğunu fiili olarak göstermek istemiştir. Bunu Hallak da 
kabul eder ve şöyle der: 

“Şimdi bizim gördüğümüz ve aslında Orta Çağ Müslümanlarının da 
farkında oldukları gibi Şâfiî’nin başarısı, daha çok onun, Allah ve daha 
özel olarak da peygamberin hukukun nihai kaynakları olduğu şeklinde-
ki esnek iddiasında yatmaktadır.”30 

Şâfiî’yi, Sünneti vahiy kabul etmesi ve dini nassların alanını gereğin-
den fazla genişletmiş olmakla suçlayan Nasır Hamid Ebû Zeyd, Şâfiî’nin 
Kuran’ın dili ile ilgili görüşlerini de “Arap” ırkçılığına bağlamaktadır. 31 
Ebû Zeyd’e benzer görüşlerine yer verdiği makalesinde Osman Taştan 
ise İmam Şâfiî’yi, “merkezileştirme” politikasının bir sonucu olarak Sün-
nete bu değeri atfettiğini söylemektedir: 

“Merkezileşmeye yönelik olarak Şâfiî’nin Sünneti vahiy ürünü olarak 
niteleyip Kuran ile benzer bir teşri-i konumda yorumlaması tarihe nüfuz 
etti ve hemen olmasa bile bilahare Hanefi ekolünde de yankılandı.”32 

Şâfiî’nin Sünneti vahiy kaynaklı olarak temellendirmesi ya çağdaş pa-
radigmalardan hareketle bakıldığı veya bizzat Şâfiî’nin konuya ilişkin 
beyanları onun kastettiği anlamlarıyla anlaşılmadığı için doğru değer-
lendirilemediği kanaatindeyiz. Bu türden klasik kaynakları çağdaş, özel-
likle de ideolojik kavramlar ile okumak ve değerlendirmek doğru bir 
anlama yöntemi değildir. Çünkü o metinlerde yer alan kavramları kendi 
tarihlerindeki anlamlarıyla anlamak ve değerlendirmek gerekir. Bugün 
kullandığımız ve anladığımız manalarıyla değil. Bu itibarla İmam 
Şâfiî’nin yer yer Arapça’ya yaptığı vurgular ve atfettiği değerden hare-
ketle onu, ancak 19. yüz yılda ulus devlet söylemleriyle tebarüz etmiş 
olan “ırkçılık” kavramı kapsamına sokup da bir “Arap Milliyetçiliği” ta-
kıntısının olduğunu varsaymak, İmam Şâfiîi’ye yapılabilecek en büyük 

 
30  Wael b. Hallak, Şâfiî Hukuk İlminin Baş Mimarı mıydı?, 58. 
31  Nasır Hamid Ebû Zeyd, İmam Şâfiî ve Orta Yol İdeolojisinin Tesisi, trc. Salih Özer, bu 

makale,  M. Hayri Kırbaşoğlu’nun “Sünni Paradigmanın Oluşumunda Şâfiî’nin Rolü” 
adlı eserinin bir bölümünde yer almaktadır, 89–148. Makalede müellif, “Kitap ve Arap-
lığın Temellendirilmesi” alt başlığıyla konuya değinmektedir. 91. 

32  Osman Taştan, Merkezileşme Sürecinde İslam Hukuku: Bölgeselliğe Veda veya Şâfiî Faktö-
rü, bu makale,  M. Hayri Kırbaşoğlu’nun “Sünni Paradigmanın Oluşumunda Şâfiî’nin 
Rolü” adlı eserinin bir bölümünde yer almaktadır, 149-161. Alıntı için bkz. 156. 



 
 

 209 

haksızlık olur. Nasır Hamid Ebû Zeyd’in yaklaşımını bu açıdan kabul 
etmemiz söz konusu olamaz. Osman Taştan’ın aynı kategoride değer-
lendirebileceğimiz “Merkeziyetçi” tanımlaması da böyledir.  

İmam Şâfiî’nin kaygısı açıktır: Din, Kuran ile onun açılımı, beyanı ve 
pratiği olan Sünnetten oluşmaktadır. Allah, nasıl Kitap’ını koruyarak 
indirmiş ve kullarını ona uymakla sorumlu tutmuşsa, aynı şekilde o Ki-
tap’ın açıklanmasını da korumuş ve peygamberine itaati farz kılmıştır. 
Bu kadar açık bir tezi, Sünneti de Kuran düzeyine çıkarttı, Kuran nassla-
rına bir de Sünneti ekledi şeklinde yorumlamak veya anlamak, ancak 
İmam Şâfiî’ye karşı sahip olunan bir ön yargı ile mümkündür. Konuyla 
ilgili eleştirilerin genelinde böyle bir önyargının olduğunu söylemek 
yerinde olur diye düşünüyoruz. 

Şüphesiz İmam Şâfiî’nin er-Risale’deki Hadis ve Sünnet ile ilgili gö-
rüşlerine en ciddi ve sert eleştiri, yukarıda bazı iktibaslar yaptığımız 
makalelerin yer aldığı eserin sahibi M. Hayri Kırbaşoğlu meslektaşımız-
dan gelmektedir. “Sünni Paradigmanın Oluşumunda Şâfiî’nin Rolü” adlı 
eserindeki kendisine ait makalenin giriş paragrafında, Şâfiî’nin er-
Risale’yi yazmasındaki maksadını şöyle ifade etmektedir: 

“er-Risale’nin yazılışındaki amaç, genel olarak nassların hâkimiyetini 
sağlayıp, dinde aklın faaliyet alanını alabildiğine daraltmak ise de, bu 
genel amaç içerisinde hadislerin savunulması çok önemli bir yer işgal 
etmektedir.”33 

Kırbaşoğlu meslektaşımızın konuyla ilgili görüşleri üzerinde aşağıda 
detaylı olarak duracağız, ancak burada hemen belirtmeliyiz ki, İmam 
Şâfiî’nin dinde “aklın alanı”nı daraltmak gibi doğrudan ve günümüzde 
bu kavramın taşıdığı anlamda bir kaygısının olduğunu söylemek zor-
dur. Onun asıl kaygısı, makalemizin girişinde de belirttiğimiz üzere, 
İslam Dini’nin kendine özgü asli kaynaklarının doğru olarak anlaşılma-
sıdır. Bunun için gerekli olan metodolojik ilkeleri çıkarmak istemesi ve 
Sünneti de bu çerçevede konumlandırması bu amaca yöneliktir. Keza 
Sünnetin sözlü taşıyıcı formları olarak Hadislerden ve onlarla nasıl istid-
lal edileceğinden bahsetmesi de gerekli ve yerindedir. Bu ifade ettiğimiz 
hususlar elbette İmam Şâfiî ile aynı görüşte olmayı gerektirmez. Bununla 
birlikte şu hususun da altını çizmeliyiz ki imam ile ayrı görüşte olma-
makla, onun kendisine özgü ifadelerini kendi perspektifimizden okuyup 
anlayarak onu reddetmeyi de birbirine karıştırmamak gerekir.   

 
33  M. Hayri Kırbaşoğlu, Şâfiî’nin er-Risale’deki Hadisçiliği, makale  “Sünni Paradigmanın 

Oluşumunda Şâfiî’nin Rolü” adlı eser içinde yer almaktadır. Alıntı için bkz. A.g.e., 205.   



 
 

 210 

Kırbaşoğlu, söz konusu eserinde yer alan bir başka makalesinde, “er-
Risale’nin Şekil ve Muhteva Açısından Eleştirisi”, İmam Şâfiî’nin Sünnet 
anlayışını ve Sünneti Kuran’la temellendirmek için zikrettiği ayetleri 
yorumlama tarzını kabul edilemez bularak eleştirmektedir.  Özellikle de 
Kuran’da geçen “Hikmet” sözcüğünü Sünnet olarak anlamasını aşırı bir 
yorum ve tevil olarak değerlendirir.  Bu eleştirilere detaylı bir şekilde 
değinmek bu makalenin hacmini ve amacını aşar. Bu nedenle, sadece 
iktibas edeceğimiz bir alıntı üzerinde duracağız ve onun üzerinden gö-
rüşlerimizi açıklamaya çalışacağız.34 

Önce genel bir değerlendirme olarak şu hususu belirtmemiz gerekir: 
İmam Şâfiî’nin yorumlarını beğenmemek ve farklı gerekçelerle yine fark-
lı yorumlar yapmak elbette mümkündür. Nitekim geleneğimiz bu tür 
yorum örnekleriyle doludur. Ancak hiçbir zaman unutmamalıyız ki bi-
zim yaptığımız da sonuçta bir yorumdur. Yorumun yoruma üstünlüğü-
nü, diğer bir ifadeyle; hangi yorumun doğru, hangisinin yanlış olduğu-
nu belirleyecek kesin bir ölçüt, özellikle sosyal bilimler alanında, maale-
sef henüz bulunamamıştır.35 Bu nedenle, her hangi bir yorumu, yine bir 
yorumla eleştirirken daha dikkatli ve ihtiyatlı olmak her zaman daha 
bilimsel bir tavırdır, diye düşünüyoruz.  

Kırbaşoğlu, Şâfiî’nin Sünnet anlayışını eleştirirken bizim de konumuz 
bakımında üzerinde durmamızı gerektiren, Kuran ve Sünnetin birbirle-
rini neshetmesi konusuna ağırlık vermektedir. Bu bağlamda müellif, 
İmam Şâfiî’yi, hem Sünneti vahiy saymak, hem de Kuran’ın Sünneti 

 
34  İmam Şâfiî’nin görüşlerini desteklemek üzere yorumladığı ayetlere yapılan eleştiriler 

için bkz. M. Hayri Kırbaşoğlu, İslam Düşüncesinde Sünnet Eleştirel Bir Yaklaşım, Anka-
ra: Ankara Okulu Y., 1996, 275-305. 

35  Sosyal bilimlerde metin yorumlamaları, özellikle dini metinlerin anlaşılması ve yo-
rumlanması, Batı Felsefesi geleneğinde de 18. yüz yıldan itibaren çok önemli bir so-
run olmuş ve bu alanda birçok yorum bilim “Hermenötik” kuramlar ve ekoller geliş-
tirilmiştir. İslam geleneğinde zuhur eden tüm anlama ve yorum çabaları; Tefsir, Fıkıh 
Usulü, Zahirî ve Batınî yorumlar ve Tasvvuf ehlinin İşrakî “Gnostik” sayılabilecek ta-
vırları da göz önüne alınırsa, bilimsel anlamda bir yorumun diğerlerine üstünlüğü 
veya mutlak doğruluğundan bahsetmek son derece zordur. Özellikle Kuran ayetleri 
söz konusu olduğunda, yorumların doğruluk ve isabet yüzdelerini ölçeceğimiz en 
önemli kriterimiz Sünnettir. İşte bu yüzden İmam Şâfiî Sünnete aşırı atıfta bulunmak-
tadır. Yine bu yüzden Sünneti vahiy kaynaklı sayarak onun getirdiği yorumun diğer 
insanların yorumundan ayrı ve daha doğru, tartışılmaz doğru olduğunu göstermek 
istemiştir. Bu konuda bkz. Erol Göka, Abdullah Topçuoğlu, Yasin Aktay, Önce Söz 
Vardı Yorumsalcılık Üzerine Bir Deneme, Vadi Y., 1996, 65-85. 



 
 

 211 

neshinden kaçmak gibi bilinçli bir kaçamak anlayışa sahip olmakla eleş-
tirir. Şimdi bu konudaki görüşlerini aktarmak istiyoruz: 

“Benzer bir durum da Sünnetin neshi hususunda söz konusudur. 
Şâfiî’ye göre Kuran’ı nasıl sadece Kuran neshederse, Sünneti de sadece 
Sünnet neshedebilir. Burada da az öncekine benzer bir çelişki ortaya 
çıkmaktadır. Kuran da Sünnet de vahiy ise, Kuran’ın Sünneti neshetmesi 
niçin mümkün olmasın? Aslında bu durum son derece açık olduğu hal-
de Şâfiî dolambaçlı yollara sapmakta ve meseleyi şu şekilde ele almakta-
dır. (burada er-Risaleden alıntı yapmaktadır. Biz bunları yukarıda aktarmış-
tık.)36… Dikkat edilecek olursa Şâfiî Hz. Peygamber’in Sünnetini yine 
onun gibi birer beşer olan diğer insanların sözleriyle kıyaslamaktadır. 
Yani, “Hz. Peygamber’in bir dengi yoktur ki, onun sözüyle Sünnet nes-
hedilebilsin” şeklinde bir mukayese yapmaktadır. Ancak burada 
Şâfiî’nin gözden kaçırdığı – belki de görmezden geldiği- bir hususa dik-
kat çekmek gerekir. Evet, Hz. Peygamber’in Sünnetini neshedecek bir 
insan sözü mevcut değildir; ama Hz. Peygamber’e denk olmak şöyle 
dursun, Hz. Peygamber ile kıyaslanması dahi mümkün olmayan Al-
lah’ın sözü mevcuttur. Allah’ın Kelamı yanında Hz. Peygamber’in kela-
mının ne kadar dûn bir mertebede olduğu malum olduğuna göre, Ku-
ran’ın Sünneti neshetmesi niçin mümkün olmasın? Elbette Şâfiî’nin, bi-
zim bu mütalaamızda işaret ettiğimiz hususları bilmememsi düşünüle-
mez. Bu yüzden, biraz önce, belki de onun Kuran’ı kasten değerlendirme 
dışı bıraktığını söyledik. Aslında onu böyle davranmaya sevk eden baş-
ka bir sebepten söz edilebilir. Bu da, zaman zaman işaret etmeye çalıştı-
ğımız gibi, onun ideolojik tutumuyla ilgili bir sebeptir. Daha açık konu-
şacak olursak, aslında Şâfiî, -bize göre- Kuran’ın Sünneti neshedebilece-
ğini pekâlâ bilmektedir; ancak o, bunu kabullendiği takdirde, Kuran’a 
uymayan hadislerin, Kuran tarafından neshedileceği gerekçesiyle red-
dedileceğinden endişe, hatta derin bir korku duymaktadır.”37 

Aktarmış olduğumuz metine dikkatlice baktığımızda, müellifin sade-
ce er-Risale’deki Şâfiî’ye ait ifadeleri ve onların ne anlama geldiklerini 
incelemeyip, imamın niyet ve amacını, derinlerde gizlediği ve farkına 
varılmasından korktuğu korku ve endişelerinden de bahsetmekte ve 
ideolojik kaygılarına atıfta bulunmaktadır. Bu tür bir üslup ve yaklaşım 
tarzının bilimsel olmaktan ziyade, kendi tabirleriyle, ideolojik olduğunu 

 
36  İtalik açıklama bize aittir. 
37  M. Hayri Kırbaşoğlu, “Sünni Paradigmanın Oluşumunda Şâfiî’nin Rolü”, 226. 



 
 

 212 

söylemek daha yerinde olur. Biz bu özel bakış tarzını göz ardı ederek 
diğer eleştirileri üzerinde durmak istiyoruz. 

er-Risale dikkatli bir şekilde incelendiğinde ve metinler ön yargısız 
olarak okunduğunda, zikredilen ilkelerin son derece açık ve net olduğu 
görülecektir. Bu ilkelerin anlaşılmasında her hangi bir anlama sorunu 
olmayacağı kanaatindeyiz. İmam Şâfiî; Kuran, Sünnet ve Hadis gibi ko-
nularda ne söylediğinin tamamen farkında olduğu gibi, yazdığı ibareleri 
de aynı dikkat ve anlayışla bilinçli bir şekilde kaleme almıştır. O, Kuran 
Sünneti nesheder mi, sorusunu kendisi soruyor ve cevaplıyor. Bu soruyu 
sorma ihtiyacı hisseden, cevabının usul açısından son derece önemli 
olduğunun farkında olan bir âlim olarak verdiği cevapta neden kaçamak 
yapsın ve konuyu saptırsın? Böyle bir fikri ve sıkıntısı olsa idi, bu soruyu 
eserinde sormaz ve böyle bir eleştiriden daha kestirme olarak kaçınırdı. 
Oysa konu, bize göre kaçamak yapmak değil tam tersine; adeta ben so-
runun farkındayım, böyle bir sorunun bana yöneltileceğini de biliyorum 
işte cevabım da budur, anlamında bir ferasetin göstergesidir. Şimdi 
imamın verdiği cevabın ne anlama geldiği üzerinde, yapılan eleştiriler 
bağlamında durmaya çalışalım. 

İmam Şâfiî, “Kuran Sünneti Nesheder mi? Diye sorduktan sonra, neden 
ısrarla şu ilkeyi tekrar ediyor: “Ancak denk olanlar birbirlerini nesheder”. 
İmam Şâfiî’nin bu konuyla ilgili görüşlerini eleştirmek için onun koydu-
ğu ilkeleri önce doğru anlamak gerekir. “Ancak denk olanlar birbirlerini 
neshedebilir” ilkesi ile imam öncelikli olarak Sünnetin Kuran gibi bir va-
hiy olmadığının altını çizmektedir. Bu, bizce son derece önemli bir hu-
sustur. Yani imam demek istiyor ki; Sünnet Kuran ile aynı denklikte bir 
vahiy değil, dolayısıyla onların birbirlerini neshini sormak abestir. Bu, 
farklı elemanların kıyası gibidir. İmam bu hususu gayet açık olarak be-
lirttiği halde, hâlâ onu Sünneti Kuran düzeyine çıkararak şöyle şöyle 
yaptı diye eleştirmek, İmamı doğru anlamamak ve onu hak etmediği bir 
eleştiriye konu etmek anlamına gelir.  Sünnet; içerik ve muhteva bakı-
mından vahiyden beslenmektedir ve bu yüzden de güvenilir bir kaynak-
tır, demek başkadır -ki İmam Şâfiî bunu söylüyor- Sünnet; aynı Kuran 
vahyi gibidir, demek tamamen başka bir şeydir. Böyle bir ifadeyi ima-
mın er-Risale dâhil hiçbir eserinde bulmak mümkün değildir.  

İmam Şâfiî’nin Sünneti Kuran’dan sonra Müslümanların başvurmala-
rı gereken dinin ikinci kaynağı sayması ve bunun için de onun vahiyle 
beslendiğini söylemesi ve Kuran ayetleriyle de Müslümanların Sünnete 
uymakla emrolunmuş olduklarını belirtmesi son derece açık bir tezdir. 



 
 

 213 

Bu teze katılmamak ve farklı bir tezi savunmak ve İmamın görüşlerini 
eleştirmek elbette her âlimin hakkıdır. Ancak, imamın söylemediği şeyi 
onun ibarelerine yüklemek ve daha sonra da onu mahkûm etmek doğru 
değildir.  

İmam Şâfiî’nin “derin korkusu” olarak sunulan; şayet Kuran’ın Sünneti 
neshetmesini kabul ederse, bu durumda Kuran’a aykırı olan hadislerin 
reddedileceğinden korkmaktadır, yorumu da kabul edilebilir bir yakla-
şım değildir. Bu yorumu yapabilmek için İmam Şâfiî’nin er-Risale’de 
ortaya koyduğu görüşlerini doğru anlamamış olmak gerekir. Neden? 
Çünkü imamın, vahiyle irtibatlandırdığı bir kaynağın, Kuran ile çelişme-
si diye bir olasılığını kabul etmesi imkânsızdır. Şâfiî’nin tezi bu konuda o 
kadar açıktır ki herhangi bir yoruma bile ihtiyaç duymaz. O, Hz. Pey-
gamber’den ne kavli ne de fiili bir surette Kuran’a muhalif bir şeyin sa-
dır olacağını asla düşünmez. Dolayısıyla onun usulünde, “Kuran’a aykırı 
bir peygamber hadisi olamaz”. Şayet varsa bu zaten hadis değil, sorunlu bir 
rivayettir. Onun reddedilmesi İmamın usulü açısından hiçbir sorun teş-
kil etmez. Ona göre, sıhhat şartları itibariyle sahih kabul edilmiş bir ha-
dis, Kuran ile çelişmez ki onu Kuran’a uymuyor diye reddetmekten 
korksun veya çekinsin… 

Ehl-i Sünnet olarak ifade edilen Müslümanların ekseriyetinin düşün-
ce ve tefekküründe önemli rol oynadığına inanılan İmam Şâfiî’yi, Müs-
lümanların bugünkü durumlarının sorumlusu olarak kabul edip, sonra 
da bu ön kabul ve yargı ile ona ait metinleri okuyup yorumlamak, bizi 
sağlıklı sonuçlara götürmez. Her bilim adamının görüşlerini kendi ko-
şulları çerçevesinde ele almak ve değerlendirmek, kendi çağımıza ait 
kavram ve kanaatlerle onları yargılamamak daha bilimsel ve daha sağ-
lıklıdır diye düşünüyoruz. “Sünnet Yeni Bir Tanım Denemesi”38 olarak 
yayınlanmış olan çalışmamızda, kendi ihtiyaçlarımızdan ve koşulları-
mızdan hareketle ortaya koyduğumuz Sünnet anlayışında, tabii ki İmam 
Şâfiî gibi düşünmüyoruz. Fakat bu durum bizi, onun görüşlerini ve ona 
ait metinleri, onun demek istediği gibi anlamamıza mani değildir. Yarın-

 
38  Ahmet Keleş, Sünnet: Yeni Bir Tanım Denemesi, ikinci baskı, İstanbul: İnsan Y., 2005. 

Bu eserde Sünnetin erken dönem İslam Geleneğinde nasıl algılandığı, Çağdaş Müs-
lüman âlimlerce nasıl değerlendirildiği ve bizim bugün nasıl bir Sünnet anlayışına ih-
tiyacımızın olduğu ele alınmaktadır. Burada İmam Şâfiî’nin Sünnet ile ilgili görüşle-
rine nerelerde katılmadığımız ve neden katılmadığımız hususları da yer almaktadır. 
Ayrıca genel olarak “Sünnet-Vahiy” ilişkisi hususunda bkz. Ahmet Keleş, Sünnet-
Vahiy İlişkisi, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Diyarbakır 1/1 (1999), 151–
194. 



 
 

 214 

larda bizim öğrencilerimiz ve gelecek nesiller de bizim tezlerimizden çok 
daha farklı tezleri savunabileceklerdir. Bu, onların bizim bugünden yaz-
dığımız metinlerde ne demek istediğimizi, kendi istedikleri gibi anlayıp 
yorumlayarak bizi eleştirmelerini haklı kılmaz. Bu metinleri, bizim o 
metinlere yüklediğimiz anlamlarla anlamaya çalışmaları bir bilim adamı 
olarak onlardan beklenir ve bu, bir bilim adamının bilime emek verenler 
üzerindeki hakkıdır, diye düşünüyoruz. 
  



 
 

 215 

 
SONUÇ 

 
 
 
 
 
 

Yıllardır er-Risale okutan ve metinleri üzerinde çalışan bir hadisçi ola-
rak itiraf etmeliyim ki İmam Şâfiî’nin bu eserinde ortaya koyduğu ilkele-
re ve onları temellendiriş mantığına ve mantıksal tutarlılığına hayranım.  
Kendi döneminde, nispeten epeyce de erken bir dönemde, İslami ilimler 
için temel bir metodolojinin gerekliliğini fark etmiş ve bunu bizzat ken-
disi kaleme alıp yazmış bir âlim olarak emsallerinin önüne geçmektedir. 
İlmi metodunu, görüşlerinden hareketle öğrencilerinin çıkarmasına fır-
sat tanımamış ve bizzat kendisi bunu yapmıştır. Bunu yaparken de o 
derece dikkatli olmuş ki başta Kuran olmak üzere diğer dini kaynakları 
kendilerine ait konumlarında ele almış ve değerlendirmiştir. Bu eserinde 
veya başkalarında, katılmadığımız görüşleri olabilir. Ancak bu durum 
er-Risale’de yer alan temel konuların açık seçikliğine bir zarar getirmez. 
Evet, bazı tekrarlar olmuş, günümüz kitap telifinden oldukça farklı bir 
sistematik takip edilmiştir. Bu doğrudur. Ancak, bundan on iki yüz yıl 
öncesinin yazılı bir metni üzerinde konuştuğumuzu unutmamalıyız. 

İmam Şâfiî, bir taraftan kendi çağındaki tehlikeli akımları önlenmeye, 
diğer taraftan da dini hayatımızla doğrudan ilgili olan hükümleri çıka-
rırken hangi yönteme başvurmamız gerektiğini göstermeye yönelik ola-
rak ortaya koyduğu görüşlerinde çelişkiye düşmemiş ve tutarlı olmuş-
tur. Vahyi Sünnetin kaynağı olarak görmesi, başka türlü izah edilemeye-
cek birçok dinî uygulamanın açıklanmasını sağladığı gibi ayrıca Sünne-
tin bağlayıcılığını da Kuran ile temellendirmiştir. Örneğin, İslam’ın ilk 
yıllarından itibaren kılınan namazın neye göre kılındığı, ancak Medi-
ne’ye hicretten sonra nazil olan abdest ayetinden önce onun yerine ne 
yapıldığı gibi konular, sürekli cevaplanması sorun olan konular olmuş-
tur. İslam’ın ilk tebliğinden itibaren Müslümanlar hemen her konuda 
Hz. Peygamber’e uymuşlardır. Peki, o bütün bunları yani hakkında Ku-
ran’da bir bilginin olmadığı konuları, nereden ve nasıl öğrenmiştir? Bu-
na çok çeşitli cevaplar verilebilir ve izahlar da yapılabilir. Biz de “Hz. 



 
 

 216 

Muhammed’in Namazı”39 adlı çalışmamızda buna anlaşılabilir bir cevap 
vermeye çalıştık. Fakat hiçbir açıklama, söz konusu durumların vahiy 
yoluyla Hz. Peygamber’e bildirilmiş olması tezi kadar tatmin edici gö-
rünmemektedir. 

İlk inen ayetten, son inen ayete kadar bize Allah’tan vahiy aldığını 
söyleyip, bizi onlara imana çağıran ve bizim de hiç tereddüt etmeden 
kendisine inandığımız bir peygamber’in, bir çeşit vahiy ile veya adını 
koyamadığımız bir ilişki biçimiyle Allah tarafından bilgilendirilmesinin 
garipsenecek bir yönü olduğunu düşünmüyoruz. Kuran’da; Havarilere, 
Hz. Musa’nın  (a.s.) annesine, hatta arılara vahyettiğini bildiren Allah’ın, 
kendi elçisine ihtiyaç duyduğu anlarda, hem de asli göreviyle ilgili bilgi-
ler indirmesi hem gerekli, hem de anlamlıdır. Biz, Hz. Peygamber’in 
Allah ile kurduğu tüm ilişkileri ve onların boyutlarını bilmiyoruz ve 
bilemeyiz de… Ancak onun konuyla ilgili bize bildirdiklerini bilebiliriz. 
Şimdi bizim durumumuz bu iken, “Hz. Muhammed’in (a.s.) Allah’tan aldı-
ğı vahiy sadece Kuran’dır” iddiasında bulunmak, kendi bilgi sınırlarımızı 
zorlamak olur diye düşünüyoruz. 

Sonuç olarak belirtmeliyiz ki, Müslümanların bugün içinde bulun-
dukları nâ hoş durumun sorumlusu İmam Şâfiî değildir. O, kendi dev-
rinde bir Müslüman âlim olarak yapması gerekenleri, bilimsel metotlara 
uygun olarak yaptı. Yazdığı eserleriyle de bunları insanlığa ve tarihe arz 
etti. Şimdi bize düşen görev ise hem onun, hem de diğer seleflerimizin 
engin miraslarından yararlanarak kendi çağdaş sorunlarımıza çözüm 
üretecek eserleri yazmak ve o eserlerin metodolojilerini de Müslümanla-
ra sunmaktır. Şayet İmam Şâfiî’nin geleneğimizde kazandığı ağırlığın ve 
saygınlığın önümüzde engel teşkil ettiği söylenirse, bunun sorumlusu da 
yine kendisi değildir. Gelenek biziz. Onun dönüşmesi gerekiyorsa, onu 
dönüştürecek olan da bizleriz. İmam Şâfiî kendi çağında, nasıl görüşle-
riyle etkili olup geleneğin şekillenmesinde etkin oldu ise biz de kendi 
çağımızda etkin olabilmeliyiz ve bilim insanları olarak bizden beklenen 
ilmi görevlerimizi ve rehberliğimizi ifa etmeliyiz. Tek hedefimiz, Hak ve 
Hakikatin ortaya çıkması ve insanların ondan yararlanması olmalıdır. 
Asla unutmamalıyız ki doğrular bir gün mutlaka hak ettikleri yeri bula-
caklardır.  

 
39  Ahmet Keleş, Hz. Muhammed’in Namazı, Kayseri: Fidan Mat., 2009. Bu çalışmamızda, 

sadece rivayete dayalı Hz. Peygamber’in namazını ele almaya çalıştık. Burada, yuka-
rıda işaret edilen ve hakkında vahiy olmayan hususlarda Hz. Peygamber’in nasıl 
davrandığı hususlarına değinilmiştir. 



 
 

 217 

 
KAYNAKÇA 

 
 
 
 
 
 

Bilen, Osman. Çağdaş Yorum Bilim Kuramları, Kitâbiyât Y., Ankara 2002. 

Câbirî Muhammed Âbid.Arap-İslam Aklının Oluşumu. İstanbul: Kitabevi 
Y., 2000. 

Câbirî, Muhmammed Âbid. Bünyetü’l-Akli’l-Arabî. Beyrut: 2000. 

Ebû Dâvud, Süleyman b. El-Eşâs es-Sicistânî. Sünen. Humus: 1969. 

Ebû Zeyd, Nasır Hamid. İmam Şâfiî ve Orta Yol İdeolojisinin Tesisi. Trc. 
Salih Özer, bu makale,  M. Hayri Kırbaşoğlu “Sünni Paradigmanın 
Oluşmasında Şafii’nin Rolü”, Ankara, Kitâbiyat, 2000, adlı kitapta 
yer almaktadır. 

Göka, Erol. Topçuoğlu, Abdullah. Aktay, Yasin Önce Söz Vardı Yorumsal-
cılık Üzerine Bir Deneme. Vadi Y., 1996. 

Hallak, Wael b. Şâfiî Hukuk İlminin Baş Mimarı mıydı?. Bu makale, Inter-
national Journal of Middle East Studies, (25–1993). 

Hudarî Bek, Muhammed. Usûlü’l-Fıkh. Mısır: 1969. 

İbn Mâce, Ebû Abdillah Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî. Sünen. Dâru 
İhyai’t-Türâsi’l-Arabî 1975. 

Keleş, Ahmet Hadislerin Kuran’a Arzı, İnsan Y., İstanbul 2003. 

Keleş, Ahmet Hz. Muhammed’in Namazı, Fidan Mat., Kayseri 2009 

Keleş, Ahmet Sünnet: Yeni Bir Tanım Denemesi, İnsan Y., İstanbul 2005 
(ikinci baskı). 

Keleş, Ahmet Sünnet-Vahiy İlişkisi, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi, Diyarbakır 1999, C.1, S. 1; s. 151–194. 

Kırbaşoğlu, M. Hayri Şâfiî’nin er-Risale’deki Hadisçiliği. 



 
 

 218 

Kırbaşoğlu, M. Hayri. İslam Düşüncesinde Sünnet Eleştirel Bir Yaklaşım. 
Ankara: Ankara Okulu Y., 1996 

Kırbaşoğlu, M. Hayri. Sünni Paradigmanın Oluşumunda Şâfiî’nin Rolü. 
Ankara: Kitabiyat, 2000. 

Makdisî, George. Şâfiî’nin Hukuki Teoloji Anlayışı: Usul-i Fıkhın Kökenleri 
ve Önemi. Bu makale, orijinal olarak, Studia İslamica, LIX (1984), s. 
5–47 de yayınlanmıştır. 

Palmer, Richard E. Hermenötik, (trc. İbrahim Görener), Anka Y., İstanbul 
2002.  

Seyyid, Rıdvan. Şâfiî ve er-Risale, s. 74. Bu makale, “eş-Şâfiî ve er-Risale” 
başlığıyla, Mecelletü’l-İctihad, III (1411/ 1990) yayınlanmıştır.  

Süyûtî, Celaleddin. Miftâhu’l-Cenneti Fi’l-İhticâci bi’s-Sünneti. Dâru Sad-
ri’t-Tıbâati. 

Şâfiî, Muhammed İdris. er-Risale. Thk. Ahmed Şakir Beyrut: tsz. 

Taştan, Osma.n Merkezileşme Sürecinde İslam Hukuku: Bölgeselliğe Veda 
veya Şâfiî Faktörü, bu makale,  M. Hayri Kırbaşoğlu’nun “Sünni Pa-
radigmanın Oluşumunda Şâfiî’nin Rolü” adlı eserinin bir bölümün-
de yer almaktadır, s. 149–161. 

Tirmizî, Ebu İsa Muhammed b. İsa. Sünen.  İstanbul: Çağrı Yay., 1992. 

 



 
 

 219 
 



 
 

 220 

 

 
GİRİŞ 

 
 
 
 
 
 

Sünnetin diğer nesil ve coğrafyalara taşınması için hem Hz. Pey-
gamber (sav) döneminde hem de ondan sonraki dönemlerde ciddi ve 
samimi gayretler gösterilmiştir. Hz. Peygamber’in (sav) vefatından 
sonra hadisler daha çok hıfz ve kitâbet yöntemiyle aktarılmıştır. Hicri 
II. asırla birlikte muhaddisler, hadisleri tasnîf faaliyetine girişmişler, 
III. asırla birlikte bu faaliyet hız kazanmış ve bu tasnîf işlemi kendile-
rinden sonra gelen hadis musannifleri için bir kaynak ve örnek teşkil 
etmiştir.1 Sonraki dönemlerde telif edilen hadis musannefatı içerisin-
den farklı tasnîf türleri de tekevvün etmiştir. Hadis literatürüne ayrı bir 
zenginlik katan ve hadislerin toplumla buluşmasında mühim bir rol 
icra eden bu tasnîf türlerinden biri de “kırk hadis” edebiyatı olmuştur. 
Bu hadis derleme geleneği, sadece belli bir dönemle sınırlı kalmamış 
günümüze kadar devam etmiş, birbirinden farklı konulardan kırk ha-
dis içeren kitaplar, bu kitaplar üzerine yazılan şerhler ve hadis kartela-
ları yazılmaya devam edegelmiştir.  

Tarihi seyir içerisinde alimleri bu tarz derleme eserler telif etmeye 
teşvik eden sebeplerin başında, kırk hadis nakletmenin faziletine dair 
bazı rivayetler gelmektedir. Bu rivayetler, tarihi süreç içerisinde birçok 
müellifin kırk hadis ihtiva eden eserler telif etmeleri için adeta bir 
ilhâm kaynağı olmuştur. Kırk hadis ile ilgili yazılan eserlerden biri, İbn 
Asâkir tarafından kaleme alınmıştır. Bu çalışmada hicrî VI. yüzyılda 
yaşayan İbn Asâkir’in “-el-Erbaûne’l-Büldâniyye-” isimli eseri çerçeve-
sinde kırk hadis edebiyatı oluşumunun rivayetlerdeki kaynakları irde-

 
1  Nevzat Aydın, “Hadislerin İlk Dönem Tasnîf Süreci Üzerine Bir Değerlendirme”, 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sayı:31, (2011): 201. 



 
 

 221 

lenecek daha sonra söz konusu eserin mahiyeti, muhtevası ve metodo-
lojisi incelenecektir.  

İbn Asâkir’in mezkûr eseri üzerinde tahkikli çalışmalar yapılmıştır. 
Bunlardan birincisi Dâru’l-Fikr yayınlarından 1992 yılında Muhammed 
Mutî’ el-Hâfiz tarafından tahkîk edilmiştir.2 İkincisi, Mektebetü’l-
Kur’an yayınlarından neşredilmiş ve Mustafa Âşûr tarafından tahkîk 
edilmiştir.3 Bizim de çalışmamızda esas aldığımız Üçüncüsü, 1993 yı-
lında el-Mektebü’l-İslâmî yayınlarından çıkmış ve Muhammed el-
Harîrî tarafından tahkîk edilerek yayınlanmıştır.4 Muhakkik Muham-
med el-Harîrî İbn Asâkir’in mahtût nüshasının Amerika’da Harvard 
Üniversitesi’nde ve 587 numarada kayıtlı olduğunu belirtmiştir.5  

Eserin tahliline geçmeden önce İbn Asâkir ile ilgili bazı bilgiler ver-
mek yerinde olacaktır.  Asıl adı, Ebu’l-Kâsım Ali b. el-Hasan b. Hibe-
tullah olan İbn Asâkir, Hicrî 499 (miladi 1105)’te Dımaşk’ta doğmuş ve 
571 (1176)’da aynı yerde vefat etmiştir. Arap dili, fıkıh ve usûl gibi çe-
şitli dini ilimleri özellikle de hadis ilmini farklı hocalardan almak ama-
cıyla birçok beldeye yolculuk (rıhle) yapmıştır.6 Zehebî (ö. 748/1348) 
onu şu sözlerle tarif etmiştir: “Allâme, imâm, hâfız, Şam muhaddisi, “-
Tarihu Dımaşk-” isimli eserin müellifi”.7  

Şafii mezhebine müntesib olduğu bilinen ve özellikle Dımaşk’ta Şa-
fii mezhebinin kurumsallaşmasında önemli bir rol oynayan müellif, 
Emevî camii başta olmak üzere Gazzâlî zaviyesi, Dâru’l-Hadîs ve 
Emîniye medresesindeki ders halkalarına katılmış ve buralarda okutu-
lan dersleri takip etmiştir. Bağdat, Mısır, Hicaz, Rahbe, Horasan, Di-
yarbekir ve Mardin şehirlerine ilmî seyahatler yapmıştır. Nureddin 
Zengî ve Selahaddin Eyyûbî’nin de ilmî birikiminden istifade ettikleri 

 
2  Ebu’l-Kâsım Ali b. Hasan (İbn Asâkir), el-Erbaûne’l-Büldâniyye, thk. Muhammed Mutî’ 

el-Hâfiz, (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1992). 
3  Ebu’l-Kâsım Ali b. Hasan (İbn Asâkir), el-Erbaûne’l-Büldâniyye, thk. Mustafa Âşûr, 

(Kahire: Mektebetü’l-Kur’an, tsz).  
4  Ebu’l-Kâsım Ali b. Hasan (İbn Asâkir), el-Erbaûne’l-Büldâniyye, thk. Muhammed el-

Harîrî, (Beyrut: el-Mektebu’l-İslamî, 1993). 
5  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 10 (muhakkikin mukaddimesi). Biz de muhakki-

kin verdiği bilgilerden hareketle eserin mahtût nüshasını araştırdık ve 
https://iiif.lib.harvard.edu/manifests/view/drs:11786744$2i adresinde var olduğunu 
gördük. (Erişim tarihi: 09.08.2017). 

6  Ebu’l-Kâsım Ali b. Hasan (İbn Asâkir), el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 17 (Muhakkikin mu-
kaddimesi). 

7  Şemsuddin Muhammed b. Ahmed ez-Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nübelâ, thk. Şuayb el-
Arnavud-Ebu Naim el-Arkasûsî, (Beyrut: Müessesetu’r-Risale, 1985), 20: 554. 



 
 

 222 

İbn Asâkir, özellikle Horasan bölgesindeki şehir, kasaba ve köyleri 
dolaşmış ve buradaki alimlerle ilmî müzakereler gerçekleştirmiştir.8 
Üzerinde çalıştığımız el-Erbaûne’l-Büldâniyye isimli eserini de bu seya-
hat sırasında telif ettiği düşünülmektedir. Ders aldığı hoca sayısının 
80’i hanım olmak üzere 1300 olduğu ifade edilmiştir. İbn Asâkir bu 
hocalarının isimlerini ve onlardan semâ, kıraât veya icâzet yoluyla al-
dığı hadisleri sened ve metinleri ile birlikte Mu’cemü’ş-Şuyûh isimli 
eserinde zikretmiştir.9 Onun hadis ilmindeki birikimi sebebiyle ders 
vermesi için Dımaşk’ta Dâru’l-Hadîs’n-Nûriyye ismi ile bir Dâru’l-Hadîs 
de inşa edilmiştir.10 Başta hadis olmak üzere tarih ve tasavvuf gibi bir-
çok farklı alanda eser kaleme alan11, hadislerin sened ve metinlerini çok 
iyi bilen hadis hâfızı, hadis ilminin sahîh, münker, ferd ve illet gibi 
usûl meselelerinde de yetkinliğe sahip bir alim olarak bilinmektedir. 
İbn Asakir, âli isnad ile nakledilen hadislere özellikle önem vermiş ve 
şöyle demiştir: لياوعلا ثيداحلأا هفرشا و ملع لجا ثيدلحا نإ لاأ  “Hadis ilmi, ilimlerin en 
şereflisidir ve hadisler içerisinde de en değerli olanlar âli isnad ile riva-
yet edilenlerdir.”12  

A. “Kırk Hadis/Erbaûn” Edebiyatının Rivayetlerdeki Dayanakları 

Hicrî ikinci asırla başlayan hadis tasnîf faaliyeti, sonraki dönemler-
de farklı formlar eklenerek devam etmiştir. Kimi alimler ellerinde bu-
lunan hadis kaynaklarından istifade ederek derleme eserler telif eder-
ken kimileri de şehir, köy ve kasabaları dolaşarak hadis toplamaya 
gayret etmişleridir. İbn Asâkir’in kaleme aldığı el-Erbaûne’l-Büldâniyye 
isimli eseri, farklı beldelere yapılan ilmî yolculuklar ve buralarda bu-
lunan değişik hocalardan alınan hadislerin derlenmesi yöntemiyle ya-
zılmıştır. Hiç şüphesiz hadis geleneğinde önemli yekûn teşkil eden ve 

 
8  Musatafa S. Küçükaşçı ve Cengiz Tomar, “İbn Asâkir”, DİA, 19: 321-324.  
9  İbn Asâkir, kendilerinden ilim aldığı hocalarının isimlerini alfabetik olarak düzenle-

yen bir kitap telif etmiş ve bu eser daha sonra tahkîk edilerek basılmıştır. Bkz. İbn 
Asâkir, Mu’cemu’ş-Şuyûh, thk. Vefa Takiyuddin, (Dımaşk: Daru’l-Beşair, 2000); İbn 
Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 18; Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nübelâ, 20: 556. 

10  Musatafa S. Küçükaşçı ve Cengiz Tomar, “İbn Asâkir”, 19: 322. 
11  Yazdığı eserler için bkz. İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 24-30. (Muhakkik burada 

99 eserin adını zikretmiş, el-Kevserî’nin bunların dışında müellifin kırk kadar daha 
eserini saydığı bilgisini eklemiştir. Bkz. İbn Asâkir, Tebyînu Kezibi’l-Müfterî, thk. Mu-
hammed Zâhid el-Kevserî, (Dımaşk, Daru’l-Fikr, 1399), 4-6; Ayrıca bkz. Zehebî, Siye-
ru A’lâmi’n-Nubelâ, 20: 558-562. 

12  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 39. ( هلوسر و الله لىإ برق دانسلإا برق نإ  ); Zehebî, Siyeru 

A’lâmi’n-Nübelâ, 20: 569. 



 
 

 223 

bu eserlerin oluşmasını sağlayan ana saik, konu ile ilgili nakledilen 
rivayetler olmuştur.  

1. Kırk Hadis İle İlgili Rivayetler 

Kırk hadis geleneğine dayanak teşkil ettiğini düşündüğü rivayetleri 
zikredip bunlarla ilgili değerlendirmelerde bulunan İbn Asâkir, riva-
yetleri aktarmadan önce kırk hadis toplayan, nakleden ve onunla amel 
eden kimsenin şefaate mazhar olacağı ve cennete girmeye vesile olaca-
ğı ile ilgili rivayetler aktarmıştır. İbn Asâkir, hadis yolculuğu (rıhle) 
esnasında ahzettiği kırk hadisi zikretmeden önce bir mukaddime yaz-
mış ve burada şöyle demiştir: “Öncelikle eserimde kırk hadis muhafaza 
etmenin fazileti ve bu hadisleri aktaran/koruyanların şefaate nail olacaklarına 
dair Hz. Peygamber’in (sav) sünnetinden bazı hadisler zikredeceğim. Bundan 
sonra yolculuğum esnasında uğradığım şehirlerden aldığım rivayetlerin en 
evlâ olanlarını aktaracağım…”13 İbn Asâkir’in farklı belde ve kişilerden 
aldığı hadisleri nakletmeden önce aşağıda aktaracağımız rivayetleri 
zikretmiş olması, onun söz konusu rivayetlerde anlatılan fazilete nail 
olma isteğinden kaynaklanmış olmalıdır. Eserin giriş kısmında Hz. 
Peygamber’den (sav) rivayet edildiği iddia edilen hadislerden hareket-
le kırk hadis ahzedip bunları tebliğ edenlerin faziletine dair vurgular 
ile bu hadisleri elde etmek için diyar diyar dolaşan kişilerin çektiği 
sıkıntılara temas edildiği görülmektedir.14  

İbn Asâkir, erbaûn edebiyatına mesned teşkil eden rivayetleri zik-
rettikten sonra kırk hadis içeren bir eser telif etmek gayesiyle uzak ya-
kın birçok beldeye seyahat ettiğini ifade etmiş ve şöyle demiştir: “Ha-
dislerini nakledeceğim beldelerin ilki Haremeyni Şerîfeyn sonra Şam, Irak, 
İsfehân ve Horâsân’ın çevresindeki köy ve kasabalardır.”15 

Müellif, kırk hadis ezberlemenin fazileti ile ilgili aktardığı rivayetle-
ri, isnadları ile beraber zikretmiştir. Bu rivayetlerin sahabi ravisini ve 
rivayet metinlerinin tercümesini şöyle sıralamak mümkündür:16  

 
13  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 40. 
14  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 34. 
15  İ bn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 40. 
16  Hadisler için bkz. İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 41-45; Alâuddîn Ali el-Müttakî 

b. Hisâmuddin el-Hindî, Kenzu’l-Ummâl fî Süneni’l-Akvâli ve’l-Ef’âl, thk. Bekri Hayya-
ni- Safve es-Saka, (Beyrut: Müessesetu’r-Risale, 1985), 10: 158; Ebu’l-Ferec Abdur-
rahman İbnu’l-Cevzî, el-İlelü’l-Mütenâhiye fi’l-Ehâdîsi’l-Vâhiye, (Beyrut: Daru’l-
Kütübi’l-İlmiye, 1983), 1: 119-129. 



 
 

 224 

1-Ebu’d-Derdâ’nın naklettiğine göre Hz. Peygamber şöyle buyur-
muştur: “Kim ümmetim için dinleri ile alakalı kırk hadis muhafaza 
ederse/korursa Allah onu kıyamet gününde fakîh olarak diriltir ve ben 
de kıyamet gününde ona şefaatçi ve şâhid olurum.”17 

2-Muâz b. Cebel’den nakledilen bir rivayette Hz. Peygamber şöyle 
buyurmuştur: “Kim ümmetim için dinleri ile alakalı kırk hadis muha-
faza ederse/korursa Allah onu kıyamet gününde fakîhlerin ve alimlerin 
zümresine katar.”18 

3-İbn Abbâs’tan nakledilen bir rivayete göre Hz. Peygamber şöyle 
buyurmuştur: “Kim ümmetim için sünnet ile alakalı kırk hadis muha-
faza ederse/korursa kıyamet gününde ona şefaatçi olurum.”19 

4-Abdullah b. Mesûd’un naklettiğine Hz. Peygamber şöyle buyur-
muştur: “Kim ümmetim için Allah’ın kendilerini faydalandıracağı kırk 
hadis muhafaza ederse/korursa ona şöyle denilir: Cennetin hangi kapı-
sından girmek istersen o kapıdan gir.”20 

5-İbn Abbâs’tan nakledildiğine göre Hz. Peygamber şöyle buyur-
muştur: “Kim ümmetime bir sünneti ihya edecek ve bir bid’atı ortadan 
kaldıracak bir hadis ulaştırırsa/naklederse ona cennet vardır.”21 

6-İbn Abbâs’tan nakledilen bir hadise göre Hz. Peygamber şöyle 
buyurmuştur: “Kim ümmetim için bir hadisi muhafaza ederse/korursa 
ona yetmiş bir sıddîk nebînin ecri verilir.”22 

2. Kırk Hadis ile İlgili Rivayetlerin Sıhhat Değeri 

Rivayetlerin sıhhat değeri ve Hz. Peygamber’e isnadının tespiti sü-
reci, muhaddisler arasında tartışılan en temel usûl konularının başında 
gelmektedir. Rivayetlerin sıhhat tespiti sürecinde ortaya konulan kri-
terler ve araştırmacının yaklaşım tarzı, sübjektif bir karakter arz etti-
ğinden varılan sonuçlar içtihadî bir nitelik taşımaktadır. Kırk hadisin 
faziletine dair rivayetlerin değeri ile ilgili olarak muhaddisler arasında 
bir metodik farklılık bulunsa da genel anlamda bu rivayetlerin zayıf 
olduğu hususunda bir ittifakın hâsıl olduğunu söyleyebiliriz. 

 
17   İbnu’l-Cevzî, el-İlelü’l-Mütenâhiye, 1: 120. 
18  Alâuddîn Ali el-Müttakî, Kenzu’l-Ummâl, 10: 158. (Buradaki isnadda metin aynı ol-

makla birlikte sahabi ravisi Muâz b. Cebel değil, Enes b. Mâlik’tir.) 
19  Alâuddîn Ali el-Müttakî, Kenzu’l-Ummâl, 10: 158. (Buradaki isnadda metin aynı ol-

makla birlikte sahabi ravisi İbn Abbâs değil, Ebû Saîd el-Hudrî’dir.) 
20  İbnu’l-Cevzî, el-İlelü’l-Mütenâhiye, 1: 120. 
21  Alâuddîn Ali el-Müttakî, Kenzu’l-Ummâl, 10: 158. 
22  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 45. 



 
 

 225 

Rivayetlerin sıhhati ile alakalı olarak müellif İbn Asâkir bazı değer-
lendirmelerde bulunmuştur.  Yukarıdaki 4. hadisle ilgili olarak İbn 
Asâkir, bu rivayetin Ali b. Ebî Tâlib, Abdullah b. Ömer, Ebû Hureyre 
ve Ebû Saîd el-Hudrî gibi birçok sahabiden de rivayet edildiğini fakat 
bu rivayetlerin tümünün isnad açısından eleştirildiğini (mekâl) belirt-
miştir. Ayrıca İbn Asâkir yukarıdaki hadislerin sahîh olmadığının altını 
çizmiş “Zayıf hadisler bir araya getirildiğinde kuvvet kazanır.” 23 görüşün-
den hareketle aynı konudan bahseden ancak isnad açısından zayıf olan 
hadislerin bir delil olarak kabul edilebileceğine de işaret etmiştir. Böy-
lelikle İbn Asâkir, özellikle helal-haram, ahkâm ve itikada taalluk et-
meyip amellerin faziletini konu alan zayıf rivayetlerle amel edilebile-
ceği görüşünü benimsemiş olmaktadır.    

İbnü’l-Cevzî (ö. 597/1200), kırk hadis muhafaza etmenin faziletine 
dair rivayetlerin Hz. Ali, İbn Mesûd, Muâz b. Cebel, Ebu’d-Derdâ, Ebû 
Saîd, Ebû Hureyre, Ebû Umâme, İbn Abbâs, İbn Ömer, İbn Amr, Câbir 
b. Semure, Enes b. Malik ve Büreyde tarikiyle nakledildiğini belirtmiş-
tir. Her bir sahabiye isnad edilen ve kırk hadis muhafaza etmenin fazi-
letini içeren bu rivayetler, bütün tarikleriyle birlikte incelenmiş ve is-
nadlarında meçhûl, kezzâb, münkeru’l-hadis ve vâhi gibi şiddetli cerh 
edici ifadelere maruz kalmış ravilerin olduğu tespit edilmiştir. Örneğin 
Ebu’d-Derdâ’dan gelen 1 numaralı rivayetin senedinde bulunan Ab-
dülmelik b. Hârun için “deccâl, metrûk, kezzâb, yedau’l-hadîs”; Muâz 
b. Cebel’den nakledilen 2 numaralı hadisin isnadında bulunan Mu-
hammed b. İbrahim için “hadis uyduran biri, kendisinden rivayet et-
mek caiz değil”; İbn Abbâs’tan nakledilen 3 numaralı hadisin isnadın-
da bulunan İshâk b. Nuceyh için “metrûku’l-hadis”; Abdullah b. 
Mesûd’dan gelen 4 numaralı rivayette bulunan Muhammed b. Osman 
b. Ebî Şeybe için “yalancılıkla itham edilmiş” gibi şiddetli cerh ifadeleri 
kullanılmış, dolayısıyla bu ravilerin mecrûh olduğu belirtilmiştir.24 
Binâenaleyh mezkûr rivayetlerde sahîh bir hadiste bulunması gereken 
bazı temel kriterlerin yer almadığı görülmektedir. Özellikle bir takım 
senedlerde bulunan ravilerin bazıları hakkında en ağır cerh ifadeleri-
nin (metrûk, kezzâb, deccâl vb.) kullanılması, kırk hadis alıp naklet-
menin faziletine dair rivayetlerin netice itibariyle oldukça zayıf oldu-
ğunu ortaya koymaktadır.    

 
23  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 44. 
24  İbnu’l-Cevzî, el-İlelü’l-Mütenâhiye, 1: 119-129. 



 
 

 226 

İbnu’l-Cevzî, yukarıdaki rivayetlerden ilham alarak ve kırk ha-
dis/erbaûn türüne dair eser telif eden müelliflerin isimlerini verdikten 
sonra “Bunların çoğu hadislerin illetlerini bilmeyen kimselerdir. Bununla 
birlikte iyiliğe teşvik amacıyla ilim ehlinden bazıları buna müsamaha nazarıy-
la bakmışlardır. ” diyerek aslında ciddi bir eleştiride bulunmuş 25 ve kırk 
hadis derleyen müellifleri, hadislerin illetini (ilelü’l-hadîs) bilmemekle 
itham etmiştir.   

Bilindiği gibi kırk hadis denilince ilk akla gelen alimlerden biri de 
İmam Nevevî’dir. İmam Nevevî (ö. 676/1277) kırk hadis ile ilgili yazdı-
ğı eserin girişinde yukarıdaki hadisleri zikretmiş ve şöyle demiştir: 
“Her ne kadar tarikleri çok olsa da netice itibarı ile bu hadislerin zayıf olduğu 
konusunda hadis hâfızları arasında ittifak hâsıl olmuştur. (  ثيدح هنأ ىلع ظافلحا قفتاو

هقرط ترثك نإو فيعض  ).”26 Nevevî, bundan sonra câlib-i dikkat başka bir husu-
sun da altını çizmektedir. Nevevî’ye göre alimler her ne kadar fedâil-i 
a’mâl konusunda zayıf hadis ile amel edilebileceği noktasında müttefik 
iseler de kendisinin kırk hadis ile ilgili nakledilen rivayetlere karşı mü-
tereddit olduğunu/itimadının olmadığını ancak sahîh olduğu ifade 
edilen bazı hadislere dayanarak kitabını telif ettiğini ifade etmiş ve bu 
bağlamda şu hadisleri zikretmiştir: “Sözlerimi burada bulunanlar, burada 
bulunmayan kişilere aktarsın.”27; “Allah, sözlerimi doğru hıfzedip olduğu gibi 
başkalarına aktaran kimselerin yüzünü ağartsın.”28 Anlaşıldığı kadarı ile 
Nevevî, kırk hadis edebiyatına ilişkin rivayet edilen hadisleri zayıf 
görmekte ve kendisinin telif ettiği kitabın referanslarını bu hadislerden 
çok, sahîh olduğunu düşündüğü ve içinde bir sayının geçmediği genel 
içerikli daha başka hadislere dayandırmaktadır. Bununla birlikte ken-
disinin de içinde bulunduğu birçok kişinin tamamen hâlis bir niyetle 
bu telif işlemine giriştiklerini aktarmaktadır.29 

es-Sehâvî (ö. 902/1496), el-Mekâsidu’l-Hasene isimli eserinde çok kü-
çük lafız farklılıklarıyla “Kim ümmetimden kırk hadis muhafaza eder-
se/korursa kıyamet gününde fakîh olarak dirilir.” rivayetini nakletmiştir. 
Ardından konu ile ilgili olarak Ebû Nuaym’ın (ö. 430/1038) Hilye’sinde 
bu hadise benzer rivayetlerin İbn Mesûd ve İbn Abbâs’tan nakledildi-

 
25  İbnu’l-Cevzî, el-İlelü’l-Mütenâhiye, 1: 129. 
26  İbn Dakîki’l-Îd, Şerhu’l-Erbaîne Hadîsen en-Nevevîyye fi’l-Ehâdîsi’s-Sahîhati’n-Nebeviyye, 

(Mısır: Mektebetu’t-Turasi’l-İslâmî, tsz), 4. 
27  Buhârî, İlim, 38, 1: 34. 
28  Tirmizî, İlim, 6, 5: 33; İbn Mace, Mukaddime, 18, 1: 230. 
29  İbn Dakîki’l-Îd, Şerhu’l-Erbaîne Hadîsen en-Nevevîyye, 5-6. 



 
 

 227 

ğini belirtmiştir. Ayrıca kendisinden hadis aldığı hocası İbn Hacer’in 
“Ben bu hadisin bütün tariklerini bir cüzde topladım ve bu tariklerin hepsinin 
illet-i kâdıhadan (hadisin sıhhatini ortadan kaldıran illet) sâlim olmadıklarını 
gördüm.” dediğini aktarmış, bu hadislerden bazılarının insanlar arasın-
da meşhur olmasına rağmen sahîh bir isnaddan yoksun olduğu bilgisi-
ni de eklemiştir.30 

Konu ile ilgili görüş beyan edenlerden biri olan el-Aclûnî (ö. 
1162/1746), kırk hadis muhafaza edip nakleden kişinin fakîhler zümre-
sine ilhak edileceğine dair yukarıda verdiğimiz 2 numaralı hadisin 
farklı rivayetlerini zikrettikten sonra şunları kaydetmiştir: “Darekutnî, 
bu rivayetin bütün tariklerinin zayıf olduğunu, hadisin sâbit olmadığını bil-
dirmiştir. İbn Hacer, bu hadisin bütün tariklerini toplamış ve illetli olmayan 
bir tek tarik görmediğini beyan etmiştir. Beyhakî de aynı şekilde bu rivayetin 
sahîh bir isnadının olmadığını ifade etmiştir…”31 el-Aclûnî bu bilgileri nak-
lettikten sonra kendi görüşünü “Bu rivayetlerin mevzû’ olmayıp zayıf 
olduğu” şeklindeki ifadeleri ile ortaya koymuştur.32 Yine o, kırk hadis 
muhafaza eden/koruyan kimsenin yetmiş bir sıddîk nebînin ecrini ka-
zanacağına dair 6 numaralı rivayetin ise tamamen mevzû’ olduğunu 
belirtmiştir.33  

İsmail Hakkı Ünal söz konusu hadislerin bazılarının zayıf bazıları-
nın da uydurma olduğunu belirtirken,34 Enbiya Yıldırım da kırk hadis 
muhafaza etmeyi/nakletmeyi teşvik eden hadislerin sıhhat açısından 
problemli olduğu tespitini yapmıştır. 35 

İbn Asâkir de kırk hadis aktaran kişinin fazileti ile ilgili rivayetlerin 
zayıf olduğunu kabul etmekle birlikte onun eseri telif amacını konum-
landırdığı nokta -birçok hadis müellifinin yaptığı gibi- “Ameller niyetle-
re göredir.” hadisi çerçevesinde olmuştur.36 Bir başka ifade ile müellif 
söz konusu eseri, ümmete bazı hadisleri aktarmak ve onları bazı konu-

 
30  es-Sehâvî, el-Makâsidu’l-Hasene, 417. 
31  İsmâîl b. Muhammed el-Aclûnî, Keşfu’l-Hafâ ve Müzîlu’l-İlbâs, thk. Muhammed Abdu-

laziz el-Halidi, (Beyrut, Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2001), 2: 220. 
32  el-Aclûnî, Keşfu’l-Hafâ, 2: 220. 
33  el-Aclûnî, Keşfu’l-Hafâ, 2: 220. 
34  İsmail Hakkı Ünal, “İslam Kültüründe Kırk Hadis Geleneği ve Şeyh Hâmid-i Velî’nin 

Hadîs-i Erbaîn Şerhi”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, cild:  XXXIX, 
(2009), 139. 

35  Enbiya Yıldırım, “Hâmid-i Velî’nin Kırk Hadis Şerhi”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakül-
tesi Dergisi, cilt: VIII, sayı: 2, (2006), 166. 

36  Buhârî, Bedü’l-Vahy 1, 1: 2. 



 
 

 228 

larda bilgilendirmek amacıyla kaleme aldığını ifade etmiştir. Bu neden-
le de kırk hadis aktarmaya teşvik eden hadisler zayıf veya mevzû’ olsa-
lar da İbn Asakir, eserinin “amellerin niyetlere bağlı olduğu” hadisinin 
anlam çerçevesine dâhil olduğunu belirtmiş olmaktadır. Nitekim o, 
bunu eserinin ilk hadisi olarak zikrettikten sonra Abdurrahman b. 
Mehdî’nin “Kim bir kitap telif etmek isterse ‘Ameller niyetlere göredir.’ hadi-
si ile başlasın.” dediğini nakletmiştir.37 İbn Asâkir bu bilgiyi aktarmakla 
aslında hem yaşadığı dönem itibarı ile hem de seleflerinden kitap telif 
edenlerin bu hadisi esas aldıklarının da altını çizmiş olmaktadır. Buha-
ri’nin es-Sahîh isimli eserinin ilk hadisinin de “ لامعلأا انمإ áتاينل ” ile başla-
ması38 bu kültürün hadis tasnîf döneminden itibaren var olduğunu 
göstermektedir.  

Belirtmekte fayda gördüğümüz husus şudur ki, kırk hadisin muha-
faza edilmesi/ezberlenmesi veya aktarılmasının fazileti ile ilgili hadis-
lerin zayıf olması, tarihi süreç içerisinde farklı sâiklerle kaleme alınmış 
erbaûn edebiyatına dair eserlerdeki hadislerin de zayıf olduğu manası-
na gelmemektedir. Belli hadis kitaplarından derlenerek oluşturulan bu 
türden eserlerdeki hadislerin –içlerinde zayıf olanlar olsa da- genel 
anlamda mutemed olduklarını söyleyebiliriz.   

Kırk hadis derleyen müelliflerin eserlerinden hareketle böyle bir 
edebiyatın oluşmasına sebep teşkil eden bazı âmilleri şöyle sıralayabili-
riz: 

1- Hadis usûl tekniği açısından çok zayıf da olsa konu ile ilgili ri-
vayetlerin vârid olması. 

2- Fedâil-i a’mâl noktasında zayıf hadis ile amel etmenin alimler 
arasında genel kabul görmesi. 

3- Dinin temel esaslarını teşkil eden bazı rivayetlerin seçilmesine 
imkân sağlaması. 

4- Halkın elinde taşınabilen ve çoğunlukla hacmi küçük olduğun-
dan kısa zamanda okunabilen bir kitapçık hüviyetini hâiz olması. 

5- Kırk hadis münasebetiyle bir hadis derleme kültürü ve bu ha-
disler üzerine yazılan bir şerh geleneğinin oluşmuş olması. 

6- Allah Rasûlü’nün sünnet ve hadislerine duyulan samimiyetin 
bir göstergesi olması. 

 
37 İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 51. 
38 Buhârî, Bedü’l-Vahy 1, 1: 2. 



 
 

 229 

7- Bu türden eserlerdeki rivayetlerin anlaşılması nispeten kolay, 
mesajı net ve ğarib kelimelerden ari hadisler seçilmesine imkân sunma-
sı.  

B. İbn Asakir’in “el-Erbaûne’l-Büldâniyye” İsimli Eseri 

İbn Asâkir’in eserine geçmeden önce Erbaûniyyât ve Büldâniyyât 
türü eserlerin telif amaçlarına temas edilecek sonrasında eserin tahlili-
ne geçilecektir. 

1. Erbaûniyyât ve Büldâniyyât Türü Eserlerin Telif Amacı  

Hadis literatüründe Erbaûniyyât türü eserler olarak bilinen ve mev-
cut tesbitlere göre Abdullah b. el-Mübârek (ö. 181/797) ile başlayan kırk 
hadis geleneği39 kaynağını bazı rivayetlerden almaktadır. Bu sebeple 
bazı muhaddisler amaçları ve konuları farklı olsa da içerisinde kırk 
hadis aktaran birçok eser vücûda getirmişlerdir. Bu eserlerin tertip, 
tasnîf ve muhtevaları çoğunlukla birbirinden farklı olmuştur. Bazı mü-
ellifler, tevhîd ve Allah’ın sıfatlarına dair daha çok itikadî yönü ağır 
basan hadisleri bir araya getirmiş; bazıları ahkâm, ibadet, mev’ize, 
rekâik, fedâil-i eşhâs, fedâil-i büldân ve muamelata dair hadisler der-
lemiş; bazı alimler ise muhteva birlikteliğine bakmaksızın muhtelif 
konulara dair kırk hadisi cem’ etmeyi tercih etmişlerdir. Neticede bu 
şekilde kitaplarını derleyen müellifler, eserlerine “el-Erbaûn” ismini 
vermişlerdir.40 Kırk sayısı esas alınarak yazılan eserler sadece hadis 
alanıyla mukayyed kalmamış, kelam meselelerini toplayan erbaînler, 
kırk ayetin tefsirini konu alan erbaînler, tasavvuf konularını toplayan 

 
39  Kırk hadis geleneğinin kiminle başladığı konusunda bir tartışma mevzu bahis ise de 

Nevevî, bu geleneğin Abdullah b. el-Mübârek (ö. 181/797) tarafından başlatıldığını 
belirtmiş ve şöyle demiştir: “Kırk hadis derleyen bir çok alim vardır. Bildiğim kada-
rıyla bu konuda ilk eser veren kişi Abdullah b. el-Mübârek’tir. Bundan sonra Mu-
hammed b. Eslem et-Tûsî, Hasan b. Süfyân en-Nesâî, Ebû Bekir el-Âcurrî, Ebû Bekir 
b. İbrahim el-Isfahânî, Dârekutnî, Hakîm, Ebû Nuaym… gibi alimler bu konuda eser 
telif etmişlerdir.” İbn Dakîki’l-Îd, Şerhu’l-Erbaîne Hadîsen en-Nevevîyye, 4-5 (Ne-
vevî’nin mukaddimesi). 

40  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 34, 36. (Müellif burada kırk hadis derleyen bir çok 
alimin ismini tâdat etmektedir.); Erbaûniyyât türüne dair eserler için bkz. Kâtip Çe-
lebî (Hâcî Halîfe), Keşfu’z-Zunûn ‘An Esâmi’l-Kutüb, ve’l-Funûn, (Beyrut: Daru İhyai’t-
Turasi’l-Arabi, 1941), 1: 52-61; “Kırk” rakamının muhtelif yerlerde kullanımı için bkz. 
Erdinç Ahatlı, “Cumhuriyet Dönemi Hadis Şerhçiliği Bibliyografyası”, Türkiye Araş-
tırmaları Literatür Dergisi, cilt: 11, sayı:21, (2013), 233-234. 



 
 

 230 

erbaînler ve biyografiye dair erbaînler gibi birçok eser tarihi süreç içe-
risinde vücûda gelmiştir.41 

Özellikle sahabilerin hadisleri farklı coğrafyalara ulaştırmak gaye-
siyle bulundukları yerlerden ayrılıp başka beldelerde ikamet etmeleriy-
le birlikte belli beldelerde bazı hadisler daha fazla şöhret kazanmış 
hatta “Kûfelilerin hadisi”42, “Medinelilerin hadisi” ve “Basralıların ha-
disi” gibi bir terminoloji ortaya çıkmıştır. Bu terminoloji, isnaddaki 
raviler için de mevzubahis olmuş “Falan ravi, Dımaşklıların rivayet 
ettiği hadisi herkesten iyi bilir.” ve  “İsnaddaki ravilerin bütünü Kûfeli, 
Basralı veya Medînelidir.” türü ifadeler,43 hadislerden hemen sonra ya 
da şerhlerde yer almaya başlamıştır. Bu ifadeler, aynı zamanda bazı 
rivayetlerin belli bölgelerde daha fazla yayıldığını, bazı bölgelerdeki 
rivayetlerin diğerlerinden daha sağlam olduğunu ifade etmek üzere de 
istimal edilmiştir. Sonraları bazı muhaddisler belli belde ve bölgelerde 
yaygınlık kazanan rivayetleri bir araya getiren mecmualar oluşturmuş-
lardır.44   

es-Sehâvî, Büldâniyyât türünde derlenen eserlerle ilgili bazı bilgilere 
yer vermektedir. Bu bilgilere göre bu tarzda eser yazan alimler, bir 
beldeden ve bir şeyhten bir hadis almakta ve bir daha da bu belde ve 
şeyh tekrar edilmemektedir. es-Sehâvî’ye göre bu türden eser telif eden 
ilk kişi Ebû Nuaym el-Esbahânî’nin (ö. 430/1038) öğrencisi Atîk b. Ali 
es-Sementârî (ö. 464/1071)’dir. Sonra Ebû Tâhir Ahmed b. Muhammed 
es-Silefî (ö. 576/1180) “el-Erbaûne’l-Büldâniyyât” adıyla bir eser yaz-
mış, onu da sırasıyla İbn Asâkir (ö. 571/1175), Yûsuf b. Ahmed eş-Şîrâzî 
(ö. 585/1189), Kâdî Muhammed b. Ali (ö. 600/1203), Muhammed b. 
İsmâil el-Yemânî (ö. 607/1210) ve Abdulkadir b. Abdillah er-Rühâvî el-
Hanbelî (ö. 612/1215) gibi daha birçok alim takip etmiştir. İbn Hacer’in 
(ö. 852/1448) öğrencisi olan es-Sehâvî de seleflerine ittiba etmek üzere 
farklı beldeleri dolaşmış ve o beldelerden hadis, haber ve şiirler içeren 
“el-Büldâniyyât” isimli bir eser kaleme almıştır.45     

 
 

 
41  Yusuf Şevki Yavuz, “Erbaîn”, DİA, 11: 271-272. 
42  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 64. 
43  Abdullah Aydınlı, “Büldâniyye”, DİA, 6: 487. 
44  Abdullah Aydınlı, “Büldâniyye”, 6: 487-488. 
45  Muhammed b. Abdirrahman es-Sehâvî, el-Büldâniyyât, thk. Hüsam b. Muhammed el-

Kattan, (Riyad, Daru’l-Ata, 2001), 32-42. 



 
 

 231 

  2. İbn Asâkir’in Eserinin Adı 

İbn Asâkir’in kaleme aldığı eserlerden biri, onun “el-Erbaûne’l-
Büldâniyye” isimli eseridir. Eserin tam adı في ينعبرلأ ينعبرأ نم ينعبرأ نع ينعبرلأا باتك 

ينعبرأ  şeklindedir. Eserinin sonunda ise bu “Erbaîn”lerden neyi kasdetti-
ğini “ ينعبرأ في ةباحصلا نم ينعبرلأ ةنيدم ينعبرأ نم اخيش ينعبرأ نع اثيدح ينعبرلأا رخا اذه áá ” ifadeleri 
ile açıklamıştır.46 Eser, kırk sahabîden, kırk farklı şehirden, kırk hadis 
hocasından bir araya getirilmiş kırk farklı konuda hadisi ihtiva etmek-
tedir.47  

İbn Asâkir, kırk hadis içeren birkaç eser daha telif etmiş ve şöyle 
demiştir: “Kırk uzun hadis ( لاوطلا نوعبر  Abdallar (zühd ehli48) ile ilgili“ ,”( الأ

kırk hadis ( لادبلأا في نوعبرلأا )” ve “Cihad farzını yerine getirme hususundaki gay-

retleri bildiren kırk hadis ( داهلجا ضرف ةماقإ في داهتجلإا في نوعبرلأا )” konuları ile ilgili 

hadisleri cem’ ettim. Dostlarım, Ebû Tâhir Muhammed b. Ahmed el-
Esbehânî’nin uzun seyahati neticesinde kaleme aldığı kırk farklı şehirden ve 
kırk hadis hocasından derlediği kırk hadis benzeri bir çalışma yapmamı benden 
talep ettiler. Ben de selefim olan mezkûr alimin bu çalışmasına benzer ancak 
ondan farklı olarak kırk sahabîden nakledilen hadisleri de içeren bu kitabı telif 
ettim. Eserime aldığım hadislerin sahîhi ile ma’lûl olanını, makbûl ile merdûd 
olanını açıkladım ve râvîlerinin durumlarını belirttim.”49 İbn Asakir’in kita-
bına aldığı hadislerin sıhhat ve illet durumları ile râvîlerin ehliyetlerini 
zikrettiğini beyan etmesi, onun amacının sadece hadisleri derlemek 
olmadığını bununla birlikte derlediği hadislerin ravilerini tanıtmaya 
yönelik bilgi sunmak istemesinden kaynaklanmış olmalıdır. Ayrıca 
yaşadığı dönem itibarı ile hadislerin makbûl ve merdûd olanını ayırt 
etmekte temel kriterin isnad merkezli olduğunu ve isnadın sahîh olma-
sı durumunda hadisin de sahîh olacağı anlayışının hâkim olduğunu 
söylemek mümkündür. 

 
 

 
46  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 162. 
47  Eser ayrıca Mustafa Âşur tarafından da tahkik edilmiş ve hadislerin içerdiği konulara 

göre başlıklar ilave edilmiştir. Bkz. İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, thk. Mustafa 
Âşur, (Kahire: Mektebetu’l-Kur’an, tsz). 

48  Tasavvuf ve İslamî edebiyat alanlarında kullanılan ve Türkçe’ye “abdâl” olarak geçen 
bu kelime, dünyaya ait şeylerden uzak durmaya çalışan sûfi veya erenler için daha 
çok kullanılmıştır. Bkz. Süleyman Uludağ, “Abdâl”, DİA, 1: 59.  

49  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 38. 



 
 

 232 

3. Eserin Metodolojik Açıdan Tahlili  

İbn Asâkir’in çalışmamıza esas aldığımız “el-Erbaûne’l-Büldâniyye” 
isimli eserinin metodolojisini ortaya koymaya çalışmak, bir taraftan 
onun bakış açısını anlamamıza diğer taraftan yaşadığı dönemin hadis 
algısına yönelik bazı ipuçlarını bize sunabilecektir. Bu nedenle bu baş-
lık altında İbn Asâkir’in önemle üzerinde durduğu âli ve nâzil isnad, 
ravi bilgisi ve rivayet bilgisi olmak üzere konuyu üç başlık altında ince-
lemenin yararlı olacağı kanaatindeyiz.   

a. Âli İsnad ve Nâzil İsnad 

İbn Asâkir, eserin mukaddimesinde hadis usûlünün temel meselele-
rine temas etmeyi ihmal etmemiştir. Özellikle âli isnad ile nâzil isnad 
kavramlarına vurguda bulunan müellif şöyle demektedir: “Zarûreten 
nâzil isnadlı bir hadis aktardığımda başka bir vecihden onun âli isnada sahip 
olduğu bir tariki de zikrettim. Çünkü hadislerde uluvv-i isnad kalbi ferahlat-
maktadır. Nitekim bazı alimler, nâzil isnadlı hadisleri zayıf addetmişlerdir. 
Hadis ehlinin de dediği gibi isnadın âli olması, Allah ve Rasûl’üne daha yakın 
olmak manasına gelmektedir.”50 İbn Asakir’in âli isnada sahip hadisleri 
nâzil isnada sahip hadislere tercih etmesi, hadis usûlünün da üzerinde 
durduğu önemli konulardandır. Bilindiği gibi hadis usulünde âli isnad, 
hakikaten veya hükmen râvî sayısının az olması sebebiyle rivayetin 
Hz. Peygamber’e en kısa yoldan ulaştırılması demektir. Nâzil isnad ise 
nakledilen bir hadisin râvî sayısının çok olması manasına gelmekte-
dir.51 Âli isnad ile nakledilen bir hadis, râvî sayısı fazla olan nâzil hadi-
se tercih edilir. Zira râvî sayısı arttıkça râvîlerin hata yapma ihtimalleri 
ve rivayet üzerinde bilerek/bilmeyerek tasarrufta bulunma varsayımı 
da güçlenmiş olacaktır.52 Bununla birlikte belirtilmesi gereken husus-
lardan birisi de şudur: Rivayetin âli isnada sahip olması onu tek başına 
sahîh yapmazken, rivayetin nâzil isnad ile aktarılmış olması da onu tek 
başına zayıf kılmaz. Bir başka deyişle her âli isnad, sahîh ve her nâzil 
isnad zayıf demek değildir. Râvî sayısı az olup çeşitli sebeplerden ötü-

 
50  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 39. ( هلوسر و الله لىإ برق دانسلاا برق نإ  ). 
51  Talat Koçyiğit, Hadis Usûlü, (Ankara: TDV Yay., 1998), 151-159. (Talat Koçyiğit âl-i 

isnad için “…sahih bir isnadla rivayet etmek suretiyle meydana gelir…” şeklinde bir 
kayıt koymuştur. Bkz. aynı yer). 

52  Bkz. Osman b. Abdirrahman (İbnu’s-Salah), Ulûmu’l-Hadis, thk. Nuruddin Itr, (Bey-
rut: Daru’l-Fikr, 1998), 255-264; Talat Koçyiğit, Hadis Usûlü, 151-159; Abdullah Aydın-
lı, Hadis Istılahları Sözlüğü, (İstanbul: İfav Yay., 2013), 141, 142. 



 
 

 233 

rü (inkita’, illet, irsâl vb.) zayıf olan âli isnadlı hadisler olduğu gibi râvî 
sayısı çok olmasına rağmen sahîh olan nâzil isnadlı hadisler de bulu-
nabilir.  

b. Râvî Bilgisi 

Râvîlerin hadis nakletme kabiliyetleri ve fiziki yetersizlikleri ile ilgi-
li bazı bilgiler de veren müellif, burada bir râvî ile ilgili olarak “gözle-
rini kaybetmiş ve kulakları ağır işiten” nitelemesinde bulunmuştur.53 
Bu durumda İbn Asakir, rivayetle ilgili bir idrâc, tashîf, tahrîf veya kalb 
ile alakalı bir durumun oluşabileceği ihtimalini göz önüne almış ol-
maktadır. Zira fiziki yetersizlik ve bazı hastalık durumları rivayetin 
sağlam ve güvenilir olarak aktarılmasında önemli bir engel teşkil et-
mektedir. 

Eserde isnadı oluşturan râvîlerin nisbe ve beldeleri ile ilgili bilgilere 
de rastlamak mümkündür. Bu yöntemle rivayetin daha çok hangi coğ-
rafyalarda yaygınlık kazandığına dair okuyucuya bilgi verilmiş olmak-
tadır. Örneğin Dımaşk’ta aldığı hadisin râvîleri ile ilgili olarak “Sahabî 
Ebu Zerr’e kadar bu rivayetin isnadında bulunan bütün râvîler Dı-
maşk’lıdır” ifadesini kullanarak râvîlerin Dımaşk'tan olduklarını,54 
Kûfe’de aldığı hadisin râvîleri için “İsnadının bütün râvîleri Kûfelidir.” 
diyerek söz konusu isnaddaki râvîlerin Kûfeli olduğunu belirtmiştir.55 
Râvîlerin nereli olduğuna dair bilgilerin eserde zikredilmiş olması, 
hem isnadın araştırılması esnasında râvîlerin daha kolay tespit edilme-
sine hem de hangi rivayetlerin daha çok nerelerde iştihar ettiğine dola-
yısıyla o bölge ve yörenin dini yaşantı ve düşüncesinde bu rivayetlerin 
ne kadar tesirli olduğuna dair nisbî de olsa bir tespit imkânı sunabile-
cektir.  

İbn Asâkir, kırk farklı sahabiden hadis aktaracağını ifade ettiği için 
hadisi nakleden sahabi ile ilgili bilgilere de yer vermiştir. Sahabînin 
künyesi, nisbesi ve babası gibi bilgiler bu nevidendir. Söz gelimi Hz. 
Ebû Bekir’in isminin Abdullah olduğunu fakat Atîk b. Ebî Kuhâfe ola-
rak bilindiğini ve Kureyş kabilesine mensup olduğunu belirtmiştir.56 
Osman b. Affân için de Ebû Abdillah künyesinin ve Zu’n-Nûreyn laka-
bının olduğunu ve Ümeyye kabilesine mensup olduğunu ifade etmiş-

 
53  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 47. 
54  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 62. 
55  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 64. 
56  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 55. 



 
 

 234 

tir.57 Ebu Hureyre’nin naklettiği bir hadis ile ilgili olarak “Asıl isminin 
ne olduğu hususunda çok büyük ihtilaf vardır. İsmi, cahiliyye döne-
minde Abduşşems iken Hz. Peygamber onun ismini Abdurrahman b. 
Sahr olarak değiştirmiştir. Bu görüş daha isabetli görünmektedir.”58 
demiştir. Reyy şehrinde aktardığı hadisin sahabi râvîsi olan Amr b. 
Haris için “Bu hadisi aktaran Amr b. Hâris b. Ebî Dirâr b. Habîb el-
Huzaî’dir. Beni Müstalik’tendir” ifadelerini kullanmıştır.59 

İbn Asâkir, açıklanmaya muhtaç bazı râvî isim veya künyelerinin 
olduğunu düşündüğü yerlerde bu râvîlerin farklı isim ve künyelerle de 
anıldığını ifade eden izahlar da yapmıştır. Râvîlerin kimlik bilgileri ve 
araştırılan kişinin aynı kişi olup olmadığı hususu, isnad araştırmala-
rında ehemmiyet arz etmektedir. Binâenaleyh eserde bazı râvîlerin 
künye ve lakab bilgilerinin dışında ayrıca isimlerinin tasrîh edilmesi, 
kanaatimizce râvînin meçhûliyetinin ortadan kaldırılması bakımından 
önemlidir. Örneğin müellif, “Kim Allah’a ve ahiret gününe iman etmişse 
misafirine ikramda bulunsun…”60 hadisiyle ilgili olarak şu değerlendir-
melerde bulunmaktadır: “Sıhhati hususunda ittifak vardır. Bu, Ebû 
Şureyh Huveylid b. Amr b. Sahr’in aktardığı bir hadistir ki bu kişi ba-
zen Amr b. Huveylid, bazen Hâni b. Amr bazen de Ka’b el-Huzaî diye 
isimlendirilmiştir.”61 

Daha önce ifade edildiği gibi İbn Asâkir’in hanım hocaları da bu-
lunmaktaydı. Bazı hadislerin rivayet zinciri incelendiğinde rivayeti 
aldığı kişilerden bir kısmının hanım hocalar olduğu görülecektir. Mese-
la içerisinde Muhammed b. İsmâîl el-Buhârî’nin de olduğu bir isnadda 
ve ilk hadisi zikrettiği yerde ةيزورلما دحما تنب ةيمرك ةلحاصلا ةارلما انتبرخأ  ifadesini kulla-
narak hadisi aldığı râvîlerden birinin Kerîme binti Ahmed (ö. ?) oldu-
ğunu beyan etmiştir.62 Başka bir rivayette Şanzevâr şehrinde دممح نب روصنم 

رصن بيأ تنب ةمطاف انتبرخأ  اهيلع تيءارقب ةيقهيبلا قحسا نب  ifadelerini senedin başında kulla-
narak bu hadisi bir hanımdan ve tahammül yollarından kıraat usûlü ile 
aldığını belirtmektedir.63 Benzer rivayetlerdeki hanım râvîlere bakıldı-
ğında İbn Asâkir’in yaşadığı hicri VI. yüzyıl itibarı ile İslam coğrafya-

 
57  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 58. 
58  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 91. 
59  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 118, 130. 
60  Buhârî, Edeb, 31, 7: 78. 
61  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 85. 
62  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 47. 
63  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 104.  



 
 

 235 

sının farklı bölgelerinde hadis ile uğraşan, hadis nakleden, onu ezber-
lemeye çalışan hanım ravilerin bulunduğunu, erkek ravilerin onlardan 
hadis aldığını dolayısıyla hadis ilmine kim sahip ise ondan istifade 
etme anlayışının genel anlamda hâkim olduğunu söyleyebiliriz.  

c. Rivayet Bilgisi 
İbn Asâkir, bir rivayeti zikrettiği yerde o rivayeti farklı tariklerden 

desteklemeyi başka bir ifade ile mutabaât nevinden hadisleri zikretme-
yi de ihmal etmemiş ve rivayetler arasında küçük lafız farklıklarını da 
belirtmiştir. Örneğin “Ameller niyetlere göredir…” hadisindeki niyet 
kelimesinin cem’i ile zikredilen bir rivayeti aktardıktan hemen sonra 
niyet kelimesinin müfred olarak zikredildiği başka bir hadis daha zik-
retmiştir.64 Ancak İbn Asakir, bu ilave rivayetleri “kırk” rakamına dahil 
etmemiştir. Buhârî ve Müslim’i referans gösteren ifadelerin yanı sıra 
seleflerinin hadis ile ilgili bazı yorum ve söylemlerine de yer vermiştir. 
Mesela, “Ameller niyetlere göredir…” hadisi ile ilgili İmam Şafii’nin 
“Ameller niyetlere göredir hadisi, ilmin üçte birini kapsamaktadır.” 
dediğini nakletmektedir.65 “Zulmü kendi zatıma haram kıldım….” kudsî 
hadisin zikrettiği  başka bir yerde Ahmed b. Hanbel’in “Şam ehli için 
Ebu Zerr’in bu hadisinden daha şerefli bir hadis yoktur.” dediğini nak-
letmektedir.66 Bununla birlikte hadislerle ilgili müellifin açıklama sa-
dedindeki yorumları yok denecek kadar azdır. Binâenaleyh eserde 
dirâyet, şerh ve yorum merkezli bir yöntemden çok rivayet nakletme 
merkezli bir usûl takip edildiğini ifade edebiliriz.   

Eserde dikkat çeken hususlardan birisi de referans gösterilen riva-
yetlerdir. İbn Asâkir, sıhhat durumu hadisçiler arasında tartışma konu-
su olan bazı rivayetlere atıfta bulunmuştur. Mesela eserin girişinde 
“Rahmete mazhar olmuş ümmetine ilmi Çin’de de olsa talep etmeyi emreden 
Hz. Peygamber’e salat olsun…”67 demek suretiyle “İlim Çin’de de olsa 
alınız.” rivayetine atıfta bulunmuştur. Bu rivayetin, zayıf olduğunu 
hatta İbnu’l-Cevzî’nin naklettiğine göre kimi muhaddislerce aslı olma-
yan bâtıl bir söz olarak değerlendirildiğini hatırlatmamız gerekmekte-
dir.68 

 
64  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 48. 
65  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 50. 
66  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 62. 
67  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 34. 
68  İbnu’l-Cevzî, el-Mevdûat, (Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2003), 154; es-Sehâvî, el-

Makâsidu’l-Hasene, thk. Muhammed Osman, (Beyrut: Daru’l-Kitabi’l-Arabi),  73. 



 
 

 236 

İbn Asâkir’in eserine aldığı hadislerin çoğunluğu merfu hadisler 
olmakla birlikte hadis usûlünde kudsî hadis tanımına uyan bazı hadis-
ler de yer almaktadır. Eserinin bir yerinde Ebu Zerr’in Hz. Peygam-
ber’den onun da Hz. Cebrail’den naklettiğine göre “Allah şöyle bu-
yurmuştur.” demekte ve şu kudsî hadisi zikretmektedir: “Ben zulmü 
kendi zatıma haram kıldım ve aranızda da bunu haram kıldım, öyleyse birbiri-
nize zulmetmeyin…”69 

Müellif, yeri geldikçe rivayetlerin sıhhati ile ilgili görüşlerini beyan 
etmiştir. Eserinde ele aldığı birçok hadis için “sahîhtir” nitelemesinde 
bulunan İbn Asâkir, bazı hadisler içinse “Bu ğarîb bir hadistir.” kaydını 
koymuştur.70 Aynı şekilde “Kişi, şu dört şeyden sorguya çekilmedikçe kı-
yamet gününde bulunduğu yerden ayrılmayacaktır: Ömrünü nerede tüketti-
ğinden, gençliğini nerede harcadığından, malını nereden kazanıp nereye har-
cadığından ve ilmi ile amel edip etmediğinden.”71 hadisini aktardığı yerde 
şunları söylemektedir: “Bu hadis, Abdurrahman b. Useyle’den rivayet 
edilen ğarîb bir hadistir…”72 Yine “Nimetlerinden yararlandığınız Allah’ı 
seviniz. Allah’ı sevdiğiniz için beni de seviniz. Beni sevdiğiniz gibi Ehl-i Bey-
timi de seviniz.”73 rivayeti için “Bu hasen bir hadistir.” demiştir.74 Aşere-
i mübeşşere ile ilgili rivayet için “Bu ğarîb bir hadistir.”,75 münafıkların 
hasletlerinin anlatıldığı rivayet için “Bu hadis, sıhhati üzerinde ittifak 
edilen bir hadistir.”76 ifadelerini kullanmıştır. Müellif, rivayetlerin geç-
tiği kaynağı zikretmekte ve rivayetler arasındaki ziyade ve noksanlık-
lara da yer yer işaret etmektedir. Örneğin naklettiği bir rivayet için “Bu 
kısım sadece Nesâî tarafından aktarılmıştır.” kaydını koymaktadır.77 

Hadislerin sıhhatine dair ifadeler çoğunlukla “sahih, hasen” şeklin-
de verilmiştir. Eserde ravi sayısı dikkate alınarak kullanılan hadis 
usûlü terimi ise ekseriyetle “ğarîb” ifadesi olmuştur. Eserdeki rivayet-
lerin çoğunluğunun sahîh veya hasen olduğunu belirtebiliriz. Ancak 

 
69  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 61. 
70  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 64. (Hadisin ğarîb olmasının onun sıhhati ile ilgili 

değil, nakleden ravi sayısı ile ilgili olduğunu belirtmek isteriz.)  
71  Tirmizi, Sıfatü’l-Kiyâme, 1, 4: 216. 
72  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 73. 
73  Ebû Abdillah el-Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek ala’s-Sahîhayn, (Beyrut: Daru’l-

Marife, tsz), 3: 150. 
74  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 75. 
75  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 107, 137, 145. 
76  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 147, 156, 159. 
77  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 127. 



 
 

 237 

müellif, her ne kadar âli isnada sahip hadisleri almaya gayret ettiğini 
ifade etmişse de –ki her âli isnad da sahih olmayabilir- kanaatimizce 
hadis usûlünde zayıf hadis tanımına uyan rivayetlere de yer vermiştir. 
Bunlardan biri, Horasan bölgesinde bulunan ve 16. belde olarak zikre-
dilen Ezcâh’tan aldığı rivayettir ki metni şöyledir: “İlmin fazileti, ibade-
tin faziletinden üstündür ve dininizin en hayırlısı vera’dır.”78 İbn Asâkir, bu 
rivayetin ğarîb olduğunu ve sahabîlerden Sevbân tarafından rivayet 
edildiğini bildirmiştir. Aynı rivayeti farklı bir isnadla Beyhakî, (ö. 
458/1066) Katade vasıtasıyla Mutarrif’ten aktarmakta;79 el-Heysemî de 
(ö. 807/1404) farklı bir isnadla Huzeyfe b. el-Yemân’dan rivayet etmek-
tedir.80 Ancak rivayeti incelediğimizde bunun daha çok zayıf ve halk 
nezdinde şöhret bulmuş haberleri derleyen eserlerde “…dininizin en 
hayırlısı vera’dır.” kısmı olmaksızın yer aldığını görmekteyiz.81 İbnü’l-
Cevzî (ö. 597/1200), rivayetin farklı tariklerini zikrettikten sonra ravile-
rini incelemiş, bu tariklerdeki ravilerin önemli bir kısmının sika olma-
dığını ve bu rivayetin bizzat Mutarrif’in sözü olduğunu söylemenin 
daha doğru olacağını belirtmiştir.82 

Görüldüğü gibi İbn Asâkir, eserinde yer verdiği rivayetlerin hem 
sıhhat durumunu hem râvîlerin kimlik bilgilerini hem de rivayetin ait 
olduğu yer ve zamanı belirtmiştir. Ancak eserde râvîlerin cerh-tadil 
açısından değerlendirilmesine ilişkin neredeyse hiç bilgi bulunmamak-
tadır. Bu da sadece hadisleri derlemekle yetinmeyip râvîlerin isim, 
künye ve menşeleri hakkında bilgi sunan söz konusu bu kitapta göz-
lemlediğimiz bir eksikliktir. Öte yandan bunun halka yönelik bir kitap 
olduğu dolayısıyla eserin teknik bilgilerle doldurulmasının okuyucuyu 
sıkabileceği endişesinin gözetildiğini göz önüne alırsak İbn Asâkir’i bu 
konuda mazur görmek de mümkündür.  

Daha önce ifade edildiği gibi kırk hadis derleyen alimler, muhteva 
ile ilgili temelde iki yol takip etmişlerdir: Bunlardan biri, sadece bir 
konuyu içeren rivayetleri derlemek; diğeri de farklı konulardan seçil-
miş hadisleri bir araya getirmektir. İbn Asâkir, her iki yöntemle de eser 

 
78  İbn Asakir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 94. 
79  Ebû Bekir el-Beyhakî, Şu’abu’l-Îmân, thk. Abdulali Abdülhamid, (Riyad: Mektebetü’r-

Rüşd, , 2003), 3: 227. 
80 Nûruddin Ali b. Ebû Bekir el-Heysemî, Mecmeu’z-Zevâid ve Menbeu’l-Fevâid, thk. 
Abdullah Muhammed ed-Derviş, (Beyrut: Daru’l-Fikr, 1994, 1: 325). 

81  es-Sehâvî, el-Makâsidu’l-Hasene, 306 (Sehâvî burada söz konusu rivayeti zikretmiş 
fakat herhangi bir açıklamada bulunmamıştır.); el-Aclûnî, Keşfu’l-Hafâ, 2: 79.  

82  İbnu’l-Cevzî, el-İlelü’l-Mütenâhiye fi’l-Ehâdîsi’l-Vâhiye, 1: 77. 



 
 

 238 

yazmış bir alimdir. Eserin muhtevasına bakıldığında muayyen bir ko-
nu ile alakalı rivayetlerin alınmadığı, birçok konudan seçilmiş hadisle-
rin yer aldığı görülmektedir.  Onun bu eseri, hem muhtelif diyarları 
dolaşması ve farklı rivayetleri bir araya getirmesi hem de aldığı her bir 
hadisle okuyucuya kısa da olsa mesaj verme gayesine binâen bu tertip 
üzere derlenmiş olmalıdır.   

4. Eserdeki Rivayet Coğrafyası 

İlim/hadis elde etmek için bir beldeden diğer beldelere yapılan yol-
culuklar hadis geleneğinde genel anlamda “rıhle” olarak isimlendiril-
miştir. Rıhle, hadisin semâ’ ve kıraât yoluyla ahzedilmesi, âli olan ha-
dislerin alınması, farklı hadis hocalarından istifade edilmesi, muhtelif 
beldelerde marûf hadislerin alınması, yanlarında bulunmayan hadisleri 
alma merakı vb. sebeplerden dolayı yapılmış, böylelikle hem muhad-
disler arasında bir iletişim ağı kurulmuş hem de karşılıklı bir müzakere 
atmosferi oluşmuştur.83  

Rivayetin alındığı şehirlerin farklı isimleri veya özellikleriyle ilgili 
bazı bilgilere de eserde yer verilmiştir. Mesela Mekke için el-Beledu’l-
Emîn;84 Medîne için Medînetu’r-Rasûl, Tâbe ve Yesrib;85 Minâ için için-
de geniş avlulu evlerin ve Mescidu’l-Hîf’in bulunduğu şehir;86 Dımaşk 
için Şam bölgesinin merkezi olan mukaddes yerlerden biri;87 Kûfe için 
Irak’ta bulunan ve Hz. Ömer döneminde imar edilen şehir;88 Bağdat 
için Medînetu’s-Selâm, Kubbetu’l-İslâm ve Dâru’l-İmâm;89 Neysabur 
için “Nişavurted, Erberşehr ve Horasan’ın büyük şehirlerinden biri”90 
gibi tanımlamalar yapılarak beldenin kimliği ortaya konulmuştur. İbn 
Asakir'in tarihçi kimliğini ve onun “Tarîhu Dımaşk” isimli kaynak nite-
liğindeki eserin müellifi olduğunu da hatırladığımızda onun şehir, 
belde ve köylere olan bu vukufiyeti gayet tabii bir durumdur.   

 
83  “Rıhle” konusu ile ilgili Hatîb el-Bağdadî (ö. 463/1071) müstakil bir eser kaleme al-

mış, burada ayet ve hadisler ışığında büyük gayretlerle hadis almak için yapılan yol-
culukların ehemmiyetini konu almıştır. Ayrıntılı bilgi için bkz. Hatîb el-Bağdadî, er-
Rıhle fî Talebi’l-Hadîs, thk. Nûruddin Itr, (Dımaşk: Silsiletü Revai’i Turasine’l-İslami, 
1975),  71-92. 

84  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 47. 
85  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 52. 
86  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 57. 
87  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 60. 
88  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 63. 
89  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 66. 
90  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 76. 



 
 

 239 

Eserde dikkat çeken hususlardan biri de rivayetlerin zamanlarına 
ilişkin verilen bilgilerdir. Eserdeki bütün rivayetler, önce şehir ismi ve 
o şehir ile ilgili kısa bir tanıtım cümlesinden sonra zikredilmiş ve nere-
deyse bütün rivayetlerin alındığı yer ve zaman tam olarak belirtilmiş-
tir. Mekânın bildirilmiş olması rivayetin yaygınlık coğrafyasını, zama-
nın bildirilmiş olması da özellikle senedin mebdeinde bir inkita halinin 
olmadığını bir başka deyişle rivayeti aktaran râvîden İbn Asâkir'in 
doğrudan aldığını göstermektedir. Mevzu ile ilgili bir kaç örnek ver-
mek yararlı olacaktır: 

Medîne’de aldığı hadis için “Mescid-i Nebevî’de cuma gecesi min-
ber ile Hz. Peygamber’in (sav) kabri arasındaki bir yerde 8 Muharrem 
522’de…”91 

 Mina’da aldığı hadis için “521 senesi eyyâm-ı teşrîkin ikinci gü-
nü…”92 

Dımaşk’ta aldığı hadis için 507 senesinde…93 
Kûfe’de aldığı hadis için “Kûfe’deki es-Sebi’ mahallesindeki Ebû 

İshâk es-Sebîi mescidinde 521 senesinin Zilkade ayında…”94 
Bağdat’ta aldığı hadis için “Babu Horasan’da 520 senesinde”.95 
İbn Asâkir’in dolaştığı şehirler incelendiğinde ilim yolculuğu yaptı-

ğı bazı yerlerin isimlerinin bugün de tedavülde olan isimler olduğu 
görülecektir. Eserde hadislerin zikredildiği beldelerden hareketle İbn 
Asâkir’in başta Hicaz bölgesi olmak üzere İran, Irak, Suriye ve Türki-
ye’de bulunan yerleri dolaştığı görülmektedir.  Eserde “kırk” sayısı 
esas alınarak aktarılan rivayetleri konu, hoca, sahabî ravisi ve belde 
itibarı ile şöyle tasnîf etmek mümkündür: 

H.N RİVAYETİN KONUSU İBN ASÂKİR’İN HOCASI SAHABî RAVİSİ BELDE 

1 
Amellerin niyetlere 
göre olması  

Abdullah b. Muham-
med b. İsmail 

Ömer b. el-
Hattâb Mekke  

2 Günahların bağışlan-
ması  

Abdulhallâk b. Abdil-
vâsi' Ebû Bekir Medîne 

3 İhramlının nişan ve 
nikâh yapamaması  Mekkî b. Ebî Tâlib Osman b. Affân Minâ 

4 Allah’ın kullarına 
ikramı  

Ali b. İbrahim Ebû Zer el-
Ğifârî 

Dımaşk 

 
91  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 52. 
92  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 57. 
93  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 60. 
94  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 63. 
95  İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 66. 



 
 

 240 

5 
İstiğfar talebinde bu-
lunan kişinin affedile-
ceği  

Ömer b. İbrahim b. 
Muhammed Ali b. Ebî Tâlib Kûfe 

6 Cennetle müjdelenen 
bazı sahabiler 

Ali b. Abdilvâhid Câbir b. Abdil-
lah 

Bağdat 

7 
Borçluya mühlet ve-
rilmesi  

Abdulvâhid b. Mu-
hammed Huzeyfe Şehristân 

8 Kıyamette sorulacak 
dört soru 

el-Hüseyn b. Abdilme-
lik Muâz b. Cebel Esbahân 

9 Allah için muhabbet 
etmek  

Yûsuf b. Eyyûb Abdullah b. 
Abbâs 

Merv 

10 
Hac esnasında Hz. 
Peygamber  Muhammed b. el-Fadl 

Küdâme b. 
Abdillah Neysâbûr 

11 Anne-baba hakkı  Temîm b. Ebî Saîd 
Muâviye b. 
Haydah Herât 

12 
Görme engelliye Hz. 
Peygamber’in öğrettiği 
dua 

el-Hüseyn b. Ali Osman b. Hü-
neyf 

Bûşenc 

13 İman edenin takınaca-
ğı tavır  Es'ad b. el-Müveffik Ebû Şüreyh el-

Hüzâî Bûn 

14 Dünya malının cazibe-
sine aldanmama  Ömer b. Muhammed Havle Binti 

Kays Buğâ 

15 
Israr edilen her bir 
günahta Allah’a iltica 
etme  

Muhammed b. 
Mahmûd Ebû Hureyre Serahs 

16 İlim, ibadetten hayırlı-
dır 

Abdulmelik b. Abdillah Sevbân Ezcâh 

17 
Kisra ve Kayser’in 
helak olması  Züheyr b. Ali Câbir b. Semüre Meyhene 

18 Öğle vakti kılınan 
sünnet namazlar Muhammed b. Ahmed Ümmü Habîbe Tâburân 

19 Ahiret ve ahvalini 
tefekkür etme  Nâsir b. Sehl Ümmü'd-Derdâ Nûkân 

20 
Rahmet peygamberi-
nin çocuklara karşı 
şefkati  

Fâtime Binti Ebî Nasr Ebû Katâde Şanzevâr 

21 Aşere-i mübeşşere 
sahabiler  

el-Hüseyn b. Ahmed Abdurrahman 
b. Avf 

Husrucerd 

22 Fitnelerin zuhuru  Ebu'l-Hüseyn Muham-
med 

Kürz b. Alkame Bistâm 

23 
Her gün yüz “Sübha-
nallah” çekmenin 
fazileti  

Abdulkerîm b. Mu-
hammed 

Sa'd b. Ebî 
Vakkâs Dâmeğân 



 
 

 241 

24 İmanın tadını alan kişi  
el-Hüseyn b. Muham-
med 

el-Abbâs b. 
Abdilmuttalib Simnân 

25 Hz. Peygamber’in 
terekesi  

Abdurrahman b. Ebi'l-
Kâsim Amr b. el-Hâris Reyy 

26 Sünnete ittiba’ etmenin 
gerekliliği  Hamd b. Mekkî el-İrbâd b. Sâri-

ye Zencân 

27 Hz. Ebû Bekir’e itaat  Ata b. Nebhân Aişe Ebher 

28 Teşehhüd duası  
Ebu'l-Fadl Muhammed 
ve Ebû'l-Kâsim 
Mahmûd 

Abdullah b. 
Mesud Tibrîz 

29 
Evladın anne-babaya 
karşı sorumluluğu 

Nimetullah b. Muham-
med 

Ebû Useyd 
Mâlik b. Rabia Merend 

30 
Yatsı namazının gecik-
tirilmesi ve misvağın 
fazileti 

Saâdet b. İbrâhîm Zeyd b. Hâlid 
el-Cühenî Huveyy 

31 
Hz. Peygamber huzu-
runda şiir okunması  Ahmed b. İsmail 

Ebû Cervel 
Züheyr b. Süred Cirbâzekân 

32 Namaz kılmanın neh-
yedildiği vakitler  Ahmed b. Sa'd Ukbe b. Âmir 

el-Cühenî Hemezân 

33 Hz. Peygamber’in Beni 
Haşim’den olması  

Ali b. Muhammed Vâsile b. el-
Aska' 

Müşkân 

34 Sâdık rüya  Ahmed b. Yahyâ 
Ubâde b. es-
Sâmit Rüzerrâvür 

35 Münafığın özellikleri  Abdulmelik b. Sa'd Abdullah b. 
Amr Esedabâz 

36 
İlim talebesine melek-
lerin kanatlarını ger-
mesi  

Yûsuf b. Bikrân Zir b. Hübeyş Hülvân 

37 
Hz. Ömer’in birisi 
tarafından tasîh edil-
mesi  

Mahmûd b. Ebî Şücâ' Suheyb er-Rûmî Ercîş 

38 Seferde mestler üzeri-
ne mesh etme  Halîfe b. Mahfûz el-Müğîre b. 

Şu'be Enbâr 

39 Salih olan ve salih 
olmayan ameller  

el-Hasan b. Ebî Mansûr Ebû Eyyûb el-
Ensârî 

Rahebetu 
Mâlik b. 
Tavk 

40 Namazı bitirdikten 
sonra okunacak dua Ahmed b. Abdilazîz Ebû Saîd el-

Hudrî Rakka 

Müellif, kırk hadisi ve bu hadisleri aldığı beldeleri zikrettikten sonra 
birçok şehri daha ziyaret ettiğini Ba’lebek, Tedmür, Bitlis, Mardin, Bur-
can, Kırmisin gibi şehirlerde rivayetlerin ya nâzil olmasından veya 



 
 

 242 

üzerinde ittifak edilmediğinden dolayı onları almadığını belirtmiştir.96 
İbn Asâkir, eserini şu dua ile bitirmiştir: “Ya Rabbî yolculuğumu ilim 
yolculuğu (rıhle) olarak kabul eyle. Sana ve Rasûlü’ne yakınlaşmaya 
vesile kıl… Hamd Allah’a, salat ve selam onun Rasûlü’ne olsun.”97  

 
  

 
96 İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 162. 
97 İbn Asâkir, el-Erbaûne’l-Büldâniyye, 162. 



 
 

 243 

 
SONUÇ 

 
 
 
 
 
 

Muhaddisler, farklı bölgelerden hadisleri almak, kaydetmek ve bun-
ları halka ulaştırmak için büyük gayret sarf etmişlerdir. Eserini incele-
diğimiz hadis alimi İbn Asâkir farklı şehir, belde ve kasabaları dolaşa-
rak kırk hadis içeren el-Erbaûne’l-Büldâniyye isimli eserini telif etmiştir. 
Eserde rivayetlerin hadis tahammül yollarından hangisi ile alındığı, 
rivayetin yeri ve zamanı ile ilgili bilgiler açık bir şekilde belirtilmiştir. 

Çalışmada ulaşılan sonuçları maddeler halinde şöyle sıralamak 
mümkündür: 

1- “Kim ümmetim için kırk hadis muhafaza ederse/korursa…” formuyla 
aktarılan ve kırk hadis edebiyatının oluşumuna mesned teşkil eden 
rivayetler, hadis usûlü açısından oldukça zayıf rivayetlerdir.  

2- İlhamını bazı zayıf rivayetlerden alsa da hadis geleneğinde hem 
bir yazım ve şerh hem de hadislerin halka ulaşmasında bir telif çeşidi 
olarak derlenen kırk hadis türü eserlerin faydası yadsınamaz.  

3- İbn Asâkir, hadis usûlüne ilişkin bazı bilgiler (sahîh, zayıf, ra-
vinin kimliği, yer ve zaman bilgisi) vermesine rağmen hadis metinleri-
nin yorumu bağlamında neredeyse bir açıklamada bulunmamıştır. 

4- İsnadı oluşturan ravilerle ilgili isim, nisbe, künye ve lakap bil-
gisi yeri geldikçe verilmiş, söz konusu ravilerin cerh ve ta’dîl durumla-
rıyla ilgili çok az bilgi yer almıştır. 

5- İbn Asâkir’in el-Erbaûne’l-Büldâniyye isimli eserindeki rivayetle-
rin çoğunluğu sahîh ve hasen olsa da içerisinde zayıf olan rivayetler de 
mevcuttur. 

6- Eser, rivayetlerin hangi coğrafyalarda yaygınlık kazandığını 
tespite imkân vermesi bakımından önemli bilgiler sunmaktadır. 

7- Hadis almak, kaydetmek ve nakletmek gayesiyle farklı şehir, 
kasaba ve beldeleri dolaşarak icra edilen bu faaliyet, rıhleye (hadis/ilim 
yolculuğu) güzel bir örnek teşkil etmektedir. 
  



 
 

 244 

 
KAYNAKÇA 

 
 
 
 

 
Aclûnî, İsmail b. Muhammed. Keşfu’l-Hafâ ve Müzîlu'l-İlbâs. thk. Mu-

hammed Abdulaziz el-Halidî, Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2001. 

Ahatlı, Erdinç. “Cumhuriyet Dönemi Hadis Şerhçiliği Bibliyografya-
sı”,Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, cilt: 11, sayı:21, (2013): 201-
270. 

Aydın, Nevzat. “Hadislerin İlk Dönem Tasnîf Süreci Üzerine Bir Değer-
lendirme”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sayı: 
31, (2011): 199-230. 

Aydınlı, Abdullah. Hadis Istılahları Sözlüğü. İstanbul: İfav Yay., 2013. 

Aydınlı, Abdullah. “Büldâniyye”, DİA, 6: 487-488. 

Beyhakî, Ebû Bekir. Şu’abu’l-Îmân. thk. Abdulali Abdülhamid, Riyad: 
Mektebetü’r-Rüşd, 2003. 

Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmâîl. Sahîhu’l-Buhârî. İstanbul: 
Çağrı Yay., 1992. (Matbaay-ı Amire, İstanbul, 1315 baskısından tıp-
kıbasım). 

Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekir Ahmed b. Ali b. Sâbit. er-Rıhle Fî Talebi’l-
Hadîs. thk. Nûruddin Itr, Dımaşk: Silsiletü Revai’i Turasine’l-İslami, 
1975. 

Heysemî, Nûruddîn Ali b. Ebubekir. Mecmeu’z-Zevâid ve Menbeu’l-Fevâid. 
thk. Abdullah Muhammed ed-Derviş, Beyrut: Daru’l-Fikr, 1994. 

Hindî, Alauddîn Ali el-Müttaki b. Hisamuddin. Kenzu’l-Ummâl Fî Süne-
ni’l-Akvâli ve’l-Ef’âl. thk. Bekri Hayyânî- Safve es-Sakâ, Beyrut: Mü-
essesetu’r-Risale, 1985. 



 
 

 245 

İbn Asâkir, Ebu'l-Kasım Ali b. el-Hasan. el-Erbaûne’l-Büldâniyye. thk. 
Muhammed el-Harîrî, Beyrut: el-Mektebu’l-İslamî, 1993. 

İbn Asâkir, Ebu'l-Kasım Ali b. el-Hasan. el-Erbaûne’l-Büldâniyye. thk. 
Mustafa Âşûr, Kahire: Mektebetu’l-Kur’an, tsz. 

İbn Asâkir, Ebu'l-Kasım Ali b. el-Hasan. el-Erbaûne’l-Büldâniyye. thk. 
Muhammed Mutî’ el-Hâfiz, Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1992. 

İbn Asâkir, Ebu'l-Kasım Ali b. el-Hasan. Mu’cemu’ş-Şuyûh. thk. Vefa Ta-
kiyuddîn, Dımaşk: Daru’l-Beşair, 2000. 

İbn Asâkir, Ebu'l-Kasım Ali b. el-Hasan. Tebyînu Kezibi’l-Müfterî. thk. 
Muhammed Zâhid el-Kevserî, Dımaşk: Daru’l-Fikr, 1399. 

İbn Dakîku’l-Îd, Takiyuddin Muhammed b. Ali. Şerhu’l-Erbaîne Hadîsen 
en-Nevevîyye Fi’l-Ehâdîsi’s-Sahîhati’n-Nebeviyye. Mısır: Mektebetu’t-
Turasi’l-İslâmî, tsz. 

İbnu’l-Cevzî, Ebu’l-Ferec Abdurrahman b. Ali. el-Mevdûat. Beyrut: Da-
ru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ,2003. 

İbnu’l-Cevzî, Ebu’l-Ferec Abdurrahman b. Ali. el-‘İlelü’l-Mütenâhiye fi’l-
Ehâdisi’l-Vâhiye. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiye, 1983.  

İbn Mâce, Ebû Abdillah Muhammed b. Yezîd. Sünen. İstanbul: Çağrı 
Yay, 1992. (M. Fuad Abdulbaki’nin 1954 tahkikli baskısından tıpkı-
basım). 

İbnu’s-Salâh, Osman b. Abdirrahman. Ulûmu’l-Hadîs. thk. Nûruddin Itr, 
Beyrut: Daru’l-Fikr, ,1998. 

Kâtip Çelebî, (Hâcî Halîfe). Keşfu’z-Zunûn ‘an Esâmi’l-Kutübi, ve’l-Funûn. 
Beyrut: Daru İhyai’t-Turasi’l-Arabi, 1941. 

Koçyiğit, Talat. Hadis Usûlü. Ankara: TDV Yay., 1998. 

Küçükaşçı, Musatafa S. ve Cengiz Tomar. “İbn Asâkir”. DİA,  19: 321-
324. 

Nîsâbûrî, Ebû Abdillah el-Hâkim. el-Müstedrek Ala’s-Sahîhayn. Beyrut: 
Daru’l-Marife, tsz. 

 Sehâvî, Muhammed b. Abdurrahman. el-Makâsidu’l-Hasene. thk. Mu-
hammed Osman, Beyrut: Daru’l-Kitabi’l-Arabi, 2008. 



 
 

 246 

Sehâvî, Muhammed b. Abdurrahman. el-Büldâniyyât. thk. Hüsam b. Mu-
hammed el-Kattan, Riyad: Daru’l-Ata, 2001.  

Tirmizî, Ebu İsa Muhammed b. İsa. Sünen.  İstanbul: Çağrı Yay., 1992. 
(A. Muhammed Şakir, M. Fuad Abdulbaki ve İbrahim Atve Avd’ın 
tahkik ettikleri Mısır, 1937 baskısından tıpkıbasım). 

Uludağ, Süleyman. “Abdâl”. DİA, 1: 59-61. 

Ünal, İsmail Hakkı. “İslam Kültüründe Kırk Hadis Geleneği ve Şeyh 
Hâmid-i Velî’nin Hadîs-i Erbaîn Şerhi”. Ankara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, cild: XXXIX, (2009): 137-146. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Erbaîn”. DİA, 11: 271-272. 

Yıldırım, Enbiya. “Hâmid-i Velî’nin Kırk Hadis Şerhi”. Dicle Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, cilt: VIII, sayı: 2, (2006): 137-166. 

Zehebî, Şemsüddin Muhammed b. Ahmed. Siyeru A’lâmi’n-Nubelâ. thk. 
Şuayb el-Arnavûd-Ebu Naim el-Arkasûsî, Beyrut: Müessesetu’r-
Risale, 1985. 


