
MADDE BAĞIMLILIĞI VE MANEVİYAT  

EMRULLAH AKÇA 



 

 

MADDE BAĞIMLILIĞI VE MANEVİYAT 

 

 

 

 

 

 

 
EMRULLAH AKÇA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Diyarbakır 2025 



Bu kitabın yayın hakkı Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları’na 

aittir. Yayınevi ve yayıncısının izni olmaksızın çoğaltılamaz, 

kopyalanamaz ya da yayınlanamaz. 

 

 

 

 

 

 

 

Madde Bağımlılığı ve Maneviyat 

Yazar: Emrullah Akça 

ISBN: 978-625-92926-1-8 

 

© Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

E-Yayın/Aralık 2025, Diyarbakır 

Tüm Hakkı Saklıdır 

 

Editör: Muhammed Kızılgeçit 

Kapak ve Mizanpaj: Fuat İstemi 

 

Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

 

Sertifika No: 52468 

Ali Paşa Mah. Bölüm Sok. No: 3 

Kayapınar/DİYARBAKIR 

 

https://www.sarkiyat.com 

sarkiyatvakfi@gmail.com 

https://www.sarkiyat.org/
mailto:sarkiyatvakfi@gmail.com


 

Emrullah AKÇA: 1987 yılında Bingöl’de dünyaya gelen Akça, 

ilkokul ve ortaokul öğrenimini Bingöl’de, lise eğitimini ise 

Siirt’te tamamlamıştır. 2000–2008 yılları arasında Doğu 

Medreselerinde klasik İslami ilimler alanındaki eğitimini 

tamamlamış; ardından 2016 yılında Bingöl Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesinden mezun olarak akademik kariyerine 

adım atmıştır. Yüksek lisans eğitimini Dicle Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Din Psikolojisi Anabilim Dalı’nda 

“Mutluluğa Ulaşmada Olumlu Bir Kişilik Özelliği Olarak 

Sekine Kavramı” (2019) başlıklı teziyle; doktora eğitimini ise 

Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Din 

Psikolojisi Bilim Dalı’nda “Madde Bağımlılarında Dini Başa 

Çıkma ve Psikolojik İyi Oluş Etkisinin Karma Yöntemle 

İncelenmesi (Denetimli Serbestlik Örneği)” (2023) başlıklı 

çalışmasıyla tamamlamıştır. Mesleki kariyerine 2012 

yılında Diyanet İşleri Başkanlığının taşra teşkilatında imam 

hatip olarak başlayan Akça, 2019–2024 yılları arasında din 

hizmetleri uzmanı olarak görev yapmıştır. Aynı yıl 

Trabzon Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi 

Maneviyat Psikolojisi Anabilim Dalı’nda öğretim üyesi 

olarak akademik hayata geçiş yapmış; daha sonra Van 

Yüzüncü Yıl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Din Psikolojisi 

Anabilim Dalı’nda akademik görevine devam etmiştir. 

Akça’nın uzmanlık alanlarına ilişkin çeşitli kitap bölümleri 

ile ulusal ve uluslararası hakemli dergilerde yayımlanmış 

çok sayıda makale ve bildirisi bulunmaktadır. Çalışmaları 

özellikle dindarlık, dini başa çıkma, psikolojik iyi oluş, 

manevi zekâ, madde bağımlılığı ve sosyal medya 

bağımlılığı temalarında yoğunlaşmaktadır. Evli ve dört 

çocuk babası olan Akça, ileri düzeyde Arapça bilmektedir. 



İÇİNDEKİLER 

ÖN SÖZ..................................................................................................................... 5 

GİRİŞ ....................................................................................................................... 10 

1. Din/Maneviyat Temelli Programın Kuramsal Dayanağı ............................ 16 

2. Din/Maneviyat Temelli Programın Literatür Dayanağı .............................. 20 

2.1.1. Hayatın Anlamı ve Amacı ........................................................................... 21 

2.2.2. Dinî Anlamlandırma .................................................................................... 26 

2.3.3. Duyguları Tanıma ve Kendi Benliğini Fark Etme ..................................... 32 

2.4.4. Dini Bilgi ve Bağımlılık Bilinci .................................................................... 40 

2.5.5. Dine Yönelme ................................................................................................ 44 

2.6.6. Dini Sosyal Destek Araçlarını Tanıtma ...................................................... 48 

2.7.7. Dini Pratiklerle Manevi Olgunlaşma .......................................................... 58 

2.8.8. Değerlerle Manevi Olgunlaşma .................................................................. 64 

3. Madde Bağımlılarına Yönelik Dini Başa Çıkma ve Psikolojik İyi Oluş 

Programın İçeriği ve Oturumları......................................................................... 69 

1. Oturum: Tanışma ve Programın Tanıtılması ................................................... 70 

2. Oturum: Dini Anlamlandırma .......................................................................... 78 

3. Oturum: Duyguları Tanıma ve Kendi Duygularını Fark Etme ..................... 87 

4. Oturum: Dini Bilgi ve Bağımlılık Bilinci ........................................................ 103 

5. Oturum: Dine yönelme .................................................................................... 112 

6. Oturum: Dini Sosyal Destek Sağlama ............................................................ 122 

7. Oturum: Dini Pratiklerle Manevi Olgunlaşma .............................................. 132 

8. Oturum: Değerlerle Manevi Olgunlaşma I .................................................... 146 

9. Oturum: Değerlerle Manevi Olgunlaşma II ................................................... 158 

10. Oturum: Sonlandırma .................................................................................... 170 

SONUÇ ................................................................................................................. 172 

KAYNAKÇA ........................................................................................................ 174 



 

ÖN SÖZ 

İnsanların uyuşturucu madde kullanımına yönelmesinin 

birçok farklı nedeni bulunmaktadır. Sağlıksız aile ortamı, 

olumsuz çevresel koşullar ve sosyo-ekonomik yetersizlikler 

bağımlılığın başlıca sebepleri arasında yer almaktadır. Bununla 

birlikte, bireyin dini pratiklerden ve inanç temelli değerlerden 

uzaklaşmasının beraberinde getirdiği psikolojik sorunlar ile 

ahlaki çözülme de önemli bir risk faktörü olarak 

değerlendirilebilir. Sağlıklı bir beyin, doğru ve dengeli 

davranışların temel koşuludur. Uyuşturucu madde etkisiyle 

tahrip olmuş bir beynin ise sağlıklı kararlar alması mümkün 

değildir. Bu çerçevede, uyuşturucu madde kullanımı ile suç 

davranışları arasındaki ilişkinin anlamlı olduğu ileri sürülebilir. 

Madde bağımlılığıyla mücadelede teşhis, tedavi sürecinin 

kritik bir aşamasını oluşturmaktadır. Bağımlılığın bir hastalık mı 

yoksa ahlaki bir sorun mu olduğu yönündeki tartışmalar, 

uygulanacak tedavi yöntemlerinin niteliğinde belirleyici rol 

oynamaktadır. Bu bağlamda, bağımlılıkla mücadelede 

kullanılan ilaç tedavileri ve psikolojik müdahaleler kurtuluş ve 

iyileşme sürecinde önemli unsurlar olmakla birlikte tek başına 

yeterli değildir. Çünkü bu müdahaleler, bağımlılığı çoğunlukla 

zihinsel bir hastalık çerçevesinde ele almaktadır. Oysa modern 

yaşamın tetiklediği arzular, korkular ve hayal kırıklıklarıyla başa 

çıkamayan; anlam arayışını ve kişisel gelişim ihtiyacını 

karşılayamayan bireyler, uyuşturucu gibi yanıltıcı araçlara 

yönelerek  geçici  hazlarla  mutsuzluklarını  bastırmaya 



çalışabilmektedir. Bu durum, tıbbi tedavinin sınırlarını aşan 

daha derin bir boyuta işaret etmektedir. 

Bu noktada, dini ve manevi unsurların bireyin yaşamına 

kattığı anlam, içsel denge ve otokontrol kapasitesi öne 

çıkmaktadır. Din; hayatı anlamlandırma, hazları erteleyebilme 

ya da kontrol altında tutabilme, iç disiplin geliştirme, sosyal 

destek mekanizmalarıyla yalnızlığı azaltma gibi işlevleriyle 

bireyleri bağımlılık riskine karşı koruyabilmektedir. Dolayısıyla 

bağımlılık sorununu manevi ve dini boyutuyla ele almak, 

iyileşme sürecine önemli katkılar sağlayabilir. Zira din, 

bağımlılığı yalnızca zihinsel bir problem (cehalet) değil, aynı 

zamanda kalbi ve ahlaki bir sorun olarak da değerlendirir ve 

buna yönelik çözüm önerileri sunar. 

Bu noktada, bağımlılık tedavisinde yalnızca tıbbi 

müdahalelere odaklanmanın yetersiz kalabileceği 

görülmektedir. Zira bağımlılık, bireyin sadece biyolojik ve 

psikolojik yönlerini değil, aynı zamanda varoluşsal ve ahlaki 

boyutlarını da etkilemektedir. Bu bağlamda, Denetimli 

Serbestlik sürecinde tedavi gören bireylerin dini ve manevi 

destek almaları; yaşadıkları acılar ve zorluklarla başa 

çıkmalarına, hayatın anlamı ve amacını yeniden keşfetmelerine, 

kişilerarası ilişkilerini ve sosyal bağlarını güçlendirmelerine, 

ahlaki standartlara ilişkin yeni bir bilişsel perspektif 

geliştirmelerine katkı sağlayabilmektedir. 

Din ve maneviyat temelli programlar, uyuşturucusuz bir 

yaşamı teşvik ederek bireylerin anlam arayışına yanıt sunmakta, 

öz denetim kazandırmakta, ruh sağlığını desteklemekte ve 

ahlaki gelişime zemin hazırlamaktadır. Ayrıca sosyal destek 

ağları ve toplumsal katılımı güçlendirmesiyle bireylerin hem 



 

ayıklık kazanmalarına hem de bunu sürdürebilmelerine 

yardımcı olmaktadır. Bu yönüyle çalışmamız, Denetimli 

Serbestlik programlarının etkinliğini artırmaya yönelik 

tamamlayıcı bir yaklaşım sunmayı hedeflemektedir. Bununla 

birlikte, madde bağımlılığı gibi tıbbi müdahale gerektiren 

sorunların tek çözüm kaynağının din ya da maneviyat olduğu 

görüşü savunulmamaktadır; aksine, bu unsurlar tedavi sürecine 

katkı sağlayan bütünleyici bir destek olarak 

değerlendirilmektedir.1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Bu Çalışma, 2023’te Atatürk Üniversitesi Bilimsel Araştırma Projeleri (BAP) 

Koordinasyon Birimi. Proje No: SDK-2022-10718. ve YEŞİLAY 2012/12. Burs 

programı tarafından desteklenen “Madde Bağımlılarında Dini Başa Çıkma ve 

Psikolojik İyi Oluş Etkisinin Karma Yöntemle İncelenmesi (Denetimli 

Serbestlik Örneği)” adlı doktora tez çalışmasından alınmıştır. 



 Emrullah AKÇA  10 
 

 

GİRİŞ 

Madde bağımlılığı, bireyleri, aileleri ve toplumları derinden 

etkileyen en önemli sorunlardan biridir. Tek başına bir hastalık 

olarak değerlendirilmese de madde kullanımı, psikolojik ve 

fiziksel bağımlılığa yol açmakta; öz denetimi zayıflatarak 

bireylerin suç işlemeye daha eğilimli hale gelmesine neden 

olmaktadır. Zira bağımlılığa yol açan maddeler, sinir ve duyu 

sistemini etkileyerek kişinin öz kontrolünü kaybetmesine 

sebebiyet vermektedir (Gürsu, 2018: 46). Özellikle toplumun 

geleceğini şekillendiren genç nüfus arasında bağımlılığın daha 

yaygın olması, sorunun ciddiyetini artırmaktadır. Sosyal 

ilişkilerin ve zihinsel gelişimin tam olarak olgunlaşmadığı bu 

dönemde bağımlılık; sağlık, ekonomi ve güvenlik başta olmak 

üzere pek çok alanda toplumsal yapıyı olumsuz etkilemekte ve 

gelişmeyi engellemektedir. 

Madde bağımlılığı, doğrudan veya dolaylı biçimde insan 

gücünü hedef aldığı için toplumların geleceğini tehdit etmektedir. 

Bu süreçte bağımlılık, toplumun beşerî ve doğal kaynaklarının 

etkin kullanımını engelleyerek ilerlemenin önünde ciddi bir engel 

oluşturmaktadır. Nitekim bağımlı bir birey, felçli bir bedenin 

işlevini yitirmiş uzvu gibi, temel ihtiyaçlarını dahi kendi başına 

karşılayamayacak bir duruma düşebilmekte; bununla birlikte 

toplum için de potansiyel bir tehdit haline gelebilmektedir. 

Madde kullanımının yaygın olduğu toplumlarda üretim 

azalmakta, ekonomik yapı zayıflamakta ve sosyal düzen suç ve 

sorunların merkezine dönüşebilmektedir (Merith, 2001). 

Yapılan araştırmalar, madde kullanımı ile suç davranışları 

arasında anlamlı bir ilişki bulunduğunu göstermektedir. Madde 

kullanımındaki artış, suç oranlarının da yükselmesine yol 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  11  
 

 

 

açmakta; buna bağlı olarak toplumsal yaşamda güvensizlik ve 

huzursuzluk duyguları güçlenebilmektedir (Karaca ve Çifci, 

2021). Tüm bu olumsuz sonuçlara rağmen, günümüzde 

bağımlılığın dünya genelinde artış göstermesi dikkat 

çekmektedir. Bu artış, ülkeleri bağımlılıkla mücadelede yeni 

yaklaşımlar geliştirmeye ve alternatif tedavi yöntemleri arayışına 

yöneltmektedir (Doğan, 2001). 

Araştırmalar, madde bağımlılığının çok çeşitli nedenlere 

dayandığını ortaya koymaktadır. Bir problemin kaynağını tespit 

etmek, çözüm için önemli ipuçları sunabilmektedir. Ancak 

bağımlılığın çok boyutlu nedenleri ve bağımlı bireylerin farklı 

kişilik özellikleri ile inanç yapıları, tedavi yöntemlerinde çeşitliliği 

zorunlu kılmaktadır. Bu nedenle, madde bağımlılığı tedavisinde 

yalnızca tıbbi müdahaleler, psikolojik rehabilitasyon ve sosyal 

hizmetlerle yetinilmemekte; aynı zamanda manevi ve dinî destek 

hizmetlerinin de sürece dâhil edilmesi gerektiği 

vurgulanmaktadır (Altuntaş vd., 2019). 

Sağlık Bakanlığı tarafından geliştirilen 2019-2023 Ulusal Ruh 

Sağlığı Eylem Planı’nda madde bağımlılığına da yer verilerek; 

“Madde bağımlılığı sadece sağlık boyutu olan bir konu değildir; 

sağlık dışında, kamusal, sosyal, hukuki ve idari birçok yönü 

vardır...” denilmektedir. Madde bağımlılarının ıslahı ve aktif 

hayata dönüp sağlıklı bir hayat sürmeleri ve topluma karşı 

uyumlu olması için devletler de birçok yöntem geliştirmiştir. Bu 

kapsamda Türkiye’de madde bağımlılığıyla mücadele 

kapsamında sekiz bakanlıktan oluşan Bağımlılıkla Mücadele 

Yüksek Kurulu oluşturulmuştur. Bu kurul hedefleri çerçevesinde 

toplumun dini ihtiyaçlarını karşılamakla görevli olan Diyanet 

İşleri Başkanlığı da harekete geçerek toplumsal sorunlara duyarlı 



 Emrullah AKÇA  12 
 

 

bir din hizmeti sunmayı hedeflemiştir. Bu anlamda bireyleri 

ahlaki olumsuzluklardan ve zararlı alışkanlıklardan korumak için 

Diyanet İşleri Başkanlığı ile Sağlık Bakanlığı, Adalet Bakanlığı ve 

Türkiye Yeşilay Cemiyeti arasında protokoller imzalanmıştır 

(İçişleri Bakanlığı, 2021). Böylece madde bağımlılığıyla 

mücadelede dinin ve maneviyatın da gerekliliğini ortaya 

koymaya çalışılmıştır. 

Ülkemizde madde bağımlılığına yönelik ceza, eğitim ve 

iyileştirme programlarının birlikte uygulandığı kurum Denetimli 

Serbestlik Kurumu’dur. Türk Ceza Kanunu’nun 191. maddesi 

uyarınca kullanmak için uyuşturucu veya uyarıcı madde satın 

alan, kabul eden veya bulunduran kişi, iki yıldan beş yıla kadar 

hapis cezasına çarptırılabilir. Fakat yasalar uyuşturucu ya da 

uyarıcı madde kullanan bir kişiyi cezaya çarptırılması gereken kişi 

olarak görmenin yanı sıra tedavi edilmesi gereken bir kişi olarak 

da görmektedir. Bu sebeple TCK, uyuşturucu ya da uyarıcı madde 

kullanan kişinin hapis cezasına çarptırılmak yerine tedavi 

görmesi amacıyla denetimli serbestlik tedbirine tabi tutulmasını 

gerekli bulmuştur (Aydın, 2019: 21). Devlet bu yöntemle bireyleri 

farklı eğitim ve iyileştirme programlarına tabi tutarak ıslah edip 

topluma yeniden kazandırmayı hedeflemektedir. Bu ıslah 

projesinin içinde dini rehberliğin de olması bireyleri motive 

edebilir, dönüşümüne destek sağlayabilir ve denetimli serbestlik 

programlarının verimliliğini artırabilir. Zira madde bağımlarının 

dinî içeriklerden ve manevi değerlerden tamamen uzak 

olmadıkları yapılan çalışmalarla ortaya konulmuştur. Sanchez, 

Oliveira ve Nappo (2008), yaptıkları araştırmada uyuşturucu 

kullanıcılarının %81'inin bir dine mensup olduğunu, dolayısıyla 

dinin uyuşturucu bağımlılığında koruyucu bir faktör olabileceği 

sonucuna varmıştır. Hodge, Cardenas ve Montoya (2001), 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  13  
 

 

 

çalışmasında maneviyat ve dinî katılımın madde kullanımının 

önlenmesinde koruyucu faktörler olduğunu belirtir. Dinî 

katılımın madde kullanımına karşı mücadeleye yardımcı olan 

pozitif bir akran grubunun oluşturmasına katkı sağladığını 

maneviyatın ise olumlu bir benlik imajını geliştirerek madde 

kullanmasını engelleyebildiğini açıklamaktadır. Işık (2015), 

çalışmasında İngiltere’de ceza evinden tahliye olan madde 

bağımlılarının tedavilerine yardımcı olmak için birçok bölgede 

rahiplerin görev yaptıklarını, toplum vaizliği biriminin 

kurulduğunu, bu uygulamanın diğer ülkeler için de etkili bir 

model olabileceğini belirtmektedir. Ülkemizde de Diyanet İşleri 

Başkanlığı ile Adalet Bakanlığı arasında 03.12.2019 tarihinde 

yapılan protokolle Denetimli Serbestlik Kurumu’nda 

yükümlülere yönelik manevi danışmanlık ve rehberlik hizmetleri 

verilmeye başlanılmıştır (Işık ve Kasım, 2020: 24). Bu anlamda 

bağımlıların denetimli serbestliğe tabi tutulması maddi yönden 

bir ıslah çabası olarak görülürken buralarda yapılan dini 

danışmanlık da manevi yönden bireyin vicdani gücünü harekete 

geçirip din gücüyle ıslah etmek olarak anlaşılabilir. Bu çalışmada 

madde bağımlıların denetim sürecinde destek mahiyetinde ıslah 

ve topluma kazandırmak için dini başa çıkma ve psikolojik iyi 

oluş programı kullanılarak bireylerin bağımlılık süreçlerini 

atlatmada yardımcı olmak hedeflenmektedir. 

Daha önce belirtildiği gibi, madde bağımlılığı yalnızca 

bireysel bir problem olmayıp toplumsal yapıyı ve bireyin 

psikolojik, fiziksel ve ahlaki yönlerini etkileyen çok boyutlu bir 

sorundur. Bu nedenle, bağımlılıkla mücadelede yalnızca tıbbi 

müdahaleler, psikolojik rehabilitasyon ve sosyal hizmetler yeterli 

olmamakta, alternatif ve bütüncül yaklaşımlara ihtiyaç 

duyulmaktadır. Bu kapsamda, kolluk kuvvetleri, ceza ve adalet 



 Emrullah AKÇA  14 
 

 

sistemi ile sağlık kuruluşlarının yürüttüğü çalışmaların yanı sıra 

çeşitli terapi ve uygulama modelleri geliştirilmiş olsa da, 

bağımlılığın dünya genelinde artışı farklı arayışları zorunlu 

kılmaktadır (Çevik, 2021: 40). Bu kapsamda inanca dayalı 

programların geliştirilmesinin madde bağımlılığıyla mücadelede 

etkili olabileceği ileri sürülmektedir (Ceylan, 2019: 18). Çünkü 

bağımlılıkla mücadelede yalnızca sağlık, hukuk ve kolluk 

kuvvetlerinin müdahaleleri tek başına yeterli görülmemekte, 

bireyin içsel motivasyonunu güçlendirecek manevi desteklerin de 

sürece dâhil edilmesi, daha bütüncül ve kalıcı sonuçların elde 

edilmesine katkı sağlayabilmektedir. 

Ülkemizde madde bağımlılarının tedavi edildiği başlıca 

kurumlar arasında yer alan Denetimli Serbestlik programlarında, 

bağımlı bireylerin maddeye ilişkin yanlış algıları ve geliştirdikleri 

savunma mekanizmaları, tedavi sürecini önemli ölçüde 

engelleyen faktörler arasında yer almaktadır. Yapılan gözlemler, 

bağımlı bireylerin maddenin psikolojik, fizyolojik ve sosyal 

zararları konusunda yeterli farkındalığa sahip olmadıklarını ve 

madde kullanımının dinî boyutu hakkında doğru bilgi edinmede 

çekingen davrandıklarını göstermektedir. Bu nedenle, bireyi bir 

bütün olarak korumayı, sağlıklı ve mutlu bir yaşam sürdürmesini 

amaçlayan dinî ve manevi yaklaşımlara başvurulması ve bu 

doğrultuda programların geliştirilmesi, çağın önemli 

sorunlarından biri olan madde bağımlılığıyla mücadelede 

kurumların yükünü hafifletebilir ve tedavi süreçlerinin etkinliğini 

artırabilir. 

Madde bağımlılığı çok boyutlu bir sorun olduğundan sağlık, 

adalet, sosyal hizmet, psikoloji, sosyoloji ve din psikolojisi gibi 

birçok disipline konu olmuştur. Fakat iletişim ve teknolojik 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  15  
 

 

 

ilerlemeyle birlikte hayat tarzlarının hızlı ve kolay aktarılabilmesi 

ve yeni ortaya çıkan zararlı maddeler, bu sorunla mücadeleyi 

farklılaştırmakta ve güncelleştirmektir. Bu durum söz konusu 

problemle ilgili boşluğun hala devam ettiği, yeni ve güncel 

çalışmaların gerektiğini göstermektedir. Literatüre bakıldığında 

madde bağımlılığının din ve sağlık, din ve suç konuları içerisinde 

ele alındığı görülmektedir. Hill ve Pargament (2015), son 

dönemde yapılan deneysel çalışmalarda din, maneviyat ve sağlık 

arasında önemli ilişkilerin olduğunu tespit etmişlerdir. 

Araştırmacılar olumlu tanrı algısı, dini yönelim, dini başa çıkma 

vb. ölçümlerle ifade edilen dindarlığın sağlık ve iyi oluş 

seviyelerine ayırt edici katkılar sağladıkları bunun etkilerini 

keşfetme konusunda daha fazla çalışmaların yapılması gerektiğini 

belirtmişlerdir. Güler (2010), “Dini İnanç ve Psikolojik Sağlık 

İlişkisine Dair Bir Değerlendirme” isimli çalışmasında, kutsal 

varlığa inanmanın, insan yaşamını biçimlendiren önemli bir 

unsur olduğu, modern insanının da dinle olan bağının halen 

sürmekte olduğunu ve bunun insanın sağlığına katkısının 

olduğunu belirtmiştir. 

Uyuşturucu madde bağımlılığının en önde gelen 

sebeplerinden birinin sevgisiz ortam, amaçsızlık, umutsuzluk gibi 

psikolojik bunalımlar olduğu belirtilmektedir (Tomanbay, 2018). 

Ayrıca insanın gerçek bağlantı noktasını kaybetmesi de bağımlılık 

problemine yol açabilir. Bundan kurtulmak için kontrollü 

bağlılığa yani içe/öze yönlendirecek kaynaklara ihtiyaç 

duyulmaktadır (Çapcıoğlu, 2020: 64). Bu anlamda insanı geliştirip 

hayatına anlam katan dinin çok boyutlu yapısıyla, bireye 

mücadele desteğini verebileceğine inanılmaktadır. Zira din 

bireyin hayata bakış açısını etkileyerek travmatik olaylara dahi 

katlanabilmesini  kolaylaştırmaktadır.  Hayatı  daha  anlamlı 



 Emrullah AKÇA  16 
 

 

kılması, bireye umut vermesi ve zor durumlarda destek 

alabileceği bir sosyal ağ da oluşturması itibariyle din, önemli bir 

başa çıkma aracıdır (Çoban, 2014). 

Madde bağımlılığıyla mücadelede kurumsal açıdan öne 

çıkan Denetimli Serbestlik’te 2019 yılından itibaren manevi 

danışmanlık ve rehberlik hizmetleri de verilmektedir. Fakat 

madde bağımlılarına yönelik din ve manevi desteklerin verileceği 

sistematik bir programın olmayışı burada verilen hizmetlerin 

niteliğini tartışmaya açmaktadır (Kulanşi, 2021: 96). Ayrıca 

Denetimli Serbestlikte verilen iyileştirici eğitimlerin başarı 

oranlarının da düşük olduğu ileri sürülmektedir (Çevik, 

2021:136). Bu anlamda örnek bir geçmişe ve etkili bir yönteme 

sahip İslam dininden yararlanarak programların geliştirilmesi 

buradaki hizmetlerin verimliliğini artırabilir. 

 

1. Din/Maneviyat Temelli Programın Kuramsal Dayanağı 

Madde bağımlılığı sürecinde bulunan bireylerin, madde 

kullanımının dinî boyutuna ilişkin yeterli ve doğru bilgiye sahip 

olmadıkları, aynı zamanda madde kullanım isteğiyle baş 

edebilecek düzeyde dinî ya da manevî olgunluk 

sergileyemedikleri görülmektedir. Bu bireylerin, din, aile, emanet, 

sorumluluk ve sadakat gibi temel değerlere yönelik olumsuz bir 

anlam çerçevesi geliştirdikleri düşünülmektedir. Bu bağlamda, 

bağımlı bireylerin düşünce, duygu ve davranış örüntülerinde 

değişim meydana getirmek amacıyla hazırlanan dinî rehberlik 

programının kuramsal temelini Bilişsel Davranışçı Terapi (BDT) 

oluşturmaktadır. Zira BDT’nin temel hedefi, bireylerin düşünce, 

algı ve inanç sistemlerinde yer alan bilişsel çarpıklıkları 

düzeltmek veya dönüştürmek suretiyle duygusal gerginliği 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  17  
 

 

 

azaltmak ve buna bağlı olarak ortaya çıkan katı davranış 

kalıplarını esnetmektir. Bu yaklaşım, duygu ve davranışlardaki 

değişimin, danışanın hatalı düşüncelerini fark etmesi, bunları 

yeniden yapılandırabilmesi ya da daha işlevsel alternatif 

düşünceler üretebilmesiyle mümkün olabileceğini ileri 

sürmektedir. Dolayısıyla BDT, çeşitli bilişsel müdahaleler 

aracılığıyla danışanın olumsuz düşünce ve davranışlarını fark 

etmesine ve bunların yerine yeni, daha sağlıklı bilişsel şemalar 

geliştirmesine imkân tanımaktadır. 

Dinî danışmanlık uygulamalarında da benzer şekilde, 

danışanların sorunlarının çözümünde ve olumsuz inanç, duygu 

ve davranış örüntülerinin giderilmesinde BDT yaklaşımıyla 

uyumlu yöntemlerin kullanılması etkili sonuçlar 

doğurabilmektedir. Özellikle “olumsuz dinî inanç ve tutumların 

tartışılması ile doğru dinî bilginin aktarılması” tekniği, bu 

noktada işlevsel bir çözüm fırsatı sunmaktadır. Bu çerçevede dinî 

danışman, danışanlarda görülen olumsuz inanç ve davranışların 

düzeltilmesi sürecinde dinî metinlerden yararlanarak inanç ve 

davranış değişim sürecine katkı sağlayabilmektedir (Hackney ve 

Cormier, 2008: 177; Şirin, 2013: 189). 

Bu çalışmada, madde bağımlılarının dinî başa çıkma süreçlerini 

ve psikolojik iyi oluş düzeylerini geliştirmeyi amaçlayan dinî 

program, Bilişsel Davranışçı Terapi kuramının temel ilkeleri 

doğrultusunda uyarlanmıştır. Programın geliştirilmesinde BDT’nin 

eğitsel boyutu dikkate alınmış ve süreç, düşünce ile davranış odaklı 

bir çerçevede yürütülmüştür. Zira zararlı madde kullanımıyla ilgili 

bilişlerin duygu ve davranışları yönlendirdiği, bu bilişlerin 

dönüştürülebileceği ve böylece istenen davranış değişikliklerinin 

gerçekleştirilebileceği varsayımı, BDT’nin kuramsal açıklamalarıyla 



 Emrullah AKÇA  18 
 

 

uyumlu bir şekilde temellendirilebilmektedir (Aktu, 2021: 44). 

Nitekim madde bağımlısı bireylerin, madde kullanımının dinî ve 

dünyevî zararlarının çoğunlukla farkında olmadıkları, bağımlılık 

sürecinde olumsuz bir ruh hali yaşadıkları ve sağlıklı başa çıkma 

becerileri geliştiremedikleri bilinmektedir. Bu noktada BDT, 

bireylerin düşünce hatalarının ve işlevsiz başa çıkma 

mekanizmalarının dönüştürülmesine katkı sağlamaktadır. Madde 

bağımlısı bireylerin sıklıkla “Bir kereden bir şey olmaz!”, “Ben bağımlı 

olmam!” veya “İstersem bırakabilirim.” gibi işlevsiz bilişlere sahip 

oldukları; ayrıca düşük benlik saygısı, özgüven eksikliği ve hayata 

yönelik sınırlı beklentilerle karakterize kişilik özellikleri sergiledikleri 

ifade edilmektedir. Bu durum, bireyin kendisine ve çevresine yönelik 

olumsuz düşünceler geliştirmesine ve sonuç olarak daha yoğun 

madde kullanımı gibi zararlı başa çıkma yollarına yönelmesine neden 

olmaktadır (Kalyoncu, 2012: 226; Ögel, 2002: 18). BDT, madde 

kullanım sürecindeki bireylerin bağımlılık öncesinde geliştirdikleri 

hatalı bilişlerin düzeltilmesini; bağımlılığın ilerleyen evrelerinde ise 

bireyin kendisini ya da çevresini suçlamasına ve özgüven kaybına yol 

açan bilişsel çarpıtmaların ortadan kaldırılmasını amaçlamaktadır. 

Böylelikle BDT, bireylerin daha kontrollü, işlevsel ve sağlıklı düşünce 

kalıpları geliştirmelerine, dolayısıyla da olumlu davranış örüntüleri 

sergilemelerine zemin hazırlamaktadır. 

Bu çalışmada geliştirilen dinî başa çıkma ve psikolojik iyi oluş 

programı, grup temelli bir danışmanlık modeli üzerinden 

yürütülmektedir. Grup danışmanlığının bireysel danışmanlığa 

kıyasla daha etkili olduğu düşünülmektedir; zira birçok psikolojik 

sorunun temelinde bireyler arası iletişim eksiklikleri ve yalnızlık 

duygusu yer almaktadır. Bu bağlamda grup ortamı, katılımcıların 

hem sosyalleşmelerine imkân tanımakta hem de diğer bireylerde 

meydana gelen olumlu değişimlerden etkilenerek motivasyon 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  19  
 

 

 

kazanmalarını sağlamaktadır. Grup üyeleri, bağımlılık sürecinde 

yaşadıkları yabancılaşma ile maddeyi bırakma sürecinde 

karşılaştıkları yas, hayal kırıklığı ve benzeri duygusal zorlukları 

birbirleriyle paylaşarak anlama, empati kurma ve destek sunma fırsatı 

elde etmektedir. 

Gruplar, bağımlı bireylere madde merkezli yaşam tarzlarını 

değiştirebilme, yeniden toplumsallaşabilme, nesne ilişkilerinde ve 

dürtü kontrolünde yeni beceriler geliştirebilme ve iyileşmenin 

mümkün olduğunu görebilme açısından çok sayıda fırsat 

sunmaktadır (Yılmaz vd., 2014). Ayrıca grup danışmanlığının önemli 

katkılarından biri, Sokratik sorgulama yöntemleri aracılığıyla 

bireylerin bilişsel ve davranışsal yanlışlarını fark etmelerini sağlamak 

ve bu yanlışların yerine yeni davranış kalıpları geliştirebilmeleri için 

gerekli desteği sunmaktır. 

Grup danışmanlığında katılımcı sayısına ilişkin farklı görüşler 

bulunmaktadır. Bazı yaklaşımlar, grubun en az üç en fazla on kişiden 

oluşması gerektiğini, ideal sayının ise beşi geçmemesi gerektiğini ileri 

sürerken; diğer bazı görüşler, 6 ile 15 kişi arasında olmasının daha 

uygun olduğunu belirtmektedir. Geleneksel terapi gruplarında 

çoğunlukla 8 ila 10 alkol bağımlısının yer aldığı bilinmekle birlikte, 

burada asıl belirleyici unsur, grup sayısından çok, grubun 

yönetilebilirliği olarak değerlendirilmektedir (Atiyeh, 2013: 15-20/86; 

Yılmaz vd., 2014). 

BTD’nin teknik ve dini kaynaklara dayalı olan Dini Başa 

Çıkma ve Psikolojik İyi Oluş Programı, Denetimli Serbestlik 

Müdürlüğüne (DS) tabi tutulan bağımlı veya bağımlılık 

sürecindeki bireylerin madde kullanma istekleriyle baş 

edebilmesi ve sosyal uyumlarını geliştirip hayata yeniden 

başlamaları  konusunda  farkındalık  ve  destek  sağlamayı 



 Emrullah AKÇA  20 
 

 

amaçlamaktadır. Dini rehberlik programı, bağımlı ve bağımlılık 

sürecinde olan bireylere yönelik gerçekleştirilen sistemli ve kısa 

vadeli bir destek programıdır. Bu programın temel hedefleri; 

bireylerin madde kullanımına karşı bilinç kazanmalarını 

sağlamak, yaşamlarını anlamlandırmalarına katkıda bulunmak, 

kişinin kendi benliğini tanımasına ve bu benliği içsel ve dışsal 

baskılara karşı güçlendirmesine destek olmak, karşılaştığı 

problemleri çözme sürecinde dini bir yönelim geliştirerek olumlu 

bir Allah tasavvuru inşa etmesine yardımcı olmak, doğru ve 

gerçekçi kararlar alabilmesini teşvik etmek ve çevresiyle sağlıklı 

ilişkiler kurmasını temin etmede dinin sosyal ve manevi 

desteğinden faydalanmaktır. 

Bu bağlamda geliştirilen Dinî Başa Çıkma ve Psikolojik İyi 

Oluş Programı, denetimli serbestlik kapsamında bulunan madde 

bağımlıları ile alan uzmanlarıyla gerçekleştirilen görüşmelerden 

ve ilgili doküman verilerinden elde edilen bulgulara dayalı olarak 

yapılandırılmıştır. 

 

2. Din/Maneviyat Temelli Programın Literatür Dayanağı 

Araştırmanın nitel bulgularında dini başa çıkma ve 

psikolojik iyi oluş temaları arasında bir ayrım yapılmamıştır. 

Çünkü ulaşılan her tama hem dini başa çıkma hem de psikolojik 

iyi oluşu açıklamaktadır. Nitekim psikolojik iyi oluş ile dini başa 

çıkma arasında olumlu ilişkinin olduğunu belirten birçok 

çalışmaya rastlamak mümkündür. Zira hayatta, sıkıntıyla 

karşılaşan bireyin yaşanılan olumsuzluklara rağmen hayatın bir 

anlamının olduğuna inanması ve umudunu koruyabilmesi 

psikolojik direncini artırır. Araştırmalar olumlu dini başa çıkma 

boyutu olan hayra yormanın psikolojik iyi oluş göstergesi sayılan 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  21  
 

 

 

hayat memnuniyetini olumlu anlamda etkilediğini ortaya 

koymuştur. Kısaca, dindarlığın ve dindarlıkla ilgili başa çıkma 

boyutların yerine getirilmesi bireyin psikolojik iyi oluşlarına 

destek sağlayacağı belirtilebilir (Ayten, 2012; Batan, 2016: 72). 

Madde bağımlıları hem varoluşsal anlam hem de amaç ve değer 

bakımından anlamsızlık problemini yoğun yaşadıkları için anlam 

ve dini anlamlandırma temalarına öncelik verilmiştir. Ayrıca 

anlamlandırma insanın duygu ve davranışlarını da etkilediğinden 

bilişsel davranışçı kuramın önemli konuları arasında yer 

almaktadır (Ercan vd., 2017: 212). Zihinleri tatmin etmesi 

bakımından anlam, psikolojik iyi oluş boyutunda yer alırken 

değer anlamıyla başa çıkma boyutunda yer alabilmektedir. 

Dolayısıyla anlam problemini, bağımlılığın önde gelen risk 

faktörleri arasında saymak doğru bir yaklaşım olabilir. 

2.1. Hayatın Anlamı ve Amacı 

Anlam kavramı, sosyal bilimlerde pek çok kavramın 

yaşadığı ortak kaderi paylaşmakta; üzerinde herkesin uzlaştığı 

tek bir tanıma sahip olmamaktadır. Nitekim “anlam” gibi 

kavramlar, içinde kullanıldıkları bağlama göre farklılık 

göstermektedir. Sözlükte “bir işaret, kelime, hareket veya olaydan 

anlaşılan şey, mana” şeklinde tanımlanan (Ayverdi, 2010) anlam, 

insanın hayatta gerçekleştirdiği eylem ve deneyimlerin karşılığı 

olarak kavranmaktadır. Bu çerçevede anlam; Tanrı’yı, insanı, 

kozmosu, dünyayı ve dini anlamlandırma gibi çeşitli boyutları 

kapsayan bütüncül bir üst kavram olarak değerlendirilmektedir 

(Ayten, 2012: 53; Çakmak, 2018: 18). Tokat (2014: 15), anlam 

kelimesinin aksiyolojik bağlamda, uğruna yaşanılan yüksek gaye, 

hedef ve değer gibi şahsi his ve duygusal manaları ifade etmek 

için kullanıldığını belirtir. Bu araştırma çerçevesinde, hayatın 

anlamı denildiğinde kullanılan anlam kelimesiyle kastedilen 



 Emrullah AKÇA  22 
 

 

aslında budur. Nitekim insanın sahip olduğu bu tür anlamlar, 

taşıdıkları önem ve kıymet açısından kişinin yaşamına doğrudan 

etki eder. Zira literatürde anlam ve amaç, amaç ve değer 

kavramlarının birlikte kullanılması anlam kavramının değer ve 

amaç gibi manaları da ihtiva ettiğini göstermektedir (Büyük, 2021: 

18; Vural, 2021: 21). Çünkü insan anlam verdiği şeyin peşinden 

gider onu amaç haline getirir. Dolayısıyla anlam ile amaç 

birbiriyle ilişkili iki değişken olarak görülebilir. Büyük ’ün (2021: 

22) de ifade ettiği gibi hayat anlamdan tümüyle yoksun olsaydı 

bizde herhangi bir eylem arzusu ve istem için hiçbir hedef ve amaç 

tasarımı bulunmayacaktı. 

Bu çalışmada “anlam” kavramı, psikolojide algı, idrak gibi 

bilişsel süreçleri ifade eden yönüyle değil; daha çok amaç ve değer 

boyutuna işaret eden varoluşsal yönüyle ele alınmaktadır 

(Bahadır, 2021: 24). Başka bir ifadeyle, araştırmanın odağındaki 

anlam, insanın varoluşsal sorunlarla yüzleşirken bu problemlere 

karşı olumlu ve yapıcı bir tavır geliştirmesini içeren anlamdır. 

Almanya'nın Frankfurt kentinde düzenlenen ilk uluslararası 

konferansın ana konusu hayatın anlamı olmuştu. Buna göre 

hayatın anlamının, bireyin bütünlük duygusu, varoluşun 

gayeleri, hayatın amacını anlama ve ona yönelik çaba gösterme 

olduğu belirtilmiştir (William, 2001; Fedâli ve Ahmed, 2016). 

Hayatın anlamı “bireyin hayata karşı tutumu, yaşamı 

hakkındaki farkındalığının derecesi, çeşitli hedeflerinin kapsamlı 

kavramı ve uygun yöntemlerle bunlara nasıl ulaşılacağı" 

(Mutevelli, 1997) olarak da tanımlanır. Bireyin, toplumun kültürü 

ve değişkenleri ışığında, kendisiyle ve başkalarıyla etkileşim 

durumlarında, kişisel deneyimlerinin çeşitli kaynakları 

aracılığıyla yaşamı hakkında oluşturduğu olumlu ya da olumsuz 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  23  
 

 

 

anlamlar bütünü” olarak da bilinir. Anlamlar, bireyin hayata 

yönelimini ve yaşadığı yaşam tarzını yansıtır. Bireyin ulaşmak 

için çalıştığı çeşitli alanlardaki yöntem ve hedeflerin bir resminde 

de ortaya çıkan, insanı en kötü ve en zor koşullarda bile yaşamaya 

devam etmeye iten değerlerdir (Muhammed, 2001). Buna göre 

hayatın anlamı ile kişiyi mutluluk duygusuyla amaçlarını 

gerçekleştirmeye ve bunlara ulaşmaya iten, yaşamın önemine dair 

derin bir anlayış olarak kastedilmektedir (Fedâli ve Ahmed, 2016). 

Anlam bulma süreci, bireysel ve toplumsal çabalar sonucu 

oluşur. Bu kapsamda Tolstoy (1994: 229), hayatın anlamlı 

olabilmesini “insanın vicdanında iyiliği ve doğruluğu 

hedeflemeye” bağlamaktadır. Adler’in ise anlam kavramına 

sosyal değer odaklı baktığı görülmektedir. Onun yaklaşımında 

anlam, ancak toplumsal temeller üzerine inşa edilir. Başkalarını 

dikkate almayan hiçbir yolun anlama ulaştıramayacağını belirtir. 

Adler değerli bir hayatın ancak toplum için çalışmakla 

kazanabileceğini dolayısıyla anlamlı bir hayata toplum içinde, 

toplum için çalışmayla ulaşabileceğini ileri sürmektedir (Adler, 

2011: 32; Bahadır, 1999: 9). Frankl’i salt zihinsel bir alana 

indirgenen anlamı bütüncül bir yaklaşımla varoluşsal alana 

yaymıştır. O, bu düşüncesiyle anlamı, insan davranışının 

düşünce, tutum ve duygusal boyutun merkezine yerleştirmiştir. 

Frankl’i anlamı bireyin yaşama tutunmasını sağlayan değer ve 

olgular ile izah etmektedir. Böylece anlam bulmada bunlara 

bağlılığın etkisine dikkat çekmektedir. Nitekim “acı içinde 

kıvranan hastalarına niçin intihar etmiyorsunuz diye 

sorduğunda" insanın yaşamak için farkında olmadan pek çok 

nedene sahip olduğunu ortaya koymuştur. Aile, yetenek, başarılar 

hatıralar vb. değerler, insanları hayata bağlayan birçok nedenden 

bazılarıdır (Bahadır, 1999: 13-15; Frankl, 2021: 121). Varoluşçuların 



 Emrullah AKÇA  24 
 

 

önde gelen ismi Yalom (2018, 566-567), anlamı kozmik ve dünyevi 

diye iki boyutta ele alır. Kozmik anlam “hayatın amacı nedir” 

sorusuna cevap arayan insanın dışında onu aşan düzenden 

kaynaklanan anlamı ifade eder. Dünyevi anlam ise “benim 

hayatımın anlamı nedir?” sorusuna cevap arar. İnsanın kozmik 

anlama sahip olmadan dünyevi herhangi bir anlama tutunarak 

hayatını sürdürebileceğini de belirtir. 

Hümanist ve varoluşçu yönelimli psikologlar açısından 

insanın iradesini harekete geçiren ve ona başa çıkma gücünü 

veren şey anlamdır. İnsan her zaman bu hayatın anlamının 

kendisi için ne anlam ifade ettiğini öğrenmenin peşindedir. İnsan, 

hayatını anlamlı kılan olgu için çaba gösterir ve onun için 

mücadele eder (el-Fermavi, 2004: 48). 

Alan yazında yapılan araştırmalar, hayatın bir anlama sahip 

olmasının ya da anlam arayışında bulunmanın, yaşam 

memnuniyeti ve psikolojik iyi oluşla pozitif yönde ilişkili 

olduğunu ortaya koymaktadır (Çakmak, 2018: 25; Akıncı, 2005, 

2021). Buna karşılık, anlam yoksunluğu yani anlamsızlık, bireyde 

olumsuz bir psikolojik durumun oluşmasına zemin 

hazırlamaktadır. Nitekim anlamsızlığın, uyuşturucu bağımlılığı, 

depresyon, can sıkıntısı, varoluşsal boşluk, varoluşsal engellenme 

ve varoluşsal kaygı gibi çok yönlü sorunlara yol açtığı 

belirtilmektedir (Frankl, 2021: 141-142). 

Çeşitli araştırmalar, madde kullanan bireylerin yaşam 

karşısında derin bir anlamsızlık duygusu içinde olduklarını 

ortaya koymuştur (Ceylan, 2019: 102). Bu tür bir anlamsızlık, birey 

açısından kimi zaman ölümcül sonuçlara yol açabilecek riskler 

taşırken kimi zaman da kişiyi anlık haz arayışlarına 

yönlendirebilmektedir.   Nitekim   yapılan   çalışmalarda 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  25  
 

 

 

bağımlılığın, bireyin kendisinden memnun olmama durumu ile 

ilişkili olduğu (Erdamar ve Kurupınar, 2014) ve bağımlılığın 

temelinde sıkıntılardan uzaklaşma ile haz arayışının bulunduğu 

tespit edilmiştir (Evren vd., 2001). Hayatın anlamını 

sorgulamayan veya aramayan birey, yalnızca kendisine ve 

çevresine yabancılaşmakla kalmamakta; aynı zamanda suç 

işlemeye eğilimli, sorumluluk bilincinden uzak ve sürekli tatmin 

edici bir yaşam arayışı içinde olmaktadır (Tokat, 2013). 

Sonuç olarak, anlamsızlık olgusu bireyde topluma, kültüre, 

doğaya ve Tanrı’ya yabancılaşmaya; çeşitli nevrotik 

rahatsızlıkların ortaya çıkmasına; herhangi bir gruba veya 

ideolojiye bağımlılıktan uyuşturucu madde bağımlılığına kadar 

uzanan çok boyutlu bağımlılık türlerinin gelişmesine yol 

açabilmektedir. Nihayetinde bu süreç, depresyonu tetiklemekte 

ve depresyona bağlı intihar vakalarının artmasına zemin 

hazırlamaktadır (Çakmak, 2018: 34). 

Yurt içinde ve yurt dışında yapılan çalışmalarda bağımlılığın 

ve uyuşturucu madde kullanımının varoluşsal zeminde 

açıklanabileceği ileri sürülmüştür (Chen, 2006). Wiklund (2008) ve 

Chen (2006), madde bağımlılarının varoluşsal anlam yaratma 

konusunda desteğe ihtiyaçlarının olduğunu düşünmektedirler. 

Söz konusu araştırmalarında madde bağımlılığının yaşamın 

amacı, anlam, özgürlük ve maneviyat gibi konularla ilişkisinin 

olduğunu ortaya koymuşlardır (Chen, 2006; Gürsu, 2018; Yöntem, 

2019). 

Buradan hareketle madde bağımlılığından uzaklaşma 

konusunda tıbbi ve psikososyal müdahalelerin yanı sıra, bireyin 

anlam  ihtiyacını  karşılamaya  yönelik  inanç  merkezli 



 Emrullah AKÇA  26 
 

 

hizmetlerinin sunulması, bireyin madde kullanımından 

uzaklaşmasını kolaylaştırabilir (Akıncı ve Kesgin, 2018). 

2.2. Dinî Anlamlandırma 

Dinî anlam, genel anlamdan farklı olarak hayatta amaç, 

istikamet ve varoluşun anlamlandırılması noktasında dini 

mesajları esas alırken genel anlam, herhangi bir inanç sistemine 

atıf yapmaksızın bir bütün olarak hayatın anlam ve amaçlılığını 

ifade eder. Dinî anlamda, varoluşa ve olaylara yaratıcı ve inançlar 

çerçevesinde sağlanan bir anlamlılık ön plana çıkar (Krause, 2012: 

466). Kur’an’ın ilk inen ayetinin ve İslam peygamberinin ilk 

karşılaştığı “oku” emrinin hayatı anlamlandırma ile alakalı 

olduğu açıktır. Zira ayette belirtilen emir kipinin nesnesi yoktur. 

Bu da okumakla kastedilenin hayatı ve sonrasını anlamaya 

yönelik olduğunu göstermektedir. 

Kendisini ve çevresini anlama güdüsüyle donatılan insan, bu 

ihtiyacını tatmin edecek birtakım açıklamaları arama, bulma ve 

bunları sınamayla meşguldür. Bireyin peşinde koştuğu bu anlam 

arayışlarında pek çok dünya görüşü, ulaşılmak istenen hedefler, 

mücadelesi verilen umutlar, harekete geçirilen arzular önemli 

birer kare oluşturabildiği gibi dinin de bu konuda önemli bir 

yanıtı vardır. İnsanın duygu, düşünce ve davranışını farklı 

şekillerde etkileyebilen din, bireyin yaşamına anlam ve varoluşsal 

gayeler kazandırarak psikolojik bütünlüğüne olumlu etkilerde 

bulunabilir. İnsanın “Ben kimim?”, “Neden yaratıldım?”, 

“Ölümden sonra bana ne olacak?” gibi kolayca 

cevaplayamayacağı sorular, dinlerin sunduğu açıklamalar 

sayesinde belirli ölçüde çözüme kavuşturulabilir (Kartopu, 2013; 

Vural, 2021: 90). 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  27  
 

 

 

Dinin başa çıkma sürecindeki etkisi ve önemine dikkat 

çekenlerin başında gelen Pergament (1997) de dinin kutsal ve 

anlam gibi iki büyük alanın kesişme noktasında olduğunu ifade 

ederek dinin kutsalla ilişkili bir anlam ortaya koyduğunu 

belirtmeye çalışmaktadır. Ayrıca dinlerin insanlara hayat 

içerisinde acı veren olaylarla yüzleşmede bir yol sunduğunu ve 

dinin başa çıkmada önemli bir araç olduğunu kaydetmektedir. 

Din hayatta sadece insanı zihinsel anlamda tatmin ederek bir 

anlam kazandırmaz. Bununla birlikte ruhsal ve toplumsal yapıyı 

belirleyen düzenlemeleri de sağlar. Bu konuda ortaya çıkacak 

problemlere de çözüm üretebilmektedir. Bu anlamda din, bireyin 

hayatta karşılaşabileceği varoluşsal sorunlara cevap vererek 

zihinleri tatmin etmekte, uyuşturucu kullanarak varoluşsal 

sorunlarını örtbas etmenin önüne geçebilmektedir. Din bireyin 

duygu, düşünce ve davranışlarına etki ederek güçlü bir kişilik 

oluşturmaktadır. Böylece uyuşturucu madde kullanımı gibi 

zararlı davranışların önüne geçebilmektedir (Bahadır, 1999;100- 

108). Dolayısıyla dine dayalı bir anlam, hayatta bireye sorumluluk 

duygusu geliştirerek davranışlarını da bu anlama göre 

düzeltmesini sağlayabilir. 

Dinin insana sadece bir yaşam felsefesi sunmakla 

kalmadığını ayrıca, dindeki ahiret inancı ile ilgili gerçekliklerin, 

bir yandan uhrevi sorumluluk şuuruyla insanın ahlaki 

gelişmesine katkıda bulunurken öte yandan ölüm korkusunun 

insan psikolojisi üzerindeki tahrip edici etkisini önlediği 

belirtilmektedir. Ayrıca ahiret inancı, insanın içindeki ebediyet 

duygusuna cevap vererek anlamsızlığı gidermektedir. 

Sıkıntılardan kurtulup ebedi huzura ulaşma, Allah’ın rızasını elde 

etme ideali, insanda yaşama sevincine yol açar, dünyanın 



 Emrullah AKÇA  28 
 

 

ıstıraplarına karşı tahammül gücü verir. Geçici dünya arzuları, 

aslında insan ruhunu tatmin etmediğinden din ona en yüksek ulvi 

zevkler ve manevi hazlar kazandırır. Sonuç olarak din, insanın 

hayatına yön vermesiyle, eylemlerini açıklamasıyla ve bir bütün 

olarak yaşamını kuşatmasıyla onun anlam arayışına önemli bir 

cevap sunar (Kartopu, 2013). Din, bireyin hayatında amaç ve yön 

duygusunu kazandırarak şimdiki ve geçmiş yaşantısına ilişkin bir 

anlamın olduğu düşüncesini geliştirmektedir. Birey yaşamında 

anlamdan yoksun ise çok az hedef ve amaca sahiptir. Böyle bir 

bireyin yön duygusu eksiktir, geçmiş yaşamının da bir anlamı 

olması gerektiğini düşündürecek ya da şimdiki yaşamına bir 

anlam verebilecek inançları oldukça kısıtlıdır (Ryff, 1989: 1072; 

Karagöz, 2020:102). 

Din bireylere sunduğu anlam ile onların nasıl yaşaması 

gerektiği konusunda da bir yol göstermektedir. Bu anlamda insanı 

anlamsızlığa sürükleyen ve birçok ruhsal sıkıntılara düşüren 

problemlerden biri olan ölüm olgusu ve ahiret inancı gibi 

yaşantıları anlamlandırmak, hayatta birçok davranış üzerinde 

kontrol sağlamasına yardımcı olabilir. Ölüm olgusunu 

açıklayacak en önemli anlam da ruhun ölümsüzlük inancıdır 

(Akıncı, 2005). 

İslam düşüncesine göre insan öldükten sonra tekrar dirilecek 

ve ahiret hayatı denilen ebedi bir hayat başlayacaktır. İnsanın 

ahiretteki konumu ise dünyada yaptığı davranışlara ve gösterdiği 

tutuma göre olacaktır. İyi ve yararlı davranışlarda bulunanlar 

mükâfatlandırılacak, Allah’ın iradesinin aksi yönde davranışlarda 

bulunanlar ise cezalandırılacaktır. Böyle bir inanç, bireylere 

olumsuz sonuçlar doğuran davranışlarla başa çıkma gücünü 

kazandırır. Ayrıca insanın karşılaştığı haksızlık ve üstesinden 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  29  
 

 

 

gelemeyeceği zulmün karşılıksız kalmayacağı, ahirette bunun 

hesabının sorulacağı inancı bireyin psikolojik iyi oluşuna katkı 

sağlayabilir (Peker, 2015: 244). 

Koening (2020), konuyla ilgili 630’dan fazla çalışmanın meta- 

analizini yaptığı araştırmasında din ile ilişkili değişkenleri; 

psikolojik iyi oluş, umut ve iyimserlik, amaç ve anlam, depresyon, 

kaygı, psikotik semptomlar ve bozukluklar, sosyal destek, alkol ve 

madde kullanımı (bağımlılık), evlilik dışı cinsel ilişki, suç ve 

sapkınlık konu başlıklarında gruplandırmıştır. Bu meta-analiz 

çalışmasının sonuçlarına göre, araştırmaların genel olarak dini 

bağlılık ve pratikler ile psikolojik iyi oluş, umut ve iyimserlik, 

anlam, amaç ve sosyal destek ilişkisinde pozitif korelasyon tespit 

edilmiştir. Araştırmada elde edilen diğer bir sonuca göre dini 

bağlılık düzeyi yüksek olanların depresyon, kaygı, psikotik 

semptomlar ve bozukluklar, bağımlılık, evlilik dışı cinsel ilişki, 

suç ve sapkınlık oranlarının daha düşük olmaktadır. Kısacası 

araştırmada, dini bağlılığı yüksek olanların, daha az psikiyatrik 

bozukluk yaşadığını, daha fazla sosyal olduğu ve daha anlamlı bir 

hayat yaşadığı söylenebilir (İşbilen, 2022: 59). 

İslam dini açısından değerlendirecek olursak dinin bireyin 

anlam dünyasına, bilişsel, davranışsal ve duygusal olmak üzere 3 

boyutta katkı sağladığını söyleyebiliriz. Bunlardan aidiyet, 

ehemmiyet, insicam bilişsel boyutu; hedef, değer ve meşruiyet 

davranışsal; güven ve aşkınlık duygusal boyutu ifade etmektedir 

(Vural, 2021: 91). Dini bağlılığı zayıf olan bireylerin bu üç boyutta 

da anlamsızlığı yaşadığı düşünülmektedir. Nitekim madde 

kullanıcılarına yönelik yapılan çalışmalarda madde kullanan 

bireylerin yaşamın amacı ve anlamı hakkında olumsuz 

düşündükleri bunun için sorumluluk ve emanet bilinciyle hareket 



 Emrullah AKÇA  30 
 

 

etmedikleri ortaya konulmuştur. Araştırmalar yaşamın 

anlamında sıkıntı yaşayan bireylerin madde ile bu boşluğu 

doldurmaya çalıştıkları, bunun için madde kullanan bireylerin 

anlam yaratma konusunda desteklenmesi gerektiği 

belirtilmektedir (Yöntem, 2019; Ceylan, 2019: 156). Madde 

kullanımı, bireyin sağlıklı düşünmesini ve algı yeteneğini 

olumsuz etkilediğinden madde kullanan birey, hayatının 

merkezine sadece kendisini koyar. Kendisini doğruluğun ölçüsü 

olarak kabul eder. Bu da onun hayatta sorumluluk almayı ve 

hayata bakışı tamamen olumsuz etkileyebilir. 

Madde kullanan bireyin madde kullanım öncesi ve 

bağımlılık sürecindeki en belirgin özeliklerinden biri kendisini 

ötekileştirilen ve yalnız olarak görmesidir. Kur’an’da Allah’ın 

insana şah damarından daha yakın olduğu, kâinata her an 

müdahale ettiği ve toplu ibadetlere, kolektif yaşama önem 

verildiği vurgulanarak bireylerde aidiyet duygusunun gelişmesi 

desteklenmektedir. İslam’da insanın değerli kılınması (İsrâ,17/ 70) 

ve yeryüzünde Allah’ın halifesi olduğu (Bakara, 2/ 30) inancı, 

hayatının saçma ve anlamsız olduğu hissine kapılması noktasında 

bireye koruyucu bir bakış açısı sağlayabilir. Ayrıca Kur’an’ı Kerim 

zaman kavramı üzerinde durarak onun insanın en önemli 

sermayesi olduğundan bahsetmekte ve bu konuda farkındalık 

oluşturmayı amaçlamaktadır (Asr, 103). 

Yaşam hakkında tatmin edici cevap bulan bireyler için 

hayatın bir değeri vardır. Fakat hayata dair bir anlama sahip 

olmayan bireyler anlamsızlık duyguları içinde uyuşturucu 

kullanımı gibi olumsuz tavırlar sergileyebilirler. İslam dinine 

bağlı bireylerin anlam dünyaları Allah merkezlidir. Nitekim bu 

inanç sisteminde Allah insanları bir amaç için yaratmıştır. Bu 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  31  
 

 

 

amacın yerine getirilmesi varlığımızın sebebini anlaşılır kılacaktır. 

Varoluş sebebini kavrayan birey yaratılış gayesine uygun olarak 

yaşar (Akıncı, 2005). Bu anlamda hayatı ve yaratılışını kavrayan 

birey kendisine çevresine değer verir sorumluluk duygusuyla 

hareket eder. Bu da bağımlılık veya uyuşturucu madde 

kullanımına karşı bireyi koruyan bir faktör olarak görülebilir. 

Nitekim uyuşturucu madde kullanan bireyler, hayatı anlamsız 

gördükleri, bu durumun kendilerini intihar düşüncesine 

sürüklediğini ileri sürmektedirler (Ceylan, 2019: 102). Bunun için 

değişim bu noktadan başlanmalı, anlam ve yaşam hedefi 

belirlenip başa çıkma araçları geliştirilmelidir. 

Bütün bu açıklamalar dikkate alındığında, hayata yüklenen 

anlamın bireyin hayata karşı duruşunu da şekillendirdiği 

görülmektedir. Hayatını anlamlı ve değerli gören bireylerin 

karşılaştıkları sıkıntılar karşısında daha güçlü olacağı, depresif ve 

zorlayıcı duygularla daha kolay baş edebileceği söylenebilir (Kaya 

ve Küçük, 2017). 

İnsan yaşadığı hayat içinde bazen çeşitli problemler ve 

eksikliklerle karşılaşabilir. Birey karşılaştığı bu hayat olayları ve 

zorluklarıyla mücadele etmek için öncelikle onları doğru bir 

şekilde anlamlandırması gerekmektedir. Nitekim anlamsızlık 

duygusu ve olayları doğru değerlendirememe, bireyleri hayattan 

uzaklaştırıp yalnızlık duygusuyla baş başa bırakabilir. Bunun için 

dini danışman öncelikle danışanların hayat olaylarına karşı, dini 

bir anlam geliştirmelerini sağlamaya çalışır. Bu anlamda manevi 

danışman katılımcılara her şeyin bu dünyadan ibaret olmadığını, 

yaşadıklarının bir karşılığının olduğunu anlamlandırmaya çalışır. 

Daha sonra varoluşun gayesi ve bu gayeye ulaşmak için nasıl 

davranması gerektiğini, dini metinlerden yararlanarak açıklar. Bu 



 Emrullah AKÇA  32 
 

 

anlamda dinî anlam, bireyin hayata bakışını düzeltmekle ilgili 

olduğundan anlamsızlık, bağımlılıkla ilişkilendirilebilir. Dini 

anlam, bireyin düşünce sisteminin doğru çalışmasına odaklanır. 

Bu kapsamda BDT yöntemiyle uyuşmaktadır. Zira BDT, 

düşüncelerin doğru anlamlandırmalarla değişebileceğini ileri 

sürmektedir. Başka bir ifadeyle madde kullanmaya neden olan 

problemler karşısında işlevsiz düşünce ve inançlara sahip 

bireyleri dini/manevi kaynaklar ile desteklemek, BDT odaklı 

çalışmalarla uyumludur. Nitekim dini/manevi referansların 

iyileştirici gücünün, sağlıksız düşünceleri değiştirmeye dayandığı 

ifade edilmektedir (Ercan vd., 2017: 217). 

2.3. Duyguları Tanıma ve Kendi Benliğini Fark Etme 

İnsan davranışlarını belirleyen önemli faktörlerin başında 

duygu gelmektedir. Duygu kavramı, psikoloji alanında tanımı zor 

olan kavramlardandır. Şu tanım onun tam olarak anlatabilmenin 

ne kadar zor olduğunu göstermektedir: “Duygu, ilginç bir 

kelimedir. Tarifini yapmak zorunda kalana kadar hemen herkes 

onun ne olduğunu bildiğini zan eder. Tarif etmesi gerektiğinde ise 

artık kimse anladığını iddia edemez (Kondrad & Hendl, 2005: 17). 

İslam düşünürlerin “Nefsin idrak etme gücü dedikleri” 

duygu, ruhi bir faaliyet olarak değerlendirilmektedir (Yavuz, 

2012: 22). Duygu, ferdin iç ve dış dünyasından etkilenmesi 

sonucunda hoşlanma veya elem duyma şeklinde ortaya çıkan 

tepkiler olarak da tanımlanmaktadır. Yaratıcı insanın yapısındaki 

bu duyguları eğitimle dengelemek istemektedir. Örneğin korku 

ve ümit duygusunu, Cennet ve Cehennem bilgisiyle dengelediği 

söylenebilir (Tütüncü, 1987; Günay, 2015). Duygular bireyin 

çevresindeki olaylara verdiği tepkilerin sonuçlarına göre 

davranışları şekillendirirler. Öfke ve korku duygusu çevresindeki 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  33  
 

 

 

herhangi bir olguyla meydana geldiği gibi din duygusu da dini 

pratiklerin uygulama şekline göre meydana gelmektedir 

(Emmons, 2013: 472-473; Kızılgeçit ve Akça, 2022). 

Duyguları ateş ve su gibi hayatta varlığı iyi olan olgulara 

benzetebiliriz. İlahi hikmet gereği bütün canlılar, yaşamak ve 

hayatlarına devam edebilmek için duygularla donatılmıştır. Bu 

duyguların yaratılışında problem aramamak gerekir. Zira 

duyguların kontrolü bireyin iradesine bağlıdır. Kişi iradesiyle 

duygularını olumlu yönde veya olumsuz yönde kullanabilir 

(Necati, 2001: 71). Ayrıca duygular beslendiği kaynağa göre de 

şekillenir. Yani duyguları nasıl beslerseniz öyle sonuç alırsınız. 

Dinden ve değerlerden beslenen duygular olumlu yönde 

gelişebilirken haramla beslenen duygular ise olumsuz sonuçları 

meydana getirebilir. Nitekim Hz Muhammed’in, “Deve etini 

yediğinizde abdest alınız, koyun etinde de abdest yoktur” (Müslim, 

2014: 192) hadisine binaen deve etini yiyen insanın kalbinin 

sertleşeceği, kin ile dolacağı, abdest ile bu sertlik ve kinin yok 

olacağı belirtilir. Koyunlarda ise sekine (uysallık) olduğu için 

etinin de insanın kişiliğine herhangi bir etki etmediğinden 

psikolojik bir temizlik olan abdest ibadetini gerektirmediği ifade 

edilir (İbn Teymiye, 2001: 1/28). Bu gerçeği domuz eti üzerinden 

vurgulayan İslam düşünürü İbn Haldun, domuz etinin insanı 

gayretsiz kıldığını, ondaki kıskançlık ve utanma duygusunu yok 

ettiğini belirterek domuz etinin insanın duygusal boyutuna 

yapacağı etkiye dikkat çekmektedir. Yine Fransız filozoflarından 

Brillat Savarin, gıdalar ile insanın hatta milletlerin seciye ve 

hüviyetleri arasında büyük bir münasebettin olduğunu 

düşünmekte “bana ne yediğinizi söyleyin kim olduğunuzu haber 

vereyim” diye gıdaların insan kişiliği üzerindeki etkisine dikkat 

çekmektedir (Sultan, 2013). Bu anlamda uyuşturucu madde 



 Emrullah AKÇA  34 
 

 

kullanımının bireylerde tetiklediği olumsuz duygular; öfke 

krizleri, sorumsuzluk vb. duyguların bireyleri kişilik açısından ne 

kadar etkilediğini göstermektedir. 

İslam dininin amacı, iç ve dış dünyasında kendisini tehdit 

eden tehlikeye karşı duygularını kontrol edebilen olgun insanı 

yetiştirmektir (Akça, 2019:100). Bu kapsamda Kur’an, Habil ve 

Kabil, Yusuf ve kardeşlerinin kıssalarını hatırlatarak insanların 

duygularına tabi olmasının kardeşini öldürmeye itecek kadar bir 

kine ve hasede sebep olabileceğini haber vermekte, duyguların 

esintisine karşı onları uyarmaktadır (Maide, 5/27- 30; Yusuf, 12/15- 

18). 

Kur’an, duygusal farkındalığı ve duygu kontrolünün 

önemini şu ayetlerde aktarmaktadır. “Musa’nın anasının kalbi 

bomboş kaldı. Eğer biz (çocuğu ile ilgili sözümüze)inancını koruması için 

kalbine güç vermeseydik, neredeyse bunu açıklayacaktı” (Kasas, 28/ 10). 

Musa’nın annesinin kalbini yani duygularını sakinleştiren, onun 

Allah’ın çocuğu tekrar kendisine döndüreceğine olan güven 

duygusu olduğu anlaşılmaktadır. O, Firavunun çocukları 

acımasızca katlettiği bir ortamda çocuğunu, Firavunun acımasız 

eline bırakmak ile nehrin acımasız suyuna salmak arasında tercih 

yapmak zorunda kalmıştı. Çocuğuna canıyla Rabbine ise imanı ile 

bağlı olan bu annenin nihayetinde iman duygusunun verdiği güç 

ile acıma duygusunu kontrol ettiği yukardaki ayette de 

vurgulanmaktadır (Akça, 2019: 87). Kur’an duyguları ve inançları 

arsında bir tercih yapmak zorunda kalanlara örnek olarak mağara 

sahiplerini de örnek gösterir. “Kalkıp da, “Rabbimiz, göklerin ve yerin 

Rabbidir. Ondan başkasına asla İlah demeyiz. Yoksa an dolsun ki saçma 

bir söz söylemiş oluruz. Şunlar, şu kavmimiz, ondan başka tanrılar 

edindiler. Onlar hakkında açık bir delil getirselerdi ya! Artık kim Allah’a 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  35  
 

 

 

karşı yalan uydurandan daha zalimdir?” dediklerinde onların kalplerine 

kuvvet vermiştik” (Kehf,18/ 14-15). Bu küçük genç grubun, 

düşmanlarından ötürü olan korku, kaygı, endişe, şiddet gibi 

duygu yoğunluğunun yaşandığı durumlarda Allah’a sığınıp 

ondan yardım dileyerek duygularına hâkim olabildikleri ve 

böylece kendilerinden sonrakiler için örnek bir davranış 

sergiledikleri belirtilmektedir. Nitekim onların dualarındaki 

Allah’a yakarışın, duygularını sakin kıldığını, huzur ve güven 

getirdiğini anlamak mümkündür (Şarıf, 2014). Bu anlamda iman 

duygusu ile madde kullanma isteği arasında kalan birey Rabbini 

tercih ederek duygusal kontrolü sağlayabilir. Zira duygular 

imanın hitap ettiği insan kişiliğinin bir parçasıdır (Karaca, 

2015:131-132). 

Bilişsel davranışçı kuramcıları, düşüncelerin duygu ve 

davranışları etkilediği gibi davranışların da insanların duygu ve 

düşüncelerini etkilediklerini belirtmektedirler (Hackney ve 

Cormier, 2008). Kur’an’da da buna benzer açıklamaları görmek 

mümkündür. Zira zararlı davranışlarda bulunmanın sağlıklı 

karar alma ve olumlu düşünme üzerinde olumsuz etki ettiği, öfke, 

kin ve saldırganlık duygularını beslediği ifade edilmektedir. 

“Dediler ki; “Ey Şu’ayb! Dediklerinin çoğunu anlamıyoruz. Hem 

biz seni aramızda zayıf görüyoruz. Eğer kabilen olmasaydı seni 

taşa tutardık. Zaten sen bizce itibarlı biri değilsin.” (Hûd,11/91), 

“Şeytan içki ve kumarla, ancak aranıza düşmanlık ve kin sokmak; 

sizi Allah’ı anmaktan ve namazdan alıkoymak ister. Artık 

vazgeçmiyor musunuz? (Maide, 5/91) ayetleri buna örnek 

gösterilebilir. Bu ayetlerde belirtildiği üzere bireylerin işledikleri 

suçlar, onların doğru karar almalarını etkilemiş, onları olumsuz 

davranışlara sevk etmiştir. Psikoloji literatüründe bu etkiler 

duygusal körlük ile açıklanmaktadır. Nitekim uyuşturucu madde 



 Emrullah AKÇA  36 
 

 

kullanımı gibi zararlı davranışlar bireyi duygusal anlamda 

pasifleştirebilmekte ve bireyin doğru karar almasının önüne 

geçebilmektedir. 

Duygusal Körlük: Aleksitimi diye ifade edilen duygusal 

körlük, duygulardan soyutlanma ve düşünce köleliği diye ifade 

edilmektedir. En basit tanımıyla duygularını fark etme, tanıma, 

ayırt etme ve ifade etme güçlüğü olarak tanımlanmaktadır 

(Dökmen, 2000: 94). Adli suçlar ile duygusal körlük arasında ilişki 

olduğu belirtilmektedir. Aile içi şiddet, cinsel istismar gibi suçları 

işleyen bireylerin empati yoksunu olduğu ifade edilmektedir. 

Acımasızca yapılan davranışların öncesinde duygusal körlük 

yaşanır. Zira böyle bir duygusal körlüğü yaşamayan birey 

istenmeyen davranışları yapamaz (Tarhan, 2018: 94). 

Kur’an, haramların insanın kalbini hasta ettiğini; bağımlılık 

yapan davranış ve maddelerin olumsuz duyguları tetiklediğini 

ifade eder; “Hiç olmazsa onlara azabımız geldiği zaman yakarıp tövbe 

etselerdi ya fakat (onu yapmadılar) kalpleri katılaştı şeytan da yapmakta 

olduklarını zaten onlara süslü göstermişti” (Enam, 6/43), “Hayır hayır! 

Doğrusu onların kazanmakta oldukları kalplerini paslandırmıştır.” 

(Muttaffifin, 83/14). “Şeytan içki ve kumarla, ancak aranıza düşmanlık 

ve kin sokmak; sizi Allah’ı anmaktan ve namazdan alıkoymak ister. Artık 

vazgeçmiyor musunuz? (Maide, 5/91). Bu vb. ayetlerde kalbin hasta 

oluşu, katı ve perdeli olması gibi ifadeler, bireyin duygusal 

anlamda pasifliğini ifade eder. Günahlar sonucunda insanın artık 

duygusal anlamda körleşeceğini; korku, çekinme, sevme, 

sorumluluk gibi olumlu duygularını kaybedeceğini ifade 

etmektedir. “Her günah ile kalpte bir siyah nokta meydana gelir.” 

(İbn-i Mace, Zühd, 29) hadisi de bu gerçeği açıklar niteliktedir. 

Örneğin utanma duygusu dini veya toplumsal kural ve değerlere 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  37  
 

 

 

bağlılıktan gelen bir duygudur ve birey din veya toplumun bir 

kuralını çiğnediğinde ortaya çıkar. Dolayısıyla utanma duygusu, 

beynin kişiyi korumak için kullandığı bir savunma aracıdır. Bir 

insan utanabiliyorsa sağlıklıdır. Aksi halde salgın gibi toplumu da 

hasta edebilecek bir tahribata yol açabilir. Madde kullanımı 

çekinme, utanma, sorumluluk, korku vb. duyguları körleştirerek 

bireyi özüne yabancılaştırır.” Başka bir hadiste ise “utanma 

duygusunu yetirenlerin Allah ile arasındaki perdenin yırtıldığını” 

belirtilir (Ebu Davud, Hamam,1). Buradaki perde insanın Allah ile 

iletişim ağını ifade eder. Allah ile iletişim bağlantısını kaybeden, 

ağ bağlantısını kaybetmiş bilgisayar gibi olur. 

Kur’an insanın yaratılış serüveninden bahsederken onun iki 

boyutlu bir varlık olduğunu; beden ve ilahi bir özü ifade eden 

ruhtan oluştuğunu ifade eder. Her iki boyutu geliştirmenin 

kişinin elinde olduğunu da belirtir; Hani Rabbin meleklere, “Ben 

kuru bir çamurdan şekillendirilmiş balçıktan bir insan yaratacağım onu 

düzenleyip içine ruhumdan üflediğim zaman, onun için hemen saygı ile 

eğilin” demişti.” (Hicr, 15/28-29). İnsanın topraktan yaratıldığını ve 

toprakta bulunan elementlerin (oksijen, silikon, alüminyum, 

demir, kalsiyum, sodyum, potasyum ve magnezyum) insanda da 

bulunduğunu bilim tespit etmiştir (Kutup, 1993: 43). Görüldüğü 

gibi toprak da canlı bir varlık gibidir ondaki bu özellikler faydalı 

şeylerde kullanılabildiği gibi zararlı amaçlar için de 

kullanabiliyor. İnsan da öyledir. “Nefse ve onu düzgün bir biçimde 

şekillendirip ona kötülük duygusunu ve takvasını (kötülükten sakınma 

yeteneği) ilham edene an dolsun ki nefsi andıran kurtuluşa ermiştir.” 

(Şems, 91/7-9). Ayette belirtildiği gibi insanda da olumlu ve 

olumsuz yünde geliştirilebilecek özellikler bulunmaktadır. 

Örneğin bilinç, irade, idrak, yardımlaşma, sorumluluk, sevgi, 

doğruluk, adalet, iman gibi onun ruhi yönünü temsil eden 



 Emrullah AKÇA  38 
 

 

özelliklerden iken şehevi arzular, aşırılıklar vb. istekler, toprak 

olan hayvani özelliklerinin göstergesi olarak görülebilir” (Kutup, 

1993: 43-44). 

İslami literatürde insan benliği kalp, akıl ve ruh ile ifade 

edildiği gibi genellikle nefs ile ifade edilmektedir. Nefsin insanı 

iyiye de kötülüğe de yönlendiren insanın içindeki enerji olduğu 

ve bu enerji halinin insanda aynı oranda olmadığını bazı özel 

müdahalelerle kötü olandan ayıklanabileceğini ve saf iyi haline 

dönüşebileceği de ifade edilir (Hökelekli, 2010: 23-24). Bu enerji 

hallerinin ilk haline nefsi emmare (Yusuf, 12/53) denilmektedir. 

Bunun özellikleri (Tâ-hâ, 20/95-96) ayetlerinde belirtilir. İnsan 

benliğinde güçlü olan bu nefsin sahip olduğu dürtüsel güçler, 

bireyi madde kullanımı gibi yasaklı olan davranışlara 

yönlendirmekte ve bu davranışları ona güzel göstermektedir. 

Normalde İslam dininin yasakladığı şeylerin kötü ve zararlı 

olduğunu maddeyi kullananlar da bilmektedir. Fakat bu bilgi 

nefsin güçlü dürtüleri karşısında etkisiz kalmaktadır. Belli bir süre 

sonra bu yasaklı madde ve davranışlar güzel ve çekici gelmeye 

başlarlar. İnsanda haz duygusunu harekete geçiren bu duygular 

sağlıklı düşünmeyi de engellemektedirler. Nitekim Hz. 

Peygamber “Aşırı tutkunun insanı sağır ve kör edeceğini”(İbn Kesir, 

2002:c.II:420) belirtir. Bağımlı birey de bağımlı olduğu olguyu 

adeta kör ve sağır bir şekilde arzulamaktadır (Gürsü, 2018:131). 

İnsan, bu nefs katında sadece yatay istekleri (hırs, şehvet, gurur) 

doğrultusunda yaşamaya devam etmesi halinde yükselmenin 

aksine zamanla bulunduğu seviyeden daha aşağı bir duruma 

düşebilir. Nefsin bu evresinde arzu ve istekler bireyin düşünce 

gücünü kuşattır ve kötü ahlakın oluşmasına neden olur. 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  39  
 

 

 

Bu nefs çeşidi Freud’un insan benliğinin en karanlık ve 

ürkütücü yönünü ifade ettiği id kavramına benzetilmektedir. İd, 

haz ilkesine göre çalışan ve her istediğine anında ulaşmak isteyen 

nefsi emareye benzetilmektedir. İnsan kişiliğinin bu yönü 

toplumsal kural ve değerleri tanımaz, burada düşünce, ahlak ve 

mantık devre dışı bırakılmaktadır (Merter, 2014: 22). İnsanın 

bilinçaltında kendisinin dahi inanmayacağı kötülük ve 

çirkinliklerin yattığı, bunların şuur altında gizli olduğu; açığa 

çıkmadıkları sürece insanın kendisi dahi bunların farkına 

varamayacağı ifade edilmektedir. Şuur altında yatan şeylerin, 

ancak bazı özel şartlarda ve tahrik edici bir unsur veya olayla 

açığa çıkabileceği ileri sürülmektedir. Mevlana meşhur yılan 

hikâyesinde bunu şöyle özetlemektedir: “Nefs bir ejderhadır kim 

demiş uyuduğunu ortam müsait değildir ondandır suskunluğu” 

(Mutahhari, 2014: 260). 

Psikoloji literatüründe insan, beden ve zihinden oluşan bir 

varlıktır. Zihinde var olan yanlış ve olumsuz düşünceler 

düzeltilmeden sağlıklı bir yaşamdan bahsedilmez. 

Düzeltilemeyen olumsuz düşüncelerle, başa çıkmada yetersiz 

olunan durumlarda, Bilişsel Terapi‟ye başvurulabilmektedir. 

Çünkü Bilişsel Terapi‟nin amacı, olumsuz düşünceleri olumlu 

düşüncelere çevirebilmektir (Muz, 2009: 123). Bu anlamda 

olumsuz düşünce ve inançların kaynağına ulaşmak için bireyin öz 

benliğini tanıması ve zayıf yönlerinin farkında olması Bilişsel 

davranışçı terapide önemli bir amaçtır. Bu terapi tekniğini 

kullanan manevi danışman, danışanlarda madde kullanma 

isteğine karşı insan benliğinin ifadesi olan nefs olgusunu 

açıklayarak uyuşturucu maddeye karşı farkındalık geliştirebilir. 

Nitekim bilişsel-davranışçı psikoterapinin temel hedefi, düşünce, 

algı ve  inançlardaki hataları düzelterek veya değiştirerek 



 Emrullah AKÇA  40 
 

 

duygusal gerginliği ve buna eşlik eden katı davranış örüntülerini 

azaltmaktır. Bu amaca ulaşmak için ise farkındalık sağlayan 

bilişsel müdahalelere ihtiyaç duyulmaktadır (Şirin, 2013: 189). 

Farkındalık temelli müdahalelerin, madde kullanım 

bozukluklarında görülen duygu düzenleme ile ilgili sorunların ele 

alınmasında etkili olacağı düşünülmektedir (Hoppes, 2006). 

Farkındalığın duygusal düzenleme üzerinde olumlu etkileri 

olduğu, duygusal düzenlemede iyileşme sağladığı 

belirtilmektedir. Farkındalığın aynı zamanda madde kullanım 

sorunu ile ilişkili olan dürtü sellik ve dürtüsel davranışlar 

üzerinde azaltıcı etkiye sahip olduğu belirtilmektedir (Murphy ve 

Mackillop, 2012). 

2.4. Dini Bilgi ve Bağımlılık Bilinci 

Amacı dünya ve ahiret mutluluğunu sağlamak olan İslam 

dini, geniş bir yelpazeye sahip eğitim, ibadet ve sosyal müdahale 

yönleriyle ideal bir toplumu oluşturmaya çalışmaktadır. Bu da 

ancak sağlıklı birey ile gerçekleşebilir. Sağlıklı birey ise 

yaratıcısına, kendisine ve insanlara karşı barışık ve uyum içinde 

olan; fiziksel, psikolojik ve sosyal yönden sağlıklı olan bireyi ifade 

etmektedir. İslam böyle bir bireyin yetişmesi için de beş temel 

esasa önem vermektedir. Bunlar: aklın, canın, malın, neslin ve 

dinin korunmasıdır. Dinin korunması için cihat emredilmiş; canın 

korunması için adam öldürmek ve intihar etmek; aklın korunması 

için uyuşturucu ve alkol kullanmak; neslin korunması için zina ve 

iffete iftira etmek; malın koruması için hırsızlık ve dolandırıcılık 

yapmak yasaklanmıştır (Abu Ali, 2003: 98; Mareb, 2020: 85). 

Uyuşturucu madde kullanımı İslam’ın korunmayı amaçladığı 

bütün bu özelliklere zarar vermektedir. Zira uyuşturucu madde 

kullanımı, kullanıcının bedensel ve ruhsal sağlığı,  ekonomik 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  41  
 

 

 

durumu, kariyer başarısı gibi bireysel boyutlarda yol açtığı 

sorunların yanı sıra bireyin toplumdaki diğer bireylerle kurduğu 

ilişkilere, ait olduğu sosyal çevre itibariyle toplumsal bir soruna, 

daha önemlisi kişi ile yaratıcı arasındaki ilişkinin bozulmasına da 

yol açmaktadır. Böylece madde bağımlısı birey dini 

sorumluluklarını yerine getiremediği gibi malını, canını ve 

korunmak zorunda olduğu ırzını dahi madde elde etmek için 

heder edebilmektedir (Çoban, 2014). Nitekim genel anlamda 

suçlar özel olarak madde kullanımı bireyin düşünce 

fonksiyonunu olumsuz etkilemekte doğru karar almasını 

engellemektedir. Şu’ayb toplumunun “Ey Şu’ayb! Dediklerinin 

çoğunu anlamıyoruz. Hem biz seni aramızda zayıf 

görüyoruz…(Hûd, 11/91) sözleri, söylediklerimizi destekler 

niteliktedir. Bütün bunların korunması için İslam, davranış ve 

kimyasal bağımlılığa yol açan kumar, alkol ve uyuşturucuyu 

yasaklamıştır. Kur’an’da uyuşturucu hamr kelimesi ile ifade 

edilmektedir. Bu, Kur’an’ın ilk yorumlayıcısı olan Hz. 

Muhammed’in (sav) sözlerinde de açıklanmaktadır. Ayrıca 

Kur’an, insanın aklını kullanarak yasaklanan olguların arka 

planlarının (sebeplerinin) araştırılmasını istemektedir. İçki ve 

kumar yasağının sebeplerine bakıldığında bunların uyuşturucu 

madde ile aynı nitelikte olduğu görülecektir. 

Uyuşturucu madde kullanmanın risk faktörlerinden biri de 

manevi boşluktur. İnsan yaratılış gereği ihtiyaç hissettiği ruhi 

doyum, sevgi, iletişim, hayatın amacının varlığı ve dini duygular 

ile sağlanabilmektedir. Bunların eksikliği ise manevi bir 

tatminsizliğe, ruhi yaşamda bir açlığa neden olmaktadır (Şahinli, 

2016: 41). Birey yaşadığı bu ruhsal boşluğu sahte bir doyum 

sağlayan madde kullanımı ile gidermeye çalışmaktadır. Bu açıdan 

bireyin ruhi boşluğunun doldurulmasında ve manen tatmin 



 Emrullah AKÇA  42 
 

 

olmasında dini inanç/pratiklerin önemi büyüktür. Zira manevi 

inancı kuvvetli olmayan insanların maddi olanaklarla mutlu 

olması ve tatmin olması oldukça zordur (Soysaldı, 2007: 95). Dinin 

insanlar üzerindeki yaptırım gücü uyuşturucu madde 

bağımlılığının önlenmesinde faydalanılabilecek bir husustur. Dini 

inanç ve ibadetlere katılım bireyi uyuşturucu madde 

kullanmaktan uzak tutan bir zırh görevi icra edebilir (Belcher ve 

Shinitzky, 1998: 955). Dindarlıkla alakalı yapılan nicel 

araştırmaların büyük çoğunluğunda, farklı derecelerde 

dindarlığın, kişileri suçluluktan ve uyuşturucu madde 

kullanımından uzak tuttuğu tespit edilmiştir (Chu, 2007: 666). 

Özellikle İslam dininin kutsal kitabında insanın en güzel şekilde 

yaratıldığı ve kendisine verilen nimetlerden sorumlu olduğu, 

özellikle sağlık nimetini koruması gerektiği ve onu hoyratça 

kullanmaması gerektiği belirtilmiştir. Bağımlılık yapan maddeler 

ise başta sağlık olmak üzere insan hayatına birçok zarar 

vermektedir. Tüm dünyevi nimetler gibi beden sağlığı da 

korunması gereken ve faydalı işlerde kullanılması gereken bir 

nimettir (Soysaldı, 2007: 82-86). 

Kur’an’ın emir ve yasaklarındaki genel amaçlar dikkate 

alındığında akla zarar verici maddelerin kullanımının 

yasaklanmasının sadece şaraba veya belirli alkollü içkilere has 

olmadığı, akli ve ruhi dengeyi bozan, sinir sistemini uyuşturup 

beynin işlevini etkileyen, kişinin irade ve düşünme gücünü 

tamamen veya kısmen yok eden her türlü keyif verici uyuşturucu 

maddenin de aynı kapsamda yasak olduğu görülecektir (Mareb, 

2020: 86). Bu konudaki ayetler şu şekildedir: "Sana içki ve kumarı 

soruyorlar. De ki: "Her ikisi de büyük günahtır. Onlarda insanlar için 

yararlar da vardır. Ancak zararları, yararlarından çok fazladır..." 

(Bakara, 2/219). "Ey inananlar! Sarhoşken, ne söylediğinizi bilinceye 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  43  
 

 

 

kadar namaza yaklaşmayın !..." (Nisa, 4/43). "Ey inananlar! İçki, kumar, 

tapınılan dikili taşlar ve fal bakmalar, şeytan işi pis şeylerdir. Bunlardan 

uzak durun ki huzura eresiniz." “Şeytan içki ve kumarla, ancak aranıza 

düşmanlık ve kin sokmak; sizi Allah’ı anmaktan ve namazdan alıkoymak 

ister. Artık vazgeçiyor musunuz”? (Maide, 5/90-91). Bu ayetlerde 

geçen hamr kelimesi örtmek, kaplamak gibi anlamlara 

gelmektedir (Karagöz, 2007: 229). Hamr kelimesi kafa buldurucu, 

sarhoş edici, bilinçlilik haline zarar verici her türlü maddenin 

kullanımını içerecek şekilde genişçe yorumlanabilir. Bu çerçevede 

sadece alkol değil uyuşturucu maddeler, halüsinojenler ve 

psikodelik (meskalin, LSD, DMT vb.) maddeler de bu kavramın 

kapsamı içerisinde değerlendirilebilir. Bu ayetler literal bazda her 

ne kadar alkolle ilişkili olsa da insanın sağlıklı karar vermesini 

engelleyen, bilinci bulanıklaştıran, sarhoşluk veren, insan-Allah 

ve insan-insan ilişkisine zarar veren her türlü zararlı madde veya 

alışkanlığı kapsamaktadır. Kısacası insanın pek çok aklî 

melekelerine ve sağlıklı davranmasını engelleyen her türlü 

maddenin kullanımı hamr kelimesinin kapsamına dâhil edilebilir. 

Maide 91.ayette ise içki ve kumarın sosyal ilişkilere ne denli zarar 

vereceği vurgulanarak bireyler uyarılmaktadır. “Onlar, 

yanlarındaki Tevrat'ta ve İncil'de yazılı buldukları Resûle, o ümmî 

peygambere uyan kimselerdir. O, onlara iyiliği emreder, onları 

kötülükten alıkoyar. Onlara iyi ve temiz şeyleri helal, kötü ve pis şeyleri 

haram kılar. Üzerlerindeki ağır yükleri ve zincirleri kaldırır. Ona iman 

edenler, ona saygı gösterenler, ona yardım edenler ve ona indirilen nura 

(Kur'an'a) uyanlar var ya, işte onlar kurtuluşa erenlerdir.” (A'râf, 7/ 

157). “(Mallarınızı) Allah yolunda harcayın. Kendi kendinizi tehlikeye 

atmayın. İyilik edin. Şüphesiz Allah iyilik edenleri sever.” (Bakara, 2/ 

195). Bu ayetlerde ise, maddenin kötü olduğu ve can ile mal 

kaybına yol açtığı için ondan uzak durulması gerektiği ifade 



 Emrullah AKÇA  44 
 

 

edilmiştir. Hz. Muhammed’den nakledilen hadislerde de içki ve 

içki gibi etki eden her türlü maddelerin haram olduğuna açıklık 

getirilmektedir. “Sarhoşluk veren her şey haramdır.” Sarhoşluk 

veren ve vücudu uyuşturan “müftir” her şey yasaklanmıştır” (Ebu 

davud,2015, Eşribe, 5/529) Hadiste geçen müftir vücudu 

hararetlendiren, kırgınlık veren ve uyuşturan her nesne 

anlamında kullanılmaktadır. 

Uyuşturucu maddenin tıbbi tedavide kullanılması ve 

zararlarının faydasından daha fazla olduğu tespit 

edilmediğinden, kimi dini çevrelerce kullanılmaya devam etmiş 

hatta madde kullanımının manevi hallerini pekiştirdiğini ileri 

sürmüşlerdir. Bundan ötürü uyuşturucu maddeyi “fikir ve zikir 

madeni” şeklinde isimlendirmektedirler (Koç, 2020:110-111). Bu 

inanç ve düşünceler, uyuşturucu madde kullanımının zararlarının 

her yönüyle ortaya konulduğu günümüzde bağımlıların 

kendilerini savundukları klişe sözlerinden ve işlevsiz 

düşüncelerinden biri olmuştur. 

2.5. Dine Yönelme 

Dine yönelme, bireyin hayatında din ile olan irtibatını, dine 

olan ilgisini, ona yönelmesini sağlayan şart ve durumları ifade 

etmektedir (Kızılgeçit ve Akça, 2022). İnsan ilerleyen bilgi ve 

teknolojik imkânlara rağmen acı ve travmatik durumlar 

karşısında aciz duruma düşebilmektedir. Bu nedenle insan 

yenilmez ve yanılmaz bir kaynağa yönelebilmekte; dua ve yardım 

isteyebilmektedir. Bu da bireyde güven duygusunu 

geliştirmektedir (Gashi, 2020). Bireylerin zor zamanlarda dine 

yöneldiklerini Freud, Jung, Fromm ve Frankl gibi birçok psikolog 

-farklı gerekçelendirmelerde bulunmakla birlikte- dile 

getirmektedirler  (Ayten  vd.,  2012).  Nitekim  dinin  insanı 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  45  
 

 

 

geliştirebileceği, hayatına anlam katacağı ve ona zorluklara karşı 

mücadele gücü verebileceği belirtilmektedir (Düzgüner, 2017). 

Dine yönelmenin ilk adımı, olumlu bir Tanrı algısına sahip 

olma ve hayatına format atarak yeni bir başlangıç yapma 

anlamına gelen tövbe ile sağlanabilmektedir. Tövbe, madde 

kullanan bireyin relapse düşmemesi için önemli bir destek 

kaynağı olabilir. Zira birey tövbe ederek yaratıcısı ile yeni bir 

anlaşma yapmakta, bunun karşılığında bağışlanma güvencesi ile 

hayattan memnun olabilmektedir. Böylece psikolojik olarak iyi 

olabilmektedir. Nitekim yapılan çalışmalarda madde kullanan 

bireylerin sık sık madde bağımlılığından kurtulmalarının bir 

parçası olarak Tanrı ve din ile kurdukları bağlantıya atıf yaptıkları 

tespit edilmiştir. Ayrıca, böyle bir ilişkinin olmamasının 

sorunlarının tırmanmasına katkıda bulunduğu da bildirilmiştir. 

Nitekim Tanrı veya yüksek bir güçle ilişki, bir kişiye güvenlik ve 

istikrar duygusu sağlayabilir. Manevi bir deneyim, psikolojik 

veya fiziksel bir tepki üretebilir (Califano, 2001: 17). 

Yapılan çalışmalarda güçlü dini veya manevi inançları olan 

insanların, bu inançlara sahip olmayanlara göre daha sağlıklı 

olduğu, daha hızlı iyileştiği ve daha uzun yaşadığı ortaya 

konulmuştur. Bu anlamda duanın şifadaki rolünü belgeleyen 

çalışmalar bulunmaktadır. Bağımlılığı önleme boyutunda hem 

gençler hem de yetişkinler için, kilise ayinlerine haftada bir veya 

daha fazla katılım, içki içme, sigara içme ve esrar veya diğer yasa 

dışı uyuşturucuları kullanma risklerini önemli ölçüde azalttığı 

tespit edilmiştir. Dini törenlere haftalık veya daha fazla katılan 

gençlerle karşılaştırıldığında, dinsel törenlere hiç katılmayan 

gençlerin içki içme olasılığı iki kat, sigara içme olasılığı iki kat, 

esrar veya diğer madde kullanma olasılığı üç kattan fazla ve 



 Emrullah AKÇA  46 
 

 

neredeyse dört kat daha fazladır. Dini törenlere hiç katılmayan 

yetişkinlerin, dini törenlere katılan yetişkinlere göre neredeyse iki 

kat daha fazla içki içme olasılığı, sigara içme olasılığı üç kat, esrar 

dışında yasa dışı uyuşturucu kullanma olasılığı beş kat, aşırı içki 

içme olasılığı yedi kat ve esrar kullanma olasılığı neredeyse sekiz 

kat daha fazladır. Bu sonuçlar, dine ve maneviyata yönelmenin 

madde bağımlılığının önlenmesinde ve tedavisinde ve ayıklığın 

sürdürülmesinde güçlü bir rol oynayabileceğini gösteriyor 

(Califano, 2001: 2). Bu konuda dinin yararı, "kısıtlayıcı, olumsuz 

ve törensel" olmaktan ziyade besleyici ve destekleyici bir 

dindarlıkla bağlantılı görünmektedir. 

Madde bağımlısı bireylerin hayat hikâyeleri okunduğunda 

onların manevi bir boşluk içerisinde oldukları görülecektir. Onlar 

bu boşluğu doldurmak için yalancı rahatlık sağlayan uyuşturucu 

maddelere başvurmaktadırlar. Bu hikâyenin sahiplerinden biri 

olan “Ailenizi Keşfedin” isimli kitabın yazarı Amerikalı John 

Bradshaw, on yedi yıl bağımlılık acısını çektikten sonra bu illetten 

tamamen kurtulmak için din eğitimi aldığını belirtiyor ve şunu 

ekliyor: "İlahi gücü arıyor ve mutluluğu, kendisiyle bütünleşmeyi, 

dünya ile bütünleşmeyi ve değişimi arıyordum” diyerek içindeki 

boşluğu madde ile kapatmaya çalıştığını ifade etmektedir (Saygılı, 

1996: 10). Bu yüzden normal hayatında mutsuz ve tatminsiz olan 

insanlar mutluluk ve tatmini bu sentetik uyarıcılarda 

arayabiliyorlar. Ahlaki ve dini değerlerin doldurmadığı alanları 

sahte ve sonucu çok tehlikeli araçlar dolduruyor. Mutlu ve 

huzurlu bir hayat sürebilmek, günlük problemlerin getirdiği 

streslerden olabildiğince az etkilenebilmek, ancak dini değerleri 

dikkate almak ve onları yaşamakla mümkündür (Ahatlı, 2001). 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  47  
 

 

 

Madde bağımlılığıyla mücadelede İslami psikospiritüel 

yaklaşımların kullanıldığı Malezya’da “nefsini arındırmaya ve 

Allah’a karşı tövbe etmeye dayalı bir program (ISRA) 

uygulanmaktadır. Yedi adımlı iyileşmenin uygulandığı 

programda tedavi öncesi ve sonrasında katılımcıların durumları 

gözlenmektedir. Bu programın etkinliğini araştıran bir çalışmada 

olumlu Allah tasavvuru ve Allah’ın zikredilmesindeki 

sürekliliğin, katılımcıları madde bağımlısı olmaktan kurtarmaya 

yardımcı olduğu ileri sürülmektedir. Araştırma, anlamlı davranış 

değişikliği (tövbe) ve Allah'ın isimlerinin zikredilmesi, madde 

kullanımını engellemesi ve değişim için olumlu sonuçlar 

gerçekleştirdiğini belirtmektedir. Yedi adımlık uygulama 

sonrasında, katılımcıların dini ritüellerini geliştirmeye, öz-yeterlik 

ve özsaygılarını yeniden kazanmaya başladıkları ve kendi 

içlerinde meydana gelen davranış değişikliklerini fark ettiklerine 

yönelik olumlu ifadeler kullandıkları tespit edilmiştir (İsa Amat 

vd., 2019). Bu anlamda İslami psikospiritüelin, davranış 

değişikliklerini hızlandırmada ve potansiyel olarak sosyal 

yeterlilikleri artırmada önemli bir paya sahip olduğu söylenebilir. 

Kur’an’daki bu ayet bağımlılık gibi zararlı davranış değişikliğinin 

sağlayabileceği psikolojik iyi oluşu etkili bir şekilde 

açıklamaktadır. “Erkek veya kadın, kim mü’min olarak iyi iş işlerse, 

elbette ona hoş bir hayat yaşatacağız ve onların mükâfatlarını yapmakta 

olduklarının en güzeli ile vereceğiz.”(Nahl,16/97). 

Bağımlılıkla mücadelede bilgi yeterli değildir. Bilgiyi 

uygulamak, hayata geçirmek gerekmektedir. Bundan ötürü 

madde bağımlıların iyileştirilmesinde öncelikle bireyin kendisi ve 

kullandığı madde hakkında bilişsel değişime sahip olması ve 

daha sonra bulunduğu çevreyi ve yeri terk etmesi gerektiği 

belirtilmektedir (Bedri, 1996:155). BDT yaklaşımında kullanılan 



 Emrullah AKÇA  48 
 

 

bu teknik İslam dininde tövbe diye ifade edilir. Nitekim tövbe 

öncelikle bireyin yaptıkları hakkında fikirsel bir değişimi (irade), 

duygusal tepkiyi (pişmanlık) ve daha sonra davranışsal bir çaba 

(ortamı ve çevreyi değiştirme) ortaya koymayı ifade etmektedir. 

(Sizgen, 2023: 28-29) Bu anlamda tövbe ile psikoterapi arasında 

benzer ilişkiler kurulmaktadır. Her ikisinde de insan, 

yaşamındaki belirli özelliklerin sağlam olmadığının farkına varır 

ve onları değiştirmeyi arzu eder. Sonra kişi bu değişiklikleri 

yapmanın ve yaptığının bedelini ödemenin sorumluluğuna 

inanır. Nihayet danışan geçmişteki davranışının sağlıksız 

olmasından güçlü bir pişmanlık duyar. Bu da bireyde işlevsel 

olmayan düşüncelerin fark edilmesi ve değiştirilmesi için etkili 

bir istek uyandırır (Şirin, 2013: 168). Sonuç olarak tövbe işlevsiz 

düşüncelerin fark edilmesi ve onlarla nasıl mücadele edilmesi 

gerektiği noktasında sunduğu metodoloji ile bilişsel davranışçı 

kuramın amacıyla örtüşmektedir (Corey, 2008:178-180). 

Her olumsuz davranış gibi bağımlılık yapan maddelerin 

kullanılmasından dolayı kişinin utanç ve suçluluk duyguları 

yaşaması mümkündür. Bireyin duygu yoğunluğu yaşadığı bu 

durumda manevi danışman bireyin ümit duygusunu 

kaybetmemesi için olumlu Tanrı algısını geliştirmeye çalışır. 

Hayatına yeni bir sayfayla başlamayı ifade eden tövbe davranışını 

geliştirmesi ve tekrar relapse düşmemek için gerekli destek 

araçlarını açıklamaya çalışır. 

2.6. Dini Sosyal Destek Araçlarını Tanıtma 

Biyo-psiko sosyal bir varlık olan insan tek başına hayatını 

sürdüremediği gibi karşılaştığı sıkıntılarla tek başına baş 

edememektedir. Başka bir ifadeyle sorunlarla başa çıkmada ve 

psikolojik sağlamlığın oluşumunda bireysel çaba tek başına 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  49  
 

 

 

yeterli değildir. Bunun için insanın mutlaka sosyal destekle 

güçlendirilmesi gerekmektedir. Sosyal destek bireyin çevresi 

tarafından sağlanan maddi, duygusal, bilişsel ve dini yardımların 

tümü sosyal destek sistemi içerisinde değerlendirilmektedir 

(Yalom, 2015; Doğanay, 2019). Bireyin çevresi tarafından maddi ve 

manevi olarak desteklenmesi başa çıkma ve ruhsal sağlık 

açısından da önem arz etmektedir (Esen Ateş, 2019). Nitekim 

sıkıntı durumlarda kendisine yardım edecek bir kaynağın 

bulunmaması sıkıntıların derinleşmesine ve yalnızlığa sebep 

olabilmektedir. 

İslam'da bağımlılık tedavisinin bütünleşik unsurları olan 

sosyal desteğin iyileşme sürecindeki rolünden bahsetmek yerinde 

bir adım olacaktır. Teolojik açıdan konuşursak, bir Müslüman 

hem kişisel olarak Tanrı'ya karşı sorumludur hem de daha geniş 

Müslüman topluluğunun bir parçasıdır (Ali, 2014). Madde 

kullanımından uzak durmak bireyin hem Tanrıya karşı 

sorumluluğun gereği hem de içinde yaşadığı topluma karşı 

sorumluluğun gereklerindedir. İslam’ın çeşitli uygulamalar ve 

değerler ile bireyi sosyalize etmesinin amacı onu sağlıklı bir sosyal 

ağ içerisinde korunması ve desteklenmektir. Dolayısıyla İslam’ın 

yönlendirdiği bu sosyal destek, uyuşturucu bağımlısı kişilerin 

maddeyi bırakmasında özel rol oynayan faktörler arasında yer 

almaktadır (Shafie vd., 2019). 

Bağımlılık bireylerin tek başlarına omuzlayamadıkları ağır 

bir yüktür. Bununla başa çıkmak için dinden ya da dini bir 

önderden alınan manevi destek tek başlarına kendi iradeleri ile 

madde kullanımı ile mücadele edemeyen kişilere güç 

vermektedir. Bağımlılık sürecinde dini/manevi destek, bireye 

motivasyon anlamında yardımcı olsa da tek başına yeterli 



 Emrullah AKÇA  50 
 

 

değildir. Bundan ötürü maddeden arınma süreci tıbbi ve psiko- 

sosyal hizmetlerle desteklendiğinde çok daha başarılı sonuçlara 

ulaşılabilir (Kulanşi, 2021:110). 

Sosyal destek sayesinde birey bağımlılık sürecinde diğer 

insanlardan geri bildirimler alarak içinde bulunulan durumu 

gerçekçi ve uyuma yönelik bir şekilde değerlendirir ve kişiler arası 

iletişimle soruna yönelik bilgi edinip, stresten daha az zarar 

görebilir. Genel olarak sosyal destek, bireyin psikolojik ve 

sosyolojik sorunlarının çözümü, önlenmesi ve tedavisinde, zor 

durumlarla başa çıkabilmesinde, bireyin ruh sağlığını 

koruyabilmesinde güçlü bir kaynak olarak görülmektedir. 

Nitekim yapılan çalışmalarda bireyin yaşadığı birçok sorunun 

temelinde sosyal destekten yoksun olma ya da sosyal destek 

eksikliğinin oluşu tespit edilmiştir. Bu anlamda dinin sağladığı 

sosyal desteğin bireyin bağımlılık gibi sıkıntılı durumlarla başa 

çıkabilmesinde güçlü bir kaynak olduğu da ortaya konulmuştur 

(Yapıcı, 2013:117). 

Ayten (2012:119), dini etkinliklerin, bireysel anlamda kişiye 

umut ve iyimserlik aşılayarak, sosyal anlamda da bir grubun 

üyesi olma dolayısıyla aidiyet bilinci vermesi veya belirli zaman 

aralıklarında grup halinde bulunma (topluca kılınan namazlar, 

cenaze merasimleri, mevlütler, bayramlaşmalar vb.) fırsatları 

sunması yönüyle bireyi depresif eğilimlere karşı koruyabileceğini 

belirtmektedir. Dolayısıyla din bireysel ve sosyal etkisiyle bireyin 

yaşam memnuniyetini artırabilir. İnsanların algıladıkları sosyal 

desteğin yaşam doyumlarını olumlu yönde etkilediği ve stresli 

durumlar yaşadıklarında bununla baş etmede önemli bir kaynak 

teşkil ettiği (Köylü, 2007: 83) de düşünüldüğünde dinin, psikolojik 

olarak dirençli olmanın göstergeleri arasında yer alan sosyal 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  51  
 

 

 

yeterliliği ve sosyal kaynakların genişliğini olumlu yönde 

etkilediği söylenebilir (Doğanay, 2019). 

Din bireylerin ruhsal ve sosyal yaşantılarına etki ederek 

sağlıklı ve güçlü bir birey oluşturmayı hedeflemektedir. Bireyin 

tek başına üstesinden gelemeyeceği durumlarda dinin sosyal 

desteği önemli bir başa çıkma aracıdır. Dini başa çıkmada sosyal 

çevrenin olumlu-olumsuz etkisi yadsınamaz. Birey karşılaştığı 

sıkıntılı durumla başa çıkmada güven duyduğu bireylerden ve 

mekânlardan destek alabilir. Din adamları, ibadethaneler bireyin 

başa çıkmada sosyal yardım ve destek sağlayan dini etkenlerdir 

(Genç, 2020: 45; Kızılgeçit ve Akça, 2022: 855-857). 

Dinin beden ve ruh sağlığı ile ilişkisi sosyal destek modeli, 

psikolojik model ve dinî emir ve yasaklar modeli olmak üzere üç model 

üzerinden değerlendirilmiştir. Bunlardan sosyal destek modeline 

göre dinî katılımın insan ilişkilerini destekleyici bir etkisi vardır. 

Bu da ruhsal sorunların önlenmesine yardımcı olur. Seküler 

ortamlarda da geçerliliği kabul görmüş olan sosyal destek 

modelinde dinî katılımın sağladığı güçlü sosyal destek ağı 

insanların aidiyet hislerini güçlendirerek empati, paylaşım, 

samimiyet, güven ve yardımseverlik duygularını perçinler. 

Ayrıca, aynı dine mensup kişilerin kutsal mekânlarda bir arada 

yapmış oldukları ibadetler ve yaptıkları paylaşımlar ayniyet 

duygusunun gelişimine, problemlerinin paylaşılmasına, çözüm 

yolunun bulunmasına yönelik planlamaların yapılmasına olanak 

sağlayarak ruh ve beden sağlığını olumlu yönde etkiler (Doğanay, 

2019). Psikolojik modele (stres azaltıcı model) göre, dinî etkinliklere 

katılımın insanların ruh sağlıklarına yaptığı olumlu katkıların 

başında, olumsuz yaşam olayları karşısında onlara umut aşılama, 

bir dayanak noktası teşkil etme ve mücadele azmi verme 



 Emrullah AKÇA  52 
 

 

gelmektedir. Din bu olumlu etkilerini dört yolla gerçekleştirir. 

Bunlar: a) Tanrı’ya sığınan kişi acı ve sıkıntılarını O’nunla 

paylaşarak yaşadığı olumsuz duygu ve düşüncelerin verdiği 

huzursuzluktan sıyrılır. b) Din insanların yaşadıkları olumsuz 

olayları farklı bir bakış açısıyla değerlendirmelerini, daha olumlu 

düşünmelerini sağlar. c) Dinî kaynaklarda anlatılan kişiler 

insanlara yalnız olmadıklarını hissettirir ve ümit vermek suretiyle 

onlara birer rol model sunar. d) Dinî yapıların kendilerine has 

mimari ve sanatsal özellikleri insanların estetik duygularını 

okşayarak aşkın ile duygusal bir ilişkinin oluşmasına yardımcı 

olur. Dinî emir ve yasaklar modeli ise çocukluk ya da ergenlik 

döneminde temelleri atılan birtakım dinî emir ve yasaklamaların 

insanların sağlıklı bir yaşam sürmelerini sağladığını öne sürer. 

İslam dininin alkol ve uyuşturucu madde kullanımını 

yasaklaması buna örnek olarak gösterilebilir. Ayrıca dua etme ve 

zikir gibi dinî pratikler kan basıncını düzenleme, kasları 

rahatlatma ve sinir sistemini düzenleme gibi olumlu fizyolojik 

etkiler yaratarak insan sağlığına olumlu katkı sağlar (Köylü, 2007: 

81-86). 

Sosyal destek araçlarından biri de dini kurumlardır. Dini 

kurumlar geniş bir sosyal destek ağına sahiptirler. Dinlerdeki bir 

ve beraber olma, yardımsever olma vurgusu, dini kurumlarda 

maddi- manevi destek ağlarının oluşmasını sağlamıştır. Toplu 

halde yapılan dini ritüel ve organizasyonlar bireyin zor 

zamanlarında ruh sağlığına olumlu etki edecek sosyal 

etkinliklerdir (Genç, 2020: 45). İslam açısından bakıldığında dinî 

bir kurum olan camiler, dayanışma ve yardımlaşmanın yapıldığı 

sosyal hizmetler tesisi, insanların varoluşsal sorunlarına karşı 

anlam bularak tedavi oldukları şifahaneler olarak görülmektedir. 

Bu ibadethanelerde toplu halde yapılan dinî pratikler bireylerde 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  53  
 

 

 

yalnızlık duygusunu giderip aidiyet duygusunu geliştirebilir. 

Cami gibi dinî kurumlarda yapılan dinî pratikler sosyal birliktelik 

oluşturarak dayanışma ve bağlılığı sağlayacak ılık bir sosyal 

ortam oluşmasına hizmet eder. İbadet mekânlarında oluşan 

sosyal birlikteliklerin önemli bir kısmı açıkça bu amaca yönelik 

tasarlanmıştır (Kızılgeçit ve Akça, 2022; Eryücel, 2013: 42). 

İslami gelenekler ve inançlar, Müslümanların birbirlerini 

daha büyük bir Müslüman topluluğu veya ümmeti oluşturan 

kardeşler olarak gördükleri toplumsal bir dünya görüşünü besler 

(Ramadan, 2007). Hz. Muhammed, mecazi olarak Müslüman 

toplumunu tek bir insan vücuduna benzeterek, vücudun bir 

uzvunda hastalık varsa, o zaman tüm vücudun hastalanarak 

hastalığa tepki verdiğini söyler (Müslim, Bir). Nebevî gelenekler 

de Müslümanlara birlik olmanın gücünü hatırlatır (Ramadan, 

2007). Ramazan orucunun birlikte açılması, grup halinde namaz 

kılınması, halka açık dini kutlamalar ve cami temelli faaliyetler 

gibi toplum odaklı uygulamalar bu toplumsal duygunun 

beslenmesine ve pekiştirilmesine hizmet eder. Bununla birlikte, 

birçok Müslüman kendi Müslüman topluluklarına ve camilerine 

sıkı sıkıya bağlıdır ve onları psikolojik destek kaynağı olarak 

kullanır (Rahıem ve Hamıd, 2011: 59). 

Araştırmalarda sosyal dini destek, Tanrı’dan alınan destek, 

din adamından alınan destek ve cemaat üyelerinden alınan destek 

(Eryücel, 2013: 43) şeklinde üç başlık altında ele alınmaktadır. 

Bunların içinde Tanrı’dan alınan desteğin her zaman olumlu dini 

başa çıkma ile ilişkili sonuçları ortaya koyduğu bulunmuştur ve 

dini desteğin en olumlu sonuçları da Tanrı’dan alınan destek de 

görülmüştür (Bjorck ve Kim 2009). Nitekim Tanrı’ya sığınan kişi 



 Emrullah AKÇA  54 
 

 

acı ve sıkıntılarını Onunla paylaşarak yaşadığı olumsuz duygu ve 

düşüncelerin verdiği huzursuzluktan sıyrılır (Doğanay, 2019). 

Dini şahsiyetlerden alınan destek ile ilgili araştırmalar farklı 

sonuçlar ortaya koymuştur. Bu çalışmaların bazılarında din 

adamlarından alınan desteğin psikolojik iyi oluşla ilişkili 

olmadığını ortaya koyarken dini başa çıkma ile öfke arasında 

olumlu bir ilişkinin olduğunu ortaya konulmuştur (Eryücel, 2013: 

43). Salgın vb. doğal afetler de özellikle inanç ve dini mekân 

bağlılığı olan bireylerin din adamları ile iletişimlerinde artma 

olduğu ifade edilmektedir. Nitekim insanların karşılaştıkları 

olağanüstü durumlarda olumlu dinî başa çıkma tarzını 

göstermeleri din görevlileri gibi dinî şahsiyetlerin fonksiyonu 

artırmaktadır. Böyle bir başa çıkma tarzı bireyler arasında 

dayanışma ve yardımlaşmayı harekete geçirebilir. Yaratıcının 

varlığını hissetmek gibi ruhi tecrübelerin oluşmasına, bilişsel 

değişimlere (yaratıcıyla ilişkilendirmek, bir uyarı olarak 

algılamak), duygusal ve davranışsal değişimlere vesile olabilir 

(Kızılgeçit ve Akça, 2022: 558). Yine yapılan başka nitel bir 

çalışmada bazı katılımcıların din adamından aldıkları desteği 

olumlu buldukları, en derin desteği ise kendileri gibi aynı durumu 

yaşayanlardan aldıklarını ifade etmişlerdir. Bazı yaşam 

olaylarında insanların en iyi desteği kendileri gibi benzer şeyleri 

yaşamış insanlardan almaları dikkat çekmektedir (Eryücel, 2013: 

43). Bu anlamda madde bağımlıların veya bağımlılık sürecindeki 

bireylerin bağımlılıktan iyileşmiş bireylerin desteğini aramaları 

önemli bir adım olarak görülebilir. 

Zorlu olaylarla karşılaşmış bireyler din adamlarından destek 

alabilecekleri gibi, diğer din mensuplarından da destek 

bulabilirler. Aynı zamanda başkalarına sosyal destek sunarak 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  55  
 

 

 

başa çıkma süreçlerine olumlu katkı sağlayabilirler. Din adamları 

ya da dini mekânlarla güven odaklı ilişkiler kurmak ve onlardan 

destek almak pozitif başa çıkma biçimlerindendir (Genç, 2020: 45). 

Göçmenler üzerinde yapılan bir çalışmada da ibadet mekânın 

sosyal ortamı, katılımcıların yaşamlarını sürdürmelerindeki en 

önemli etken olduğu ortaya konulmaktadır. Günde on altı saat ev 

işleri, çocuk ve hasta bakımı gibi işlerde çalışan ve çalıştıkları evde 

yatılı kalan göçmenler hafta sonu gittikleri kilise ayinlerinin kendi 

yaşamları için hayat kurtarıcı boyutta etkisi olduğunu ifade 

etmişlerdir. Gittikleri ülkede yalnızlık, ekonomik sıkıntı, iş ve 

kalacak yer bulma, geride bıraktıkları aileleri için endişelenme, 

başka bir ülkede yabancı işçi olmak gibi pek çok zorluklar yaşayan 

göçmenler sözlü ve fiziksel şiddete de zaman zaman maruz 

kalıyorlar, sözlü şiddete karşılık verirlerse işlerinden oluyorlar 

fiziksel şiddete karşılık verdiklerinde de sınır dışı ediliyorlar. 

Bütün bu süreçte "eğer kilisemiz olmazsa biz hayatta kalamazdık” 

diyerek dini mekânda diğer cemaat üyelerinden gördükleri 

maddi ve manevi desteğin önemini belirtmeye çalışmışlardır 

(Nakonz ve Wai Yan Shik, 2008; Eryücel, 2013: 45). 

İslam dini sıkıntılarla başa çıkmada geniş bir sosyal destek 

ağına sahiptir. Bununla ilgili İslami kaynaklarda pek çok veri 

bulunmaktadır. Bunların başında da “ümmet” olabilme 

gelmektedir. “Biz sizi vasat bir ümmet (toplum) olmanızı sağladık 

ki böylece siz insanlara tanıklık edesiniz, Allah’ın elçisi de size 

tanıklık eder” (Bakara 2/143) ayetinden hareketle ümmet kavramı, 

inanç ve ahlak düzeyinde doğruluk, dürüstlük ve adaletten ödün 

vermeyen, her bakımdan dengeli, ölçülü ve sağduyulu toplum 

olarak tanımlamıştır. Ümmetin en önemli özellikleri, 

mensuplarının Allah’a iman etmeleri ve birbirlerini kötülükten 

alıkoyarken iyiliğe yöneltmeleridir. Bu, onların en hayırlı ümmet 



 Emrullah AKÇA  56 
 

 

olması için yeterlidir (Âl-i İmrân 3/110). Bu bağlamda Kur’an’da 

istenen ümmetin özellikleri, aile ve akrabası ile iyi ilişkileri olan, 

yardımlaşma ve infakın yaygın olduğu, hoşgörü ve sevginin 

yaygın olduğu, inanç özgürlüğünün olduğu, hilenin ve 

aldatmanın olmadığı, adalet, güven ve emniyetin hâkim olduğu 

bir toplum olarak sıralanmaktadır. Bu ümmetin birtakım 

prensipleri vardır. Bunların başında hayatı kolaylaştırma, 

sıkıntıları kaldırma, zorlaştırmama gelmektedir (Öz, 2006). 

İslam’ın ilk dönemlerinde evlerinden, yurtlarından ve 

ailelerinden ayrılmak zorunda kalan Müslümanlar yeni bir 

toplum ve inançla buluştuklarında hem göç travması hem de 

yalnızlık psikolojisini yaşamamaları için Hz. Muhammed 

“Müminler ancak kardeştir, öyle ise kardeşlerinin arasını 

düzelt…” (Hucurât, 49/10) ayetine binaen ümmet ve kardeşlik ilan 

etmişti (Hamidullah, 1980: 175-211). Bu noktada, inanç birliğinin, 

yaşanabilecek travmalar ile başa çıkmada önemli bir rol 

oynadığını söylemek mümkündür. Zira aynı ümmetin fertleri 

olan bireylerin birbirleri ile yakın ilişkide olup, hayatlarındaki 

olumsuzluklara vakıf olacağı ve bu olumsuzlukların çözümü için 

birlikte çaba sarf edeceğini tahmin etmek zor olmamaktadır. 

Ümmetin iyiliği emredip kötülükten koruması ilkesi, bir nevi 

önleyici yardım olarak yorumlanabilir. Bu bağlamda özellikle 

zararlı alışkanlık ve bağımlılıklar sonucu yaşanabilecek olası 

travmalar engellenmiş olacaktır. Kur’an’ın ideal ümmetinde 

fertler, birbirleri için koruyucu, yardımcı ve kurtarıcı roller 

oynamaktadır, denilebilir. Zira Kur’an’da yardımlaşma sıklıkla 

tavsiye edilmektedir. İnanan insan iyilik etmelidir. Ümmet 

kavramı ile birlikte “uhuvve” ya da “kardeşlik” de sosyal destek 

bağlamında dînen kullanılmış bir kavram olarak ortaya 

çıkmaktadır (Çağrıcı, 2001: 485; Esen Ateş, 2019). 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  57  
 

 

 

Hz. Muhammed’in “Müminlerin birbirlerine olan bağlılığı, 

birbirine kenetlenerek inşa edilmiş bir binanın tuğlaları gibidir.” 

(Buhari,”Salat”,88) ifadeleri, ayrıca musibete uğrayanların teselli 

edilmesi, acılarının paylaşılması ve yakınlarını kaybedenlere 

taziyede bulunulması gibi tavsiyeler (İbn Mace,”cenâiz”,55-56), 

İslam’daki sosyal desteğin boyutunu açıklar niteliktedir. 

Bağımlılıkla mücadelede aile en önemli sosyal destek 

kurumların başında gelir. Araştırmalar, aile desteği gibi olumlu 

faktörlerin bağımlılığın bırakılmasına yardımcı olduklarını ortaya 

koymuşlar (Shafie vd., 2019). Arapçada Usre/اسرة, diye ifade edilen 

aile, aslen korunaklı zırh mânâsına gelir (Mustafa, I, 17) Aile 

korunaklı bir zırh gibi maddî manevî bakımdan dış dünyadan 

gelecek olumsuzluklara karşı bireylerini koruma özelliğinden 

dolayı bu ismi almıştır. 

Hayat insan için iniş ve çıkışlarla, acı ve tatlı günlerle 

doludur. Kişi her an olumsuz bir akıbetle yüz yüze kalabilir. 

Hastalık, başarısızlık, borç, suç işleme vb. istenmedik bu 

durumlar kişiyi tedirgin eder, kaygılandırır. Kaygılar giderek 

derinleşen hüzne ve yalnızlığa dönüşebilir. Bu durum kişiyi daha 

tehlikeli sonuçlara da götürebilir. Böyle bir ortamda aile güçlü bir 

barınak ve sığınaktır. Ailenin sıcak yaklaşımı şefkatle 

kucaklaması, olumsuzluk yaşayan bireyi yeniden hayata 

bağlanmada ciddi katkı sağlar (Ertugay, 2017: 67). İslam bireylerin 

sosyal destek unsurlarını açıklarken aile arkadaş ilişkilerini de 

belli bir ölçüye ve bir takım sorumluluk esaslarına bağlamıştır. Bu 

anlamda bireyin ailesine karşı sorumlulukları hangi bireyle 

arkadaşlık kurabileceğini belirlemiştir. Bu da madde kullanma 

riskini büyük ölçüde kaldırabilecek niteliktedir. Nitekim madde 

kullanım risk faktörlerinden biri de aile ilişkilerindeki kopukluk 



 Emrullah AKÇA  58 
 

 

ve sorumluluğun yerine getirilmemesi, kötü arkadaş çevresi ve 

sosyal medya gibi kötü çevre oluşturmaktadır. Bu anlamda 

madde kullanımıyla mücadelede iyi arkadaş ve sağlıklı ailevi 

ilişkiler en etkili destek unsurları arasında yer almaktadır (Yaman, 

2014; Ertugay, 2017: 67). 

2.7. Dini Pratiklerle Manevi Olgunlaşma 

Dini pratik diye ifade edilen ibadet olgusu, bütün dinlerde, 

dindarlığın dışa yansıyan boyutlarından birisi ve insanların dini 

yönelimlerinin göstergesi olarak kabul edilmektedir. İbadet 

kavramı ile bir dinin mensuplarının yerine getirdikleri tüm özel 

dini pratikler kastedilmektedir. Bütün dua, dini ayin ve tören gibi 

tapınma şekilleri bu boyut içinde yer alır (Glock, 1998: 252-274). 

Bu tür dini pratikleri, zihinsel bir varlık olarak gördüğü 

tanrıya karşı duyulan suçluluk duygularının gerekleri şeklinde 

değerlendiren Freud, insanın bilinç dışında tanrıya (babaya) karşı 

beslediği düşmanlık ve sevginin hastalıklı bir ritüel 

oluşturduğunu belirtmektedir. Dolayısıyla Freud dinlerin 

bağlılarından istediği dini pratiklerin bir takıntıdan ibaret 

olduğunu ileri sürmüştür (Forsyth, 2017: 35-36). Dini ve dini 

pratikleri nevrozun belirtisi sayan Freud’un tersine Jung bir bütün 

olarak dine bireysel ve toplumsal sağlık açısından önem atfeder 

(Moreno, 1974: 213). Zira dinin insanın hayatına anlam ve amaç 

kattığını, insanların yaşadığı sendromlara cevap verdiği ve 

yabancılaşmalarını engellediğini belirtir (Adler, 1989: 10). Ayrıca 

Jung Tanrıya bağlanmayı dünyanın fiziksel ve ahlaki çekiciliğiyle 

başa çıkmada önemli bir kaynak olduğunu dolayısıyla dinin zor 

zamanlarda güvenli bir sığınak olduğunu ifade etmiştir (Jung, 

1999: 61; Ayten, 2015:32). 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  59  
 

 

 

İnsan yaratılış itibarıyla mükemmel bir kişilik ve karaktere 

sahip değildir. Nitekim Kur’an insanı huysuz, hırsına düşkün, 

aceleci ve ahlaki yönden zayıf bir varlık olarak nitelemektedir 

(Mearic,70/19-20). İnsandaki bu eksiklik yine Kur'an'da belirtildiği 

gibi Allah'a itaat ve ibadetle düzeltilebilir (Mearic,70/22-23). İnsan 

doğuştan getirdiği bu zayıflığı Allah'a teslim olmayla ve 

ibadetlerini devamlı olarak yerine getirmesiyle giderebilir, 

karakterini düzeltebilir, olgunlaştırır ve kişiliğini bulabilir. Eğer 

kendisindeki zayıflığı ve kötülüğe yönelik yapısını önemsemez 

ihmal ederse bütün benliğini bu zayıflığın getireceği ahlaki 

yoksunluk kaplayacaktır (Mevdudi, 1986:421). 

İnsan ibadet aracılığıyla Allah'ın kendi üzerindeki ontolojik 

hâkimiyetini tanırken bu hâkimiyetin altında onunla ahlakî 

ilişkiye de girer. İbadet sayesinde insan oluşumuzun farkına 

vararak orijinimizi, varlık içindeki yerimizi, yaratılmış lığımızı, 

gücümüzün sınırlarını ve kaynağını tanımış oluruz (Güler, 1999: 

114). 

İbadetler bireylerin her an Allah'la iletişim halinde 

olmalarını sağlayarak anlam kaybını da önlemektedirler. 

Benliğimizin Allah'a yabancılaşmasını ve onu unutmamızı 

ibadetler ünlerler. Ruh ve bedenimizi Allah'ın emirlerinde 

birleştirerek, irademizi kuvvetlendirir ve yaşantımızın her anında 

onu hatırlatarak davranışlarımıza yön ve şekil verirler. Bu 

bağlamda bir borç ve görev bilindiği ölçüde ibadetler kişide 

sorumluluk duygusunu' artırarak kendi benliğini aşmasını sağlar. 

Artık insan yerde ve gökte kendisinden başka yaratıcının 

bulunmadığı Allah'ın huzurunda bulunduğunu, O'nun kullarına 

verdiği sonsuz nimetleri, günahkârlara hazırlayacağı cezaların 

varlığını düşünerek, ruhunda bir hak, şefkat ve merhamet 



 Emrullah AKÇA  60 
 

 

duygusunun gelişmesine zemin oluşturur. Bireylerde sorumluluk 

ve vazife şuurunun gelişmesi sonucu, davranış boyutunda da 

olumlu gelişmeler yaşanır; diğer insanlarla olan ilişkiler de 

olumlu yönde değişir. İbadetlerle insanların günde beş defa 

Allah'ı hatırlatmaya çağırılmaları, bireylerde başıboşluk 

düşüncesini engeller ve hesap verebilirlik düşüncesini 

oluşturmaktadır. Böylece bireyde içsel bir kontrol 

mekanizmasının oluşmasıyla başa çıkmaya katkı sağlanmış olur 

(Hayta, 2000). 

İbadetlerin bireylerin psikolojik iyi oluşlarına da katkı 

sağladığı düşünülmektedir. Nitekim Dünya sağlık örgütünün 

sağlık tanımına göre bireyin hasta veya sakat olmaması onun 

sağlıklı olması için yeterli olmadığını belirtilmektedir. Bunlarla 

birlikte ruhsal ve sosyal açıdan da iyi olması gerektiği ifade 

edilmiştir (Çimen, 2003: 5). Bu açıdan ibadetler, bireyin sağlıklı 

olmasında önemli bir araç olarak görülebilir. Çünkü Tanrının 

huzuruna çıkma, her şeye gücü yeten, koruyup gözeten bir 

Tanrı'ya yakın olma ve onunla irtibat kurma vasıtaları olan ibadet 

davranışları sayesinde, bireylerin psikolojik iyi oluşları olumlu 

yönde gelişebilir. Ayrıca ibadetler ile bireylerin planlı, programlı 

ve disiplinli bir yaşam sürdürmesi de beklenilmektedir (Certel, 

1998:6). Böylece hayatını ilahî bir plan ve programa dayalı olarak 

sürdüren bireylerin hayatındaki memnuniyet ve mutluluk 

düzeyinin artması düşünülmektedir. Ayrıca, zamanını, Rabbinin 

razı olacağı şekilde geçirmiş olmanın verdiği manevi haz 

sayesinde, bireyin ruh sağlığı olumlu yönde etkilenecektir (Kaya 

ve Küçük, 2017). 1998-2003 yılları arasında konu ile ilgili yapılan 

toplam 43 araştırmayı inceleyen Rew ve Wong (2006: 1), 

çalışmaların %84'ünde dinî vecibeleri yerine getirmenin sağlıklı 

tutum ve davranışları olumlu yönde etkilediğini tespit etmiştir. 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  61  
 

 

 

Konuyla ilgili hem yurtiçi hem de yurtdışında yapılan çalışmalar 

incelendiğinde, genel olarak ibadetlerle psikolojik iyi olma 

arasında olumlu bir ilişkinin varlığından bahsedilmektedir (Kaya 

ve Küçük, 2017). 

Bu tür pratiklerin samimi bir şekilde yerine getirilmesi, kul 

ile Tanrı arasında manevi bağın kurulmasına, bireylerin ruh 

dünyasında, hayatı anlamlandırma ve psikolojik iyi olma 

durumlarında birtakım olumlu gelişmelere yol açabilmektedir. Bu 

bakımdan, bireylerin psikolojik açıdan iyi olmaları, hayatlarından 

memnun ve mutlu olabilmeleri için dinî veya felsefî bir inancın 

varlığının son derece önemli olduğu vurgulanmaktadır. Zira 

kutsalla yapılan bu tür ilişkiler bireyi yalnızlık durumundan 

koruyup sosyal ortama katması açısından tedavi edici bir öneme 

sahiptir. İbadetler ile ruh sağlığı arasındaki pozitif yönlü ilişkinin 

varlığı hem yurt içi hem de yurt dışında yürütülen birçok 

araştırmada ortaya konulmuştur (Kaya ve Küçük, 2017; Hayta, 

2000). 

İbadetler genel olarak bireyin kişilik ve karakterini 

düzenleyen ve dengeleyen sistemler olarak da değerlendirilebilir. 

Nitekim ibadetler insandaki uyuşturucu madde isteği gibi 

olumsuz arzu ve istekleri engelleyerek onları düzenler ve kişiliği 

geliştirmede önemli katkılar sağlar. Ayrıca ibadetler bireye insani 

kimliği hatırlatarak ilahi alanın sınırsızlığını ve kendi alanın 

kısıtlılığının her daim bilincinde olmayı sağlamaktadır (Hayta, 

2000). Bu ibadetlerden biri olan namazın sürekliliği ve zamanı, 

orucun belirli sürelerde yemeden ve içmeden sakınarak açlığa ve 

susuzluğa tahammül gösterme olduğu düşünüldüğünde; burada 

belli bir düzenlilik, ilahi iradeye teslim olma, belli bir kişilik 

kazanabilmek için devamlı bir hazır oluş söz konusudur (Koç, 



 Emrullah AKÇA  62 
 

 

2005; Hayta, 2000; Sizgen, 2024: 219). Bütün ibadetler insan 

şuurunu iyiye ve doğruya yönlendirerek ve onları 

olgunlaştırarak güzel davranışlar sergilemelerini sağlarlar. 

Yaratıcısına tam şuurla bağlanan ve ibadet eden insan her türlü 

kötülükten kaçınarak kendisine olan güvenini artırır, büyük 

ruhsal destek kazanır, kişiliğini sağlamlaştırır, sabrını ve olumlu 

yaşam felsefesini, sevincini geliştirir (Krech ve Crutchfield, 1980: 

184; Dağdelen, 2017: 202). Böyle bir kişiliğe sahip birey diğer 

insanlarla sorumluluk, saygı ve dürüstlük üzerine ilişki kurabilir. 

İslam dininde önemli bir ibadet olan namazın, insanı 

fuhşiyattan ve münkerattan men edeceği belirtilmektedir 

(Ankebût, 29/45). Söz konusu ayet üzerinde dikkatlice 

düşünüldüğünde namazın mü ‘mine ahiretini kazandıran bir 

ibadet olmaktan çok, onun dünya hayatında, toplum içinde 

mutlu, huzurlu ve başarılı bir hayat yaşayabilmesini temin eden 

bir ibadet olduğu görülecektir. Bu, bir anlamda mutlu ve huzurlu 

fertlerden oluşacak, mutluluk kaynağı bir toplum meydana 

getirmek demektir ki, namaz, bu toplumun fertleri arasındaki bağı 

zayıflatan ve "cemaat ruhu"nu zedeleyen her türlü "fahşa ve 

münker" den fertleri alıkoymanın ideal yollarından biri ve belki 

önde gelenidir (Sancaklı, 2018). 

Olumsuz düşünce ve davranışlardan uzak duran bir birey, 

nefsin her türlü fenalıklarından kendisini kurtarabilir. Namazı 

dosdoğru kılan bir kişi her vakit Allah’ın huzurunda olduğunu 

bilir. Yaptığı her şeyden Allah’ın haberdar olduğunun farkında 

olur. Bu farkındalık kişiye manen huzur verir. Bundan dolayı 

namazın, bilişsel davranışçı terapiye uyumlu bir özellik taşıdığını 

söylemek yanlış olmayacaktır (Şeker ve Karakurt, 2018). 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  63  
 

 

 

Dini pratiklerden en çok başvurulanlardan biri olan dua 

bireyin kişiliğini anlaması sınırlarını fark etmesi ve acizliğinin 

farkına varması noktasında önemli bir ibadet sayılmaktadır. 

Nitekim dua eden birey farkında olmasa da eksiklik şuuruyla bir 

yönelişe girmektedir. Başka bir ifadeyle birey kendisindeki bu 

eksiklik duygusunun verdiği gerginliği gidermek için dua eder 

(Koç, 2005). Dua bireyin ahlaki ve fiziksel sağlığının temel unsuru 

olarak bireyde zihinsel ve manevi güçlerin daha iyi kullanılıp 

ümit ve inancın canlanmasına, stres ve kaygıların yatışmasına, 

kişiliğin bütünleşmesine yardımcı olan bir etkiye sahiptir (Carrel, 

1961: 27; Hökelekli, 2013:230; Koç, 2005). 

Sonuç olarak ibadetler bir bütün olarak ele alındığında 

güçlüklere katlanma, benliği geliştirme, problemlerle başa çıkma 

ve kendini aşma gibi durumlarla sonuçlanan psikolojik bir 

olgunlaşmanın motive edici birer gücü olarak 

değerlendirilebilirler (Hökelekli, 2013: 244). 

Müslüman bir birey namaz, oruç, zekât, hac ve kurban gibi 

dini pratikleri yerine getirmekle tam anlamıyla elinden ve 

dilinden herkesin güven içerisinde olduğu, kimsenin incinmediği 

mümtaz bir şahsiyet olacaktır. Bu denli temiz bireylerden oluşan 

bir toplum tabiatıyla suç işlemekten uzak bir toplum olacaktır 

(Erturhan, 2007). İbadetlerin zihni işlevsiz düşüncelerden 

korunmada, duyguların denge kazanmasında, bireyin kendisine, 

yaratıcısına, ailesine, topluma, bütün insanlığa, hatta canlı ve 

cansız bütün varlıklara karşı sorumluluk duymasında, kendi 

içinde dengeli, toplum içinde uyumlu ve olgun duruma 

gelmesinde, kendi mutluluğunu başkalarının mutluluğundan 

ayrı düşünmeyen, kendisi için istediğini diğer insanlar için de 

isteyen bir anlayış kazanmasında etkin bir rolü vardır (Peker, 



 Emrullah AKÇA  64 
 

 

2015:67). Bu açıdan ibadetlerin bilişsel davranışçı kuramın 

amacıyla örtüştüğü söylenebilir (Şirin, 2013: 207). Zira Kur’an’ın 

da haber verdiği üzere şeytan, insanın olumsuz davranışlarda 

bulunmasını istediğinde onların öncelikle düşünce/inançlarına 

etki etmeye çalışmaktadır (Âl-i imrân, 3/14; Bakara, 2/268; Tâh-hâ, 

20/116-122). İbadetler bu anlamda bireyi şeytani tuzaklardan 

koruyan bir faktör olarak düşünebilir. Zira ibadetlerle bireyler 

farklı zamanlarda yaratıcıyla iletişime geçerek her şeye gücü 

yeten bir güçle bağlantıda olma düşüncesini sürekli aktif hale 

getirebilmektedir. Bu da bireyi “bir kereyle bir şey olmaz, azdan 

ne zarar gelir, Allah yakmaz, sonra tövbe ederim”, gibi bilişsel 

çarpıtmalardan koruyabilir. Bu hakikatlerden hareketle bu 

oturumda dini danışman katılımcıların bireysel anlamda temiz 

kalmaları ve çevresiyle uyumlu olması için manevi yönden 

güçlenmesini sağlayacak dini davranışlara yönlendirir. Nitekim 

Allah kendisiyle sağlam bir iletişim halinde bulunan kullarının 

olumsuz duygu ve düşüncelere karşı güçlü olduğunu 

belirtmektedir (Nahl, 99). Dini danışman uyuşturucu madde 

kullanan bireyleri bağımlılık öncesi ve iyileşme süreçlerinde 

birtakım dini davranışlara yönlendirerek egzersizliğe, çevre 

değişikliğine, sosyalize etmeye ve en önemlisi bireyin anlam 

dünyasını geliştiren yaratıcı ile iletişime geçmesine destek 

sağlayabilir. 

2.8. Değerlerle Manevi Olgunlaşma 

Değer kavramı Latince “kıymetli olmak”, “güçlü olmak” 

anlamını ifade etmektedir. Kavram açısından 

değerlendirildiğinde bağımlı bireyin kendini değersiz ve 

ötekileştirilmiş (kıymetsiz) olarak hissetmesi, zayıf ve yalnızlık 

duyguları  içinde  olması  bakımından  değerlere  ihtiyaç 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  65  
 

 

 

duyduklarını göstermektedir. Zira değerler, ruhsal yaşantısında 

kendisini değersiz ve ilgisiz gören bağımlı bireylere, değerli olma 

düşüncesini kazandırmakta, zayıf, yalnız ve öz güvenini 

kaybetmiş kişilere de başa çıkma konusunda destek 

sağlayabilmektedir (Ceylan ve Özaydın, 2020). Bu açıdan 

bakıldığında değerler, BDT kuramının tedavi çeşitlerinden 

sayılabilir. Zira Sosyal kontrol ve baskı araçları görevini yerine 

getirmeyle başa çıkma araçları sayılan değerlerin doğru düşünme 

ve sağlıklı karar verme noktasında (Aydın, 2011) bilişsel 

davranışçı terapiye de uygun görülmektedir. 

Toplum hayatında fertleri birbirine kenetleyen, kaynaştıran, 

kardeşlik duygularını geliştiren, birlik ve beraberliği pekiştiren; 

kısaca, sosyal bütünleşmeyi sağlayan unsurların başında manevî 

değerler gelmektedir (Sancaklı, 2018). İslam dininin toplum içinde 

birlik, dirlik, düzen ve ahenk olması ve insanların birbirine sevgi 

ve saygı bağı ile bağlanması, empati yapması, başkalarıyla 

paylaşmayı sağlayan değerlerin oluşması için çok teşvik edici 

olduğu görülmektedir. Örneğin; “Allah’ın eli birlik olan 

topluluğun üzerindedir.” “Ayrılıktan sakınınız, size cemaati 

tavsiye ederim.” (Tirmizi, Fiten,7). Dolayısıyla İslâm dini topluluk 

halinde yaşanılan ve yaşamayı öngören bir dindir (Sancaklı, 2018). 

Değerler, davranışlarımıza yol gösteren, rehberlik eden 

inanç ve kurallar olarak tanımlanmaktadırlar (Hökelekli, 2013: 

285). Değerlerden soyutlanmış bir toplumun düşünülemeyeceğini 

belirten Hökelekli, değerlerin olgun, iyi ve uyumlu bir kişiliğin en 

önemli şartı olduğunu ileri sürmektedir. Değerlerin zayıfladığı 

günümüz dünyasında insanlar, gerçek benliklerinden uzaklaşmış, 

kendisine yabancılaşmış varoluş ile ilgili anlamsızlık içinde 

bocalamaktadırlar. İnsanların bir arada huzur ve güven içerisinde 



 Emrullah AKÇA  66 
 

 

yaşamalarını sağlayan adalet, dayanışma, merhamet, barış, 

sorumluluk, hoşgörü, tahammül, sabır, dürüstlük gibi değerler 

modern insan için fazla önemli görülmemektedirler (Hökelekli, 

2013: 287). Değerlerin kaybı veya zarara uğraması, kişiliğin ve 

benliğin sarsılmasına ve güvensizlik hislerine de sebep olabilir. Bu 

durumda insan her şeyin sona erdiğini düşünür ve kendisini 

yalnız hissedebilir (Akıncı, 2005). 

Kişilerin madde kullanmaya başlama sebepleri dikkate 

alındığında pek çoğunun sorunlarına çözüm aramak ya da 

çözemediği sorunlarından uzaklaşmak, onlar üzerine 

düşünmemek amacıyla madde kullanmaya başladığı 

görülmektedir. Dolayısıyla uyuşturucu madde kullanmak bir 

başa çıkma aracı olarak görülmektedir. Ancak madde 

kullanımıyla birlikte sorunlar iyice artmakta bu da daha fazla 

madde alınmasına ve bağımlı olmaya sebep olmaktadır (Kulanşi, 

2021: 52). Bu anlamda değerlerden yoksun olmanın insanın 

yaşamdan zevk alamama, hayatının amacını belirleyememe, 

ilgisizlik, ilkesizlik, ümitsizlik, aşırı kuşkuculuk gibi pek çok 

ruhsal sıkıntılara da neden olabilmektedir (Mutluer, 2006: 36). 

İnsanlar, suç işleme nedeni olarak her ne kadar en önde 

ekonomik nedenleri gösteriyorsa da en az ekonomik sorunlar 

kadar dini ve ahlaki değerlerin yokluğu ve yetersiz öğretimi de 

göz ardı edilmemelidir. Suça dayalı bir davranışın ortaya çıktığı 

bir anda, bu davranışın yapılmaması gerektiğini belirleyen ilahi 

bir emrin, o davranışın gerçekleşmesinin önünde bir direnç 

oluşturacağı araştırmacılar tarafından kabul edilmektedir. Bazı 

insanlar yoksuldur ama hırsız değildir. Bazı insanlar zengindir 

ama elindeki para ve imkânlar başkalarına aittir (İğde, 2009: 79). 

Bu sebeple madde bağımlılığı rehabilitasyonunda manevi destek 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  67  
 

 

 

uygulamalarının olumlu sonuçlar verdiği, insanların maddeyi 

kötüye kullanımını bırakmakta dini ve manevi değerlerin etkili 

olduğu düşünülmektedir (Akıncı, 2017:107). Çünkü değerler 

uyuşturucu madde kullanımına karşı koruyucu faktör olduğu 

gibi uyuşturucu madde bağımlılığının iyileşmesine de katkı 

sağlayabilir. Nitekim insanlar, yaşadıkları sıkıntılı durumdan 

kurtulmak veya onunla başa çıkmak için dini inanç ve pratiklere 

başvurdukları gibi dini ve ahlaki değerlerden de faydalanabilir 

(Muz, 2009: 159). 

Kişinin ahlaki gelişim seviyesi ile madde kullanımı ve 

antisosyal davranışlar sergilemesi gibi durumlar arasında yüksek 

ilişkinin olduğu düşünülmektedir. Riskli edimler, kişileri 

doğrudan etkilediğinden kişisel bir tercih olarak kabul edilirken 

antisosyal davranışlar gibi toplumu etkileyen edimler ahlaki 

olarak değerlendirilmektedir. Yani madde kullanımı ve diğer 

riskli edimlerin iyileştirilmesi ve rehabilitasyonu esnasında 

kişilerin istendik davranışı sergilemesi için gerekli olan kaynağın 

kişilerin kendisinde saklı olduğu unutulmamalıdır (Erk ve Fırat, 

2018). Einstein (1985), uyuşturucu madde kullanma yahut 

kullanmama durumunu bir değer tutumu olarak görür. Sahip 

olduğumuz değerler, uyuşturucu maddelere bakış açımızı etkiler 

ve madde kullanırken ya da kullanımı bırakma durumunda 

hayatımızı nasıl devam ettireceğimiz konularına bakışımızda 

önemli bir rol oynar. Dolayısıyla değerlerimiz tercihlerimizi 

etkilemektedirler. Nucci ve arkadaşları (1991) tarafından yapılan 

bir alan araştırmasında madde kullanan ergenler ile kullanmayan 

ergenlerin uyuşturucu maddeyi nasıl algıladıkları incelenmiş ve 

madde kullanan gençlerin bağımlılığı ahlaki bir problem olarak 

kabul etmedikleri, bireysel bir problem olarak algıladıkları 

sonucuna ulaşılmıştır. Ahlaki muhakeme kişinin doğru olanla 



 Emrullah AKÇA  68 
 

 

yanlış olanı, iyiyle kötüyü, güzel ile çirkini ayırt etme gücü ve 

doğru ve iyi olanı içselleştirmesi olarak açıklanabilir. Ahlaki 

muhakeme yeteneğinin gelişmesi ise ilk çocukluk yıllarında 

başlar ancak okul döneminde en hızlı seviyesine ulaşır (Kulanşi, 

2021: 61). Bu açıdan bakıldığında bireylere hayatlarında 

bağımlılık problemiyle karşılaşmamak için çocukluk döneminden 

itibaren koruyucu ahlak eğitiminin verilmesi gerektiği 

belirtilebilir. 

İnsanı diğer canlılardan ayıran en önemli özellik onun seçme 

iradesine sahip olmasıdır. Uyuşturucu madde kullanımı, bireyin 

kendi davranışlarını seçme ve uygulamadaki özgürlüğünü 

kullanarak bağımlılıklar oluşturmasına ve daha sonra 

davranışları üzerindeki kontrolünü yitirmesine neden 

olmaktadır. Yani uyuşturucu madde kullanımı insanın bireysel 

tercihleri ve iradesi ile kendi kendisini mahkûm etmesidir. İster 

davranış bağımlılığı olsun isterse de kimyasal bağımlılık olsun her 

tür bağımlılıkta insan özgürlüğünü kaybetmekte ve bağımlısı 

olduğu şeyin kendisini kontrol etmesine izin vermektedir. 

Bundan sonra insan artık özgür değil, bağımlıdır. Onun 

davranışlarını belirleyen ve kontrol eden kendi iradesinin 

dışındaki bir nesneye bağlanmış haz ve tutkularıdır. “Bağımlılık 

haz ve tutkularla ilişkilidir. Bağımlılıkta insanın düşünce merkezi 

olan akıl ve irade etkisiz kalmaktadır. Böylece bağımlılık bir tür 

kölelik olarak görülmektedir (Gökalp, 2017). Zira insan bağımlısı 

olduğu şeye köle olmakta ve böylece özgürlüğü ortadan 

kalkmaktadır. Oysa insan ancak özgür kalarak insan olabilir. 

İrade zayıflığı diye nitelenen kişinin kendini kontrol edememesi, 

kendisi bir değer olan insanoğluna yakıştırılmamıştır. Zira 

insanın kendisi manevi bir değer olduğu için “And olsun, biz 

insanoğlunu şerefli kıldık…” (İsra,17/70). Onun psikolojik iyi 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  69  
 

 

 

oluşu bedensel hazlarla değil daha yüksek olan manevi hazlarla 

gerçekleşir (Çiçek, 2022: 20). Buradan hareketle insanın düşünce 

sağlığını koruması ve bilinçli bir benliğe sahip olmasında 

değerlerin etkisi önemlidir. Zira değerler, bireylerin ilkeli ve güçlü 

olmalarını sağlayabilmektedir. 

3. Madde Bağımlılarına Yönelik Dini Başa Çıkma ve 

Psikolojik İyi Oluş Programın İçeriği ve Oturumları 

Dini başa çıkma ve psikolojik iyi oluş programı, Denetimli 

Serbestliğe (DS) tabi tutulan bağımlı veya bağımlılık sürecindeki 

bireylerin madde kullanma istekleriyle baş edebilmesi ve sosyal 

uyumları geliştirip hayata yeniden başlamaları konusunda 

farkındalık ve destek sağlamayı amaçlamaktadır. Dini rehberlik 

programı, bağımlı ve bağımlılık sürecinde olan bireylere yönelik 

gerçekleştirilen sistemli ve kısa vadeli bir destek programıdır. 

Dini rehberlik programının hedef davranışları: Bireyleri madde 

kullanımına karşı bilinçlendirmek, hayatlarını anlamlandırma, 

kişinin kendi benliğini tanıması, iç ve dış baskılara karşı 

güçlendirmesi, problemlerini çözmesinde dine yönlendirerek 

olumlu Allah algısı geliştirmesi, doğru ve gerçekçi kararlar 

almasını ve çevresiyle sağlıklı ilişkiler kurmasını sağlama 

konusunda dinin sosyal ve manevi desteğini sağlamaktır. Dini 

başa çıkma ve psikolojik iyi oluş programı, BDT yaklaşımına 

uygun olarak bağımlı bireyin hayat hikâyesini dinlemeyle başlar 

ve danışan süreçle ilgili bilgilendirilir (Köroğlu ve Türkçapar; 

2009: 104-105; Şirin, 2013: 82). Bu çalışmanın oturumları bilişsel 

davranışçı kuramın yaklaşımına göre hazırlanmıştır. Bu 

kapsamda oturumlarda şuna dikkat edilmiştir: 

1) Duygu durum kontrolü 

2) Hafta içi önemli olaylar 



 Emrullah AKÇA  70 
 

 

3) Önceki oturumla bağlantı kurma 

4) Ödev kontrolü 

5) Konu belirleme 

6) Gündem maddelerinin ele alınması 

7) Bir sonraki oturum konusunu belirleme ve ödev verme 

8) Oturumun özetlenmesi 

9) Danışandan geribildirim ve durumunu değerlendirmesi (Şirin, 

2013: 95). 

Dini başa çıkma ve psikolojik iyi oluş programı, denetimli 

serbestliğe tabi tutulan madde bağımlıları ve alan uzmanlarıyla 

yapılan görüşme ve doküman verilerine dayanarak 

oluşturulmuştur. 

1. Oturum: Tanışma ve Programın Tanıtılması 

 

I. Oturum Planı 
 

Modül 1: Başlangıç, Oturumun Adı: Tanışma ve Programın Tanıtılması 

Oturumun Amacı: Bu oturumun amacı, grup liderinin kendini tanıtması, 

grup üyelerinin kendilerini tanıtması, program hakkında bilgi verilmesi, 

uygulama kurallarının, amacının ve içeriğinin açıklanması, katılımcıların 

görüşlerinin ve beklentilerinin alınmasıdır. 

Kazanım Konular Yöntem ve 

Teknik 

Süre 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  71  
 

 

 

1. Grup çalışmasına 

ilişkin olumlu tutum 

geliştirir. 

2. Programın kendisi ve 

çevresine yönelik 

faydalarının farkına 

varır. 

Giriş 

-Duygu-Düşünce 

Kontrolü 

-Grup liderinin ve 

katılımcıların kendilerini 

tanıtmaları 

-Katılımcıları Güdüleme 

-Grup 

Etkileşimi 

-Anlatım- 

Soru- Cevap 

10dk. 

3. Programın amacı ve 

içeriği hakkında bilgi 

sahibi olur. 

4. Grup kurallarını bilir 

ve kurallara uymayı 

öğrenir. 

Uygulama 

-Din temelli başa çıkma 

program içeriğinin 

tanıtılması, programın 

amacı, kazanımları ve 

beklentileri 

-Grup kurallarının 

açıklanması 

-Anlatım 

-Soru-Cevap 

-Tartışma 

20 dk 

5. Oturumu özetler ve 

değerlendirir. 

Değerlendirme 

-Oturumun 

değerlendirmesi ve 

oturumla ilgili duygu ve 

düşüncelerin alınması 

-Oturumun özetinin 

yapılması 

-Bir sonraki oturumun 

kazanımlarından 

haberdar etme 

-Soru-Cevap 

-Tartışma 

20 dk 

Oturum Materyal ve Ekleri: Sunum planı 

Ek 1: Din Temelli Başa çıkma Programın Tanıtımı 

Ek 2: Grup Kuralları 

EK 1 Din Temelli Başa Çıkma Programı Eki 

Madde Bağımlılarına Yönelik Dini Başa Çıkma ve Psikolojik İyi Oluş 

Programın İçeriği 

1. Tanışma ve Programın Tanıtılması 



 Emrullah AKÇA  72 
 

 

2. Dini Anlamlandırma 

a. Dini Kaynaklarda Hayatın Anlamı ve Amacı 

b. İçinde Bulunduğu Durumun Muhasebesini Yapma 

c. Dinin Ölüm ve Sonraki Hayata Bakışı 

d. Madde Kullanmanın Hayatın Anlamı ile İlişkisi 

3. Duyguları Tanıma ve Kendi Duygularını Fark Etme 

a. İnsan Benliğini Tanıma 

b. Kur’an ve Hadiste İnsan Benliği ile İlgili Açıklamalar 

c. Duygusal Körlüğün Tanımı ve Madde Kullanımıyla İlişkisi 

d. Nefsin Çeşitleri ve Tanımları 

e. Utanma duygusu, empati, sevgi vb. duyguların imanla ilişkisi 

4. Dini Bilgi ve Bağımlılık Bilinci 

a. Günah Kavramı ve Madde Kullanımının Günah ile İlişkisi 

b. Kur’an ve Hadiste Bağımlılık ile İlgili Ayet ve Hadisler 

5. Dine Yönlendirme 

a. Dine Yönelme 

b. Olumlu Allah Algısı Geliştirme 

c. Ayet ve Hadislerde Tövbe 

d. Tövbenin Uygulaması 

6. Dini Sosyal Destek Sağlama 

a. Dinin Sosyal Hayata Etkisi 

b. Aile ve Dindar Çevrenin Önemi 

c. Cami ve Toplu İbadetlere Katılmanın Önemi 

d. Manevi Şahsiyetlerin Önemi 

e. Kur’an ve Hadislerde Aile ve Arkadaş 

7. Dini Pratiklerle Manevi Olgunlaşma 

a. Duanın Mahiyeti ve Kur’an’dan Dua Örnekleri 

b. Şükür, Namaz, Oruç, Zikir Etme ve Kur’an Okumanın Madde 

İsteğiyle Başa Çıkmadaki Fonksiyonları 

c. Kur’an’da Şükür, Zikir ve Namaz İbadetiyle İlgili Ayetlerin 

Anlatılması 

8. Değerlerle Manevi Olgunlaşma I 

a. Emanettin Tanımı ve Çeşitleri 

b. Sorumlu Olmanın Gereklilikleri 

c. Kur’an’da Emanet ve Sorumluluk ile İlgili Ayeteler 

9. Değerlerle Manevi Olgunlaşma II 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  73  
 

 

 

 

II. Hazırlık ve Gözden Geçirme 

Duygu-Düşünce Kontrolünün Yapılması 

“Merhaba, arkadaşlar hoş geldiniz, nasılsınız? Umut ediyorum hepiniz 

sevdiklerinizle birlikte güzel bir yaşam geçiriyorsunuzdur. Manevi 

rehberlik eğitimini tercih ettiğiniz için hepinize teşekkür ediyorum.” 

Grup Liderinin ve Katılımcıların Kendilerini Tanıtmaları 

“Benim adım….., olarak çalışıyorum ............. mezunuyum. Evet, 

şimdi sizin kendinizi tanıtmanızı istiyorum. Kısaca aile ve iş yaşamınızı, 

kendinizle ilgili olumlu bir özelliğinizi, hobilerinizi ve fobilerinizi ifade 

edebilirsiniz. Daha sonra uyuşturucu madde ile ilgili görüşlerinizden 

bahsedebilirsiniz. Sırasıyla birbirimizi tanımaya başlayalım.” 

Katılımcıları Güdüleme 

Program süreci hakkında bilgi verilir. 

Bu eğitimde, Denetimli Serbestliğe (DS) tabi tutulan bağımlı 

veya bağımlılık sürecindeki bireylerin madde kullanma istekleriyle baş 

edebilmeleri ve sosyal uyumlarını geliştirip hayata yeniden başlamaları 

konusunda farkındalık ve destek sağlamak için geliştirdiğim din temelli 

başa çıkma programını işleyeceğiz. Bildiğiniz gibi madde bağımlılığı pek 

a. Affetmenin İnsan Sağlığına Katkısı 

b. Kur’an’da Affetme ile İlgili Ayetlerin Yorumlanması 

c. Öfkenin Tanımı, Kur’an’da Öfkeyle İlgili Ayetler 

d. Öfkeli Durumda Yapılması Gereken Dini Pratikler 

e. Sabır ve Sabrın Boyutları 

f. Sadakat 

10. Sonlandırma 

a. Din Temeli Eğitim Uygulamasını Değerlendirme 

b. Kazanımlarım 

c. Geleceği Planlama 



 Emrullah AKÇA  74 
 

 

çok olumsuz sonucu bulunan; birey, aile ve toplumları olumsuz etkileyen 

problemlerin başında gelir. Madde kullanımı tek başına bir hastalık 

olmasa da psikolojik ve fiziksel olarak bağımlılığa yol açmakta, bireylerin 

öz denetimi zayıflatarak onların suç işleme güdülerini artırmaktadır. 

Çünkü bağımlılığa yol açan maddeler insanın sinir ve duygu sistemini 

etkileyerek öz kontrolü kaybetmesine neden olmaktadır. Çağımızın büyük 

bir problemi olan madde bağımlılığıyla mücadele etmemiz, geleceğimiz 

için önemlidir. Nitekim madde bağımlılığıyla mücadelede sağlık, hukuk 

ve kolluk kuvvetlerinin yeterli olmadığı, maneviyat ve din eksenli 

programlardan da yardım alınması gerektiği belirtilmektedir. DS’ye tabi 

tutulan bağımlı bireylerin maddeye karşı yanlış algısı ve savunma 

yöntemleri tedavilerini engelleyen önemli faktörlerdir. Nitekim madde 

bağımlıları maddenin psikolojik, fiziki vb. zararları konusunda 

farkındalığa sahip olmadıkları gibi madde kullanımının dini yönü 

hakkında da doğru bir bilgiye sahip olmadıkları ve dini çözüme 

başvurmada çekingen davrandıkları gözlenmiştir. Amacı insanı bir 

bütün olarak koruyup sağlıklı ve mutlu bir birey haline getirmek olan 

dine, çağın hastalığı olan madde bağımlılığına karşı mücadelede 

başvurulması ve ona göre programların geliştirilmesi hem bizim hem de 

kurumların yüklerini hafifletebilir. 

“Madde kullanımı ya zevk verme ya da iç rahatsızlıklardan 

kaçınma amacıyla başvurulan yanlış bir tercihtir. İnsanın dünya ve 

ahiret mutluluğunu amaç edinen İslam dini madde kullanımına karşı 

gerek aile ve arkadaş ilişkileri üzerinden gerekse maddenin zararlarına 

karşı farkındalık oluşturması üzerinden koruyucu bir özelliğe sahiptir. 

Dolayısıyla tamamen dini ve manevi destek amacını taşıyan bu eğitimin 

sizlere yararlı olacağını düşünüyorum. Bu konuda sizlerin de neler 

düşündüğünüzü de merak ediyorum. Düşüncelerini paylaşmak isteyen 

buyursun lütfen.” 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  75  
 

 

 

“Böylece hepinizle tanışma imkânımız oldu. Grup çalışmalarımız 

ilerledikçe birbirimizi daha iyi tanıma fırsatımız olacaktır. Sizler İslam 

dininin birey ve toplum için ne denli önemli olduğunu, dini ve manevi 

değerlerin bizleri ayakta tutan önemli dayanaklar olduğunu 

biliyorsunuz. Bu programa katılmakla uyuşturucu maddenin size, 

ailenize ve çevrenize ve en önemlisi dini yaşantınıza ne kadar zarar 

verdiğini daha iyi anlayabilirsiniz. Madde kullanma isteğiyle baş etmede 

öğreneceğiniz dini bilgi ve tekniklerin faydalı olacağını düşünüyorum. 

Sağlıklı nesiller adına hepinize teşekkür ediyorum. Bugün sizlere 

programın ne olduğunu, programı nasıl işleyeceğimizi, birlikte nasıl 

çalışacağımızı ve daha önemlisi sizin beklentilerinizin neler olduğunu 

konuşacağız.” 

III. Uygulama 

“Din temelli başa çıkma ve psikolojik iyi oluş programı Denetimli 

Serbestliğe (DS) tabi tutulan bağımlı veya bağımlılık sürecindeki 

bireylerin madde kullanma istekleriyle baş edebilmesi ve sosyal uyumları 

geliştirip hayata yeniden başlamaları konusunda dini farkındalık ve 

destek sağlamayı amaçlamaktadır. Program on oturumdan oluşmaktadır. 

Her bir oturum yaklaşık 1 saat sürecektir. Ben her oturumda sizinle yeni 

bilgiler paylaşacağım. Sadece ben bilgi sunmayacağım, sizler de madde 

kullanımıyla mücadele için nasıl katkılarda bulunulması gerektiği 

konusunda görüşlerinizi ve tecrübelerinizi ifade edebilirsiniz. Sizin bu 

konudaki görüşlerinizin ve deneyimlerinizin önemli olduğuna 

inanıyorum. Bu toplantılara katılımınız sırasında dikkat edilmesi 

gereken önemli bir duruma değinmek istiyorum." 

“Burada her toplantımız bittiğinde öğrenilen bilgileri ve 

kazanılan becerileri evlerinize, hayatınızın içine götürmenizi istiyorum. 

Böylelikle öğrenilen yeni bilgilerin faydalı olacağına inanıyorum. Bu 

eğitime katılarak hayatın anlamını ve amacını daha iyi kavramış 



 Emrullah AKÇA  76 
 

 

olacaksınız. Bağımlılıkla ilgili dini bilgi ve bağımlılık bilincini 

geliştirebilir, kendi duygularınızı tanıyarak iç ve dış baskılara karşı güç 

kazanabilir, problemlerin çözümünde dine yönelerek olumlu Allah algısı 

geliştirebilir, doğru ve gerçekçi kararlar alma ve çevrenizle daha iyi 

ilişkiler kurma konusunda dinin sosyal ve manevi desteğinin önemini 

kavrayabilirsiniz.” 

Program içeriği: 

“Bu programda sadece benim anlatacağım, sizin de dinleyeceğiniz 

etkinlikler yapmak yerine sizin daha aktif olacağınız çalışmalar yapmayı 

amaçlıyorum. Ben arada bir size sorular soracağım, sizler de sorular 

soracaksınız, yaşamınızdan örnekler vereceksiniz, karşılıklı güven 

içerisinde paylaşımlarda bulunacağız. Konuşacağımız tüm konular 

uyuşturucu madde ve bağımlılık üzerine olacaktır. Başka konularla ilgili 

aklınıza bir şey takılırsa aralarda onları ele alabiliriz. Böylelikle sohbet 

ederken farklı konularda bilgi sahibi olabiliriz. Bu eğitime katılan 

herkesin söz alması, düşüncelerini paylaşabilmesi benim için çok 

önemlidir. Herkesin görüşlerini özgürce paylaşabilmesinin yanı sıra 

konuşma hakkını seçmemesi durumuna da saygı göstermekteyiz. Bu 

program boyunca bazı zamanlarda duygu paylaşımları, konuyla ilgili 

vidolar, ayet ve hadislerden yararlanacağız.” 

“Şimdi sizinle bu programa ilişkin beklentilerinizin neler olduğunu 

öğrenmek amacıyla bir çalışma yapalım. Bu programa katıldıktan sonra 

nelerin değişmesini ve daha iyi olmasını istersiniz? Bu programa 

katılarak hangi bilgi ve becerileri kazanmak istiyorsunuz?” 

Grup Kurallarının Ele Alınması 

Bildiğiniz gibi birlikte bir etkinlik yapılırken bazı kurallar olabilmektedir. 

Şimdi sizinle bu eğitimi gerçekleştirirken hangi kuralların olması 

gerektiğini  konuşmak  istiyorum.  Bizim  amacımıza  hep  birlikte 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  77  
 

 

 

ulaşabilmemiz için size göre uymamız gereken kurallar neler olabilir? Bu 

program süreci düşündüğümüzde çeşitli paylaşımlarda bulunabilirsiniz. 

Bu süreçte yaşadıklarınızı anlatacaksınız. Bu durumların oturumların 

dışında konuşulması buradaki bazı katılımcıları rahatsız edebilir. Özel 

yaşamımızla ilgili konuşacağımız bazı örnekler başka yerde 

anlatılmaması gerekebilir. Buna gizlilik diyoruz. Dolayısıyla bir 

kuralımız gizlilik olabilir. Ne dersiniz? Başka hangi kurallarımız olmalı 

sizce?” 

1) Gizlilik: Diğer katılımcıların özel yaşamına ilişkin duygu ve 

düşüncelerin oturum dışında aktarılmaması. Grup dışındaki 

insanlarla ilgili bilgi verilirken de adı-soyadı gibi kimlik bilgilerini 

ve adresi gibi oturduğu yer bilgilerini vermeme. 

2) Devam ve Takip: Oturumlara zamanında katılma ve acil bir 

durum dışında tüm oturumlara katılma, acil durumda grup 

liderine ulaşarak oturumla ilgili bilgi alma. 

3) Aktif katılım: Oturumlardaki konulara ilişkin duygu ve 

düşüncelerini içtenlikle ifade etme ve etkinliklere istekli olarak 

katkıda bulunma. 

4) Ev ödevi: Verilen görevleri ve ev ödevlerini sorumluluk alarak 

zamanında ve uygun bir şekilde yapma. 

5) Dikkati toplama: Oturumlarda dikkati dağıtabilecek gürültü, 

yiyecek-içecek, cep telefonu vb. durumlara yönelik önlem alma. 

6) Koşulsuz olumlu kabul ve saygı: Diğer katılımcıların 

paylaşacakları duygu ve düşüncelerini ayıplamama, eleştirmeme, 

herkesi olduğu gibi kabul etme, herkesin düşüncesine saygı 

gösterme, herkese değer verme. 



 Emrullah AKÇA  78 
 

 

IV. Değerlendirme 

Oturumun Değerlendirmesi ve Oturumla ilgili Duygu ve 

Düşüncelerin Alınması 

“Şimdi de sizin bugün neler öğrendiğinizi, kendinizi nasıl 

hissettiğinizi ve en çok nelerden etkilendiğinizi ele alalım. Bu 

konudaki fikirlerinizi merak ediyorum.” 

Oturumun Özetinin Yapılması 

“Sizinle bugün neler yaptığımızı, neleri ele aldığımızı ifade etmek 

istiyorum. Bu oturumda sizinle tanıştık, her birimizin olumlu-güzel bir 

yanını öğrenmiş olduk. Bu programın amacını ve hedeflerini ele aldık, 

programa ilişkin beklentilerimizi dile getirdik. Bu bağlamda hangi 

konuları işleyeceğimizi belirttik. Daha sonra grup kurallarını ortaya 

koyduk. Bu kurallar gizlilik, devam ve takip, aktif katılım, ev ödevi, 

dikkati toplama ile koşulsuz olumlu kabul ve saygı şeklindeydi.” 

2. Oturum: Dini Anlamlandırma 

İnsan yaşadığı hayat içinde bazen çeşitli problemler ve 

eksikliklerle karşılaşabilir. Bireyin, hayatındaki olaylar ve 

zorluklarla başa çıkabilmesi için, önce bunları doğru biçimde 

anlamlandırması gerekir. Nitekim anlamsızlık duygusu ve 

olayları doğru değerlendirememe, bireyleri hayattan uzaklaştırıp 

yalnızlık duygusuyla baş başa bırakabilir. Bunun için dini 

danışman öncelikle danışanların hayat olaylarına karşı dini bir 

anlam geliştirmelerini sağlamaya çalışmalıdır. Manevi danışman 

bireyin uyuşturucu kullanmasına neden olan problemlerle ilgili 

hayatın bu dünyadan ibaret olmadığını, bireyin yaşadığı 

sıkıntıların bir amacı ve karşılığı olduğu şeklinde dini 

anlamlandırmaya çalışacaktır. 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  79  
 

 

 

I. Oturum Planı 
 

Modül 2: Bilişsel Farkındalık Oturumun Adı: Dini Anlamlandırma 

Oturumun Amacı: Bu oturumun amacı grup üyelerine hayatın anlamı, 

varoluşun dini açıklaması, hayat olaylarının farkında olma, dinin önemi ve 

kazanımları hakkında farkındalık oluşturmaktır. 

Kazanım Konular Yöntem ve Teknik Süre 

 Giriş 

-Duygu-Düşünce 

Kontrolü 

-Geçmiş oturumun 

özeti ve 

Ev ödevi kontrolü 

-Katılımcıları 

güdüleme 

-Kazanımları ele 

alma 

Anlatım: 

Soru- Cevap 

-Tartışma 

5 dk. 

1. Yaşamın 

amacını 

öğrenir. 

2. Dinin bireyin 

hayatındaki 

kazanımlarını 

öğrenir. 

3.İçinde 

bulunduğu 

durumu 

kabullenip iyi 

yönde 

yorumlama 

kapasitesini 

geliştirir. 

4.Madde 

kullanmanın 

hayatın anlamı 

Uygulama 

-Dini kaynaklarda 

hayatın anlamı ve 

amacı 

-İçinde bulunduğu 

durumun 

muhasebesini 

yapma 

-Dinin ölüm ve 

sonraki hayata 

bakışı 

-Madde 

kullanmanın 

hayatın anlamı ile 

ilişkisi 

Anlatım: Metin Okuma 

Soru-Cevap 

S1. Sizce hayatın anlamı 

nedir? 

S2. Sizce dünyaya geliş 

amacımız nedir? 

S3.Hayatınızı 

anlamlandırma 

konusunda dinin 

etkisini nasıl 

değerlendirirsiniz? 

S4. Zararlı şeylerin 

varlığını  nasıl 

değerlendiriyorsunuz, 

dini bir izah yapabilir 

misiniz? 

S4. Ölüm sonrası 

hakkında ne 

düşünüyorsunuz? 

35 dk 



 Emrullah AKÇA  80 
 

 

ile ilişkisini  S5. Zariyat, 56, Mülk  

öğrenir. süresi 2. ayet üzerinde 

5.Dünya ve hayatın anlamı tartışılır. 

ahiret  bilincini S6. “Yaşamak demek acı 

geliştirmesi  ile çekmek demektir,” sözü 

zamanın hakkında ne söylemek 

farkındalığını istersiniz? 

geliştirir.  

6.Ölümün  yok  

oluş olmadığı  

bilincini  

kazanır.  

7.Oturumu Değerlendirme Soru-Cevap 10 dk 

özetler ve Oturumun Tartışma 

Değerlendirir. değerlendirmesi ve  

 oturumla ilgili  

 duygu ve  

 düşüncelerin  

 alınması  

 -Bir sonraki  

 oturumun  

 kazanımlarından  

 haberdar etme ve  

 ev ödevi verilmesi  

Oturum Materyal ve Ekleri: Oturum görseli, eğitici videolar 

Ev Ödevi: Bağımlılıktan İyileşenlerin Hikâyelerinin Okutulması 

(Düştüğünü Fark Edenlerin Hikayesi: Uçuyorum Sanmıştım 

Düşüyormuşum) Kitabından. 

 

II. Gözden Geçirme 

Duygu-Düşünce Kontrolü 

Grup lideri olan manevi danışman ikinci oturumun açılışını 

yaparak duygu-durum kontrolü yapar. Katılımcıların tepkilerine 

uygun dönütler verir. 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  81  
 

 

 

“Merhaba, Arkadaşlar hepiniz hoş geldiniz, nasılsınız? Umarım 

İyisinizdir?” 

Geçmiş Oturumun Özeti ve Ev Ödevi Kontrolü 

Manevi danışman birinci oturumun özetini yaparak ev 

ödevinin yapılıp yapılmadığını kontrol eder. 

“Sizinle geçen hafta neler yaptığımızı, neleri ele aldığımızı 

hatırlatmak istiyorum. Geçen hafta sizinle tanıştık, her birimizin ayrı 

hayat hikayesinin olduğunu öğrendik. Programın amacını ve hedeflerini 

ele aldık, programa ilişkin beklentilerimizi dile getirdik. Bu bağlamda 

hangi konuları işleyeceğimizi belirttik. Daha sonra grup kurallarını 

ortaya koyduk. Bu kurallar gizlilik, devam ve takip, aktif katılım, ev 

ödevi, dikkati toplama ile koşulsuz olumlu kabul ve saygı şeklindeydi. 

Evet, şimdi geçen hafta bir ödev vermiştim. Hayatın amacı ile ilgili 

Zariyat, 56, Mülk süresi 2. ayetlerin mealini okuyup neler hissettiğinizi 

yazmanızdı. Bu ödevi yapanlar bizlerle paylaşabilirler. 

Manevi danışman gelen cevaplara göre katılımcıları takdir 

eder. Ödevi yapmayan katılımcıların gerekçelerini öğrenmeye 

çalışır. 

“Ev ödevini yapmayanların geçerli bir mazereti olabilir. Şimdi 

bunları öğrenmek istiyorum.” 

Katılımcıları Güdüleme 

Manevi danışman katılımcıları güdülemek amacıyla ikinci 

oturumun kazanımları hakkında bilgi verir. Katılımcılara “Sizce 

hayatın anlamı nedir?” sorusunu sorarak dikkatlerini çekmeye 

çalışır. Manevi danışman ikinci oturum ile ilgili her kavramın 

ismini sunum planına yazar. 



 Emrullah AKÇA  82 
 

 

“Bu haftaki konumuz dini kaynaklarda hayatın anlamı ve amacı, 

içinde bulunduğu durumun muhasebesini yapma, dinin ölüm ve sonraki 

hayata bakışı ve madde kullanmanın hayatın anlamı ile ilişkisi olacaktır.” 

III. Uygulama 

Hayatın Anlamı ve Amacı 

Manevi danışman katılımcıların dikkatlerini çekmek için 

soru sorar ve cevapları dikkatlice dinler. 

“Hayatın anlamı denilince aklınıza neler geliyor? Bizi 

yönlendiren, irademizi etkileyen bir varlık aklımıza geliyor değil mi? 

İnsan anlamsız bir davranışta bulunmaz, anlamsız bir şeyin peşinde 

koşmaz. Çünkü anlam verdiğimiz şey, değer verdiğimiz şeydir. Uğruna 

çaba ve mücadele verdiğimiz şeydir. Başka? Hayat imtihan ve sınavdır 

değil mi? Öyleyse bu sınavı geçmek için bazı sorumluluklarımız vardır. 

Onlara uymak, onlar için çalışmak gerekir. Şimdi şöyle bir soru sora bilir 

miyiz? Uyuşturucu madde gibi zararlı şeylerin varlığı da bu hayatın 

anlamıyla ilişkili değil mi? Bunun da imtihanın bir parçası olduğunu 

söyleyebilir miyiz? Hayatın anlamı denilince uğruna yaşamaya değer 

olan şey diyebiliriz değil mi? Bu kişiye göre değişir değil mi? Örneğin 

yemek içmek, eğlenmek, gezmek, aile, arkadaş, eş …” 

Kur’an hayatın anlamını şöyle tanımlar: “Bilin ki dünya 

hayatı ancak bir oyun, bir eğlence, bir süs, aranızda karşılıklı 

bir övünme ve çok mal ve evlat sahibi olma yarışından 

ibarettir.” (Hadid, 57/20). Süs ve eğlencenin özelliği geçici olmasıdır 

değil mi? Ama insanın içinde hiç bitmeyen sürekli olmasını arzuladığı 

istekleri vardır. Kur’an, bunlara ancak Allah katında ulaşabileceğini ve 

bunun için mücadele verilmesi gerektiğini buyurur. “Hiç kimse, 

yapmakta olduklarına karşılık olarak onlar için saklanan göz 

aydınlıklarını bilemez.” (Secde, 32/179., “Orada kendileri için 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  83  
 

 

 

diledikleri her şey vardır. Katımızda daha fazlası da vardır.” 

(Kâf, 50/35)., “Onun (içiminin) sonu misktir (ağızda misk gibi 

koku bırakır) işte yarışanlar, bunun için yarışsınlar.” 

(Mutaffifîn, 83/36). Allah insanlar için anlamlı olanın, kalıcı olan 

şeylerin olduğunu yani iyi davranışlar güzel ilişkiler ve verimli hayat 

olduğunu buyurmaktadır. “Mallar ve evlatlar, dünya hayatının 

süsüdür. Baki kalacak salih ameller ise Rabbinin katında, sevap 

olarak da ümit olarak da daha hayırlıdır.” (Kehf, 18/46). Başka bir 

ayette “Zamana yemin olsun ki insanoğlu zarardadır. Ancak 

iman edip iyi işler yapanlar hariç” diye buyurulmaktadır.” 

İslam dinine bağlı bireylerin anlamı, Allah merkezlidir. Nitekim 

Allah insanları bir amaç için yaratmıştır. Bu amacın yerine getirilmesi 

varlığımızın sebebini anlaşılır kılacaktır. Varoluş sebebini kavrayan 

insan yaratılış gayesine uygun olarak yaşar. Kur’an insan hayatının 

amacını şöyle tanımlıyor “Ben cinleri ve insanları, ancak bana 

kulluk etsinler diye yarattım. Ben onlardan bir rızık 

istemiyorum. Bana yedirmelerini de istemiyorum.” (Zâriyat, 

51/56-57). Öyleyse insan için hayatın amacı kul olmaktır. Bu çok önemli 

bir noktadır arkadaşlar. Kulluk bilincini kaybedenler, tarihte, ya 

firavunlukla ya belâmlıkla ya da kârunlukla nitelenmişlerdir. Bu gayeden 

uzaklaşan, nefsinin arzularını ilah edinir, günahta ısrar eder, hakikati 

görmeyip zevk peşinde koşar. Böylece ahireti unutur ve ölüme hazırlıksız 

yakalanabilir. 

Bu açıklamadan sonra manevi danışman madde 

kullanımın hayatın anlamı ve kulluk görevi çerçevesinde 

değerlendirmelerini ister. 

“Bir insanın hayatında Allah varsa hayat onun için anlamlıdır 

ve değerlidir. Kur’an böyle bir anlamla ayakta duran mağara sahiplerinin 

sözlerini şöyle aktarıyor “Umulur ki, Rabimiz bize bunun yerine daha 



 Emrullah AKÇA  84 
 

 

iyisini verir. Çünkü biz artık Rabbimizi arzulayanlarız.”(Kalem, 

68/32). Bu ayet bize sıkıntılarla başa çıkmada bir motivasyon kaynağı 

sayılır. Nefsin karanlığında mağaranın iman nuruyla aydınlanmış 

karanlığını tercih etmek…! “Kuşkusuz içimizde Müslüman olanlar 

da var, hak yolundan sapanlar da var. Kim Müslüman olursa, 

işte onlar doğruyu arayıp bulmuşlardır.” (Cin, 72/14). 

Allah, anlamsız bir hayat sürdürenlerin durumlarını şöyle 

tasvir etmektedir: “inkâr edenlere gelince; onların amelleri ısız 

bir çöldeki serap gibidir. Susamış kimse onu su sanır Yanına 

geldiğinde hiçbir şey bulmaz…”, “Yahut onların halleri derin 

bir denizdeki karanlık gibidir. (bir deniz ki) onu dalga üstüne 

dalga kaplıyor, üstünde de bulutlar var. Karanlıklar üstüne 

karanlıklar. İnsan elini çıkarsa neredeyse onu bile göremez. 

Kime Allah nur vermezse, onun için nur diye bir şey yoktur.” 

(Nur, 24/39,40). Bu ayetlerden de anlaşılıyor ki varlığının merkezinden 

ayrılan kişiler denizin karanlık sularında kaybolma tehlikesiyle karşı 

karşıya kalırlar. Kendi varlıklarını dahi hissedemez, kendilerini 

kaybederler. Bu tür insanlar için ahlakın temeli yoktur. Madde bağımlısı 

bireyler çoğunlukla ne yaptıklarının farkında değiller. Hatta kendilerinin 

dahi farkında olmadıklarını söylüyorlar. Siz de bu açıklamalara katılıyor 

musunuz?” 

Manevi danışman bu ayetler ışığında bağımlılığın 

değerlendirilmesini ister. 

“İslam’da hayatın anlamı bu dünyayla sınırlı aktarılmaz ahirete 

geçirmeyen anlam eksiktir. İslam düşüncesine göre insan öldükten sonra 

tekrar dirilecek ve ahiret hayatı denilen ebedi bir hayat başlayacaktır. 

İnsanın ahiretteki konumu ise dünyada yaptığı davranışlara ve 

gösterdiği tutuma göre olacaktır. İyi ve yararlı davranışlarda bulunanlar 

mükâfat, Allah’ın iradesinin aksi yönde davranışlarda bulunanlar ise 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  85  
 

 

 

cezalandırılacaktır (İsra, 9-10). Böyle bir inanç, bireylere olumsuz 

sonuçlar doğuran davranışlarla başa çıkma gücünü kazandırır. Ayrıca 

insanın karşılaştığı haksızlık ve üstesinden gelemeyeceği zulmün 

karşılıksız kalmayacağı ahirette bunun hesabının sorulacağı inancı 

bireyin psikolojik iyi oluşuna katkı sağlayabilir. Böylece din, sonu bir hiç 

ve karanlık olan anlamsızlığa çözüm sunmaktadır.” 

“Aksi halde insanın yok olup gideceği düşüncesi, geride 

bıraktıklarıyla ebedi irtibatının kesileceği düşüncesi bireyi mutsuz 

yapmaktadır. Böyle bir anlamsızlığa düşen birey sarhoşlukla, 

uyuşturucu maddelerle zihnini rahatlamaya çalışır. Dikkatlerini 

dağıtmaya zihnindeki sorulardan kurtulmaya çabalar.” 

“Hayatın amacı ise yine kendisidir. Yani ölüm! Soluk alıp veren, 

can taşıyan bir ölümdür, yaşayan ölüdür. Balçığın yaşamasıdır, bataklık 

çamurunun var olmasıdır. Kur’an’da da böyle buyrulmuyor mu? Yüce 

Allah, önce ölümü yarattığından bahsediyor sonra hayatı yarattığını 

söylüyor (Mülk, 67/2). Buradaki ölüm bir hiçlikten yaratılma ve sonra 

bir hiçliğe doğru yok oluş değildir. Yeni bir form, yeni bir şekle ve hayata 

başlama demektir. Ölüm hayat imtihanın sona ermesidir insanın yok 

olması değil. Dolayısıyla ölümü, bir yok oluşun ötesinde yeni bir 

varoluşu temsil eden olgu olarak görmeliyiz.” 

“Fizik kanunlarına göre enerji yok olmaz, sadece şekil değiştirir. 

Böylece enerjimiz veya kuvvetlerimiz ikinci bedenimizde devam eder. 

Ölümün özü hakkında derinlemesine düşünürsek ölümden sonra hayatın 

olduğunu ve ölüm meleğinin yaptığı şeylerden birinin de ikinci bedeni 

fiziksel bedenden ayırıp o bedeni belirlenen yere götürmek olduğunu 

anlarız. Bu nedenle intihar eden kişiler, hâlâ birçok sorunla başıboş 

dolaşan ruhlardır, çünkü fiziksel bedenlerini yok etmiş veya kullanım dışı 

bırakmış olsalar bile ikinci bedenle olan bağlantıları hala vardır ve 

kesilmemiştir; bu bağlantıyı kendi kendilerine kesemezler ve bu durum 



 Emrullah AKÇA  86 
 

 

ölüm açısının gelip görevini yaptığı asıl zamana kadar devam eder. 

Aynen bunun gibi bağımlılık da bireye ölümden sonra da acı vermeye 

devam edecektir”. Hz. Peygamber de böyle buyurmamış mıydı? 

“İntihar eden, intihar ettiği aletle her gün kendini öldürür.” (Buhari, 

Tıb, 56). Yani o acıyı hep yaşayacaktır. 

IV. Değerlendirme 

Oturumun Değerlendirmesi ve Oturumla İlgili Duygu ve 

Düşüncelerin Alınması 

Manevi danışman grup sürecine ve ikinci oturuma ilişkin 

katılımcıların duygu ve düşüncelerini ifade etmelerini sağlar. 

“Şimdi de sizin bugün neler öğrendiğinizi, kendinizi nasıl 

hissettiğinizi ve en çok hangi ayetten etkilendiğinizi ele alalım. Bu 

konudaki fikirlerinizi merak ediyorum.” 

Manevi danışman verilecek cevaplara göre gerekli içerik ve 

duygu yansıtması yapar. Manevi danışman olumlu olan duygu ve 

düşünceleri takdir eder. Olumsuz olanlar ile ilgili ise 

katılımcılardan görüş ister. Daha sonra manevi danışman ikinci 

oturumda nelerin yapıldığına ilişkin oturumun özetini yapar. 

“Sizinle bugün hayatın anlamı, amacının ne olduğundan ve 

hayata anlam katan değerlerimizden bahsettik. Ayrıca ölüm ve ahiret 

hayatı ile ilgili konuşup ahiret ve ölüm olgusunun hayatı 

anlamlandırmadaki etki ve karşılaşılabilecek zorluklarla başa çıkmadaki 

önemi üzerinde durduk. Konuyla ilgili ayetleri açıkladık. Son olarak 

uyuşturucu madde kullanmanın hayatın anlamıyla ilişkini ele aldık.” 

Manevi danışman bir sonraki oturuma kadar katılımcıların 

hayatın anlamı ile ilgili düşüncelerinin netleşmesi için ev ödevi 

verir. 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  87  
 

 

 

“Peki, bu haftaki ev ödeviniz hayatın anlamı ve ölüm sonrası 

hakkındaki bilgilerinizin pekişmesi için “Düştüğünü Fark Edenlerin 

Hikayesi: Uçuyorum Sanmıştım Düşüyormuşum” kitabından bir hikâye 

okuyup duygu ve düşüncelerinizi paylaşmanızı istiyorum.” 

Manevi danışman katılımcıların eklemek istedikleri bir 

şeyin olup olmadığını öğrendikten sonra oturumu kapatır. 

“Bir sonraki oturumda görüşmek dileğiyle. Hepinize iyi günler 

diliyorum.” 

3. Oturum: Duyguları Tanıma ve Kendi Duygularını Fark Etme 

Anlamlandırma, bireyin varlığı algılaması ve tanımasıyla ilgilidir. 

İç ve dış anlamlandırma diye iki boyutta ele alınabilir. İkinci 

oturumda katılımcıların kendilerinin dışında var olan olgularla 

ilgili dini anlamlandırma ele alındığından bu oturumda bireyin 

kendi varlığındaki (nefs) olguyu anlamaya dönük bir yaklaşım 

ortaya konulmaya çalışılmaktadır. Nitekim insanın güzel ahlâklı 

olması ve kötülüklerden uzak durabilmesi, insanın iç dünyasında 

yer alan nefs ve egosunun ıslah edilmesine bağlıdır. 

 

I. Oturum Planı 
 

Modül 2: Bilişsel Farkındalık, Oturumun Adı: Duyguları Tanıma ve Kendi 

Duygularını Fark Etme 

Oturumun Amacı: Bu oturumun amacı grup üyelerinin kendi benliklerini 

fark etmesi için insan benliğindeki olumlu ve olumsuz duyguları 

açıklamak, tasavvuftaki nefs terbiyesi, olumlu ve olumsuz duygular, 

duygusal körlük gibi kavramların anlatılması ve günlük hayatımızda 

olumsuz duygularla nasıl başa çıkabileceğinin değerlendirmesini 

yapmaktır. 

Kazanım Konular Yöntem ve Teknik Sü 

re 



 Emrullah AKÇA  88 
 

 

1.Madde 

kullanma ile 

ilgili duygu ve 

düşüncelerini 

grupla 

paylaşır. 

Gözden Geçirme 

-Duygu-Düşünce 

Kontrolü 

-Geçmiş oturumun 

özeti ve ev ödevi 

kontrolü 

-Katılımcıları 

güdüleme 

Anlatım: Soru- 

Cevap-Tartışma 

5 

dk. 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  89  
 

 

 

2. Dini 

metinlerde 

geçtiği üzere 

insan benliği 

hakkında 

bilgi sahibi 

olur. 

3. Madde 

kullanımının 

nefs-i 

emmare ile 

ilişkisini 

öğrenir. 

4. İnsan 

benliğinin 

bir boyutu 

olan 

olumsuz 

duyguların 

imtihanın bir 

parçası 

olduğunu 

öğrenir. 

5. Utanma, 

sevgi ve 

empati 

duygularının 

önemini 

kavrar. 

6. Nefs 

çeşitlerini 

tanır. 

Uygulama 

-İnsan benliğini 

tanıma 

-Kur’an ve hadiste 

insan benliği ile 

ilgili açıklamalar. 

-Duygusal 

körlüğün tanımı. 

- Nefsin çeşitleri ve 

tanımları 

Anlatım: Metin 

Okuma 

Soru-Cevap 

Tartışma 

S1. Madde 

kullanımının nefs-i 

emmare ile ne gibi 

bir  ilişkisi 

olduğundan söz 

edilebilir? 

S2.İnsanın 

duygusal 

doyumunu helal- 

haram bağlamında 

değerlendirir 

misiniz? 

S3.İnsanın fiziki 

yapısı gibi 

duygusal yapısı da 

değişebilir mi? 

S4.Madde 

kullanımı 

duygularınızı nasıl 

etkiliyor? Bu etkiler 

daha çok olumlu 

mu, olumsuz mu? 

S5. İnsanlar ne gibi 

duygular yaşar? 

 

““Nefis, anne 

sütüne ilgi duyan 

çocuğa benzer. 

Onu kendi 

haline bırakırsan 

aynı ilgisi devam 

eder ve her geçen 

35 

dk 



 Emrullah AKÇA  90 
 

 

  gün kök salar. Ama 

sütten kesersen 

anne memesini terk 

etmeye yavaş yavaş 

alışır” (Busiri, 2011: 

34). Sizce düşünür 

burada ne demek 

istemiştir? 

 

7.Oturumu Değerlendirme Soru-Cevap 10 

özetler ve Oturumun Tartışma dk 

değerlendirir. değerlendirmesi ve   

 oturumla ilgili   

 duygu ve   

 düşüncelerin   

 alınması   

 -Bir sonraki   

 oturumun   

 kazanımlarından   

 haberdar etme ve   

 ev ödevi verilmesi   

Ev Ödevi: Hz. Yusuf’un nefs ile mücadelesini araştırınız 

II. Gözden Geçirme 

Duygu-Düşünce Kontrolünün Yapılması 

Manevi danışman katılımcıların duygu ve düşüncelerini kontrol 

ettikten sonra üçüncü oturumun açılışını yapar. Katılımcıların 

tepkilerine göre dönütler verir. 

“Merhaba, Arkadaşlar hepiniz hoş geldiniz, nasılsınız? 

Geçmiş Oturumun Özeti ve Ev Ödevi Kontrolü 

Manevi danışman bir önceki oturumun özetini yaparak ev 

ödevinin yapılıp yapılmadığını kontrol eder. 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  91  
 

 

 

“Sizlerle geçen oturumda neleri işlediğimizden kısaca bahsetmek 

istiyorum. Geçen oturumda sizlerle dini kaynaklarda hayatın anlam ve 

amacı, dinin ölüm ve sonrası ile ilgili açıklamaları ve uyuşturucu madde 

kullanmanın hayatın anlamı ile ilişkisini ele aldık. Ödev olarak madde 

kullananların hikayelerini okuyup duygu ve düşüncelerinizi bugün 

bizimle paylaşmanızdı.” Bu konuyla ilgili araştırma yapan oldu mu? 

Araştırmalarınızı paylaşabilirsiniz.” 

Manevi danışman ev ödevlerini yapanları dinler, 

yapamayanların mazereti olabileceğini göz önünde bulundurur. 

Bu mazeretlerin neler olabileceğini öğrenmeye çalışır. 

Katılımcıları Güdüleme 

Manevi danışman katılımcıları güdülemek amacıyla ikinci 

oturumun kazanımları hakkında bilgi verir. Ayrıca ele alınacak 

her kavramın ismini sunum planına yazar. 

“Bu hafta sizinle insan benliğini tanıma, Kur’an ve hadiste insan 

benliği ile ilgili açıklamalar, duygularımız, nefs ve çeşitleri son olarak da 

duygusal körlüğü ele alacağız.” 

III. Uygulama 

İnsanın Yaratılış Serüveni: Kur’an Ve Hadiste İnsan 

Manevi danışman soru sorarak katılımcıların dikkatini 

konuya çeker. Daha sonra verilen cevapları dikkatlice dinler. 

“İnsan denilince aklınıza ne geliyor. Ben neyim diye düşüneniniz 

oldu mu?” Danışman katılımcıları dinledikten sonra Kur’an ve 

hadislerden yola çıkarak insanın tanımını yapar. 

“Kur’an, insanın yaratılış serüveninden bahsettikten sonra, 

onun hem beden hem de ilahi bir özü ifade eden ruh olmak üzere iki 

boyutlu bir varlık olduğunu belirtir. Her iki boyutu geliştirmenin kişinin 



 Emrullah AKÇA  92 
 

 

elinde olduğunu da ekler.” Hani Rabbin meleklere, “Ben kuru bir 

çamurdan şekillendirilmiş balçıktan bir insan yaratacağım onu 

düzenleyip içine ruhumdan üflediğim zaman, onun için hemen 

saygı ile eğilin” demişti.” (Hicr, 15/28-29). İnsanın topraktan 

yaratıldığını ve toprakta bulunan elementlerin (oksijen, silikon, 

alüminyum, demir, kalsiyum, sodyum, potasyum ve magnezyum) 

insanda da bulunduğunu bilim tespit etmiştir. Gördüğünüz gibi toprak 

da canlı bir varlık gibidir. Ondaki bu özellikler faydalı şeylerde 

kullanılabildiği gibi zararlı amaçlar için de kullanabiliyor. İnsan da 

öyledir. “Nefse ve onu düzgün bir biçimde şekillendirip ona 

kötülük duygusunu ve takvasını (kötülükten sakınma yeteneği) 

ilham eden an dolsun ki nefsi andıran kurtuluşa ermiştir.” 

(Şems, 91/7-9). Ayette belirtildiği gibi insanda da olumlu ve 

olumsuz yünde geliştirilebilecek özellikler bulunmaktadır. 

Örneğin bilinç, irade, idrak, yardımlaşma, sorumluluk, sevgi, 

doğruluk, adalet, iman gibi onun ruhi yönünü temsil eden 

özelliklerden iken şehevi arzular, aşırılıklar vb. istekler, toprak 

olan hayvani özelliklerinin göstergesi olarak görülebilir.” 

İnsanlar, kutsal ve dünyevi olanın bir karışımıdır şeytan 

insanın dünyevi yününe bakarak onu kaydırmaya çalışır. İnsanın 

dünyevi yönü nefs (benlik) ile açıklanırken ilahi yönü, merkezi fiziksel 

kalp olan ruh ile açıklanmaktadır. Nefs diye bilinen insanın dünyevi 

yönü, günah işleme pahasına da olsa sınırsız zevk isterken ilahi yönü 

olan ruhu ise ilahi olana gitmeyi arzulamaktadır. Nefs ruhtan ayrıldıktan 

sonra artık Allah'tan ve dinden değil; uyuşturucu, alkol ve diğer yasadışı 

maddeler gibi suni maddelerden zevk alır.” Hz. Muhammed, bir insan 

günah işlediğinde kalbine siyah bir nokta düştüğünü söylüyor. O nokta, 

tövbe ve Allah'tan mağfiret dilemekle temizlenmezse, kalbte birikmeye 

başlar ve onu ele geçirir.” (İbn Hanbel, 2001). İnsanlar günah 

işlediklerinde ruhlarının nefslerinden ayrıldığı belirtilir. Kişi, daha sonra 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  93  
 

 

 

alkol, uyuşturucu ve diğer yasadışı maddeler gibi maddelerle örtülen 

(küfr, inançsızlığı ifade etmek için kullanılan aynı kelime) manevi bir 

çalkantıya girer. Ayrıca Kur’an, sarhoş edici maddeleri “şeytan işi” 

olarak adlandırır; bu modele göre madde bağımlılığı, bağımlı kişinin 

“ben”inin şeytani dürtülerine yenik düşerek “ruh”tan kopması 

anlamına gelecektir. Ruhsuz bir kalp, Allah'ı hatırlamaz ve Allah'a 

dönmeyi arzu etmez. Kur'an, "Ölmüş, sonra [imanla] dirilttiğimiz 

ve kendisine insanlar arasında yürümek için bir nur verdiğimiz 

kimse, karanlıklara girip içinden çıkamadığı kimse gibi midir?" 

( En'am, 6/122). 

“Hz. Muhammed insanı tanımlarken; “toprağa bir dörtgen çizer. 

Dörtgenin ortasına onu bir kenarından keserek dışarı çıkan bir çizgi 

çeker. Ortadaki bu çizginin iki yanından ona doğru bir takım küçük 

çizgiler daha çizer. Sonra şöyle buyurur: “Şu insan, şu da onu kuşatan 

ecelidir. Dörtgeni keserek dışarı çıkan, insanın arzularıdır. Ortadaki 

çizgiye yönelik küçük çizgiler, dert ve ıstıraplardır. İnsan bu dertlerin 

birinden kurtulursa öteki gelip çarpar. Şundan kurtulsa beriki gelip 

yakalar” (Buhari, Mevt). Şu hadisten de anlaşılıyor ki insan sonsuz istek 

ve arzulara fakat kısa ve sınırlı bir ömre sahip bir varlıktır. Bu da bireyin 

psikolojik iyi oluşunu olumsuz etkilemektedir. Fakat insanın kendi 

sınırını bilmesi, ona psikolojik anlamda rahatlık sağlayabilir.” 

Manevi danışman insan kişiliğinin daha iyi anlaşılması 

için “İnsan Kimdir?” isimli kısa filim izletir ve filmden ne gibi 

derslerin çıkarabileceğini sorar. 

“Manevi danışman bu tanım ve açıklamalardan sonra insanın 

bir amaç için yaratıldığı, bu amaç uğruna birçok sıkıntı yaşayabileceğini 

belirtir. “İnsanlar, “inandık” demekle imtihan edilmeden 

bırakılacaklarını mı zannederler.”(Ankebut, 29/2). “İnsan 

kâinatın yaratıcısının halifesidir. Görevi, yeryüzünü inşa, üretim, 



 Emrullah AKÇA  94 
 

 

düzeltme, değiştirme vb. yaratıcının özelliklerini yerine getirmektir 

(Kutub, 1993: 30). İnsan yaratılmış varlıkların en üstünü ve en 

şereflisidir. Nitekim halife olması onun ne kadar değerli bir varlık 

olduğunu göstermiyor mu? “An dolsun biz insanoğlunu şerefli 

kıldık” (İsra, 17/70) diye buyuruyor. Başka bir ayette “Biz gerçekten 

insanı en güzel bir biçimde yarattık.”(Tin, 95/4) diye ifade 

etmektedir. Bu gerçeklikten ötürü Allah yeryüzünde ve gökyüzünde 

bulunan bütün nimetleri insanoğlunun hizmetine sunmuş, onu insanın 

benliğiyle uyumlu yaratmıştır. Örneğin rengi gözümüze, tadı 

damağımıza, kokusu burnumuza hoş gelen nice nimetleri yaratmıştır. 

Bütün bunlar Allah’ın insana verdiği değeri ifade etmektedir.” 

“Allah insanın yaratıcısı olduğu için insan hayatı için neyin 

faydalı ve neyin zararlı olduğunu gayet iyi biliyor “An dolsun, insanı 

biz yarattık ve nefsinin ona verdiği vesveseyi de biz biliriz. 

Çünkü biz ona şah damarından daha yakınız.” (Kaf, 50/16), diye 

buyurur. Bunun için Allah’ın yemeyi-içmeyi veya kullanmayı 

yasakladığı şeyleri nefs-i emarenin istekleri, dolayısıyla insana zararlı 

olduğunu bilmemiz gerekir. 

İnsan Benliğinin İfadesi Nefs 

Manevi danışman katılımcılara insan nefsi ile ilgili soru 

sorar. Madde kullanmanın nefs ile ilişkisinin olup olmadığını 

sorar ve cevaplarını dinledikten sonra Kur’an ve hadiste insan 

benliğini ifade eden nefsi açıklamaya başlar. 

“Kur’an insandan bahsederken bazen nefs kelimesini kullanır. 

Nefs nedir? Nefs hakkında ne düşünüyorsunuz?” 

Danışman katılımcıların cevaplarını dinler. Nefsi tanımlar. 

“Nefs insanı iyiye de kötülüğe de yönlendiren insanın içindeki enerjidir. 

Bu enerji halinin insanda aynı oranda olmadığını bazı özel müdahalelerle 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  95  
 

 

 

kötü olandan ayıklanabilir ve saf iyi haline dönüşebilir. Bu enerji 

hallerinin ilk hali nefs-i emmare (Yusuf, 12/53) diye ifade edilir. Bunun 

özellikleri şu ayetlerde belirtilir: (Tâ-hâ, 20/95-96). İnsan benliğinde 

güçlü olan bu nefsin sahip olduğu dürtüsel güçler, bireyi madde 

kullanımı gibi yasaklı olan davranışlara yönlendirmekte ve bu 

davranışları ona güzel göstermektedir. Normalde İslam dininin 

yasakladığı şeylerin kötü ve zararlı olduğunu maddeyi kullananlar da 

bilmektedir. Fakat bu bilgi nefsin güçlü dürtüleri karşısında etkisiz 

kalmaktadır. Belli bir süre sonra bu yasaklı madde ve davranışlar güzel 

ve çekici gelmeye başlar. İnsanda haz duygusunu harekete geçiren bu 

duygular, sağlıklı düşünmeyi de engellemektedirler. Nitekim Hz. 

Peygamber “Aşırı tutkunun insanı sağır ve kör edeceğini” (İbn Kesir, 

2002: c. II: 420) belirtir. Bağımlı birey de bağımlı olduğu olguyu âdeta 

kör ve sağır bir şekilde arzulamaktadır. İnsan bu nefs katında sadece 

yatay istekleri (hırs, şehvet, gurur) doğrultusunda yaşamaya devam 

etmesi halinde yükselmenin aksine zamanla bulunduğu seviyeden daha 

aşağı bir duruma düşebilir. Nefsin bu evresinde arzu ve istekler bireyin 

düşünce gücünü kuşattır ve kötü ahlakın oluşmasına neden olur.” Şair 

nefsin bu aşamasını şöyle tanımlar: “Nefs bir ejderhadır kim demiş 

uyuduğunu/Ortam müsait değildir ondandır suskunluğu.” 

“Geliştirilmemiş bu tür nefs her zaman kötülük için pusudadır. Onun 

terbiyesinin ise tedrici bir şekilde olabileceği şöyle ifade edilmektedir: 

“Nefis, anne sütüne ilgi duyan çocuğa benzer. Onu kendi haline 

bırakırsan aynı ilgisi devam eder ve her geçen gün kök salar. Ama sütten 

kesersen anne memesini terk etmeye yavaş yavaş alışır” (Busiri, 2011: 

34).” Başka bir şair: “Nefs arzular muradına erdikçe” ifade erek nefsi 

terbiye etmenin yöntemini ortaya koymuştur. 

Danışman katılımcılara “Madde kullanmanın bu tür nefs 

ile ne tür bir ilişkisi vardır?” sorusunu yönelterek farkındalık 

oluşturmaya çalışır. Danışman katılımcıları dinledikten sonra bu 



 Emrullah AKÇA  96 
 

 

ilişkinin belirginliğini bir madde kullanıcısının hikâyesiyle ifade 

etmeye çalışır. 

“Hikâye: “Benim maddi anlamda bir sıkıntım yoktu. Evim, 

arabam vardı, ailenin tek erkek çocuğu olduğumdan aile ilgisi de iyiydi. 

Nasıl bu maddeye bulaştım bilmiyorum. Önce biraz rahatlık veriyor, 

ondan sonra hayatı zindana çeviriyor. Bunu kullandığım zaman 

hayatımda din, ahlak, iyilik adına bir şey söz konusu değildi. Bunların 

dışında ne dersen vardı bende. Zaten buna bulaşanın fiziki yapısı gibi 

duygusal yapısı da bozuluyor. İnsanlıktan çıkıyorsun ama farkında 

değilsin. Ben hayatımda selam vermek istemediğim kimseden gidip borç 

para istiyordum. Şimdi düşünüyorum böyle bir şeyi nasıl yaptım diye 

kendimi suçluyorum. Yani utanma/çekinme duygusunu bitiriyor. 

Bunun için bedenini satanları gördüm. Düşün bu maddeyi kullanan 

Allah’ın en büyük nimetlerinden olan uykudan mahrum kalıyor, yarı 

hayvanlaşıyor insan, uyuyamıyor. Ben 6,7 gün boyunca 

uyuyamıyordum iş hayatım altüst oldu. Bir gün yine madde 

etkisindeyken babamın öldüğünü gördüm. Cenazesine katıldım. Öyle 

ağlıyorum ki içim acıyor. Eve gittim, baktım babam evdedir. Hepsi 

hayalmiş. Yine maddenin etkisindeyken hiçbir şey düşünmüyorsun; 

sorumluluk, gelecek, iş, aile umurunda değildir. Maddenin etkisindeyken 

kafa izni kullanıyordum “Ya kim işe gider. Ben bugün işe 

gitmeyeceğim,” diyordum birkaç defa böyle yaptığım için iş hayatım 

bitti. İşten atıldım.” Manevi danışman bu hikâyeden neler 

anladıklarını sorar. Cevapları dinledikten sonra, katılımcılara 

uyuşturucu kullanımının bu nefs ile ilişkisini anlatır. Daha sonra 

diğer nefs çeşitlerine değinip onlara geçişin nasıl olacağını belirtir. 

Şimdi sizlere diğer tür nefis çeşitlerini ve onlara nasıl 

ulaşabileceğinden bahsedeceğim. 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  97  
 

 

 

Nefs-i Levvamme (Kıyamet, 2): Kınayan nefs anlamındaki insan 

nefsinin ikinci gelişim evresidir. Bu evre, arzuların gerçekleşmesinden 

sonra düşünce tarafından kötülenmesi evresi olarak 

değerlendirilmektedir. Akl-ı selim ve sağduyunun devreye girdiği 

insandaki bu evre, bazen kendiliğinden gerçekleşse de insanın hayat 

tarzıyla yakından ilişkilidir. İnsanın asli tabiatı bozulmadıkça, ilahi 

kılavuza riayet edildikçe bu aşamaya geçişin kolay olacağına inanılır. 

Habil ve Kabil olayını bu her iki nefs için verebiliriz. 

Nefs-i Mülhime (Şems, 91/ 8): Allah’ın kendisine ilmi, tevazuyu, 

kanaatkârlığı ve cömertliği ilham ettiği nefs olduğu ileri sürülmektedir. 

Nefsin bu aşamasında zühdün hâkim olduğu, bu evrede kişinin 

arzularını bastırmak yerine onları ıslah etme ve etkisizleştirme görevini 

üstlendiği düşünülmektedir. 

Nefs-i Mutmainne (Fecr, 89/ 27): Bireyin Allah’a, meleklerine, 

kitaplarına, peygamberlerine ve ahiret gönüne iman ile Allah’ın 

emrettiğini yerine getirme, yasakladıklarından da kaçınma suretiyle 

ulaşacağı evredir. 

Nefs-i Razıyye (Fecr, 89/28): Allah’tan hoşnut olmuş nefis anlamına 

gelmektedir. Bu mertebede bulunanların Allah’a aşırı sevgilerinden 

dolayı hayranlık, teslimiyet ve lezzet makamında oldukları 

düşünülmektedir. 

Nefs-i Marziyye (Fecr,89/ 29): Allah’ın kendisinden hoşnut olduğu 

nefis anlamına gelen merziyye evresinde olan kişinin, Allah’ı hakkıyla 

tanıma makamına ilk adımını attığı düşünülmektedir. Fiillerin Allah’ın 

iradesine uygun şekilde gerçekleştiği, Allah’a mutlak güvenin 

benimsendiği ve Allah rızasının kazanıldığı bir evrede, mutluluğun en 

üst düzeye ulaştığı ileri sürülmektedir. 



 Emrullah AKÇA  98 
 

 

İnsanın Duygusal Boyutu ve Duygu Kontrolü 

Manevi danışman nefs ve çeşitlerinden bahsettikten sonra 

nefsin bir boyutu olan duygudan bahsedecektir. 

“İnsanın önemli boyutundan biri de duygudur.” Duygular 

hakkında ne düşünüyorsunuz ne gibi duygulara sahibiz, olumlu ve 

olumsuz duyguları sayabilir miyiz?” Manevi danışman katılımcıları 

dinledikten sonra duygunun ne olduğunu, içimizdeki olumlu ve 

olumsuz duygulardan bahsedip ardından madde kullanmanın 

duygularımıza etkisine değinecektir.” 

“Duyguları ateş ve su gibi hayatta varlığı iyi olan olgulara 

benzetebiliriz. İlahi hikmet gereği bütün canlılar, yaşamak ve hayatlarına 

devam edebilmek için duygularla donatılmıştır. Bu duyguların 

yaratılışında problem aramamak gerekir. Zira duyguların kontrolü 

bireyin iradesindedir. Kişi iradesiyle duygularını olumlu yönde veya 

olumsuz yönde kullanabilir.” 

Şimdi içimizde bulunan bazı duygulardan bahsetmek 

istiyorum. Arkadaşlar sekiz temel duygudan bahsedilir. 

Mutluluk: sevinç, neşe, zevk, rahatlama, keyif, haz, gurur, 

heyecan ve coşkunluk. 

Üzüntü: Keder, acı, kasvetli, melankoli, umutsuzluk, yalnızlık 

ve depresyon. 

Korku: kaygı, endişe, sinirlilik, ürkeklik, dehşet ve panik. 

Şaşkınlık: Hayret, sürpriz, şok, şaşırma, şaşkınlık ve merak. 

Öfke: Hiddet, kızgınlık, gazap, sinirlilik, düşmanlık, hınç ve 

şiddet. 

İlgi: Merak, kabul, dostluk, güven, şefkat, sevgi ve bağlılık. 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  99  
 

 

 

İğrenme: Tiksinme, hor görme, küçümseme, kibir, nefret, 

hoşlanmama. 

Utanç: suçluluk, hayal kırıklığı, vicdan azabı, pişmanlık, 

üzüntü. 

Bu duygulara eklemek istediğiniz bir şey var mı? 

“Arkadaşlar bütün bu duygular insanın doğumuyla oluşur fakat 

gelişmesi öğrenme ve karşılaştığı olgulara verdiği tepkiye göredir. Bu 

konuda farklı düşünenler de vardır.” 

Manevi danışman duyguları helal ve haram yolarla 

doyurmanın (kontrol etme) mümkün olup olmadığını sorar ve 

sonrasında sonra içimizdeki olumlu duyguların önemine değinir. 

“Arkadaşlar yukarda da bahsettiğimiz gibi bütün duygular 

temelde iyidir. Kötülükleri yöneltildikleri şeylere göre ortaya çıkar.” 

“Aristo, düşüncelerimizi, değerlerimizi ve yaşam mücadelemizi 

yönlendiren tutkularımızın, iyi kullanıldığında bir bilgelik içerdiğini 

ancak kolayca yoldan çıkabildiklerini belirtmektedir.” 

“Ayrıca duygular beslendiği kaynağa göre de şekillenir. Yani 

duyguları nasıl beslerseniz öyle sonuç alırsınız. Dinden ve değerlerden 

beslenen duygular olumlu yönde gelişebilirken haramla beslenen 

duygular ise olumsuz sonuçları meydana getirebilir. Bu konuda 

yediğimiz ve içtiğimiz gıdaların duyguların oluşmasında etkisi olup 

olmadığını sormak istiyorum. Düşüncesini paylaşmak isteyen var mı?” 

Manevi danışman gıdaların insanın duyguları üzerindeki 

etkisini Hz. Muhammed’in hadisinden yola çıkarak anlatır. 

Arkadaşlar en büyük ahlak insanı Hz. Muhammed: “Deve etini 

yediğinizde abdest alınız, koyun etinde abdest yoktur” (Müslim, Hayz, 

97) diye buyurmaktadır. Sizce neden? Fikri olan var mı? 



 Emrullah AKÇA  100 
 

 

“Deve etini yiyen insanın kalbinin sertleştiğini, kin ile 

dolduğunu abdest ile bu sertlik ve kinin yok alacağı belirtilir. Koyunlarda 

ise sekine (uysallık) olduğu için etinin de insanın kişiliğine herhangi bir 

etki etmediğinden psikolojik bir temizlik olan abdest ibadetini 

gerektirmediği ifade edilir. Bu gerçeği domuz eti üzerinden vurgulayan 

İslam düşünürü İbn Haldun, domuz etinin insanı gayretsiz kıldığı, 

ondaki kıskançlık ve utanma duygusunu yok ettiğini belirterek domuz 

etinin insanın kişiliğine yapacağı etkiye dikkat çekmektedir. Yine Fransız 

filozoflarından Brillat Savarin, gıdalar ile insanın hatta milletlerin seciye 

ve hüviyetleri arasında büyük bir münasebettin olduğunu düşünmekte 

“Bana ne yediğinizi söyleyin, kim olduğunuzu haber vereyim,” diye 

gıdaların insan kişiliği üzerindeki etkisine dikkat çekmektedir.” 

Madde kullanmanın Duygusal Körlüğe Etkisi 

“Arkadaşlar uyuşturucu madde gibi haramların insanda duygu 

körlüğünü oluşturduğu yukardaki hikâye ve hadiste de ifade edildi. Bu 

konuda siz ne düşünüyorsunuz?” 

Manevi danışman katılımcıları dinledikten sonra duygusal 

körlüğü açıklar ve madde kullanmanın meydana getirebileceği 

duygusal körlük örneklerini verir ve bunları ayetler ışığında 

anlatır. 

“Kur’an haramların insanın kalbini hasta ettiğini, bağımlılık 

yapan davranış ve maddelerin olumsuz duyguları tetiklediğini ifade eder; 

“Hiç olmazsa onlara azabımız geldiği zaman yakarıp tövbe 

etselerdi ya fakat (onu yapmadılar) kalpleri katılaştı şeytan da 

yapmakta olduklarını zaten onlara süslü göstermişti” 

(Enam,6/43), “Hayır hayır! Doğrusu onların kazanmakta 

oldukları kalplerini paslandırmıştır.” (Muttaffifin, 83/14). 

“Şeytan içki ve kumarla, ancak aranıza düşmanlık ve kin 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  101  
 

 

 

sokmak; sizi Allah’ı anmaktan ve namazdan alıkoymak ister. 

Artık vazgeçmiyor musunuz? (Maide, 5/91). Bu vb. ayetlerde kalbin 

hasta oluşu, katı ve perdeli olması gibi ifadeler, bireyin duygusal anlamda 

pasifliğini ifade eder. Günahlar sonucunda insanın artık duygusal 

anlamda körleştiğini, korku, çekinme, sevme, sorumluluk gibi olumlu 

duygularını kaybedeceğini ifade etmektedir. Her günah ile kalpte bir 

siyah nokta meydana gelir.” (İbn-i Mace, Zühd, 29) hadisi de bu gerçeği 

açıklar niteliktedir. Örneğin utanma duygusu dini veya toplumsal kural 

ve değerlere bağlılıktan gelen bir duygudur. Birey din veya toplumun bir 

kurallını çiğnediğinde ortaya çıkar. Dolayısıyla utanma duygusu beynin 

kişiyi korumak için kullandığı bir savunma aracıdır. Bir insan 

utanabiliyorsa sağlıklıdır. Aksi halde salgın gibi toplumu da hasta 

edebilecek bir tahribata yol açabilir. Madde kullanımı çekinme, utanma, 

sorumluluk, korku vb. duyguları küreleştirerek bireyi özüne 

yabancılaştırır.” “Başka bir hadiste utanma duygusunu yetirenlerin 

Allah ile arasındaki perdenin (bağının) yırtıldığını belirtilir.” Buradaki 

perde insanın Allah ile iletişim ağını ifade eder. Allah ile iletişim 

bağlantısını kaybeden, ağ bağlantısı kesilen iletişim araçları gibi olur.” 

Manevi danışman son olarak duygularımıza zekâ katan 

inanç ve değerlerimize sarılmanın önemine değinir. 

“İman duygularımızı besleyen sevgi ve çekinme, güven ve 

merhamet, sorumluluk ve utanma duygusunu geliştirir. Hayat şartları 

bazen imanın zayıflamasına neden olmaktadır. Onun için Allah bizlere 

tekrar tekrar iman etmemizi emretmektedir (Nisa, 4/136). 

Manevi danışman katılımcıların konuyla ilgili 

düşüncelerini soru-cevap şeklinde aldıktan sonra konuyu bitirir. 



 Emrullah AKÇA  102 
 

 

IV. Değerlendirme 

Oturumun Değerlendirmesi ve Oturumla İlgili Duygu ve 

Düşüncelerin Alınması 

Manevi danışman grup sürecine ve üçüncü oturuma ilişkin 

katılımcıların duygu ve düşüncelerini ifade etmelerini sağlar. 

“Şimdi de sizin bugün neler öğrendiğinizi, kendinizi nasıl 

hissettiğinizi ve en çok hangi ayet veya hadisten etkilendiğinizi ele 

alalım. Bu konudaki fikirlerinizi merak ediyorum.” 

Manevi danışman verilecek cevaplara göre gerekli içerik ve 

duygu yansıtması yapar. Manevi danışman olumlu olan duygu ve 

düşünceleri takdir eder. Olumsuz olanlar ile ilgili ise 

katılımcılardan görüş ister. Daha sonra manevi danışman üçüncü 

oturumda nelerin yapıldığına ilişkin oturumun özetini yapar. 

“Bu oturumda sizlerle Kur’an ve hadiste insan benliğini, nefs ve 

çeşitlerini, insandaki duygular ve madde kullanımının duygulara 

etkisini öğrenmiş olduk.” 

Bir Sonraki Oturumun Kazanımlarından Haberdar Etme ve Ev 

Ödevi Verme 

Manevi danışman bir sonraki oturumda nelerin ele alınacağını 

ifade eder. 

“Arkadaşlar bir sonraki oturumda günah kavramı, madde 

kullanımının günah ile ilişkisi, Kur’an ve sünnette bağımlılık ile ilgili 

ayet ve hadisleri ele alacağız.” 

Manevi danışman bir sonraki oturum için madde kullanmanın 

dindeki yerini araştırmalarını ve madde kullandıktan sonra ne tür 

duyguları  yaşadığını  kâğıda  yazmalarını  ve  grupta 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  103  
 

 

 

paylaşmalarını ister. Bu ödevin amacı bireyleri madde kullanıma 

ilişkin bilişsel çarpıtmaları fark etmelerini sağlamaktır. 

Arkadaşlar, size bir ödev vermek istiyorum. Bu haftaki ödeviniz, 

madde kullanmanın dini boyutunu ve madde kullanan kişilerin 

duygu ve düşüncelerini bir kâğıda yazmanız ve bir sonraki 

oturumda grup içinde paylaşmanızdır. 

Manevi danışman katılımcıların eklemek istedikleri bir konu olup 

olmadığını öğrendikten sonra oturumu sonlandırır. 

“Gelecek oturumda aynı gün ve aynı saatte sizlerle buluşmak dileğiyle. 

Hepinize iyi günler diliyorum.” 

4. Oturum: Dini Bilgi ve Bağımlılık Bilinci 

Bu oturumda dini danışman bireylerin iç ve dış dünyasını 

anlamlandırma eğitimini verdikten sonra BDT yönteminin temel 

hedefi olan düşünce, algı ve inançlardaki hataları düzelterek veya 

değiştirerek duygusal gerginliği ve bunun sonucu olan katı 

davranış örüntülerini azaltmaya çalışacaktır. Nitekim BDT 

kuramı duygu ve davranıştaki değişikliklerin danışanın yanlış 

düşünceleri değiştirilerek veya alternatif düşünceleri 

üretebildiğinde değişebileceğini savunmaktadır. Bu amaca 

ulaşmak için de birtakım bilişsel müdahalelerle danışanın 

olumsuz davranış ve düşüncesini fark etmesini ve yerine yeni 

düşünceleri koyabilmesini sağlamaya çalışmaktadır. Dini 

danışman, danışanların problemlerinin çözümünde ve onlarda 

oluşan olumsuz inanç, duygu ve davranışların giderilmesinde, 

BDT yaklaşımı çerçevesinde tasarlanmış dini danışmanlık 

uygulamaları kapsamında “olumsuz dini inanç ve tutumlarının 

tartışılması ve dini bilgi verilmesi” tekniği etkili bir çözüm fırsatı 

sunmaktadır. Dini danışman danışanlardaki olumsuz inanç ve 



 Emrullah AKÇA  104 
 

 

davranışların düzeltilmesi konusunda dini metinlerden yardım 

alarak inanç ve davranış değişimine destek olabilir (Şirin, 2013: 

190). Buradan hareketle oturumda danışanların madde 

kullanımıyla ilgili dini bilgileri öğrenmek için birkaç soru ile 

oturama başlanılmıştır. Konuyla ilgili dini kaynaklardan 

hazırlanan metinler üzerinden tartışılarak katılımcıların maddeye 

yönelik yaklaşımlarında dini farkındalık oluşturmaya 

çalışılacaktır. 

I. Oturum Planı 
 

Modül 2: Bilişsel Farkındalık, Oturumun Adı: Dini Bilgi ve Bağımlılık Bilinci 

Oturumun Amacı: Bu oturumun amacı grup üyeleriyle madde bağımlılığının 

dini boyutunu tartışmak ve dini kaynaklarda bağımlılığın değerlendirmesini 

yaparak bireylerin bağımlılığa karşı dini farkındalıklarını geliştirmektir. 

Kazanım Konular Yöntem ve 

Teknik 

Süre 

1.Maddenin ve madde Gözden Geçirme Anlatım: 5 dk. 

kullanımının dindeki -Duygu-Düşünce Kontrolü Soru- Cevap 

yerini kavrar. -Geçmiş oturumun özeti -Tartışma 

2.Madde kullanımının ve ev ödevi kontrolü  

ahlaki ve toplumsal -Katılımcıları güdüleme  

zararlarını öğrenir.   

3.Uyuşturucu madde   

ile Kur’an ve   

hadislerde yasaklanan   

hamr ve kumar   

ilişkisini kurar. Uygulama Anlatım: 35 dk 

4.Madde Kullanmanın -Günah kavramı ve madde Metin Okuma 

beş zararını öğrenir. kullanımının günah ile Soru-Cevap 

 ilişkisi Tartışma 

  S1.Bağımlılığı 

  dini açıdan 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  105  
 

 

 
 -Kur’an ve hadiste değerlendirir  

bağımlılık ile ilgili ayet ve misiniz? 

hadisleri okuma S2.Yaratıcı- 

 Evren İnsan 

 İlişkisi 

 bağlamında 

 madde 

 kullanımı 

 hakkında neler 

 bildiğini 

 paylaşabilir 

 misiniz? 

 S3. Madde 

 kullanmanın 

 birkaç 

 zararından 

 bahsedebilir 

 misiniz? 

5.Oturumu özetler ve Değerlendirme Soru-Cevap 10 dk 

değerlendirir. Oturumun Tartışma 

 değerlendirmesi ve  

 oturumla ilgili duygu ve  

 düşüncelerin alınması  

 -Bir sonraki oturumun  

 kazanımlarından  

 haberdar etme ve ev  

 ödevi verilmesi  

Oturum Materyal ve Ekleri: Oturum görseli, eğitici videolar (Örnek olay 

gösterme: Bağımlı çocuk annesini öldürdü.) 

Ev Ödevi: Madde Kullanımı ile İlgili Yanlış İnançlar 

 

II. Gözden Geçirme 

Duygu-Düşünce Kontrolünün Yapılması 



 Emrullah AKÇA  106 
 

 

Manevi danışman dördüncü oturumun açılışını yaparak 

duygu-durum kontrolü yapar. Katılımcıların tepkilerine uygun 

dönütler verir. 

“Merhaba, Arkadaşlar hepiniz hoş geldiniz, nasılsınız? İki 

haftanız nasıl geçti?” 

Geçmiş Oturumun Özeti ve Ev Ödevi Kontrolü 

Manevi danışman üçüncü oturumun özetini yaparak ev 

ödevinin yapılıp yapılmadığını kontrol eder. 

“Sizinle geçen oturumda neler işlediğimizi kısaca hatırlatmak 

istiyorum. Geçen oturumda sizlerle Kur’an ve hadiste insan benliğini, 

nefs ve çeşitlerini, insandaki duygular ve madde kullanımının duygulara 

etkisini işledik. Peki, geçen oturumda bir ödev vermiştim; madde 

kullanmanın dini boyutunu ve madde kullananların duygu ve 

düşüncelerini bir kâğıda yazmanızı ve bir sonraki oturumda grupta 

paylaşmanızı istemiştim. Bu ödevi yapanlar bizimle neler yaptıklarını 

paylaşabilir.” 

Manevi danışman verilen cevaplara göre katılımcıları 

takdir eder. Ödevi yapmayan katılımcıların gerekçelerini 

öğrenmeye çalışır. 

“Ev ödevini yapmayanların geçerli bir mazereti olabilir. Şimdi 

bunları öğrenmek istiyorum.” 

Katılımcıları Güdüleme 

Manevi danışman katılımcıları güdülemek amacıyla 

dördüncü oturumun kazanımları hakkında bilgi verir. Manevi 

danışman sırasıyla ifade edilen her kavramın ismini sunum 

planına yazar. 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  107  
 

 

 

"Arkadaşlar, bu oturumda günah kavramını, madde 

kullanımının günah ile ilişkisini ve Kur’an ile hadislerde bağımlılıkla 

ilgili yer alan ayet ve hadisleri ele alacağız." 

III. Uygulama 

İslam Dininde Bağımlılık ve Günah ile İlişkisi 

Manevi danışman katılımcıların maddenin dini boyutunu 

öğrenmek için onlara maddenin günah ile ilişkisini sorarak 

konuyla ilgili düşüncelerini öğrenir. 

“İslam dini, öğretileriyle ideal bir toplumu oluşturmayı 

hedeflemektedir. Bunun da sağlıklı birey ile gerçekleşeceğini 

belirtmektedir. Sağlıklı birey ise yaratıcısına, kendisine ve insanlara karşı 

barışık ve uyum içinde olan, fiziksel, psikolojik ve sosyal yönden sağlıklı 

olan bireyi ifade etmektedir. İslam böyle bir bireyin yetişmesi için de beş 

temel esasa önem vermektedir. Bunlar: 

 

 

 

 
Mal/Mülk 

Nesil 

Akıl 

Can 

Din 

A
lla

h
 



 Emrullah AKÇA  108 
 

 

“Dinin korunması için cihat (fikri, siyasi ve askeri) emredilmiş; 

canın korunması için adam öldürmek ve intihar etmek; aklın korunması 

için uyuşturucu ve alkol kullanmak; neslin korunması için gayrimeşru 

ilişki (zina) ve iffete iftira etmek; malın koruması için hırsızlık ve 

dolandırıcılık yapmak yasaklanmıştır. Uyuşturucu madde kullanımı, 

İslam’ın korunmayı amaçladığı bütün bu özelliklere zarar verdiği için 

haram kılınmıştır. Zira uyuşturucu madde kullanımı, kullanıcının 

bedensel ve ruhsal sağlığı, ekonomik durumu, kariyer başarısı gibi 

bireysel boyutlarda yol açtığı sorunların yanı sıra bireyin toplumdaki 

diğer bireylerle kurduğu ilişkiler ve ait olduğu sosyal çevreler itibariyle 

toplumsal bir soruna yol açmaktadır. İslam bütün bunların korunması 

için davranış ve kimyasal bağımlılığa yol açan kumar, alkol ve 

uyuşturucuyu haram kılınmıştır (yasaklamıştır). Ayrıca uyuşturucu 

maddeler akla zarar vererek zihinsel anlamda bozukluklar meydana 

getiriyor, dikkatini odaklaştırmasında, düşünme sürecinde, hatırlamada 

güçlük çıkartıyor, böylece düşünce sistemini bozarak duygusal körlüğe 

ve olumsuz davranışlara neden oluyor.” 

“Şuna da belirtmek gerekir ki haram kelimesi hürmet yani saygı 

ve değer anlamını ifade etmektedir. Bu tür maddelerin haram kılınması 

Allah’ın insana hürmetinden başka bir şey değildir. Bu konuyla ilgili 

düşüncesi olan var mı?” 

Manevi danışman katılımcıları dinledikten sonra 

uyuşturucu maddelerin ortak özelliklerini açıklamaya başlar. 

“Arkadaşlar Kur’an’da iki tür bağımlılık yasağından 

bahsedilmektedir. Biri kumar gibi davranışsal bağımlılığa yol açan 

oyunlar. Diğeri ise zihinsel bağımlılığa yol açan madde yasağıdır. 

Kur’an’ın emir ve yasaklarındaki genel amaçlar dikkate alındığında akla 

zarar verici maddelerin kullanımının yasaklanmasının sadece şaraba 

veya belirli alkolü içkilere has olmadığı, akli ve ruhi dengeyi bozan, sinir 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  109  
 

 

 

sistemini uyuşturup beynin işlevini etkileyen, kişinin irade ve düşünme 

gücünü tamamen veya kısmen yok eden her türlü keyif verici uyuşturucu 

maddenin de aynı kapsamda yasak olduğu görülecektir.” Bu konudaki 

ayetler şu şekildedir: "Sana içki ve kumarı soruyorlar. De ki: "Her 

ikisi de büyük günahtır. Onlarda insanlar için yararlar da 

vardır. Ancak zararları, yararlarından çok fazladır..." (Bakara, 

2/219). "Ey inananlar! Sarhoşken, ne söylediğinizi bilinceye 

kadar namaza yaklaşmayın !..." (Nisa, 4/43). "Ey inananlar! İçki, 

kumar, tapınılan dikili taşlar ve fal bakmalar, şeytan işi pis 

şeylerdir. Bunlardan uzak durun ki huzura eresiniz." “Şeytan 

içki ve kumarla, ancak aranıza düşmanlık ve kin sokmak; sizi 

Allah’ı anmaktan ve namazdan alıkoymak ister. Artık 

vazgeçiyor musunuz”? (Maide, 5/90-91). 

“Bu ayetlerde geçen hamr kelimesi örtmek, kaplamak gibi 

anlamlara gelmektedir. Hamr kelimesi kafa buldurucu, sarhoş edici, 

bilinçlilik haline zarar verici her türlü maddenin kullanımını içerecek 

şekilde genişçe yorumlanabilir. Bu çerçevede sadece alkol değil 

uyuşturucu maddeler, halüsinojenler ve psikodelik (meskalin, LSD, 

DMT vb.) maddeler de bu kavramın kapsamı içerisinde 

değerlendirilebilir. Bu ayetler literal bazda her ne kadar alkolle ilişkin olsa 

da insanın sağlıklı karar vermesini engelleyen, bilinci bulanıklaştıran, 

sarhoşluk veren, insan-Allah ve insan-insan ilişkisine zarar veren her 

türlü zararlı madde veya alışkanlığı kapsamaktadır. Kısacası insanın pek 

çok akli melekelerine ve sağlıklı davranmasını engelleyen her türlü 

maddenin kullanımı hamr kelimesinin kapsamına dâhil edilebilir. Maide 

91.ayette ise içki ve kumarın sosyal ilişkilere nedenli zarar vereceğinden 

bireyleri uyarmaktadır.” 

Başka bir ayette uyuşturucu maddenin haram oluşu şöyle 

açıklanmaktadır: “Onlar, yanlarındaki Tevrat'ta ve İncil'de yazılı 



 Emrullah AKÇA  110 
 

 

buldukları Resûle, o ümmî peygambere uyan kimselerdir. O, 

onlara iyiliği emreder, onları kötülükten alıkoyar. Onlara iyi ve 

temiz şeyleri helal, kötü ve pis şeyleri haram kılar. 

Üzerlerindeki ağır yükleri ve zincirleri kaldırır. Ona iman 

edenler, ona saygı gösterenler, ona yardım edenler ve ona 

indirilen nura (Kur'an'a) uyanlar var ya, işte onlar kurtuluşa 

erenlerdir.” (A'râf, 7/ 157. “(Mallarınızı) Allah yolunda harcayın. 

Kendi kendinizi tehlikeye atmayın. İyilik edin. Şüphesiz Allah 

iyilik edenleri sever.” (Bakara, 2/ 195). Bu ayetlerden hareketle 

maddenin pis oluşu, can ve mal kaybına yol açması yönüyle uzak 

durulması gerektiği şeklinde yorumlanmıştır. Hz. Muhammed’den 

nakledilen hadislerde de içki ve içki gibi etki eden her tülü maddenin 

haram olduğuna açıklık getirilmektedir. “Sarhoşluk veren her şey 

haramdır.”(Ebu Davud, Eşribe, 5).,“Sarhoşluk veren ve vücudu 

uyuşturan “müfettir” her şey yasaklanmıştır” (Ebu Davud, Eşribe, 

5/529; Ahmed b. Hanbel, 6/309. Hadiste geçen müftir vücudu 

hararetlendiren, kırgınlık veren ve uyuşturan her nesne anlamında 

kullanılmaktadır. “ Hz. Ömer aklı götüren her şey içkidir.”(Buhâri, 

Eşribe, 2-5) diyerek içkinin birçok boyutlu olabileceğini ifade etmek 

istemiştir. 

Kur’an’ın koruyucu ve eğitici ayetlerine dayanan İslam 

hukukunda “Sedd-i Zerâi”, bağımlılık literatüründe ise “tolerans 

geliştirme” diye ifade edilen sakıncalı sonuçlara götürmesi kesin veya 

muhtemel olan şeyler de yasaklanmıştır. Uyuşturucu madde kullanımı 

az olsun çok olsun hem bağımlılığa yol açtığından hem de fuhuştan 

soyguna, homoseksüellikten cinayete kadar uzanan birçok yasağa 

götürdüğünden haram sayılmıştır. Ayrıca “uyuşturucu maddeler, 

insanın genlerine de zarar veriyor. Kişi hem kendisine verilen can 

emanetini hem de kendi neslini tahrip etmek suretiyle iki kere suç işliyor, 

günaha giriyor. Yapılan araştırmalar, hamileyken sigara ve alkol 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  111  
 

 

 

kullanan bayanların doğan çocuklarında; küçük doğum, kalp 

rahatsızlığı, doku bozukluğu, ortopedik bozukluk, kemik deformasyonu, 

cinsel ve hormonal bozukluklar gibi, on dokuz rahatsızlık türü tespit 

etmiştir. Yani bu durumdaki anne adaylarının sağlıklı çocuk doğurma 

ihtimali sıfırdır.” 

IV. Değerlendirme 

Oturumun Değerlendirmesi ve Oturumla İlgili Duygu ve 

Düşüncelerin Alınması 

Manevi danışman grup sürecine ve dördüncü oturuma 

ilişkin katılımcıların duygu ve düşüncelerini ifade etmelerini 

sağlar. 

“Şimdi de sizin bugün neler öğrendiğinizi, kendinizi nasıl 

hissettiğinizi ve en çok nelerden etkilendiğinizi ele alalım. Bu konudaki 

fikirlerinizi merak ediyorum.” 

Manevi danışman verilecek cevaplara göre gerekli içerik ve 

duygu yansıtması yapar. Manevi danışman olumlu olan duygu ve 

düşünceleri takdir eder. Olumsuz olanlar ile ilgili ise 

katılımcılardan görüş ister. Daha sonra manevi danışman 

dördüncü oturumda nelerin yapıldığına ilişkin oturumun özetini 

yapar. 

“Bu oturumda, İslam’da haram kavramının tanımını; haram 

kılınan olguların nedenlerini, madde kullanımı ve alkolle ilişkisini 

ayetler ve hadisler ışığında ele aldık.” 

Bir Sonraki Oturumun Kazanımlarından Haberdar Etme ve Ev 

Ödevi Verme 

Manevi danışman bir sonraki oturumda nelerin ele alınacağını 

ifade eder. 



 Emrullah AKÇA  112 
 

 

“Arkadaşlar önümüzdeki oturumda sizinle dine yönelme, olumlu Allah 

algısının gelişmesi noktasında Allah’ın rahmetinin varlığa yansımaları, 

ümit duygusu ve tövbe konuları üzerinde duracağız.” 

Manevi danışman katılımcıların uyuşturucu maddeyle ilgili 

doğru bilinen yanlışları ortaya koymak amacıyla ödev verir. 

"Peki, bu oturumdaki ödeviniz; uyuşturucu maddelerle ilgili 

bilinen klişe sözleri ve yaygın inançları araştırarak bir kâğıda 

yazmanız ve sonraki oturumda paylaşmanızdır." 

Manevi danışman katılımcıların eklemek istedikleri bir konu olup 

olmadığını öğrendikten sonra oturumu sonlandırır. 

“Gelecek oturumda buluşmak dileğiyle hepinize iyi günler dilerim.” 

5. Oturum: Dine yönelme 

Grup lideri olan dini danışman grup üyelerine maddenin dini 

boyutu ile ilgili oturumunu gerçekleştirdikten sonra madde 

kullanma isteğiyle baş edecek yöntemleri göstermeye 

başlayacaktır. Bu kapsamda dini danışman öncelikle danışanlarda 

suçluluk hissiyle oluşan ümitsizlik duygusunu iyileştirmeye 

çalışacak. Bunun için danışanlarda olumlu Allah algısının 

geliştirilmesi ve Allah’ın rahmetinin sonucu olarak kullarına 

verdiği tövbe fırsatından yararlanmaları için yönlendirici 

olacaktır. 

I. Oturum Planı 
 

Modül 3: Bağımlılıkla Mücadele, Oturumun Adı: Dine yönelme 

Oturumun Amacı: Bu oturumun amacı grup üyelerinin madde bağımlılığıyla 

baş edebilmesi için dine yönelmelerini sağlamak; olumlu Allah algısı ve 

bunun sonucunda manevi bir dönüşüm olan tövbe ile hayatlarına yeni ve 

dini bir adımla başlamalarını sağlamaktır. 

Kazanım Konular Yöntem ve Teknik Süre 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  113  
 

 

 

1.Zorluklarla 

mücadelede 

dinin önemini 

kavrar 

Gözden Geçirme 

-Duygu-Düşünce 

Kontrolü 

-Geçmiş oturumun özeti 

ve ev ödevi kontrolü 

-Katılımcıları güdüleme 

Anlatım: Soru- 

Cevap-Tartışma 

5 dk. 

2. Dine 

yönelmenin ne 

anlama geldiğini 

kavrar. 

3. Allah’ın 

kullarına karşı 

şefkat  ve 

merhametinin 

boyutunu 

öğrenir. 

4. Umut ile korku 

arasında dengeli 

yaşamayı 

öğrenir. 

5. Tövbenin 

anlamını Kur’an 

ve hadis 

metinlerinden 

öğrenir. 

6. Madde 

kullanma 

isteğini 

bastırmak için 

tövbenin 

gereklerinin  ne 

olduğunu 

öğrenir. 

Uygulama 

-Dine Yönelme 

-Olumlu Allah Algısı 

Geliştirme 

-Ayet ve Hadislerde 

Tövbe 

-Tövbenin Uygulaması 

Anlatım: 

 

Soru-Cevap 

Tartışma 

S1.Hayatımızda 

Allah’ın şefkati ve 

rahmetini gösteren 

bir olguyu gösterir 

misiniz? 

S2.Tövbe ne 

demektir? 

Hayatınızda hiç 

tövbe ettiğiniz oldu 

mu? 

S3.Tövbenin 

yardımcı davranışları 

hakkında neler 

söylemek istersiniz? 

35 dk 



 Emrullah AKÇA  114 
 

 

7.Oturumu 

özetler ve 

değerlendirir. 

Değerlendirme 

Oturumun 

değerlendirmesi ve 

oturumla ilgili duygu ve 

düşüncelerin alınması 

-Bir sonraki oturumun 

kazanımlarından 

haberdar etme ve ev 

ödevi verilmesi 

Soru-Cevap 

Tartışma 

10 dk 

Ev Ödevi: Allah’ın rahmetinin hayata yansıması üzerine düşünme 

II. Gözden Geçirme 

Duygu-Düşünce Kontrolü 

Manevi danışman beşinci oturumun açılışını yaparak 

duygu-durum kontrolü yapar. Katılımcıların tepkilerine uygun 

dönütler verir. “Merhaba, arkadaşlar hepiniz hoş geldiniz, 

nasılsınız?” 

Geçmiş Oturumun Özeti ve Ev Ödevi Kontrolü 

Manevi danışman dördüncü oturumun özetini yaparak ev 

ödevinin yapılıp yapılmadığını kontrol eder. 

“Arkadaşlar geçen oturumda neler işlediğimizden kısaca 

bahsetmek istiyorum. Geçen oturumda “Günah/haram kavramı ve 

madde kullanımının günah ile ilişkisi, Kur’an ve hadiste bağımlılık ile 

ilgili ayet ve hadisleri ele almış, bağımlılık sürecinde yapılan 

davranışların dini sonucu hakkında açıklamalar yapmıştık. Geçen haftaki 

ödevini paylaşmak isteyeni dinleyebiliriz.” 

Manevi danışman gelen cevaplara göre katılımcıları takdir eder. 

Ödevi yapmayan katılımcıların gerekçelerini öğrenmeye çalışır. 

“Ev ödevini yapmayanların geçerli bir mazereti olabilir. Şimdi bunları 

öğrenmek istiyorum.” 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  115  
 

 

 

Katılımcıları Güdüleme 

Manevi danışman katılımcıları güdülemek amacıyla 

beşinci oturumun kazanımları hakkında bilgi verir. Manevi 

danışman sırasıyla ifade edilen her kavramın ismini sunum 

planına yazar. “Bu hafta sizinle dine yönelme, olumlu Allah algısının 

gelişmesi noktasında Allah’ın rahmetinin varlığa yansımaları, ümit 

duygusu ve tövbe üzerinde duracağız. Sizin bu oturumda Allah’ın 

rahmetinden umutlu olmanızı ve dine yönelip hayata yeni bir sayfayla 

başlamanızı bekliyorum.” 

III. Uygulama 

Dine Yönelme 

Manevi danışman katılımcılara dinin ne olduğunu sorarak 

konuya dikkatlerini çekmeye çalışır ve dinin işlevsiz olduğu 

toplumların durumlarını tasvir etmeye başlar. 

Arkadaşlar din, tarih boyunca toplumların değişim ve 

dönüşümlerinde etkili olan, insanın sosyal ve ruhsal yaşantılarında yer 

alan ilahi müdahale sistemidir. Bozulan toplumlar dine yönelmeyle 

toplumsal sağlığa kavuşmuşlardır. Bununla ilgili örnek vermek isteyen 

var mı? İslam dininin ilk yıllarını bilen var mı? O dönemde insanların 

düştükleri ahlaki bozulmayı düşünebiliyor musunuz? Güçlünün zayıfı 

ezdiği, şans oyunları/kumarın yaygın olduğu, içkinin su gibi tüketildiği, 

kız çocukların diri diri gömüldüğü, hakkın değil kabileciliğin haklılığına 

inanıldığı, insan kanının hiçe sayıldığı bir yaşam vardı değil mi? 

Kur’an-ı Kerim onların düştükleri korkutucu durumları veciz bir 

ifadeyle tasvir ediyor. “…Yine siz bir ateş çukurunun tam 

kenarında idiniz de o sizi oradan kurtarmıştır. İşte Allah size 

ayetlerini böyle apaçık bildiriyor ki doğru yola eresiniz.” (Âl-i 

imran, 3/103). 



 Emrullah AKÇA  116 
 

 

Manevi danışman bu durumu daha somutlaştırmak için İslam 

tarihinden Cafer b. Ebi Talib’in Habeşistan kralına yaptığı 

açıklamayı örnek verir. 

“Ey kral! Biz cahiliyet içinde yaşayan bir millettik. Putlara tapar, 

murdar eti yerdik. Kötülüklerin hepsini yapar, akrabalardan ilgiyi 

keserdik. Komşuluğu kötü görür, kuvvetli olan zayıfımızı ezerdi. 

Peygamber gelinceye kadar bu hal üzere kaldık. Bu Allah elçisi, bizi 

Allah’ın birliğine inanmaya ve yalnız Allah’a ibadet etmeye, 

babalarımızın taptığı taşlardan ve putlardan vazgeçmeye davet etti. Bize 

sözün doğrusunu söylemeyi, emaneti yerine getirmeyi, akrabalara ilgi 

göstermeyi, komşularla iyi geçinmeyi, haramlardan uzaklaşmayı, kan 

dökmekten sakınmayı emretti. Yalan şahitliği ve iftira etmeyi yasakladı. 

Öksüzün malını yemeyi haram kıldı. Bizim yalnız Allah’a ibadet 

etmemizi, ona ortak koşmamamızı, namaz kılmamızı, zekât vermemizi ve 

Ramazan’da oruç tutmamızı emretti.” (İbn Hişam, 1936: 321-338). 

İslam’ın ilk dönemlerinde Habeşistan’a hicret eden Müslümanların 

başında bulunan Cafer b. Ebi Talib’in konuşması o toplumun nedenli 

bozduğunu gösteriyor değil mi? Yine bu toplumun İslam ile tanıştıktan 

sonra kısa bir sürede nasıl değiştiğini ve asr-ı saadet olarak nitelenen bir 

topluma dönüştüklerini duymuşsunuzdur. Allah onlardan şöyle 

bahseder: “İslam’ı ilk önce kabul eden muhacirler ve ensar ile 

iyilikle onlara uyanlar var ya, Allah onlardan razı olmuş; onlar 

da O’ndan razı olmuşlardır…” (Tevbe, 9/100).” 

“Peki, yapılan bunca kötülüğe rağmen Allah ne diye toplumları 

düzeltmek istesin? Cevap vermek isteyen var mı? Bunu Allah’ın 

rahmetiyle ilişkilendirebilir miyiz? O zaman bunun nedenini olarak 

düşündüğümüz Allah’ın rahmeti üzerinden konuşalım.” 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  117  
 

 

 

Allah’ın Rahmetinin Hayata Yansımaları 

Manevi danışman toplumların düştükleri kötülüklere 

rağmen Allah’ın kitap ve peygamber ile rehberlik sunması, yer 

altından ve üstünden nimetler ile toplumları donatmasının 

nedenlerini açıklar. Kur’an’dan ve insanın yaşantılarından 

örnekler verir. 

“Arkadaşlar Allah bizlere kendisini tanıtırken gerek içinde 

yaşadığımız evren gerekse bizlere gönderdiği yüce kitabında bazı 

niteliklerinden bahsetmektedir. Bunlardan biri de rahmettir. Rahmet, 

Allah’ın kendisini Kur’an’da yüzden fazla yerde nitelediği ve insanların 

zor anlarında iltica ettiği sıfatıdır.” 

- Ayet. “Allah iman edenlerin dostudur. Onları karanlıklardan 

aydınlığa çıkarır. Kafirlerin velileri ise tağuttur. (O da) onları 

aydınlıktan karanlıklara (sürükleyip) çıkarır. Onlar 

cehennemliklerdir. Orada ebedi kalırlar.” (Bakara, 2/157). Başka 

bir ayette “ İnsanlar tek ümmetti,(Sonra ihtilaf ve günahlara 

saplandılar) Allah, müjdeciler ve uyarıcılar gönderdi…” (Bakar, 

2/113) diye buyurmaktadır. “Allah’ın size lütfu ve rahmeti 

olmasaydı pek azınız hariç, muhakkak şeytana uyardınız.” 

(Nisa, 4/83). “(Tarafımdan onlara) De ki: "Ey nefislerine karşı 

aşırı giden kullarım, Allâh'ın rahmetinden umut kesmeyin. Allâh 

bütün günâhları bağışlar. Çünkü O, çok bağışlayan, çok 

esirgeyendir." (Zümer, 39/53). “Ancak tövbe edip de inanan ve 

salih amel işleyenler başka. Allah işte onların kötülüklerini 

iyiliklere çevirir. Allah, çok bağışlayandır, çok merhamet 

edendir.” (Furkan, 25/70). Kur’an’da ve hadislerde Allah’ın 

bağışlayıcı, merhametli, kullarını özellikle iyilik yapanları sevdiği buna 

karşın günahkârları cezalandıracağı ve kendisinden sakınılması gerektiği 

yer almaktadır. “ Bize, bu dünyada da iyilik yaz ahirette de. 



 Emrullah AKÇA  118 
 

 

Şüphesiz biz sana döndük’ Allah buyurdu ki: Kimi dilersem 

onu azabıma uğratırım; rahmetim ise her şeyi kuşatır. Onu, 

sakınanlara, zekâtı verenlere ve âyetlerimize inananlara 

yazacağım.” (A’râf, 7/ 156). “Allah tevbe edenleri sever, 

temizlenenleri sever” (Bakara, 2/222). “Şüphesiz Allah’ın 

rahmeti iyilik yapanlara çok yakındır.” (A’râf, 7/56). 

Hadis: "Rahmetim gazabımı geçmiştir" (Buhari, Tevhid 15, 

22, 28, 55, Müslim, Tevbe, 14), Tirmizi, Sa'avat, 109). 

- Allah ancak rahmet edenlere rahmet eder. (Buhari, Rahmet). 

“Allah’ın rahmetini kâinatta hatta kendi bedenimizde görebiliriz 

değil mi Hayatımızda Allah’ın şefkati ve rahmetini gösteren bir 

olguyu gösterir misiniz?” 

Allah’ın rahmetinin göstergeleri: 1. Peygamber göndermesi. Allah 

insanların dünya ve ahiret mutluluğu için insanları başıboş bırakmamış 

onlara rehberler göndermiştir. “ (Ey Muhammed)! Seni ancak âlemlere 

rahmet olarak gönderdik.”(Enbiyâ, 21/107). 

2. Gökyüzünden aynı zamanda ilahi bir arıtma sistemi olan bulutlar 

aracılığıyla yeryüzünü dirilten ve diri kalmasını sağlayan suyu 

indirmesi de Allah’ın rahmetinin sonucudur. 

3. Kainattaki düzen; gece ve gündüzün yaratılması, mevsimlerin varlığı. 

4. İnsana huzur ve mutluluk kaynakları eş ve çocuk vermesi 

5. İnsanı her yaptığı hatayla cezalandırmayıp arınması için bir şans 

vermesi. 

6. İnsana öğrenme, anlama ve açıklama yeteneğini vermesi. (Rahmân, 

55/1-4). 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  119  
 

 

 

“Bütün bunları ve daha sayamadığımız nice rahmet örnekleri 

bulunmaktadır değil mi? Eklemek istediğiniz bir şey var mı?” 

Manevi danışman katılımcıları dinledikten sonra Allah’ın 

rahmetinin sonucu olan tövbe konusuna geçer. 

Tövbe 

Manevi danışman katılımcılara tövbenin ne demek olduğunu 

hayatlarında tövbe edip etmediğini sorarak onları motive etmeye 

çalışır. 

“Tövbe ne demektir? Hayatınızda hiç tövbe ettiğiniz oldu mu?” 

“Tövbe, İslâm inancında çok önemli bir dönüş ve arınmayı ifade eder. 

Buna göre kişinin büyük bir pişmanlıkla Allah’a yönelmesi ve 

bağışlanmasını istemesidir. “Tövbe”, af dilemek için kalplerden taşan 

niyazlar “istiğfar”dır.” 

“Yine onlar çirkin bir iş yaptıkları yahut nefislerine 

zulmettikleri zaman Allah’ı hatırlayıp hemen günahlarının 

bağışlanmasını isteyenler-ki Allah’tan başka günahları kim 

bağışlar- ve bile bile, işledikleri (günah) üzerinde ısrar 

etmeyenlerdir.” (Âl-i İmran, 3/135). Allah’ın samimi bir şekilde tövbe 

eden kullarını affedeceği ifade edilmektedir. Bunu destekleyen bir başka 

ayet de şöyledir; “Ancak Tövbe ve iman edip salih ameller 

işleyenler başkadır. Allah onların kötülüklerini iyiliklere 

çevirir. Allah çok bağışlayıcıdır, engin merhamet sahibidir 

(Furkân, 25/70)" Ancak burada önemli olan ve dikkat edilmesi gereken 

husus, tövbenin samimiyetle yapılması ve tövbe edilen hususta bir daha 

dönmemek üzere kararlı olunması gerekliliğidir. Bu durumu suiistimal 

etmeye çalışan şeytan, bu durumdaki insanları durmadan tövbelerini 

bozdurmaya uğraşarak zavallı ve aciz bir duruma düşürmeye 

çalışacaktır. Bu husus Kur’an’da şu şekilde bildirilerek müminlerin 



 Emrullah AKÇA  120 
 

 

uyarılmakta olduğu görülür; “…Bilin ki, Allah’ın verdiği söz 

gerçektir. Sakın dünya hayatı sizi aldatmasın ve şeytan, Allah’ın 

affına güvendirerek sizi kandırmasın.” (Furkân,31/33)". 

“Hadis: Hz. Muhammed (s.a.v) de tövbe konusu üzerinde çok durmuş 

ve tövbe konusunda şöyle buyurmuştur: Kul bir günah işlediğinde, 

kalbine siyah bir nokta vurulur. Şayet o günahı terk edip istiğfara 

sarılarak tövbeye yönelirse kalbi cilalanır. Böyle yapma da tekrar 

günahlara dönerse, siyah noktalar artırılır ve neticede bütün kalbini 

kaplar. İşte Hak Teâlâ Hazretlerinin “Hayır, doğrusu onların işleyip 

kazandıkları (kötü) ameller sebebiyle, kalplerinin üzeri pas tutmuştur” 

(El-Mutaffifin, 83/14), diye zikrettiği durum budur (Tirmizi, Tefsîr, 

83/3334).” 

Başka bir hadiste; “Allah Teâlâ, gündüz günah işleyenin tövbesini kabul 

etmek için geceleyin elini açar. Geceleyin günah işleyenin tövbesini kabul 

etmek için de gündüz elini açar. Güneş battığı yerden doğuncaya, yani 

kıyamete kadar bu böyle devam edip gider.” (Müslim, Tövbe, 31) diye 

buyurur.” 

Manevi danışman tövbenin sıradan birtakım söz ve 

davranışlardan ibaret olmadığını, onun derin bir psikolojik 

rahatsızlıktan kurtulma aracı olduğunu örnekle açıklar. Madde 

kullanımıyla mücadele için tövbenin gerekliliklerini başka bir 

ifade ile yardımcı davranışlarından bahseder. 

Örnek olay: “Geride bırakılan üç kişinin de tövbesini (Allah) 

kabul etmiştir. Bütün genişliğine rağmen yeryüzü onlara dar 

gelmiş, öz benlikleri kendilerini sıkıştırmıştı; Allah’ın 

öfkesinden kurtulmak için yine Allah’a sığınmaktan başka çare 

olmadığını fark etmişlerdi. Sonra onlara tövbe nasip etti ki, eski 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  121  
 

 

 

hallerine dönsünler. Hiç kuşkusuz Allah, tövbeleri çok kabul 

eden, rahmeti sınırsız olandır.” (Tövbe, 9/118). 

IV. Değerlendirme 

Oturumun Değerlendirmesi ve Oturumla İlgili Duygu ve 

Düşüncelerin Alınması 

Manevi danışman grup sürecine ve beşinci oturuma ilişkin 

katılımcıların duygu ve düşüncelerini ifade etmelerini sağlar. 

“Şimdi de sizin bugün neler öğrendiğinizi, kendinizi nasıl hissettiğinizi 

ve en çok nelerden etkilendiğinizi ele alalım. Bu konudaki fikirlerinizi 

merak ediyorum.” 

Manevi danışman verilecek cevaplara göre gerekli içerik ve 

duygu yansıtması yapar. Manevi danışman olumlu olan duygu ve 

düşünceleri takdir eder. Olumsuz olanlar ile ilgili ise 

katılımcılardan görüş ister. Daha sonra grup lideri beşinci 

oturumda nelerin yapıldığına ilişkin oturumun özetini yapar. 

“Bu oturumda sizinle dine yönelme, olumlu Allah algısının gelişmesi 

noktasında Allah’ın rahmetinin varlığa yansımaları, ümit duygusu ve 

tövbe konuları üzerinde durduk.” 

Bir Sonraki Oturumun Kazanımlarından Haberdar Etme ve Ev 

Ödevi Verme 

Manevi danışman bir sonraki oturumda nelerin ele alınacağını 

ifade eder. 

“Arkadaşlar gelecek oturumda sizinle dinin sosyal destek 

mekanizmalarının; aile, dini şahsiyetler, arkadaş ve dini mekânların 

uyuşturucu madde ile başa çıkmadaki etkisini ele alacağız.” 



 Emrullah AKÇA  122 
 

 

Manevi danışman, katılımcılarda olumlu bir Allah algısı 

geliştirmek amacıyla, her bireyden kendisi ve çevresinde Allah’ın 

rahmetini gösteren olguları yazmasını ister. Daha sonra, 

katılımcılara eklemek istedikleri başka bir konu olup olmadığını 

sorar ve oturumu sonlandırır. 

“Gelecek hafta aynı gün ve saatte görüşmek dileğiyle hepinize iyi günler 

diliyorum.” 

6. Oturum: Dini Sosyal Destek Sağlama 

İslam dini, yanlışların telafisi için hem umut hem de arınmayı 

ifade eden tövbeyi davranış değişikliği için yeterli 

görmemektedir. Bu davranışın kalıcı olabilmesi için birtakım 

manevi güçlerden/değerlerden de yardım alması gerekmektedir. 

Böylece birey duruşuna güç katmış olacaktır. Dolayısıyla dini 

danışman katılımcılara tövbe farkındalığını kazandırdıktan sonra 

bunun ileriye taşınması için gerekli destek unsurlarına 

yönlendirecektir. 

I. Oturum Planı 
 

Modül 3: Bağımlılıkla Mücadele, Oturumun Adı: Dini Sosyal Destek Sağlama 

Oturumun Amacı: Bu oturumun amacı grup üyelerinin madde kullanım 

isteğiyle baş edebilmesi ve temiz kalmayı sürdürebilmesi için dinin sosyal 

destek araçlarını tanıtmak ve bunlardan yararlanma konusunda farkındalık 

oluşturmayı sağlamaktır. 

Kazanım Konular Yöntem ve 

Teknik 

Süre 

1.Dinin sosyal destek 

araçlarını tanır. 

(Diyanet, dini- 

manevi şahsiyet, dini 

merkezler) 

Gözden Geçirme 

-Duygu-Düşünce Kontrolü 

-Geçmiş oturumun özeti 

ve ev ödevi kontrolü 

-Katılımcıları güdüleme 

Anlatım: 

Soru- Cevap 

-Tartışma 

5 dk. 

Uygulama Anlatım: 35 dk 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  123  
 

 

 

2.Temiz kalma -Dinin sosyal hayata etkisi Soru-Cevap  

sürecinde dindar -Aile  ve  dindar  çevrenin Tartışma 

çevrenin (aile önemi S1.Bağımlılıktan 

arkadaş) önemini -Manevi şahsiyetlerin önemi iyileşen biriyle 

kavrar. -Cami ve toplu ibadetlere görüştünüz mü? 

3.Caminin dini katılma S2.Toplu 

sosyal  desteğindeki -Kur’an ve hadislerde aile ve ibadetlere ne 

fonksiyonunu ve arkadaş sıklıkta 

temiz kalma sürecine  katılırsınız? 

desteğini anlar.  Katıldığınızda 

  neler 

  hissediyorsunuz 

  ? 

  S3. Madde 

  kullanma 

  isteğinizi 

  bastırmada 

  ailenizden veya 

  dini çevrenizden 

  yardım alır 

  mısınız? 

  S4. Herhangi bir 

  dini  kurumdan 

  veya dini 

  şahsiyetten 

  destek almayı 

  düşünüyor 

  musunuz? 

4.Oturumu özetler Değerlendirme Soru-Cevap 10 dk 

ve değerlendirir. Oturumun Tartışma 

 değerlendirmesi ve  

 oturumla ilgili duygu ve  

 düşüncelerin alınması  

 -Bir sonraki oturumun  

 kazanımlarından  



 Emrullah AKÇA  124 
 

 

 haberdar etme ve ev 

ödevi verilmesi (Manevi 

ortamı ziyaret etme ve 

yaşanılan   duygu   ve 

düşüncelerinin aktarılması) 

  

Oturum Materyal ve Ekleri: Oturum görseli, eğitici videolar (Ailesini kaybeden 

Suriyeli kadının belgeseli) 

Ev Ödevi: Haftalık Etkinlik Takvimi: Cami veya Kur’an kursunu ziyaret 

II. Gözden Geçirme 

Duygu-Düşünce Kontrolünün Yapılması 

Manevi danışman altıncı oturumun açılışını yaparak 

duygu-durum kontrolü yapar. Katılımcıların tepkilerine uygun 

dönütler verir. 

“Merhaba, arkadaşlar hepiniz hoş geldiniz, nasılsınız? 

Geçmiş Oturumun Özeti ve Ev Ödevi Kontrolü 

Manevi danışman beşinci oturumun özetini yaparak ev 

ödevinin yapılıp yapılmadığını kontrol eder. 

“Arkadaşlar geçen oturumda neler işlediğimizden kısaca 

bahsetmek istiyorum. Geçen oturumda sizinle dine yönelme, olumlu 

Allah algısının gelişmesi noktasında Allah’ın rahmetinin varlığa 

yansımaları, ümit duygusu ve tövbe konuları üzerinde durduk. Allah’ın 

rahmetini gösteren varlıkları yazma sizin ödevinizdi. Ödevini yapan 

bizimle paylaşabilir. 

Manevi danışman gelen cevaplara göre katılımcıları takdir 

eder. Ödevi yapmayan katılımcıların gerekçelerini öğrenmeye 

çalışır. 

“Ev ödevini yapmayanların geçerli bir mazereti olabilir. 

Şimdi bunları öğrenmek istiyorum.” 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  125  
 

 

 

Katılımcıları Güdüleme 

Manevi danışman katılımcıları güdülemek amacıyla altıncı 

oturumun kazanımları hakkında bilgi verir. Manevi danışan 

sırasıyla ifade edilen her kavramın ismini sunum planına yazar. 

“Bu hafta sizlerle dinin sosyal destek unsurları ve madde 

bağımlılığıyla mücadelede dini sosyal destek unsurlarının; aile, dini 

çevre ve dini yerlerin öneminden söz edeceğiz.” 

III. Uygulama 

Dini Sosyal Destek Araçlarını Tanıtma 

Manevi danışman katılımcıların dini ve sosyal katılımlarını 

öğrenmek için soru sorarak dikkatlerini toplamaya çalışır. 

“Sosyal bir varlık olan insan tek başına hayatını sürdüremediği 

gibi karşılaştığı sıkıntılarla da tek başına baş edememektedir. Başka bir 

ifadeyle sorunlarla başa çıkmada ve psikolojik sağlamlığın oluşumunda 

bireysel çaba tek başına yeterli değildir. Bunun için insanın mutlaka 

sosyal destekle beslenmesi gerekmektedir. Bireyin çevresi tarafından 

sağlanan maddi, duygusal, bilişsel ve dini yardımlar, sosyal destek 

sistemi kapsamında değerlendirilir. Şimdi soru şu: “Madde isteğiyle başa 

çıkmada sosyal destek araçlarından hangilerine başvuruyorsunuz veya 

hangilerine başvurulmalıdır? Önce insan için çok öneme sahip olan aile 

kurumundan başlayalım.” 

“Aile, hayata gözlerini açtığı anda insanı sevgi ve şefkatle 

kucaklayan, karakterinin, inancının ve ahlakının şekillenmesinde en 

büyük rolü oynayan eşsiz birlikteliğin adıdır. Zira bu birliktelik 

Kur’an’ın ifadesiyle “Allah’ın varlığının belgelerinden biri de, 

kendileriyle huzur bulasınız diye sizin için kendi cinsinizden 

eşler yaratıp, aranızda sevgi ve merhamet var etmesidir. Bunda 



 Emrullah AKÇA  126 
 

 

düşünen bir toplum için elbette ibretler vardır.”(Rûm, 30/21). 

şeklinde açıklanan bir kurumdur. Demek ki aile sıradan bir birliktelik 

olmayıp Allah’ın rahmetiyle korunan bir kurumdur. Öyleyse bu 

kurumun dışına çıkmamak, buna sımsıkı sarılmak gerekmektedir. Bu 

sıla-i rahim ile ifade ediliyor. Yani akrabaları ile bağının koparılmaması. 

Aile ile bağlarını koparan bireyler, sadece bu dünyada yalnızlık ve 

umutsuzlukla karşılaşmazlar; ahirette de çetin bir azaba duçar olurlar. 

(Bakara, 2/27). Aile ilişkileri insanın bütün ilişkilerini hatta 

uyuşturucu madde kullanmasını dahi tetikleyebilecek bir öneme sahiptir. 

“Hz. Muhammed “Haddi aşmak ve akraba ile ilişkiyi kesmek kadar, 

Allah’ın bu dünyada cezasını peşin olarak vereceği başka bir günah 

yoktur”(Ebû Dâvûd, Edeb, 8) buyurur. Bu güzel duygularla inşa edilmiş 

ailede sağlıksız ve uyumsuz bir çocuk yetişmesini hangi anne ve baba 

ister. Çocuğunu zorluklar için de taşıyan, doğuran bir anne için en 

büyük acı evladının gözü önünde eriyip gitmesidir. “Ağlarsa anam ağlar 

gayrısı yalan” sözü ne kadar isabetli olmuştur. Bunun için Allah anne 

ve babaya koşulsuz iyi davranılmasını, kendisine bağlılıktan sonra anne 

babaya bağlılığı vurgulamaktadır. “Rabbin, sadece kendisine 

kulluk etmenizi ve anne babanıza iyi davranmanızı kesin bir 

şekilde emretti.” (İsrâ, 17/23). En ideal ahlak insanı Hz. Muhammed 

“Sizin en hayırlınız, ailesine karşı en hayırlı onanınızdır.” diye 

buyurmuştur.” (Tirmizi, Menakıb, 63). Kur’an ailenin sevgi ve şefkat 

temeli üzerine kurulan bir müessese olduğunu ifade etmektedir. Sizce 

buradaki sevgi ve şefkat çocukları içeriden ve dışarıdan oluşabilecek 

zararlı şeylere karşı korumayı ifade ediyor mu? Böyle bir çatı altında 

kalan bireyler zararlı şeylerden korunmaz mı?” Zaten Usre /اسرة, ile 

ifade edilen aile aslen korunaklı zırh mânâsına gelir. 

“Hayat bir imtihandır ve imtihan zorluk, sıkıntı, mücadele, emek 

ve sabır demektir. İnsan hayatı boyunca yüzleşmek zorunda kaldığı nice 

sorun karşısında kimi zaman umduğu kadar güçlü olamaz, inanç ve irade 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  127  
 

 

 

zafiyeti yaşayabilir. Aslında bir kartopu kadar küçük olan 

olumsuzlukları çığ gibi büyütüp altında kalabilir. Böyle bir durumda 

ailenin güven veren sesi ve desteğini yanında bulmaya çalışır. İşte 

burada sıla-i rahimin önemi daha iyi anlaşılacaktır. Zira aile bağlarının 

korunmasına yönelik bu kadar öğütler, bireylerin hayatın zorlukları 

karşısında savrulup dağılmamaları içindir.” 

Manevi danışman ailenin değerini pekiştirmek amacıyla 

“Ailesini kaybeden Suriyeli kadının belgeselini izlettirir.” 

Belgeselle ilgili neler hissettiklerini öğrenmeye çalışır. 

Manevi danışman ailenin öneminden söz ettikten sonra 

dindar çevreyle birlikte olmanın yararlarından bahseder. 

“Hz. Muhammed’in “Müminlerin birbirlerine olan bağlılığı, 

birbirine kenetlenerek inşa edilmiş bir binanın tuğlaları gibidir.” 

(Buhari, Salat, 88) ifadeleri, ayrıca musibete uğrayanların teselli 

edilmesi, acılarının paylaşılması ve yakınlarını kaybedenlere taziyede 

bulunulması gibi tavsiyeler (Muvatta, Cenaiz, 41; İbn Mace, Cenâiz, 55- 

56), İslam’daki sosyal desteğin boyutunu açıklar niteliktedir. Başka bir 

hadiste Hz. Muhammed, 'Müslümanın derdiyle ilgilenmeyen bizden 

değildir' (Hâkim, 4/352) buyurarak bir Müslümanın diğer Müslümanın 

sıkıntılarına kayıtsız kalmaması ve ona sosyal ve manevi destek 

sağlaması gerektiğini vurgulamıştır. İslam dininde ümmet kavramı da 

sosyal desteği en iyi ifade eden kavramlardandır.” 

“Uyuşturucu madde kullanımında arkadaş ve çevre etkisinin çok 

olduğunu biliyorsunuz. Burada arkadaş ve çevrenin yönlendirmesi kadar 

sesiz kalması da önemli bir etkidir. Zira alkol almak isteyen bir kişi evde 

veya herhangi bir yerde içki içmek istediği zaman çevrenin düşüncelerini 

dikkate almak mecburiyetindedir. Şayet içki içmek için meyhaneye 

giderse orada herkesin kendisi gibi içtiğini görecek, kimse tarafından 



 Emrullah AKÇA  128 
 

 

eleştirilmeyeceğini, tenkit edilmeyeceğini bildiği için daha rahat 

davranacak. Çünkü yaptığı şey kötü ise herkes yapmaktadır, kimsenin 

kimseyi tenkit edecek durumu yoktur. Tıpkı bunun gibi uyuşturucu 

bağımlısı kişi de kendisi ile aynı maddeyi kullanan kişilerle olacak ve 

böylece tenkit ve eleştiriden kurtulacaktır. Bu durumda suçluluk, 

günahkârlık, aşağılık duygularına kapılmayacak ve kendini rahat ve 

emniyette hissedecektir. Bu sebeple Allah Teâla bizim doğru (sadık) 

kimselerle olmamızı emrediyor.”(Tövbe, 9/119). 

“Mü’min erkekler ve Mü’min kadınlar birbirlerinin 

dostlarıdırlar. İyiliği emreder, kötülükten alıkoyarlar. Namazı 

dosdoğru kılar, zekâtı verirler. Allah’a ve Resûlüne itaat ederler. 

İşte bunlara Allah rahmet edecektir…”(Tevbe, 9/71). Bu ayet 

Müslüman bireylerin arkadaşlık ilişkilerinin ölçüsünü koymaktadır. 

Ayrıca Hz. Muhammed’in kişi arkadaşın dini üzerindedir hadisi de 

arkadaşın birey üzerindeki etkisini ortaya koyması bakımından 

önemlidir. Bunun için iyi arkadaş insanı doğruya, dünya ve ahireti için 

faydalı olana yönlendiren ve zor zamanda el uzatan kişidir. Aksini 

yapanı Kur’an münafık yani içi dışı bir olmayan kişi diye niteliyor.” 

“Sabah akşam Rablerine, O’nun rızasını dileyerek dua 

edenlerle birlikte ol. Dünya hayatının zînetini arzu edip de 

gözlerini onlardan ayırma. Kalbini bizi anmaktan gafil 

kıldığımız, boş arzularına uymuş ve işi hep aşırılık olmuş 

kimselere boyun eğme.” (Kehf, 18/28) ayeti, zor durumlarda dini 

bütün bireylerin başa çıkmadaki önemine işaret etmektedir.” 

Manevi danışman dindar çevre ile ilgili dini içerikleri 

açıkladıktan sonra dini merkezler olan caminin sosyal desteğe 

katkısı ve önemine değinir. 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  129  
 

 

 

“Dini bir kurum olan camiler, dayanışma ve yardımlaşmanın 

yapıldığı sosyal hizmetler tesisi, insanların varoluşsal sorunlarına karşı 

anlam bularak tedavi oldukları şifahaneler olarak görülmektedir. Bu 

ibadethanelerde toplu halde yapılan dini pratikler bireylerde yalnızlık 

duygusunu giderip aidiyet duygusunu geliştirebilir. Cami gibi dini 

kurumlarda yapılan dini pratikler sosyal birliktelik oluşturarak 

dayanışma ve bağlılığı sağlayacak ılık bir sosyal ortam oluşmasına 

hizmet eder.” 

“İslam medeniyeti cami merkezli bir medeniyettir. Nitekim 

peygamber efendimiz Allah’ın en sevdiği yerler camiler, en sevmediği 

yerler ise sokaklardır.”(Müslim, Kitabu’l-Mesacid, 464) diyerek 

camilerin önemini belirtmeye çalışmıştır. Camiler sosyal yerlerden 

biridir. Böyle bir ortamda, camiye devam ederek cami kültürünü alan 

bireyler, sadece sosyal yardımlaşma duyarlığına sahip olmaz aynı 

zamanda birlik ve beraberlik duygularını da paylaşır.” 

“Mescitlere devam edenlere cennette ikramlar hazırlanacağı 

(Buhari, Ezan, 37) ve cemaatle namaz kılmak için camiye gelene Allah’ın 

özel mükâfatının olacağı (Buhari, Ezan, 38) ile ilgili hadisler caminin 

önemini belirtir. Camiler, bireyleri ruhen ve bedenen olgunlaştıran, 

sosyo-kültürel yönden nitelikli nesillerin yetiştirilmesine katkı sunan 

mekânlardır.” 

“Kur’an’da, açıkça ifade edilir ki mescitler Allah’a aittir (Cin, 72/ 

18) ve onlar manevî olarak temizlenme yerleridir (Tevbe, 9/108). Ayrıca 

bir hadiste, mescitlerin Allah’ın yeryüzündeki evleri olduğu belirtilir (el- 

Heysemî, Mecmau’z-Zevâid, 1/208). Bütün bunlar, caminin bir arınma 

ve korunma yeri olduğunu göstermiyor mu?” 

“Bir hadiste, yıldızların yeri aydınlattıkları gibi mescitlerin de 

Allah  dostlarını  aydınlatacağının  (el-Heysemî,  Mecmau’z-Zevâid, 



 Emrullah AKÇA  130 
 

 

1/208) ifade edilmesi, camilerin yol ve yön gösteren bir işlevinin 

olduğuna işarettir değil mi?” 

“Camide bulunmak, okunan Kur'an-ı Kerim ve vaazdan manevi 

haz alıp rahatlamaya imkân sağlar. Camiye gidip gelmek, ibadeti daha 

canlı bir şekilde yapmaya vesile olur. Beş vakit camiye giden kimse, 

kendini bir cemaatin mensubu olarak hissettiğinden yalnız değildir ve 

yalnızlığın verdiği vesvese, ruhi çöküntü içinde olmak gibi olumsuz 

duygulara kolayca yenilmez. "Cemaat olunuz (cemaate devam ediniz), 

bölünmekten kaçının, şeytan tek başına olanlarla beraberdir. Şeytan, iki 

kişi de olsa cemaat halinde olanlardan uzaktır ( Tirmizi, Fiten, 7).” 

“Allah’ın evlerinden bir evde (cami veya mescit) Allah’ın kitabını 

okumak ve aralarında müzakere etmek için bir araya gelen topluluk 

üzerine huzur iner, onları Allah’ın rahmeti bürür. Melekler de 

kanatlarıyla onları kuşatır. Allah, onları, yanında bulunan yüce 

cemaatte anar(Ebû Dâvûd, Salât, 349). Allah’ın rahmetiyle korunan 

bireylerin şeytanın etkisinden korunacağı Allah haber vermektedir (Hicr, 

15/42).” 

“Camide cemaat ortamı, her gün insanı dinamik ve canlı 

tutmaktadır. Cemaatle toplu bir halde kılınan namazlar, Müslümanlar 

arasında kardeşliğin, muhabbetin, eşitliğin en güzel örneğidir. Allah’a 

teveccüh eden o saflarda müdür, işçi, hizmetli, zengin ile fakir, siyah ile 

beyaz, ayırt edilmez. Hepsi ayni derecede, aynı seviyededirler. Cemaat 

ruhu da büyük ölçüde camilerde kazanılmaktadır.” 

IV. Değerlendirme 

Oturumun Değerlendirmesi ve Oturumla İlgili Duygu ve 

Düşüncelerin Alınması 

Manevi danışman grup sürecine ve altıncı oturuma ilişkin 

katılımcıların duygu ve düşüncelerini ifade etmelerini sağlar. 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  131  
 

 

 

“Şimdi de sizin bugün neler öğrendiğinizi, kendinizi nasıl 

hissettiğinizi ve en çok nelerden etkilendiğinizi ele alalım. Bu konudaki 

fikirlerinizi merak ediyorum.” 

Manevi danışman verilecek cevaplara göre gerekli içerik ve 

duygu yansıtması yapar. Manevi danışman olumlu olan duygu ve 

düşünceleri takdir eder. Olumsuz olanlar ile ilgili ise 

katılımcılardan görüş ister. Daha sonra grup lideri altıncı 

oturumda nelerin yapıldığına ilişkin oturumun özetini yapar. 

“Sizinle bugün dinin sosyal destek unsurları olan aile ve aile 

bağlarının güçlendirilmesinin önemi dindar çevre ve caminin bireyin 

korunmasına yönelik etki ve fonksiyonu hakkında konuştuk.” 

Bir Sonraki Oturumun Kazanımlarından Haberdar Etme ve Ev 

Ödevi 

Manevi danışman bir sonraki oturumda nelerin ele alınacağını 

ifade eder. 

“Arkadaşlar önümüzdeki oturumda madde kullanım isteğiyle baş 

edebilmesi ve temiz kalmayı sürdürebilmesi için dinin manevi destek 

araçlarını tanıtıp ve bunlardan yararlanma konusunda farkındalık 

oluşturmaya çalışacağız. Bu kapsamda yükümlü olduğumuz dini 

pratikleri öğrenmek, namaz, dua vb. dini pratiklerin önemini kavramak 

da konuşacağımız konular arasındadır.” 

Manevi danışman manevi ortamların fark edilmesi ve manevi 

duyguların yaşanması için dini mekânları ziyaret etmeyi ödev 

olarak verir. 

“Peki, bu haftaki ödeviniz size en yakın olan bir camiyi veya varsa Kur’an 

kursunu ziyaret edip oradakilerle sohbet etmenizi ve daha sonra duygu 

ve düşüncelerinizi not edip bizimle paylaşmanızı istiyorum.” 



 Emrullah AKÇA  132 
 

 

Manevi danışman katılımcıların eklemek istedikleri bir 

konu olup olmadığını öğrendikten sonra oturumu sonlandırır. 

“Gelecek oturumda aynı gün ve saate görüşmek dileğiyle hepinize 

iyi günler dilerim.” 

7. Oturum: Dini Pratiklerle Manevi Olgunlaşma 

Müslüman bir birey namaz, oruç, zekât, hac ve kurban gibi dini 

pratikleri yerine getirmekle tam anlamıyla elinden ve dilinden 

herkesin güven içerisinde olduğu, kimsenin incinmediği mümtaz 

bir şahsiyet olacaktır. Bu denli temiz bireylerden oluşan bir 

toplum tabiatıyla suç işlemekten uzak bir toplum olacaktır. 

İbadetlerin zihni olumsuz düşüncelerden uzaklaşmasında, 

duyguların denge kazanmasında, bireyin kendisine, yaratıcısına, 

ailesine, topluma, bütün insanlığa hatta canlı ve cansız bütün 

varlıklara karşı sorumluluk duymasında, kendi içinde dengeli, 

toplum içinde uyumlu ve olgun duruma gelmesinde, kendi 

mutluluğunu başkalarının mutluluğundan ayrı düşünmeyen, 

kendisi için istediğini diğer insanlar için de isteyen bir anlayış 

kazanmasında etkin bir rolü vardır. Bu hakikatlerden hareketle bu 

oturumda dini danışman katılımcıların bireysel anlamda temiz 

kalmaları ve çevresiyle uyumlu olmaları için onları manevi 

yönden güçlenmesini sağlayacak dini davranışlara yönlendirir. 

Nitekim Allah kendisiyle sağlam bir iletişim halinde bulunan 

kullarının olumsuz duygu ve düşüncelere karşı güçlü olduğunu 

belirtmektedir (Nahl, 16/99). 

I. Oturum Planı 
 

Modül 3: Bağımlılıkla Mücadele, Oturumun Adı: Dini pratiklerle manevi 

olgunlaşma 

Oturumun Amacı: Bu oturumun amacı grup üyelerinin madde kullanım 

isteğiyle baş edebilmesi ve temiz kalmayı sürdürebilmesi için dinin manevi 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  133  
 

 

 

destek araçlarını tanıtmak ve bunlardan yararlanma konusunda farkındalık 

oluşturmayı sağlamaktır. 

Kazanım Konular Yöntem ve Teknik Süre 

1.Yükümlü 

olduğumuz dini 

pratikleri öğrenir. 

Gözden Geçirme 

-Duygu-Düşünce 

Kontrolü 

-Geçmiş oturumun 

özeti ve ev ödevi 

kontrolü 

-Katılımcıları 

güdüleme 

Anlatım: 

Soru- Cevap 

-Tartışma 

5 dk 

2. Duanın  günlük 

hayatımızda 

madde isteğiyle 

başa çıkmada nasıl 

kullanılabileceğini 

öğrenir. 

3. Namaz,  zikir, 

oruç tutma, Kur’an 

okuma  vb.  dini 

davranışların 

hayata nasıl   oto 

kontrol sağladığını 

öğrenir. 

Uygulama 

-Duanın mahiyeti 

ve 

Kur’an’dan dua 

örnekleri 

 

-Namaz, oruç, zikir 

etme ve Kur’an 

okumanın madde 

isteğiyle başa 

çıkmadaki 

fonksiyonları 

- Kur’an’da şükür, 

zikir ve namaz 

ibadetiyle  ilgili 

ayetlerin 

anlatılması. 

Anlatım: 

Soru-Cevap 

Tartışma 

S1.Günlük 

hayatınızda ne sıklıkta 

dua edersiniz? 

S2.Dini metinleri okur 

musunuz? 

S3. Temiz kaldığınız 

dönemde şükrettiğiniz 

oldu mu? 

S4. Namaz   insanı 

kötülükten alıkoyar 

(Ankebut,45)  ayetini 

bağımlılık bağlamında 

nasıl 

değerlendiriyorsunuz? 

35 dk 

5.Oturumu özetler 

ve değerlendirir. 

Değerlendirme 

Oturumun 

değerlendirmesi 

ve oturumla ilgili 

duygu ve 

Soru-Cevap 

Tartışma 

10 dk 



 Emrullah AKÇA  134 
 

 

 düşüncelerin 

alınması 

-Bir sonraki 

oturumun 

kazanımlarından 

haberdar etme ve 

ev ödevi verilmesi 

(bir hafta boyunca 

namaz kılma) 

  

Haftalık Etkinlik Takvimi: Sabah namazını kılma ve hissedilen duyguların 

anlatılması ve Hz. Eyüp kısasını okuma 

II. Gözden Geçirme 

Duygu-Düşünce Kontrolünün Yapılması 

Manevi danışman yedinci oturumun açılışını yaparak 

duygu-durum kontrolü yapar. Katılımcıların tepkilerine uygun 

dönütler verir. 

“Merhaba, arkadaşlar hepiniz hoş geldiniz, nasılsınız? İki 

haftanız nasıl geçti?” 

Geçmiş Oturumun Özeti ve Ev Ödevi Kontrolü 

Manevi danışman altıncı oturumun özetini yaparak ev 

ödevinin yapılıp yapılmadığını kontrol eder. 

“Arkadaşlar geçen oturumda neler işlediğimizden kısaca 

bahsetmek istiyorum. Sizinle geçen oturumda dinin sosyal destek 

unsurları olan aile ve aile bağlarının güçlendirilmesinin önemi, dindar 

çevre ve caminin bireyin korunmasına yönelik etki ve fonksiyonu 

hakkında konuştuk. Ayrıca cami ve Kur’an kursu gibi dini kurumları 

ziyaret edip hissettiğiniz duyguları yazmanız da size ödev olarak 

verilmişti. Bu ödevi yapanlar bizimle paylaşabilir.” 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  135  
 

 

 

Manevi danışman gelen cevaplara göre katılımcıları takdir 

eder. Ödevi yapmayan katılımcıların gerekçelerini öğrenmeye 

çalışır. 

Katılımcıları Güdüleme 

Manevi danışman katılımcıları güdülemek amacıyla altıncı 

oturumun kazanımları hakkında bilgi verir. Manevi danışman 

sırasıyla ifade edilen her kavramın ismini sunum planına yazar. 

"Arkadaşlar, bu oturumda, kişinin madde kullanma isteğiyle baş 

edebilmesi ve temiz kalmayı sürdürebilmesi için dinin manevi destek 

araçlarını tanıtacak ve bunlardan nasıl yararlanılabileceği konusunda 

farkındalık kazandırmaya çalışacağız. Bu kapsamda yükümlü 

olduğumuz dini pratikleri öğrenmek, namaz, oruç, dua vb. dini 

pratiklerin önemini kavramak da konuşacağımız konular arasındadır.” 

III. Uygulama 

İbadet 

Manevi danışman katılımcılara ibadetin tanımı, kapsamı ve 

önemi hakkında bilgi verir. Günlük hayatımızda sorumlu 

olduğumuz ibadetlerden bahseder. 

“Öncelikle ibadet ne demektir, yapmakla sorumlu olduğumuz 

ibadetler nelerdir ve hayatımıza katkısı ne olabilir?” sorularını sormak 

istiyorum. Manevi danışman katılımcıları dinledikten sonra şu 

açıklamayı yapar: 

“İbadet bireyin hayatın her alanında Allah’ın istediği doğrultuda 

davranması ve ona göre yükümlülüklerini yerine getirmesidir. İbadet 

bireye zayıflığını, faniliğini kısacası kimliğini öğreten önemli bir 

hatırlayıcıdır. Nitekim Kur’an’ın “…beni hatırlamak için namaz kıl.” 

(Tâ-hâ, 20/14) ayeti de bunu açıklamaktadır. Ayrıca namazda her rekâtta 



 Emrullah AKÇA  136 
 

 

okunan Fatiha süresinde “Yalnız sana ibadet ederiz” ayeti de bireyin 

rabbine karşı sözleştiğini ve bu istikamette durması gerektiğini ifade 

etmektedir.” 

“İbadet insanı diğer canlılardan ayıran ona değer katan en önemli 

unsurlardandır. Nitekim Kur’an’da insanların değeri onların yaptıkları 

ibadete göre değerlendirildiği şu ayetlerde aktarılmaktadır “De ki: 

“Duanız olmazsa Rabbim size ne diye değer versin…”(Furkân, 

25 77). Deme ki rabbimiz bizden ona yönelmesini isteyerek bize değer 

vermektedir değil mi?” 

“İnsan yaratılış itibarıyla mükemmel bir kişilik ve karaktere sahip 

değildir. Nitekim Kur’an insanı huysuz, hırsına düşkün, aceleci ve ahlaki 

yönden zayıf bir varlık olarak nitelemektedir (Mearic,70/19-20). 

İnsandaki bu eksiklik yine Kur'an'da belirtildiği gibi Allah'a itaat ve 

ibadetle düzeltilebilir (Mearic,70/22-23). İnsan doğuştan getirdiği bu 

zayıflığı Allah'a teslim olmayla ve ibadetlerini devamlı olarak yerine 

getirmeyle giderebilir, karakterini düzeltebilir, olgunlaştırır ve kişiliğini 

bulabilir. Eğer kendisindeki zayıflığı ve kötülüğe yönelik yapısını 

önemsemez ihmal ederse bütün benliğini bu zayıflığın getireceği ahlaki 

yoksunluk kaplayacaktır.” 

Ayrıca manevi danışman ibadetlerin mümin kişiliğin 

özelliği olduğunu Mü’min süresi bağlamında anlatır ve ibadettin 

kapsamına değinir. 

“İbadet kapsamı çok geniştir. Kısacası ibadet, hayatın her 

alanında ilahi rızaya göre yaşamaktır. Bunun içinde vakitli ibadetler olan 

namaz, oruç, zekât, hac gibi pratiklerin yanında zamana bağlı olmayan 

dua, şükür, zikir, Kur’an okuma yardımlaşma, anne babaya itaat, komşu 

ve diğer insanların haklarına riayet etmeye varan çok geniş bir alandan 

bahsedebiliriz. Bütün ibadetlerin temel amacı bireyin dünya ve ahiret 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  137  
 

 

 

dengesi içerisinde yaşamasını sağlamaktır. İbadetlerle insanların günde 

beş defa Allah'ı hatırlatmaya çağırılmaları, bireylerde başıboşluk 

düşüncesini engeller ve hesap verebilirlik düşüncesini oluşturmaktadır. 

Böylece bireyde içsel bir kontrol mekanizmasının oluşmasıyla başa 

çıkmaya katkı sağlanmış olur. Zira Allah ve ahiret inancı bireyde hesap 

verme düşüncesini oluşturur. Dolayısıyla çekinme ve sağlıklı 

davranışlar sergilemeyi meydana getirir. Ayrıca insan, inandığının 

peşine düşer ve inancını davranışlarına da yansıtmaya çalışır; inandığı 

varlığa olan bağlılığını birtakım söz ve hareketlerle göstermeye çalışır.” 

Manevi danışman, katılımcılara günlük hayatlarında 

yaptıkları bazı ibadetlerin neler olduğunu sorar ve namazın, 

madde kullanma isteğiyle baş etme ile psikolojik iyi oluş 

üzerindeki etkisine dikkat çeker. 

“(Ey Muhammed!) Kitaptan sana vahyolunanı oku, 

namazı da kıl, çünkü namaz, insanı hayâsızlıktan ve kötülükten 

alıkoyar. Allah’ı anmak( Namaz kılmak) elbette en büyük 

ibadettir. Allah yaptıklarınızı biliyor.” (Akebût, 29/45). Peki, 

namaz nasıl kötülüklerden alıkoyar? Yukarda da bahsettiğimiz gibi 

Allah’ı hatırlatarak değil mi? Zira Allah’ı bilinçli bir şekilde hayatının 

her alanında dikkate alan biri, madde kullanma isteğini de engelleyebilir. 

Başka? Namaz bireyin kişiliğini olumlu yönde geliştirir. Namazla insan 

hem yerde ve gökte kendisinden başka yaratıcının bulunmadığı Allah'ın 

huzurunda bulunduğunu, onun kullarına verdiği sonsuz nimetleri, 

günahkârlara hazırlayacağı cezaları hatırladıkça ruhunda bir hak, şefkat 

ve merhamet duygusu oluşur, sorumluluk ve vazife şuuru gelişir, diğer 

insanlarla olan ilişkisi de olumlu yönde değişir. Namaz insanın beden, 

akıl ve kalp olmak üzere bütün kişiliğini harekete geçirir.” 

“Hz. Peygamber, namazı müminlerin miracı, diye 

nitelemektedir. Miraç insanın yükselmesi, bulunduğu durumdan 



 Emrullah AKÇA  138 
 

 

kurtulup erdeme, yüceliğe doğru yükselmesidir. Ayrıca Hz. Peygamber 

günde beş defa akan nehirden yıkananın temizlenebileceği gibi günde beş 

defa namaz kılanın da günahlardan temizleneceğini vurgulamıştır ( 

Buhari, Mevakit, 6; Müslim, Mesacid 284,). Bu da namazın hem madde 

kullanma isteğinden korunma hem de arınma konusunda destek 

sağlayabileceğini göstermektedir. Bu konuda fikri olan var mı?” 

“Namaz ibadetinin bireyin psikolojik iyi oluşunu ve madde 

kullanma isteğiyle başa çıkmasını daha iyi anlamak için ayet ve 

hadislerde nasıl ele alındığına bakalım. “Sabır ve namaz ile Allah’tan 

yardım isteyiniz. Şüphesiz O (sabır ve namaz) Allah’a saygıdan 

kalbi ürperenler dışında herkese zor ve ağır gelen bir görevdir.” 

(Bakara, 2/45)., “Dediler ki: “Ey Şu’ayb! Babalarımızın taptığını 

yahut mallarımız hakkında dilediğimizi yapmayı terk etmemizi 

sana namazın mı emrediyor…” (Hûd, 11/87). Başka bir ayette Allah 

cehenneme giren suçluların neden yanlış kararlar aldıklarını şöyle 

aktarır: “Biz namaz kılanlardan değildik.” (Müddessir, 74/43). Bu 

ayetlerden namazın koruyucu oluşu ve sağlıklı karar alma gibi 

davranışlara etkisi açık bir şekilde anlaşılmaktadır.” 

“Hz. Peygamber’in hadislerinde de namazın insanı sıkıntı ve 

stresten kurtarmaya yardımcı olduğuna dair örnekler vardır. Bunlardan 

birisi Hz. Peygamber’in manevî terapiye vurgu yaptığı şu olaydır: 

Namaz vakti girince, Hz. Peygamber (sav) Bilal’e: “Ya Bilal bizi namazla 

rahatlat/ erihna biha”( Ebu Davud, Edeb, 78). Bu hadis, bireylerin 

namazla kalbe ve ruha ağır gelen bütün dünyevî meşakkatlerinden ve 

sıkıntılarından sıyrılarak Allah’a teveccüh etmeyle psikolojik olarak 

rahata kavuşacağına işaret etmektedir. Nasıl ki günde beş defa abdest 

almak insanı bütün maddi kirlerden temizliyorsa namaz da insanın 

kalbindeki manevi huzursuzluğu ve stresi yok eder. Çünkü hadiste de 

belirtildiği gibi günde beş vakit namaz kılmak, insanın günahlarını siler. 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  139  
 

 

 

Günah işleme arzusu kalpten çıktığı zaman kalp, huzura erer. Bundan 

hareketle Hz. Muhammed’in (sav) insanları namazla terapi ettiğini 

rahatlıkla söyleyebiliriz.” 

Manevi danışman bu konuda katılımcıları dinledikten 

sonra diğer bir ibadet olan oruç ibadetinden bahseder. 

“Arkadaşlar yükümlü olduğumuz ibadetlerden biri de oruçtur. 

Orucun hem psikolojik iyi oluşa hem de zorluklarla başa çıkmaya önemli 

ölçüde destek sağladığını söyleyebiliriz. Zira orucun sağlığı korumada, 

bedensel riyazette ve nefsi zararlı şeylere karşı korumada önemli tesirleri 

vardır. Hadislerde orucun terapi edici özelliğinden şöyle bahsedilmiştir: 

“Oruç kalkandır. Biriniz bir gün oruç tutacak olursa kötü söz sarf 

etmesin, bağırıp çağırmasın. Birisi yakışıksız laf edecek veya kavga edecek 

olursa ben oruçluyum desin.”(Buhari, Savm, 2). Hadiste belirtildiği 

gibi oruç manevi bir kalkandır. Oruç kin, nefret, düşmanlık, kıskançlık 

ve öfke gibi ruhsal hastalıklara karşı bir kalkan görevi görür. İnsanı her 

türlü yanlışa ve kötülüğe karşı korur. Çünkü oruç tutan kişi nefsine ve 

iradesine sahip çıkar. Yemek yemediği için midesi ne kadar rahatlıyorsa 

kötü düşüncelerden ve yanlış işlerden uzak durduğu için kalbi ve ruhu 

da o nispette rahatlar.” 

“Oruç (imsak) sadece aç kalmaktan ibaret değildir. Bilakis maddi- 

manevi bütün azaları haram ve günahlardan korumaktır. Oruçla, göz 

haramdan, dil gıybet ve iftiradan korunduğu gibi kalp ve ruh da kin, 

nefret, kıskançlık, düşmanlık ve kötü arzu ve isteklerden korunmuş 

olacaktır. Diğer taraftan nefsin arzu ve isteklerinden uzaklaşan kişi oruç 

ibadetiyle sabırlı olmayı ve iradesini kontrol edebilmeyi öğrenecektir. 

Ayrıca oruç sayesinde kişinin cömertliği artacak, şefkat ve merhamet 

duyguları coşacaktır. Kısacası oruç bireylerde güçlü bir irade ve empati 

duygusunu geliştirmekte; böylece güçlü bir baskı oluşturan madde 

isteğiyle başa çıkmada etkili bir ibadet olmaktadır. Nitekim peygamber 



 Emrullah AKÇA  140 
 

 

insanlara evlenme tavsiyesinde bulunurken gücü yetmeyenlere de oruç 

tutmayı tavsiye etmiştir. Bunu uyuşturucu madde gibi güçlü içsel 

baskılarla mücadele için dini bir yöntem olarak alabiliriz.” 

Şimdi Kur’an ve hadislerde oruçla ilgili açıklamalara 

bakalım. 

“Ey iman edenler! Allah’a karşı gelmekten sakınmanız 

için oruç, sizden öncekilere fark kılındığı gibi size de farz 

kılındı.” (Bakara,2/183). 

“Kim faziletine inanarak ve karşılığını Allah’tan bekleyerek 

Ramazan orucunu tutarsa, geçmiş günahları bağışlanır.”(Buhari, 

İman,28). 

“Oruç hariç Âdemoğlunun he ameli kendisi içindir. Oruç benim 

içindir, onun ödülünü ben vereceğim.”(Buhari, Savm, 9). 

Manevi danışman oruç ibadetinin madde kullanıma 

isteğine karşı önemli bir kalkan oluşundan bahsettikten sonra dua 

ibadetinden söz eder. 

“Diğer bir ibadet de duadır. Dua bireyin kişiliğini anlaması, 

sınırlarını fark etmesi ve acizliğinin farkına varması noktasında önemli 

bir ibadet sayılmaktadır. Nitekim dua eden birey, farkında olmasa da 

eksiklik şuuruyla bir yönelişe girmektedir. Başka bir ifadeyle birey 

kendisindeki bu eksiklik duygusunun verdiği gerginliği gidermek için 

dua etmektedir.” 

“Duanın kaygı, stres, anlamsızlık, boşluk ve yalnızlık gibi 

çağımızın önemli ruhsal hastalıklarına karşı ruh sağlığını olumlu şekilde 

etkilediği ve kişiliği geliştirdiği artık önemle vurgulanmaktadır. Ayrıca, 

dua kişiye güçlüklere katlanma, her türlü olumsuzluğu karşı koyabilme 

ve başarıya doğru yönelme-arzu duyma gücü vermektedir.” 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  141  
 

 

 

Manevi danışman Kur’an ve hadislerde dua ile ilgili 

açıklamaları yapar duanın madde isteğiyle baş etmede nasıl 

yapılması gerektiğinin bilgisini verir. 

“Arkadaşlar Allah, Kur’an’ı Kerim’de “Bana dua edin 

duanıza cevap vereyim…”(Mü’min, 40/60). Bireyin kendisine her 

türlü istek ve sıkıntılara karşı yardım edileceğine inanması, onu 

cesaretlendirir ve enerjisinin artmasına yardımcı olur. Başka bir ayette 

de “Güzel sözler ancak ona yükselir. Onları yükselten iyi 

davranışlardır.” (Fâtır, 35/10). diye buyurmaktadır. Bu ayetlerden 

de anlaşılıyor ki insanın duadan önce bir çaba ve mücadelede bulunması 

gerekir. Hatta önce çaba sonra dua olmalıdır. Zira dua öncesi verilen 

çabalar, duayı değerli ve anlamlı kılar diyebiliriz. Bu konuda fikri 

olan var mı? Peki, şimdi Kur’an’da ve hadiste yer alan bazı dualardan 

bahsedelim. “Özellikle Hz. Yusuf’un içsel arzuların baskısına karşı 

Allah’ın rahmetine sığınması örnek bir dua çeşididir.”, Yine Hz. 

Eyyüb’ün: “Ya Rabi şüphesiz ki ben derde uğradım, sen ise 

merhametlilerin en merhametlisisin diye niyaz etmişti.”, (Ey 

Muhammed) Kulumuz Eyyub’u da an. Hani o, Rabbine, “şeytan 

bana bir yorgunluk ve azap dokundurdu” diye seslenmişti. 

“Bizde ona, “Ayağını yere vur! İşte yıkanacak ve içecek soğuk 

bir su” dedik.” (Enbiyâ, 21/83; Sâd, 38/41-42)- duaları, onun 

düştüğü hastalığa karşı sabırlı duruşu sonucu kaybettiklerine karşın 

daha fazlasını elde etmesine vesile olmuştur. 

Manevi danışman katılımcıların madde isteği ve 

sıkıntılarla başa etmesi ve ruhen iyi olması için birtakım dua 

tavsiyesinde bulunur. 

“Hz. Yunus’un “Senden başak hiçbir ilah yoktur. Seni 

eksikliklerden uzak tutarım. Ben gerçekten (nefsine) zulmedenlerden 



 Emrullah AKÇA  142 
 

 

oldum” diye dua etti.”(Enbiyâ, 21/87) duası da sıkıntı anlarında 

yapılması önerilen duadır.” 

“ Biz, insana anne babasına iyi davranmayı emrettik. 

Annesi onu ne zahmetle karnında taşıdı ve ne zahmetle 

doğurdu! Onun (anne karnında) taşınması ve sütten kesilme 

süresi (toplam olarak) otuz aydır. Nihayet olgunluk çağına 

gelip, kırk yaşına varınca şöyle der: “Rabbim! Bana ve anne 

babama verdiğin nimetlere şükretmemi, senin razı olacağın 

salih amel işlememi bana ilham et. Neslimi de salih kimseler 

yap. Şüphesiz ben sana döndüm. Muhakkak ki ben sana teslim 

olanlardanım.” (Ahkâf, 46/15).” 

“Hz İbrahim’in duaları “Rabbimiz! Bizi, inkâr edenler 

için bir sınama konusu yapma. Bizi bağışla ey rabbimiz! Çünkü 

kudret ve hikmet sahibi olan sensin.” (Mumtehine, 60/5), 

"Rabbim! Beni namaza devam eden bir kimse eyle. Soyumdan 

da  böyle  kimseler  yarat.  Rabbimiz!  Duamı  kabul 

eyle.", "Rabbimiz! Hesap görülecek günde, beni, ana-babamı ve 

inananları bağışla.” (İbrahim, 14/40-41). 

“Zekeriya’yı da hatırla. Hani o, Rabbine, “Rabbim! Beni 

tek başıma bırakma. Sen varislerin en hayırlısısın” diye dua 

etmişti.” (Enbiyâ, 21/89). 

“Bunun üzerine Mûsâ onların koyunlarını suladı. Sonra 

gölgeye çekilip, “Rabbim! Bana göndereceğin her hayra 

muhtacım” dedi.” (Kasas, 28/24). 

“Onlardan, “Rabbimiz! Bize dünyada da iyilik ver, 

ahirette de iyilik ver ve bizi ateş azabından koru” diyenler de 

vardır.” (Bakara, 2/201). 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  143  
 

 

 

Manevi danışman madde bağımlılığıyla başa çıkmada 

duanın önemi ve örnek dua çeşitlerinden söz ettikten sonra diğer 

bir ibadet olan Kur’an okumadan söz eder. 

“Günlük hayatımızda bize huzur ve sükûnet veren ibadetlerden 

biri Kur’an okumadır. Kur’ân insanları Allah’a götüren en doğru ve 

sağlam kaynaktır.” (el-İsrâ, 17/9). O maddî anlamda yol gösterici olduğu 

gibi mânevî anlamda da insanların ihtiyaç duyduğu huzuru 

vermektedir. Zira Allah insanın mânevî yapısının ancak kendisini 

anmakla rahatlayıp huzur bulabileceğini bildirmektedir. “Onlar, 

inananlar ve kalpleri Allah’ı anmakla huzura kavuşanlardır. 

Biliniz ki, kalpler ancak Allah’ı anmakla huzur bulur.” (Ra’d, 

13/28). 

İbadettin faydalarını birkaç maddeyle özetleyebiliriz: 

1. Ruh sağlığını korur. Hem bedenen hem de ruhun bireyin 

dinlenmesini sağlar. Zira birey, günlük yaşamda birçok 

problemle karşılaşır, gerginlikler yaşar, huzursuz olur ve zihnen 

yorulur. İşte günde beş defa kılınan namaz, insanların zihnen 

dinlenmesine ve stres atmasına yardımcı olur. Nitekim Hz. 

Muhammed, namaz vakti geldiğinde Hz. Bilal’e bizi namazla 

rahatlat, diyordu. 

2. İbadet dengeli bir kişilik kazandırır: İbadet insanı üstünlük ve 

aşağılık duygularından uzaklaştırır, insanın dengeli bir kişilik 

kazanmasına yardımcı olur. Örneğin namazda rükû ve secdeyi 

anlamına uygun olarak yapan ve bunların ne için yapıldığını 

bilen bir insan, her zaman mütevazı olur ve öyle davranır. Yine 

camide rütbe, makam, mevki, fakir, zengin, soylu, soysuz, 

herkesin eşit bir şekilde aynı davranışları yapmaları bireyden 

aşağılık duygusunu uzaklaştırabilir. 



 Emrullah AKÇA  144 
 

 

3. İbadet insanın kendi benliğini tanımasına yardımcı olur: 

Günümüzde sanayi devrimiyle başlayan ve toplumu bir ahtapot 

gibi kuşatan değişim, insanın sosyal hayatını değiştirdiği gibi 

onun psikolojik yapısında da ciddi tahribatlara yol açmakta, onu 

kendi asli benliğine karşı yabancılaştırmaktadır. Böyle bir 

dönemde ibadet bireylerin bilinç kanallarını açmakta; bireylere 

sınırlı maddi isteklerle başa çıkma gücünü vermektedir. 

4. Hz. Ali de ibadetin insanı şeytani tuzak olan kibir ve 

böbürlenmekten koruduğunu, tutum ve davranışlarında 

süküneti sağladığını şu şekilde açıklamaktadır: Allah, mü’min 

kullarını namazlarla, zekâtlarla, oruçlarla ellerini ve ayaklarını 

sakinleştirip gözlerini sakındırarak, nefislerini ezip gönüllerine 

tevazu vererek ve onlardan bencil eğilimleri gidererek onları 

korur (Rıza, 2005: 352). 

5. İbadetlerden biri olan namaz bireyin bütün varlığı ile yaratıcıyı 

hissettiği bir davranıştır. Zira kalpteki inanç, dildeki konuşma, 

kıraat -namazda kıyamdayken Kur’ân okuma- (Sizgen; 2018: 

82; Sizgen, 2024: 202), tespih getirme, tehlil (la ilahe illallah) ve 

tekbir (Allah’u Ekber), rükû ve secde gibi uzuvlarla yapılan 

davranışlardan tutun da maddi-manevî temizliğe kadar, 

kulluğun bütün aşamalarını kapsar. Bu ibadet vücut 

temizliğiyle başlar 

6. Hayatını ilahî bir plan ve programa dayalı olarak sürdürmek de 

bireyin hayatındaki memnuniyet ve mutluluk düzeyini 

artıracaktır. Ayrıca, gününü rabbinin razı olacağı şekilde 

geçirmiş olmanın verdiği manevi haz sayesinde, bireyin ruh 

sağlığı olumlu yönde etkilenecektir. 

IV. Değerlendirme 

Oturumun Değerlendirmesi ve Oturumla İlgili Duygu ve 

Düşüncelerin Alınması 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  145  
 

 

 

Manevi danışman grup sürecine ve yedinci oturuma ilişkin 

katılımcıların duygu ve düşüncelerini ifade etmelerini sağlar. 

“Şimdi de sizin bugün neler öğrendiğinizi, kendinizi nasıl hissettiğinizi 

ve en çok nelerden etkilendiğinizi ele alalım. Bu konudaki fikirlerinizi 

merak ediyorum.” 

Manevi danışman verilecek cevaplara göre gerekli içerik ve 

duygu yansıtması yapar. Manevi danışman olumlu olan duygu ve 

düşünceleri takdir eder. Olumsuz olanlar ile ilgili ise 

katılımcılardan görüş ister. Daha sonra grup lideri altıncı 

oturumda nelerin yapıldığına ilişkin oturumun özetini yapar. 

“Sizinle bu oturumda madde kullanım isteğiyle baş edebilmesi ve 

temiz kalmayı sürdürebilmesi için dinin manevi destek araçlarını tanıyıp 

ve bunlardan yararlanma konusunda farkındalık kazanmaya çalıştık. Bu 

kapsamda ibadet tanımını, kapsamını, önemini ve günlük hayatta 

yükümlü olduğumuz dini pratikleri; namaz, oruç, dua vb. dini pratikleri 

öğrendik ve bunların madde ile başa çıkmadaki önemini kavradık.” 

Bir Sonraki Oturumun Kazanımlarından Haberdar Etme ve Ev 

Ödevi 

Manevi danışman bir sonraki oturumda nelerin ele alınacağını 

ifade eder. 

“Arkadaşlar önümüzdeki oturumda madde kullanma isteğiyle baş 

edebilmek ve temiz kalmayı sürdürebilmek için dinin manevi destek 

araçlarını tanıtıp ve bunlardan yararlanma konusunda farkındalık 

oluşturmaya devam edeceğiz. Bu kapsamda madde kullanım isteğiyle baş 

edebilmek ve temiz kalmayı sürdürebilmek için dini/manevi değerlerin 

tanıtımı, önemi ve neler olduğundan bahsedeceğiz. Bunlardan emanet ve 

sorumluluk değerini tanıtıp bunlardan yararlanma konusunda 

farkındalık oluşturmaya çalışacağız.” 



 Emrullah AKÇA  146 
 

 

Manevi danışman manevi rahatlığı hissetmesi amacıyla sabah 

namazı kılmayı ve bir gün oruç tutmayı ödev olarak verir. 

“Peki, bu haftaki ödeviniz, bir gün oruç tutmanız ve en az bir kere sabah 

namazını kılıp hissettiğiniz duygu ve düşünceleri bizimle 

paylaşmanızdır.” 

Manevi danışman katılımcıların eklemek istedikleri bir konu olup 

olmadığını öğrendikten sonra oturumu sonlandırır. 

“Gelecek oturumda aynı gün ve saate görüşmek dileğiyle hepinize iyi 

günler dilerim.” 

8. Oturum: Değerlerle Manevi Olgunlaşma I 

Bağımlılık baş edilmesi zor olan bir süreçtir. Birey böylesi bir 

problemle baş edebilmek için bilişsel duygusal ve davranışsal 

çapta baş etme yöntemlerini geliştirmelidir. Bunun için dini 

danışman bu oturumda ibadetlerle de ilişkisi olan emanet ve 

sorumluluk gibi değerleri açıklayıp madde kullanma isteğini 

bastırmaya yönelik bir farkındalık oluşturmaya çalışacaktır. 

I. Oturum Planı 
 

Modül  3:  Bağımlılıkla  Mücadele  Oturumun  Adı:  Değerlerle  Manevi 

Olgunlaşma I 

Oturumun Amacı: Bu oturumun amacı grup üyelerinin madde kullanım 

isteğiyle baş edebilmeleri ve temiz kalmayı sürdürebilmeleri için dinin manevi 

destek araçlarından olan emanet, sorumluluk ve utanma değerini tanıtmak ve 

bunlardan yararlanma konusunda farkındalık oluşturmayı sağlamaktır. 

Kazanım Konular Yöntem ve Teknik Süre 

1.Emanet kavramını 

ve insan için önemini 

kavrar. 

Gözden Geçirme 

-Duygu-Düşünce 

Kontrolü 

Anlatım: 

Soru- Cevap 

-Tartışma 

5 dk. 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  147  
 

 

 

2. Sorumluluk 

farkındalığını 

geliştirir. 

3. Madde 

kullanımının emanet 

ve sorumluluk 

-Geçmiş oturumun 

özeti ve ev ödevi 

kontrolü 

-Katılımcıları 

güdüleme 

  

erdemine zararını Uygulama Anlatım: 35 dk 

öğrenir. -Emanettin tanımı Soru-Cevap 

4.Madde isteği ve çeşitleri Tartışma 

geldiğinde -Sorumlu olmanın S1. Bize verilen manevi 

hayatında değerli gereklilikleri emanetlerden 

olan varlıkları (ailesi, -Kur’an’da emanet bahseder misiniz? 

inancı, konumu vb.) ve  sorumluluk  ile S2.Günlük 

düşünmeyi öğrenir ilgili ayeteler. yaşantımızda sorumlu 

  olduğumuz 

  olgulardan bahseder 

  misiniz? 

  S3. Bu anlamda madde 

  kullanmanın 

  zararından bahseder 

  misiniz? 

  S4.Ahzab 72 ayetleri 

  bağlamında emanet 

  olgusunu 

  değerlendirir misiniz? 

5.Oturumu özetler Değerlendirme Soru-Cevap 10 dk 

ve değerlendirir. Oturumun Tartışma 

 değerlendirmesi ve  

 oturumla ilgili  

 duygu ve  

 düşüncelerin  

 alınması  

 -Bir sonraki  

 oturumun  

 kazanımlarından  

 haberdar etme ve ev  



 Emrullah AKÇA  148 
 

 

 ödevi verilmesi   

Ev  ödevi:  Maddi  ve  manevi  değerlerimizi  düşünüp  madde  isteğiyle 

mücadelede etkisini fark etmek 

 

II. Gözden Geçirme 

Duygu-Düşünce Kontrolünün Yapılması 

Manevi danışman yedinci oturumun özetini yaparak ev ödevinin 

yapılıp yapılmadığını kontrol eder. 

“Arkadaşlar geçen oturumda neler işlediğimizden kısaca bahsetmek 

istiyorum. Sizinle geçen oturumda ibadetin tanımı, kapsamı, önemi, 

yükümlü olduğumuz vakitli ibadetleri ve ibadetlerin madde kullanma 

isteğiyle başa çıkmadaki etkisi hakkında konuşmuş; ayrıca bir gün oruç 

tutup ve bir kere sabah namazı kılmayı ve hissettiğiniz duyguları 

yazmanızı ödev olarak vermiştik. Bu ödevi yapanlar bizimle 

paylaşabilir.” 

Manevi danışman gelen cevaplara göre katılımcıları takdir eder. 

Ödevi yapmayan katılımcıların gerekçelerini öğrenmeye çalışır. 

Katılımcıları Güdüleme 

Manevi danışman katılımcıları güdülemek amacıyla sekizinci 

oturumun kazanımları hakkında bilgi verir. Manevi danışman 

sırasıyla ifade edilen her kavramın ismini sunum planına yazar. 

“Arkadaşlar bu oturumda madde kullanım isteğiyle baş edebilmesi ve 

temiz kalmayı sürdürebilmesi için dinin manevi destek araçlarını tanıyıp 

bunlardan yararlanma konusunda farkındalık oluşturmaya çalışacağız. 

Bu kapsamda İslami ve ahlaki değerlerin tanıtımı, önemi ve madde 

kullanma isteğiyle mücadelede bu değerlerin etkisini açıklamaya 

çalışacağız. Ayrıca emanet ve sorumluluk değerini tanıtmak ve 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  149  
 

 

 

bunlardan yararlanma konusunda farkındalık oluşturma da ele 

alacağımız ilk konular arasındadır. 

III. Uygulama 

Manevi danışman değer kavramını, değerlerin psikolojik 

iyi oluşa ve bağımlılıkla başa çıkmadaki öneminden söz eder. 

Dini/Manevi ve Ahlaki Değerler 

“Değerler: Değerler insan olmanın parametrelerini gösteren 

şaşmaz bir ölçü ve bireysel mutluluk ile toplumsal barış ve huzurun en 

önemli kaynaklarıdırlar. Emanet, utanma ve sorumluluk da bu 

değerlerimiz arasında yer almaktadır.” 
 

“Değerlerin en önemli özelliği insanda öz kontrol duygusu 

geliştirmesidir. İslam’da imanın bir şubesi sayılan utanma duygusu 

bireylerin madde kullanma isteğiyle başa çıkmada hem Allah’tan hem aile 

ve diğer insanlardan çekinmeyi sağlayabilen önemli bir kontrol 



 Emrullah AKÇA  150 
 

 

mekanizmasıdır. Zira utanma duygusu insanda doğal olarak var olan 

fakat iman ile gelişen bir duygudur. Hz. Peygamber “Allah’tan 

utanmadıktan sonra istediğini yaparsın.” (Buhari, Enbiya, 54) diye 

buyurmaktadır. Utanma duygusu sorumluluk duygusuyla da ilişkilidir. 

Zira utanma duygusu olmayanın korku ve kaygısının olmayacağını, 

sorumluluk duygusundan yoksun olduğu için de her şeyi kendisine 

mubah sayacağını söyleyebiliriz. Hz. Peygamber, bireyin Allah’la bağı 

utanma duygusudur. Bunu yitiren Allah’la arasındaki bağı paramparça 

yapmıştır.” der. 

“İnsan doğal yaratılışı itibariyle saf bir fıtrat üzerine 

yaratılmıştır. Hz. Ali’nin dediği gibi fıtrat, ekilmemiş bir tarla gibidir ne 

ekersen tutar. Yani insan iyi yönde bir kişilik geliştirebileceği gibi kötü 

yönden de bir kişilik kazanabilir. Yani durum tamamen şartlar ve çevreye 

göre değişmektedir. Dini pratikler, çevre, eğitim, sosyo-költürel durum 

gibi dini/manevi değerler de bireyin kişiliği üzerinde önemli oranda 

etkilidir. Değerlerden yoksun olma, bağımlılığın risk faktörleri arasında 

sayılmaktadır. Zira haz ve tutkunun peşinden giden bağımlı, 

özgürlüğünü kaybedip bağımlısı olduğu maddenin kontrolüne girer. 

Birey kendi benliğini güçlendirecek haz ve tutkulara karşı koruyacak 

değerlere her zaman gereksinim duyar. Peki, şimdi bu değerlerin ne 

olduğunu sormak istiyorum. Hayatınızda sizi gitmekten alıkoyan, ona 

bakıp birçok arzu ve isteklerinizi bıraktığınız değerlerden bahseder 

misiniz?” 

Manevi danışman dini/manevi değerlerden olan sorumluluk 

değeri hakkında açıklamada bulunur ve bunun gereğini yerine 

getirmemenin sonuçlarını açıklar. 

“Yüce Allah, yeryüzünü yaşamaya elverişli hâle getirdiği (Kehf, 18/7), 

ölümü ve yaşamı imtihan olgusuna bağladığı (Mülk, 67/2) bu evrende, 

insanlara da gözetleme ve birtakım müdahale görevini vermiştir. İnsana 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  151  
 

 

 

böyle kutlu bir görevin verilmesinin amacı, dünyayı yaşanabilir kılma ve 

adaletli bir toplumsal düzen kurmak içindir. Bir sınavda gözetmen olan 

bir öğretmenin sorumluluğunu yerine getirmemesinin getirdiği 

sonuçları düşündüğümüzde her birimizin sorumlu olduğumuz 

emanetlere karşı görevlerimizi yerine getirmemenin nedenli sıkıntılar 

ortaya çıkaracağını anlamış oluruz.” 

Peki, şimdi bize verilen emanetlere karşı sorumluklarımız 

nelerdir? Bunlardan bahsedelim. 

“İnsan hayatın öznesi olması nedeniyle sorumluluk alanı çok geniştir. 

Bunlar: 

 Allah’a karşı sorumluluklarımız. 

 Ailemize karşı sorumluluklarımız. 

 Kendimize karşı sorumluluklarımız. 

 Diğer insanlara karşı sorumluluklarımız. 

Allah’a karşı sorumluluklarımız 

“Allah’a karşı sorumluluklarımız ona iman etmek, onun 

yasakladıklarından uzak durmak, yasaklarını çiğnememek, emirlerini 

imkân ölçüsünde eksiksiz yerine getirmek ve onu yüceltmektir. Ayrıca 

Allah’ın bahşettiği güzelliklere karşı şükretmek de bireyin Allah’a karşı 

sorumluluklarındandır (Mülk, 67/23). 

Anne babaya karşı sorumluluklarımız 

Rabbimiz, anne-baba hakkını ayette tevhitle birlikte anmıştır. 

“Rabbin, kendisinden başkasına asla ibadet etmemenizi, anaya-babaya 

iyi davranmanızı kesin olarak emretti. Eğer onlardan biri, ya da her ikisi 

senin yanında ihtiyarlık çağına ulaşırsa, sakın onlara “öf!” bile deme; 

onları azarlama; onlara tatlı ve güzel söz söyle.” (İsra, 17/23). Allah’a 

ibadet edin ve ona hiçbir şeyi ortak koşmayın. Ana babaya, akrabaya, 

yetimlere, yoksullara, yakın komşuya, uzak komşuya, yanınızdaki 



 Emrullah AKÇA  152 
 

 

arkadaşa, yolcuya, elinizin altındakilere iyilik edin. Şüphesiz Allah, 

kibirlenen ve övünen kimseleri sevmez.” (Nisa, 4/36). “İnsana da, anne 

babasına iyi davranmasını emrettik. Annesi, onu her gün biraz daha 

güçsüz düşerek karnında taşımıştır. Onun sütten kesilmesi de iki yıl 

içinde olur. (İşte onun için) insana şöyle emrettik: “Bana ve anne babana 

şükret. Dönüş banadır.” (Lokman, 31/14). Bu ayetler onlara karşı 

sorumluluklarımızın önemini gösteriyor değil mi? Ayrıca anne babaya 

karşı sorumlulukları yerine getirme, peygamberlerin ve üstün 

şahsiyetlerin özelliklerindendir. Bu özellikleri kim taşımak istemez ki?” 

Manevi danışman anne, babanın birtakım haklarını açıklar: 

 İyilik ve saygı gösterme: “O, (Hz. Yahya) Allah’tan sakınan, 

anne babasına iyi davranan bir kimse idi. İsyancı bir zorba 

değildi.” (Meryem, 19/14). “Rivayetlerde anne baba hakkı kadar 

Allah’a yakınlaştıran başka bir davranışın olmadığı yine anne 

baba hakkını gözetmemenin cezasının bir kısmının bu dünyada 

kişiye tattırılacağı ifade edilmektedir.” 

 Onların ekonomik ihtiyaçlarını karşılamak: Nitekim 

Peygamberimiz “Sizler ve sahip olduğunuz her şey anne ve 

babanızındır, diye buyurmuştur. 

 İstişare etmek: bu onlara önem vermenin gereğidir. Ayrıca onlar 

daha tecrübe sahibidirler. 

 Onlarla bağı koparmamak. 

Çocuklarımıza karşı sorumluluklarımız 

Çocuklarımıza karşı sorumluluklarımız nedir söylemek isteyen 

var mı? 

“Çocuklarımıza karşı sorumluluklarımız, onların maddi ihtiyaçların 

yanı sıra manevi ihtiyaçlarını da karşılamaktır. Manevi ihtiyaçlardan 

biri onların iyi bir ahlak sahibi olabilmeleri için gerekli sorumluluğu 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  153  
 

 

 

yerine getirmektir. Bu da güzel davranışlarla sağlanır. Zira en etkileyici 

eğitim uygulamalı eğitimdir. Çocuklar ebeveynin sözlerinden çok 

yaptıklarına uyarlar.” Dolayısıyla anne baba olmak iyi bir insan 

yetiştirmek için sorumluluk almak demektir. Bu konuda Hz. Peygamber: 

çocukların temiz bir tabiatla dünyaya geldiklerini, onların inançsal ve 

davranışsal sapmalarında ebeveynlerin rolünün olduğunu 

vurgulamıştır.” Hz. Peygamber sorumluluğu şöyle tanımlamaktadır. 

“Hepiniz birer çobansınız ve sorumlusunuz. Hepiniz yönettiklerinden 

sorumlusunuz. Devlet başkanı bir sorumludur yönettiklerinden 

mesuldür. Evin beyi bir sorumludur ve yönettiklerinden mesuldür. Evin 

hanımı bir sorumludur ve yönettiklerinden mesuldür.”(Buhari, 

İstikrâz, 20). 

 Kötülüğe karşı mücadele etmek, zararlı maddelerin 

kullanılmasına karşı çıkmak ve onunla mücadele etmek hem 

insani hem de ebeveynlerin görevleri arasındadır. 

 Sıkıntılarla karşılaşan ebeveynlerin hemen kimyasal maddelere 

başvurmayıp çocuklar için örnek olmaları gerektiğinin farkında 

olmaları gerekir. 

 Ebeveyn çocuklarıyla iyi bir ilişki geliştirmeli. 

 Haramları öyle öğretmeli ki çocuk büyüdüğünde haramdan nefret 

edebilsin. 

 Çocuğun kiminle arkadaşlık kurduğundan haberdar olmalı. 

Uyuşturucu madde kullanımı ilk önce arkadaş ilişkisi ile başlar. 

Hz. Peygamber “Kişi arkadaşının dini üzeredir. Bu yüzden 

sizden biri kiminle arkadaşlık edeceğine dikkat etsin.” (Ebû 

Dâvûd, Edeb,16). 

Hayat arkadaşlarımıza karşı sorumluluklarımız 

“Nikâh ve dualarla iki ayrı yol, iki ayrı ömür birleşir. Bu ömrün 

huzur ve devamı için birtakım sorumluluklar da gerekir. Allah Resûlü 



 Emrullah AKÇA  154 
 

 

“Dikkat edin sizin hanımlarınızın üzerinde hakları olduğu gibi 

hanımlarınızın da sizin üzerinizde hakları vardır.” (Tirmizî, Radâ, 11) 

diye buyurmaktadır. Aile, Allah’ın rahmetiyle koruduğu, bahşettiği 

çocuklarla güzelleştirdiği değerli bir kurumdur. Evlilik sayesinde sadece 

iki beden korunmaz, bütün toplum temiz bir nesle sahip olur.” 

“Aile, Allah’ın bahşettiği bir emanettir. Hz. Peygamber veda 

haccında bu emanete sahip olmaları konusunda bütün Müslümanları 

uyarır. “Kadınlar hakkında Allah’tan korkun çünkü siz onları Allah’ın 

emaneti olarak aldınız ve Allah’ın adını alarak kendinize helal kıldınız.” 

(Müslimi, Hac,147). Başka bir hadiste de “Sizin en hayırlınız ailesine 

karşı en hayırlı olanınızdır.” (Tirmizî, Menâkıb, 63) diye buyurmuştur. 

Öyleyse eşlerimize karşı sorumluluklarımız: onlara iyi davranmak, 

onlara karşı affedici olmak, onların kusurlarını örtmek, hayatı paylaşmak 

ve onlara destek olmak şeklinde sıralayabiliriz.” Peki, aile bir emanet ise 

bu emanete ne kadar sahip çıkıyoruz? Allah’ın verdiği bu emanetin 

hesabını vereceğimizin bilincinde miyiz? Onları ihmal ettik mi? Onlara 

helal lokma yedirdik mi? Haklarını verebildik mi? Madde kullanarak bu 

sorumlulukları ne kadar yerine getirebiliriz?” 

Kendimize karşı sorumluluklarımız 

“İnsanın aile bireylerine karşı sorumlulukları olduğu gibi 

kendisine karşı da sorumlulukları vardır. Birey, “Can benim, beden 

benim. İstediğim gibi kullanırım,” diyemez. Çünkü mal-mülk gibi can ve 

beden de insana verilmiş ilahi bir emanettir. Bu emanettin sorumluluğu 

onlara zarar vermemek, onları tehlikeye atmamak ve haram yolda 

kullanmamaktır. Bununla ilgili Allah, “(Mallarınızı) Allah yolunda 

harcayın. Kendi kendinizi tehlikeye atmayın. İyi ve yararlı işleri en güzel 

şekilde yapın. Şüphesiz, Allah iyi ve yararlı işleri en güzel şekilde 

yapanları sever.” (Bakara, 2/195) diye buyurmaktadır. Başka bir ayette 

“Kendinizi helâk etmeyin. Şüphesiz Allah, size karşı çok merhametlidir.” 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  155  
 

 

 

(Nisa, 4/29) diye buyurarak sağlığımızı ve her türlü zararlı etkenlerden 

uzak durmamız gerektiğini belirtmektedir. Şimdi soru şu: Madde 

kullanarak bu emanete zarar vermiş olmuyor muyuz? Madde kullanmak 

Allah’ın emanet olarak verdiği zamana, akla, düşünceye, kalbe, göze ve 

diğer hayati organlara zara verdiğini biliyor muyuz? Aklı ve düşünce 

kabiliyetini sağlıklı kullanamayan kişi ne kendisi ne de başkaları 

hakkında doğru ve sağlıklı kararlar verebilir. Bununla ile ilgili 

sorumluluklarımızın önemini bir hadisle anlatmak istiyorum; “Hiçbir 

kul, kıyamet gününde, ömrünü nerede geçirdiğinden, ilmiyle ne işler 

yaptığından, malını nerede kazanıp nerede harcadığından, bedenini 

nerede yıprattığından sorulmadıkça bulunduğu yerden adım atamaz.” 

(Tirmizi, Kıyamet, 4/612).” 

Diğer insanlara karşı sorumluluklarımız 

“İnsan sosyal bir varlık olduğundan toplum içinde yaşamak 

zorundadır. Bu zorunluluk ona birtakım yükümlülükler yüklemekte ve 

onun yaşam alanını sınırlandırmaktadır. Dolayısıyla birey başkalarına 

zarar verecek her türlü davranıştan kaçmak zorundadır. Başkalarına 

karşı yerine getirdiğimiz sorumluluk, aslında kendimize yaptığımız bir 

iyiliktir. Zira herkes başkalarına karşı sorumluluklarını yerine 

getirmezse yaşanılamaz bir hayat ortamı oluşur.” 

“İnsanda psikolojik problemlerin ortaya çıkmasının bir sebebi de 

insanların nefislerinin her istediğini yerine getirme arzusudur. Nefis bu 

arzu ve isteklerin yerine getirilmesiyle tatmin olmayacağı gibi hep daha 

fazlasını isteyecektir. Bu psikolojiye sahip olan bir kişi başkalarının 

ihtiyaçlarını göz ardı edecek; saygıyı, dürüstlüğü, empatiyi ve daha 

birçok özelliği kendi nefsindeki tatminsizlik ve hırstan dolayı 

kaybedecektir. Bu özelliklerden yoksun olan bir kişi, psikolojik 

hastalıklara daha çabuk yakalanacaktır.” 



 Emrullah AKÇA  156 
 

 

“De ki: “Çalışın, yapın. Yaptıklarınızı Allah da, Resûlü 

de, mü’minler de göreceklerdir. Sonra gaybı da, görülen âlemi 

de bilen Allah’ın huzuruna döndürüleceksiniz. O da size bütün 

yapmakta olduğunuz şeyleri haber verecektir. (Tevbe, 9/105). Hz. 

Peygamber, “Hayat engin bir denizde yüzen gemiye benzer. Bu gemideki 

her birey geminin selametinden sorumludur.” şeklinde buyurarak 

bireylerin başkalarına karşı sorumluluklarını yerine getirmemesinin 

doğuracağı sorunlara dikkat çekmiştir.” 

“Sorumluluk değerinin başlıca özellikleri: kurallara uyabilme, 

sözünde durma, dikkatli olma, başkalarının haklarına saygılı olma, 

önemseme, öz disiplin, ciddiyet, güven ve benlik saygısını 

geliştirebilmektir.” Peki, uyuşturucu madde kullanımın bu 

sorumlulukları yerine getirmeye ne tür bir zararı olabilir, bunu 

tartışalım? Madde bağımlısı birey, yoksunluk etkisinin vermiş olduğu 

baskıyı kırmak için her türlü yolu kendisine mubah sayar. Zira madde 

kullanımının aşırı isteklerine karşı birey sağlıklı düşünememekte, doğru 

ve sağlıklı karar verememektedir. Bu durumda madde isteğini tatmin 

etmekten başka hiçbir şeyi düşünmemekte ve hiçbir sorumluluğu da 

yerine getirememektedir. Bu da madde kullanımının insana ahlaki 

anlamda da ne kadar zarar verdiğini göstermektedir.” 

Manevi danışman diğer bir değer olan emanet değerini açıklar ve 

madde kullanımın emanet değerine zararlarını tartışmaya açar. 

“Emanet nedir? Sahip olduğumuz maddi ve manevi emanetler nelerdir? 

“Kur’an-ı Kerim’de müminlerin erdemli davranışlarından 

bahseden, “Yine o müminler, emanetlerine ve ahitlerine sadakat 

gösterirler.” (Mü’minun, 23/8) ayetini dikkate alan müfessirler, Allah’a 

ve diğer insanlara verilen sözleri de emanet kapsamında 

değerlendirmişlerdir. “Allah, “Yine o müminler emanetlerine ve 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  157  
 

 

 

ahitlerine sadakat gösterirler.” (Mü’minun, 23/8) şeklinde buyurarak 

emanete riayet etmeyi mümin kişiliğin özelliği saymıştır. 

Peygamber Efendimiz (sav) de birçok hadis-i şerifinde verilen 

sözlerin, sırların, yapılan vaatlerin ve aile mahremiyetinin birer emanet 

olduğunu vurgulamışlardır. Dinimize göre bedenimiz, sağlığımız, 

eşimiz, çocuklarımız ve vatanımız da bizlere birer emanettir. Aynı şekilde 

insanlar ve diğer canlılar için yaratılan ortak yurdumuz dünya da yüce 

Allah tarafından bizlere, ölçülü kullanılması, korunması ve gelecek 

nesillere aktarılması için bir süreliğine emanet olarak verilmiştir. Bu 

emanetlere zarar veren her türlü davranış yasaklanmıştır. Peki, madde 

kullanımı insanda bu değeri işlevsiz kılmıyor mu?” Öyleyse madde isteği 

ile başa çıkmada bu değerleri düşünmek uygun bir mücadele sayılmaz 

mı? 

IV. Değerlendirme 

Oturumun Değerlendirmesi ve Oturumla İlgili Duygu ve 

Düşüncelerin Alınması 

Manevi danışman grup sürecine ve sekizinci oturuma ilişkin 

katılımcıların duygu ve düşüncelerini ifade etmelerini sağlar. 

“Şimdi de sizin bugün neler öğrendiğinizi, kendinizi nasıl hissettiğinizi 

ve en çok nelerden etkilendiğinizi ele alalım. Bu konudaki fikirlerinizi 

merak ediyorum.” 

Manevi danışman, verilecek cevaplara göre gerekli içerik ve 

duygu yansıtması yapar. Manevi danışman olumlu olan duygu ve 

düşünceleri takdir eder. Olumsuz olanlar ile ilgili ise 

katılımcılardan görüş ister. Daha sonra manevi danışman, 

sekizinci oturumda nelerin yapıldığına ilişkin oturumun özetini 

yapar. 



 Emrullah AKÇA  158 
 

 

“Sizinle bugün değer kavramının tanımını, İslami ve ahlaki değerlerin 

tanıtımı, önemi ve madde kullanma isteğiyle mücadelede bu değerlerin 

etkisini öğrenmeye çalıştık. Bu kapsamda sorumluluk, sorumluluk 

değeriyle ilişkili olan utanma duygusu ve emanet değerini işledik. 

Bir Sonraki Oturumun Kazanımlarından Haberdar Etme ve Ev 

Ödevi Verme 

Manevi danışman bir sonraki oturumda nelerin ele alınacağını 

ifade eder. 

“Arkadaşlar gelecek oturumda ahlaki ve dini/manevi değerlerin 

tanımlarından, önem ve çeşitlerinden söz edeceğiz. Bu kapsamda öfke 

kontrolü, affedicilik, sadakat ve sabır değerini işleyip madde isteğiyle 

mücadelede bunlardan yararlanma konusunda farkındalık oluşturmaya 

çalışacağız.” 

Manevi danışman gelecek oturumun kazanımlarından söz 

ettikten sonra gelecek oturuma kadar katılımcıların madde 

isteğiyle nasıl başa çıkabileceğini öğrenmek için ev ödevi verir. 

“Peki, bu haftaki ödevinizde sizlerden madde isteği oluştuğunda maddi 

ve manevi değerleri düşünüp hissettiğiniz duyguları yazmanızı 

istiyorum. 

Manevi danışman katılımcıların eklemek istedikleri bir konu olup 

olmadığını öğrendikten sonra oturumu sonlandırır. 

“Gelecek oturumda aynı gün ve aynı saatte sizlerle buluşmak dileğiyle. 

Hepinize iyi günler diliyorum.” 

9. Oturum: Değerlerle Manevi Olgunlaşma II 

Bağımlılıkla mücadele yolculuğu uzun ve zorlu bir yolculuktur. 

Bu süreçte kişinin, manevi kontrol yönü güçlü olan değerlere 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  159  
 

 

 

sarılması; temiz kalmak, ilişkileri düzeltmek için tövbe etmek ve 

emanete sadakatle riayet etmek gerektiği konusunda farkındalık 

oluşturulmalıdır. Dini danışman bu oturumda emanetlere karşı 

sadakatli olma ve bu anlamda sabır gösterme ile ilgili 

açıklamalarda bulunacaktır. 



 Emrullah AKÇA  160 
 

 

I. Oturum Planı 

 

Modül  3:  Bağımlılıkla  Mücadele  Oturumun  Adı:  Değerlerle  Manevi 

Olgunlaşma II 

Oturumun Amacı: Bu oturumun amacı grup üyelerinin madde kullanım 

isteğiyle başa edebilmesi ve temiz kalmayı sürdürebilmesi için dinin manevi 

destek araçlarından affetme, sabır ve sadakat değerlerini tanımlamak ve 

bunlardan yararlanma konusunda farkındalık oluşturmayı sağlamaktır. 

Kazanım Konular Yöntem ve Teknik Süre 

1. Affetme 

duygusuyla hataları 

ve bozulan ilişkileri 

tamir eder. 

2. Öz saygı ve öz 

değer duygularını 

geliştirerek kontrol 

duygusunu 

geliştirir. 

3. Psikolojik  ve 

manevi olgunluk 

kazanarak öfke 

kontrolünü sağlamış 

olur. 

4. Sadakat ve sabır 

erdemlerini aktif 

kullanır. 

5. Madde kullanım 

isteğini sadakat ve 

sabır duruşuyla baş 

etmeyi öğrenir. 

Gözden 

Geçirme 

-Duygu-Düşünce 

Kontrolü 

-Geçmiş 

oturumun özeti 

ve ev ödevi 

kontrolü 

-Katılımcıları 

güdüleme 

Anlatım: 

Soru- Cevap-Tartışma 

5dk. 

Uygulama 

-Affetmenin 

insan sağlığına 

etkisi Kur’an’da 

affetme ile ilgili 

ayetlerin 

yorumlanması. 

 

-Öfkenin tanımı, 

Kur’an’da 

öfkeyle ilgili 

ayetler, öfkeli 

durumda 

yapılması 

gereken  dini 

pratikler. 

Anlatım: 

Soru-Cevap 

Tartışma 

S1.İçinde 

bulunduğunuz durumla 

ilgili olarak kendine ya 

da başkalarına karşı 

farklı duygular 

hissediyor musun? Ne 

tür duygular? 

S2. Kehf süresi 28. ayeti 

bağlamında  sabrın 

davranış boyutunu 

değerlendirir misiniz? 

35 dk 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  161  
 

 

 
 -Sabrın boyutları 

ve sadakat 

kavramları. 

S3.  Sadakatsizlikle 

bağımlılık arasında bir 

ilişki kurabilir misiniz? 

S4.   Çevrenizdeki 

insanlar size karşı dürüst 

olmadığında  ne 

hissediyorsunuz? Konu 

ile ilgili   bir anınızı 

anlatmak ister misiniz? 

 

6.Oturumu özetler Değerlendirme Soru-Cevap 10 dk 

ve değerlendirir. Oturumun Tartışma 

 değerlendirmesi  

 ve oturumla  

 ilgili duygu ve  

 düşüncelerin  

 alınması  

 -Bir sonraki  

 oturumun  

 kazanımlarından  

 haberdar etme  

 ve ev ödevi  

 verilmesi  

Ek 13 Ev ödevi: Mağara Arkadaşlarının kısasını araştırma, duygu ve 

düşünceleri aktarma 

II. Gözden Geçirme 

Duygu-Düşünce Kontrolünün Yapılması 

Manevi danışman dokuzuncu oturumun açılışını yaparak 

duygu-durum kontrolü yapar. Katılımcıların tepkilerine 

uygun dönütler verir. 

“Merhaba, arkadaşlar hepiniz hoş geldiniz, nasılsınız? 

Geçmiş Oturumun Özeti ve Ev Ödevi Kontrolü 



 Emrullah AKÇA  162 
 

 

Manevi danışman sekizinci oturumun özetini yaparak ev 

ödevinin yapılıp yapılmadığını kontrol eder. 

“Sizinle geçen hafta neleri yaptığımızı, neleri ele aldığımızı ifade etmek 

istiyorum. Geçen oturumda sizlerle manevi değerlerimizden sorumluluk, 

utanma ve emanet değerlerini işlemiştik. Geçen oturumdaki ev ödeviniz 

ise madde isteği oluştuğunda maddi ve manevi değerleri düşünüp 

hissedilen duyguları yazmanızdı. Bu ödevi yapanlar bizlerle 

paylaşabilir.” 

Manevi danışman gelen cevaplara göre katılımcıları takdir eder. 

Ödevi yapmayan katılımcıların gerekçelerini öğrenmeye çalışır. 

“Ev ödevini yapmayanların geçerli bir mazereti olabilir. Şimdi bunları 

öğrenmek istiyorum.” 

Katılımcıları Güdüleme 

Manevi danışman katılımcıları güdülemek amacıyla sekizinci 

oturumun kazanımları hakkında bilgi verir. Manevi danışman 

sırasıyla ifade edilen her kavramın ismini sunum planına yazar. 

“Bu oturumda sizinle ahlaki ve dini/manevi değerlerin 

tanımlarından, önem ve çeşitlerinden söz edeceğiz. Bu kapsamda öfke 

kontrolü, affedicilik, sadakat ve sabır değerini işleyip madde isteğiyle 

mücadelede bunlardan yararlanma konusunda farkındalık oluşturmaya 

çalışacağız. 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  163  
 

 

 

III. Uygulama 

Dini/Manevi ve Ahlaki Değerler 
 

Kaynak: Suç Önleme Sempozyumu, 4-5 

Manevi danışman değerlerin tanımını yaptıktan sonra Hz. 

Muhammed’in ahlaki kişiliğini ayetlerle anlatır. 

“Sen elbette yüce bir ahlak üzeresin.” (Kalem, 68/4). 

“Andolsun ki, Resûlullah, sizin için, Allah’a ve ahiret gününe 

kavuşmayı umanlar ve Allah’ı çok zikredenler için güzel bir 

örnektir.” (Ahzâb, 33/21). 

“Hz. Âişe (ra) Hz. Peygamber’in ahlakının Kur’an olduğunu 

belirtmiştir.” (Müslim, Müsâfirîn, 139). 



 Emrullah AKÇA  164 
 

 

Manevi danışman iyi ve kötü ahlakın tanımını ve kaynağını 

açıklayarak madde kullanımın kötü ahlakla ilişkisini vurgular. 

“Allah insanlara insan olmaları özelliğinden ötürü iyi ahlakı da kötü 

ahlakı da edinebilme gücünü vermiştir. Hz. Muhammed gibi yüce ahlaka 

sahip insanların olması güzel ahlak sahibi olmanın mümkün olduğunu 

gösterirken Ebu Cehil, Adolf Hitler, Radovan Karadzic (Sırp kasabı), 

George W. Bush, Netanyahu vb. insanların olmaları kötü ahlaklı 

olmanın da mümkün olduğunu göstermektedir. Bu tamamen insanın 

kendi iradesi ve kontrolü ile olabilen bir durumdur. Uyuşturucu madde 

kullanımı ve bağımlılık bireylerin kötü ahlak sayılan tutkuların peşine 

takılıp manevi ve ahlaki değerleri bırakmasından kaynaklanmaktadır. 

Daha önce de belirtik ki insanın yediği ve içtiği şeyler onların kişiliklerine 

ve ahlaki yapılarına etki eder. Madde kullanımı da böyledir. Nitekim 

uyuşturucu madde kullanan bireylerin çoğunda, aşırı güvensizlik, 

kontrolsüzlük, ego zayıflığı, yılgınlık, panik, güçsüzlük, çöküntü, 

kuralları çiğneyen, benliği gelişmemiş, engellerle karşılaştığında 

öfkelenen, kaygı bozukluğu olan, panik, hedonist, sadakatsiz, yalan 

konuşma, sorumsuzluk ve benmerkezcilik gibi kişilik özellikler 

bulunmaktadır. Bu, madde kullananların neden olacağı ahlaki kişiliği 

ortaya koymaktadır” 

Manevi danışman madde kullanımına neden olan öfke 

duygusunu açıklayarak öfke duygusunu kontrol etme 

yöntemlerini açıklar. 

“İnsanın hayatında dönüşlere ve değişimlere neden olan durumlardan 

biri de öfke duygusudur. Öfke, bireyin istek, inanç ve planlarının 

engellenmesi sonucu ve haksızlığa uğraması karşısında, yaşadığı duygu 

durumudur. Bu duyguyu yoğun yaşayan birey madde kullanmaya 

başvurarak kendini sakinleştirmeye çalışabilir. Fakat geçici bir sakinlik 

veren madde kullanımı daha büyük sorunlar meydana getirmektedir. 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  165  
 

 

 

Bunun için öfkeyi kontrolü dağıtmak, bireyin sağlığı ve huzuru için daha 

iyidir.” 

“İslam literatüründe öfke bağımlılık yapan içkiye benzetilmiştir. Çünkü 

her ikisi de zihnin sağlıklı çalışmasını engellemektedir.” Bunun için 

öfkeyle mücadele yöntemlerinden biri affetme erdemini göstermektir. 

Çünkü affetme bireyin ruhsal yönden daha iyi olmasına yardımcı 

olabilmektedir. Nitekim öfkeyle zihni bulanıklaşıp gerçeği ayırt edemeyen 

birey, affetme erdemiyle yaşadığı gerginliği dağıtıp psikolojik olarak 

rahatlayabilir. Zira affetme hayatın acılarına rağmen bireyin kendisine 

değer vermesini sağlayan sevgi devrimidir. Nitekim bağımlı bireylerin 

öncelikle kendilerine öfkeli oldukları, kendilerini affedemedikleri 

bilinmektedir. Bu da bağımlılıktan kurtulmayı olumsuz etkilemektedir. 

Birey affetme erdemiyle öz değer ve öz saygıyı geliştirir ve böylece kontrol 

duygusu kazanır. Affetme, zihni geçmişe bağlılıktan kurtarıp 

rahatlatmaktadır. Aksi halde birey hep intikam düşüncesini taşıyarak 

huzursuz olur.” 

“İslami literatürde öfke duygusunu kontrol etmek için zihinsel, iletişim 

ve davranışsal öneriler sunulmaktadır. Zihinsel yöntem: Allah’ın öfkeyi 

yenmeyle ilgili vaad ettiği mükâfatları düşünmek. İletişimsel yöntem: 

Nezaket ve hoşgörülü olma (Ali İmran, 3/ 159), tevazu ile muamele etme 

şeklinde anlaşılmaktadır. Davranışsal yöntem: Susmak Hz. Muhammed 

“Sizden biriniz öfkeliyken, sussun, konuşmasın” (Buhari, 1989: 1/447), 

istiaze yapmak, yerini değiştirmek, ayaktayken oturmak, oturuyorken 

yatmak, abdest almak (Ebu Davud, 2015: 1013) ve yere temas etmek 

gibi davranışlarda bulunmak.” (Tirmizi, 1998: 4/54). 

Manevi danışman affetme erdemiyle ilgili birkaç ayet ve hadisi 

okuyarak katılımcılardan geri dönüşler alır. 



 Emrullah AKÇA  166 
 

 

Ayet: “Onlar bollukta ve darlıkta Allah yolunda harcayanlar, 

öfkelerini yenenler, insanları affedenlerdir. Allah iyilik 

edenleri sever.” (Âli İmran¸ 3/134). “Bir kötülüğün karşılığı, 

onun gibi bir kötülüktür (ona denk bir cezadır). Ama kim 

affeder ve arayı düzeltirse onun mükâfatı Allah'a aittir. 

Şüphesiz O, zalimleri sevmez.” (Şûrâ, 42/40). 

Hadis: “Güçlü kimse, insanları güreşte yenen değil, bilakis öfke anında 

kendisine hâkim olandır.” “Şüphesiz öfke şeytandandır. Şeytan ise 

ateşten yaratılmıştır. Ateş de ancak su ile söndürülür. Binaenaleyh 

biriniz kızdığı zaman abdest alsın.” 

Manevi danışman diğer bir değer olan sadakat değerinin tanımını 

yapar. Sadakat ile ilgili ayet ve hadisleri anlatır. 

“Sadakat: sadâkat kavramı, insanın düşüncesinde, sözünde, niyetinde, 

fiil ve davranışlarında dürüst olmasıdır. Kişinin rabbine, ailesine, 

kendisine ve bütün insanlara karşı samimi ve doğru olması da sadakat ile 

açıklanabilir. Sıdk ve sadaka aynı kökten gelmektedir. Yani insanın 

sözünde ve davranışında doğru olması aynı zamanda sadaka vermesi 

anlamına da gelmektedir.” 

“Sadakat bağımlılığın panzehridir.” Bu konuda ne düşünüyorsunuz? 

Sadakat önce kişinin rabbine karşı doğru ve dürüst davranması, ona 

verdiği iman anlaşmasını bozmamasıdır. Bu anlaşmaya bağlı kalmak ya 

da bu anlaşmaya dönmek panzehir değil mi? Yine kişinin ailesine ve 

kendisine sadakati ona güçlü bir kişilik kazandırarak madde kullanmasını 

önleyebilir.” 

Manevi danışman sadakat değeri ile ilgili birkaç ayet ve hadisi 

anlatıp üzerinde düşünülmesini ister. 

“Ey iman edenler! Allah’a karşı gelmekten sakının ve doğrularla 

beraber  olun.”  (Tevbe,  9/119),  “Senin  yanında  hak  yola 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  167  
 

 

 

dönenlerle birlikte, sana buyurulduğu gibi dosdoğru ol! Siz de 

azıp sapmayın. Allah, yaptıklarınızı çok iyi görmektedir.” (Hud, 

11/112), “Allah, sözünde duranları sadakatleri sebebiyle 

ödüllendirsin, münafıkları da dilerse cezalandırsın, dilerse 

bağışlasın! Allah çok bağışlayıcı, ziyadesiyle esirgeyicidir.” 

(Ahzâb, 33/24). 

“Doğruluktan ayrılmayın. Çünkü doğruluk (insanı) iyiliğe, iyilik de 

cennete götürür. Kişi devamlı doğru söyler ve doğruluktan ayrılmazsa 

Allah katında ‘doğru/sıddik’ olarak tescillenir. Yalandan sakının! Çünkü 

yalan (insanı) kötülüğe, kötülük de cehenneme götürür. Kişi devamlı 

yalan söyler, yalan peşinde koşarsa Allah katında ‘yalancı/kezzab’ olarak 

tescillenir.”(Buhari, Edeb, 69; Müslim, Birr, 103-105). “Müslüman, 

dilinden ve elinden Müslümanların selamette olduğu kimsedir. Muhacir 

ise Allah’ın yasakladığı şeyleri terk eden kimsedir.”(Buhârî, Îmân, 4- 

5).,“Yalancılıktan kaçının. Çünkü ister ciddi olsun, isterse şaka olsun 

yalan söylemek Müslümana yakışmaz.”(İbn Mâce, Sünnet, 7). 

“ Ayrıca Hz. Yusuf’un iktidar gücünü elde edince Allah’a sadakati, 

nefsiyle baş başa kalınca, efendisine sadakati ve kardeşlerinin ihanetini 

affetmesi her iki erdem için örnek olarak verilir.” 

Manevi danışman bağımlılıkla mücadelede önemli bir değer olan 

sabır erdemini açıklar madde isteğiyle başa çıkmada sabrın 

önemini ifade eder. 

“Sabır: Sabır başa gelen sıkıntı ve musibetleri Allah’tan başkasına 

şikâyet etmemek, bir diğer ifadeyle belalara karşı Allahtan dayanma 

gücünü istemek, ona teslim olmaktır. Sabır üç boyutta 

değerlendirilebilir. Birincisi, bireyin sorumluluklarını yapması 

gerekirken sergilediği sabır; ikincisi, yasaklanan şeylerden uzak durmak 



 Emrullah AKÇA  168 
 

 

üzere gösterdiği sabır ve üçüncüsü bela ve musibetlerle karşılaştığında 

gerçekleştirilen sabırdır.” 

“Madde kullanma isteği ile başa çıkma veya bağımlılık tedavisi uzun ve 

meşakkatli bir yolculuktur. Kişi bu yolculuğa adım attığında yaşam 

tarzında bir dönüşümü kabullenerek bu süreci takip etmelidir. Ancak 

zaman zaman kişiyi taciz eden maddeyi arzu etme (craving) nöbetleri, 

kullanılan madde ile ilgili hatırlatıcı unsurlar ve yaşam içerisindeki farklı 

problemler, kişiyi zorlamaktadır. Bu süreçte ilahi bir güç içeren sabır 

erdemi, önemli bir dayanaktır. Zira mümin birey sabır ile Allah’ın 

mükâfatını umarak acılara katlanır.” 

“Öfkeyi yaratan, bizim sıcak düşüncelerimizdir. Gerçekten olumsuz bir 

olay olduğunda bile, duygusal tepkimizi belirleyen ona yüklediğimiz 

anlamdır. Öfke yaratan düşünceler, çoğunlukla çarpıtmalar 

içermektedir. Bu çarpıtmaları düzeltmek, öfkenin azalmasını 

sağlamaktadır. Öfkeyi oluşturan çarpık düşünceleri yatıştırabilecek 

değer de sabırdır. Zira sabır aklın daha doğru kararlar alabilmesi için 

zaman kazandırır.” 

Kur’an’dan ayetler: “ (Bu nimetler) "Ey rabbimiz! Biz gerçekten 

iman ettik, günahlarımızı bağışla, bizi ateş azabından koru" 

diyenler, sabredenler, doğruluktan şaşmayanlar, huzurda 

boyun bükenler, hayır yolunda harcama yapanlar ve seher 

vakitlerinde Allah’tan bağışlanma dileyenler (içindir).” (Al-i 

İmran, 3/16-17). “Ey iman edenler! Sabredin, kararlılıkta yarışın, 

düşmana karşı hazırlıklı olun (birbirinize dayanıp bağlanın), 

Allah’a karşı gelmekten sakının ki başarıya ulaşabilesiniz.” (Al- 

i İmran, 3/200). “O güzel son, babalarından, eşlerinden ve 

çocuklarından lâyık olanlarla birlikte girecekleri adn 

cennetleridir; melekler de "Sabretmenize karşılık elde ettiğiniz 

esenlik daim olsun! Dünya yurdunun ardından ulaştığınız 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  169  
 

 

 

sonuç ne güzel oldu!" diyerek her kapıdan onların yanına 

girerler.” (Rad, 13/23-24).” 

Manevi danışman sabır ile başa çıkmanın sadece zihinsel 

anlamlandırmada ibaret olmadığını, sabrın bir de davranış 

boyutunun olduğunu Kehf süresi 28. ayet bağlamında açıklar. 

Örnek olay: Sabrın misali Hz. Eyüp. Manevi danışman Allah’ın 

peygamberi olmasına rağmen büyük bir hastalığa yakalanan ve buna 

rağmen sabır göstererek direnen Hz. Eyyüb’ün hastalık mücadelesini 

anlatır ve katılımcılardan konuyla ilgili dönütler alır. 

IV. Değerlendirme 

Oturumun Değerlendirmesi ve Oturumla İlgili Duygu ve 

Düşüncelerin Alınması 

Manevi danışman grup sürecine ve dokuzuncu oturuma ilişkin 

katılımcıların duygu ve düşüncelerini ifade etmelerini sağlar. 

“Şimdi de sizin bugün neler öğrendiğinizi, kendinizi nasıl hissettiğinizi 

ve en çok nelerden etkilendiğinizi öğrenmek istiyorum. Fikri olan varsa 

açıklayabilir?” 

Manevi danışman verilecek cevaplara göre gerekli içerik ve 

duygu yansıtması yapar. Manevi danışman olumlu olan duygu ve 

düşünceleri takdir eder. Olumsuz olanlar ile ilgili ise 

katılımcılardan görüş ister. Daha sonra manevi danışman 

dokuzuncu oturumda nelerin yapıldığına ilişkin oturumun 

özetini yapar. 

“Bugün sizinle ahlaki ve dini/manevi değerleri, önemi ve çeşitlerini ele 

aldık. Bu kapsamda öfke kontrolü, affedicilik, sadakat ve sabır değerlerini 

ele alıp madde isteğiyle mücadelede bunlardan nasıl yararlanabileceğini 

işledik.” 



 Emrullah AKÇA  170 
 

 

Bir Sonraki Oturumun Kazanımlarından Haberdar Etme 

Manevi danışman bir sonraki oturumda nelerin ele alınacağını 

ifade eder. 

“Arkadaşlar gelecek oturumda aynı gün ve aynı saatte sizlerle son 

oturumu gerçekleştireceğiz. Bu oturumda sizlerin bu eğitim hakkında 

neler hissettiğinizi ele alacağız.” 

Manevi danışman, katılımcıların eklemek istedikleri bir konu 

olup olmadığını öğrendikten sonra oturumu sonlandırır. 

“Gelecek oturumda aynı gün ve aynı saatte sizlerle buluşmak dileğiyle. 

Hepinize iyi günler diliyorum.” 

10. Oturum: Sonlandırma 

I. Oturum Planı 
 

Modül 4: Geleceği Planlama, Oturumun Adı: Sonlandırma 

Oturumun Amacı: Bu oturumun amacı, katılımcıların dini başa çıkma ve psikolojik 

iyi oluş program uygulamasını ve bu deneyimin yansımalarını 

değerlendirebilmelerini, eğitim sürecinde edinilen kazanımları ifade edebilmelerini, 

dini rehberlik eğitim süreci sonrasında edinmiş olunan kazanımları korumaya 

yönelik planlama yapabilmelerini sağlamaktır. 

Kazanım Konular Yöntem ve Teknik  

 

1.Dini başa çıkma ve 

psikolojik iyi oluş 

programın 

uygulamasını ve 

etkisini 

değerlendirir. 

Gözden Geçirme 

-Duygu-düşünce 

kontrolü 

-Geçmiş oturumun 

özeti 

-Katılımcıları 

güdüleme 

Anlatım: 

Soru-Cevap Tartışma 

5dk 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  171  
 

 

 

2. Program sürecinde 

edindiği kazanımları 

belirtir. 

3. Eğitim sonrasında 

edinmiş olduğu 

kazanımları nasıl 

koruyacağına dair 

planlar yapar. 

Uygulama 

-Din temeli eğitim 

uygulamasını 

değerlendirme 

-Kazanımlarım 

-Geleceği Planlama 

Anlatım: 

-Soru- Cevap 

S1. Dini başa çıkma ve 

psikolojik iyi oluş temelli 

eğitiminin günlük hayatınıza 

etkisini değerlendirir misiniz? 

S2. Bu eğitim sürecindeki 

konuların ve içeriklerin size 

uygun ve yeterli olup 

olmadığını anlatır mısınız? 

S3. Grup liderinin tavırlarını 

ve grup yönetmedeki 

kabiliyetini açıklar mısınız? 

S4. Bu gruba dâhil olmanın ve 

birlikte çalışmanın nasıl bir 

durum olduğunu anlatmanızı 

istiyorum 

S5. Buradan öğrendiklerinizi 

nasıl uygulayacaksınız? 

35dk. 

 Değerlendirme 

-Genel 

değerlendirme 

-Vedalaşma 

Soru-Cevap Tartışma 10dk 

 



 Emrullah AKÇA  172 
 

 

SONUÇ 

Sonuç olarak din, bağımlılık öncesi ve sonrasında önemli bir 

faktör olan dinî başa çıkma ve psikolojik iyi oluş düzeyini 

artırarak stres verici yaşam olaylarına karşı bilişsel duygusal ve 

sosyal olmak üzere üç boyutta destek sağlamaktadır. Din hem 

bireyin beden hem de ruhsal olarak sağlıklı ve mutlu olmasını 

sağlayan birtakım değer ve uygulamalara sahiptir. Bu 

değerlerden bazıları, anlam ve amaç duygusu, sosyal destek, 

pozitif duygular kazanımı, duygu ve davranış kontrolüdür. Din 

müntesiplerinden istediği bir takım ibadet ve ritüellerle bireyde 

huzur, huşu, saygı, mutluluk, şükran, merhamet, sevgi, güven, 

sabır vb. pek çok pozitif duyguyu geliştirebilir. Böylece hem öznel 

iyi oluşu hem de sosyal anlamda başka bireylerle uyumlu ilişki 

sağlayarak psikolojik iyi oluşu sağlayabilir. Din insanın 

davranışlarını etkilemede önemli bir yere sahip olan anlam ve 

amaç problemini çözerek bireyin davranışlarını anlamlandırmada 

yardımcı olmaktadır. Böylece birey karşılaştığı sıkıntıları hayra 

yorarak duygusal ve zihinsel bir rahatlamaya kavuşabilir. Ayrıca 

din hayata zararlı olan davranışlara karşı bireyleri uyararak 

uyuşturucu madde kullanımına karşı farkındalık 

oluşturmaktadır. Din/maneviyat, madde bağımlığına karşı 

mücadele etmek için dinî katılım ve sağlıklı akran ilişkisini 

geliştirmekte, dini uygulamalara katılımı sağlayarak sosyal bir 

destek ağını da oluşturmaktadır. Din/maneviyat bireyin kutsalla 

ilişkisini güçlendirerek öz saygı gibi olumlu duyguların 

gelişmesine ve dolayısıyla iyileşmeye katkı sağlamaktadır. Bu 

araştırmada madde bağımlılığıyla mücadelede dinî ve manevi 

desteğin, iyileşme sürecini olumlu yönde etkilediği sonucuna 

ulaşmıştır. Bu sonuç, denetimli serbestliğe tabi olan bağımlılara 

yönelik dinî programların uygulanmasının madde bağımlılığıyla 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  173  
 

 

 

mücadelede faydalı olabileceğini göstermektedir. Denetimli 

Serbestlik kurumları hem bireysel hem de grup şeklinde tedavi 

uygulanmaya uygun yerlerdir. Bu konuda madde bağımlısı 

bireylerle öncelikle tanışma, hayat hikâyesini öğrenme ve en 

önemlisi güven geliştirmek için en az bir bireysel görüşme yapıp 

daha sonra grup çalışmalarının yapılması faydalı sonuçlar 

sağlayabilir. 



 Emrullah AKÇA  174 
 

 

KAYNAKÇA 

Kur'an-ı Kerim Meali, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları 

Adler, A. (2011). Yaşamın Anlam ve Amacı. (Çev.: Kamuran Şipal). 

İstanbul: Say Yayınları. 

Adler, G.(1989). Dynamics of the Self. London: Coventure. 

Ahatlı, E. (2001). “Uyuşturucu ve Bağımlılık Yapan Maddeler Konusuna 

İslam’ın Bakışı”. Diyanet ilmi Dergi, 37 (3), 117-128. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdullah Ahmed b. Muhammed. (2001). el- 

Müsned. Beyrut: Müessesetü’r-risâle. 

Akça, E. (2019). Mutluluğa Ulaşmada Olumlu Bir Kişilik Özelliği Olarak 

Sekine Kavramı. (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Diyarbakır: 

Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Akıncı, A. (2005). “Hayata Anlam Vermede Dinî Değerlerin ve Din 

Öğretiminin Rolü”. Değerler Eğitimi Dergisi, 3 (9), 7-24. 

Akıncı, H., Kesgin, B. (2018). “Madde Bağımlılığından Uzaklaşmada 

İnanç Temelli Organizasyonların Rolü: Hıristiyanlık, Yahudilik 

ve Müslümanlık Bağlamında Bir Değerlendirme”. Gençlik 

Araştırmaları Dergisi, 6 (16), 165-179. 

Aktu, Y. (2021). Bilişsel Davranışçı Terapi Odaklı Psikoeğitim 

Uygulamasının Ebeveynlerin Çocuk İstismarı Farkındalıklarına 

Etkisinin Karma Yöntemle İncelenmesi. (Yayınlanmamış Doktora 

Tezi). Erzurum: Atatürk Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü. 

Ali, M. (2014). “Perspectives on Drug Addiction in Islamic History and 

Theology”. Religions, (5), 912-928. 

Altuntaş, M., Öztürk, E., Arıkın, S. (2019). “Madde Bağımlığı 

Tedavisinde Manevi Desteğin Ekip Çalışması İle Yürütülmesi”. 

The Journal of Social Science, 3,(5),195-207. 

Atiyeh, A. M. (2013).Tekniyâtü’l-İrşad’l-Câmiyyi. Riyad: Mektebetü Rüşd. 

Aydın, M. (2011). “Değerler, İşlevleri ve Ahlak”, Eğitime Bakış Dergisi, 7 

(19), 39-45. 

Aydın, S. N. (2019). Denetimli Serbestlik Sisteminden Faydalanan Madde 

Bağımlıları Üzerine Sosyolojik Bir Araştırma: İstanbul Anadolu 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  175  
 

 

 

Denetimli Serbestlik Müdürlüğü Örneği. (Yayınlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi), Bolu: Abant İzzet Baysal Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Ayten, A. (2012). Tanrı’ya Sığınmak. İstanbul: İz Yayıncılık. 

Ayten, A. (2015). Psikoloji ve Din (Psikologların Din ve Tanrı Görüşleri). 

İstanbul: İz Yayıncılık. 

Ayten, A., G. Göcen., K. Sevinç., E. E. Öztürk. (2012). “Dinî başa çıkma 

Şükür Ve Hayat Memnuniyeti İlişkisi: Hastalar, Hasta Yakınları 

Ve Hastane Çalışanları Üzerine Bir Araştırma”. Din Bilimleri 

Akademik Dergisi, 12 (2),45-79. 

Ayverdi, İ. (2010). Misalli Büyük Türkçe Sözlük. İstanbul: Kubbealtı 

Yayınları. 

Bahadır, A. (1999). Hayatın Anlam Kazanmasında Psiko-Sosyal Faktörler ve 

Din. (Yayınlanmamış Doktora Tezi). Bursa: Uludağ Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Bahadır, A. (2021) İnsanın Anlam Arayışı ve Din. (5.Basım). İstanbul: 

İnsan Yayınları. 

Batan, N. (2016). Yetişkinlerde Psikolojik Dayanıklılık ve Dini Başa Çıkmanın 

Yaşam Doyumuna Etkileri. (Yayımlanmamış Doktora Tezi). 

İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Bedri, M. (1996). Hikmetü’l İslam fi- tahrîmi’l Hamr: Dirâsetûn Nefsiyyetûn 

İctimâiyyetûn. Amerika: El-mâhedû’l- âlemiyy Lil Fikri’l-İslâmiy. 

Bjorck, J., Kim, J.W. (2009). "Religious Coping, Religious Support, and 

Psychological Functioning Among Short-Term Missionaries", 

Mental Health, Religion ve Culture, 12 (7), 611–626. 

Buhârî, Muhammed b. İsmail. (2009). Cami’us-Sahih. (6 b.). Beyrut: 

Daru’l Kutubü’l İlmiyye. 

Busiri, M. (2011). Kaside-i Bürde (3 b.). (M. Kaya Çev.). İstanbul: Damla 

Yay. 

Büyük, C. (2021). Hayatın Anlamı Bağlamında Teizm ve Ateizm. Ankara: 

Dijital Yayınları. 

Califano, J. A. (2001). So Help Me God: Substance Abuse, Religion and 

Spirituality. The National Center on Addiction and Substance 



 Emrullah AKÇA  176 
 

 

Abuse at Columbia University. The Bodman Foundation John 

Templeton Foundation. 

Carrel, A. (1961). Dua. (Çev.: M. Alper Yücetürk), İstanbul: Yağmur 

Yayınları. 

Certel, H. (2014). Din Psikolojisi. Ankara: Berikan Yayınları 

Ceylan, İ. (2019). Madde Bağımlısı Bireylerin Manevi İhtiyaçlarının 

Belirlenmesi (Amatem Örneği). (Yayınlanmamış Doktora Tezi). 

Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Ceylan, Y., Özaydın, M. (2020). “Manevi/Dini Danışmanlıkta Değer 

Algısı”. Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2 (16), 1-18. 

Chen, G. (2006). “Social Support, Spiritual Program, and Addiction 

Recovery". International Journal of Offender Therapy and Comparative 

Criminology, 50 (3), 306–323. https://doi. 

org/10.1177/0306624X05279038. 

Corey, G. (2008). Psikolojik Danışma Kuram ve Uygulamaları. (Çev.: Tarık 

Ergene). Ankara: Mentis Yayıncılık. 

Çağrıcı, M. (2001). “Kardeşlik”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

(XXIV, 285-86). Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

Çakmak, A. (2018). Lise Öğrencilerinde Dkab Eğitimi İle Hayatı 

Anlamlandırma Arasında Dindarlık ve Sorumluluğun Aracılık Rolünün 

İncelenmesi (Yayınlanmamış Doktora Tezi). Erzurum: Atatürk 

Eğitim Bilimleri Enstitüsü. 

Çapcıoğlu, İ. (2020). Akışkan Zamanlarda “Değer”li Yaşamak. Ankara: DİB 

Yayınları. 

Çevik, M. (2021). Madde Bağımlılığı İle Mücadelede İnanç Temelli Yaklaşım. 

(Yayınlanmamış Doktora Tezi). Elâzığ: Fırat Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

Çiçek, H. (2022). “Bağımlılığa Karşı Felsefe”. Fuat Tanhan (Ed.). 

Psikolojik Danışmada Güncel Konular (ss. 19-25) içinde. Ankara: 

Palme Yayınları. 

Çimen, S. (2003). 15-18 Yaş Grubu Gençlerde Riskli Sağlık Davranışları 

Ölçeğinin Geliştirilmesi. (Yayınlanmamış Doktora Tezi). İstanbul: 

İstanbul Üniversitesi Sağlık Bilimleri Enstitüsü. 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  177  
 

 

 

Çoban, M. (2014). “Uyuşturucu Madde Bağımlılığı ile Mücadelede 

Manevi Danışmanlık ve Rehberlik Uygulamalarının Yeri ve 

Önemi: İstanbuİ Örneği”. Türkiye Bağımlılık Dergisi, 1(1), 41-62 

Dağdelen, G. (2017). Ankara İlinde Denetimli Serbestlik Yükümlülerinde Suç 

Tekrarı. (Yayınlanmamış Doktora Tezi). Ankara: Hacettepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Dezhakam, H., White, W. (2021). Innovations in Addiction Treatment and 

Recovery: The Story of Congress 60. Y.T.Y. 

Doğan, Y. B. (2001). “Madde Kullanımı ve Bağımlılığı Aile ve Toplum”. 

ISSN, 1 (4), 1303-0256. 

Doğanay, S. (2019). “Zorluklarla Başa Çıkma Bağlamında Bir Model 

Önerisi: Sabra Yolculuğun Beş Hali”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 19 (1), 2564-6427. Dergi Web Sayfası: 

http://dergipark.gov.tr/cuilah. 

Dökmen Ü. (2000).Yarına Kim Kalacak? Evrenle Uyumlaşma Sürecinde Var 

olmak Gelişmek Uzlaşmak. İstanbul: Sistem Yayıncılık. 

Düzgüner, S. (2017). “Din Psikolojisi ve İslam Psikolojisi Bağlamında 

Din Psikolojisini Yeniden Düşünmek”. İslami İlimler Dergisi, 12 

(3),133-163. 

Ebu Ali, V. H. (2003). Zahiretü’teat’il’Muhadderât. Kuveyt: Münteda İkra 

es-Sekafi. 

Ebu Davud. (2015). Süneni Ebu Davud. Beyrut: Muesset’ü Risale. 

Einstein S. (1985). “Intervention Models for Adaptation in a World of 

Chemicals: A Values Approach”. Int J Addict, 20 (5), 795-802. 

El-Fermâvî, Hamdî Âlî (2004). Dafi’iyetü’l-İnsani beyne’n-nezariyâti’l- 

Mubkireti ve’l-İtticâhâti’-Muâsâreti. Mısır: Daru’l-Fikri’l-Ârabiyyi. 

Emmons, R. A. (2013). “Duygu ve Din”. (Çev.: Gülüşan Göcen). İhsan 

Çapcıoğlu - Ali Ayten. (Ed.) Din ve Maneviyat Psikolojisi. Ankara: 

Phoenix Yayınları. 

Ercan, F. Z., Afyonoğlu, M. F., Özdemir, H. (2017). “Current Debates” 

in Bora Eerdağı (Ed.). Philisophy & Psychology. (209-223) İçinde 

Londra :IJOPEC Yayınları. 

http://dergipark.gov.tr/cuilah


 Emrullah AKÇA  178 
 

 

Erdamar, G., Kurupınar, A. (2014). “Ortaöğretim Öğrencilerinde 

Görülen Madde Bağımlılığı Alışkanlığı ve Yaygınlığı”. Sosyal 

Bilimler Dergisi, 16 (1), 65-84. 

Erk, M. A., Fırat, S. (2018). “Madde Bağımlılığında Ahlaki Yargının 

Önemi” Bağımlılık Dergisi – Journal of Dependence, 19(3), 70-77. 

Ertugay, R. (2017). Hz. Peygamber’in Sünnetinde Şefkat. (Yayınlanmamış 

Doktora Tezi). Erzurum: Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Erturhan, S. (2007). “İslâm Hukukunda Suçla Mücadele Yöntemleri”, 

İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi, (9), 101-142. 

Eryücel, S. (2013). Yaşam Olayları ve Dini Başa Çıkma. (Yayınlanmamış 

Doktora Tezi). Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Esen Ateş, N. (2019). “Sosyal Destek ve Dini Başa Çıkma: Şehit Aileleri 

ve Gaziler Örneği” Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi. 7 (1), 73-100. 

Evren, C., Ögel, K., Tamar, D., Çakmak, D. (2001). “Uçucu Madde 

Kullanıcıların Özellikleri”. Bağımlılık Dergisi, 2 (2), 57-60. 

Fedâli, Abdûl Muttalib., Ahmed, Ez-zekâziyk. (2016). “El-Binau'l- 

Amiliyyu Li'l Avamil’s-Sitteti'l-Kubra Li'l-Şahsiyeti Fî Devî 

Numûzeci (HEXACO) ve Alâkâtuhu bi Mânâ'l-Hayati İnda 

talebeti Camiati ez-Zekâzîyk”. Mecelletü Kulliyyeti Terbiy, 

27(108),1-46. 

Forsyth, J. (2017). Psikolojik Din Kuramları  (Çev.: (Ed). Mustafa Ulu. 

Kayseri: Kimlik Yayınları. 

Frankl, V. E. (2021). İnsanın Anlam Arayışı.(Çev.: Özlem Yılmaz). Ankara: 

Okuyanus Yayınlar. 

Gashi, F. (2020). “Koronavirüse Yakalanmış Kişilerde Tedavi 

Döneminde Dini Başa Çıkmanın Etkisi”. Pamukkale üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 7(1), 511-535. 

Genç, H. (2020). Zorlu Yaşam Olayları ve Dini Başa Çıkma Hz Eyüp, Hz 

Yusuf, Hz Yunus Örneği. (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). 

Eskişehir: Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  179  
 

 

 

Glock, Y. C. (1998). "Dindarlığın Boyutları Üzerine". Yasin Aktay, M. 

Emin Köktaş (Ed.). Din Sosyolojisi. (ss.252-274) İçinde. Ankara: 

Vadi Yayayınları. 

Gökalp, N. (2017). “Bağımlılığa Felsefi Bir Bakış”. Bağımlılık Dergisi, 

18(2):59-64. 

Güler, İ. (1999). Sabit Din-Dinamik Şeriat. Ank: Arıkara Okulu Yayınları. 

Güler, Ö. (2010). “Dini İnanç ve Psikolojik Sağlık İlişkisine Dair Bir 

Değerlendirme”. Toplum Bilimleri Dergisi, 4 (8), 95-105. 

Günay, İ. (2015). “Kur’an-ı Kerimde Gençlerin Duygu Gelişimi ve 

Eğitimi”. Tukish Studies, 10 (2), 435-460. 

Gürsu, O. (2018). “Madde Bağımlılığı ve Din: HİGED Örneği. 

Addicta”. The Turkish Journal on Addictions, 5, (1), 37–54. 

http://dx.doi.org/10.15805/addicta. 

Gürsu, O., Ay, A. (2018). “Din, Manevi İyi Oluş ve Yaşlılık”, 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 11 (61), 1176-1190. 

Gürsu, O., İşbilen, N. (2020). Bağımlılara Yönelik Manevi Danışmanlık ve 

Rehberlik Hizmetleri. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. 

Gürsü, O. (2018). Bağımlılık ve Din Norobiyolojik Yaklaşım. İstanbul: 

Dem Yayınları. 

Hackney, H., Cormier, S. (2008). Psikolojik Danışma İlke ve Teknikleri: 

Psikolojik Yardım Süreci El Kitabı. (Çev.: Tuncay Ergnene ve Seher 

Aydemir Sevim). Ankara: Mentis Yayıncılık 

Hackney, H., Cormier, S. (2008). Psikolojik Danışma İlke ve Teknikleri: 

Psikolojik Yardım Süreci El Kitabı. (Çev.: Tuncay Ergnene ve Seher 

Aydemir Sevim). Ankara: Mentis Yayıncılık 

Hamidullah, M. (1980). İslam Peygamberi I (İstanbul: İrfan Yayınevi 

Yayınları. 

Hayta, A. (2000). “Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Öğrencilerinin 

İbadet ve Ruh Sağlığı (Psiko-Sosyal Uyum) İlişkisi Üzerine Bir 

İnceleme”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 9 ( 9), 487-506. 

Hill, P. C., Pargament, K. I. (2015). “Din ve Maneviyatın 

Kavramsallaştırılması ve Ölçülmesindeki Gelişmeler (Beden ve 

http://dx.doi.org/10.15805/addicta


 Emrullah AKÇA  180 
 

 

Ruh Sağlığı Araştırmaları için Olası Bulgular)”. (Çev.: Mustafa 

Ulu). Bilimname, 28 (1),343-368 

Hodge, D. R., Cardenas,P. Montoya, H. (2001). “Substance Use: 

Spirituality and Religious Participation as Protective Factors 

Among Rural Youths”. Social Work Research, 25 ( 3), 153-161. 

Hoppes, K. (2006). “The Application of Mindfulness-Based Cognitive 

İnterventions in the Treatment of Co-occurring Addictive and 

Mood Disorders”. CNS Spectrums, 11(11), 829–851. 

Hökelekli, H. (2013). Değerler Psikolojisi ve Eğitimi. İstanbul: Timaş 

Yayınları. 

Hökelekli, H. (2013). Din Psikolojisi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları. 

Hökelekli, H. (Ed.). (2010). Din Psikolojisi. Eskişehir: Anadolu 

Üniversitesi Yay. 

Işık, H. (2015). “İnanç ve Maneviyatın Rehberliğinde Suç Azalımının 

İngiltere ve Türkiye'de Karşılıklı Olarak Değerlendirilmesi”. 

Türkiye'de Denetimli Serbestlik 10. Yıl Uluslararası Sempozyumu 

(pp.340-351). İstanbul, Erciyes Üniversitesi. 

Işık, H., Karaman, K. (2020). Ceza İnfaz Kurumlarında Manevi Danışmanlık 

ve Rehberlik Hizmetleri. Ankara: DİB Yayınları. 

İbn Kesir, Ebû’l-Fidâ İsmail b. Ömer. (2002). Hadislerle Kuran-ı Kerim 

Tefsiri, (Çev.: Bekir Kalığa ve Bedretin Çetiner). İstanbul: Çağrı 

Yayınları. 

İbn Mâce, Muhammed b. Yezid, el-Kazvinî (2009). Es-Sunen. Thk. 

Arnavut, Şuayb. Riyad: Dâru Risâleti’l-Alemiyye. 

İbn Teymiye, T. (2001). El-Kavaidi’n-Nuraniyetü’l Fıkhiyetü. Riyad: 

Daru’l-İbn Cevzi 

İçişleri Bakanlığı. (2021). Türkiye Uyuşturucu Raporu. Emniyet Genel 

Müdürlüğü Narkotik Suçlarla Mücadele Daire Başkanlığı. (Yayın No: 

2021/7). Ankara: İ.B. 

İğde, İ. (2009). Mahkûmları Suça Yönelten Faktörler ve Din Anlayısları 

Üzerine Sosyolojik Bir Araştırma. (Yayınlanmamış Yüksek Lisans 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  181  
 

 

 

Tezi). Kahramanmaraş: Kahramanmaraş Sütçü imam Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

İsa Amat, M., Ku Johari, K. S., Mohd Najib, N., Mat Jais, H., Pamidi, S., 

Khairi Mahyuddin, M. (2019). “Experience of Recovering Addicts 

Undergoing the 7 Steps Recovery in Addiction Program (7-SRA) 

as an Aftercare Treatment”. Religación, 4 (21), 180-88. 

İşbilen, N. (2022). Maneviyat Temelli Bağımlılık Danışmanlığı: Alkol ve 

Madde Bağımlılığının Rehabilitasyon Sürecinde Bir Model Önerisi. 

(Yayınlanmamış Doktora Tezi). İstanbul: Marmara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Jung, C. G. (1999). Keşfedilmemiş Benlik. (Çev.: Barış İlhan ve Canan Ener 

Sılay). İstanbul: İlhan Yayınları. 

Kalyoncu, A. (2012), Plastik Düşler: Bağımlılık Hakkında Gerçekler, Yeni 

Bilgiler, Yeni Tedaviler, Yeni Umutlar. İstanbul: Kapital Yayıncılık. 

Karaca, F. (2015). Din Psikolojisi. Trabzon: Ofset Matbaacılık 

Karaca, Z. E., Gökçearslan Çifci, E. (2021). “Madde Kullanımının ve 

Bağımlılığının Sosyoekonomik Maliyetinin ve Suç İle İlişkisinin 

Değerlendirilmesi”. Manisa Celal Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi Manisa Celal Bayar University Journal of Social Sciences, 19 (1), 

42-57. 

Karagöz, İ. (2007). Dini Kavramlar Sözlüğü. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları. 

Karagöz, S. (2020). Manevi İçerikli Grup Rehberliğinin Özel Gereksinimli 

Çocuk Sahibi Annelerin Dini Başa Çıkma, Psikolojik İyi Oluş ve Kaygı 

Düzeylerine Etkisinin İncelenmesi. (Yayınlanmamış Doktora Tezi). 

İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Kartopu, S. (2013). “Dini Yaşayışta Hayatı Sorgulama ve Anlam 

Arayışı”. Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2 (3), 67- 

90. 

Kaya, M. Küçük, N. (2017). “İbadetler İle Hayatın Anlamı ve Psikolojik 

İyi Olma Arasındaki İlişkinin İncelenmesi”. Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 42, 17-44. 



 Emrullah AKÇA  182 
 

 

Kaya, M. Küçük, N. (2017). “İbadetler İle Hayatın Anlamı ve Psikolojik 

İyi Olma Arasındaki İlişkinin İncelenmesi”. Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 42, 17-44. 

Kızılgeçit, M. Akça, E. (2022). “Covid-19 Salgını Sürecinde Diyanet 

Personeli Hizmetlerinin Vefa Erdemiyle İlişkisi Üzerine Nitel Bir 

Araştırma”. Huriye Martı (Ed.) Peygamberimiz ve Vefa Toplumu, 29- 

31 Ekim 2021, (ss. 836-881). Ankara Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları. 

Kızılgeçit, M. Akça, E. (2022). “Covid-19 Salgını Sürecinde Diyanet 

Personeli Hizmetlerinin Vefa Erdemiyle İlişkisi Üzerine Nitel Bir 

Araştırma”. Huriye Martı (Ed.) Peygamberimiz ve Vefa Toplumu, 29- 

31 Ekim 2021, (ss. 836-881). Ankara Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları. 

Koç, B. (2020). Din-Suç İlişkisi: Bingöl Örneği. (Yayınlanmamış Doktora 

Tezi). Bursa Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Koç, M. (2005). “Din Psikolojisi Açısından Ergenlik Döneminde Dua ve 

İbadet Psikolojisinin Gelişimi”. EKEV Akademi Dergisi, 9 (25), 75- 

88. 

Koenig, H. G. (2020). “Din ve Tıp II: Ruh Sağlığı ve Sağlık Davranışları”. 

Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 3(1), 118- 

132. 

Konrad, S., Hendel, C. (2015). Duygularla Güçlenmek (Çev.: Meral Taştan 

Çev). İstanbul: Hayat. Yay. 

Köroğlu, E., Türkçapar, H. (2009). Psikoterapi Yöntemleri Kuramlar ve 

Uygulama Yönergeleri. Ankara: HYB Yayınları. 

Köylü, M. (2007). “Ruh Sağlığı ve Din: Batı Toplumu Açısından Bir 

Değerlendirme”. On Dokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi. 23, 65-92. 

Krause, N. (2012). “Meaning in Life and Healthy Aging”. In The Human 

Quest for Meaning: Theories, Research, and Applications, (pp. 409– 

432). New York, NY, US: Routledge/Taylor & Francis Group. 

Krech, D., Crutchfield, R. C. (1980). Sosyal Psikoloji. (Çev.: Erol Güngör). 

İstanbul: Ötüken Yayınları. 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  183  
 

 

 

Kulanşi, E. (2021). Değerler Eğitiminin Madde Bağımlılığından Korunma ve 

Kurtulma Öz-Yeterliğine Etkisi. (Yayınlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi). Erzurum: Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Kutup, M. (1993). Dirâsetün fî nefs’il-İnsan. Daru’l Şurûk Yayınları. 

Mareb. (2020). Denetimli Serbestlik Manevi Rehberlik Programı. DİB 

yayınları 

Merith, M. (2001). “ Riskand Resilience for Substance Abuse Among 

Adolescents and Adults With ld”. ،Journal of Learning Disabilities, 

34(7) 352-358. 

Mevdudi, Ebu'l-Ala. (1986). Tefhimü'l-Kur'an, Kur'an'ın Anlamı ve 

Tefsiri, I-III, (Çev.: M. Han Kayani ve Ark). İstanbul: İnsan 

Yayınları. 

Moreno, A. (1974). Jung, Gods, and Modern Man, London: Sheldon Press, 

Muhammed, Abdu’l Âzîm. (2001). “Havâu’l-Mânâ fî Alâkâtihi bi-Bâdi’l- 

Müteğeyyirâti’n-Nefsiyyeti ve’l-İctimâiyyeti Leda Geyinet Mine’l- 

Tullâbi’l-Câmiâti”. Meclletü’l-Bâsi Fî’t-Terbiyyeti ve İlmi’n-Nefsiyy, 

15 (2), 76–106. 

Murphy, C., & Mackillop, J. (2012). “Living in the Here and Now: 

Interrelationships Between İmpulsivity, Mindfulness, and Alcohol 

Misuse”. Psychopharmacology, 219 (2), 527–536. 

Mustafa, İbrahîm,(tsz.) Mu’cemu’l-Vasît, Mektebetül-İslâmiyye. yy. 

Mutahhari, M. (2014). İnsan-ı Kamil (Çev.: İsmail Bendiderya). İstanbul: 

Kevser Yayınları. 

Mutevelli, Abdulbasit. (1997). “Mâna’l-Hayati Liâyinet mine’ş-şebâbi’l- 

camiîyyi fî Alâkatihi bi-Bâdi’l-Mutğayirâti”. Merkezu’l-İrşâdi’n- 

nefsiyyi, Camiâtu Ayni Şems. 1, 327- 350 

Mutluer, S. (2006). Özgüven Oluşmasında Manevî Değerlerin Rolü. 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Ankara. Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Muz, S. (2009). Bilişsel Terapi ve Dinî Başa Çıkma. (Yayınlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi). Konya: Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Müslim, Ebû’l-Hüseyin İbn Haccâc. (2014). Sahih-i Müslim. İstanbul: 

Mektebetü’l-İslamiye. 



 Emrullah AKÇA  184 
 

 

Nakonz, Jonas and Wai Yan Shik Angela (2008). "And All Your 

Problems Are Gone: Religious Coping Strategies Among 

Philippine Migrant Workers In Hong Kong." Mental Health, 

Religionve Culture, 12, 25-38. 

Necati, O. (2001). el-Kur’an ve’l-İlmu’n-Nefs. Kahire: Daru’l Şuruk Yay. 

Nucci, L., Guerra, N., Lee, J. (1991). “Adolescent Judgments of the 

Personal, Prudential, and Normative Aspects of Drug 

Usage”. Developmental Psychology, 27 (5), 841–848. 

Ögel, K. (2002). Madde Bağımlılarına Yaklaşım ve Tedavi. İstanbul: Kültür 

Sanat ve Yayıncılık. 

Öz, A. (2006). Kur’an’ın Önerdiği Vasat Ümmet. (Yayınlanmamış Doktora 

Tezi).Konya: Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Entitüsü. 

Pargament, K. I. (1997). “The Psychology of Religion and Coping. 

Theory, Research, Practice”. New York: Guilford Press, 21-33, 163- 

197. 

Peker, H. (2015). Din Psikolojisi. İstanbul: Çamlıca Yayınları. 

Peker, H. (2015). Din Psikolojisi. İstanbul: Çamlıca Yayınları. 

Rahıem, F. T., Hamid, H. (2011). “Mental Health Interview and Cultural 

Formulation”. In Semeera Ahmed & Mona M.Amer (Ed.). Coun 

Selıng Muslıms Handbook Of Mental Health Issues And Interventıons. 

(51-71). New York Londra: Taylor & Francis Grubu yayınları. 

Ramadan, T. (2007). In the footsteps of the Prophet: Lessons from the life of 

Muhammad. New york: Oxford University Press. 

Rew, L., Wong, Y. J. (2006). “A Systematic Review of Associations 

Among Religiosity/Spiritualityand Adolescent Health 

Attitudesand Behaviors”. Journalof Adolascent Health, 38 (4), 433- 

442. 

Rıza, Ş. (2005). Nehcü’l-Belağa Kahire: Daru’l-Fecr Li’t-Türas. 

Ryff, C. D. (1989). “Happiness is Everything or is It? Explorations on the 

Meaning of Psychological Well-Being”? Journal of Personality and 

Social Psychology 57 (6), 1069-1081. 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  185  
 

 

 

Sancaklı, S. (2018). “Cami’de Cemaatle Namaz Kılmanın Dini, Sosyal ve 

Psikolojik Açıdan Önemi ve Etkisi”. Academic Knowledge, 1(1), 1- 

18. 

Sanchez, Z. V.M., De Oliveira, L.G. & Nappo, S.A. (2008). “Religiosity as 

a Protective Factor Against the use of Drugs”. Subst. Use Misuse. 

43 (10), 1476–1486. 

Saygılı, S. (1996) "Dünyada Alkol ve Uyuşturucu". Yeşilay, Sy: 757. 

Shafie, A. A. H., Jailani, M. R. M., Elias, N. F. A., Miskam, N. A. A., & 

Mahyuddin, M. K. (2019). “The Effectiveness of a Guided 

Repentance Module: A Qualitative Analysis of Psycho Spiritual 

and DrugRelated Locus of Control”. International Journal of 

Academic Research in Business and Social Sciences, 9 (6), 214–228. 

Sizgen, İbrahim. (2023). Tevbenin Mahiyeti ve Had Cezalarını Düşürmedeki 

Rolü. Ankara: Fecr Yayınları. 

Sizgen, İ. (2018). Şâfiî Mezhebinin Muharrirlerinden İmam Râfiî (ö. 

623/1226). Ankara: Akademisyen Kitabevi. 

Sizgen, İ. (2024). Ebû Bekir el-Esam’ın Bazı Fıkhî Görüşleri Üzerine Bir 

İnceleme. Mütefekkir 11/21, 195-217. 

Sizgen, İ. (2024). Kunût ve Ahkâmına Dair Bazı Fıkhî Mülahazalar. İhya 

Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi 10/1, 216-237. 

Soysaldı, M. (2007). “Gençliğimizi Tehdit Eden Zararlı Alışkanlıklar: 

Sigara, Alkol ve Uyuşturucu”, New World Science Acedemy, 2 ( 2), 

80-101. 

Sultan, C. (2013). https://cahidesultan.net/2013/11/27/domuz-etinin- 

insan-mizacina-ve-ruhuna-etkileri/. 

Şahinli, K. (2016). Alkol ve Uyuşturucu Madde Kullanımının Suçlu 

Davranışla İlişkisi: Ankara Ceza İnfaz Kurumları Örneği. 

(Yayınlanmamış Doktora Tezi). Ankara: Polis Akademisi 

Güvenlik Bilimleri Enstitüsü. 

Şarıf, A. (2014). Bina’u Zat Beyne Zekai’l Vicdaniyyi ve’t-Terbiyeti’l- 

İymaniyyi. Fas: Karaviyyin Üniversitesi. 

(http://gulfkids.com/Pdf/Benaa_Althat.pdf) adresinden alındı. 

Şeker, N., Karakurt, B. (2018). “Dinî İbadetlerle Psikoterapi- 

Psychotherapy Wıth Relıgıous Worship”. Kilis Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 5(8), 165 – 187. 

https://cahidesultan.net/2013/11/27/domuz-etinin-insan-mizacina-ve-ruhuna-etkileri/
https://cahidesultan.net/2013/11/27/domuz-etinin-insan-mizacina-ve-ruhuna-etkileri/
http://gulfkids.com/Pdf/Benaa_Althat.pdf)


 Emrullah AKÇA  186 
 

Şirin, T. (2013). Bilişsel Davranışçı Psikoterapi Yaklaşımıyla Bütünleştirilmiş 

Dini Danışmanlık Modeli. (Yayınlanmamış Doktora Tezi). Sakarya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Tarhan, N. (2018). Kendinizle Barışık Olmak. İstanbul: Timaş Yayınları. 

Tirmizi (1998). Sünenu’t- Tirmizi Beyrut: Daru’l-Čarbi’l-İslamiyyi. 

Tokat, L. (2013). Varoluşçu Teoloji. Ankara: Elis Yayınları. 

Tokat, L. (2014). Anlam Sorunu. Ankara: Elis Yayıncılık. 

Tolstoy, L. N. (1994). Hayat Üzerine Düşünceler. (Çev.: Ahmet Midhat 

Rıfatof). İstanbul: Furkan Basım Yayınları. 

Tomanbay, İ. (2018). Madde Bağımlılığı ve Sosyal Hizmet. İstanbul: 

İstanbul Üniversitesi Açık ve Uzaktan Eğitim Fakültesi (AUZEF) 

Ders Kitabı. 

Tütüncü, M. (1987). Çocukta Duygu ve Heyecan Eğitimi. Dokuz Eylül 

Üniversitesi Yayınları, İlahiyat Fakültesi Dergisi, (4), 265-284. 

Vural, M. E. (2021). Hayatın Anlamı, Dindarlık ve Ruh Sağlığı İlişkisi: Bir 

Karma Yöntem Araştırması. (Yayınlanmamış Doktora Tezi). 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Wiklund, L. (2008). “Existential Aspects of Living With Addiction–Part 

II: Caring Needs. A Hermeneutic Expansion of Qualitative 

Findings”. Journal of Clinical Nursing, 17 (18), 2435–2443. 

William, E. S. (2001). “Exploring Existential Span”. Canadian Psychology, 

42, (4), 3- 35. 

Yalom, I. D. (2015). Grup Psikoterapisinin Teoriği ve Pratiği (Çev.: Ataman 

Tangör-Özgür Karaçam). İstanbul Kabalcı Yayınevi. 

Yaman, Ö. M. (2014). “Uyuşturucu Madde Bağımlısı Gençlerin Aile İçi 

İlişkilere Yönelik Görüşleri: Esenler-Bağcılar Örneği”. Türkiye 

Yeşilay Cemiyeti addicta.com.tr Addicta:The Turkish Journal on 

Addictions, 1 (1), 99-132. 

Yapıcı, A. (2013). Ruh Sağlığı ve Din Psikososyal Uyum ve Dindarlık. 

Adana: Karahan Kitabevi. 

Yavuz, K. (2012). Çocukta Dini Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi. İstanbul: 

Boğaziçi Yayınları. 

Yılmaz, A., Can, Y., Bozkurt, M., Evren, C. (2014). “Alkol ve Madde 

Bağımlılığında Remisyon ve Depreşme”Psikiyatride Güncel 

Yaklaşımlar-Current Approaches in Psychiatry, 6 (3), 243-256. 

Yöntem, M. K. (2019). “Uyuşturucu Madde Kullanan Üniversite 

Öğrencilerinin Varoluşsal Problemlerinin İncelenmesi”. Addicta: 



 Madde Bağımlılığı ve Maneviyat  187  
 

 

The Turkish Journal on Addictions, 6( 1), 25−50. 

http://dx.doi.org/10.15805/addicta.2019.6.1.0037. 

http://dx.doi.org/10.15805/addicta.2019.6.1.0037


 Emrullah AKÇA  188 
 

 

Yusuf, M. Z. (2018). Fâaliyetü Bernâmeci irşâdiyyi Cemâiyyi Vikâiyyi 

Mine’l-İdmani Âla’l-Muhâderâti Leda Talebeti’l-Merhâleti’s-senâviyeti 

Fî Medâris’l-Kâdîymeti Fî Mediyneti’l-Haliyli. (Risaletü Macester). 

Filistin: Fî Kulliyeti’d-Dirrâseti’l-Ûlyâ. 



9292618

9786259292618

78625


	EMRULLAH AKÇA
	Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları

	İÇİNDEKİLER
	ÖN SÖZ
	GİRİŞ
	1. Din/Maneviyat Temelli Programın Kuramsal Dayanağı
	2. Din/Maneviyat Temelli Programın Literatür Dayanağı
	2.1. Hayatın Anlamı ve Amacı
	2.2. Dinî Anlamlandırma
	2.3. Duyguları Tanıma ve Kendi Benliğini Fark Etme
	2.4. Dini Bilgi ve Bağımlılık Bilinci
	2.5. Dine Yönelme
	2.6. Dini Sosyal Destek Araçlarını Tanıtma
	2.7. Dini Pratiklerle Manevi Olgunlaşma
	2.8. Değerlerle Manevi Olgunlaşma
	3. Madde Bağımlılarına Yönelik Dini Başa Çıkma ve Psikolojik İyi Oluş Programın İçeriği ve Oturumları
	1. Oturum: Tanışma ve Programın Tanıtılması
	II. Hazırlık ve Gözden Geçirme
	III. Uygulama
	Program içeriği:
	Grup Kurallarının Ele Alınması
	IV. Değerlendirme
	Oturumun Özetinin Yapılması
	2. Oturum: Dini Anlamlandırma
	I. Oturum Planı
	III. Uygulama (1)
	IV. Değerlendirme (1)
	3. Oturum: Duyguları Tanıma ve Kendi Duygularını Fark Etme
	I. Oturum Planı (1)
	Katılımcıları Güdüleme
	III. Uygulama (2)
	İnsan Benliğinin İfadesi Nefs
	İnsanın Duygusal Boyutu ve Duygu Kontrolü
	Madde kullanmanın Duygusal Körlüğe Etkisi
	IV. Değerlendirme (2)
	Bir Sonraki Oturumun Kazanımlarından Haberdar Etme ve Ev Ödevi Verme
	4. Oturum: Dini Bilgi ve Bağımlılık Bilinci
	I. Oturum Planı (2)
	III. Uygulama (3)
	IV. Değerlendirme (3)
	Bir Sonraki Oturumun Kazanımlarından Haberdar Etme ve Ev Ödevi Verme (1)
	5. Oturum: Dine yönelme
	I. Oturum Planı (3)
	Geçmiş Oturumun Özeti ve Ev Ödevi Kontrolü
	III. Uygulama Dine Yönelme
	Allah’ın Rahmetinin Hayata Yansımaları
	Şüphesiz biz sana döndük’ Allah buyurdu ki: Kimi dilersem onu azabıma uğratırım; rahmetim ise her şeyi kuşatır. Onu, sakınanlara, zekâtı verenlere ve âyetlerimize inananlara yazacağım.” (A’râf, 7/ 156). “Allah tevbe edenleri sever, temizlenenleri seve...
	Tövbe
	Bir Sonraki Oturumun Kazanımlarından Haberdar Etme ve Ev Ödevi Verme (2)
	6. Oturum: Dini Sosyal Destek Sağlama
	I. Oturum Planı (4)
	Geçmiş Oturumun Özeti ve Ev Ödevi Kontrolü (1)
	Katılımcıları Güdüleme (1)
	III. Uygulama (4)
	IV. Değerlendirme (4)
	Bir Sonraki Oturumun Kazanımlarından Haberdar Etme ve Ev Ödevi
	7. Oturum: Dini Pratiklerle Manevi Olgunlaşma
	I. Oturum Planı (5)
	Geçmiş Oturumun Özeti ve Ev Ödevi Kontrolü (2)
	Katılımcıları Güdüleme (2)
	III. Uygulama (5)
	“Ey iman edenler! Allah’a karşı gelmekten sakınmanız için oruç, sizden öncekilere fark kılındığı gibi size de farz kılındı.” (Bakara,2/183).
	IV. Değerlendirme (5)
	Bir Sonraki Oturumun Kazanımlarından Haberdar Etme ve Ev Ödevi (1)
	8. Oturum: Değerlerle Manevi Olgunlaşma I
	I. Oturum Planı (6)
	Katılımcıları Güdüleme (3)
	III. Uygulama (6)
	Dini/Manevi ve Ahlaki Değerler
	Anne babaya karşı sorumluluklarımız
	Çocuklarımıza karşı sorumluluklarımız
	Hayat arkadaşlarımıza karşı sorumluluklarımız
	Kendimize karşı sorumluluklarımız
	Diğer insanlara karşı sorumluluklarımız
	IV. Değerlendirme (6)
	Bir Sonraki Oturumun Kazanımlarından Haberdar Etme ve Ev Ödevi Verme (3)
	9. Oturum: Değerlerle Manevi Olgunlaşma II
	I. Oturum Planı (7)
	Geçmiş Oturumun Özeti ve Ev Ödevi Kontrolü (3)
	Katılımcıları Güdüleme (4)
	III. Uygulama (7)
	“Andolsun ki, Resûlullah, sizin için, Allah’a ve ahiret gününe kavuşmayı umanlar ve Allah’ı çok zikredenler için güzel bir örnektir.” (Ahzâb, 33/21).
	Ayet: “Onlar bollukta ve darlıkta Allah yolunda harcayanlar, öfkelerini yenenler, insanları affedenlerdir. Allah iyilik edenleri sever.” (Âli İmran¸ 3/134). “Bir kötülüğün karşılığı, onun gibi bir kötülüktür (ona denk bir cezadır). Ama kim affeder ve ...
	“Ey iman edenler! Allah’a karşı gelmekten sakının ve doğrularla beraber  olun.”  (Tevbe,  9/119),  “Senin  yanında  hak  yola
	Kur’an’dan ayetler: “ (Bu nimetler) "Ey rabbimiz! Biz gerçekten iman ettik, günahlarımızı bağışla, bizi ateş azabından koru" diyenler, sabredenler, doğruluktan şaşmayanlar, huzurda boyun bükenler, hayır yolunda harcama yapanlar ve seher vakitlerinde A...
	IV. Değerlendirme (7)
	Bir Sonraki Oturumun Kazanımlarından Haberdar Etme
	10. Oturum: Sonlandırma

	SONUÇ
	KAYNAKÇA

