
ÖMER TAY

978-605-71084-6-3

786057   108463

Milâdî XIV. yüzyılda Hindistan’ın en karizmatik 
şahsiyetlerinden biri olan Nizâmeddin Evliyâ, hayatı-
nı İslâm’a adamış bir şahsiyettir. Bir alim ve mürşid 
olarak, sadece çağdaşlarının değil, sonraki nesillerin 
de hayatı ve düşüncesi üzerinde kalıcı bir etki bırak-
mıştır. Yarım asırdan fazla bir sürede Delhi’deki 
hânkâhı, çeşitli din, dil ve ırklardan gelenler için bir 
buluşma noktası olmuştur. 
Ehl-i sünnet çizgisinde olan ve insanlara hassaten 
Müslümanlara karşı şefkatli olan Nizâmeddin 
Evliyâ, Hindistan’daki dînî ve toplumsal hayatın 
üzerinde önemli izler bırakmıştır. Çünkü güzel ahla-
kına, dünya ve dünya ehlinden uzak durmasına şahit 
olan insanlar dürüst olmaya başlamış ve açıktan 
günah işlememişlerdir. Öyle ki onun döneminde 
Delhi’de şarap içme, kumar oynama, yalan konuşma 
ve tefecilik gibi kötü alışkanlıklar toplum tarafından 
terk edilmiştir. Nizâmeddin Evliyâ, prensip olarak 
padişahların ziyaretine gitmediği gibi onlardan 
gelen ziyaret taleplerini de kabul etmemiştir. Zaman 
zaman sultanların haşmetine uğramış olsa da yine de 
bu prensibinden taviz vermemiştir.   

HİNDİSTAN’DA İSLÂM’A ADANMIŞ BİR YAŞAM
(NİZÂMEDDİN EVLİYÂ VE TASAVVUF ANLAYIŞI)



 

HİNDİSTAN’DA İSLÂM’A 

ADANMIŞ BİR YAŞAM 

(NİZÂMEDDİN EVLİYÂ VE 

TASAVVUF ANLAYIŞI) 
 

 

 

 

 

 

ÖMER TAY 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



Bu kitabın yayın hakkı Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı 

Yayınları’na aittir. Yayınevi ve yayıncısının izni olmaksızın 

çoğaltılamaz, kopyalanamaz ya da yayınlanamaz. 

 

 

 

 

 

 

 

Hindistan’da İslâm’a Adanmış Bir Yaşam (Nizâmeddin 

Evliyâ Ve Tasavvuf Anlayışı) 

Yazar: Ömer Tay 

ISBN: 978-605-71084-6-3 

 

© Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

E-Yayın/Aralık 2021, Diyarbakır 

Tüm Hakkı Saklıdır 

 

Editör: Esra Gülnihal 

Kapak ve Mizanpaj: Fuat İstemi 

 

Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

Sertifika No: 52468 

Mimar Sinan Cad. Aslan Apt. A Blok, Kat: 1, No: 2, 

Yenişehir/DİYARBAKIR 

https://www.sarkiyat.org/ 

sarkiyatvakfi@gmail.com 

 

 

https://www.sarkiyat.org/
mailto:sarkiyatvakfi@gmail.com


 

ÖMER TAY, 1984 yılında Diyarbakır’da doğdu. 2009 

yılında Diyarbakır İmam Hatip Lisesi’nden, 2014 

yılında Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

programından mezun oldu. Aynı yıl Diyarbakır 

Dini Yüksek İhtisas Eğitim Merkezine girmeye 

hak kazandı. 2015 yılında ÖYP ile Bingöl 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Tasavvuf 

Anabilim Dalı’nda Arş. Gör. olarak göreve 

başladı. 2017 yılında Dicle Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Tasavvuf Anabilim Dalı’nda 

“Selâhaddîn-i Eyyûbî’nin Tasavvufî Yönü ve 

Tarikatlar ile Münasebeti” adlı yüksek lisansını 

tamamladı. 2021 yılında Atatürk Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Tasavvuf Anabilim Dalı’nda 

“Muînüddîn-i Çiştî ve Çiştiyye Tarîkatı” adlı 

çalışmasıyla doktora eğitimini tamamladı. 

Arapça, Farsça, Urduca ve İngilizce dilleriyle 

ilgilenen yazar hâlen Bingöl Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Tasavvuf Anabilim Dalı’nda araştırma 

görevlisi olarak görev yapmaktadır. 

 

 

 

 

 



İÇİNDEKİLER 

 

KISALTMALAR .................................................................... 11 

ÖN SÖZ .................................................................................... 8 

GİRİŞ ...................................................................................... 11 

BİRİNCİ BÖLÜM 

NİZÂMEDDİN EVLİYÂ’NİN HAYATI VE HALİFELERİ 

A. HAYATI ............................................................................. 19 

1. Doğum Yeri ve Tarihi ...................................................... 19 

2. Ailesi ................................................................................ 20 

3. Tahsil Hayatı ................................................................... 24 

4. Tarîkata İntisâbı ............................................................... 27 

5. Şahsiyeti ........................................................................... 32 

6. İlmî Şahsiyeti ................................................................... 37 

7. Tasavvufî Şahsiyeti .......................................................... 51 

8. İrşâd Faaliyetleri .............................................................. 53 

9. Kerâmetleri ....................................................................... 55 

10. Vefatı .............................................................................. 57 

B. HALİFELERİ ...................................................................... 59 

1. Nâsırüddîn Mahmûd Çırâğ-ı Dehlî, (Baş halife) ........ 59 

2. Mevlânâ Şemseddin Muhammed b. Yahyâ ................. 62 

3. Kutbüddin Münevver Hansevî ................................... 65 

4. Hüsâmeddin Mültânî .................................................. 67 

5. Fahreddin Zerrâdî ....................................................... 69 

6. ‘Alâeddin Nîlî.............................................................. 71 

7. Burhâneddin Garib...................................................... 72 

8. Vecîhüddin Yûsuf Çendîrî .......................................... 72 

9. Sirâcâddin Osman Ûdehî ............................................ 73 

C. ÖNDE GELEN MÜRÎDLERİ ........................................... 74 



1. Emîr Hüsrev .................................................................... 74 

2. Emîr Hasan Siczî ............................................................. 77 

D. TASAVVUF ANLAYIŞININ YAYILMASINDA ETKİLİ 

OLAN FAKTÖRLER ............................................................. 79 

1. Nizâmeddin Evliyâ’nin Halifeleriyle İletişimi ................. 79 

2. Tarîkatın Her Kesimden İnsana Açık Oluşu ................... 81 

3. Nizâmeddin Evliyâ’nin Yöneticilerle Münasebetleri ....... 83 

İKİNCİ BÖLÜM 

NİZÂMEDDÎN EVLİYÂ’NIN TASAVVUFÎ GÖRÜŞLERİ 

A. NAZARÎ ESASLAR ...................................................... 87 

1. Şerîat- Tarîkat .................................................................. 88 

2. Nübüvet-Velâyet .............................................................. 90 

3. Keşf- Kerâmet ................................................................... 93 

4. Rü’yetullah ...................................................................... 97 

5. Ricâlü’l-Gayb ................................................................. 101 

6. Tevessül ......................................................................... 104 

7. Leddünî İlim .................................................................. 105 

8. Ruh-Nefs-İlham-Akıl-Rüya ........................................... 106 

B. AMELÎ ESASLAR ............................................................ 108 

1. Mücâhede ....................................................................... 108 

2. Halvet ............................................................................. 109 

3. Zikir ............................................................................... 110 

4. Vird ................................................................................ 111 

5. Dua ................................................................................ 116 

6. Semâ ............................................................................... 119 

C. TASAVVUFÎ ISTILAHLARA BAKIŞI .......................... 123 

1.  Tevbe ........................................................................ 123 

2.      Zühd .......................................................................... 126 

3.       Fakr .......................................................................... 133 

4. Cömertlik ................................................................... 135 

5. Sabır-Rıza.................................................................. 136 



6. Tevekkül .................................................................... 137 

7. Murâkabe .................................................................. 140 

8. Muhabbet .................................................................. 142 

9. İlâhî Aşk .................................................................... 146 

10. Tahayyür Alemi ........................................................ 149 

11. Kurbiyet .................................................................... 151 

12. İlâhî Esrâr ................................................................. 152 

13. Vecd ........................................................................... 153 

14. İstiğrâk ...................................................................... 155 

D. ÂDÂP VE ERKÂN ....................................................... 156 

1. Tarîkata Giriş (Bîat) .................................................. 156 

2. Bîatı Yenileme ........................................................... 161 

3. İki Pîre Bîat Etme Konusu ........................................ 161 

4. Mürîd ve Âdâbı ......................................................... 163 

5. Hilâfet Merâsimi ....................................................... 171 

6. Şeyhlik ve Edepleri .................................................... 172 

E. TARÎKAT KIYÂFETLERİ ............................................... 175 

1. Hırka .............................................................................. 178 

2. Külâh/Taç Giyme ........................................................... 181 

F. İBADETLERLE İLGİLİ GÖRÜŞLERİ ............................ 184 

1. Namaz ....................................................................... 185 

2. Hac ............................................................................ 186 

3. Kur’ân-ı Kerîm’e Verdiği Önem ............................... 187 

4. Fatiha Süresi ............................................................. 190 

5. Sadaka Vermek .......................................................... 192 

6. Güzel ahlak ................................................................ 193 

7. Nezaket Kuralları ...................................................... 194 

8. Kabir Ziyareti ............................................................ 196 

9. Muskaya Bakışı ......................................................... 196 

10. İsraf ........................................................................... 197 

11. Din kardeşliği ............................................................ 198 

12. Halka Hizmet ............................................................ 199 

13. İlâhî Adalet ................................................................ 202 



14. Ehl-i Beyt Sevgisi ...................................................... 204 

15. Mi’rac ........................................................................ 205 

G. BAZI ŞAHSİYETLER HAKKINDAKİ 

DÜŞÜNCELERİ ................................................................... 208 

1. Hz. Muâviye ............................................................. 209 

2. Hallâc el-Mansûr ...................................................... 210 

3. Zemahşerî .................................................................. 212 

4. Şiblî ........................................................................... 212 

5. Bâyezîd-i Bistâmî ...................................................... 213 

6. Şehâbeddîn es-Sühreverdî ......................................... 214 

7. Zekeriyyâ el-Mültânî ................................................ 215 

8. Aynü’l-Kudât el-Hemedânî ....................................... 217 

9. Şeyhü’l-İslâm Rüknüddîn ......................................... 218 

SONUÇ ................................................................................. 219 

KAYNAKÇA ........................................................................ 224 

 



ÖN SÖZ 

 

İnsanoğlu hangi dine mensûp olursa olsun 

içindeki sese kulak vererek yaratıcısını bulmaya gayret 

etmiştir. Son semâvî din olarak İslâmiyet, insanın 

mânevî yönünü ikmâl etmek için kaynağı Kur’ân ve 

Sünnet’e dayanan tasavvuf ilmi ile tertip etmeye 

çalışmıştır. Konusu Hakk ve insan olan tasavvuf, başta 

zühd ve takva hareketi olarak başlamış, zamanla tekke, 

dergâh ve zaviyelerle müesseseleşerek İslâm 

coğrafyasına yayılmıştır. 

Tasavvufun vazifesi insanın mânevî yönünü 

kötü huylardan temizlemek; sağlam ve güzel 

faziletlerle süslemektir. Tasavvufun gayesine gelince o 

da kişinin günahlardan tevbe edip Allah’a güzelce 

sığınmasını sağlamaktır. Bunun neticesi Allah’ın 

rızasını kazanıp uhrevî felaha ulaşmaktır. Tefsir, hadis, 

fıkıh ve diğer ilimlerin hepsinin bir ismi olduğu gibi 

tasavvufun da kendine has bir ismi vardır. Hz. 

Peygamberin yaşadığı çağda ilimlerin hemen hepsinin 

konuları belli olmamıştı. Fakat alimler sonraki 

asırlarda ilimleri birbirinden ayırmış, sınırlarını tayin 

etmiş ve adlarını koymuşlardır. Bu taksimi gerekli 

gören alimler bu ilimleri daha kolay ve anlaşılır hale 

getirmek için çaba ve gayret sarf etmişlerdir. 

Tasavvufun da o dönemde mümeyyiz bir vasfı yoktu, 

konuları henüz tespit edilmiş değildi, özel bir isim 



 

verilmemişti. Ancak ilgilendiği konular Kur’ân ve 

hadislerde muhtevi idi. Ayrıca Allah dostlarının 

tecrübe ve mücâhedeleri de eklenince ortaya böyle bir 

disiplin çıkmıştır. Sûfîler bununla sâlikin nefis 

tezkiyesi ve ruh terbiyesinin zirveye ulaşmasını 

amaçlamışlardır. 

Yüce Allah, sünnetullah gereği tarih boyunca 

dinini ayakta tutmak için bazı zâtları seçmiştir. Bu 

kişiler gece gündüz demeden, uğradıkları birçok eziyet 

ve cefaya rağmen Allah’ın kullarını küfür 

bataklığından İslâm nûruna çekebilmek için 

hayatlarını adamışlardır. Bu zatlar, vurdumduymaz, 

akıl-fikir karşıtı, hurafeci, İslâm’a yabancı bir disiplin, 

İslâm medeniyetinin yıkılışının müsebbibi ve 

dünyadan bihaber kimseler değildi. Aksine siyaset, 

dinî ve kültürel hayata yön veren entelektüel ve aktif 

şahsiyetlerdi. Bunlar İslâm’ı yaymak adına dünyanın 

bir ucundan öbür ucuna gitmişlerdir. Bu zâtlardan 

bazıları Hind alt kıtasına İslâm’ın adil ve barışçıl 

yüzünü göstermek için yerleşmişlerdir. Oraya kendi 

vatanlarıymış gibi yaklaşarak o topraklara önemli 

hizmetlerde bulunmuşlardır. 

İslâm düşünce tarihi ve kültürünün önemli yapı 

taşlarından biri olan tasavvuf, doğuşundan itibaren 

her dönemde etkili olmuş ve ortaya çıktığı her 

coğrafyanın toplumsal hayatına ve kültürüne yön 

vermiştir. Bu toplumların kültürel mirasını gelecek 

nesillere aktaran en önemli şahsiyetler hiç şüphesiz 



ilim ve irfan sahibi âlim ve âriflerdir. İşte bu 

şahsiyetlerden biri de Çiştiyye tarîkatının Hind alt 

kıtasındaki öncü şahsiyetlerinden kabul edilen 

Nizâmeddin Evliyâ’dır. O, İslâm dinini tebliğ etmek ve 

insanları şirkten kurtarmak için Hindistan 

topraklarında var gücüyle çalışmış ve onun sayesinde 

birçok kişi İslâm’la tanışmıştır. 

Çalışmamız giriş ve iki bölümden meydana 

gelmektedir. Giriş kısmında; Nizâmeddin Evliyâ’nın 

yaşadığı dönemin siyasî tarihi ele alınmıştır. Birinci 

bölümde; Nizâmeddin Evliyâ’nın hayatı, eserleri, 

halîfeleri, tasavvuf anlayışının yayılmasında etkili 

olan faktörler ve Nizâmiyye şubeleri temel 

kaynaklardan yararlanılarak değerlendirilmiştir. 

İkinci Bölümde ise; Nizâmeddin Evliyâ’nın tasavvufî 

görüşleri başlığı altında nazarî-amelî esâslar, 

kavramlara bakışı, tasavvufun âdâb ve erkanı, tarîkat 

kıyafetleri ve ibadetler gibi konular hakkındaki 

düşüncelerine yer verilmiştir. Son olarak bazı önemli 

şahsiyetler hakkındaki görüşleri ile ilgili hususlara 

değinilmiştir. 

 

BİNGÖL-2021 

ÖMER TAY



 

KISALTMALAR 

 

a.s. :Aleyhisselam 

b. : bin/İbn 

Bkz. : Bakınız 

Çev. : Çeviren 

DİA.  : Diyanet İslâm Ansiklopedisi 

DİB. : Diyanet İşleri Başkanlığı 

Ed.  : Editör 

h.  :Hicri 

Haz. : Hazırlayan 

Hz. : Hazreti 

m. :Milâdî 

Nşr.  : Neşreden 

ö. : Ölüm tarihi 

s.a.v : Sallallahu Aleyhi ve Sellem 

sd. : Sadeleştiren 

Thk.  : Tahkik Eden 

ty. : Tarih yok 

v. : Vefât tarihi 



 
Ömer Tay 12 

GİRİŞ 

 

Türkler’in tarih boyunca kurduğu önemli 

devletlerden birisi de İslâm dininin Hindistan’da 

yayılmasında büyük rolü olan Delhi Sultanlığı’dır 

(1206- 1526). Miladi 1414 tarihine kadar Delhi 

Sultanlığı, Türk kökenli hânedanlar tarafından idare 

edilmiştir. Bunlar; Muizziler (1206-1290), Halacîler 

(1290-1320) ve Tuğluklular’dır (1321-1413) Delhi 

Sultanlığının kurucusu olan Kutbeddin Aybeg (1206-

1210), Gazneliler’in çöküşünden sonra Afganistan’da 

hüküm süren Gurlu hükümdarlarından Muizzeddin 

Muhammed’in (1173-1206) gulâmı ve önde gelen 

kumandanlarındandı. Gurlular’ın 1192’de Hindû 

râcâlarına karşı kazandığı Tarain (Triori) zaferi, 

Müslüman Türkler’in Hindistan’a yaptıkları akınlara 

hız kazandırmış ve Kuzey Hindistan’da Türk 

idaresinin kurulmasının ilk adımını oluşturmuştur. 

Muizzeddin Muhammed’in Horasan’da bulunmak 

zorunda olduğu zamanlarda Hindistan fütuhâtını 

Kutbeddin Aybeg idare etmiştir.1 Daha sonraki 

dönemlerde Delhi hânedanlıklarından biri olan 

Halacîler, Halaç Türkleri tarafından kurulmuş ve 

bunlar tarafından 1202-1531 yılları arasında Leknevtî, 

                                                           
1 Sâlim Cöhce, İslâm Tarihi ve Medeniyeti, Müslüman Türk 

Devletleri Tarihi II, "Delhi Türk Sultanlığı,” ed. Mehmet Şeker 

(İstanbul: Siyer Yayınları, 2018), 9/187-256. 



 

13 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Delhi ve Mâlvâ’da hüküm süren üç İslâm hânedanlığı 

kurulmuştur. Biz burada sadece Nizâmeddin 

Evliyâ’yla bağlantısı olduğundan Delhi Halacîleri’ni 

ele alacağız. 

Delhi Halacîleri’nin kurucusu ve ilk hükümdarı 

Celâleddin Fîrûz Şah’tır (ö. 695/1296). Celâleddin Fîrûz 

Şah, insani meziyetleri fazla, faziletli ve dindar bir 

kimse idi. Putperest Hindular’ın ve Moğollar’ın 

amansız düşmanı olan Fîrûz Şah, İslâmî hükümlerin 

dışına çıkmamaya çalışmış ve kendisine daima Gazneli 

Mahmud ile Büyük Selçuklu Hükümdarı Sencer’i 

örnek almıştır. Şiir ve edebiyata yakın ilgi duyan Fîrûz 

Şah tarihe de meraklı idi.2 Celâleddin’in yeğeni ve 

damadı olan Karra ve Eved (Ûdh) valisi Alâeddin 

Muhammed Halacî’nin (ö. 715/1316) hazırladığı bir 

komplo ile öldürülmüştür. Celâleddin Fîrûz Şah’ın 

ölümünden sonra 20 Ekim 1296’da Delhi’de tahta 

oturan Alâeddin Halacî; Delhi Memlük sultanlarından 

Kutbüddin Aybeg, Şemseddin İltutmış ve Gıyâseddin 

Balaban Han gibi büyük sultanlar arasında 

zikredilmiştir. Alâeddin Halacî, tahsil görmediği halde 

kuvvetli şahsiyeti sayesinde iyi bir idareci ve devlet 

adamı portresi çizmiştir. Onun döneminde ülkede 

ticaret, sanayi ve ziraat hayli gelişmiş; saraylar, 

sarnıçlar, kaleler, camiler, türbeler, hamamlar ve 

                                                           
2 Orhan F. Köprülü, “Fîrûz Şah Halacî” (İstanbul: DİA, 1996), 

13/140-141; Cöhce, İslâm Tarihi ve Medeniyeti, Müslüman Türk 

Devletleri Tarihi II, "Delhi Türk Sultanlığı,” 9/258-261. 



 
Ömer Tay 14 

medreseler birbiri ardınca yükselerek Delhi bir ilim ve 

kültür merkezi haline gelmiştir. Bilhassa Hindistan’ın 

meşhur şairlerinden Hasan Siczî (ö. 649/1251) ve 

Hüsrev-i Dihlevî (ö. 725/1325) onun teveccühünü 

kazanmışlardır. Özellikle Hüsrev-i Dihlevî, onun 

saltanat döneminde birçok eser kaleme alarak 

kendisine takdim etmiştir. Alâeddin Halacî muhteris 

bir hükümdar olmasına rağmen ülkenin her yanında 

gerek Müslüman gerekse gayri müslim bütün halka 

adaletle hükmetmiştir. Bununla beraber kazandığı 

zaferlerden gurura kapılarak İskender-i Sânî lakabını 

almakla kalmayıp, yeni bir din kurmak hevesine de 

kapılmıştır. Ancak yakınları tarafından bu 

düşüncesinden vazgeçirilen Alâeddin Halacî hayatının 

son devrelerinde, Hind Müslümanları arasında nüfuz 

sahibi Şeyh Nizâmeddin Evliyâ’ya büyük hürmet 

gösterip ona itimat etmiştir.3 6 Ocak 1316’da ölen 

Alâeddin’den sonra Melik Kâfûr Hezârdînârî kendi 

nüfuzu ile Şehâbeddin Ömer’i tahta geçirdiyse de 

bunun saltanatı uzun sürmemiştir. Alâeddin’in üçüncü 

oğlu Kutbüddin Mübârek Şah, kendisini öldürmek için 

gelen saray muhafızlarını ikna ederek Melik Kâfûr’u 

öldürtmüştür. Mübârek Şah önce nâib4 olarak hüküm 

sürmüş ve ardından 14 Nisan 1316’da küçük kardeşini 

hapse attırarak Kutbüddin lakabı ile tahta çıkmıştır. 

                                                           
3 Yusuf Halaçoğlu, “Alâeddin Halacî” (İstanbul: DİA, 1989), 2/330. 
4 İslâm devletlerinde hükümdar, vali, kadı gibi devlet ricâlinin 

vekili, temsilci veya yardımcısı. 



 

15 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Ancak bir süre sonra bir suikast neticesinde 

öldürülünce eski Hindu mühtedi Hüsrev Han, 

Nâsırüddin Hüsrev Şah unvanıyla tahta çıkmıştır. 

Bunun üzerine Türk kumandanları Mültan ve 

Dipalpûr valisi Melik Gazi Tuğluk’u yardıma 

çağırmışlar. Lahravat’ta cereyan eden savaşta Hüsrev 

Şah’ın ordusu bozguna uğratılmış, kendisi de bir 

müddet sonra yakalanarak öldürülmüştür. Halacî 

ailesinden erkek fert kalmadığı için Melik Gazi, 

Gıyâseddin Tuğluk unvanıyla tahta geçmiştir. Böylece 

Delhi Halacîleri’nin yerini 1320’de Tuğluklular 

almışlardır. Halacîler üç asırlık hâkimiyetleri 

döneminde Hindistan’da kültür, sanat ve edebiyat 

alanında derin izler bırakmışlardır. Âlimleri ve din 

adamlarını himaye ettiler. Nizâmeddin Evliyâ, Emîr 

Hüsrev-i Dihlevî, Ziyâeddin Berenî gibi müellif ve 

şeyhler Halacîler devrinin önde gelen isimleridir.5 

Halacîler’den sonra yönetime geçen Tuğluklular, 

Delhi’de hüküm süren bir başka Türk-İslâm 

hanedanıdır (1320-1414). Hânedanın kurucusu 

Gıyâseddin Tuğluk’tur (ö. 725/1325). Zarif, nazik ve 

yardım sever bir insan olan Tuğluk Şah din 

adamlarını, şair ve sanatkârları himaye etmiştir. Şeyh 

Nizâmeddin Evliyâ, dönemin en büyük velîsi olarak 

sultandan hürmet görmüştür. Ayrıca Farsça’yı çok iyi 

yazan ve konuşan Türk diye şöhret kazanmış şair ve 

                                                           
5
 Enver Konukçu, “Gıyâseddin Tuğluk Şah” (İstanbul: DİA, 1996), 

14/60-61. 



 
Ömer Tay 16 

edip Emîr Hüsrev-i Dihlevî, hükümdarın yakın 

nedimleri6 arasında bulunmuştur. Mimari eserlere de 

önem veren sultan, hânedanın adını yaşatacak olan 

Tuğlukâbâd’ı inşa ettirmiş ve burayı devlet merkezi 

haline getirmiştir. Kalıntıları günümüze kadar gelen 

Tuğlukâbâd 1321-1323 yıllarında yapılmış ve içi birçok 

köşk ve bina ile zenginleştirilmiştir.7 Gıyâseddin 

Tuğluk’un ölümünden (725/1325) sonra yerine veliaht 

tayin ettiği Cavna Han, Muhammed Şah unvanıyla 

tahta çıkmıştır. Çalkantılı bir iktidar dönemini geçiren 

Muhammed Şah, 21 Muharrem 752 / 20 Mart 1351 

yılında ölmüştür. Sultan Muhammed’in ani 

ölümünden üç gün sonra devlet ileri gelenleri ve 

kumandanlar amcasının oğlu Kemâleddin Fîrûz’u 

“Fîrûz Şah” unvanıyla tahta çıkarmışlardır (24 

Muharrem 752 / 24 Mart 1351). Fîrûz Şah ölümünden 

önce tahtı veliaht tayin ettiği oğlu Muhammed ile 

paylaşmıştır (Ağustos-Eylül 1387). Fakat 

Muhammed’in idareye hâkim olacak gücü 

gösterememesi üzerine torunu Tuğluk Şah’ı veliahtlığa 

getirmiş ve kısa bir süre sonra ölmüştür (18 Ramazan 

790 / 20 Eylül 1388). Fîrûz Şah zamanında Delhi 

Sultanlığı, topraklarının bir kısmını kaybetmiş ve 

nüfuz sahası önemli ölçüde daralmıştır. Fîrûz Şah 

devri daha çok bilim, kültür ve bayındırlık işleri 

yönünden parlak bir dönemi yansıtmaktadır. Âlimleri 

                                                           
6 Hükümdarın özel sohbet ve eğlence arkadaşı. 
7  Konukçu, “Gıyâseddin Tuğluk Şah”, 60-61. 



 

17 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

himaye eden Fîrûz Şah fakir talebelere ve din 

görevlilerine hazinesinden para bağlatmış, açtırdığı su 

kanalları ve kuyular sayesinde tarım alanında verim 

artmış, halkın refah düzeyi yükselmiştir. Fîrûz Şah’tan 

sonra tahta geçenlerin, devleti idare etme 

yeteneğinden yoksun olmaları emîr ve meliklerin 

elinde âdeta kukla haline gelmelerine yol açmıştır. Bu 

durum Delhi Sultanlığı’nı iyice zayıflatmış, ülkede 

siyasî istikrar kalmamıştır. Fîrûz Şah’ın torunu II. 

Gıyâseddin Tuğluk Şah (1388-1389) amcası 

Muhammed Han ile girdiği mücadelede başarı 

sağlamış ve onu Nagarkot’a çekilmek zorunda 

bırakmıştır. Fakat kendini içki ve eğlenceye kaptırarak 

kontrolü kaybetmiştir. Neticede emîr ve melikler 

Fîrûzâbâd Sarayı’nda isyan etmişler. II. Gıyâseddin, 

veziri Melik Fîrûz ile birlikte kaçtıysa da daha sonra 

yakalanıp öldürülmüştür. Tuğluklular dönemi, Delhi 

Sultanlığı’nın siyasî tarihinde bir gerileme devri 

olmakla birlikte kültür hayatı ve imar faaliyetleri 

açısından parlak bir dönem olmuştur. Ülke ekonomik 

ve sosyal açıdan bir refah dönemi geçirmiş, birçok 

müessese ve mescid yapılmıştır. Ayrıca sosyal hayatta 

değişimler ve bazı ıslahatların gerçekleştirildiği dönem 

olarak dikkat çekmiştir. Özellikle Gıyâseddin Tuğluk 

Şah’ın sosyal alanda ıslahata büyük önem verdiği 

görülmüştür. Nitekim Moğollar’dan kaçan pek çok 

ilim adamı Hindistan’a sığınmış ve faaliyetlerini 

burada devam ettirmiştir. Tuğluklu hükümdarlarının 



 
Ömer Tay 18 

saraylarındaki toplantılarda ilim ehli, sanatkârlar, 

şairler ve müzisyenlerin daima özel bir yeri olmuştur. 

Pek çok edip ve şair Gıyâseddin Tuğluk’tan himaye 

görmüş ve Nizâmeddin Evliyâ’nın mürîdi olan Emîr 

Hüsrev-i Dihlevî, Tuğluknâme8 adlı eserini ona ithaf 

etmiştir.9

                                                           
8 Eserde Halacîler’in yıkılışı ve Sultan Gıyâseddin Tuğluk dönemi 

anlatılmaktadır.Rıza Kurtuluş, “Emîr Hüsrev-i Di hlevî” (İstanbul: 

Diyanet İslâm Ansiklopedisi, 1995), 11/135-137. 
9 S. Haluk Kortel, “Tuğluklular” (İstanbul: DİA, 2012), 41/333-336; 

Cöhce, İslâm Tarihi ve Medeniyeti, Müslüman Türk Devletleri 

Tarihi II, “Delhi Türk Sultanlığı,” 9/268-279. 



 

19 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

BİRİNCİ BÖLÜM 

NİZÂMEDDİN EVLİYÂ’NİN HAYATI 

VE HALİFELERİ 

 

A. HAYATI 

1. Doğum Yeri ve Tarihi 

Hindistan’ın Bedâûn şehrinde dünyaya gelen 

Nizâmeddin Evliyâ’nın doğum tarihi hakkında farklı 

rivayetler (634/1236, 636/1238, 640/1242) bulunur.10 

Tam adı, Nizâmüddîn Mahbûb-i İlâhî Muhammed b. 

Seyyid Ahmed b. Alî Bedâûnî el-Buhârî ed-Dehlî’dir. 

Nizâmeddin Evliyâ, Sultânû’l-Meşâyıh, Mahbûb-i İlâhî 

lakaplarıyla bilinir.11 Nizâmeddin lakabının ricâlü’l-

                                                           
10 Muhammed b. Mübârek b. Muhammed Alevî Kirmânî Mîrhord, 

Siyerü’l-Evliyâ (Lahor: Müştâk Ahmed Yayınları, 1885), 242; Hâmid 

b. Fazlullah Derviş Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, çev. Muhammed Eyyüp 

Kâdirî (Lahor: Merkez-i Urdûbürd, 1975), 79; Dârâ Şükûh, 

Sefînetü’l-Evliyâ (Kânpûr, 1883), 97; Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, 

Mirâtü’l-Esrâr, çev. Mevlânâ el-Hâc (Lahor: Ziyau’l-Kur’ân, 1993), 

776; Ebu’l Hasan Ali en-Nedvî, İslâm Önderleri Tarihi, çev. Yusuf 

Karaca (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 1992), 3/61; Ğulâm Ali Âryâ, 

Tarîkati Çiştiyye der Hind û Pakistan (İran: Zevâr Yayınları, 1964), 

130; Azmi Özcan, “Nizâmeddîn Evliyâ” (İstanbul: DİA, 2007), 

33/179-180.  
11 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 166; Hasan b. Alâ Siczî, Fevâʾidü’l-fuʾâd 

(Tahran: İntişârât-i Rûzene, 1965), Mukaddime, Muhsin Keyânî 15; 

Muhammed b. Hasan b. Musa Gavsî Şattârî Mândevî, Gülzâr-ı 

Ebrâr fi Siyeri’l-Ahyâr (Tahran: Mûze-u Merkez-i İsnâd-ı Meclis-i 

Şûrâyi İslâm, 1971), 94; Dârâ Şükûh, Sefînetü’l-Evliyâ, 98; Abdülhak 



 
Ömer Tay 20 

gayb tarafından, Mahbûb-i İlâhî lakabı ise annesi 

tarafından kendisine verildiği nakledilir.12 

2. Ailesi 

Seyyid olan Nizâmeddin Evliyâ’nın ailesi, Moğol 

istilası sırasında Buhârâ’dan Hindistan’a göç etmiştir.13 

Nizâmeddin Evliyâ, halifelerine icazet verirken  من الفقیر

 şeklinde yazmıştır. Yani محمد بن احمد بن علی البدائونی البخاری

bizzat kendisi Buhârâlı olduğunu söylemiştir.14 Bir 

süre Lahor’da ikamet ettikten sonra ailesiyle birlikte 

Bedâûn’a yerleşmişlerdir.15 Baba tarafından soyu; 

Nizâmüddîn Muhammed b. Seyyid Ahmed b. Alî el 

Hüseynî el-Buhârî b. Abdullah b. Hasan b. Mîr Ali b. 

Mir Ahmet b. Mir Ebu Abdullah b. Mir Asğar b. Cafer 

b. Ali b. Ali Hâdî b. Muhammed Cevâd b. Ali Musa 

Rıza b. Musa Kazım b. Cafer Sadık b. Muhammed 

                                                                                                            
Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr fi Esrâri’l-Ebrâr (Tahran: 

Encümen-i Âsâru Mefâhir-i Ferhengî, 1963), 103; Çiştî Sâbirî, 

Mirâtü’l-Esrâr, 776.  
12 Muhammed Hasip Kâdirî, Sîret-i Hazret-i Hâce Nizâmeddin Evliyâ 

(Lahor: Ekber Beg Yayınları, ty.), 10.  
13 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 165; Siczî, Fevâʾidü’l-fuʾâd, Mukaddime 

Muhsin Keyânî 15; Mândevî, Gülzâr-ı Ebrâr fi Siyeri’l-Ahyâr, 94; 

Muhammed Ekrem Kuddûsî, İktibâsü’l-Envâr, çev. Mevlânâ Hâc 

Kaptân (Lahor: Ziyâü’l-Kur’ân, 1993), 473.  
14 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 326. 
15 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 166; Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, 79; Çiştî 

Sâbirî, Mirâtü’l-Esrâr, 776; Ahmed Şâh Çiştî Mevdûdî, Târih-i Çişt û 

Meşâyih-i Çiştiyye (Herât: İntişârât-i Ahrârî, 1976), 218.  



 

21 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Bakır b. Zeynel Abidin b. Hüseyin b. Ali’dir.16 Anne 

tarafından soyu; Nizâmüddîn Muhammed b. Arap el-

Hüseynî el-Buhârî b. Muhammed b. Hasan b. Mîr Ali 

b. Mir Ahmet b. Mir Ebu Abdullah b. Mir Asğar b. 

Cafer b. Ali b. Ali Hâdî b. Muhammed Cevâd b. Ali 

Musa Rıza b. Musa Kazım b. Cafer Sadık b. 

Muhammed Bakır b. Zeynel Abidin b. Hüseyin b. 

Ali’dir.17 Görüldüğü üzere Hasan b. Mîr Ali’de anne ve 

babasının soyu birleşmiştir.18 

Nizâmeddin Evliyâ, babasını çok erken yaşlarda 

kaybettiğinden dolayı yoksulluk içinde yaşamıştır. Bu 

yoksulluk yıllarını bizzat daha sonra kendisi şöyle 

anlatmıştır: “Çoğu zaman evimizde hiçbir şey 

pişirilmezdi. Evimizde bir şeyler olmadığı vakitlerde 

annem bugün hepimiz Allah’ın misafirleriyiz 

demesine alışmıştık. Bu sözü çok hoşuma giderdi. Bir 

defasında birkaç gün üst üste evimizde buğday 

ekmeğini yemiştik. Öyle oldu ki annemin o sözünü 

özlemiştim. Buğday tükenince annemden bugün 

hepimiz Allah’ın misafirleriyiz sözünü duyunca o 

kadar mutlu ve neşelenmiştim ki anlatamam”19 

                                                           
16 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 170; Kuddûsî, İktibâsü’l-Envâr, 473; Ali 

Mahmud b. Candar, Dürer-i Nizâmî (Delhi: Kütüphâne-i Neziriyye, 

1965), 11. 
17 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ’, 170; Kuddûsî, İktibâsü’l-Envâr, 473.  
18 Kâdirî, Sîret-i Hazret-i Hâce Nizâmeddin Evliyâ, 12.  
19 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 191; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 

3/62; 



 
Ömer Tay 22 

Fakirlikle ilgili başka bir anısı ise şu şekildedir: 

Nizâmeddin Evliyâ, Alâüddin Usûlî adlı hocanın 

yanında Hanefî mezhebinin önemli kitaplarından 

Kudûrî adlı eseri bitirdikten sonra hocası kendisine 

artık başına ilim sarığını sarmasını belirtir. Çok fakir 

olan Nizâmeddin Evliyâ, sarık alacak kadar parayı 

bulamaz. Bunun üzerine annesine gelerek durumu 

anlatır. Annesi: “Sen üzülme içini rahat tut ben bir 

çaresini bulurum” der. Ve çarşıdan pamuk satın alıp 

sarığı kendi elleriyle dokuyup hazır hale getirdiği 

rivayet edilir.20 

Yoksulluk hayatı ailesiyle Delhi’ye yerleştikten 

sonra da devam eden Nizâmeddin Evliyâ, orada 

büyük binalar olmasına rağmen başını sokacak bir yer 

bulamaz ve Giyaspur’a yerleşene kadar birçok ev 

değiştirdiği aktarılır.21 Delhi’ye geldiği ilk yıllarda çok 

yoksulluk çeker; öyle ki kendisi durumun vahametini 

şöyle dile getirmiştir: “Delhi’de her şey çok ucuz 

olmasına rağmen yaz gelip geçerdi bir karpuza hasret 

kalırdık.”22 

Nizâmeddin Evliyâ, fakirlikten dolayı zaman 

zaman kitap ve elbise gibi zaruri ihtiyaçları dahi borç 

almıştır. Nitekim bir defasında mürşidi Ferîdüddin 

                                                           
20 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/62; 
21 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 184; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 

3/81; Çiştî Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 220. 
22 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 190; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 

3/83; Md. Gholam Rasool, Cihishti-Nizami Sufi Order of Bengal 

(Delhi: Idarah-i Adabyat-i Delli, 2009), 140. 



 

23 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Genc-i Şeker’in (ö. 664/1265) kendisine: “Hasmınızın 

hakkını verin, onları razı etmek için elinizden geleni 

yapın” dediğini ve bunu birkaç kez tekrarlayınca 

kendisine söylediğini anlamış ve o sırada aklına 

Delhi’de bir terziye yirmi citil (para birimi) borcu 

olduğunu ayrıca birinden bir kitap ödünç aldığını 

hatırlamıştır. Ancak ödünç aldığı kitabı kaybeden ve 

hiçbir zaman yirmi çitil paraya bir arada sahip 

olamayan Nizâmeddin Evliyâ, bunun üzerine 

Ecûdehen’den yola çıkarak Delhi’ye gitmiş ve terziye 

on çitil getirdiğini diğer geri kalanı ise daha sonra 

temin ettiğinde getireceğini söylemiştir. Onun 

dürüstlüğünü gören terzi: “Şeyhin (Ferîdüddin Genc-i 

Şeker) yanından geliyorsun değil mi? Diğer kalanı 

bağışladım” demiştir. Daha sonra kitapçıya gitmiş 

kütüphaneci kimsin diye sormuş kendisi de: “Senden 

bir kitap ödünç almıştım ancak kitabı kaybettim. Onun 

yerine başka bir nüsha yazdım” demiştir. Bunları 

duyan kitapçı: “Siz semeresi bol olan bir yerden 

geliyorsunuz, kitabı size hediye ettim” şeklinde 

karşılık vermiştir.23 

Hayatını İslâm’a adayan Nizâmeddin Evliyâ hiç 

evlenmemiştir. Bunun nedeni ise şöyle rivayete 

edilmiştir. Bir defasında Nizâmeddin Evliyâ’nın 

şalvarı yırtılmış ve bunu gören Ferîdüddin Genc-i 

Şeker kendi şalvarını ona vermiştir. O da kendi şalvarı 

                                                           
23 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 169; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 330. 



 
Ömer Tay 24 

üzerine giymiş ancak sevinçten ipini bağlamayı 

unutmuştur. Tam kalkacağı sırada şalvarı düşmüş ve 

bunun üzerine Hocası: “Şalvarın ipini iyi bağla ki 

kıyamet günü düşmesin” demiştir. Nizâmeddin 

Evliyâ, hocasının bu sözünü evliliğe yorumlamış ve hiç 

evlenmemiştir.24 

3. Tahsil Hayatı 

Erken yaşlarda (beş yaş) babasını kaybeden ve 

çocukluğu yoksulluk içinde geçen Nizâmeddin 

Evliyâ’nın eğitimini annesi Bîbî Zelîha üstlenmiştir.25 

İlk eğitimini memleketinde alan Nizâmeddin Evliyâ, 

on altı yaşında iken ilim tahsili için ailesiyle birlikte 

Delhi’ye yerleşmiştir. Ailesi, Ferîdüddin Genc-i 

Şeker’in biraderi Necîbüddin Mütevekkil’in (ö. 

669/1271) evine yakın bir yere yerleşmesi sayesinde 

onun sohbetlerinden faydalanmıştır.26 Bunun yanı sıra 

o dönemde Delhi’de bulunan ünlü alimlerden de 

yararlanmıştır. Nitekim Sultan Nâsırüddin 

Mahmud’un hazine müsteşarlığı gibi devletin önemli 

görevinde bulunan ve aynı zamanda eğitim ve 

öğretime devam eden Mevlâna Şemseddin’in 

                                                           
24 Mevdûdî, Târih-i Çişt û Meşâyih-i Çiştiyye, 221.  
25 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 167; Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, 80; 

Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr fi Esrâri’l-Ebrâr, 103; Erkan 

Türkmen, Emir Hüsrev-i Dihlevî’nin Hayatı, Eserleri ve Edebî Şahsiyeti 

(Ankara: Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, 1989), Giriş 

XXIII.  
26 Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-Esrâr, 777; en-Nedvî, İslâm Önderleri Tarihi, 

3/64.  



 

25 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

öğrencileri arasına girmiştir.27 Kısa sürede onun gözde 

öğrencileri arasına giren Nizâmeddin Evliyâ, hocasının 

ona olan güveninden dolayı odasına onun ve iki 

arkadaşının dışında kimseye izin verilmediğini 

belirtmiştir.28 

Nizâmeddin Evliyâ, öğrencilik yıllarında üstün 

zekâsı ve girdiği tartışmalardaki üstün başarısından 

dolayı kendisine “Bahhas” (araştırmacı) ve “Mahfil-

şiken” (Çember kıran) lakapları verilmiştir.29 Ebû 

Muhammed Kâsım b. Alî b. Muhammed el-Harîrî’nin 

(ö. 516/1122) Makâmât30 adlı eserini öğrenciler 

anlamakta zorlanırken o bu eserin kırk makâmesini 

ezberlemiştir. Tabii ki daha sonra buna haddinden 

fazla zaman ayırdığı için kefaret olarak Meşâriku’l-

Envâri’n-Nebeviyye31 adlı hadîs kitabını hıfzetmiştir. Bu 

eseri dönemin ünlü hadisçisi Kemâleddin Zâhid (ö. 

684/1285) diye bilinen Muhammed b. Ahmed el-

                                                           
27 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 175; Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, 80; 

Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr fi Esrâri’l-Ebrâr, 104.  
28 Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, 80; en-Nedvî, İslâm Önderleri Tarihi, 3/65.  
29 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 175; en-Nedvî, İslâm Önderleri Tarihi, 

3/65; Özcan, “Nizâmeddîn Evliyâ”, 33/179-180.  
30 Toplumdaki eksiklik ve çelişkilere dikkat çekmek amacıyla, Ebû 

Zeyd es-Serûcî adlı hayalî kahraman adına uydurulmuş 

maceraların râvi rolündeki Hâris b. Hemmâm’ın dilinden akıcı bir 

üslûpla anlatıldığı nazım-nesir karışımı bir eserdir. Hulusi Kılıç, 

“Harîrî” (İstanbul: DİA, 1997), 16/191.  
31 Radıyyüddin es-Sâgānî’nin (ö. 650/1252), derlediği bazı sahih 

hadisleri nahiv konularına göre düzenlediği eserdir.İbrahim 

Hatiboğlu, “Meşâriku’l-envâri’n-nebeviyye” (İstanbul: DİA, 2004), 

29/361.  



 
Ömer Tay 26 

Mâreklî’den okumuş ve ondan hadis icazetini almıştır. 

Bu zat, aynı zamanda bu eserin yazarı Radıyyüddin es-

Sâgânî’nin (ö. 650/1252) öğrencisidir.32 

Nizâmeddin Evliyâ, her ne kadar kendini 

tamamen ilim tahsiline adamış idiyse de ruhu bu 

zâhirî ilimleri inceleme ve tartışmaktan huzursuzdur.33 

Gönlü başka şeyler aramakta, dostlarına: “Ben aranızda 

fazla kalıcı değilim kendime misafir gözüyle bakıyorum.” 

Tabii bu sözler Ferîdüddin Genc-i Şeker ile tanışmadan 

önce söylenmiştir.34 

Nizâmeddin Evliyâ, Ferîdüddin Genc-i Şeker’e 

intisâb ettikten sonra hocasına “Efendim ilim tahsilini 

bırakıp ibadet ve nafilelerle meşgul olmak istiyorum” 

demiştir. Ancak Ferîdüddin Genc-i Şeker: “Ben 

kimseyi ilimden menetmem. İlim de tahsil et, nafileler 

ile de meşgul ol. Bakalım hangisi galip gelir. Çünkü 

derviş için biraz ilimde gerekir” diyerek ilmin önemine 

dikkat çekmiştir.35 

Nizâmeddin Evliyâ, birçok ilim talibi gibi o da 

ilmî icazetini aldıktan sonra bir yere devlet memuru 

olarak atanmayı düşünmüştür. Ancak tasavvuf erbabı 

olan hocaları onda mürşitlik vasfını görmüş olmalı ki 

                                                           
32 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 175; en-Nedvî, İslâm Önderleri Tarihi, 

3/66.  
33 en-Nedvî, İslâm Önderleri Tarihi, 3/67. 
34 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 52; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 188; en-Nedvî, 

İslam Önderleri Tarihi, 3/67. 
35 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 183; Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-

esrâr, 780;Ali Mahmud b. Candar, Dürer-i Nizâmî, 32. 



 

27 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

ona devlet memuru değil de tekke de insanları irşad ve 

tebliğ yapmasını tavsiye etmişlerdir. Nitekim 

Ferîdüddin Genc-i Şeker’in hizmetinde olduğu sırada 

bir gün Necîbüddin Mütevekkil’in meclisine 

katıldığını ve kendisine: “Efendim bir yere kâdı 

olabilmem için bana dua etseniz” dediğini, ancak 

Necîbüddin Mütevekkil’in hiç ses etmediğini ancak 

duymadı zannıyla tekrar sorduğunu fakat kendisine 

dönüp tebessüm ederek: “Sen kâdı olma başka bir şey 

ol” dediğini aktarır.36 

4. Tarîkata İntisâbı 

Rivayete göre Nizâmeddin Evliyâ medresede 

gramer kitaplarını okurken hocasının huzuruna 

Mültan şehrinden Ebû Bekir Kavvâl adında biri 

gelmiştir. Bu zat Bahâeddîn Zekeriyyâ el-Mültânî’nin 

(ö. 661/1263) üstünlüklerini ve bu zat sayesinde Mültan 

halkının sürekli zikir ve nafile ibadetlerle meşgul 

olduğunu, kadınların el değirmeni çevirirken bile 

Allah’ı zikrettiklerini anlatmaya başlamıştır. Ancak bu 

sözler Nizâmeddin Evliyâ’nın gönlünde pek tesir 

bırakmamıştır. Ardından bu kişi, Ecûdehen’e 

(Adjodhan; bugün Pâk Pattan) gittiğini ve orada 

bulunan Ferîdüddin Genc-i Şeker’in meziyetlerini 

anlatmaya başlayınca, Nizâmeddin Evliyâ’nın elinde 

olmadan gönlüne onun muhabbeti girmiş ve ona gitme 

                                                           
36 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 16; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 260; ed-Dihlevî, 

Ahbârü’l- Ahyâr fi Esrâri’l-Ebrâr, 114; Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-Esrâr, 798. 



 
Ömer Tay 28 

arzusuyla her namazdan sonra adını anmaya 

başlamıştır.37 Nizâmeddin Evliyâ, bu olaydan kısa bir 

süre sonra eğitimini yarıda bırakıp dönemin önemli 

Çiştiyye şeyhi olan Ferîdüddin Genc-i Şeker’e intisâb 

etmek için Ecûdehen’e gimiştir.38 Çarşamba günü 

mürşidinin huzuruna çıkan Nizâmeddin Evliyâ, sanki 

Ferîdüddin Genc-i Şeker yıllarca onu hasretle 

bekliyormuşçasına Nizâmeddin Evliyâ’yı gördüğü an 

şu beyti okumuştur: 

 ای آتش فراقت دلها کباب کرده

 سیلاب اشتیاقت جانها خراب کرده

Ey ayrılık ateşi gönülleri kavuran kimse, 

Özlem sellerin canları harap etti.39 

Nizâmeddin Evliyâ’yı çok seven mürşidi başka 

bir defasında onu öven şu sözleri söylemiştir: “Rabbim 

sana ilim, ilâhi aşk ve akıl hazinesini bahşetmiştir. Her 

                                                           
37 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 179; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 174; 

Muhammed Gavsî, Gülzâr-ı Ebrâr, 95; Muhaddis ed-Dihlevî, 

Ahbârü’l- Ahyâr, 103-104; Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-esrâr, 

778; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/63; Çiştî Mevdûdî, Târih-i 

Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 219. 
38 es-Siczî, Fevâʾidü’l-fuʾâd,(Mukaddime, Muhsin Keyânî), 15; 

Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, 82; Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-esrâr, 

778; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/71; Ğülâm Ali Âryâ, Tarîkati 

Çiştîyye, 131; Özcan, “Nizâmeddin Evliyâ”, 33/179-180; Çiştî 

Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 218. 
39 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 182; Muhammed Gavsî, Gülzâr-ı Ebrâr, 

95; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr, 104; Abdurrahmân Çiştî 

Sâbirî, Mirâtü’l-esrâr, 778; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/70; 

Türkmen, Emir Hüsrev-i Dihlevî’nin Hayatı, Eserleri ve Edebî Şahsiyeti, 

Giriş XXIV; Çiştî Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 219. 



 

29 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

kimde bu üç özellik bulunursa Halifelik ve mürşitlik 

özelliklerini en iyi şekilde yerine getirir.”40 

Nizâmeddin Evliyâ, Ferîdüddin Genc-i Şeker’e 

intisâb ettikten sonra ilâhî aşkı ve cezbesi tahsil 

hayatına son vermeyi arzuladıysa da ancak onun 

intisâb ettiği engin mürşid, sûfî olduğu kadar aynı 

zamanda büyük bir âlimdi ve tarîkatta ilmin önemine 

dikkat çekerek: “Nizâmeddin, sen bazı kitapları 

benden okumalısın” buyurmuştur.41 Böylece 

tasavvufun önemli eserlerinden ʿAvârifü’l-maʿârif’i,42 

Ebû Şekûr Muhammed b. Abdisseyyid b. Şuayb es-

Sâlimî el-Leysî’nin (ö. 460/1068’den sonra) et-Temhîd43 

adlı eserini ve bunların yanı sıra tecvid ilmini 

Ferîdüddin Genc-i Şeker’in yanında tahsil etmiştir.44 

Mürşidinin büyük bir zat olduğunu düşünen 

Nizâmeddin Evliyâ, ona intisâb ettikten sonra 

                                                           
40 es-Siczî, Fevâʾidü’l-fuʾâd,(Mukaddime, Muhsin Keyânî), 16; 

Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 477; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 113; Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-esrâr, 782; Nizâmî, 

Târîh-i Meşâyih-i Çişt, 274; en-Nedvî, İslâm Önderleri Tarihi, 3/119; 

Bahâre Fazlî Derzî - Muhammed Mansûr Tabâtabâî, “Âdâb-i 

Hânkâh-i Baba Ferîdüddîn Genc-i Şeker”, Fasılnâme-i Mutâlâ-i Şibh-

i Kâre-i Hind 5/16 (2013), 130. 
41Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-esrâr, 780; en-Nedvî, İslam 

Önderleri Tarihi, 3/72-73. 
42 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 94. 
43 Mârifet ve tevhidin esaslarına dair kaleme alınmış bir eserdir. 

Yusuf Şevki Yavuz, “Ebû Şekûr es-Sâlimî” (İstanbul: DİA, 2016), 

Ek-1/374-377.  
44 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 181; Muhammed Gavsî, Gülzâr-ı Ebrâr, 

95; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr, 104; en-Nedvî, İslam 

Önderleri Tarihi, 3/73. 



 
Ömer Tay 30 

başından geçen bir olayı şöyle anlatır: “Bir gün birlikte 

medresede okuduğum bir arkadaşım Ecûdehen’e 

geldi. Beni yırtık, eski elbiseler içinde görünce hayret 

etti ve üzüntü ve acıma ile karışık bir şekilde: 

‘Nizâmeddin, bu ne hal! Kendini perişan etmişsin, eğer 

ders verseydin devrin müctehidi olurdun, şöhretin her 

tarafa yayılırdı.’ Bunları duyunca yolumdan beni ayırır 

korkusuyla ondan özür dileyerek ayrıldım. Daha sonra 

mürşidimin huzuruna çıktım ve o kendiliğinden: 

‘Nizâmeddin! Şayet bir arkadaşınla karşılaşırsan, o da 

bu ne haldir kendini perişan etmişsin, şayet eğitimi 

bırakmasaydın bu hallere düşmezdin dese ona ne 

cevap verirdin?’ ‘Efendim ne buyurursanız onu 

söylerim.’ O da şu şiiri okumamı söyledi: 

Sen benim yol arkadaşım değilsin. 

Kendi yoluna git, yolun açık olsun. 

Ben de geri kalayım. 

Ardından mutfaktan çeşitli yemeklerden oluşan 

bir sofrayı başına koyup o arkadaşıma götürmemi 

buyurdu. Arkadaşım beni bu halde görünce ağlayarak 

bana doğru koşup sofrayı indirdi ve ‘sen ne yaptın!’ 

dedi. Böyle deyince ben de baştan sona hepsini 

anlattım. Olanları duyunca ‘senin mürşidin seni tevazu 

ve nefsani duygulardan arındırmış. Beni de onun 

huzuruna götür.’ Şeyhin huzuruna çıktık; arkadaşım 

ona bîat etti.”45 

                                                           
45 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 344; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr fi Esrâri’l-Ebrâr, 155; Halik Ahmed Nizâmî, Târîh-i Meşâyih-i 



 

31 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Nizâmeddin Evliyâ, Ferîdüddin Genc-i Şeker’in 

yanında tasavvufî eğitimini tamamladıktan sonra 

mürşidi tarafından kendisine tasavvuf icazeti 

verilmiştir. Bu icazetin Arapça aslı Siyerü’l-Evliyâ adlı 

eserde mevcuttur.46 664/1265 yılında halife tayin edilen 

Nizâmeddin Evliyâ, mürşidinin işaretiyle Delhi’ye 

gidip irşâd faaliyetlerine başlamıştır.47 Mürşidi onu 

Delhi’ye gönderirken “Sürekli ibadet ve taatle meşgul 

ol, vaktini boş geçirme, nafile oruç yolun yarısıdır; 

nafile namaz ve hac, yolun diğer yarısıdır. Sen 

gölgesinden herkesin yararlanacağı bir ağaç olacaksın. 

Kabiliyetinin gelişmesi için zikir ve mücâhedeye 

yoğunlaş.48 Sana karşı çıkanları memnun etmek için 

var gücünle çalış. Senin üzerinde hakkı olanları 

memnun etmek için bir dakika bile durma!” diyerek 

bir halifede bulunması gereken hususları kendisine 

hatırlatmıştır.49 

Mürşidi vefat ettiği sırada Delhi’de olan 

Nizâmeddin Evliyâ, vefat haberini duyar duymaz 

                                                                                                            
Çişt (Delhi: Nedvetü’l Musannifin Urdûbâzâr, 1985), 281; en-Nedvî, 

İslâm Önderleri Tarihi, 3/76.  
46 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 196. 
47 es-Siczî, Fevâʾidü’l-fuʾâd,(Mukaddime, Muhsin Keyânî), 16; 

Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, 84; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr, 

105; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/78-80; Ğülâm Ali Âryâ, 

Tarîkati Çiştîyye, 131; Özcan, “Nizâmeddin Evliyâ”, 33/179-180; 

Çiştî Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 219. 
48 Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr, 106; en-Nedvî, İslam 

Önderleri Tarihi, 3/78. 
49 Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, 84; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/80; 

Çiştî Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 220. 



 
Ömer Tay 32 

Ecûdehen’e gelmiş, şeyhin vasiyeti üzere ve Çiştiyye 

tarîkatında gelenek olan seccade, ‘asâ ve hırkayı 

Bedreddin İshâk’tan teslim almıştır.50 Ferîdüddin 

Genc-i Şeker vefat etmeden önce bu emanetleri 

Nizâmeddin Evliyâ’ya vermek üzere Bedreddin 

İshâk’a teslim etmişti.51 Bu emanetlerin kendisine 

verilmesi, halifeliğe layık ve mürşidi tarafından takdir 

edildiği anlamına geliyordu. Mürşidi vefat ettiğinde 

onu anmış ve ben de şeyhim Kutbeddîn Bahtiyâr Kâkî 

(ö. 633/1235) vefat ettiğinde yanında değildim, Hânsi 

şehrindeydim demiştir.52 

5. Şahsiyeti 

Nizâmeddin Evliyâ, kimseye karşı kin ve intikam 

duygusu taşımamıştır. Bütün insanlara hassaten 

Müslümanlara karşı çok şefkatli ve merhametli 

davranmıştır.53 Affetmeyi ve haksızlıklara karşı 

sabretmeyi öğütleyen Nizâmeddin Evliyâ, mürîdlerine 

şunları tavsiye etmiştir: “Kötülüğe karşılık iyilik yapın 

ve eğer biri yolunuza diken koydu diye sizde diken 

koyarsanız her taraf dikenle dolar. Mürîdlerin yolu, 

doğrulara karşılık da doğruluk, eğrilere karşılık da 

doğruluktur.”54 Kötülüğün bertaraf edilmesi için 

                                                           
50 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/84-85. 
51 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 66; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/85. 
52 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 66; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr, 

105; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/85. 
53 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/127. 
54 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 107; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 730; en-Nedvî, 

İslam Önderleri Tarihi, 3/124. 



 

33 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

muhakkak bir tarafın erdemli davranması gerektiğini 

daima mürîdlerine hatırlatmış ve bununla ilgili şu 

mısraları sürekli tekrarlamıştır: 

 هر که ما را یار نبود ایزد او را یار باد

 و آنکه ما را رنجه دارد راحتش بسیار باد

 هر که او خاری نهد در راه ما از دشمنی

 هر گلی کز باغ عمرش بشگفد بی خار باد

Her kim bizi sevmezse Cenab-ı Hakk ona yar olsun. 

Bize kim kötülük yapar, eziyet ederse, rahat ve huzuru bol 

olsun. 

Düşmanlık olsun diye bizim yolumuza dikenler koyan 

herkesin. 

Ömür bahçesinde biten bütün gülleri dikensiz olsun.55 

Duygusal ve şefkat sahibi olan Nizâmeddin 

Evliyâ, insanların acı çekmesine tahammül edememiş 

ve her mürşid gibi o da elinden geldiğince kişilere 

maddi mânevî yardımda bulunmaya çalışmıştır. 

Nitekim bir defasında insanlar bir ağacın gölgesinde 

sohbetini dinlerken bazıları yer bulamadığından 

güneşte kalmışlardır. Bu durum Nizâmeddin 

Evliyâ’nın dikkatini çekmiş ve bunun üzerine 

sohbetini yarıda bırakarak meclistekilere şöyle 

seslenmiştir: “Kardeşlerim biraz sıkışın, güneşte 

oturan kardeşlerimize de yer açılsın. Onlar güneş 

                                                           
55 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 107; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 730; en-Nedvî, 

İslam Önderleri Tarihi, 3/123. 



 
Ömer Tay 34 

altında otururken ben burada yanıyorum” diyerek 

insanlara olan duyarlılığını göstermiştir.56 

Nizâmeddin Evliyâ’nın Müslümanlar arasındaki 

kardeşliğe önem verdiğini gösteren başka bir olay ise 

şöyle nakledilmiştir. Bir defasında mürîdler, “Efendim 

sağda solda minberde sizin aleyhinize konuşuyorlar 

buna dayanamıyoruz.” dediklerinde bir mürşide 

yakışır bir şekilde şöyle demiştir: “Bana düşmanlık ve 

kin besleyen herkesi affettim, sizin de affetmenizi 

istiyorum, kimseyle cebelleşmeyin.57 Benim hakkımda 

kötü düşünen Çüçu adındaki kişi öldüğünde onun 

mezarına gidip ‘İlâhî! Benim hakkımda söylediği 

bütün kötü sözlerinden dolayı kendisini affettim, 

benim yüzümden kendisini cezalandırmayın’ dedim.” 

Ayrıca kavga ve husumet karşısında nasıl 

davranılması gerektiğini şu cümlelerle ifade etmiştir: 

“Şayet iki kişi arasında husumet olduysa doğru olan 

gönlü saf tutmaktır. Çünkü siz ona karşı gönlünüzü saf 

tuttunuz mu hasmınızın da kini azalır. Kötülükten bir 

şey gelmez. Zira şöyle bir söz var: “Sûfînin malı sebil, 

kanı ise mubahtır.’ Madem durum buysa neden 

birbirinize karşı husumet besliyorsunuz?” diyerek 

mürîdleri şeytanın tuzaklarına karşı uyarmış ve Hz. 

Peygamberin hadislerini esas almaları gerektiğini 

vurgulamıştır.58 

                                                           
56 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 114; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/127. 
57 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 117; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 554. 
58 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 118; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 555. 



 

35 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Nizâmeddin Evliyâ, nefsani duygularla 

yaklaşana gönülle yaklaşmak gerektiğini zira nefsin 

daima husumet, fitne ve garaz taşıdığını ama kalbin 

sükûnet, rıza ve letâfet taşıdığını belirtmiştir. Bu 

yüzden şayet nefse kalp ile karşılık verilirse nefsin 

mağlup olacağını ancak nefse nefisle karşılık verildiği 

takdirde kötülüğün başını alıp gideceğini söylemiştir.59 

İnsanların sıkıntıları ve üzüntülerine ortak olmaya 

çalışan Nizâmeddin Evliyâ, Müslüman kardeşinin 

sıkıntılarını gönlünde hissetmeyen kişinin taş kalpli 

olduğunu vurgulamıştır.60 

Hayatını İslâm’a ve insanların hizmetine adayan 

Nizâmeddin Evliyâ, ibadetleri ferdi ve ictimai diye iki 

kategoride değerlendirmiştir. Bireysel olanın sadece 

şahsı ilgilendirdiğini ve namaz, oruç, zikir gibi 

ibadetlerin bu cinsten olduğunu belirtmiştir. 

Toplumsal, diğer adıyla geçişli ibadetin ise faydasının 

başkalarına da ulaştığını; Müslümanlar arasında barış 

sağlamanın ve başkalarına merhamet etmenin bu 

kabilden olduğunu ve bu tür ibadetlerin mükafatının 

daha fazla olduğunu vurgulamıştır.61 Bundan olsa 

gerek Nizâmeddin Evliyâ’nın tekkesine her kesimden 

insan uğramış; onlara eşit davranılmış ve şefkat 

                                                           
59 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 151; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 731. 
60 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/128-129. 
61 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 16; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/156. 



 
Ömer Tay 36 

gösterilmiştir. Ayrıca gariban ve miskinlere yemek ve 

elbise yardımı kendisi tarafından yapılmıştır.62 

Nizâmeddin Evliyâ Kur’ân-ı hayatı boyunca 

başucu kitabı yapmış ve Müslümanların daima 

Kur’ân-ı Kerîm ile hemhal olmaları gerektiğini 

söyleyerek ezberlenmesini tavsiye etmiştir. Nitekim 

Emîr Hasan Siczî kendisine intisâb ettiğinde ileri 

yaşına rağmen ona Kur’ân-ı Kerîm’i hıfzetmesini 

söylemiştir.63 Sohbetleri sadece lafta kalmamış bizzat 

hayatına yansımıştır. Öyle ki yaşının ilerlemesine 

rağmen vakit namazlarını cemaatle kılmış ve devamlı 

nafile oruç tutmaya özen göstermiştir.64 Sürekli nafile 

oruç tutmasına rağmen çok az yemek yediği hatta bir 

defasında kendisine “Efendim iftarda da sahurda da az 

yemek yiyorsunuz böyle devam ederseniz çok 

zayıflarsınız” denildiğinde bunun üzerine ağlayarak 

“Sokakta aç kimsesiz insanlar sürünürken bu yemekler 

boğazımdan nasıl geçer?” diyerek Müslümanın nasıl 

davranması gerektiğini bizlere öğretmiştir.65 

Nizâmeddin Evliyâ, mürîdlerine gücü ve 

yetenekleri nisbetinde görev vermiştir. Nitekim 

                                                           
62 Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-esrâr, 788; 
63 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/144. 
64 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 204; Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-

esrâr, 786; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/144-146; Çiştî 

Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 115. 
65 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 209; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 106; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/109; Çiştî Mevdûdî, 

Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 227. 



 

37 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Siyerü’l-Evliyâ adlı eserde onunla ilgili şu ibareler 

yazılmıştır: “Öyle ki o akıl, hikmet ve kerâmette kemâl 

sahibiydi. Herkese yeteneğine göre farklı görev verirdi. 

Birine sen mürîd yetiştir diğerine sen halk arasında kal 

onların cefasına katlan gibi değişik görevler verirdi.”66 

Ayrıca ihlasa ve zühde önem veren Nizâmeddin 

Evliyâ’nın, kendini riyaya ve dünya malına kaptıran 

halifelerini görevden ‘azlettiği aktarılmıştır.67 

6. İlmî Şahsiyeti 

Nizâmeddin Evliyâ, mânevî ve bâtınî ilimlerde 

yetkin olduğu gibi zâhirî ilimlerde de alimdi. Kendi 

döneminin ilimlerini yine dönemin ünlü hocalarından 

okumuştur.68 O günün medrese müfredatındaki 

ilimleri Mevlâna Şemseddin’den tahsil etmişti. Ebû 

Muhammed Kâsım b. Alî b. Muhammed el-Harîrî’nin 

Makâmât’ını69 öğrencileranlamakta zorlanırken o bu 

eserin kırk makâmesini ezberlemişti. Hadîsle ilgili 

Meşâriku’l-envâri’n-nebeviyye adlı eseri dönemin ünlü 

hadîsçisi Kemâleddin Zâhid diye bilinen Muhammed 

b. Ahmed. el-Mâreklî’den ezberlemiş ve aynı alimden 

                                                           
66 Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-esrâr, 861; Nizâmî, Târîh-i 

Meşâyih-i Çişt, 288. 
67 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/121. 
68 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/150. 
69 Toplumdaki eksiklik ve çelişkilere dikkat çekmek amacıyla, Ebû 

Zeyd es-Serûcî adlı hayalî kahraman adına uydurulmuş 

maceraların râvi rolündeki Hâris b. Hemmâm’ın dilinden akıcı bir 

üslûpla anlatıldığı nazım-nesir karışımı bir eserdir. Kılıç, “Harîrî”, 

16/192.  



 
Ömer Tay 38 

hadîs icazetini almıştı.70 Ferîdüddin Genc-i Şeker’in 

yanında tasavvufun önemli eserlerinden ʿAvârifü’l-

maʿârif ve Ebû Şekûr Muhammed b. Abdisseyyid b. 

Şuayb es-Sâlimî el-Leysî’nin et-Temhîd adlı eserini ve 

ayrıca tecvid ilmini de okumuştu.71 

Nizâmeddin Evliyâ’nın fıtraten mânevîyata 

meyilli olması, onun zâhirî ilimlere kayıtsız kaldığı 

anlamına gelmediğini söylemek gerekmektedir. 

Nitekim Zemahşerî’nin (ö. 538/1144) Keşşâf ve Mufassal 

adlı eserlerinin istinsâh edilip kendisine 

gönderilmesini istemesi onun ne kadar ilme önem 

verdiğinin bariz bir göstergesidir.72 

Zülcenâheyn diyebileceğimiz Nizâmeddin 

Evliyâ, zâhir ve bâtın ilimleri kendisinde birleştirmiş 

ve böylece kendisine herhangi bir ilim dalında bir 

mesele sorulduğunda Cenab-ı Hakk’ın verdiği feraset 

ve ilmî derinliği sayesinde meclistekileri hayretler 

içinde bırakacak şekilde ikna edici cevaplar vermiştir. 

Öyle ki, meclistekiler şaşkınlık içinde birbirilerine 

“Bunlar kitaptan verilen cevaplar değil, bunlar ledünnî 

ve Hakk tarafından bahşedilen bilgilerdir.” 

demişlerdir. Bunun neticesinde kendi ilimleriyle 

                                                           
70 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/66,150. 
71 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/73,150. 
72 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/150. 



 

39 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

mağrur olan bazı zâhir ulemanın pişman olup kendi 

mürîdleri arasına katıldıkları aktarılmıştır.73 

Onun ilmi derinliği hakkında şöyle bir olay daha 

aktarılmıştır: Rivayete göre Mevlânâ Şemseddin 

Yahyâ ve teyzesinin oğlu Sadreddin Nâvulî, Ude’den 

Delhi’ye ilim tahsili için gelmişler. O sırada 

Nizâmeddin Evliyâ’nın namı her tarafa yayılmıştır. Bu 

ikisi tasavvuf ehline inanmadıkları için onun ziyaretine 

gitmemişlerdir. Bir gün teyzesinin oğlu Şemseddin 

Yahyâ’ya: “Bu kadar millet gidip Nizâmeddin 

Evliyâ’yı ziyaret ediyor. İlmi var mı yok mu bir gün 

gidip deneyelim. Biz halk gibi ona fazla hürmet 

etmeyeceğiz. Sadece selam verip oturacağız” demiş ve 

o şekilde anlaşmışlardır. Fakat beklenmedik bir şekilde 

onu görür görmez muhabbeti gönüllerine işlemiştir. 

Nizâmeddin Evliyâ, Delhi’yi kastederek “Siz şehirden 

mi geliyorsunuz?” diye sormuş çünkü o sıralar kendisi 

Giyâspûr’daydı. “Evet efendim, orada öğrenci misiniz 

diye sormuş onlar da evet, Zâhirüddin Behkerî adlı 

müderrisin yanında usûl ve Pezdevî74 adlı eseri 

okuyoruz. Nizâmeddin Evliyâ, Pezdevî’deki müşkül 

olan meseleleri onlara sorunca efendim biz de 

hocamızla birlikte bu müşkülleri halledememiştik 

demişler. Bu sefer Nizâmeddin Evliyâ o meseleleri 

                                                           
73 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 211; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 

3/154. 
74 Ebü’l-Hasen Ebü’l-Usr Fahrü’l-İslâm Alî b. Muhammed b. el-

Hüseyn b. Abdilkerîm el-Pezdevî (ö. 482/1089) Hanefî fakihi ve 

Hanefî fıkıh usulü müellifi. 



 
Ömer Tay 40 

onlara izah edince bunların onun hem mürşid hem de 

alim olduğuna kanaat getirmişler ve ona mürîd 

olmuşlardır. Ayrıca ayrıldıktan sonra kendi 

kendilerine biz onun kerâmet sahibi olduğunu 

duymuştuk ama bu kadar alim olduğunu tahmin 

etmemiştik diyerek hayret ve hayranlıklarını 

saklayamamışlardır.75 

Nizâmeddin Evliyâ sözlerinde, fıkha dair birçok 

soruya geniş cevaplar vermiş ve diğer mezheplere 

hâkim olmakla birlikte daha çok Hanefi mezhebine 

göre amel ettiği görülmüştür.76 Nitekim Şafiî 

mezhebine göre sadece Peygamber efendimizin 

davranışlarına sünnet denildiğini ancak Hanefî 

mezhebinde sahâbînin fiillerine de sünnet denildiğini 

ve bu yüzden teravih namazına sahâbe sünneti 

denildiğini aktarmıştır.77 

Nizâmeddin Evliyâ’nın diğer konularda 

Sünnîlere göre amel ettiği gibi hidayet ve dalâlet 

konusunda da aynı düşünceleri taşıdığı şu beyitten 

anlaşılmaktadır: 

 گرچه ایزد دهد هدایت دین

 بنده را اجتهاد باید کرد

 نام ای کان به حشر خواهی خواند

 هم ازین جا سواد باید کرد

                                                           
75 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 329; Abdülhak Muhaddis ed-Dihlevî, 

Ahbârü’l- Ahyâr, 188;Muhammed Belâk, Matlûbu’t-Tâlibin (Karâçi: 

Urdubazar, 1997), 32. 
76 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 173. Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 398. 
77 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 196; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 389. 



 

41 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Gerçi hidayeti Allah verir. 

Ancak kula yakışan çalışmaktır. 

Mahşerde isminin okunmasını istiyorsan. 

Burada okur yazar olmalısın.78 

Nizâmeddin Evliyâ sözlerinde, yer yer 

Mu’tezile’yi eleştirmiş ve burada Mu’tezile’ye 

yönelttiği eleştirilerden birkaçını zikretmeye çalışalım. 

a) Nizâmeddin Evliyâ, Mu’tezile’nin nazarın 

hiçbir tesirinin olmadığını, bunun hayalden ibaret 

olduğunu bu yüzden “Nazar haktır”79 hadîsini kabul 

etmediğini ancak onların dediği gibi olmadığını 

belirtmiştir.80 

b) Mu’tezile, kafirler ve büyük günah 

işleyenlerin cehennemde ebedi kalacaklarını 

savunurlar. Ancak o, kafirlerin taptıkları şeylerden 

dolayı yani itikadlarından dolayı cehennemde ebedi 

kalmayı gerektirdiğini fakat büyük günah işleyenlerin 

bunu terk ettiklerinde bu yaptığım işin hata olduğunu 

söylediklerinde ve itikad olarak bunu helal 

saymadıkları müddetçe cehennemde ebedi 

kalmayacaklarını belirtir. Üstelik asilerin isyan halinde 

bile üç açıdan muti “itaatkâr” sayıldıklarını ifade eder: 

1- Yaptığı işin doğru olmadığını bilir. 

2- Yaptığı günahtan Allah’ın haberdar olduğunu 

bilir. 

                                                           
78 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 4. 
79 (Müslim, Selâm: 42.) 
80 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 87. 



 
Ömer Tay 42 

Yaptığı günahın affını ümid eder. 

Ayrıca Eş’arî mezhebinde son nefeste iman eden 

birinin artık mümin sayıldığını ve son nefeste Allah 

korusun dinden dönenin kafir olduğuna dikkatleri 

çeker.81 

Özetle kaynaklar, ilk dönem Çiştîlerin yani 

Muînüddîn-i Çiştî, Kutbeddîn Bahtiyâr Kâkî, 

Ferîdüddîn Genc-i Şeker ve Nizâmeddîn Evliyâ gibi 

zatların ilmî açıdan öncü kişiler arasında olduklarını 

belirttiklerini söylemek gerekir.82 

Nizâmeddin Evliyâ dinî ilimlerdeki derinliğine 

rağmen yazılı bir eser bırakmamıştır.83 Sadece mürşidi 

Ferîdüddin Genc-i Şeker’in sohbetlerini içeren Râhetü’l-

külûb adlı bir eser kaleme almıştır. Ayrıca günümüze 

bir hutbesinin ulaştığını, bunun da zaman zaman 

Hindistan camilerinde okunduğu aktarılmıştır.84 

Her ne kadar Nizâmeddin Evliyâ eser telif 

etmemiş olsa da sohbetleri bazı halife ve mürîdleri 

tarafından kitap haline getirilmiştir. Bunlardan: Emîr 

Hüsrev, Efdalü’l-favâid ve Râhetü’l-muhibbin; 

Muhammed b. Bedreddin İshâk, Envârü’l-mecâlis; 

Azizüddin Sûfî, Tühfetü’l-ebrâr fî kerâmâti’l-ahyâr; 

                                                           
81 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 88. 
82 Bayur, Hindistan Tarihi, 1/360. 
83 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 57. 
84 Siczî, Fevâʾidü’l-fuâd, (Mukaddime, Muhsin Keyânî), 17; en-

Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/159; Özcan, “Nizâmeddin Evliyâ”, 

33/179-180. 



 

43 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Azizüddin b. Ebû Bekir, Mecmûü’l-fevâid85 ve Emîr 

Hasan Siczî Fevâidü’l-fuâd adı altında sohbetlerini kitap 

haline getirmişlerdir.86 Fevâidü’l-fuâd adlı eser, 

Nizâmeddin Evliyâ’nın hayatta olması hasebiyle 

Nizâmiyye’nin önemli eserleri arasında kabul 

edilmiştir.87 Bunların yanı sıra Emîr Hord tarafından 

kaleme alınan Siyerü’l-evliyâ adlı eserde Nizâmeddin 

Evliyâ’nın sözlerine çokça atıfta bulunulmuştur.88 

a) İlme Verdiği Değer 

Bazı çevrelerce tasavvuf, ilimden kopuk 

mürîdlerin uyguladıkları bazı ritüellerden ibaretmiş 

gibi algılanmaktadır. Aslında gerçekte tam bunun 

tersidir. Zira maneviyatta zirveye ulaşabilmek için 

zâhirî ilimleri tahsil etmenin esas olduğunu bilmek 

gerekir. Nitekim Nizâmeddîn Evliyâ’nın Pandoh 

tekkesinin kurucusu Sirâceddin Osman Ûdî’ye (Âhî 

Sirâc) ilim icazetini almayana kadar tasavvuf icazetini 

vermemesi mürşidlerin ilme verdiği önemi 

göstermektedir.89 Ayrıca Nizâmeddîn Evliyâ, 

mürîdlerine Kur’ân-ı Kerîm zevkini; şiir ve edebiyat 

zevkinin üzerine çıkarmalarını tavsiye etmektedir. 

                                                           
85 es-Siczî, Fevâʾidü’l-fuʾâd,(Mukaddime, Muhsin Keyânî), 24. 
86 es-Siczî, Fevâʾidü’l-fuʾâd,(Mukaddime, Muhsin Keyânî), 24; en-

Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/159; Ğülâm Ali Âryâ, Tarîkati 

Çiştîyye, 150; Özcan, “Nizâmeddin Evliyâ”, 33/179-180. 
87 Ğülâm Ali Âryâ, Tarîkati Çiştîyye, 150. 
88 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/111; 
89 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/152,205; Mustafa Muhyüddin, 

eş-Şeyh Muînüddîn-i Ciştî el-Ecmîrî, 79. 



 
Ömer Tay 44 

Nitekim Emîr Hasan Siczî kendisine intisâb ettiğinde, 

Kur’ân-ı Kerîm’e şiirden daha çok zaman ayırmasını 

tavsiye etmesi bunu göstermektedir. 90 

Nizâmeddin Evliyâ, ilmin kesbî yani çalışarak 

elde edildiğini, aklın ise fıtrî olduğunu yani doğuştan 

gelen bir meleke olduğunu savunmaktadır. Bunu 

temellendirmeye çalışan Nizâmeddin Evliyâ; âlim, 

muallim ve mütaallim şeklinde sıfatların kullanıldığını 

ancak akil, muakkil ve müteakkil gibi sıfatların 

kullanılmadığını belirtmektedir. Ayrıca kişinin ilim 

tahsil etmesiyle insanlar arasında değer kazandığını 

fakat sadece bunun yeterli olmadığını, Allah katında 

makbullerden sayılması için alimin bunu amel ile 

taçlandırması gerektiğini ifade etmektedir. Nitekim 

Nizâmeddin Evliyâ; Ömer b. Abdülaziz’in, Mekhûl-i 

Şâmî’ye (ö. 112/730): “Sen ilim elde ederek insanlar 

arasında aziz oldun. Allah katında da aziz olmaya 

çalış” yani ilmini amel ile taclandır şeklinde mektup 

yazdığını aktarmaktadır. Nizâmeddin Evliyâ, ilmin 

Hak katında çok değerli bir amel olduğunu hatta ilmin 

birçok kişinin kurtulmasına vesile olduğunu 

belirtmektedir. Nitekim ona göre birçok alime 

vefatından sonra rüyada “Ne ile affolundunuz?” diye 

sorulduğunda “İlim sayesinde” cevabını verdiklerini 

aktarmaktadır. Nizâmeddin Evliyâ, ilim ehli olduğu 

gibi aynı zamanda ilme değer de vererek mürîdlerini 

                                                           
90 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 295; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/144. 



 

45 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

buna teşvik etmekte ve ilim ehlinin bir meseleyi 

çözüme kavuşturduğunda aldığı lezzeti dünyanın 

hiçbir padişahının padişahlıktan alamadığını ifade 

etmektedir. Ayrıca ilmin hedeflediği bir üst mertebe 

olan Yüce Allah’a ibadet lezzetinin ise bambaşka bir 

şey olduğunu söylemektedir. Nitekim dervişlerin bazı 

vakitlerde ibadetten aldığı lezzetin alimlerin bir 

meseleyi hallettiklerinde aldıkları lezzetin bunun 

yanında bir hiç olduğunu beyan etmektedir. “Alimler 

peygamberlerin varisleridir”91 hadisindeki alim 

kelimesini farklı açıdan değerlendiren Nizâmeddin 

Evliyâ, hadisteki ulemâ sözcüğü ile zâhir ulemasının 

kastedilmediğini çünkü peygamberlerin ilimlerinin 

kesbî olmadığını dile getirmektedir. Bu yüzden 

bununla bâtın ilmine sahip olan sûfîlerin bu hadis 

kapsamına girdiğini düşünmektedir. Nizâmeddin 

Evliyâ, ilim ehlinin ilim sayesinde dervişten daha 

kolay ve daha çabuk meşhur olduğunu ancak dervişin 

yanına gelen cahilin amel ve ibadet konusunda daha 

çabuk mesafe aldığını aktarmaktadır. Nizâmeddîn 

Evliyâ, meşâyihin her zaman mürîdlerini ilim tahsiline 

teşvik ettiklerini ve ilmi terk etmenin caiz olmadığını 

kendilerine ilettiklerini söylemektedir. Şayet saliklerin 

bâtın hali ilim tahsilini bırakmayı gerektiriyorsa yani 

bâtınları ilimlerinin önüne geçmiş ise onu terk 

etmelerinde bir beis olmadığını vurgulamaktadır.92 

                                                           
91 (Tirmizi: 2782.) 
92 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 535. 



 
Ömer Tay 46 

Nizâmeddin Evliyâ, medreseye uğrayan 

öğrencilerin başarılı olabilmeleri için bazı kurallara 

uymaları gerektiğini söylemektedir. Nitekim Mevlânâ 

Burhâneddin Nesefî’ye gelen öğrencilere üç şartı ileri 

sürdüğünü aktarmaktadır: 

1. İlme fazla zaman ayırman için günde bir öğün 

yemek yiyeceksin. 

2. Derse ara vermeyeceksin. Bir gün derse 

gelmesen ikinci gün sana ders yok. 

3. Derse geldiğinde selam verip edepli bir 

şekilde diz üstünde oturacaksın başka 

konuşmayacaksın. Ta ki ben sana soru sorana kadar.93 

b) Hadîslere Yaklaşımı 

Manevî ilimlerde yüksek mertebelere ulaştığı 

gibi zâhirî ilimlerde de yetkin olan Nizâmeddîn 

Evliyâ’nın94 hadîs seçiminde çok titiz davrandığı 

genellikle Sahih-i Buhâri ile Sahih-i Müslim’den delil 

getirdiği bilinmektedir.95 Nizâmeddîn Evliyâ’nın, 

Kemâleddin Zâhid’in ders halkasında Meşârikü’l-Envâr 

adlı hadîs dersini okuduğu aktarılmaktadır. 

Kemâleddin Zâhid’ten aldığı hadîs icazetinin Arapça 

aslı Siyerü’l-Evliyâ’ adlı eserde bulunmaktadır.96 

Hadîsin neşir ve eğitimine önem veren Nizâmeddîn 

Evliyâ’nın ayrıca Meşârikü’l-Envâr’ın tamamını 

                                                           
93 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 536. 
94 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/149. 
95 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/151.  
96 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 180. 



 

47 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

ezberlediği nakledilmektedir.97 Nizâmeddîn Evliyâ’nın 

rahle-i tedrisinden, Şemseddin Yahyâ (ö. 747/1346), 

Fahreddin Dehlevî (ö. 748/1347) ve Çırâğ-ı Dehlî gibi 

meşhur hadîsçilerin yetiştiği bilinmektedir.98 

Nizâmeddin Evliyâ’nın bazı hadîslerin kapalı 

olan yönlerini izah etmesi onun hadis ilmindeki 

yetkinliğini göstermektedir.99 Hadîs kitaplarında geçen 

hadîslere dikkatli ve insaflı yaklaşan Nizâmeddin 

Evliyâ, hadislere sert bir üslupla “Bu hadîs değildir” 

demenin doğru olmadığını ancak şu şekilde: “Bu 

hadîs, hadîs kitaplarında mûteber kabul 

edilmemektedir” demenin Hz. Peygambere ve 

hadislere karşı daha uygun olduğunu söylemektedir. 

100 

Nizâmeddin Evliyâ’nın Hanefî mezhebine 

mensup olduğu bilinmektedir. Ancak bunda taassup 

etmediğini söyleyebiliriz. Nitekim mutaassıp 

fakihlerin baskısına uğramasına rağmen bazı 

konulardaki hadislerin kuvvetli oluşundan dolayı Şâfiî 

mezhebine göre davrandığı bilinmektedir. Rivayete 

göre sultan, Nizâmeddin Evliyâ’yı semâ meclisleri 

tertip etmesinden dolayı dönemin alimleri ile 

münazaraya davet eder. Münazara Nizâmeddin 

                                                           
97 Mehmet Özşenel, Pakistan’da Hadis Çalışmaları (İstanbul: İFAV 

(Marmara Üniversitesi İlâhî yat Fakültesi Vakfı) Yayınları, 2014), 

40.  
98 Özşenel, Pakistan’da Hadis Çalışmaları, 41. 
99 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 180. 
100 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 277. 



 
Ömer Tay 48 

Evliyâ’nın lehine sonuçlanır. Ancak Nizâmeddin 

Evliyâ, orada bulunan bilginlerden gördüğü o 

manzaranın şaşkınlığını Emir Hüsrev ve Berenî gibi 

mürîdlerine daha sonra şöyle anlatır: “Delhi bilginleri 

bana kin ve düşmanlık besliyorlardı. Öyle ki Hz. 

Peygamberin sahih hadîslerini bile delil getirdiğimde 

dinlemiyorlardı. Bana, bizim memleketimizde fıkıh ile 

amel etmek hadîsten önce gelir diyorlardı. 

Öylelerinden bahsediyorlardı ki o kişiler Hz. 

Peygamberin hadîslerini inkâr ediyorlardı. Her sahih 

hadîs zikrettiğimde yanıma gelip reddediyorlar ve bu 

İmam Şafiî’nin amel ettiği bir hadîstir. İmam Şafiî ise 

alimlerimizin düşmanıdır. Biz bu hadîsi kabul 

etmiyoruz diyorlardı. Ben şimdiye kadar böyle bir şey 

ne gördüm ne de duydum. Bu memlekette böyle 

şeylerin olmasından dolayı memleket nasıl ayakta 

kalıyor hayret ediyorum.” diyerek şaşkınlığını ifade 

etmiş ve bu sözlerinden sonra Delhi’de bir kıtlık 

yaşandığı söylenmektedir.101 

Nizâmeddin Evliyâ, bazı eserlerde hadis olarak 

geçen örneğin “Şeyhi olmayanın şeyhi şeytandır” ve 

“Kurtarıcı bulamayan ebediyen kurtuluşu bulamaz” 

gibi sözlerin hadîs olmadığını bunların meşâyih sözleri 

olduğunu belirtmiştir.102 

Sadece bâtınî ilimlerde değil zâhirî ilimlerde de 

ileri derecede alim olan bu zatın hadîsteki maharetini 

                                                           
101 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 531. 
102 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 207. 



 

49 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

göstermek açısından birkaç hadîse getirdiği yorumları 

örnek olarak zikretmeye çalışacağız. 

1. “Oruçlu için iki sevinç vardır. Biri iftarını açtığında 

ikincisi Rabbine kavuştuğu vakittir”103 mealindeki 

hadîsi şöyle yorumlamaktadır: “İftar vaktindeki 

sevinçten maksad yeme ve içme sevinci değil belki 

kişi orucunu tamamladığı için rü’yetüllah nimetine 

erişeceği ümidindendir. Çünkü Her taatın bir 

karşılığı vardır orucun karşılığı da rü’yetüllahtır. 

Zira Yüce Allah “Oruç benim içindir mükafatını da 

ben veririm” buyurmuştur. Bu yüzden iftar 

vaktindeki sevincin maddi değil mânevî anlamda 

anlaşılması gerekir.104 

2. “Bana, (dünyanızdan) koku ve kadın sevdirildi. 

Gözümün nuru ise namazda kılındı”105 hadîsini diğer 

muhaddislerden farklı yorumlamaktadır. Nitekim 

ona göre hadisteki kadından maksad Hz. Aişe 

olduğunu, “Gözümün nuru”ndan maksad ise Hz. 

Fatıma olduğunu ileri sürmektedir. Bu hadisi böyle 

yorumlamasının sebebini ise o sırada Hz. 

Fatıma’nın namazda olduğunu ve Hz. Peygamberin 

onu kastederek bunu söylediğini delil 

göstermektedir. Her ne kadar bazıları bunun namaz 

olduğunu söyleseler de bunun doğru olmadığını 

                                                           
103 (Müslim: “Sıyâm”, 163.)  
104 (Buhârî: “Savm”, 9.); Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 247; Mîrhord, Siyerü’l-

Evliyâ, 400. 
105 (Nesâî: “İşretu'n-Nisâ” 1, (7, 61). 



 
Ömer Tay 50 

çünkü bununla namaz kastedilseydi namazı diğer 

ikisinden önce zikretmesi gerektiği şeklinde bir 

bakış açısı öne sürmektedir. 106 

3. “Bir zimmiyi (sorumluluk altına alınan kişi) haksız 

yere öldüren cennetin kokusunu duyamaz. Halbuki onun 

kokusunu beş yüz yıllık yoldan duyabilir.”107 

Nizâmeddin Evliyâ bu hadîsin zâhir elfazının Ehl-i 

sünnet anlayışına ters olduğunu ve bu yüzden şöyle 

yorumlanması icap ettiğini söylemektedir: 

“Müminler cennete girmeden önce hesap sırasında 

Yüce Allah onlara kolaylık olsun diye cennet 

kokusunu koklatacaktır. Ancak zimmiyi öldüren 

hesap sırasında bu kokudan mahrum kalacaktır.”108 

c) Hadîs İcâzetnâmesi 

بسم الله الرحمن الرحیم الحمد لله لمن له الاهتداء والاعطاء 

والصباح والرواح والمدح لمن له الألاء والنعماء والصباح والمداح 

والصلوة الفصاح على ذي الفضاءل السماء والكلمة والكلام المفتاح 

الصباح والرواح  والمناقب العلیا والاحادیث الصحاح صلواة تدوم دوام

وبعد فان الله تعالي وفق الشیخ الامام العالم الناسك السالك نظام الدین 

محمد بن احمد بن علي مع وفور فضله في العلم وبلوغ قدرة ذروة الحلم 

مقبول المشایخ الكبار منظور العلماء والاخیار والابرار بان قرأ هذا 

سطور في زمن الاصل المستخرج من الصحیحین على ساطر هذه ال

الزمن الحار ودرور الامطار من اوله الي آخره قراءة بحث واتقان 

                                                           
106 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 268. 
107 (Buhari: “Cizye”, 5.) 
108 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 102. 



 

51 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

وتنقیح معانیه وتنقیر مبانیه و كاتب السطور یرویه قراءة وسماعا عن 

الشیخین الامامین العالمین الكاملین احد الشیخین مؤلف شرح آثار 

ام النیرین في اخبار الصحیحین والآخر صاحب الدرسین المنیرین الام

الاجل الكامل مالك رتاب النظم والنثر برهان الملة والدین محمود بن ابي 

الحسن اسعد البلخي رحمة الله علیهما رحمة واسعة كتابة وشفاهة 

وهما یرویانه عن مؤلفه واجزت له ان یروي عني كما هو المشروط في 

 هذا الباب والله اعلم بالصواب واوصیه ان لا ینساني واولادي في دعوته

في خلوته وصح له القراءة والسماع في المسجد المنسوب الي نجم 

الدین ابي بكرن التلواسي رحمة الله علیه في بلدة دهلي صانها الله عن 

الافات والعاهات و هذا خط اضعف عباد الله و احقر خلقه محمد بن احمد 

بن محمد الماریكلي الملقب بكمال الزاهد والفراغ من القراءة والسماع 

كتب هذه السطور في الثاني والعشرین من ربیع الاول سنة تسع و

وسبعین و ستماءة حامد الله تعالي و مصلیا علي رسوله  
109 

7. Tasavvufî Şahsiyeti 

Nizâmeddin Evliyâ, halvetten ziyade celvet ehli 

bir sûfîydi. Tasavvufun amacının gönüllere ferahlık 

vermek olduğunu ifade etmiş; topluma hizmet 

etmenin ise en büyük ibadetler arasında olduğuna 

dikkat çekmiştir. Bu yüzden yoksulları yedirmek, 

yolcuları ve kimsesizleri barındırmak, dergâha gelen 

hediyeleri ihtiyaç sahiplerine dağıtma gibi sosyal 

prensipleri daima ön planda tutmuştur.110 Nizâmeddin 

                                                           
109 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 105. 
110 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/89; Özcan, “Nizâmeddin 

Evliyâ”, 33/179-180. 



 
Ömer Tay 52 

Evliyâ’nın Hindistan’daki Müslümanların tasavvufa ve 

ibadete yönelmesinde büyük katkıları olmuştur. Onun 

döneminde Delhi’de şarap içme, kumar oynama, yalan 

konuşma ve tefecilik gibi kötü davranışların toplum 

tarafından terk edildiği aktarılmıştır.111 Mürîdlerinden 

Ziyâüddin Berenî onun tasavvufî şahsiyetini ve 

toplum arasındaki itibarını şöyle dile getirmiştir: “Her 

taraf onun nefesiyle aydınlandı. Herkes ona bîat etmek 

için eline sarıldı. Onun sayesinde birçok kişi tevbe etti. 

Onun dünya ve dünya ehlinden uzak durduğunu 

gören herkes dünya menfaatinden uzak durmaya 

başladı. Güzel ahlakı sayesinde insanlar dürüst olmaya 

başladılar. Onun samimiyeinden halk salgın 

hastalıklara ve belalara duçar olmaktan kurtuldu. 

Onun sayesinde şerîata ve tarîkata ilgi arttı. Bîat 

kapısını herkese açtı, günahkarları mürîdliğe kabul 

etti, zengin-fakir herkese temiz bir yaşamı öğretti. 

Onun döneminde açıktan günah işlenmez oldu, esnaf 

dürüst davranmaya başladı.”112 

Nizâmeddin Evliyâ’nın etkisinin toplumun her 

katmanına yayıldığını hatta onun döneminde 

Müslümanların dünya malından bahsetmekten 

utandıkları aktarılmıştır. Onun sayesinde tasavvuf 

klasikleri arasında sayılabilecek olan Kûtu’l-kulûb, 

                                                           
111 en-Nedvî, İslâm Önderleri Tarihi, 3/174; Ernst Carl - Mesûd 

Feryâmeneş, Carl Ernst, “Mektûbşüden-i Taâlîmi Şifâhî der Tarika-i 

Çiştiyye-i Mutakaddim”, Âyine-i Pejveheş 25 (1992), 10.  
112 Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-esrâr, 791; Nizâmî, Târîh-i 

Meşâyih-i Çişt, 174; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/172,174. 



 

53 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

İhyâü ulûmi’d-dîn, Avârifü’l-maârif, Keşfu’l- mahcûb, et-

Taarruf, Kuşeyrî risâlesi, Mirsâdü’l-ibâd, Aynü’l-Kudât el-

Hemedânî’nin Mektûbât’ı, Hamîdüddîn Nâgevrî’nin 

Levâih ve Levâmî ve kendi sözlerinden meydana gelen 

Fevâidü’l-fuâd adlı tasavvuf kitapları elden ele dolaştığı 

hatta bunların çok okunmasından dolayı piyasada 

tükendiği nakledilmiştir.113 

Sûfîlerin söz ve davranışlarından tasavvufun 

yabancı kaynaklı olmadığı İslâmî bir yaşam tarzı 

olduğunu rahatlıkla anlayabiliriz. Nitekim tüm hakiki 

sûfîlerin sünnet-i seniyyeye bağlı kalmada hassas 

oldukları bilinmektedir. Aynı şekilde Nizâmeddin 

Evliyâ’nın da tasavvufî hayatını Kur’ân ve sünnete 

göre inşa ettiğini görmekteyiz. Nitekim “Sûfî kime 

denir?” sorusuna Nizâmeddin Evliyâ’nın şöyle cevap 

verdiği aktarılmıştır: “Sûfî, cömertlikte gönlü Hz. 

İbrahim gibi, teslimiyette Hz. İsmail, hüzünde Hz. 

Davut, fakirlikte Hz. İsa, sabırda Hz. Eyyüb, şevkte 

Hz. Musa, ihlasta Hz. Peygamber gibi olana denir.”114 

Bununla adeta hem kendi tasavvuf anlayışını hem de 

tasavvuftan beklenilenin ne olduğunu ifade etmiştir. 

8. İrşâd Faaliyetleri 

Hind alt kıtasının İslâmlaşma süreci tarîkat 

mensuplarının oraya yerleşmesiyle hız kazanmıştır. 

Nizâmeddin Evliyâ döneminde ise bu süreç daha da 

                                                           
113 Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-esrâr, 792; en-Nedvî, İslam 

Önderleri Tarihi, 3/175. 
114 Hüsrev, Efdalü’l-favâid, 88. 



 
Ömer Tay 54 

hız kazanmıştır. Hindistan, yogizmin ve olağanüstü 

hallerin önemli merkeziyken onun manevî yönünün 

üstünlüğü sonucu birçok insan İslâm’a girmiştir. 

Nitekim o güne kadar oranın pek çok yogisi 

olağanüstü şeyleri göstermekte ve ağır riyâzatler 

sonucunda önemli rûhî kabiliyetler geliştirmişlerdir. 

Bunlardan pek çoğu bu yeni ortaya çıkmış Müslüman 

sûfîyi denemek ve yenerek insanlar karşısında yalancı 

duruma düşürmek istemişler ancak kısa zamanda bu 

dervişin onlardan rûhî yetenekler açısından çok daha 

ilerde olduğunu görmüşlerdir.115 Ayrıca toplum onun 

güzel ahlakını, zahidane hayatını, imanını, insanların 

yardımına koşmasını, ırk ve din farkı gözetmeden 

insanları sevmesini ve onlara olan saygısını görünce; 

karşı çıkanların birçoğu kendisine bağlanmış, düşman 

olanlar ise dost olmuşlardır.116 Öyle ki Delhi’de kaldığı 

o elli yıl zarfında tekkesi her kesimden ziyaretçi 

akınına uğramış ve bunun neticesinde onun 

sohbetlerinden etkilenen birçok kişi Müslüman 

olmuştur.117 Rivayete göre bir gün mürîdlerinden biri 

Hindu bir arkadaşıyla Nizâmeddin Evliyâ’nın 

huzuruna gelip bu benim kardeşimdir demiştir. 

Nizâmeddin Evliyâ: “Peki kardeşinizin İslâm’a hiç 

meyli var mı dır?” diye sormuştur. Efendim onun için 

huzurunuza getirdim ki sizlerin nazarıyla İslâm ile 

                                                           
115 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/199. 
116 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/200. 
117 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/202. 



 

55 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

müşerref olsun. O sırada Nizâmeddin Evliyâ’nın 

gözleri dolmuş ve “Bu milletin gönüllerini İslâm’a 

çevirmek için kimse bir şeyler söylememiştir. Şayet bir 

salihin sohbetinde bulunsalar ümit ederim ki o salihin 

sohbeti sayesinde Müslüman olurlar.” diyerek alim ve 

mürşidlerin insanları cehennem ateşinden 

kurtarabilmek için daha fazla gayret etmeleri 

gerektiğini ifade etmeye çalışmıştır.118 

Kaynaklar, halk ve sultanların onun dualarına 

başvurduklarını aktarmışlardır. Nitekim sultan 

Alâeddin Halacî döneminde dini ve ahlaki gayretteki 

büyük artışın baş mimarı Nizâmeddîn Evliyâ’nın 

olduğu ve onun gayretleri olmadan Alâeddin’in 

başarmasının imkânsız olacağı söylenmiştir. Hatta halk 

tarafından Moğolların Delhi kuşatmasının 

kaldırmasının Nizâmeddîn Evliyâ’nın duaları 

sayesinde olduğuna inanılmıştır.119 

9. Kerâmetleri 

Bütün ömrünü İslâm’a ve insanlığa adayan bu 

büyük zatın birçok kerâmeti anlatılır. Bunlardan birine 

göre huzurunda olağan üstü yeteneklere sahip bir 

Hindû yoginin nefsin arzularına gem vurmakla bu 

yetenekleri elde ettiğini söyleyince, Nizâmeddin Evliyâ 

ona nefsinin İslâm’ı kabul edip etmediğini sormuş, 

yogi hayır deyince bu sefer niçin nefsinin bu isteğine 

                                                           
118 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 216. 
119 Holt vd., İslâm Tarihi Kültür ve Medeniyeti, 2/277.  



 
Ömer Tay 56 

karşı çıkmadığını sormuş, bunun üzerine Hindû 

İslâm’ı kabul ettiği aktarılmıştır.120 

Başka bir kerâmeti ise şöyledir: “Onun ziyaretine 

gelenler genellikle ellerinde hediyelerle gelirlerdi. Bir 

defasında gelen ziyaretçiler arasında hoca da vardı. 

Hoca nasıl olsa hediyeler toplanıp götürülür kimin ne 

getirdiği bilinmez diyerek yoldan bir avuç toprak alır 

mendile sarar. Hediyeler sunulduktan sonra hizmetkâr 

hediyeleri tam toplarken şeyh mendildekine işaret 

ederek onu bırak o gözümün sürmesidir” der. Onun 

bu üstün ahlakını gören hocanın tevbe edip ona intisâb 

ettiği söylenir.121 

Annesinin Kerâmeti 

Büyük zatların hayatları incelendiğinde arka 

planda ebeveynlerinin etkisinin çok fazla olduğu 

görülür. Nitekim kaynaklarda Nizâmeddin Evliyâ’nın 

annesinin saliha bir kadın olduğundan ve onun birçok 

kerametinden bahsedilmektedir. Bizzat annesinin 

kerâmetini Nizâmeddin Evliyâ şöyle anlatır: “Bir gün 

yeni ay görülmüştü, annemin yeni ayın hayırlı 

olmasını dileme adetine uygun olarak saygılarımı 

sundum. Gelecek ay kimin elini öpeceksin dedi. 

Ağlamaya başladım beni kime bırakacaksın dedim. 

Bunun cevabını yarın vereceğim. Git bu gece 

Necîbüddin Mütevekkil’in yanında kal. Sabaha doğru 

                                                           
120 Özcan, “Nizâmeddin Evliyâ”, 33/179-180. 
121 Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr, 107; en-Nedvî, İslam 

Önderleri Tarihi, 3/126. 



 

57 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

hizmetçi gelip annen sizi çağırıyor dedi. Annemin 

yanına geldiğimde sağ elimi tutup “Ya Rabbi! Bunu 

sana emanet ediyorum” deyip ruhunu teslim etti.”122 

10. Vefatı 

Siyerü’l-Evliyâ yazarı Mîrhord, Nizâmeddin 

Evliyâ’nın vefatını şöyle aktarıyor: “Bir cuma günü 

şeyhin cezbesi kendini dışa vurmuştu. Sürekli ağlıyor 

ve kendinden geçiyordu. Kendine geldiğinde bugün 

cumadır dostun dostuna verdiği söz hatıra geliyor ve 

tekrar cezbeye kapılıyordu. Namazlarını tekrar tekrar 

kılıyordu. Bu halin devam ettiği sırada herkesi 

huzuruna çağırdı. Ve eğer ikbâl (hizmetkâr) evde bir 

şey bıraktıysa kıyamet günü onun hesabını o 

verecektir. İkbâl: ‘Efendim her şeyi sizin adınıza 

dağıttım.’123 Gerçekten ambarda buğday dışında her 

şey dağıtılmıştı. Ancak Nizâmeddin Evliyâ buğdayı 

görünce bu murdar çakılı niye dağıtmadın ve insanları 

çağırıp hepsini almalarını söyledi.124 Bazı dostları onun 

defnedilmesi için ihtişamlı türbeler hazırlamıştı. Ancak 

o hiçbirini kabul etmedi ve ben rastgele bir arazide 

                                                           
122 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/68. 
123 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 240; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 110; Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-esrâr, 796; en-Nedvî, 

İslam Önderleri Tarihi, 3/113; Halîk Ahmed Nizâmî, The Life and 

Times of Shaikh Nizam-u’d-din Auliya (Delhi: Idarah-i Adabyat-i 

Delli, 2009), 67. 
124 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 241; Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, 122; 

Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr, 110; Abdurrahmân Çiştî 

Sâbirî, Mirâtü’l-esrâr, 791; Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-esrâr, 

796; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/113. 



 
Ömer Tay 58 

defnedilmeyi istiyorum. Tabii daha sonraları 

Muhammed Tuğluk onun mezarı üzerine bir türbe 

inşa etti” der.125 

Çiştiyye tarîkatının Nizâmiyye şubesinin 

Hindistan’ın en yaygın tarîkatı haline gelmesinde 

büyük rol sahibi olan Nizâmeddin Evliyâ, 18 

Rebîülâhîr 725/1325’te doksan bir yaşında Gıyâspûr’da 

vefat etmiştir.126 Cenaze namazını Bahâeddîn 

Zekeriyyâ el-Mültânî’nin torunu Şeyhülislâm 

Rükneddin tarafından kıldırılmış ve: “Ben dört yıldır 

niçin Delhi’de kaldığımı daha yeni anladım.” 

demiştir.127 

Bütün hayatı zühd ve ibadetle geçen 

Nizâmeddin Evliyâ hiç evlenmemiştir. Onun 

geliştirdiği tarîkat anlayışı Hindistan’ın her tarafına 

yayılmıştır.128 Kurucusu olduğu Nizâmiyye kolu başta 

Hindistan ve Pakistan olmak üzere farklı ülkelerde 

hâlâ canlığını korumaktadır. 

                                                           
125 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 241; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 110; Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-esrâr, 796; en-Nedvî, 

İslam Önderleri Tarihi, 3/114. 
126 Emîr Hasan Siczî, Fevâidü’l-Fuâd (Tahran: İntişârât-i Rûzene, 

1998).18; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr, 110; Abdurrahmân 

Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-esrâr, 791; Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-

esrâr, 796; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/115; Ğülâm Ali Âryâ, 

Tarîkati Çiştîyye, 154; Özcan, “Nizâmeddin Evliyâ”, 33/179-180; 

Çiştî Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 232. 
127 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 244; Dârâşükûh, Sefînetü’l- Evliyâ, 98; 

Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-esrâr, 797; en-Nedvî, İslam 

Önderleri Tarihi, 3/115; Ğülâm Ali Âryâ, Tarîkati Çiştîyye, 154. 
128 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/115. 



 

59 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

B. HALİFELERİ 

Nizâmeddin Evliyâ, son derece halifelerine önem 

vermiş, onların yetişmesinde azami derecede 

hassasiyet göstermiştir. Tabii ki terbiyesinden geçen 

halifeler sadece kendini ıslah etmemişler aynı 

zamanda gönüllerinde İslâm’ı yayma gayreti ile asrın 

sultanlarına karşı hak sözü söyleme cesareti de 

taşımışlardır. Çünkü dünya hırsından kurtulan gönül, 

Allah’tan gayrı hiç kimseden artık korkmaz. 

Sultanların sarayları onların gözünde değersizdir. Bu 

yüzden mâsivâdan kopan kâmil dervişlerin 

karakterleri hep böyle olmuştur.129 Nizâmeddin Evliyâ, 

ardında 700 tane halife ve birçok mürîd bırakmıştır.130 

1. Nâsırüddîn Mahmûd Çırâğ-ı Dehlî, (Baş 

halife) 

Horasan kökenli bir aileden gelen Nasırüddîn 

Mahmûd b. Yahyâ b. Abdullatif,131 673-675 (1274-1276) 

yılında Kuzey Hindistan’ın Avad şehrinde doğdu.132 

                                                           
129 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/185-186. 
130 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 141; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 475; Muhaddis 

ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr, 113. 
131 Hâmid b. Fazlullah Derviş Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, çev. 

Muhammed Eyyüp Kâdirî (Lahor: Merkez-i Urdûbürd, 1975), 125; 

Mândevî, Gülzâr-ı Ebrâr fi Siyeri’l-Ahyâr, 135; Abdurrahmân Çiştî 

Sâbirî, Mirâtü’l-Esrâr, çev. Mevlânâ el-Hâc (Lahor: Ziyau’l-Kur’ân 

Yayınları, 1993), 858; Hamid Algar, “Çırâğ-ı Dehlî”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

1993), 8/303-304. 
132 Hamîd Kalender, Hayrü’l-Mecâlis, (Pakistan: Aligarh, 1959), 282; 

Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, 125; Âryâ, Tarîkati Çiştiyye der Hind û 



 
Ömer Tay 60 

Erken yaşta babasını kaybeden Çırâğ-ı Dehlî’nin 

eğitimini annesi üstlendi.133 Dönemin önemli 

alimlerinde eğitim gören Çırâğ-ı Dehlî, bunu tasavvufî 

yaşamına da yansıttı. Zira tasavvuf konusunda 

düşüncesini belirtirken ayet ve hadislerden çokça 

yararlandığı görülmektedir. 134 Zâhirî ilimlerde 

derinleşmesine rağmen bir türlü teselli bulmayan 

Çırâğ-ı Dehlî, erken sayılacak bir yaşta riyâzat ve 

ibâdete yöneldi.135 Nitekim yirmi beş yaşındayken 

halvete çekilip ormanlarda yaşamaya başladı. On beş 

yıl devam eden bu halinden sonra Delhi’de “Sultânü’l-

Meşâyih” diye anılan Nizâmeddin Evliyâ’ya intisap 

ederek kendisinden hilâfet aldı.136 Seyr u sülûkünü 

tamamladıktan sonra şeyhi tarafından irşad ve tebliğ 

için görevlendirilen Çırâğ-ı Dehlî’nin ünü kısa sürede 

her tarafa yayıldı. İbadetlerinde aksama olduğunu 

düşünen Çırâğ-ı Dehlî, bundan rahatsız olmaya 

başladı. Gönül rahatlığıyla ibadetlerini yapabilmek için 

mürşidinin en yakın müridlerinden olan Emîr Hüsrev 

                                                                                                            
Pakistan, 135; geniş bilgi için bkz. Ömer Tay, “Hindistanlı Bir Sûfî: 

Nasırüddîn Mahmûd b. Yahyâ Çırâğ-ı Dehlî ve Tasavvuf 

Anlayışı”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 23/43 (15 

Haziran 2021), 191-215. 
133 Kalender, Hayrü’l-Mecâlis, 126; Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-Esrâr, 859; 

Algar, “Çırâğ-ı Dehlî”, 8/303. 
134 Kalender, Hayrü’l-Mecâlis, 120. 
135 Kalender, Hayrü’l-Mecâlis, 282; Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, 126; Algar, 

“Çırâğ-ı Dehlî”, 8/304. 
136 Kalender, Hayrü’l-Mecâlis, 282; Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-Esrâr, 859; 

Mevdûdî, Târih-i Çişt u Meşâyih-i Çiştiyye, 232. 



 

61 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

aracılığıyla şeyhine haber gönderdi.137 Emîr Hüsrev 

durumu arz edince, şeyhi: “Ona, insanların arasında 

yaşayıp, onların eziyetlerine, sıkıntılarına katlanmasını, 

onlardan gelen eziyetlere karşılık cömertlik ve fedakârlık 

göstermesini tavsiye etti.”138 Şeyhinin bu kesin emrinden 

sonra görevine devam eden Çırâğ-ı Dehlî, mürşidinin 

vefatından sonra baş halife olarak göreve geldi. 

Böylece Delhi’nin bütün Çiştîler’i etrafında 

toplanmaya başladı. “Çırâğ-ı Dehlî” lakabını alması 

bundan dolayıdır.139 

Yapısı gereği halim ve mutevazı olan Çırâğ-ı 

Dehlî, devlet ricaline mesafeli durdu. 140 Zaman zaman 

dönemin idarecilerinin gazabına uğradıysa da 

pîrlerinin bu geleneğine bağla kalmada ısrar etti.141  

 İrşad ve tebliğe yoğunlaşan Çırâğ-ı Dehlî, hiç 

eser telif etmedi. Sadece mürîdlerinden Hamîd 

                                                           
137 Muhammed b. Mübârek b. Muhammed Alevî Kirmânî Mîrhord, 

Siyerü’l-Evliyâ (Lahor: Müştâk Ahmed Yayınları, 1885), 419; en-

Nedvî, İslâm Önderleri Tarihi, 3/108; Erkan Türkmen, Emir Hüsrev-i 

Dihlevî’nin Hayatı, Eserleri ve Edebî Şahsiyeti (Ankara: Atatürk 

Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, 1989), 3. 
138 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 343; Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-Esrâr, 861; 

Halik Ahmed Nizâmî, Târîh-i Meşâyih-i Çişt (Delhi: Nedvetü’l 

Musannifin Urdûbâzâr Yayınları, 1985), 182. 
139 Kalender, Hayrü’l-Mecâlis, 286; Dârâ Şükûh, Sefînetü’l-Evliyâ 

(Kânpûr, y.y., 1883), 101; Ebu’l-Feth Sadrüddîn Seyyid Muhammed 

b. Yûsuf el-Hüseynî Gîsûdırâz, Şerh-i Cevâmiʿu’l-Kelim (Lahor: el-

Faysal Yayınları, 2010), 161. 
140 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 353; Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-Esrâr, 862. 
141 Bazı İslâm devletlerinde hükümdarın elbiselerine nezaret eden 

saray görevlisi. 



 
Ömer Tay 62 

Kalender (ö. 761/1360 [?]) onun sözlerini Ḫayrü’l-

mecâlis adlı bir eserde topladı.142 Ayrıca müellifi belli 

olmayan Miftâhü’l-‘Âşıkîn, (Melfûzâti Nasırüddîn 

Mahmûd b. Yahyâ Çırâğ-ı Dehlî) adında onun 

sohbetlerini içeren bir kitap daha telif edildi.143 

Birçok halife yetiştiren Çırâğ-ı Dehlî, 1356 

senesinde Delhi’de vefat etti. Vasiyeti üzere cenazesi 

halifelerinden Seyyid Muhammed Gîsûdırâz 

tarafından yıkandı.144 Yine vasiyeti uyarınca mürşidi 

Nizâmeddin Evliyâ’dan aldığı emanetlerin kendisiyle 

birlikte defnedilmesini söyledi.145 

2. Mevlânâ Şemseddin Muhammed b. Yahyâ 

Mevlânâ Şemseddin Muhammed b. Yahyâ, 

Nizâmeddin Evliyâ’nın önemli halifelerindendir. 

Mürşidi ile ilk tanışması şöyle rivayet edilmektedir: 

“Mevlânâ Şemseddin Yahyâ (ö. 747/1346) ve teyzesinin 

oğlu Sadreddin Nâvulî, Ude’den Delhi’ye ilim tahsili 

için gelirler. O sırada Nizâmeddin Evliyâ’nın namı her 

tarafa yayılmıştır. Bu ikisi tasavvuf ehline 

inanmadıkları için onun ziyaretine gitmezler. Bir gün 

teyzesinin oğlu İbn Yahyâ’ya “Bu kadar millet gidip 

                                                           
142 Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr fi Esrâri’l-Ebrâr, 167; Âryâ, 

Tarîkati Çiştiyye der Hind u Pakistan, 137. 
143 Miftâhü’l-‘Âşıkîn, nşr. Halik Ahmed Nizâmî (Delhi: Müctebâî 

Yayınları, 1892), 2. 
144 Kalender, Hayrü’l-Mecâlis, 287; Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, 133; Dârâ 

Şükûh, Sefînetü’l-Evliyâ, 101. 
145 Kalender, Hayrü’l-Mecâlis, 287; Mevdûdî, Târih-i Çişt u Meşâyih-i 

Çiştiyye, 235. 



 

63 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Nizâmeddin Evliyâ’yı ziyaret ediyor. İlmi var mı yok 

mu bir gün gidip deneyelim.” der. Biz halk gibi ona 

fazla hürmet etmeyeceğiz sadece selam verip 

oturacağız diye anlaşırlar. Tabii bunlar onu görür 

görmez muhabbeti gönüllerine işler. Nizâmeddin 

Evliyâ “Siz şehirden mi geliyorsunuz? Delhi’yi 

kastediyordu. Çünkü o sıralar Giyâspûr’daydı, evet 

dediler, orada öğrenci misiniz? Evet, Zâhirüddin 

Behkerî’nin yanında usûl ve Pezdevî’yi146 okuyoruz. 

Nizâmeddin Evliyâ, Pezdevî’deki müşkül olan 

meseleleri onlara sorunca efendim biz de hocamızla 

birlikte bu müşkülleri halledememiştik derler. 

Nizâmeddin Evliyâ o meseleleri onlara izah ettikten 

sonra bunların kanaati tam oturur ve ona mürîd 

olurlar. Ayrıldıktan sonra kendi kendilerine biz onun 

kerâmet sahibi olduğunu duymuştuk ama bu kadar 

alim olduğunu tahmin etmemiştik” diyerek hem 

şaşkınlıklarını hem de hayranlıklarını ifade ederler.147 

Dönemin önemli âlimlerinden olan Şemseddin 

Yahyâ, şerîatla hakikati birleştirmişti. Birçok kişi onun 

rahle-i tedrisatından geçmişti.148 Çırâğ-ı Dehlî’nin onun 

                                                           
146 Ebü’l-Hasen Ebü’l-Usr Fahrü’l-İslâm Alî b. Muhammed b. el-

Hüseyn b. Abdilkerîm el-Pezdevî (ö. 482/1089) Hanefî fakihi ve 

Hanefî fıkıh usulü müellifi. 
147 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 329; Abdülhak Muhaddis ed-Dihlevî, 

Ahbârü’l- Ahyâr, 188;Belâk, Matlûbu’t-Tâlibin, 32. 
148 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 331; Muhammed Gavsî, Gülzâr-ı Ebrâr, 

127; Abdülhak Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr, 188; Nizâmî, 

Târîh-i Meşâyih-i Çişt, 177. 



 
Ömer Tay 64 

hakkında söylediği şiir, Şemseddîn Yahyâ’nın 

tasavvufta olduğu gibi ilimde de yetkin olduğunun 

kanıtıdır: 

Ben, ilme; seni gerçekten kim ihyâ etti diye sordum da. 

Şemseddîn Yahyâ diye ilim cevap verdi bana.149 

Hayatını ibadet ve ilme adayan Şemseddin 

Yahyâ hiç evlenmemiştir. Dünya malından nefret eden 

bu zat gelen hediyeleri mürîdlere dağıtmıştır. İlminden 

dolayı arkadaşları tarafından çok değer görmüş ve 

Çırâğ-ı Dehlî birkaç ay onun yanında eğitim 

aldığından dolayı her gördüğünde ona hürmet 

etmiştir.150 Titiz olduğundan çok az kişiye hilâfet 

icazetini vermiştir.151 

Aşk ve semâ ehli olan Şemseddin Yahyâ’nın 

birçok Çiştiyye şeyhi gibi semâ meclisinde aşka gelip 

vefat ettiği nakledilir. Siyerü’l-Evliyâ yazarı vefatını 

şöyle anlatır: “Nizâmeddin Evliyâ’nın vefat yıl 

dönümde Çırâğ-ı Dehlî, Kutbüddin Münevver (ö. 

760/1359) gibi büyük zatların da bulundukları sırada 

semâ meclisi düzenlendi. Bu mecliste Şeyh Sa’di’nin şu 

beyitleri okunmaya başlandı: 

Senden gelen gamı kime söyleyeyim. 

Gönlümün devasını nerede arıyayım. 

Eğer cefa hançerinle ölsem. 

                                                           
149 Abdülhak Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr, 189; Nizâmî, 

Târîh-i Meşâyih-i Çişt, 177; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/206. 
150 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 330. 
151 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 330; Abdülhak Muhaddis ed-Dihlevî, 

Ahbârü’l- Ahyâr, 189; Nizâmî, Târîh-i Meşâyih-i Çişt, 177. 



 

65 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Bu macerayı hiç kimseye anlatmam. 

Tabibim sen olduktan sonra ilaca ne gerek var. 

Esirin olunca kurtulmaya ne gerek var. 

O sırada Şemseddîn Yahyâ semâ’a kapılıp 

ellerini göğsüne götürüp hareket etmeye başladı ve 

aradan çok geçmeden vefat etti.” şeklinde onun semâ 

meclisinde vefat ettiğini aktarmıştır.152 

3. Kutbüddin Münevver Hansevî 

Kutbüddin Münevver b. Burhâneddin b. 

Cemâleddin Hansevî, Nizâmeddin Evliyâ’nın önde 

gelen halifelerindendir. Tevekkül ve kanaat ehli olan 

bu zat halk arasına pek karışmadığı; aşk ve verâdan 

gözlerinin sürekli yaşlı olduğu söylenir. Ayrıca diğer 

Çiştiyye mürşidleri gibi sultanların kapısına gitmediği 

ve bu yüzden zaman zaman sultanların haşmetine 

uğradığı nakledilir.153 Rivayete göre Sultan 

Muhammed Tuğluk, bir keresinde Hansî yakınından 

geçer, oradan 10 km. uzaklıkta Bensi denen yerde 

otağını kurar. Kutbüddin Münevver Hansevî’nin onu 

ziyarete gelmediğini öğrenince şeyhi alıp getirmesi için 

birini gönderir. Gelen elçi şeyhe sultanın fermanını 

bildirir. Şeyh gidip gitmemek benim isteğime bağlı 

mıdır değil midir diye sorar. Elçi hayır sizi mutlaka 

götürmem gerek. Bunun üzerine şeyh, Allah’a şükürler 

                                                           
152 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 333; Muhammed Gavsî, Gülzâr-ı Ebrâr, 

128. 
153 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 354; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 169. 



 
Ömer Tay 66 

olsun ki ben kendi isteğimle gitmiyorum. Ardından 

ailesinden helallik isteyip namazlığını omuzuna atıp 

yola koyulur ve sonunda saraya gelirler. Onunla 

birlikte gelen küçük yaştaki oğlu Nureddin, sultanı 

gördüğünde onu bir korku sarar. Bunu gören şeyh 

yüksek sesle yavrum Nureddin: el-azemetü ve’l-kibriyau 

lillah (Büyüklük, haşmet, ihtişam Allah’a aittir) der. 

Oğlu Nureddin diyor ki bunu duyar duymaz içimdeki 

korku gitti. Oradaki komutan ve vezirler bana keçi gibi 

göründüler. Sultan onunla tokalaştıktan sonra ben 

sizin yakınınıza kadar geldim siz bana hiç iltifat 

etmediniz. Bunun üzerine şeyh bu derviş kendini 

sultanlarla görüşmeye yetkili görmemekte, bir köşeye 

çekilerek sultana ve ehl-i İslâm’a dua etmekle 

meşguldür onu mazur görün ve böylece sultan 

kendisine dokunmaz. Şeyh geri döndükten sonra 

sultan ben şimdiye kadar kiminle tokalaşmışsam 

elinde bir titreme olurdu. Ancak şeyhin elinde en ufak 

bir korku ve endişe hissetmedim.154 Sultan ardından 

yüz bin tenge (para birimi) şeyhe gönderir. Ancak şeyh 

Allah’a sığınırız bu kadar parayı ne yaparız. Sultana 

haber verirler o zaman elli bin verin en son iki bine 

düşürürler onu da kabul etmez ancak elçiler ısrar 

edince şeyh: “Subhânallah, derviş için iki kilo pirinçle 

yüz gram yağ yeterlidir. Derviş, bu binlerce parayı ne 

                                                           
154 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 361; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 170; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/188; Ebü’l Hasan Ali 

Nedvî, el-Müslimûne fi’l-Hind (Dımaşk: Dârü İbn Kesîr, 1999), 157.  



 

67 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

yapacak?” Aldığı paraların hepsini mürîd ve fakirlere 

dağıtıp eve döner.155 

Mürşidine çok düşkün olan Kutbüddin 

Münevver Hansevî’nin onun ziyaretine hiç gelmediği 

söylenmektedir. Sebebi ise, bir gün mürşidinin 

huzurundayken Nizâmeddin Evliyâ, şeyhi Ferîdüddin 

Genc-i Şeker ile vedalaşırken mürşidi ona: “Bizim 

yanımızda zâhîr ile bâtın birdir” dediğini ve mürşidi 

Nizâmeddin Evliyâ’nın da zâhir ve bâtında ondan 

haberdar olduğundan dolayı fiziki olarak onun 

huzuruna çıkmadığı aktarılır. 156 

4. Hüsâmeddin Mültânî 

Nizâmeddin Evliyâ’nın halifelerindendir. 

Akranları arasında zühd, verâ ve fakr ile öne çıkmıştır. 

Onun yüksek mertebelere ulaştığını düşünen 

Nizâmeddin Evliyâ: “Delhi şehri onun mânevî 

koruması altındadır.” demiştir. Tasavvuf ve fıkıh 

ilmine daha fazla meraklı olan bu zatın, fıkıhta Hidâye 

ve Pezdevi’yi, tasavvufta ise Kûtu’l-kulûb ve İhyâü 

ulûmi’d-dîn’i elinden düşürmediği aktarılmıştır.157 

Toplum tarafından saygı gören bu zat kendisini o 

makamlara layık görmemiş ve daima mütevazi 

                                                           
155 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 364; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 171; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/189; en-Nedvî, el-

Müslimûne fi’l-Hind, 158. 
156 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 356. 
157 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 367; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 173; Nizâmî, Târîh-i Meşâyih-i Çişt, 178. 



 
Ömer Tay 68 

davranmıştır. Rivayete göre “Bir gün yolda yürürken 

seccadesi omuzundan düşer ancak fark etmez. 

Peşinden biri şeyh, şeyh diye çağırır ancak geri dönüp 

bakmaz. Çünkü kendini şeyh olarak görmüyordu. 

Adam efendim defalarca şeyh diye çağırdım beni 

duymadınız. O ise hayır ben şeyh değilim, ben gariban 

bir fakirim” demiştir.158 

Nizâmeddin Evliyâ, ona hilâfet verirken efendim 

vasiyetiniz nedir diye sorduğunda mürşidi işaret 

parmağını ona uzatarak terk-i dünya, terk-i dünya, 

terk-i dünya yani dünyayı terk etmektir demiştir.159 

Şehir kuyularından abdest almaktan gönlü rahat 

olmadığından ormandaki bir suyun başına gidip orada 

kalmak için mürşidinden izin almak istemiştir. Fakat 

celvet ehli olan ve Müslümanlara karşı kendini 

sorumlu hisseden mürşidi: “Hayır şehirde sıradan bir 

insan gibi yaşa çünkü halktan uzak yaşarsan çok kısa 

zamanda falan yerde bir derviş var sana gelip yine 

izdiham olur. Bir de o kuyularda ulemânın ihtilafı var. 

Şerîatta buna genişlik ve ruhsat vardır” diyerek halkın 

cefasına katlanmasını söylemiştir.160 

Zaman zaman kendisine tavsiyede bulunan 

mürşidi ona: “Hiç kimseden bir şey isteme, her zaman 

                                                           
158 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 367; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 173. 
159 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 372; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 175; Nizâmî, Târîh-i Meşâyih-i Çişt, 278. 
160 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 372; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 175; Nizâmî, Târîh-i Meşâyih-i Çişt, 178. 



 

69 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

tedbirini al, derviş her yerde bulunmamalı, iki türlü 

bulunmak var. Birincisi sûreten; bu, kapı kapı dolaşan 

ve insanlardan bir şey isteyen derviş. İkincisi mânen 

bulunmak; bu da evin köşesinde oturmuş ancak aklı 

hep Zeyd, Amr bana bir şeyler getirseler diye 

düşünendir. Bunlar zâhiren Hak ile meşgul oluyormuş 

gibi görünürler ancak bâtında kapı kapı dolaşırlar” 

demiştir.161 

5. Fahreddin Zerrâdî 

Fahreddin Zerrâdî, ilk başlarda Fahreddin Hansevî’nin 

yanında eğitim almış daha sonra Nizâmeddin 

Evliyâ’nın öğrencileri arasına katılmış ve müşkül 

konuları halledecek seviyeye ulaşmıştır. Zevk ve aşk 

ehli bu zat, dini konularda çok hassas davranmıştır. 

Zamanının çoğunu yolculuk yaparak geçiren 

Fahreddin Zerrâdî, halvet ve mücâhedeye önem 

vermiştir.162 Vaktinin çoğunu ıssız ormanlarda 

kimsenin yırtıcı hayvanlardan dolayı gidemediği 

yerlerde ibadet ederek geçirmiştir.163 Çırâğ-ı Dehlî 

“Bizim bir iki ayda elde ettiğimiz mânevî zevk ve 

makamları o bir saatte elde ederdi” diyerek onun 

maneviyatının güçlü oluşuna dikkat çekmiştir.164 

                                                           
161 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 373; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 176. 
162 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 374; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 176. 
163 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 377-383. 
164 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 378; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 177. 



 
Ömer Tay 70 

Saraya karşı mesafeli duran bu zat diğer Çiştiyye 

pîrleri gibi zaman zaman sultanların gazabına 

uğramıştır. Rivayete göre Muhammed Tuğluk, 

Türkistan ve Horasan’ı topraklarına katmayı ve Cengiz 

Han’ın oğullarının kökünü kazımayı planlar. Bu 

yüzden memleketin ileri gelen meşâyihini otağlarda 

halkı cihada teşvik etmeleri için çağırır. O gün 

Fahreddin Zerrâdî’nin de orada bulunması istenir. 

Saray sekreteri ve aynı zamanda Fahreddin 

Zerrâdî’nin mürîdi olan Kutbeddin Debîr, şeyhini 

sultanın huzuruna çıkarır. Fakat Fahreddin Zerrâdî 

sultanın huzuruna çıkmayı istemez ve saraya gitme 

gibi bir prensipleri olmadığından sultanın tepkisiyle 

karışılacağından şöyle der: “Başımı sarayda yere 

atılmış görüyorum. Ben hakkı söylemekten geri 

kalmam sultan da beni affetmez.” Fahreddin Zerrâdî 

ayakkabılarını çıkartıp sultanın huzuruna çıktığı an 

Kutbeddin Debîr hizmetçi gibi mürşidinin 

ayakkabılarını koltuğunun altına koyar. Sultan 

“Cengiz Han’ın oğullarının kökünü kazımayı 

düşünüyorum bana yardım edin.” deyince o da 

“İnşallah” der. Sultan buna çok kızar zira bu söz 

tereddüt bildiren bir sözdür. Fahreddin Zerrâdî 

gelecek ile ilgili işlerde ancak böyle söylenir. Sultan 

bana biraz nasihat et. O da öfkeni yen. Sultan, hangi 

öfke? O da yırtıcı hayvan öfkesi der. Sultan bu söze çok 

kızmasına rağmen bir şey söylemez. Sultan 

hizmetçilere yemeği getirin der. Birlikte yemek yerler 



 

71 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

ancak Fahreddin Zerrâdî az az yer. Sultan kendi 

elleriyle etleri kemikten ayırıp onun önüne bırakır 

ancak o az yemekle oyalanır. Sultan onu uğurlarken 

bir hırka ve bir para kesesini ona takdim eder. 

Fahreddin Zerrâdî’ye ulaşmadan Kudbeddin Debîr 

elini uzatıp onları alır. Fahreddin Zerrâdî gittikten 

sonra sultan sen önce ayakkabılarını sonra paraları 

alarak onu kılıcımdan kurtardın. Kutbeddin Debîr: “O 

benim hocam ve mürşidimin halifesidir. Aslında 

başımın üzerine koymam gerekirdi” der. Bu hadiseden 

sonra sultanın huzurunda Fahreddin Zerrâdî’nin adı 

her geçtiğinde “Ah ah, nasıl oldu da onun kafasını 

koparmadım” diyerek hayıflandığı nakledilir.165 

Fahreddin Zerrâdî’nin bir hac dönüşü geminin 

batmasıyla hakkın rahmetine kavuştuğu aktarılır.166 

6. ‘Alâeddin Nîlî 

Ud şehrinin alimlerinden olan bu zat, Feridüddin 

Şafiî adlı alimin yanında Keşşaf dersleri okumuştur. 

Kendini bu işe layık görmediğinden şayet şeyhim 

hayatta olsaydı hilâfet icazetini geri verirdim dediği 

aktarılmış ve bu yüzden olsa gerek hiç mürîd 

yetiştirmemiştir.167 

                                                           
165 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 384; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 178; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/190; en-Nedvî, el-

Müslimûne fi’l-Hind, 158. 
166 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 387; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 177. 
167 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 390; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 180; Nizâmî, Târîh-i Meşâyih-i Çişt, 179. 



 
Ömer Tay 72 

7. Burhâneddin Garib 

Nizâmeddin Evliyâ’nın halifelerinden olan bu 

zat, muhabbet ve aşk ehli olduğundan Emîr Hüsrev ile 

Emîr Hasan Siczî gibi büyük şairlerin onun 

sohbetlerinde bulundukları aktarılır. Ayrıca Çırâğ-ı 

Dehlî şehire uğradığı sırada onun evinde kaldığı 

rivayetler arasındadır. Mürşidine sonsuz bağlı olan 

Burhâneddin Garib, mürşidinin türbesine 

hürmetinden dolayı Gıyâspûr’a hiç sırtını dönmediği 

söylenir. Hindistan’ın Diyûger şehrinde vefat eden bu 

zatın türbesi günümüzde Burhânpûr diye bilinen 

yerdedir.168 

8. Vecîhüddin Yûsuf Çendîrî 

Nizâmeddin Evliyâ’nın ilk halifelerinden olan 

Vecîhüddîn Yûsuf, zahid, âşık, âbid ve kerâmet 

ehliydi.169 Rivayete göre, sultan tarafından cihad için 

görevlendirilen komutan, Nizâmeddîn Evliyâ’dan 

kendilerine mânevî konuda destek olacak birini 

görevlendirmesini talep eder. Bunun üzerine 

Nizâmeddîn Evliyâ halifelerinden Vecîhüddîn Yûsuf’u 

görevlendirir. Böylece oraya ulaşan İslâm ordusu kısa 

sürede zafer elde eder. Oraya yerleşen Vecîhüddîn 

Yûsuf sayesinde yerli halktan birçok kişinin Müslüman 

                                                           
168 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 394; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 181. 
169 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 397; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 191. 



 

73 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

olmasına vesile olur. Vecîhüddîn Yûsuf 729/1328 

yılında vefât eder.170 

9. Sirâcâddin Osman Ûdehî 

Âyine-i Hindistan (Hindistan’ın aynası) diye 

meşhur olan bu zat, Nizâmeddin Evliyâ’nın önde 

gelen halifeleri arasında kabul edilmiştir. Çok erken 

yaşlarda Nizâmeddin Evliyâ’nın halkasına katılmış 

daha sonra annesinin hizmeti için memleketine 

dönmüş ise de bir süre sonra tekrar geri gelip hizmet 

halkasına girmiştir. Fakir olduğundan tekkede yatıp 

kalkmış ve oradaki kitaplardan istifade etmeye 

çalışmıştır. Rivayete göre Nizâmeddin Evliyâ bazı 

öğrencilerine icazet vermek istediğinde hilâfet listesi 

Nizâmeddin Evliyâ’nın önüne konulmuştur. Onun 

adını da görünce bu yolun ilk adımı ilimdir, ilim 

olmadan olmaz diyerek onun ilmî açıdan yetersiz 

olduğundan hilâfet görevini ifa edemeyeceğini 

belirtmiştir. Bunun üzerine Fahreddin Zerradî ben ona 

ilim öğretirim. Uzun bir dönem ilim tahsil ettikten 

sonra şeyhinden aldığı kitaplar ve elbiselerle 

memleketi Gûr’e (Leknûtî) gidip hizmete başlamıştır. 

Rivayete göre şeyhinin ona verdiği elbiselerin vasiyeti 

üzere onunla defnedildiği aktarılmıştır. Ahî Sirâc, 

                                                           
170 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 402. 



 
Ömer Tay 74 

758/1357 yılında vefât etmiş ve Gûr şehrinde medfûn 

olup tarîkatı orada yayılmıştır.171 

C. ÖNDE GELEN MÜRÎDLERİ 

1. Emîr Hüsrev 

Emîr Hüsrev, 713/1313 senesinde Nizâmeddin 

Evliyâ’ya bîat etmiştir. Emîr Hüsrev ilk bîat olayını 

şöyle dile getirmiştir: “24 Zilhicce 713 tarihinde zayıf 

ve nahif bendeniz Hüsrev-i Laçin Melikü’ş-şeyh’in 

hânkâhına giderek bîat etme şerefine nail oldum. 

Gönlümde öyle bir arzu doğdu ki şeyhin hânkâhında 

bekleyeyim ve şeyh çağırdığında içeriye gireyim 

istedim. O anda haberci geldi ve buraya bir Türk 

gelmiştir derhal içeri alınsın dedi. Bunun üzerine 

içeriye girdim ve başımı yere koydum. Yerden 

kalkmamı emrettiler ve bana özel cübbe ile dört köşeli 

serpuş lütfettiler.”172 Mürşidine çok bağlı olan Emîr 

Hüsrev ona olan sevgisini şu beyitlerle dile getirmiştir: 

Tanrım bu büyüğün gölgesini, 

Küçüğün başından eksik etmesin. 

Ve zamanın hızlı akışında. 

Doğan felaketlerden korusun. 

Zira ben, onun yetiştirdiği kimseyim. 

                                                           
171 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 404; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 168; Rasool, Cihishti-Nizami Sufi Order of Bengal, 83-90. 
172 Türkmen, Emir Hüsrev-i Dihlevî’nin Hayatı, Eserleri ve Edebî 

Şahsiyeti, 14. 



 

75 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Emîr Hüsrev, hemen hemen her eserinde Allah 

ile Peygamber’den sonra şeyhini övmüştür.173 

Fars edebiyatının önde gelen Türk asıllı 

şairlerinden Emîr Hüsrev,174 mürşidinin yanında ayrı 

bir değere sahipti. Mürşidi halini sorarken “Türk, ne 

haber” diye hitap ederdi.175 Mürşidi ona muhabbet 

duyar “Ben kendimden bile bazen bıkıyorum ama 

senden hiç bıkmıyorum” derdi.176 Nizâmeddin 

Evliyâ’nın en yakın mürîdlerinden olan Emîr Hüsrev, 

bütün iletişimleri uygun bir üslupla mürşidine 

iletirdi.177 Emir Hüsrev, devrin en önde gelen şairiydi. 

“Hindistan’da Farsçayı en iyi yazan Türk” olarak 

şöhret bulan Emîr Hüsrev, Kirânu’s-Sa’deyn, Miftâhü’l-

Fütûh, Hazâinü’l-Fütûh, Devâl Rani ve Hızır Han, Nuh 

                                                           
173 Türkmen, Emir Hüsrev-i Dihlevî’nin Hayatı, Eserleri ve Edebî 

Şahsiyeti, 14. 
174 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 419; Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, 88; en-

Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/108; Türkmen, Emir Hüsrev-i 

Dihlevî’nin Hayatı, Eserleri ve Edebî Şahsiyeti, 3; Ğülâm Ali Âryâ, 

Tarîkati Çiştîyye, 138; Çiştî Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i 

Çiştiyye, 229. 
175 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 421; Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, 88; 

Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-esrâr, 786; en-Nedvî, İslam 

Önderleri Tarihi, 3/108; Ğülâm Ali Âryâ, Tarîkati Çiştîyye, 139; Çiştî 

Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 226. 
176 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 421; Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, 88; 

Türkmen, Emir Hüsrev-i Dihlevî’nin Hayatı, Eserleri ve Edebî Şahsiyeti, 

16; Ğülâm Ali Âryâ, Tarîkati Çiştîyye, 139; Çiştî Mevdûdî, Târih-i 

Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 226. 
177 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 421; Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, 88; Ğülâm 

Ali Âryâ, Tarîkati Çiştîyye, 139; Çiştî Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-

Meşâyih-i Çiştiyye, 226. 



 
Ömer Tay 76 

Sipihr, Tuğluknâme, Tâcü’l-Fütûh, Tarih-i Dehlî gibi 

eserlerin müellifidir. 27 Eylül 726/1325’teki ölümüne 

kadar çok sayıda eser kaleme almış ve Balabanlı, 

Kalaçlı ve Tuğluklu sarayının gözdesi olmuştur. 

Divanları; Tuhfetu’s-Sigar, Vasâtü’l-Hayat, Gurretü’l-

Kemâl, Bakîye-i Nâkiye ve Nihayetü’l-Kemâl’dir. Hamse178 

tarzında yazdığı eserler ise; Matla’ü’l-Envar, Şirin ü 

Hüsrev, Âyine-i Skenderî, Heşt Behişt ve Mecnunu 

Leylâ’dır.179 

Rivayete göre Sultan Giyasüddin Tuğluk ile 

Leknûtî şehrinde bulunduğu sırada mürşidi vefat 

etmiştir. Geri geldiğinde yüzünü siyaha boyamış ve 

toprağa karıştırılmış bir elbise giyip mürşidinin 

mezarına gitmiş ve şu mısraı okumuştur: 

Elbise göze hoş görünse de gönül kan ağlıyor. 

Güzelim, yüzünü zülüflerle örtüp uyumakta. 

Ey Hüsrev sen de asıl evine git. 

Zira buraları gecenin karanlığı sarmıştır. 

Şeyhinin vefatından altı ay sonra 725/1325 

yılında hakkın rahmetine kavuşmuştur.180 

                                                           
178 Bir şâirin beş mesnevisinin bir araya getirilmesiyle oluşturulan 

yapıttır. 
179 Hanefi Palabıyık, “Hindistan’ın İslâmlaşmasında Orta Asya 

İslâmı’nın Tesiri”, (Ed. Muhammet Savaş Kafkasyalı), Orta Asya’da 

İslâm, Ahmet Yesevi Üniversitesi, Ankara-Türkistan 2012, 959. 
180 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 424; Türkmen, Emir Hüsrev-i Dihlevî’nin 

Hayatı, Eserleri ve Edebî Şahsiyeti, 24. 



 

77 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

2. Emîr Hasan Siczî 

Nizâmeddin Evliyâ’nın bir diğer önemli mürîdi 

ise sohbetlerini derleyen, şair, gazel okuyan ve aynı 

zamanda Hindistan Sa’di’si diye meşhur olan Emîr 

Hasan Siczî (ö. 649/1251)’dir.181 Seyyid olan bu zat aynı 

zamanda Muînüddin Çiştî’nini (ö. 633/1236) 

hemşerisidir.182 İlk başlarda kötü yolda olan Emîr 

Hasan Siczî, Nizâmeddin Evliyâ sayesinde hidayete 

erer. Rivayete göre, Nizâmeddin Evliyâ bir gün 

Kutbeddîn Bahtiyâr Kâkî’nin türbesini ziyaret ederken 

Emîr Hasan Siczî arkadaşlarıyla şarap içiyordu. 

Nizâmeddin Evliyâ’yı görünce şu beyitleri okur: 

صحبتیم سالها باشد که ما هم  

 گر ز صحبتها اثر بودی کجاست

 زهدتان فسق از دل ما کم نکرد

 فسق ما یان بهتر از زهد شماست

Yıllardır sohbet ediyorsun. 

Nerede sohbetin tesiri. 

Zühdünüz gönüllerimizdeki fıskı azaltmadı. 

Fıskımız mı yoksa zühdünüz mü daha çoktur. 

                                                           
181 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 429; Türkmen, Emir Hüsrev-i Dihlevî’nin 

Hayatı, Eserleri ve Edebî Şahsiyeti, 7; Ğülâm Ali Âryâ, Tarîkati 

Çiştîyye, 143; Çiştî Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 229. 
182 Ğülâm Ali Âryâ, Tarîkati Çiştîyye, 143. 



 
Ömer Tay 78 

Bunları duyan Nizâmeddin Evliyâ inşallah 

yakında faydası olur der. Şeyhin duası anında kabul 

olur ve ellerine kapanıp mürîdleri arasına girer.” 

Ardından Fevâidü’l-fuâd kitabını telif etmeye başlar. 

Emîr Hüsrev tarafından beğenilen bu kitap için: 

“Keşke bu kitap bana ait olsaydı. Benim bütün 

kitaplarım Emîr Hasan Siczî’ye ait olsaydı.”183 Bunun 

dışında dokuz bin beyitlik bir divanı vardır. Emîr 

Hasan Siczî 649/1251 yılında vefat etmiştir. Bugün 

Hasanşîr diye meşhur olan kasabada medfûndur.184 

Nizâmeddin Evliyâ’nın diğer mürîdlerinin isim 

listesi şu şekildedir: 

Târîh-i Fîrûz Şâhî adlı eserin yazarı tarihçi Berenî 

Hâce Ebu Bekir 

Hâce Müeyyidüddin Kürdî 

Muhiddin Kâşânî 

Vecihüddin Pâilî 

Fahreddin Mervezî 

Mevlânâ Fasihüddin 

Mevlânâ Celâleddin 

Hâce Kerimüddin Semerkandî 

Bahâüddin Edhemî 

Mübarek Gopamevî 

Tâceddin Dâverî 

Hâce sâlâr 

                                                           
183 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 430; Ğülâm Ali Âryâ, Tarîkati Çiştîyye, 

144. 
184 Ğülâm Ali Âryâ, Tarîkati Çiştîyye, 144. 



 

79 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Kadı Şerefüddin185 

D. TASAVVUF ANLAYIŞININ YAYILMASINDA 

ETKİLİ OLAN FAKTÖRLER 

1. Nizâmeddin Evliyâ’nin Halifeleriyle İletişimi 

Nizâmeddîn Evliyâ, samimi ve yetenekli olan 

halifeleriyle tarîkatı ve muhabbeti Hind alt kıtasına 

yaymaları için özel olarak ilgilenmiştir. Olgun ve 

yetişkin mürşidlerde olması gereken bütün özellikleri 

onlara kazandırmaya çalışmıştır. Onlara mücâhede 

yaptırmış, ilim sahibi olmayanları ilim öğrenmeye 

teşvik etmiştir. Hâlâ gönlünden ilmi münazara 

arzusunu atamayanları ise ıslah etmeye çalışmıştır. 

Zaman zaman halifeleri kendi aralarında ilmi 

tartışmalar yapmak için izin istemişlerse de o: “Ben 

sizden farklı hizmet bekliyorum” diyerek enerjilerini 

sahada İslâm’a hizmet etmek için harcamalarını 

tavsiye etmiştir. Ayrıca önderlik özelliklerini taşıyan 

halifelerini topluma liderlik yapmaları için halk içinde 

yaşamaları ve toplumun sıkıntılarına katlanmaları 

gerektiğini söylemiştir.186 

Nizâmeddîn Evliyâ, tek başına riyâzat ve ibadet 

etmek isteyen halifelerini insanların hidayeti için bazı 

zorluklara katlanmaları gerektiğini tavsiye etmiştir.187 

                                                           
185 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 409; es-Siczî, Fevâʾidü’l-fuʾâd, 

(Mukaddime, Muhsin Keyânî), 18-19; en-Nedvî, İslam Önderleri 

Tarihi, 3/179; Çiştî Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 230. 
186 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/176-177. 
187 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/176-177. 



 
Ömer Tay 80 

Nitekim halifelerinden Çırâğ-ı Dehlî, fıtratı gereği bir 

kenara çekilip tek başına ormanlarda ibadet etmek için 

mürşidinden izin istemiş ise de Nizâmeddîn Evliyâ 

ona, insanların arasında yaşayıp, onların eziyetlerine, 

sıkıntılarına katlanmasını, onlardan gelen eziyetlere 

karşılık cömertlik ve fedakârlık göstermesini 

söylemiştir.188 

Rivayete göre Nizâmeddîn Evliyâ’nın çok 

sevdiği müntesiplerinden Hâce Müeyyidüddîn el-

Kûrdî, sarayda önemli mevkide olduğu halde, şeyhine 

intisâb ettikten sonra onun hizmetinde kalmaya 

başlamıştır. Sultan bu zatın fikirlerinden çok 

yararlandığı için onun yokluğunu hissetmeye başlamış 

ve bu yüzden bir aracı vesilesiyle saraya geri 

dönmesini istemiştir. Gelen elçi sultan Alaüddin’in 

fermanını şeyhe ilettiğinde şeyh onun yapacak işleri 

olduğunu ifade ederek kalmasını istemiştir. Elçi bu 

sözleri sultana ulaştırınca onun pek hoşuna gitmemiş 

ve: “Hazret herkesi kendisi gibi yapmaya çalışıyor” 

şeklinde serzenişte bulunmuştur. Nizâmeddîn Evliyâ 

ise: “Kendisi gibi ne demek kendisinden daha iyi…” 

cevabını vermiştir. Elçi bunları sultana ilettikten sonra 

sultan ondan artık vazgeçmek zorunda kalmıştır.189 

                                                           
188 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/178; Hamid Algar, “Çırâğ-ı 

Dehlî”, Çırâğ-ı Dehlî (İstanbul: DİA, 1993), 8/303-304; Çiştî 

Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 233. 
189 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 433; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 

3/185. 



 

81 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

2. Tarîkatın Her Kesimden İnsana Açık Oluşu 

Nizâmeddîn Evliyâ, bîat ve irşâd konusunda 

ayırım yapmadan ve gösterdiği müsamaha neticesinde 

tarîkata katılımın daha fazla olmasına vesile olmuştur. 

Onun döneminde her türlü insana kapıyı açık tutması 

sebebiyle tarîkat Hindistan toprakları dışına 

taşmıştır.190 Tarih-i Fîrûz şâh adlı eserin yazarı ve aynı 

zamanda Nizâmeddîn Evliyâ’nın halifesi olan 

Ziyâüddin Berenî, başından geçen bir olayı şöyle 

aktarmıştır: “Bir gün mürşidimin huzurundayken 

yoğun bir insan kitlesinin bîat ettiğini gördüm. Kendi 

kendime eski mürşidler mürîd seçerken ihtiyatlı ve 

çekimser davranırlardı. Mürşidim ise her geleni 

tarîkata alıyor. Bunu ona sormak istedim. Şeyhim 

mana âleminde kerâmetiyle anlamış olmalı ki bana: 

‘Ziyâüddin! Sen her türlü soruyu soruyorsun niçin 

benim her geleni tarîkata kabul ettiğimi sormuyorsun?’ 

Kendisinden bunu işitince her tarafım diken diken 

oldu. Daha sonra şeyhim bunu şu şekilde açıkladı: 

‘Benim niçin mürîd seçerken tedbirli davranmadığımın 

birinci sebebi, kapıma gelen birçok insanın bîat 

aldıktan sonra kötü alışkanlıkları terk edip hak yola 

girdiklerini, ibadet ve zikirle meşgul olduklarını 

duyuyorum. Eğer ben işin başında tam hazır olduktan 

sonra tarîkata girmelerini şart koşsaydım birçoğunu bu 

                                                           
190 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/167; Ğülâm Ali Âryâ, Tarîkati 

Çiştîyye, 154. 



 
Ömer Tay 82 

amellerden mahrum bırakacaktım. İkinci sebep ise 

benim şeyhim Ferîdüddîn Genc-i Şeker, her gelene bîat 

vermem için bana hususi izin vermişti” diyerek 

tarîkattaki metodunu belirtmiştir.191 

Nizâmeddîn Evliyâ mürîdlerine; meşrep, 

mezhep ve din ayırımı yapmadan herkese iyi 

davranmalarını tavsiye etmiştir. Sâlikin hiç kimseye 

zararı dokunmaması, herkese müsamaha ile 

yaklaşması gerektiğini şu beyitte dile getirmiştir: 

 حافظ گر وصل خواهی صلح کن با خاص عام

با برهمان رام رامبا مسلمان الله الله   

Eğer Hakk’a ulaşmak istersen herkese barışçıl yaklaş. 

Müslüman, Allah Allah Brahman, Râm Râm der.192 

Bu beyitten anlaşılacağı üzere Nizâmeddîn 

Evliyâ’nın insanlar arasında bir fark gözetmediği, 

herkese müsamaha ile yaklaşmıştır. Ayrıca insanların 

fıtratında ibâdet etmek olduğunu, dinlerin 

kaynağının aslında bir olduğu daha sonra tahrif 

olduklarını nitekim Müslümanların Yüce Allah ile 

Brahmanların Râm dediğinde aynı yere varmak 

istediklerini söylemeye çalışmıştır. Ayrıca bir 

defasında yoginin birine sizin yolunuz nedir, işinizin 

aslı nedir diye sorduğunu ve onun şöyle cevap 

verdiğini aktarmıştır: “Bizim ilmimizde 

                                                           
191 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 479; Nizâmî, Târîh-i Meşâyih-i Çişt, 290; 

en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/168. 
192 Nizâmî, Târîh-i Meşâyih-i Çişt, 651. 



 

83 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

insanoğlunun iki alemi vardır. Biri ulvî, diğeri süflî. 

Ulvî aleme ulaşmak için; sıdk, saflık, güzel ahlakla 

ulaşılır. Süflî alem ise tutumlu, temiz ve bilgiyle elde 

edilir. Nizâmeddin Evliyâ, yoginin bu sözlerinin çok 

hoşuna gittiğini itiraf etmiştir.193 

3. Nizâmeddin Evliyâ’nin Yöneticilerle 

Münasebetleri 

Çiştîler’in önemli simâlarından Nizâmeddîn 

Evliyâ, yaşamı boyunca saraya mesafeli durmuştur. 

Zira hayatı boyunca ne kendisi sultanların ziyaretine 

gitmiş ne de onların ziyaret taleplerini kabul 

etmiştir.194 Nitekim beş padişahın taht değiştirmesine 

şahitlik eden Nizâmeddîn Evliyâ, bunlardan şeyhe 

muhabbet duyan üçüncü padişah Celâleddîn Halacî (ö. 

695/1296), ona defalarca ziyaret isteğinde bulunduysa 

da prensip olarak Nizâmeddîn Evliyâ taleplerini geri 

çevirmiştir. Sonunda Nizâmeddîn Evliyâ’nın yakın 

hizmetlilerinden Emîr Hüsrev ile padişah, farklı bir 

yola başvurarak şeyhten habersiz kendisini ziyaret 

etmek istemişler. Ancak tasavvufî terbiyesi açısından 

iyi olmayacağını düşünen Emîr Hüsrev mürşidine 

haber vermiştir. Bunun üzerine Nizâmeddîn Evliyâ 

şeyhinin türbesini ziyaret etmek bahanesiyle şehri terk 

                                                           
193 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 105. 
194 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/93; Said Şîrâzî - Muhsin 

Masûmî, “Münâsebât-i Salâtîn-i Dehlî bâ Meşâyih-i Çiştiyye ve 

Sühreverdiyye”, Tarih-i Temeddün-i İslâmî Dergisi 1/ (2013), 110; 

Çiştî Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 223. 



 
Ömer Tay 84 

etmiştir.195 Bunu haber alan padişah, Emîr Hüsrev’e 

sitem ederek “Bizi şeyhin bereketinden mahrum 

bıraktın” demiştir. Emîr Hüsrev ise “Ya kelle ya da 

iman ikisinden birini tercih etmek zorunda kaldım bu 

yüzden tercihimi kellenin gitmesinden yana 

kullandım.” Yani ya padişahın öfkesini göze alacaktım 

ya da mürşidimin bana kızmasından imanımın yok 

olması teklikesini yaşayacaktım demiştir. Akıllı ve 

yumuşak huylu olan sultan bu sözlerden sonra sesini 

çıkarmamıştır.196 

 Hindistan’ın sert ve II. İskender lakabıyla bilinen 

padişahı Alâeddîn Halacî (ö. 715/1316), başa geçtikten 

sonra bazı adamları Nizâmeddîn Evliyâ’nın halk 

tarafından sevilmesinin zamanla devlet için bir tehlike 

arzedeceğini söylemişlerdir. Bunun üzerine sultan 

bunu takibe almış fakat bunun insanların imanıyla 

ilgilendiğini, siyaset, dünya malı, makam ve dünya 

mertebelerine ilgi duymadığına kani olunca ondan 

özür dileyerek onu ziyaret etmek istemiştir. Fakat 

prensip gereği Nizâmeddîn Evliyâ isteğini geri 

çevirmiştir.197 Padişah daha sonra defalarca izin talep 

                                                           
195 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 218; Muhsin Masûmî- Said Şîrâzî, 

“Münâsebâti Salâtîni Dehlî bâ Meşâyihi Çiştiyye ve 

Sühreverdiyye” 109-122; Çiştî Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i 

Çiştiyye, 224. 
196 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 218; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 

3/94; Çiştî Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 224. 
197 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 215; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 108; Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-esrâr, 791; en-Nedvî, 

İslam Önderleri Tarihi, 3/95; Muhsin Masûmî- Said Şîrâzî, 



 

85 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

ettiyse de başarılı olamamıştır. Padişahın ısrarları 

üzere Nizâmeddîn Evliyâ şöyle buyurmuş: “Bu fakirin 

evinin iki kapısı vardır. Padişah bir kapıdan gelirse, 

ben diğer kapıdan çıkar giderim” diyerek dinin ve 

toplumun maslahatı için padişahlara karşı net tavrını 

ortaya koymuştur.198 

Nizâmeddîn Evliyâ, padişahlarla görüşmeyerek 

kendini güvenceye aldıysa da bu, onun hiçbir zaman 

idarenin gazabına uğramadığı anlamına 

gelmemektedir. Çünkü Alâeddîn Halacî’den sonra 

oğlu Kutbeddîn zorla tahtı ele geçirdikten sonra 

Nizâmeddîn Evliyâ’ya sıkıntılar çıkarmıştır. Öyle ki 

sultan, toplumdaki kanaat önderlerinin her ay saraya 

gelip sultana itaatlerini bildirmelerini emretmiştir.199 

Fakat Nizâmeddîn Evliyâ kendine vekaleten başka 

birini göndermiştir. Buna çok kızan sultan bundan 

sonra saray hizmetlilerine şeyhi ziyaret etmeyi 

yasaklamıştır. Ayrıca tehditvari bir şekilde: “Eğer 

gelecek ayın toplantısına katılmazsa ben onu nasıl 

                                                                                                            
“Münâsebâti Salâtîni Dehlî bâ Meşâyihi Çiştiyye ve 

Sühreverdiyye” 109-122; G. Potter Lawrence, “Moğollar Sonrası 

İran’da Sûfîler ve Sultanlar”, çev. Hanifi Şahin, Tasavvuf İlmî ve 

Akademik Araştırma Dergisi 28 (2011), 215-243.  
198 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 217; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 108; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/95; Muhsin Masûmî- 

Said Şîrâzî, “Münâsebâti Salâtîni Dehlî bâ Meşâyihi Çiştiyye ve 

Sühreverdiyye” 109-122.  
199 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 237; Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-

esrâr, 793; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/97; Ğülâm Ali Âryâ, 

Tarîkati Çiştîyye, 148. 



 
Ömer Tay 86 

getireceğimi bilirim”200 diyerek bir bakıma devlet 

gücüyle zor kullanacağını ima etmiştir. Nizâmeddîn 

Evliyâ’ya sultanın bu fermanı ulaşınca ne lehte ne de 

aleyhte ağzından tek bir kelime çıkmamıştır. Fakat 

günler tükeniyor, toplantı zamanı yaklaşıyordu. Öyle 

ki son gün gelip çatmış, herkes tedirgin bir şekilde 

yarın ne olacak diye beklerken sabah gün ağardığında 

o gece sultan kraliyet ailesi fertlerinden biri tarafından 

öldürülmüştür.201 

Doğru yoldan taviz vermeyen Nizameddîn 

Evliyâ’nın padişahlarla yaşadığı başka bir menkıbesi 

ise şöyle anlatılır: “Giyasüddîn Tuğluk, Bengal’den 

Delhi’ye dönerken Nizameddîn Evliyâ’ya ikimizden 

birisi orada fazla olduğunu yazdırmıştır. 

Nizameddîn: “Delhi durest” yani henüz Delhi 

uzaktır demiştir. Bu söz, hâlâ Hindistan’da bizdeki 

“Dereyi görmeden paçaları sıvamak” sözünün 

karşılığı olarak kullanılmaktadır.202 

                                                           
200 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 237; Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-

esrâr, 79; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/98; Ğülâm Ali Âryâ, 

Tarîkati Çiştîyye, 148; Muhsin Masûmî- Said Şîrâzî, “Münâsebâti 

Salâtîni Dehlî bâ Meşâyihi Çiştiyye ve Sühreverdiyye” 109-122. 
201 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 238; Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-

esrâr, 793; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/99; Ğülâm Ali Âryâ, 

Tarîkati Çiştîyye, 149; Muhsin Masûmî- Said Şîrâzî, “Münâsebâti 

Salâtîni Dehlî bâ Meşâyihi Çiştiyye ve Sühreverdiyye” 109-122. 
202 Bayur, Hindistan Tarihi, 1/323. 



 

87 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

İKİNCİ BÖLÜM 

NİZÂMEDDÎN EVLİYÂ’NIN 

TASAVVUFÎ GÖRÜŞLERİ 

 

A. NAZARÎ ESASLAR 

İslâm düşüncesinin kelam ve felsefe gibi temel 

ilim dallarından biri olan tasavvuf, başlangıcından 

günümüze kadar, tasavvuf tarihçileri tarafından 

özelliklerine göre tasnif edilmiş, bazı farklı 

dönemlerden geçmiştir. Bu tasnife göre, pratik ve 

ferdî yönü ağır basan bir zühd hareketiyle başlayan 

tasavvuf, yaklâşık iki asır sonra bağımsız bir ilim dalı 

hüviyetine kavuşmuştur. VII/XIII. yüzyıldan îtibâren 

felsefî-kelamî konuların derinlemesine tartışılmaya 

ve kaleme alınmasıyla tasavvuf da metafizik/nazarî 

karaktere sahip bir sistem görünümü almıştır.203 Bu 

bağlamda farklı coğrafyalarda ortaya çıkan tarîkatlar 

kendilerine has esâslar geliştirmişlerdir. Bu süreçte 

Hind alt kıtasında da önemli derecede nazarî 

tasavvuf benimsenmiştir. Burada nazarî tasavvufu 

savunan oldukça fazla şahsiyet bulmak mümkündür. 

Örneğin Nizâmiyye tarîkatının kurucusu 

                                                           
203 Seyyid Hüseyin Nasr, “Nazari İrfan, Doktriner Tasavvuf ve 

Bugünkü Önemi”, İslâm Araştırmaları Dergisi, (12), 2004, 1-25; Betül 

Gürer, “Nazarî Tasavvuf Geleneğinin El Kitabı: Muhtevası ve 

Tesirleri Bağlamında Sadreddin Konevî’nin Miftâhu’l-ğayb’ı”, 

Cumhuriyet İlahiyat Dergisi 21(1) 2017, 393- 423. 



 
Ömer Tay 88 

Nizâmeddîn Evliyâ ve Nizâmiyye şeyhlerinden 

Gîsûdırâz gibi birçok şahsiyeti zikredebiliriz. Bu kısa 

girişten sonra şimdi de Nizâmeddîn Evliyâ’nın nazarî 

tasavvuf ile ilgili görüşlerini aktarmaya çalışacağız. 

1. Şerîat- Tarîkat 

Nizâmeddîn Evliyâ, şerîata bağlı kalmaya son 

derece özen gösterdiği gibi, mürîdlerine ve dostlarına 

da bunu önemle tavsiye etmiştir. Ona göre şerîata 

ittiba, tasavvufî eğitiminin olmazsa olmaz esaslarından 

biridir. Tarîkatı ise şerîata hizmet eden bir vasıta 

olarak görmüştür. Şerîat konusunda hassas olan 

Nizâmeddîn Evliyâ, sünnetlerin yanı sıra 

müstahapların dahi terk edilmemesi gerektiğini 

belirtmiştir. Nizâmeddîn Evliyâ, başkalarına şerîata 

aykırı bir şey telkîn etmesin ve kendileri de şerîata 

aykırı bir davranışta bulunmasınlar diye hem mürşidin 

hem de mürîdin şerîatı bilmelerinin şart olduğunu 

ifade etmiştir. Çünkü şeyh denilen zatın eğer şerîatın 

hükümlerini, tarîkat ve hakikatın sırlarını bilirse ondan 

çabuk çabuk şerîata aykırı bir şey sâdır olmayacağını 

belirtmiştir.204 

Nizâmeddîn Evliyâ’ya göre helal olan hiçbir şey 

Allah yolunda engel ve hak yoldan alıkoyucu değildir. 

Zira hak yoldan saptırıcı olsaydı o şeyin hikmet gereği 

helal ve meşrû olmayacağını aktarmıştır. Ona göre, 

                                                           
204 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/146; Nizâmî, Târîh-i Meşâyih-i 

Çişt, 269. 



 

89 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Allah tarafına yönelen kalp, temiz olduktan sonra 

hangi işi yapmak isterse ona hiçbir zararı olmaz. 

Çünkü dünyayı kesben terk etmek, yarı çıplak yarı aç 

oturup beklemek zühd ve dervişlik olmadığını 

belirtmiştir.205 Ona göre gerçek zühd, dervişin helal 

dairede geçinip ancak gönlünü dünya malına 

kaptırmamasıdır.206 Ayrıca bu yola giren sâlikin 

şeytanın vesveselerine kapılıp Kur’ân ve Sünnet 

çizgisinden sapmaması gerektiğine dikkat çeken 

Nizâmeddîn Evliyâ, şerîata ters olan her hakikatin 

küfür olduğunu şayet gaybten bir işaret ya da sâlikin 

hatırına gelen şeyler şerîata ters ise hiç dönüp 

bakmaması gerektiğini ifade etmiştir. Bunun yanı sıra 

sâlikin kalbine gelen şeyleri iki şahid olan Kur’ân ve 

Sünnete müracaat ederek halletmesi gerektiğini 

belirtmiştir.207 Bununla ilgili büyüklerden birinin, 

“Allah’ım beni kendi ulûhiyetinle baş başa bırakma, 

beni Hz. Peygamberin şerîatına tabi kılmada sabit kıl” 

şeklinde dua ettiğini aktarmıştır. Çünkü kul ulûhiyet 

ile baş başa kaldığında ya arşın üstünde ya da seranın 

altında olacağını yani farklı alemlerde değişik haller 

yaşayabileceğini ancak Hz. Peygamberin şerîatına tabi 

olanın mânevî tehlikelerden mahfuz kalacağını beyan 

etmiştir. Zira O’nun şerîatı hiçbir peygamberin şerîatı 

ile nesih olmadığını hele hele bir sâlikin hevasıyla hiç 

                                                           
205 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/155. 
206 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/156. 
207 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 395. 



 
Ömer Tay 90 

nesih olmayacağını herkesin bilmesi gerektiğini ifade 

etmiştir. Eğer sâlik riyâzatlerın sonucu hitabın 

kalkacağını ve itabın zail olacağını düşünüyorsa açık 

bir şekilde yanıldığını bilmesi gerektiğini 

söylemiştir.208 

2. Nübüvet-Velâyet 

Muhakkik sûfîler, peygamberlerin bütün 

beşerden daha üstün olduğu hususunda icma 

etmişlerdir. Ne kadar yüce ve üstün de olsa, evliyâ ve 

sıddıklardan hiçbirisi onların derecesine ulaşamaz. Bu 

konuda Ebû Yezîd Bestâmî şöyle demiştir: “Sıddıkların 

derecelerinin sonu, peygamberlerin derecelerinin 

başlangıcıdır.”209 Aynı şekilde Nizâmeddîn Evliyâ, 

velâyetin nübüvvetten üstün olduğunu asla kabul 

etmez. Ona göre, her ne kadar peygamberler insanlarla 

uğraşsalar dahi onların Hakk’la olan bir anları 

evliyânın Hakk’la olan meşguliyetlerinin tümüne 

bedel olduğunu vurgulamıştır.210 

Müellifimiz, feîl vezninde olan velînin hem 

mef’ul hem de fâil anlamında kullanıldığını ve velîye 

velî denilebilmesi için de her iki anlamı taşıması 

gerektiğini aktarmıştır.211 Bu yüzden irşad 

                                                           
208 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 395. 
209 İzzeddîn Mahmûd b. Ali Kaşânî, Tasavvufun Ana Esasları, çev. 

Hakkı Uygur (İstanbul: Kurtuba Kitap Yayınları, 2010), 41. 
210 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 148; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 470; en-Nedvî, 

İslam Önderleri Tarihi, 3/155. 
211 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 350. 



 

91 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

konumumda olan mürşidin hem velâyet hem de 

vilâyet sahibi olması gerektiğini ifade etmiştir. Velâyet; 

şeyhin mürîdleri Allah’a ulaştırmaya çalışması, tarîkat 

adabını öğretmesi kısacası şeyh ile halk arasındaki 

ilişkilere velâyet denildiğini mürşid ile Hak arasındaki 

şeylere ise vilâyet denildiğini ve bunun da muhabbete 

hass bir şey olduğunu aktarmıştır. Bu yüzden mürşid 

vefat ettiğinde vilâyeti kendisiyle birlikte götürdüğünü 

ancak velâyeti Allah’ın emrettiği doğrultuda birine 

teslim edip gideceğini belirtmiştir. 212 

Nizâmeddîn Evliyâ, velâyetin üç çeşit 

olduğunu aktarmıştır: Birincisi, sadece kendisinin 

velî olduğundan haberdar olmasıdır. İkincisi ise 

kendisi farkında olmasa da toplumun kendisinin 

velâyetinden haberdar olmasıdır. Üçüncüsü ise hem 

toplumun hem de kendisinin velî olduğunun 

farkında olmasıdır.213 Başka bir tasnifte ise ehl-i 

sünnet çizgisine uygun bir şekilde velâyet-i imân ve 

velâyet-i ihsan şeklinde ele almıştır. İlk sınıfa bütün 

müminlerin dahil olduğunu ikinci sınıfa ise yüksek 

mânevî makâmlara erişenlerin dahil olduğuna dikkat 

çekmiştir.214 

Velînin kendinden haberdar olmaması mümkün 

mü sorusuna şöyle cevap vermiştir: “Bu konu 

                                                           
212 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 17; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 484. 
213 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 350; Âryâ, Tarîkat-i Çiştîyye, 202. 
214 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 483; Abdurraûf Nuseyrî Cûzkânî - Rızâ 

Dehkânî-Dîn Muhammed Atâî, “Sey-i Târîhî-Fikrî Tarîkati Çiştiyye 

ez Âğâz tâ Pâyâni İtilâ-i Ân”, Horâsâni Büzurg 21 (2016), 112.  



 
Ömer Tay 92 

ihtilaflıdır. Bazılarına göre kişinin kendisinin velî 

olduğundan haberi olmayabilir. Çünkü velî mütevazı 

ehlidir. Örneğin elinde bir kerâmet meydana geldiği 

sırada bunun mekr olduğu korkusuna kapılıp Yüce 

Allah’ın kendisini reddettiği korkusuna kapılabilir ve 

bu korkudan dolayı akıbet-i hilaf meydana gelebilir. 

Bu yüzden haberdar olmaması doğaldır. Çünkü 

tasavvuf ehline göre önemli olan amelin akıbete 

muvafık olmasıdır. Yani sonuçtan emin olmaktır 

derler. İkinci grup ise velînin kendinden haberi olması 

doğaldır. Akıbet korkusuna kapılması gerekmez. 

Velînin kerâmet sahibi olması normaldir ve velî kendi 

akıbetinden emin olmalıdır. Çünkü kerâmetin velîlere 

caiz olduğunu bilmelidir. Bunları bildikten sonra hilaf-

i akıbetin korkusuna kapılması da gerekmez. Nitekim 

Hz. Peygamber cennet ile müjdelenen on sahabîye 

akıbetlerinin emin olduğunu haber vermiştir derler.”215 

Nizâmeddîn Evliyâ, nübüvvet ile velâyetin bazı 

konularda birbirinden ayrıldığını belirtmiştir: 

1. Peygamberler hiçbir zaman peygamberlikten 

azlolunmazlar. Ama velîler azlolunurlar.216 

2. Mûcize, peygamberden sadır olur, onlar hem 

kâmil ilme hem de kâmil amele sahip oldukları gibi 

onlara vahiy de iner. Kerâmet, evliyâların elinde 

meydana gelir, onlar da hem kâmil ilme hem de kâmil 

amele sahipler ancak onlar mağluplar. Maûnet, bazı 

                                                           
215 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 350. 
216 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 483. 



 

93 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

meczupların elinde meydana gelir, bunlar ne ilim ne 

de kâmil amele sahipler. Zaman zaman bunların elinde 

olağanüstü şeyler meydana gelir. İstidrac, iman sahibi 

olmayanların elinde mesela sihirbazlar gibi kişilerin 

elinde meydana gelen şeylere denir.217 

3. Hem enbiyâ hem de evliyâ ve fukara 

masumlar. Ancak enbiyânın ismeti vacibidir, 

evliyânın caizidir.218 Başka bir deyişle enbiyâ masum 

yani peygamberler Yüce Allah tarafından 

kötülüklerden, günahlardan korunur ve nübüvvet 

makâmına yakışmayacak şeylerden uzaklar. Evliyâ 

ise mahfuz yani velî olan bir zât, Yüce Allah’ın özel 

destek ve koruması ile günahlardan uzak tutulur, 

korunur.219 

4. Peygamber galibû’l-haldır, velî ise 

mağlûbü’l-haldır.220 

5. Peygamberler sahv ehlidirler. Evliyâdan bazı 

sırlar izhar olduklarından dolayı onlar sekr ehli kabul 

edilirler.221 

3. Keşf- Kerâmet 

Nizâmeddîn Evliyâ’ya göre aklın 

kavrayamadıklarına kerâmet denildiğini222 ve sâlik için 

                                                           
217 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 87. 
218 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 115. 
219 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 174. 
220 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 486. 
221 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 41. 
222 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 7. 



 
Ömer Tay 94 

keşf ve kerâmetin perdeli olduğunu bu yüzden 

mürîdin kerametten ziyade istikâmete önem vermesi 

gerektiğini ifade eder. Ona göre seyr-u sülûkün yüz 

mertebe olduğunu, on yedinci makamın keşf ve 

kerâmet makamı olduğunu bu münasebetle Allah 

dostlarına yakışanın keşf ve kerâmetlerini gizlemek 

olduğunu belirtir.223 

Nizâmeddîn Evliyâ, tasavvuf yolunda kerametin 

belirleyici bir etken olmadığını nitekim bazı kişilerin 

kerâmet iddiasında bulunup kerâmetlerini 

göstermelerinin bir anlam ifade etmediğini zira Hakk 

Teâlâ’nın evliyânın kerâmetlerini gizlemesini 

enbiyânın da mûcizelerini izhar etmesini farz kıldığını 

dile getirir. Çünkü kerâmetini izhar edenin tasavvufa 

göre farzı terk ettiğini ve de kötü bir şey yaptığını 

söyler. Ayrıca seyr-u sülûkün bazı mertebeler 

barındırdığını bu yüzden sâlikin üst mertebelere 

ulaşabilmesi için keşf ve kerâmet makamını gizlemesi 

gerektiğini zira Allah dostlarının böyle bir yaklaşım 

sergilediklerini ifade eder.224 

Nizâmeddîn Evliyâ, kerâmet göstermenin bir 

marifet olmadığını asıl Müslümanlığın istikâmet ve 

muhabbet üzere olmak gerektiğini vurgulamaktadır. 

Zira ona göre sâlik keşf ve kerâmetlerini gizlemeli, 

                                                           
223 Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr, 113; Abdurraûf Nuseyrî 

Cûzkânî-Rızâ Dehkânî-Dîn Muhammed Atâî, “Seyr-i Târîhî-Fikrî 

Tarikati Çiştiyye”, 107-120. 
224 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 144; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 488; Muhaddis 

ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr, 113. 



 

95 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

istikamet ve muhabbet yolunda gitmelidir. Nitekim bir 

defasında Hüsâmeddîn Mültânî adlı halifesi 

Nizâmeddîn Evliyâ’ya: “Efendim halk benden kerâmet 

talep ediyor” sorusuna mürşidi kendisine: “Kerâmet, 

gayb kapısında istikâmet üzere olmaktır. Sana ne 

kerâmetten, sen kendi işine bak”225 şeklinde cevap 

vererek bir anlamda mürîdlerin kerâmetler peşinden 

koşmaktan ziyade, istikâmete dikkat etmeleri 

gerektiğini ifade etmeye çalışmaktadır.226 

Ona göre üç şey kerâmet yoluyla hasıl olur. 

Birincisi eğitim almadan ilim elde etmek; ikincisi 

avamın rüyada gördüklerini velînin uyanıkken 

müşahede etmesi; üçüncüsü ise evliyânın başkaları için 

yaptıkları tasavvurların müessir olması yani etki 

etmesi. Örneğin velînin birinin vefatını tasavvuru 

sırasında o kişinin ölüm haberi gelmesi ya da bir 

kişiyle görüşmek istemesi o kişinin gelmesi gibi.227 

Bu tarîkatın pîrleri zikirlerini kendilerine has 

olan mekanlarda yaptıkları gibi yaşamları boyunca 

kerametleri de gizlemeye çalışmışlardır.228 Nitekim 

Nizâmeddîn Evliyâ’nın sözleri bunu desteklemiştir. 

Zira ona göre gerçek Müslümanlığın kerametleri izhar 

etmekle değil doğruluk ve istikamet üzere olmakla 

hasıl olduğunu ifade etmiştir. Kerameti bir nevi 

                                                           
225 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 373; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 176. 
226 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 41,207 
227 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 353. 
228 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 491. 



 
Ömer Tay 96 

dilenciliğe benzeten Nizâmeddîn Evliyâ: “Dilencilik 

ihtiyaç duyulduğunda yapılır” diyerek ulu ortada 

kerametleri izhar etmenin doğru olmadığını ve 

kerâmetlerin gizli kalması gerektiğiyle ilgili meşhur 

olan şu hadiseyi aktarmıştır: “Rivayete göre bir gün 

Ebü’l-Hüseyin en-Nûrî (ö. 295/908) Dicle nehrinin 

kenarına gittiği sırada balıkçının biri balık tutuyordu. 

Ona ağını at eğer benim ağırlığımın iki buçuk katı bir 

balık çıkmazsa ben velâyet sahibi değilim ve gerçekten 

öyle çıkar. Bu haber Cüneyd-i Bağdâdî’ye ulaşınca 

keşke o ağdan siyah bir yılan çıksaydı onu sokup 

ölseydi daha iyi olurdu. Etraftakiler niye böyle 

diyorsunuz? Şayet yılan onu ısırsaydı şehid olurdu. 

Ancak şimdi onun akıbeti ne olur kim bilir” diyerek 

velîlerin kendine hâkim olmaları gerektiğini ve 

rastgele keramet ortaya koymalarının doğru bir 

davranış olmadığını zira bu yolun öncülerinin böyle 

davrandığını söylemeye çalışmıştır.229 

Nizâmeddin Evliyâ, sözlerinde sık sık 

kerametlerin gizliliğini savunduğunu ancak bunun 

kerametleri kabul etmediği şeklinde anlaşılmaması 

gerektiğini belirtmek gerekir. Zira ona göre keramet 

Yüce Allah’ın velî kullarına bahşettiği bir nimettir. 

Nitekim ona göre kemal derecesine eren bir zatın 

elinde değil toprak her şeyin altın olacağını belirtir. 

Bununla ilgili Osman Hârvenî ile ilgili şöyle bir hadise 

                                                           
229 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 207; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 355. 



 

97 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

aktarır: “Günün birinde birkaç derviş Osman 

Hârvenî’nin huzuruna gelirler. Tabii ki onun 

tekkesindeki adet her gelene muhakkak bir şeyler 

ikram edilip öylece gönderilirdi. Fakat 

vedalaştıklarında tekkede onlara ikram edecek bir şey 

olmadığından Osman Hârvenî geleneğe bağlı kalmak 

amacıyla bir mendile biraz toprak koyup onlara verir. 

Onlar tekkeden çıkınca mendili açarlar bir de bakarlar 

toprak altına dönüşmüştür”230 

4. Rü’yetullah 

Nizâmeddîn Evliyâ, rü’yetullahın rüyada 

gerçekleşebileceğini savunmuştur. Ahmed b. 

Hanbel’in (ö. 241/855) rüyasında rü’yetullahın bin 

defa gerçekleştiği rivayetini zikrettikten sonra şahit 

olduğu şu hadîseyi aktarmıştır:231 “Allah 

dostlarından, Ferîdüddîn Genc-i Şeker’in 

mürîdlerinden Tikleş adında Türk asıllı zâtın bir gece 

rüyasında rü’yetullah gerçekleşmiştir. Ertesi gün 

Tikleş, Ferîdüddîn Genc-i Şeker’in kardeşi 

Necîbüddîn Mütevekkil’e (ö. 669/1271), ‘Ben hayatta 

olduğum sürece kimseye anlatmayacaksın.’ diye 

yemin ettirdikten sonra ona rü’yetullah ile ilgili 

rüyasını anlatmıştır. Nizâmeddîn Evliyâ, bu zatın 

vefâtından sonra Necîbüddîn Mütevekkil’in söz 

konusu hadisenin istiğrâk halinde meydana geldiği 

                                                           
230 Hüsrev, Efdalü’l-favâid, 118. 
231 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 652. 



 
Ömer Tay 98 

şeklinde kendisine aktardığını söylemiştir.232 Ayrıca 

Nizâmeddîn Evliyâ, rü’yetullahın rüyada 

gerçekleşebileceğine dair başka bir hadîseyi şu 

şekilde aktarmıştır: “Şah Şücâ’-ı Kirmânî (ö. 276/889), 

kırk sene geceleri uyanık geçirmiş ve kırk yılın 

sonunda bir gece rüyasında rü’yetullah 

gerçekleşmiştir. Ondan sonra rü’yetullahın 

gerçekleşmesi için her gittiği yere o gece üzerindeki 

elbiseyi götürmüş ancak gaipten şöyle bir ses 

işitmiştir. O gördüğün şey, kırk yıl uyanık kalmanın 

meyvesiydi” denilmiştir.233 

Nizâmeddîn Evliyâ, kıyamet günü müminlere 

rü’yetullahın nasip olacağını ancak bu nimetin verdiği 

hazdan dolayı onların başka nimetlere 

meyletmeyeceklerini ve binlerce yıl hayret içinde 

kalacaklarını belirtir. Öyle odaklanırlar ki başka bir 

şeyi görmez olurlar. Bununla ilgili Sa’dî-i Şîrâzî’nin şu 

beyitini söyler: 

 افسوس بر آن دیده که روی تو ندیده است

 یا دیده و بعد از تو بروئ نگریده است

Senin yüzünü görmeyenlere yazıklar olsun. 

Ya da görüp de bakmayanlara yine de yazıklar olsun.234 

Nizâmeddîn Evliyâ, Kur’ândaki Hz. Musa 

kıssa’sındaki ayetin zâhirine bakıldığında dağ için 

                                                           
232 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 98. 
233 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 50; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 488. 
234 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 294; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 490. 



 

99 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

rü’yetullahın gerçekleştiğini belirtmiştir. Bunun 

üzerine kendisine dünyada herhangi birine 

rü’yetullahın nasip olduğuna dair bir emare ve 

belirtinin olmadığı sorusu yöneltilmiş o da: “Bunun 

insan için geçerli olduğunu dağ için değil” cevabını 

vermiştir. Nizâmeddîn Evliyâ, rü’yetullahın 

gerçekleşeceğine inanmayanların nasıl yaşadıklarına 

hayret ettiğini, rü’yetullahın yarın kıyamette 

gerçekleşeceğine inanıp ve o ümitle yaşayanların ancak 

huzurlu ve mutlu olacaklarını vurgulamıştır. Ayrıca 

rü’yetullahın halaveti herkesin şevkine göre değişiklik 

arz ettiğini şevki olmayanın zevk ve lezzet almasının 

mümkün olmadığını ifade etmiştir. Bazılarının bu 

dünyada rü’yetullaha müştak olduklarını tabii ki 

rü’yetullahın bu dünyada gerçekleşmesinin büyük bir 

nimet olduğunu ayrıca belirtmiştir.235 

Nizâmeddîn Evliyâ, acaba ölen insanlar cennete 

girmeden önce rü’yetullah halini yaşıyorlar mı? diye 

kafasını kurcaladığını ve bir gün rüyasında ahiret 

bacısı olan Zîbâ adındaki kadını gördüğünü ve bu 

soruyu kendisine sorduğunu ve o da evet, bazı 

insanların gördüklerini ve kendisine de iki defa nasip 

olduğunu söylediğini nakletmiştir. Nizâmeddîn 

Evliyâ, peki bunu nasıl, hangi amelle elde ettiğini 

sorduğunda her gün dervişlere verdiğim birkaç ekmek 

sayesinde dediğini aktarmıştır.236 

                                                           
235 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 487. 
236 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 488. 



 
Ömer Tay 100 

Nizâmeddîn Evliyâ, kendisinden hırka giyen bir 

dervişin her saat başı gelip efendim Hz. Musa kemal-i 

nübüvvete sahip olduğu halde rü’yetullahın kendisine 

müyesser olmadığını ve buna takat yettiremediğini 

ona nasip olmadığına göre kime olabilir ki diye 

sorduğunu ve Nizâmeddîn Evliyâ kendisine Ahmet b. 

Hanbel’e rüyada bin defa nasip olduğunu söylediğini 

belirtmiştir. Peki buna hangi amel ile ulaşmıştır? 

dediğinde kendisine Kur’ân tilaveti ile dediğini peki 

anlamını bilerek mi yoksa anlamayarak mı? Her iki 

şekilde de olabilir dediğini belirtmiştir.237 

Nizâmeddîn Evliyâ’nın sözlerinden ne cehennem 

korkusu ne de cennet sevgisi ile belki sırf Allah 

sevgisinden dolayı ibadet edenlerin daha çok bu 

nimete kavuştukları anlaşılmaktadır.238 

Nizâmeddîn Evliyâ, mi’râc gecesinde 

Peygamberimize rü’yetullahın gerçekleşip 

gerçekleşmediği hakkında alimlerin ihtilaf ettiğini 

ancak muhtar olan görüşe göre gerçekleşmediğini 

söylemiştir. Peki Ebu Derda (r.a)’nın Hz. Peygambere 

Rabbinizi gördünüz mü sorusuna Peygamberimizin 

evet gördüm dediği ile ilgili olan hadisi nasıl 

değerlendirmek gerektiği sorulduğunda Nizâmeddîn 

Evliyâ: “Evet görmüşüm demiştir. Ancak mi’râc 

gecesinde görüp görmediği hakkında farklı hadîsler 

rivayet edilmiştir. Bu yüzden mi’râc gecesinde 

                                                           
237 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 488. 
238 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 102. 



 

101 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

gördüğüne dair kesin bir şey söylenemez” diyerek bu 

konunun fazla kurcalanmaması gerektiğini 

söylemiştir.239 

5. Ricâlü’l-Gayb 

Fevâidü’l-fuâd adlı eserde, Nizâmeddîn Evliyâ’nın 

Abdulkadir-i Geylânî ve Cüneyd-i Bağdadî’den abdâl 

ve ricâlü’l-gayb ile ilgili menkıbeler aktarması240 onun 

ricâlü’l-gayb’ı kabul ettiği anlamına geldiği 

söylenebilir. Ayrıca mürîdleri ile ilgili geçen diyaloglar 

bunu destekler mahiyettedir. Rivayete göre Ali Siczî, 

Nizâmeddîn Evliyâ’ya, “Ben biraz önce bir sûfîden 

bana çok ağır gelen farklı şeyler duydum” deyince 

bunun üzerine Nizâmeddîn Evliyâ: “Ne duydun?” 

diye sormuş, Siczî: “Efendim, âlem kutbun bereketiyle 

ayakta kalıyormuş o da bir taneymiş, evtâd dört, abdâl 

kırk, evliyâ dört yüz tane imiş. Bunlardan vefât edenin 

yerine alt tabakadan biri geçermiş, evliyâdan biri vefât 

ettiğinde halk tabakasından biri evliyâ sınıfına 

geçermiş.” Siczî ardından, “Peki bunlardan biri vefât 

ederse ve halk tabakasından bunların yerine 

geçebilecek biri de olmazsa o zaman bunların sayısı üç 

yüz doksan dokuz mu olur? Bu dört yüz kişi dışında 

kimse evliyâ olamaz mı? Velâyet kapısı kapanır mı?” 

diye sormuştur. Nizâmeddîn Evliyâ, ricâlu’l-ğaybı 

kabul edecek mahiyette, “Hayır, ama velâyet iki 

                                                           
239 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 489. 
240 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 3. 



 
Ömer Tay 102 

kısımdır: Velâyet-i imân ve velâyet-i ihsan. Velâyet-i 

imân, mümin olan herkesin erişebileceği makâmdır. 

Kur’ân’da belirtildiği gibi ‘Allah, imân edenlerin 

dostudur. Onları karanlıklardan aydınlığa 

çıkarır’.241Velâyet-i ihsan ise keşf ve kerâmet sahibi 

zâtların erişebildiği yüksek mertebedir” diye cevap 

vermiştir.242 

Nizâmeddîn Evliyâ, ricâlü’l-gaybın birini 

kabiliyetli ve taat ehli gördüklerinde onu gelip 

götürdüklerini belirtir. Onların götürmek 

istediklerine önce seslenerek buluştuklarını daha 

sonra alıp götürdüklerini ve bununla ilgili Bedâun 

şehrinde Nüsayr adında bir gencin şöyle dediğini 

aktarır: “Babam vasıllardandı. Bir gece gelip onu 

çağırdılar, dışarı çıktığımda selamlarını bizzat işittim. 

Babam aile efradı ile vedalaşmak istedi ancak buna 

zamanlarının olmadığını ve babamla nereye 

gittiklerini bilmiyorum” şeklinde söylediğini 

nakleder.243 

Nizâmeddîn Evliyâ, Delhi’de Burhan Kâşânî 

adında bir abdalın bulunduğunu zengin olmasına 

rağmen evden çıktığında yanına hiç at ve koruma 

almadığını bu yüzden bir gün Muhammed adındaki 

oğlu, baba! etrafta bir sürü düşman bulunmakta siz 

                                                           
241 (Bakara: 2/257) 
242 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 300-301. 
243 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 18. 



 

103 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

niye tek başınıza dolaşıyorsunuz, eğer kendinizle 

birlikte bazı hizmetçileri götürseniz daha iyi olmaz 

mı diye sorduğunda yavrum! gittiğim yere eğer 

hizmetçi bıraksaydı en önce seni götürürdüm çünkü 

sen benim oğlumsun dediğini aktarır.244 

Çırâğ-ı Dehlî Nizâmeddîn Evliyâ’nın 

sohbetinde bulunduğu sırada onun abdallar ile ilgili 

anlattığı şu hadîseyi aktarmıştır: “Bir gün Mevlânâ 

Hüsâmeddin, Nizâmeddîn Evliyâ’nın huzuruna 

geldi. Şeyh, Mevlânâ Hüsâmeddin’e ben bugün 

abdallardan birini gördüm. Salatalık satıyordu. Onu 

bu halde görünce ona bir gümüş para vermek istedim 

ama almadı niye almıyorsun diye sorduğumda o da 

otur sana açıklayayım. Söze başladı: Babam da aynı 

işi yapardı. Onun vefatında ben küçüktüm. 

Terbiyemi annem üstlendi. Annem vefat ettiği sırada 

bana şu tavsiyede bulundu. Oğlum babanda salatalık 

satarak geçimini sağladı. Sen de aynı mesleği devam 

et. Sakın bundan başka yolla geçinmeye kalkışma.” 

Nizâmeddîn Evliyâ, o zat sözlerini bitirince onun 

abdallardan olduğunu anladığını ve bunların mecbur 

olmadıkça kimseden bir şey istemediklerini 

belirtmiştir.245 

                                                           
244 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 230. 
245 Carl W. Ernst, Tasavvuf Öğretileri, çev. F. Cangüzel Güner 

Zülfikar (İstanbul: Sufi Kitap Yayınları, 2019), 190.  



 
Ömer Tay 104 

6. Tevessül 

Nizâmeddîn Evliyâ, Ferîdüddîn Genc-i Şeker’e 

intisâb etmek için gittiğinde yolda karşılaştığı aslan ve 

hırsızlara karşı yolculardan birisinin Ferîdüddîn Genc-

i Şeker’in ismine tevessül ettiğini ve bu sayede 

kurtulduklarını belirtir.246 Ayrıca seyahate çıkacak olan 

kafilenin Ebu’l-Hasan el-Harekânî’den (ö. 424/1033) 

yoldaki tehlikelerden kendilerini koruyacak bir dua 

öğretmesini rica ettiklerinde Harakânî¸ “Herhangi bir 

talihsizliğe uğrarsanız adımı zikredin” hadîsesini 

zikretmesi tevessülü kabul ettiğini gösterir.247 

Nizâmeddîn Evliyâ’nin mürîdlerinden Hasan 

Siczî, insanların, “Ey Allah’ın kulları bana yardım edin 

Allah sizlere merhamet etsin” şeklinde bir duayı 

okuduklarını fakat Allah’tan gayrı yardımda 

bulunmak doğru mudur diye sorduğunda 

Nizâmeddîn Evliyâ, bununla Allah’ın salih ve halis 

kullarının kastedildiğini ve büyük zatların bu dua ile 

amel ettiklerini şeklinde cevap verir. Ayrıca 

Ferîdüddin Genc-i Şeker ve biraderi Necîbüddin 

Mütevekkil’in de bu duayı okuduklarını aktarır.248 

Nizâmeddîn Evliyâ’nin sözlerinden anlaşılan, 

dua esnasında peygamber ve evliyâya tevessül 

etmenin caiz olduğudur. Yani Allah’ım falan kişinin 

                                                           
246 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 174. 
247 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 338. 
248 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 427. 



 

105 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

hatırına duamı kabul et, ihtiyacımı gider şeklinde dua 

etmenin bir sakıncası olmadığını belirtir. 

7. Leddünî İlim 

Nizâmeddîn Evliyâ, ledünnî ilmin, zâhirî ilim 

tahsil etmeyenlere de verildiğini bunun daha çok Hakk 

ile meşgul olduktan sonra Yüce Allah tarafından kula 

bahşedildiğini ve bunu destekleyecek şu menkıbeyi 

aktarır: “Rivayete göre Osman Harb Âbâdî adındaki 

mürşidin ilk başlarda toplumdan uzak bir yerde uzlete 

çekildiğini daha sonra gayb aleminden kendisine 

belalara sabretmek şartıyla insanları Hakk’a davet 

etmeleri söylenir. Kendisi ya Rabb ben okuma bilmem 

insanlara nasıl vaaz veririm diye acziyetini 

bildirdiğinde yine gaybtan bir ses, minbere ayak 

basmak senden, affetmek bizden sedası işitildiği 

nakledilir.”249 

Nizâmeddîn Evliyâ etvârı; hissî, aklî ve kutsî 

olmak üzere üçe ayırır. Hissî bilgiyle hissiyat-i 

hamseyle algılanan şeylerin öğrenileceğini, aklî bilgi ile 

kesbî ve bedihî ilim elde edileceğini, kutsî tavır ile de 

kesbî ve bedihî ilim elde edileceğini ancak kutsî aleme 

varıldığında akılla elde edilen kesbî ilimlerin dahi 

bedihî ilim zannedildiğini ifade eder. Bu yüzden 

kendisine kutsî alem kapısı açılan kişinin kesbî ilimlere 

artık pek fazla ihtiyacı kalmadığını nitekim peygamber 

ve velîlerin ilimlerinin bu kabilden olduğunu ve bu 

                                                           
249 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 105. 



 
Ömer Tay 106 

dereceye ulaşan kişinin akıl aleminde kendisine bedihî 

ve kesbî her şey hallolduğunu belirtir.250 Ancak bu 

mertebeye ulaşan kişi için birçok şey zâhir olmuş olsa 

da bunun kelimelere dökmenin pek kolay olmadığını 

ifade eder. Nitekim büyüklerden birinin gayb 

aleminde gördüklerini kaleme dökmeye çalıştığını 

ancak maksadımızı yazıya dökemedik şeklinde 

acziyetini ifade ettiğini aktarır.251 

8. Ruh-Nefs-İlham-Akıl-Rüya 

Nizâmeddin Evliyâ, ruh kemale erdikçe kalbi 

cezbedeceğini, kalp güçlendikçe kalıbı kontrol altına 

alacağını bu sefer üçü birleştikten sonra kalbe gelenin 

hakikat olduğunu ve kalıpta kendini hissettirmeye 

başlayacağını aktarmıştır.252 

Nizâmeddin Evliyâ, bazılarının başlangıçta 

bütün ruhların bir olduğu ancak daha sonra cisimler 

ve eşhasta farklılaştığını söylediklerini aktarmıştır. 

Nefsin de heyet ve sureti olmadığı ancak zaman 

zaman bazı şekillere girdiğini belirtmiştir. 253 Ona göre 

ruhun heyeti ve sureti yoktur. Yüce Allah kendini kula 

göstermek istediğinde kulun ruhuna münkeşif 

olacağını ifade etmiştir. Nizâmeddin Evliyâ, insanın 

maddi gücüyle değil, ruhu ile değerli olduğunu ve 

bununla ilgili şu beyiti dile getirmiştir: 

                                                           
250 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 87; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/157. 
251 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 87. 
252 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 97. 
253 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 565. 



 

107 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

است ءبيروح انسان عجا  

آدم از روح یافت این تعظیم عظیم  

 جان پاکان خزینه فلک است

 چشم نیکان نشیمن ملک است

İnsan ruhu hayret vericidir. 

Âdem büyüklüğünü ruhtan aldı. 

Temiz ruhlar feleğin hazinesidir. 

Güzel gözler meleklerin yuvasıdır.254 

Nizâmeddin Evliyâ, ilham ve vesveseyi 

birbirinden ayırmanın çok zor olduğunu ancak bunu 

gaybın perdeleri kendisine açılanların birbirinden 

ayırabileceğini belirtmiştir. Ona göre insanın 

gönlünden önce bir şeylerin geçtiğini daha sonra onu 

pratiğe döktüğünü söylemiştir. Avamın gönlünden 

geçenlerin fiile dökülmedikten sonra mesul 

olmadıklarını ancak havasın hatırına gelenlerden 

sorumlu olduklarını beyan etmiştir. Çünkü havasın 

her zaman kendini Hakk’ın huzurunda bilmesi ve her 

şeyin yaratıcısının Hakk olduğunu unutmamaları 

gerektiğini ifade etmiştir.255 Ona göre her ne kadar akıl 

fıtrî bir şey olsa da dinlemek ve kesb ile artacağını 

vurgulamıştır.256 Nizâmeddin Evliyâ, rüyayla amel 

etmiş ve mürşidi Ferîdüddîn Genc-i Şeker’in rüyada 

kendisine bazı duaları öğrettiğini aktarmıştır.257 

                                                           
254 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 564. 
255 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 566. 
256 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 542. 
257 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 427. 



 
Ömer Tay 108 

B. AMELÎ ESASLAR 

1. Mücâhede 

Kaynaklar, Nizâmeddîn Evliyâ’nın gençliğinden 

itibaren çok sert ve çetin mücâhedeler uyguladığını ve 

ömrünün son otuz yılında bunu daha da artırdığını 

aktarırlar. Öyle ki gelen bunca hediye ve fütuhatlara 

hiç ilgi duymadığını ve dünyanın servetine hiç iltifat 

etmediğini naklederler. Ayrıca hasta ve ileri yaşına 

rağmen namazlarını cemaatle kılmaya özen 

gösterdiğini ifade ederler.258 

Nizâmeddîn Evliyâ’ya göre salikin taata ilk 

başlamasında nefsine zor geldiğini ancak kulun 

sadakat ve samimiyetle devam etmesi halinde Hakk 

Teâlâ’nın kendisine kolaylaştırdığını zira her işin 

başlangıcının zor olduğunu ancak insan başladıktan 

sonra kolaylaştığını belirtir.259 

Tasavvuf yolunda ilerlemek için nefsin 

isteklerine gem vurmak gerektiğini düşünen 

Nizâmeddîn Evliyâ, mürşidi Ferîdüddîn Genc-i 

Şeker’in mücâhede ile ilgili Bedreddin İshak’ın 

ağzından şöyle bir anekdotunu aktarır: “Mürşidim 

üzümü çok severdi. Bir gün canım üzüm istiyor keşke 

biraz üzüm olsaydı da yeseydik. O anda birden 

tefekkür ederek yemin olsun ey nefs ben sana bunu 

yedirmem” dediğini aktarır. Bu hadiseyi aktaran ve 

                                                           
258 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 204. 
259 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 34; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 444. 



 

109 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

daima Ferîdüddîn Genc-i Şeker’in hizmetinde bulunan 

Bedreddin İshak’ın yemin ederek mürşidinin nefsi 

galip gelmesin diye ömrünün geri kalanında ağzına 

üzüm götürmediğini söylediğini nakleder.260 

2. Halvet 

Nizâmeddin Evliyâ, halktan uzlet etmeyene 

kadar huzûr makâmına erişilmeyeceğini belirtir.261 

Ancak halvetin peş peşe mi yoksa araya fasıla 

konulması mı daha efdaldır meselesinin ihtilaflı 

olduğunu zira Yûsuf Hemedanî (ö. 535/1140) gibi 

sûfîlerin halvete ara vermeden yapmak gerektiği 

görüşünü savunurken Ebü’n-Necîb es-Sühreverdî 

gibileri ise halvete faslın koyulabileceği düşüncesini 

savunduklarını aktarır. Ancak kendisine göre 

bunların her ikisinin de doğru olduğunu çünkü her 

iki görüşün de hadîse dayandırıldığını ifade eder. 

Nitekim Peygamberimizin: “Allah’ın en sevdiği amel az 

da olsa sürekli, devamlı olanıdır”262 buyurduğunu ve 

bunun birinci gurubun delili olduğunu beyan eder. 

İkinci grubun delili ise Peygamberimizin Hira 

mağarasında halvete girdiği zamanlarda bazen bir 

hafta bazen de iki hafta kaldığını ve başka bir hadiste; 

“Senin nefsinin de üzerinde hakkı vardır”263 

                                                           
260 Hüsrev, Efdalü’l-favâid, 64. 
261 İshâk Bedr, Esrârü’l-Evliyâ (Kânpûr: Nevel Keşver, 1890), 54.  
262 (Buhârî, “İman”, 32.) 
263 (Buhârî, “Savm”, 51.) 



 
Ömer Tay 110 

buyurduğunu ve bu yüzden halvetin gün be gün 

hatta saatte bir bile kemale erdirdiğini aktarır.264 

3. Zikir 

Halifelerinden Fahreddin Zerrâdî’nin bir gün 

Nizâmeddin Evliyâ’ya zikirle mi yoksa Kur’ân ile 

meşgul olmak efdaldır sorusuna şöyle cevap verdiği 

nakledilir: “Zâkirde vusûl daha çabuk gerçekleşir 

ancak çabukta gider. Ancak Kur’ân ile vusûl geç olur 

geçte gider” diyerek Kur’ân’ın en sağlam kulp 

olduğunu belirtmeye çalışır.265 

Zikr-i hafî yapmanın daha efdal olduğunu 

savunan Nizâmeddin Evliyâ, sahabîlerin Kur’ân 

okurken dışarıdan hiç fark edilmediğini ancak tilavet 

secdesine gittiklerinde onların Kur’ân okudukları 

anlaşıldığını belirtir. 266 Ayrıca hafî zikrin 

murâkabeden yetmiş kat daha efdal olduğunu çünkü 

murâkabe Hakk’ı tefekkür etmek iken, hafî zikir ise 

Hakk’ın ilmiyle zâhir ve bâtını bilmek olduğunu ifade 

eder.267 

Nizâmeddin Evliyâ’ya göre tarîkat ehlinin 

indinde hangi zikir lafzının daha faziletli olduğu 

hakkında farklı görüşlerin ileri sürüldüğünü belirtir. 

Zira bazılarına göre “Allah” lafzının daha efdal 

                                                           
264 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 445. 
265 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 446. 
266 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 273. 
267 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 447. 



 

111 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

olduğunu ancak kendi şeyhlerine göre “La ilahe 

illallah” zikrinin daha faziletli olduğunu ifade eder.268 

4. Vird 

Nizâmeddîn Evliyâ, evradına dikkat eden 

mürîdin kendini huzurlu hissedeceğini belirtir. 

Nitekim mürşidinden aldığı ve kendisine vazife kabul 

ettiği bazı virdleri çektiğinde rahatladığını dile 

getirir.269 Ona göre, kasten virdlerini terk eden mürîdin 

lanetleneceği gibi bir sultanın memlekete gelip ve 

Müslümanların maslahatı o mürşidin sözünde 

bitiyorsa bu kişi hâlâ vird çekiyorsa bunun da 

lanetleneceğini ifade eder. Nizâmeddîn Evliyâ, 

mürîdlerin virdlerine dikkat etmeleri gerektiğini şayet 

virdlerini gündüz çekememişse gece çekmesi icap 

ettiğini, gece virdlerini vaktinde çekemediyse gündüz 

çekmesi gerektiğini belirtir. Çünkü gece ile gündüzün 

birbirilerine halef olduğunu bu yüzden alışkanlık 

haline getirmediği taktirde zaman değişikliğinden 

dolayı bir sakıncanın olmadığını ifade eder.270 Ayrıca 

mürîdin herhangi bir hastalıktan dolayı virdlerini 

çekemediği taktirde bir deftere not etmesi gerektiğini 

iyileştiğinde onları tekrar okuması icap ettiğini beyan 

eder.271 

                                                           
268 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 451. 
269 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 15; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 428. 
270 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 123; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 443. 
271 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 267: Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 441. 



 
Ömer Tay 112 

Ona göre virdlerini kasten terk edenin üç 

tehlikeyle karşılaşacağını belirtir. Ya haram olan 

şehvete dalacağını ya da birinin öfke ve gazabına veya 

bir belaya duçar olacağını belirtir.272 Nizâmeddin 

Evliyâ, bununla ilgili şöyle bir rivayet nakleder: 

“Mevlâna Azizüddin Zâhid, bir gün attan düşüp 

kolunu kırar. Ona nasıl oldu diye soranlara: Ben her 

gün Yasin süresini okurum bugün okumadığımdan 

başıma bu gelmiştir” diyerek mürîdlerin bu konuda 

hassas davranmaları gerektiğini ifade etmeye çalışır.273 

Nizâmeddin Evliyâ’nın Evrâdı 

Nizâmeddin Evliyâ, mürîd sabah uyandığında 

Hakk’ın muhabbeti için bu üç ayeti üçer defa 

okumasını tavsiye eder: 

( وَلَهُ الْْمَْدُ فِ السهمَاوَاتِ وَالَْْرْضِ 71نَ )فَسُبْحَانَ اللَّهِ حِيَن تُُْسُونَ وَحِيَن تُصْبِحُو 
( يُُْرجُِ الَْْيه مِنَ الْمَيِ تِ وَيُُْرجُِ الْمَيِ تَ مِنَ الْْيَِ  وَيُُْيِي 71وَعَشِيًّا وَحِيَن تُظْهِرُونَ )

لِكَ تُُْرَجُونَ  274الَْْرْضَ بَ عْدَ مَوْتِِاَ ۚ وكََذََٰ  
Ardından mürîd, iki rekât sabah sünnetini kılıp, 

birinci rekâtta İnşirâh süresini, ikinci rekâtta Fil 

süresini okuması gerektiğini belirtir.275 Ayrıca sünnet 

namazlar ile farzlar arasında kırk bir defa besmeledeki 

 daki “el” takısını bitişik الحمد deki “mim” harfini ile رحيم

okumasını söyler. Bunun, sıkıntıların giderilmesine 

vesile olacağını ifade eder. Ardından farzını cemaatle 
                                                           
272 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 124; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 441. 
273 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 441. 
274 Rûm: 30/17-18-19. 
275 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 515; 



 

113 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

kılması gerektiğini, namaz bittikten sonra ise esmâ-i 

hüsnâ ve me’sur duaları okuması icap ettiğini daha 

sonra da yetmiş defa “Ya Vehhâb” ismini çekmesi 

gerektiğini belirtir. Bunun, dinin mamur olmasına 

vesile olacağını söyler. Ardından şu duayı okumasını 

tavsiye eder: 

اللهم زد نورنا وزد سرورنا وزد معرفتنا وزد طاعتنا وزد نعمتنا وزد 

محبتنا وزد عشقنا وزد شوقنا وزد ذوقنا وزد حولنا وزد قوتنا وزد 

 نا وزد حلمنا برحمتک یا ارحم الراحمینقبولنا وزد انسنا وزد علم

Nizâmeddin Evliyâ, sabah namazından sonra 

sâlikin, güneşin doğuşuna kadar yerinden kalkmaması 

gerektiğini çünkü o sırada büyük bereketlerin nazil 

olacağını söyler. Aynı zamanda ikindi namazından 

güneş batımına kadar ki sürede de büyük ganimetlerin 

indiğini bu yüzden akşam namazına kadar ki süreyi 

zikir ve ibadetle geçirmesi icap ettiğini belirtir.276 

Nizâmeddin Evliyâ: “Sabah namazından sonra 

Müsebbiât-ı âşere (yedişer defa tekrar edilen on dua)277 

okunmalı, daha sonra altı defa 

                                                           
276 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 515; 
277 1. Fatiha-i Şerife: 7 defa okunur.  

2. Nas Sûresi: 7 defa okunur. 

3. Felak Sûresi: 7 defa okunur. 

4. İhlâs-ı Şerif: 7 defa okunur. 

5. Kafirûn Sûresi: 7 defa okunur. 

6. Ayet'ül Kürsi: 7 defa okunur. 

7. Sûbhânallâhi vel-hamdü lillâhi ve lâ ilâhe illallâhû vallâ hu ekber 

ve lâ havle ve lâ kuvvete illâ billâhil-aliyyil-azim. 7 defa okunur. 

8. Allahümme salli ala seyyidina Muhammed’in ve ala ali 

seyyidina Muhammedin kemâ salleyte ala seyyidina İbrahim’e ve 

ala ali seyyidina İbrahim’e ve Barik ala seyyidina Muhammedin ve 



 
Ömer Tay 114 

الِحِینَ  توََفَّنِي مُسْلِمًا وَألَْحِقْنِي باِلصَّ
278

 

Daha sonra İşrâk namazı kılınmalı, birinci 

rekâtta Fâtiha’dan sonra Ayete’l-kürsî, ikinci rekâtta 

Amene’r-resulü okunmalıdır. Ardından iki rekât 

İstiâze namazı kılınmalı, birinci rekâtta Fâtiha’dan 

sonra Falak süresi ikincisinde ise Nâs süresi 

okunmalıdır. Daha sonra İstihâre namazı kılınır, birinci 

rekâtta Kâfirün, ikinci rekâtta İhlâs okunur.279 İki rekât 

Tesbih namazı var ister gece ister gündüz kılabilir. 

Ancak İşrâk namazından sonra kılınması daha iyidir” 

der.280 Tesbih namazından sonra bu dua okunur: 

ضا وَزِنَةَ العرَْشِ وَسَعَةَ  سُبْحانَ الله مِلأ المیزانِ وَمُنْتهَى العِلْمِ وَمَبْلَغِ الر ِ

 الكُرْسي

Ayrıca Nizâmeddin Evliyâ, mürîdi Emîr Hasan 

Siczî’ye öğrettiği bazı virdler üzerinden bunlara dikkat 

ettiği söylenebilir. Emîr Hasan Siczî: “Bir gün onun 

huzurunda bulunduğum sırada bana hangi virdleri 

okuyorsun diye sordu? Ben de sizin söylediklerinizi 

                                                                                                            
ala ali seyyidina Muhammedin Kema barekte ala seyyidina 

İbrahim’e ve ala ali seyyidina İbrahim’e fil âlemine inneke 

hamidün Mecid. 7 defa okunur. 

9. Allahümmağfirlî veli valideyye velil müminine ve’l müminat 

ve’l-müslimine ve’l-müslimat el-ahyai minhüm ve’l-emvat 

birahmetike ya erhamerrahimin. 7 defa okunur. 

10. Allahümmef’al bi ve bihim acilen ve ecilen fid dini ved dünya 

vel ahirati ma ente lehü ehlün ve la tef’al bina ve bihim ya mevlâna 

ma nahnü lehü ehlun inneke gafurun halim cevvadün kerim raufür 

rahim. 7 defa okunur. 
278 (Yûsuf: 12/101) 
279 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 517. 
280 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 377. 



 

115 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

okuyorum. Beş vakit namazlardan sonra efdal olan 

süreleri okuyorum. İkindi namazından sonra ise beş 

defa Nebe süresini okuyorum. Günde iki defa da 

Müsebbiât-ı âşere (yedişer defa tekrar edilen on dua) 

okuyorum. Ayrıca yüz defa 

لا إلهَ إلاَّ اللََّّ وحْدهُ لاَ شَرِیكَ لهُ، لَهُ المُلْكُ، ولَهُ الحمْدُ، وَهُو عَلىَ كُل ِ 

 شَيءٍ قدَِیر  

Ardından bana, on tesbih daha var, onları da 

yüzer defa oku ta ki bin tesbih tamamlansın. Şayet 

yüzer defa okuyamadın ise onar defa oku yüz defanın 

yerine geçer” dediğini aktarır. Bunlar aşağıdaki 

gibidirler: 

حمْدُ، وَهُو عَلىَ كُل ِ شَيءٍ لا إلهَ إلاَّ اللََّّ وحْدهُ لاَ شَرِیكَ لهُ، لهَُ المُلْكُ، ولهَُ ال1- 

 قَدِیر  

لا حول ولا قوة الا بالله و سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر2- 

 العلي العظیم

 سبحان الله وبحمده أستغفر الله من کل ذنب وأتوب إلیه3- 

لقیَُّومُ واسأله التوبة استغفر أسْتغَْفِرُ اللهَ العظَِیمَ الَّذِي لاَ إلهََ إلاَّ هُوَ، الحَيُّ ا 4- 

 الله من كل ذنب اذنبته عمدا او خطأ سرا او علانیة واتوب الیه

 رب الملائكة والروح سبحان الملك القدوس سبوح قدوس ربنا و 5- 

اللهم لا مانع لما أعطیت، ولا معطي لما منعت،ولا راد لما قضیت ولا ینفع  6- 

 ذا الجد منك الجد

ولوالدي وللمؤمنین والمؤمنات والمسلمین والمسلمات  اللهم اغفر لي 7- 

 .الاحیاء منهم والاموات

ء اللهم صلي على محمد وعلى آل محمد وبارک وسلم وصل علی جمیع الانبیا 8- 

 والمرسلین

أعَُوذُ بكَِ مِنْ هَمَزَاتِ  أعوذ بالله السمیع العلیم من الشیطان الرجیم9- 

ِ أنَْ یحَْضُرُونبِكَ رَ  الشَّیاَطِینِ وَأعَُوذُ   ب 



 
Ömer Tay 116 

بسم الله الذى لا  بسم الله رب الأرض و السماء بسم الله خیر الأسماء10-  

 یضر مع أسمه شئ في الأرض ولا في السماء وهو السمیع العلیم

Bu evradı, mürşidi Ferîdüddîn Genc-i Şeker’in 

kendisine öğrettiğini ve kendisine: “Bu hazineleri sana 

veriyorum sağ olduğun müddetçe bu büyük tesbihlere 

dikkat et” dediğini aktarır.281 

Nizâmeddin Evliyâ’ya göre mürîdin cuma günü 

sabah namazından sonraki vakti ganimet bilmesi ve 

dünya işleriyle meşguliyeti terk etmesi gerektiğini 

belirtir. Nitekim bazı Allah dostlarının cuma 

günlerinde Hakk’a daha fazla ibadet edebilmek için 

yemek yemediklerini aktarır. Kendisinin de bu 

geleneğe bağlı kalarak cuma günü İşrak namazından 

sonra mescide gittiği ve namaz vakti yaklaşınca gelip 

gusledip tekrar camiye döndüğü nakledilir.282 

5. Dua 

Nizâmeddin Evliyâ, duanın belanın nüzulünden 

önce yapılması gerektiğini zira belanın indiği sırada 

duanın onu defetmek için yükseldiğini ve her ikisinin 

yukarıda karşılaştığını böylece dua kuvvetli oldu mu 

belayı geri çevireceğini aksi takdirde belanın ineceğini 

ve bu bağlamda şöyle bir hadîse aktarır: “Moğollar 

Nişâbur’a saldırdıklarında dönemin padişahı birini 

dua etmesi için Ferîdüddin Attâr’a (ö. 618/1221) 

gönderir. O, artık dua vakti geçti şimdi rızâ 

                                                           
281 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 159; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 425. 
282 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 386. 



 

117 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

zamanıdır” diyerek artık bunun geç olduğunu 

söylediğini belirtir. Fakat Nizâmeddin Evliyâ, bela 

geldikten sonra da kulun ümidini yitirmemesi 

gerektiğini ve bu yüzden dua etmeye devam etmesinin 

en doğrusu olduğunu zira duanın her ne kadar belayı 

def etmese bile hafifleteceğini ifade eder.283 Ona göre, 

kul dua ettiği esnada ne geçmiş günahlarını ne de 

taatını göz önüne getirmemesi gerektiğini çünkü 

taatını göz önüne getirdiği takdirde kendisinde ucûp 

meydana geleceğini kendini beğenenin ise duasının 

kabul olmayacağını belirtir. Eğer günahlarını hatırlasa 

bu sefer duanın kabulüne inancını azaltmış olacağını 

söyler. Bu yüzden dua esnasında sadece Hakk’ın 

rahmetine nazar etmek gerektiğini ve bu duanın kabul 

olacağına kesinlikle inanmak gerektiğini beyan eder. 

Ona göre, dua esnasında ellerin açık olması ve göğüs 

hizasında ve bitişik olması gerekir. Ellerin içine her an 

bir şeyler akıyor gibi tefekkür edilmelidir. Duanın 

gönlü teskin etmek olduğunu zira Yüce Allah’ın kulun 

dünya ve ahireti hakkında en hayırlısını yaptığını 

belirtir.284 

Nizâmeddîn Evliyâ’dan gelen me’sür dualar 

şunlardır: 

Ona göre şu duayı yirmi beş defa okuyanların 

Allah’a yaklaşacaklarını söyler: 

                                                           
283 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 67. 
284 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 100; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 424. 



 
Ömer Tay 118 

اللهم اغفر لامة محمد اللهم ارحم امة محمد اللهم اصلح امة محمد اللهم فرح 

 امة محمد اللهم تجاوز عن امة محمد

Nizâmeddîn Evliyâ, aşağıdaki ayeti yedi defa 

okuyan ve okuduğu sırada elini göğsünün üzerinde 

tutan ve buna devam eden kişinin şikayetinden 

kurtulacağını belirtir.285 

عَ إیِمَانهِِمْ ۗ  هُوَ الَّذِي أنَزَلَ السَّكِینَةَ فِي قلُوُبِ الْمُؤْمِنیِنَ لِیزَْدَادُوا إیِمَاناً مَّ

مَاوَاتِ وَالْأَ  ِ جُنوُدُ السَّ ُ عَلِیمًا حَكِیمًاوَلِِلَّّ  286رْضِ ۚ وَكَانَ اللََّّ

Akli dengesini kaybeden ve ihtiyacının 

karşılanmasını isteyenlerin bin defa Yûsuf süresini 

okumalarını tavsiye eder.287 

Ayrıca ihtiyacın giderilmesi için aşağıdaki 

dualardan birini okusun: 

ضیق یا شفیق یا رفیق نجني من كل 
288 

اللهم اقذف في قلبي رجاك واقطع رجائ عمن سواك حتي لا ارجو احدا 

غیرك
289 

Ona göre, kim cuma namazından sonra şu duayı 

okusa Yüce Allah onu kullara muhtaç etmez: 

اللهم اغنني بحلالك عن حرامك وبطاعتك عن معصیتك وفضلك عمن 

 290سواك برحمتك یا ارحم الراحمین

Nizâmeddin Evliyâ, ism-i a’zam’ın Arapçası ya 

Hayy ya Kayyum, Süryanice aşhâ aşhâyâr, Farsça 

ümid ümiddârân şeklinde olduğunu belirtir. İbrahim 

                                                           
285 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 426. 
286 (Fetih: 48/4) 
287 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 429. 
288 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 431. 
289 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 434. 
290 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 386. 



 

119 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

b. Edhem’e (ö. 198/813) ism-i a’zam’ın ne olduğunu 

sorduklarında onlara: “Midenizi haram lokmadan 

koruyun, gönlünüzü dünya sevgisinden koruyun artık 

okuduğunuz her esma-i hüsna ismi, ism-i a’zam’dır” 

şeklinde bir cevap verdiğini aktarır.291 

6. Semâ 

Nizâmeddîn Evliyâ’nın, semâ’a verdiği önem 

bakımından kaynaklar, onun semâ meclislerinde çalgı 

aletlerinin kullanılmasına sert bir şekilde karşı çıktığını 

aktarmışlardır. Ancak ilâhî söylemek için 

kavvâlîlerden yararlandıkları da ifade edilmektedir. 

Nitekim Nizâmeddîn Evliyâ’nın, semâ meclislerini 

tertip etmek istediğinde Emîr Hüsrev’den kendisine 

gâzel ve irfân beyitlerini okumasını arzuladığını, 

kavvâlî ve aynı zamanda şâir olan Emîr Hasan 

Siczî’nin de kavâl çalmasını talep ettiği hatta bazen iki 

yüze yakın kavvâlînin şeyhin semâ meclisinde 

toplandıkları aktarılmıştır. Öyle ki semâ esnasında 

Nizâmeddîn Evliyâ’nın başını salladığını ve vecde 

gelip kendinden geçtiği nakledilmiştir.292 Bunun yanı 

sıra çalgı aletlerine şiddetle karşı olduğu bu konuda 

herhangi bir dikkatsizlik veya laubali davrananlara 

son derece kızdığı ve özür kabul etmediği 

                                                           
291 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 426. 
292 Âryâ, Tarîkat-i Çiştiyye der Hind u Pakistan, 214; Mevdûdî, Târih-i 

Çişt u Meşâyih-i Çiştiyye, 158.  



 
Ömer Tay 120 

belirtilmiştir.293 Rivayete göre bazı mürîdlerin çalgı 

aletlerin çalındığı bir ortamda semâ etmeye 

başladıklarını ve bunu duyan Nizâmeddin Evliyâ’nın 

onların şerîata aykırı hareket ettiklerini söyleyince 

sohbette oturanlardan birinin efendim kendilerine 

yanlış yaptınız denildiğinde onların biz öyle cezbeye 

gelmiştik ki çalgıdan hiç haberimiz bile yoktu 

dediklerini aktarmıştır. Bunun üzerine Nizâmeddin 

Evliyâ: “Böyle bahaneler her günah için uydurulur” 

diyerek haram işlemek için şeytanın insanın aklına bin 

bir türlü vesvese ve bahane getirdiğini söylemeye 

çalışmıştır.294 

Ona göre semâ bir gönül işidir. Hakk’ın 

kendisine aşk, cezbe ve şevk bahşettiği kimselerde 

çalgı aleti olmadan bir tek beyit duymakla aşkın ve 

muhabbetin ortaya çıktığını fakat aşk ve cezbe 

âleminden habersiz olan kişinin istediği kadar beyit 

dinlesin onda hiçbir tesirin olmayacağını ifade eder. 

Çünkü bu işin gönül ehlinin işi olduğunu dert ve cezbe 

ehli olmayanın bunu anlamalarının imkânsız 

olduğunu söyler.295 Ona göre, semâ’ı ancak zevk sahibi 

olanlar dinlerler. Zevki olmayan ne ile dinlesin? 

                                                           
293 en-Nedvî, İslâm Önderleri Tarihi, 3: 141; Âryâ, Tarîkat-i Çiştiyye der 

Hind u Pakistan, 215.  
294 Siczî, Fevâʾidü’l-fuʾâd, 118-270; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 521; 

Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr fi Esrâri’l-Ebrâr, 109; en-

Nedvî, İslâm Önderleri Tarihi, 3/141.  
295 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 692; en-Nedvî, İslâm Önderleri Tarihi, 

3/142.  



 

121 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Diyerek semâ ehlini anlayabilmek için o zevki tatmak 

gerektiğini söylemeye çalışır.296 

Nizâmeddin Evliyâ, tasavvufta belli bir mesafe 

kat ettikten sonra semâ’a olan iştiyâkını izhar etmiş ve 

semâ ile ilgili geniş bilgiler vermiştir. Öyle ki mürşidi 

onu irşad için Delhi’ye gönderirken ne istiyorsun? diye 

sorduğunda Nizâmeddin Evliyâ, dini bilgiler istediğini 

ancak daha sonraları keşke semâ esnasında ölmeyi 

isteseydim deyip büyük bir pişmanlık duyduğunu 

belirtmiştir.297 Bununla semâ’dan aldığı şevki ifâde 

etmeye çalışmıştır. 

Semâ’ın mübâhlık konusuna değinen 

Nizâmeddîn Evliyâ, mürîdlerin çalgı aletlerinin 

önünde raks etmelerinin icmâ ile caiz olmadığını 

söyler. Zira sâlikin şüpheli şeylerden uzak durması 

gerektiğini bu yüzden: “Salik, amellerin süsü olan 

tarîkat mertebesinden düşerse şerîata iner fakat dinin 

esası olan şerîattan düşerse nereye gider? Diyerek 

tarîkat makamından düşenin zinetini kaybetmiş olsa 

da günahkâr sayılmayacağını ancak şerîata ters bir 

eylemde bulunan kişinin günahkâr olacağını ifade 

                                                           
296 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 271. 
297Hamîd Kalender, Hayrü’l-Mecâlis, (Melfûzât-i Nâsırüddîn Mahmûd 

b. Yahyâ Çırâğ-ı Dehlî) (Pakistan: Aligarh, 1959), 225; Mîrhord, 

Siyerü’l-Evliyâ’, 203; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr fi 

Esrâri’l-Ebrâr, 106; Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-Esrâr, trc. 

Mevlânâ el-Hâc (Lahor: Ziyau’l-Kur’ân, 1993), 781.  



 
Ömer Tay 122 

eder.298 Rivayete göre bir gün kendisine efendim sizin 

huzurunuzda semâ yapmak helal imiş diye 

söylendiğinde o buna karşılık net bir şekilde tavrını 

belli ederek şöyle cevap verir: “Bir şey helal ise kimse 

ona haram diyemez bir şey haram ise birilerin 

demesiyle helal olmaz. Semâ alimler arasında 

ihtilaflıdır” der.299 Yani semâ’a ne mutlak anlamda 

helal ne de haram denilemeyeceğini bu yüzden helal 

denilebilmesi için semâ yapan kişinin muttaki ve semâ 

esnasında memnuattan uzak semâ yapması gerektiğini 

belirtir.300 

Nizâmeddin Evliyâ’nın semâ adabı ve semâ 

esnasında meydana gelen haller, raks ve elbiselerini 

yırtmak konusunda “Çiştiyye Tarîkatının Semâ ve 

Mûsikîye Yaklaşımı”adlı makalemizde geniş 

değindiğimizden burada bu kadarıyla yetindik. 

 

 

 

 

                                                           
298 Kalender, Hayrü’l-Mecâlis, 42; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr fi Esrâri’l-Ebrâr, 157.  
299 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 269; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 701; Muhaddis 

ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr, 111. 
300 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 656. 



 

123 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

C. TASAVVUFÎ ISTILAHLARA BAKIŞI 

1. Tevbe 

Avamın günahlardan tevbe ettiğini havasın ise 

mâsivâyı terk ettiğini belirten Nizâmeddin Evliyâ, bu 

yola adım atan sâlikin ilk yapacağı işin tevbe etmek 

olduğunu söylemiştir. Sâlikin ilk aşama olan tevbeyi 

gerçekleştirdikten sonra istikametine dikkat etmesi 

gerektiğini belirtmiştir. Çünkü bu yolun esaslarından 

birinin istikamete dikkat etmek olduğunu ve salikin 

hiçbir zaman mevki ve kerâmet peşinde koşmaması 

icap ettiğini ifade etmiştir. İstikametin ise 

müstahaplara riayet edecek derecede Hz. Peygambere 

ittiba olduğunu söylemiştir.301 

Nizâmeddin Evliyâ, gerçek anlamda tevbe 

edenin artık hiç kimsenin onu bir daha eski haline 

döndüremeyeceğini aksi takdirde tevbe-i nâsuh 

yapmayan kişinin eski dost ve arkadaşlarının etkisi 

altında kalacağını söyler. Kararlı olanları hiç kimse 

eski günahlarıyla itham etmeyeceğini ve eski 

dostlarının tekrar onu eski haline çevirmek için 

musallat olmayacağını aksi takdirde gönlünde hâlâ 

eski günahların sevgisini azıcık bile taşıdığı halde eski 

günahlarla itham edileceğini ve eski dostlarının ona 

musallat olacağını şöyle bir misalle okuyucunun 

zihninde netleştirmeye çalışır: “İçki içmekten tevbe 

eden kişi eski ahbapları sürekli o eski günleri hatırlatıp 

                                                           
301 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 456. 



 
Ömer Tay 124 

tekrar içki içirmeye çalışırlar. Böylece bu şahsın yavaş 

yavaş gönlünde tekrar eski günleri canlanır. Ancak 

gerçek anlamda tevbe etmişse ona hiç tesir edemezler. 

Gerçek tevbenin belirtisi ise eski dostların ondan 

ümidini kesmeleridir” der.302 

Ona göre tevbe eden kişide taat zevkiyle birlikte 

yüzünde nur göründüğünü tekrar günaha giren 

kişinin ise o zevk ve nuru kaybettiğini söyler. 

Nizâmeddin Evliyâ, tevbe ve inabetin gençlikte güzel 

olduğunu yaşlı olup da tevbe etmeyenin artık ne 

zaman tevbe edecek diye bir nevi sitemini ve hayretini 

belirtir.303 

Nizâmeddîn Evliyâ, tevbe etmeden vefat eden 

müminin üç şeyle karşılaşma ihtimali olduğunu söyler. 

Birincisi, iman bereketiyle veya Yüce Allah’ın fazlıyla 

affedilebilir. İkincisi, başkasının şefaatiyle Yüce 

Allah’ın onu affetme ümidi vardır. Üçüncüsü, 

cehenneme girmesi halinde günahları kadar azap çekip 

ardından cennete gireceğini fakat iman ehli 

olduğundan cehenneme girse bile orada ebedi 

kalmayacağını vurgular.304 

Nizâmeddin Evliyâ, hiç günaha bulaşmayanlara 

muttaki, günah zevkini tattıktan sonra tevbe edenlere 

ise tevbekâr denildiğini ifade eder. Ancak bunlardan 

hangisinin daha efdal olduğu meselesinde ihtilaf 

                                                           
302 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 23; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 328. 
303 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 260; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 458. 
304 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 135; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 743. 



 

125 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

olduğunu zira kimisine göre her ikisinin eşit olduğunu 

kimisinin ise bir şeyin tadını aldıktan sonra bırakmak 

zor olduğundan dolayı tevbekârın daha efdal 

olduğunu bir kısım sûfî de muttakiyi, tevbekardan 

daha efdal gördüğünü belirtir.305 Ancak Nizâmeddîn 

Evliyâ’ya göre ikisinin eşit olduklarını ve bunu da şu 

hadisten yola çıkarak ileri sürer: “Günahından tam 

olarak dönüp tevbe eden, onu hiç işlememiş gibidir.”306 Zira 

ona göre günahlara alışmış ve zevk almış birinin tevbe 

ettikten sonra taattan aldığı bir lezzetin dahi bütün 

günahların yok olmasına vesile olabileceğini söyler.307 

Nizâmeddin Evliyâ, tevbenin üç çeşit olduğunu 

belirtir: 

1-Hal; günahlardan pişmanlık duymak. 

2-Mazi; sâlikin geçmiş günahlardan tevbe etmesi, 

şayet kul hakkı varsa ödemesi gerektiği sadece dille 

tevbe ettim demesinin yeterli olmadığını ifade eder. 

İçki içen birinin tevbe ettikten sonra şerbet türü 

içecekleri günahlarına kefaret olsun diye insanlara 

dağıtmasının iyi olduğunu zina edenin ise Rabbine 

yalvarması gerektiğini belirtir. 

3-İstikbal; tevbe ettiği günahlara ilerde 

dönmeyeceğine dair niyet etmesine denir.308 

                                                           
305 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 460. 
306 İbn Mâce, Zühd 30; et-Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, 10/150. 
307 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 2. 
308 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 168; İshak, Esrârü’l-evliyâ, s.27; Mîrhord, 

Siyerü’l-Evliyâ, 459. 



 
Ömer Tay 126 

2. Zühd 

Şehir hayatını pek sevmeyen Nizâmeddin 

Evliyâ’nın, o dönemde pek kimse tarafından 

bilinmeyen ve ilgi çekmeyen Gıyâspûr’a yerleştiği ve 

bir süre sonra burası insanlarla dolmaya başlayınca 

buradan da gitmek istediği309 ancak kendisinin 

tanımadığı bir genç tarafından uyarılmasıyla son anda 

gitmekten vazgeçtiği aktarılır.310 Kısa bir süre zarfında 

namı her tarafa yayılan Nizâmeddin Evliyâ’nın, 

insanların akınına uğradığı hatta Gıyâspûr’un artık 

ilim ve terbiye bakımından Delhi gibi önemli şehirleri 

bile geride bıraktığı söylenir.311 Aslında Nizâmeddin 

Evliyâ, Gıyâspûr’a ilk geldiğinde yoksulluk ve sıkıntı 

çeker ancak daha sonraları fütuhatlar çoğalır.312 Ancak 

gelen bütün hediyeleri dağıtır, fütuhatlar artıkça onun 

dünyadan nefreti daha da artar. Öyle ki her cuma 

günü süpürgeyle sanki temizlenmiş bir şekilde 

ambarları boşaltır ve muhtaçlara dağıtmaktan huzur 

ve zevk aldığı rivayet edilir.313 

                                                           
309 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 171; Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, 86; Muhaddis 

ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr, 105; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 

3/87; Çiştî Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 220. 
310 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 172; Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, 86; Muhaddis 

ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr, 105; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 

3/87; Çiştî Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 221. 
311 Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, 87; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr, 

105; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/88. 
312 Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, 92; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/89. 
313 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 213; Cemâlî, Siyerü’l-Ârifîn, 122; en-

Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/89. 



 

127 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Sultanların onun ziyaretine gelmesinden ve 

hediye göndermesinden hoşlanmayan Nizâmeddin 

Evliyâ: “Bu fakirin vaktini boşa hebâ ederler” diyerek 

şöhret ve dünya menfaatinden nefret ettiğini 

söylemeye çalışmıştır. 314 Dönemin sultanı ona olan 

saygısını belirtmek için bazı arazi tapularını kendisine 

göndermiş ancak o bunları kabul etmemiş: “Ve eğer 

ben bunları kabul etsem halk, şeyh bağı gezmeye gitti, 

araziyi dolaşmaya gitti diyecekler. Hâlbuki bana 

verilen vazife bu değildir. Bizim pîrlerimizden hiçbiri 

bunu kabul etmemiştir” diyerek kendisine verilen 

vazifenin lüks mekanlar ve bahçelerde keyif çatmak 

değil insanları İslâm’a çekmek olduğunu ifade 

etmiştir.315 

Nizâmeddin Evliyâ, halife tayin edildiğinde 

mürşidi ona birazcık dünya malı verilmesi konusunda 

dua etmiştir. Fakat Nizâmeddin Evliyâ bunu duyunca 

çok büyük insanlar dünya malı yüzünden fitneye 

düştüklerini benim halim nice olur diye düşünceye 

daldığı ancak mürşidi onun halet-i rûhiyesinden 

anlamış olmalı ki hemen müdahelede bulunarak: 

“Korkma sen fitneye düşmeyeceksin” diyerek onun 

tedirginliğini gidermiştir.316 

                                                           
314 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 213; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 

3/90. 
315 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 122; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/90. 
316 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 213; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 

3/79. 



 
Ömer Tay 128 

Nizâmeddin Evliyâ, dünyaya rağbet bakımından 

insanların üç çeşit olduğunu belirtmiştir. Bir kısmının 

dünyayı çok sevdiklerini, gece gündüz onu 

düşündüklerini, kafa ve gönüllerinde hep onu göz 

önünde bulundurarak yaşadıklarını ve böyle 

insanların çok fazla olduğunu söylemiştir. Bir kısımda 

dünyadan nefret ettiklerini, dünyayı hakaretle 

zemmettiklerini, daima ondan nefret ederek 

yaşadıklarını aktarmıştır. Üçüncü türden insanların ise 

ne dünyaya muhabbet besleyen ne de ondan nefret 

eden insanlar olduğunu hatta dünyayı akıllarına bile 

getirmediklerini ve bunların ilk iki tür de olan 

insanlardan daha iyi olduklarını ifade etmiştir.317 

Ona göre öncelikle mürşid konumunda olan 

zatın kendi sözlerini uygulaması gerektiğini aksi 

takdirde sözlerinin hiçbir etkisinin olmayacağını 

belirtmiştir. Zira ona göre eğer mürşid dünyaperest 

birisi ise mürîdlere dünyayı sevmeyin dese de etkili 

olmayacağını çünkü nasihatın lisan-i hal ile etki 

edeceğini, lisan-i hal olmazsa sadece lisan-i kal’ın tesir 

etmeyeceğini beyan etmiştir.318 Nizâmeddin Evliyâ, bu 

yüzden büyüklerden işitilen sözlerin verdiği zevkin bir 

başka olduğunu aynı sözün başkasından işitildiği 

halde o zevki vermediğini zira sözleriyle amel 

                                                           
317 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 224; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/158. 
318 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 225. 



 

129 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

etmeyenin sözünden zevk alınmayacağını ifade 

etmiştir.319 

Nizâmeddin Evliyâ, gerçek zühdün birinin aç 

susuz beklemesi değildir. Ona göre: “Gerçek zühdün, 

kişinin kıyafet ve yemeklerine dikkat edip ve gücü 

nisbetinde çalışmasıdır. Tabii ki helal yoldan rızkını 

temin ederken gönlünü dünya malına kaptırmaması 

gerektiğini ifade eder.320 Zira dünyayı terk etmek 

çıplak ve bez parçaları ile dolaşmak değildir. Yiyip 

içeceksin giyeceksin aynı zamanda yedirip içireceksin 

yoksullara ve fakirlere faydalı olacaksın. Ancak 

gönlünü dünyaya bağlamayacaksın. Basit şeylere 

tenezzül etmeyeceksin. Şehvet peşinde 

koşmayacaksın.321 Ayrıca dünya malını ihtiyaçtan fazla 

toplamamak gerekir. Eline gelen fazla malı dağıtmak 

gerekir.”322 Ona göre, her kim gündüzleri oruç, geceleri 

ibadetle geçirse ve defalarca hacca gitse dahi dünyayı 

gönlünden çıkarmadıktan sonra boştur. Ayrıca 

Allah’ın dostu olduğunu iddia edip dünya sevgisini 

gönlünden çıkarmayanın yalancı olduğunu söyler.323 

Nizâmeddin Evliyâ, Hüsâmeddin Mültânî adlı 

halifesine hilâfet verirken efendim vasiyetiniz nedir? 

diye sorduğunda, mürşidi de işaret parmağını ona 

                                                           
319 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 95. 
320 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 7; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 544; en-Nedvî, 

İslam Önderleri Tarihi, 3/156. 
321 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 717. 
322 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 226. 
323 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 105. 



 
Ömer Tay 130 

uzatarak üç defa: “Terk-i dünya, terk-i dünya, terk-i 

dünya” yani dünyayı terk etmek anlamında mâsivâyla 

alakayı kesmek gerektiğini324 çünkü bilgeliğin özü 

dünyayı terk etmek olduğunu söyleyerek onu dünya 

fitnesine karşı dikkatli olması gerektiği şeklinde uyarır. 

Nizâmeddin Evliyâ: “Bir kişi malının üçte birini 

dünyanın en akıllı insanına verin dese o zaman o malı 

dünyayı gönülden sevmeyene vermek gerektiğini 

söyleyince oturanlardan biri, madem dünyayı 

sevmiyor o zaman niye o malı kabul etti? sorusuna 

şöyle cevap verir: ‘Dünya sevgisi az ya da çok mala 

sahip olmakla değil onu sarf etmekle ilgilidir” diyerek 

aslında dünya sevgisinin çalışmak veya çalışmamakla 

ilgili olmadığını bunun gönülde halledilmesi 

gerektiğini söylemeye çalışır.325 Zira ona göre 

dünyanın; altın, gümüş, at ve diğer eşyalara sahip 

olmaktan ibaret olmadığını asıl dünyaya gönül 

bağlamanın onun sevgisini kalbine yerleştirmek 

olduğunu söyler. Bu yüzden çalışıp fakirlere 

dağıtmakta sıkıntı olmadığını asıl sıkıntının aç gözlü 

bir şekilde toplayıp biriktirmekte olduğunu belirtir. 

Zira birinin dünyayı sevip sevmediği onun midesine 

olan düşkünlüğüne bakılacağını çünkü kişinin midesi 

                                                           
324 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 372; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 175; Nizâmî, Târîh-i Meşâyih-i Çişt, 278. 
325 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 90; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 543. 



 

131 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

onun dünyası olduğunu eğer az yerse zahid, şayet 

fazla yerse zahid olmadığını gösterdiğini ifade eder.326 

Ona göre dünya ve dünya ehlini terk edenin 

Yüce Allah’ın onları onun ayaklarına getireceğini 

çünkü Allah bir kulunu aziz kılmak istediğinde 

dünyayı onun gözünde küçük gösterdiğini, zelil 

yapmak istediklerine ise dünyayı onların gözünde 

değerli kıldığını belirtir.327 Ona göre bütün günahların 

anahtarı dünya muhabbetidir, bütün taatların anahtarı 

ise fakirliği sevmektir.328 

Nizâmeddin Evliyâ, dünya servetinin her hâl-u 

kârda külfet olduğunu nitekim dünya malı şayet helal 

yoldan kazanılmışsa sahibinin mahşerde hesap 

vermesi gerektiğini, haram yollarla elde edilmişse 

sahibinin azaba duçar olacağını ifade eder. Hatta 

bazılarının hem helal hem de haram yoldan kazanılan 

malın azaba neden olduğunu söylediklerini belirtir. 

Aslında haram yoldan kazanılan malda azabın olduğu 

herkesin malumu, ancak helal olanda nasıl azap 

olabilir diye sorabilirsiniz. Nizâmeddin Evliyâ, 

kıyamet günü o kızgın güneşin önünde bekleyip bu 

malı nerede kazandın nereye harcadın diye sorulması 

bile azap değil midir? Diyerek bir nevi cehennem ateşi 

kadar elem verici olmasa bile yine de belli süreliğine 

eziyet çekmiş olacaklarını ifade etmeye çalışır. Ancak 

                                                           
326 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 716. 
327 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 717. 
328 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 718. 



 
Ömer Tay 132 

Nizâmeddin Evliyâ’nın bu görüşten ziyade Hz. Ali’ye 

ait olduğu söylenen bu görüşe katıldığını 

söyleyebiliriz: “Helalde hesap, haramda azap, şüpheli 

şeylerde ise itap vardır” diyerek helal malda azap 

değil hesap olduğunu söyler.329 

Nizâmeddin Evliyâ, mürîdin kanaatkâr olup hiç 

kimseden bir şey talep etmemesi gerektiğini belirtir. 

Ancak birinin kendisine gönlünden ona bir şeyler 

vermesi halinde almasında herhangi bir vebalinin 

olmadığını ifade eder.330 Ona göre dünyada aziz 

olabilmek için dünya kiri olan mal ve servete fazla 

heves etmemek gerektiğini her ne kadar bazen geçici 

bir şekilde dünya malıyla izzet elde edilse de bunun 

devamının olmadığını çok kısa süreliğine olacağını 

beyan eder.331 Nizâmeddin Evliyâ, ihlas ile yapılan 

taatlerin hem sûreten hem de mânen dünya ile ilgisi 

olmadığını, ihtiyaç fazlası dünya malını toplamak ise 

hem sûreten hem de manen dünya olduğunu, aile 

efradına harcanan paranın sûreten dünya olduğunu, 

manen dünya ile ilgisi olmadığını, menfaat elde etmek 

için yapılan taatlerin ise her ne kadar sûreten dünya ile 

alakası yokmuş gibi gözükse de manen dünya ile ilgisi 

olduğunu söyler.332 

                                                           
329 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 50. 
330 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 51. 
331 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 142. 
332 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 158. 



 

133 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Maddî ve mânevî sıhhattın gerçekleşmesinde 

sûfîlerin ve hekîmlerin ittifak ettikleri az yemek 

konusunda Nizâmeddin Evliyâ’nında aynı fikirde 

olduğu söylenebilir: “İnsanı kemale eriştiren şeylerden 

biri de az yemektir. Belli bir süre oruç tuttuktan sonra 

tabiplere hastalıkların ilacı nedir? diye sorduğumda 

bana aç kalmak ve az yemektir dediler. Rahman’ın 

kullarına en faydalı şey nedir? diye sordum bana aç 

kalmak ve az yemektir. Zahidlere en güçlü şey nedir? 

bana aç kalmak ve az yemektir. Alimlere ilmi 

hıfzetmek için en faydalı şey nedir? bana aç kalmak ve 

az yemektir. Meliklere saltanatın devamı için ne 

gerekir? bana aç kalmak ve az yemektir dediler.”333 

3. Fakr 

Fakirlik mi yoksa zenginlik mi üstündür 

meselesini ele alan Nizâmeddin Evliyâ, sûfîlerin bu 

konuda farklı görüşler beyan ettiğini belirtir. Nitekim 

Cüneyd-i Bağdadi ve İbrahim el-Havvâs (ö. 291/904) 

gibi sûfîlerin sabreden fakirin, şükreden zenginden 

daha üstün olduğuna dair şu hadisi ileri sürdüklerini 

aktarır. “Herkesin bir hırkası vardır. Benim hırkam fakrdır 

kim fakirleri severse bana şefkat etmiş olur. Kim onlara 

kızarsa bana kızmış gibi olur.” Ancak Ebü-l Abbas b. 

Atâ’nın (ö. 309/922) tam tersini düşündüğünü ve buna 

şu ayetle Yüce Allah’ın Hz. Peygambere minnet 

                                                           
333 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 420. 



 
Ömer Tay 134 

ettiğini söyler: “Seni yoksul görüp zengin etmedi mi?334 

Şayet zenginlik üstün olmasaydı Yüce Allah niye 

minnet vesilesi kılsın dediğini nakleder. Ancak 

Cüneyd’in, Ebü-l Abbas’a mal çokluğundan dolayı 

beddua ettiği ve onun bu, Cüneyd’in bedduasıdır 

dediği ve kendi görüşünden vazgeçtiği söylenir. Her 

iki görüşü aktardıktan sonra bu sefer kendi görüşünü 

beyan eden Nizameddin Evliyâ: “O dönemde mal çok 

olsa bile helal yoldan temin edildiğinden sıkıntı yoktu. 

Ancak bizim dönemimizde şüphe ve harama çok 

bulaştığından ihtilafsız fakr, zenginlikten üstündür” 

der.335 

Nizâmeddin Evliyâ, saadet devrinden 

uzaklaştıkça Müslümanların dünya malına heves 

ettiklerini ve bu yüzden Müslümanların dünya 

menfaatı konusunda dikkatli davranmaları gerektiğini 

ve aşağıdaki hadisi bu bağlamda değerlendirdiğini 

görmekteyiz. “Ümmetim beş tabakadır. Her bir tabaka 40 

yıldır. İlk 40 yıl ilim ve îmân ehli dönemidir. 80’e kadar 

gelenler iyilik ve takvâ ehlidir. 120’ye kadar gelenler 

merhamet ve sılâ ehlidir. Bunlardan sonra 160’a kadar 

gelenler, sılâ-ı rahimden kesilir ve birbirlerine yüz çevirir. 

Bunlardan sonra, 200’e kadar gelenlerde ise harpler ve 

karışıklıklar olur”336 Nizâmeddin Evliyâ, birinci 

tabakanın sahâbe nesli, ikincisi tabiin nesli, üçüncüsü 

                                                           
334 (Duhâ: 93/8) 
335 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 546. 
336 İbn Mace, Fiten,28/h.No:4058. 



 

135 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

ellerine dünya düştü mü arkadaşlarıyla paylaşan ve 

hayır yolunda harcayan nesildir. Dördüncüsü dünya 

malı için pençeleşen ve dünya malı ellerine düştü mü 

kimseyle paylaşmayan ve hayır yapmayan nesildir. 

Beşincisi dünya malı için birbirilerinin etini yiyen, 

birbirilerini öldüren ve zorla birbirilerinin mallarını 

gasp edenler şeklinde yorumlar.337 

4. Cömertlik 

Nizâmeddin Evliyâ, önceki peygamberlerde 

zekâtta, malın dörtte biri verildiğini ancak bizde yani 

İslâm’da iki yüz dirhemden beş dirhem verildiğini 

ifade eder. Fakat bunun sadece cimrilik vasfını 

üzerinden kaldırdığını yoksa bununla cömertlik 

derecesine ulaşılmadığına dikkat çeker. Zira birine 

cömert denilebilmesi için zekâttan daha fazlasını 

vermesi gerektiğini belirtir. Nizâmeddin Evliyâ, “Sahiy 

(cömert) Allah’ın dostudur velev ki fasık olsa da”338 

hadisinin sahih olduğunu ancak sahiy ile cevvadın 

farklı şeyler olduğunu söyler. Nitekim sahiy, zekâttan 

fazlasını verene denildiğini cevvad ise, iki yüz 

dirhemden beşini bırakıp yüz doksan beşini dağıtana 

denildiğini aktarır. Ayrıca Ferîdüddin Genc-i Şeker’in 

zekatı; hakikat, tarîkat ve şerîat zekâtı olmak üzere üç 

çeşit şeklinde taksim ettiğini yani iki yüz dirhemden 

beş dirhem vermenin şerîat zekâtı, iki yüz dirhemden 

                                                           
337 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 547. 
338 (Acluni, 2/129) 



 
Ömer Tay 136 

beşini bırakıp yüz doksan beşini dağıtmak tarîkat 

zekatı, tümünü dağıtmak ise hakikat zekatı dediğini 

aktarır.339 

5. Sabır-Rıza 

Sabır imanın iki temelinden biridir. Hadiste 

buyrulduğu gibi: “Îman iki parçadan oluşur, yarısı 

sabır ve diğer yarısı da şükürdür? Zira mü’min bela ve 

nimetten başına gelen her şeyin Hakk’ın ihtiyar ve 

irâdesinin hâsılı ve ilâhi kader ve kazanın neticesi 

olduğunu bilir. Eğer çirkin ve kötü bir şey gelirse ona 

sabreder ve lezzetli ve güzel bir şey gelirse ona 

şükreder.340 

Nizâmeddin Evliyâ: “Sabır, Hakk’ın isteklerinin 

nefis ve hevanın önüne geçmesi ve galip gelmesidir” 

şeklinde tanımlar. Ona göre nefsin öfke ve şehvet diye 

iki arzusu olduğunu öfkenin sabırla, şehvetin ise oruç 

tutularak yenileceğini belirtir.341 Nizâmeddin Evliyâ, 

kula gelen sıkıntılara sabretmesi ve şikâyet 

etmemesine sabır, kula gelen sıkıntıları 

hissetmemesine yani sanki bela hiç yokmuş gibi 

davranmasına da rızâ denildiğini söyler.342 Fakat 

kelamcıların bunu kabul etmediklerini çünkü onlara 

göre birine bela gelip de hissetmemesinin imkansız 

olduğunu ancak onlara şu şekilde reddiye yapıldığını 

                                                           
339 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 126; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 402. 
340 Kaşânî, Tasavvufun Ana Esasları, 373. 
341 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 94. 
342 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 67; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 549. 



 

137 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

aktarır: “Örneğin birinin acil işi olduğundan yolda 

giderken onu hayal ettiğinden ayağına diken batar 

ancak bunu hissetmez, bir süre sonra fark eder. İkinci 

örnek; savaş esnasında biri yaralanır ancak harbe 

daldığı için farkında değil çadırına gelince 

yaralandığının farkına varır. Bu yüzden Hakk ile 

istiğrak halinde olanlar da bu dertlerden bîhaberdirler 

onlar Hakk ile meşgullerdir” diyerek bunu 

delillendirmeye çalışır.343 Ayrıca bununla ilgili Kâdî 

Hamîdüddîn Nâgevrî’nin şöyle dediğini aktarır: 

“Günün birinde gencin biri bin sopa ile cezalandırılır. 

Ancak yediği sopaların hiç eseri gencin üzerinde 

bulunmaz. Sorumlular kendisine nasıl oldu da hiç acı 

çekmedin? Genç şöyle cevap verir: Siz bana 

vurduğunuzda karşımda sevgilim duruyordu bu 

yüzden hiç hissetmedim. Ardından Nizâmeddin 

Evliyâ: Eğer fani mâşuk karşısında hissedilmiyorsa 

Hakiki mâşuk karşısında duran hay hay hissetmez” 

diyerek bu konuda insaflı davranmak gerektiğini ve 

sûfîlerin rızâ ile ilgili yaptıkları tanımın daha isabetli 

olduğunu ifade eder.344 

6. Tevekkül 

Mutasavvıfların sebeplere yapışma ve tevekkül 

hususundaki halleri derecelerinin farklığı nispetinde 

farklıdır. Bazıları hallerinin zayıflığı veya vaktin salâhı 

                                                           
343 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 67; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 425. 
344 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 67. 



 
Ömer Tay 138 

nedeniyle rızık talebinde sebeplere tevessül ederler, 

bazıları ise hallerinin kuvveti ve irâdeyi terk nedeniyle 

Hak Teâlânın kefaletiyle yetinirler ve ona tevekkül 

eder, taksim edilmiş rızka ulaşmak için hiçbir sebep ve 

aracı aramazlar. Birinci taife mütesebbipler olup 

bazıları kazanç, bazıları isteme yoluyla sebeplere 

tutunurlar, bazıları ise vaktin maslahatı nedeniyle 

kazanç ve isteme yoluna giderler. Bu taife tam bir 

ihtiyaç ve zaruret okmaksızın ve gayb işaretiyle vaktin 

maslahatı olduğunu anlamaksızın isteme yoluna 

gitmez, mümkün olduğunca bir şey talep etmez ve bu 

işten sakınırlar. Zira şerîat teşvik ve korkutma yoluyla 

bu işten sakındırmıştır. Ancak mütevekkiller olan 

ikinci taife Hak Teâlâyla olan kâmil 

meşguliyetlerinden, tevhîd cemâlini müşahede 

ettiklerinden ve yakîn nurunu apaçık gördüklerinden 

dolayı rızık sebeplerinden hiçbirini aramaz ve hiçbir 

mahlûktan yardım istemezler ki sebeplerin müsebbibi, 

en sonunda istediği yoldan rızkını onlara ulaştırsın. Bu 

taifeden bazıları ne isterlerse Hak’tan isterler, öyle ki 

sonunda şu üç halden biri verilir: Ya istediklerine 

ulaşırlar ya da ona karşı sabır verilir veya o istek 

gönlünden silinir. Bunlardan bazıları ise ne halk ne de 

Hak’tan hiçbir şey istemezler. Zira kendi irâdelerini, 

mutlak irâde ve ilimde mahvetmişlerdir. Bilirler ki 

ezeli ilim kendi ilimlerinden daha fazla maslahat ve 

niyazlarını ihata etmekte ve küllî irâde kendi cüzî 

ilimlerinden daha çok ve daha kâmil uzuvlarının 



 

139 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

ihtiyaçlarını bilmektedir. Bu yüzden onun ilmine sual 

sormaz ve niyazsız olurlar.345 

Nizâmeddîn Evliyâ tevekkülü, Hakk’a itimad 

etmek ve başka şeylere nazar etmemek şeklinde tarif 

eder.346 Tevekkülü üçe ayıran Nizâmeddîn Evliyâ, 

birincisinin, müvekkilin işini bilen ve dürüst birine 

teslim etmesiyle birlikte vekile zaman zaman iş 

hakkında sorular sormasıdır. Bu mertebede hem 

tevekkülün hem de sualin olduğunu belirtir. İkincisi, 

süt emen bebeğin annesinin kendisini emzirdirdiğini 

fakat bebeğin annesine hiç soru sormadan ona 

tevekkül etmesidir. Bu mertebede bebeğin, annesine 

bana süt ver diye talepte bulunmadığını sadece 

ağladığını çünkü annesine güveninin tam olduğunu 

ifade eder. Üçüncüsü, gassalin önündeki meyyitin 

örneğinde olduğu gibi onun ne hareket ettiğini ne de 

soru sorduğunu gassalın onu istediği tarafa çevirip 

yıkadığını ve bunun tevekkülün en üst mertebesi 

olduğunu beyan eder.347 

Nizâmeddîn Evliyâ’ya göre tevekkül ehlinin 

bazı vakitlerde yaşadıkları derin rûhî hazlar 

sebebiyle ateşe atılsalar veya yaralansalar dahi bunu 

hissetmediklerini belirtir. 348 

                                                           
345 Kaşânî, Tasavvufun Ana Esasları, 248. 
346 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 125. 
347 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 68; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 728. 
348 İshak, Esrârü’l-evliyâ, s.62. 



 
Ömer Tay 140 

Nizâmeddîn Evliyâ, meşâyihin rızkı dörde 

ayırdığını belirtir: 

1. Rızk-i madmûn, kula gelen yemek ve 

içeceğin kendisine kâfi gelmesidir. Yani Yüce Allah’ın 

kendisine kefil olmasıdır. Nitekim ayette; Yeryüzünde 

hiçbir canlı yoktur ki, rızkı Allah’a ait olmasın.349 

2. Rızk-i maksûm, levh-i mahfuzda kendisine 

ayrılan rızktır. 

3. Rızk-i memlûk, eline geçen para, elbise gibi 

şeyler. 

4. Rızk-i mev’ûd, Allah’ın salih ve abidlere 

vadettiğidir. Zira ayette; “Kim Allah’a karşı gelmekten 

sakınırsa, Allah ona bir çıkış yolu açar. Onu beklemediği 

yerden rızıklandırır. Kim Allah’a tevekkül ederse, O 

kendisine yeter.”350 

Görüldüğü üzere Nizâmeddîn Evliyâ, tevekkül 

makamının rızkın birinci derecesi olan “rızk-i 

madmûn” kısmından olduğuna dikkat çeker. Yani 

sâlikin yeterli olanla iktifa etmesine tevekkül 

denildiğini diğer kısımdakilerin kat-i bir şekilde 

taksim edildiklerinden onlara tevekkül 

denilmeyeceğini ifade eder.351 

7. Murâkabe 

Nizâmeddîn Evliyâ murâkabeyi, kalbin Allah’ın 

cemalini tefekkür etmesi şeklinde ifade eder. Ayrıca 

                                                           
349 (Hûd: 11/6) 
350 (Talâk: 65/2-3) 
351 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 125; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 552. 



 

141 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

kulun bunu gizli yapması gerektiğini çünkü Yüce 

Allah’ın kulun ne yaptığını ne ettiğini çok iyi bildiğini 

beyan eder. Ona göre her ne kadar insanların 

murâkabe ehlinin boş durduklarını zannetseler de 

onların devamlı murâkabe halinde olduklarını 

belirtir.352 Nizâmeddîn Evliyâ, murâkabenin mühim bir 

şey olduğunu çünkü namaz kılmanın, zikir çekmenin, 

oruç tutmanın ve Kur’ân okumanın herkesin kârı 

olduğunu ancak murâkabenin Allah dostlarının işi 

olduğunu aktarır.353 

Yüce Allah’ı, Hz. Peygamberi ve mürşidi birlikte 

murâkabe etmek mi daha iyi yoksa her birini ayrı ayrı 

murâkabe etmek mi daha iyidir? sorusuna, 

Nizâmeddin Evliyâ şöyle cevap verir: “Hepsini birlikte 

yapmak da mümkün ancak ayrı ayrı murâkabe etmek 

daha faydalıdır. Eğer mürîd hepsini birlikte murâkabe 

yapmak isterse öncelikle kendini Allah’ın huzurunda 

kabul etmesi, sağında Hz. Peygamberi, solunda ise 

mürşidini hayal etmesi gerektiğini ve bunun yanı sıra 

yaptığı her hareketin ve gönlünden geçen her şeyin 

mürşidinin gördüğünü ve bildiğini düşünmesi icap 

ettiğini ifade eder. Bu bağlamda Şiblî’nin (ö. 334/946) 

murâkabesini şöyle anlatır: Şiblî, öyle bir murâkabeye 

dalardı ki kılı bile kımıldamazdı. İnsanlar ona nereden 

öğrendiğini sorduklarında oda fare deliğinde vaziyet 

                                                           
352 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 447. 
353 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 450; Ğülâm Ali Âryâ, Tarîkati Çiştîyye, 

208. 



 
Ömer Tay 142 

alıp hiç kıpırdamadan avını gözleyen kediden 

öğrendiğini söylerdi. Şiblî, öyle ki aklıma şöyle bir şey 

gelirdi, bu akılsız hayvan karnını doyurmak için bu 

kadar odaklanıyor. Akıl ve marifet sahibi insanın daha 

fazla odaklanması gerektiğini düşünürdüm” diyerek 

murakabenin ciddiyet isteyen bir konu olduğunu 

belirtir.354 

Nizâmeddin Evliyâ’nın da zaman zaman 

murâkabeye daldığı ve bu halin saatlerce devam ettiği 

ve sonunda titreyip kendine geldiği ve bir süre sanki 

sarhoş olmuş gibi etraftakileri tanımadığı söylenir.355 

Aynı zamanda mürîdlerine kendilerini Allah ve 

resûlünün huzurunda tasavvur etmelerini tavsiye 

ettiği nakledilir.356 

8. Muhabbet 

Halifesi Hüsameddin Mültanî’nin herkesin 

rastgele Allahtan muhabbet istemesinin doğru 

olmadığını ancak belli makamlara ulaşanların 

muhabbeti isteyebileceklerini söylediğini duyan 

Nizâmeddin Evliyâ’nın, bu sözün doğru olmadığını 

zira herkesin ve her zaman Allahtan muhabbet 

isteyebileceğini ve istemesi de icap ettiğini söylemiş ve 

muhabbet ile ilgili bu duanın okunmasını tavsiye 

etmiştir: 

                                                           
354 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 448. 
355 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 449. 
356 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 449. 



 

143 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

اللَّهمَّ إِن يِ أسَْألَكَُ حُبَّكَ، وَحُبَّ مَنْ یحُِبُّكَ، وَالعمَل الَّذِي یبَُل ِغنُي حُبَّكَ، اللَّهُمَّ اجْعل 

 حُبَّكَ أحََبَّ إلِيََّ مِن نَفسي،
للعطشانِ  وأهَْلي، ومِن الماءِ البارِد 357  

“Allahım, Seni sevmeyi, Seni sevenleri sevmeyi ve 

Senin sevgine ulaştıracak amelleri sevmeyi dilerim. Allahım, 

Sen’in sevgini bana canımdan, ailemden ve soğuk sudan 

daha ileri kıl.”358 

Nizâmeddîn Evliyâ, Allah’a müştak olan kişiye 

kainattaki her şeyin ona müştak olacağını zira Hakk 

katında şevkin çok yüksek bir menzil olduğunu öyle ki 

iştiyak nuru müştakın gönlünde tutuştu mu yeri ve 

göğü aydınlattığını ifade eder. Ona göre mümin için 

on nurun olduğunu bunların; ruh, akıl, marifet, ilim, 

yakîn, tevfik, basar, haya, muhabbet ve şevk 

nurlarıdır.359 Nizâmeddîn Evliyâ aşkın, muhabbetin en 

son derecesi, muhabbet ise aşkın ilk mertebesi 

olduğunu belirtir. Ayrıca aşkın sarmâşık anlamına 

geldiğini zira ilk başlarda yerde kökünü 

sağlamlaştırdığını ardından ağaca dolanmaya 

başladığını öyle olur ki bütün ağacı kaplayıp ağacı 

kuruttuğunu ifade eder. Bu yüzden sarmaşığın ağacı 

kuruttuğu gibi aşkın da insaniyeti kuruttuğunu 

                                                           
357 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 465. 
358 Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre Tirmizî, el-Câmiu’s-

Sahîh/Sünenü’t-Tirmizî, (I-V) (Beyrût: Dâru’İhyâi’t-Turâsi’l-Arâbî, 

1962), 1-4/Deavât, 72. 
359 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 466, 625. 



 
Ömer Tay 144 

söyler.360 Ona göre muhabbet zevkini tadanın artık 

başka şeylere ülfet etmediğini ifade eder.361 

Allah’a olan yakınlık makam ve mevki ile 

değildir belki Hakk’a olan takva ve muhabbet 

sayesindedir. Nitekim Nizâmeddîn Evliyâ: “Bu yolda 

köle efendi ayırımı yoktur. Her kim muhabbet 

aleminde dürüst ise o öndedir.”362 Ona göre mürîdin 

muhabbette sadık olduğunun belirtisi Hakk’ın 

emirlerine olan mutabaatı nisbetindedir. Çünkü birini 

sevdiğini iddia edenin onun isteklerini yerine 

getirdiğini ve nehiy ettiklerinden uzak durduğunu 

belirtir. Nizâmeddîn Evliyâ: “Hakk’ın muhabbeti 

kalbin dış kısmında kalmışsa günah işleme ihtimali 

vardır. Ancak kalbin derinliklerine inmişse günah 

imkânı uzaktır” diyerek günah işlemenin Yüce Allah’ı 

sevmekle orantılı olduğunu yani Rabbini sevenin daha 

az günah işlediğini ifade etmeye çalışır.363 

Nizâmeddîn Evliyâ, muhabbetin iki türlü 

olduğunu; birinci kısmın vehbi, kulun kesbi ve 

amelinin söz konusu olmadığını ve buna muhabbet-i 

zat denildiğini, ikinci kısım olan muhabbet-i sıfatın ise 

kesbi ve mâsivâyı terk ve zikre devam ile meydana 

geldiğini belirtir. Fakat mâsivâyı terk edebilmek için 

de halk, dünya, nefis ve şeytandan kurtulmak 

                                                           
360 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 466. 
361 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 479. 
362 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 4. 
363 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 260. 



 

145 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

gerektiğini, halk engelinden kurtulmanın uzlet ve 

inziva sayesinde olacağını, dünyadan kurtulmanın 

kanaat ile, nefis ve şeytandan kurtulmanın Hakk’a 

iltica etmek sayesinde olacağını ifade eder.364 

Nizâmeddîn Evliyâ’ya göre muhabbet, dostun 

sevdiği şeyi onun hatırı için başka şeylere tercih 

etmektir. Zira bu sayede sadık ve yalancının ortaya 

çıkacağını çünkü sadık olanın dosttan gelen her şeye 

mutabaat edeceğini ve belalara rıza göstereceğini öyle 

ki dosttan geldiği için kayıtsız şartsız kabul edeceğini 

ifade eder.365 Ayrıca muhabbetin, uykusuz kalmak ve 

halktan uzlet etmek olduğunu zira âşık için gece 

gündüz farkı olmadığını ve insanların muhabbet ehlini 

tanımadıklarını belirtir.366 

Nizâmeddîn Evliyâ, muhabbetin âşıkların işi 

olduğunu ve bununla ilgili şöyle bir misal verir: “Birisi 

ormandaki tüm ağaçları yok etmek istese bunları tek 

tek elle kesmeye çalışırsa bunu başarması imkansızdır. 

Ancak bir defa da ateşi yaksa hepsi yanar. Bâtınla 

meşgul olanların durumu işte budur. Yani muhabbet 

ateşini yakanlar bir defa da o kötü ahlakı yok edip 

gönlü tertemiz ederek Hakk’ın muhabbetine layık 

olurlar” diyerek muhabbetin kulu kısa yoldan amacına 

ulaştıracağını ifade eder.367 

                                                           
364 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 455. 
365 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 456. 
366 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 458. 
367 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 461. 



 
Ömer Tay 146 

Nizâmeddîn Evliyâ, Yahya b. Muaz’a (ö. 258/872) 

ne zaman kul muhabbetin tatlılığına varır? Diye 

sorulduğunda onun şu cevabı verdiğini aktarır: “Cefa 

şeker, fakirlik kut, hüzün hurma olduğunda” şeklinde 

ifade ettiğini belirtir.368 

Nizâmeddîn Evliyâ’ya göre Allah bir kulunu 

sevdi mi eskiden yaptığı günahların artık bir zararları 

olmadığını ona hissettirdiğini söyler. Çünkü ilk 

başlarda birçok kişinin kötü işlerle meşgul olduklarını 

ancak inayet-i ezeli ile o işleri bıraktıklarını belirtir.369 

Nizâmeddîn Evliyâ, muhabbetin şevkten daha ileri bir 

mertebe olduğunu nitekim bununla ilgili Şiblî’ye 

muhabbet mi yoksa şevk mi fazladır? Diye 

sorulduğunu Şiblî’nin şevkin muhabbetten 

kaynaklanmasından dolayı onun bir parçası olduğunu 

bu yüzden muhabbetin daha fazla olduğu şeklinde 

cevap verdiğini aktarır.370 

9. İlâhî Aşk 

Nizâmeddîn Evliyâ’nın ahlakı, hal ve yaşamının 

odak noktası ilâhî aşktır. Bu, ta başından beri onun 

fıtratında kendini göstermiştir. Ferîdüddîn Genc-i 

Şeker’in sohbetlerini dinleyip ve Çiştiyye tarîkatına 

intisâb ettikten sonra günlündeki ilâhî aşkın daha da 

etkin hale geldiği söylenmiştir. Bu ilâhî aşk, yaşamı 

boyunca sohbetlerinde, şiirlerinde ve davranışlarında 

                                                           
368 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 461. 
369 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 464. 
370 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 466. 



 

147 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

hararetli bir şekilde kendini göstermiştir.371 Nitekim bir 

gün sohbetlerinde Allah dostlarından birinin son 

nefesini verirken yavaş yavaş “lafz-ı Celâl” zikrini 

çektiği anlatılınca, Nizâmeddîn Evliyâ’nın cezbeye 

kapılıp gözleri yaşardığı ve sonra da şu dörtlüğü 

okuduğu aktarılmıştır: 

Salına salına sizin bölgenize geliyorum. 

Kendi yanaklarımı gözyaşlarımla yıkıyorum. 

Arayıp sorarak seninle buluşmaya geliyorum. 

Senin adını ana ana can veriyorum.372 

Onun en yakın mürîdlerinden Emîr Hüsrev, 

Nizâmeddîn Evliyâ’nın üzerinde aşk ve muhabbetin 

izlerinin belirgin bir hal aldığı öyle ki gece sabahlara 

kadar zikredip sabah gün ağardığında dışarı çıktığında 

uykusuzluktan gözlerinin kızardığını aşağıdaki beyitte 

şöyle dile getirmiştir. 

Bu gece ne halde bulunduğunuzun izi gözüküyor 

üstünüzde. 

Çünkü hâlâ mahmur olan gözlerinizde manevî şarabın 

izi var.373 

Nizâmeddîn Evliyâ, yatsı namazını kıldıktan 

sonra odasına çekildiği ve bir müddet sadece Emîr 

Hüsrev ile sohbet ettikten sonra hücresinin kapısını 

                                                           
371 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/135. 
372 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/136. 
373 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 206; Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-

esrâr, 787; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/137. 



 
Ömer Tay 148 

kapatıp sabahlara kadar ilâhî aşk ve cezbeyle geçirdiği 

aktarılmıştır.374 

Onun döneminde aşk, o kadar ileri seviyeye 

ulaşmıştı ki hakikat ve mârifet sözleri, ârifâne ve 

âşıkane şiirler her yeri inletmişti. O dönemde bu tür 

şiirlerin dinlendiği mekânlar ve pazarlar kurulmuştu. 

İnsanlar bunları dinlemek için akın akın geliyorlar ve 

artık öyle bir hal almıştı ki insanlar başka mesele ve 

sözlerden zevk almaz olmuşlardı.375 

Ona göre, tasavvuf yolunun esprisi yedidir. 

A’râd, hicap, tefasil, selb-i mezid, selb-i kadim, teselli 

ve adavettir. Tasavvufun bu terimleri üzerinden sâlik 

ile Hakk arasındaki aşkı şöyle izah eder: “İki dost 

düşünün âşık ve mâşuk, eğer âşıktan mâşukun 

sevmediği herhangi bir hareket sadır olursa mâşuk 

ondan yüz çevirir buna a’rad denir. Bu durumda âşık 

hemen tevbe edip özür dilemeli mâşuku razı etmeye 

çalışmalıdır. Eğer âşık özür dilemeyip hatada ısrar 

ederse o küsmeler hicaba dönüşür mâşuk aralarına 

perde koyar. Eğer tembel davranıp tevbe etmezse o 

hicap tafasile yani ayrılığa dönüşür. Eğer istiğfar 

etmezse selb-i mezide dönüşür yani ona verilen evrad 

ve ibadet zevki geri alınır. Eğer özür dilemezse selb-i 

kadime dönüşür yani taat ve ona verilen rahatlıklar 

geri alınır. Eğer halâ taksiratta bulunuyorsa dost 

                                                           
374 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 205; Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-

esrâr, 787; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/137. 
375 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/176. 



 

149 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

sadece uzaktan gönlünde onunla teselli bulur. Eğer 

pişman olmayıp daha da ileri giderse Allah korusun 

ona duyulan muhabbet adavete dönüşür” diyerek 

Yüce Allah’ın kulu birden terk etmediğini yani ona 

birçok fırsat verdiğini ancak kulun bunları göz ardı 

etmesiyle zamanla Yüce Allahtan uzaklaştığını 

belirtmiştir.376 

Nizâmeddîn Evliyâ’ya göre kişi dostun aşkıyla 

mustağrak olunca artık onun tek arzusunun dostu 

talep etmek olduğunu bu yüzden mâşuktan gelen 

musibetlerin bile kulun gözünde nimet görüldüğünü 

belirtmiştir.377 

Nizâmeddîn Evliyâ, Yahyâ b. Muâz’ın bir zerre 

muhabbetin bütün cin ve insanların taatına bedel 

olduğunu ayrıca Ferîdüddîn Genc-i Şeker’in de dua 

isteyenlere sürekli Yüce Allah size dert versin dediğini 

ve bundan dolayı insanların şaşkın bir şekilde bu ne 

biçim duadır dediklerini halbuki Ferîdüddîn Genc-i 

Şeker’in onunla ilâhî aşkı kastettiğini ifade eder.378 

10. Tahayyür Alemi 

Nizâmeddin Evliyâ, arifin her lahza alemi 

tefekkür ettiğini, etrafında olan bitenden haberi 

olmadığını ve zaman zaman gayb aleminden 

kendisinde haller meydana geldiğiyle ilgili şöyle bir 

                                                           
376 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 20; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 451; Muhaddis 

ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr, 111. 
377 Emîr Hüsrev, Râhetü’l-Mühibbîn (Lahor: Urdûbâzâr, 1996), 602.  
378 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 160. 



 
Ömer Tay 150 

hadise aktarır: “Bir defasında Kutbeddîn Bahtiyâr 

Kâkî, dervişlerle birlikte oturduğu sırada konu 

sülûkten açılır. Birden şeyhte haller meydana gelir, 

tahayyür alemine girer. Yedi gün tahayyür aleminde 

kalır namaz esnasında kendine gelir daha sonra tekrar 

kendi alemi ile meşgul olur” diyerek gerçek tahayyür 

ehlinin mülk aleminden bîhaber olsalar da bu, onların 

akıllarını yitirdikleri anlamına gelmediğini aksine 

bunların ayık olduklarını belirtmek gerektiğini çünkü 

bunların namaz esnasında kendilerine gelmeleri bunu 

gösterdiğini halbuki baygın olan birinin ibadet 

vakitlerinde de kendinden geçmiş bir vaziyette 

kaldığını ifade etmeye çalışır. Ayrıca mürşidi 

Ferîdüddin Genc-i Şeker’in de tahayyür alemine 

girdiği sırada bin defa secde ettiğini ve gözlerinden 

kan aktıktan sonra sahv haline döndüğünü belirtir. 

Bunların yanı sıra Cüneyd-i Bağdadi’nin yirmi yıl 

boyunca tahayyür aleminde olduğundan kimse ile 

konuşmadığı ve günlerden dahi haberi olmadığını 

hatta ayakta fazla kaldığından dolayı ayaklarından kan 

aktığını aktarır. 379 Bunun yanı sıra Nizâmeddîn Evliyâ, 

Osman Hârvenî’nin şöyle dediğini aktarır: “Tahayyür 

ehline şevkin galip geldiği bir vakitte hançerle 

defalarca yaralasanız dahi yaşadıkları derin rûhî 

hazlar sebebiyle bunu hissetmezler” diyerek bunların 

                                                           
379 Hüsrev, Efdalü’l-favâid, 65. 



 

151 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

yaşadığı hallerden aldıkları hazdan dolayı bunu 

hissetmediklerini ifade eder.380 

11. Kurbiyet 

Nizâmeddîn Evliyâ, Yüce Allah için ne zaman ne 

de mekân söz konusu olmadığını nitekim “Kullarım 

sana beni sorduklarında bilsinler ki şüphesiz ben 

yakınım,381Biz ona sizden yakınız, fakat göremezsiniz.382 An 

dolsun, insanı biz yarattık ve nefsinin ona verdiği vesveseyi 

de biz biliriz. Çünkü biz, ona şah damarından daha 

yakınız.”383 mealindeki ayette de görüldüğü üzere Yüce 

Allah’ın kullarına yakın olduğunu fakat hem zat hem 

de sıfatları açısından insanın kafasında hayal 

ettiklerinden münezzeh olduğunu belirtir. Ancak Yüce 

Allah’ın kendine has bir şekilde; kulun dilinden, 

gözünden, kulağından şah damarından, burnundan 

kısacası bütün azalarından kendisine daha yakın 

olduğunu söyler. Bunun yanı sıra kulun, gerçek 

kurbiyetin Hakk Teâlâ ile olduğunu bilmesi gerektiğini 

yani her zaman Hakk ile birlikte olmaya gayret etmesi 

gerektiğini söyler. Nitekim “Nerede olursanız olun O 

sizinle beraberdir.384 Yani her nerede olursanız olun ben 

sizlerle beraberim ve herkesten daha çok yakınım 

sizlere. Nizâmeddîn Evliyâ, bu ayetlerden de 

                                                           
380 Hüsrev, Efdalü’l-favâid, 118. 
381 (Bakara: 2/186) 
382 (Vâkiâ: 56/85) 
383 (Kâf: 50/16) 
384 (Hadîd: 57/4) 



 
Ömer Tay 152 

anlaşıldığı üzere Yüce Allah’ın mevcudatlarla birlikte 

olduğunu ancak onun maiyeti yaratıkların 

birlikteliğinden farklı olduğunu zira O’nun birlikteliği 

cisim, cevher ve araz birlikteliği gibi olmadığını belki 

ruh ve cisim birlikteliği gibi olduğunu belirtir. 

Nizâmeddîn Evliyâ: “Yüce Allah’ın kâinat ile 

birlikteliği ne kalıptan hariç ne dahil ne muttasıl ne de 

munfasıldır. Ancak insan kalıbı ondan hiç hali 

değildir. “Nefsini bilen rabbini bilir” sözü bunu 

göstermektedir. O’nun mekânı ona layık olan yerdir” 

diyerek Yüce Allah’ı fiziki anlamda değil mânevî 

hallerle aramak gerektiğini ifade eder.385 

12. İlâhî Esrâr 

Nizâmeddîn Evliyâ: “Hakk’ın esrar ve envarı 

sonsuzdur eğer dosta gelen esrarı izhar ederse bir daha 

o esrar kendisine gösterilmez. Sülûk yolundaki 

kâmiller esrarı ifşa etmezler eğer ifşa ederlerse sonları 

Hallâc el-Mansûr (ö. 309/922) gibi olur” demiştir.386 

Ona göre sırları gizleyenlerin çoğu sahv ehlidir. 

Sekr ehli mi yoksa sahv ehlinin mertebeleri yüksektir 

sorusuna Allah a’lem sahv ehlinin daha yüksektir 

demiştir.387 

Nizâmeddîn Evliyâ’ya niçin Allah dostlarının 

çoğu, hallerini gizlerler diye sorulduğunda şöyle cevap 

vermiştir: “Eğer sırlarını ifşa ederlerse bir sonraki sırra 

                                                           
385 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 569. 
386 Emîr Hüsrev, Râhetü’l-Mühibbîn, 666. 
387 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 15. 



 

153 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

ulaşamazlar. Evliyâ, şevkin galip geldiği sekr halinde 

sırrın bir kısmını açıklar. Ancak kemale ermiş velîler 

hiçbir zaman sırları ifşa etmezler diyerek ardından şu 

beyiti okumuştur: “Erenler bin deryadan içerler halâ 

susuzlar.” 388 

13. Vecd 

Nizâmeddîn Evliyâ, esmâ-i hüsnâ’dan birinin de, 

zenginliğinden hiçbir şey eksilmeyen anlamında Vâcid 

ismi olduğunu belirtir. Fakat Yüce Allah dışında 

kullanıldığında vecde gelen, vecd sahibi anlamında 

kullanıldığını söyler. Nitekim Şekûr’ isminin de esmâ-i 

hüsnâ’dan biri olduğunu ve çokça şükreden 

manasında kullanıldığını fakat söz konusu Allah 

olunca kulların şükrünü kabul eden anlamında istimal 

edildiğini ifade eder. Bu yüzden her ne kadar Vâcid 

isminin zâhir anlamının vecde gelen manasında olsa 

da bu mamanın Hakk Teâlâ için caiz olmadığından 

buradaki Vâcid isminin anlamı vecd veren anlamında 

kullanılması gerektiğini beyan eder.389 Bu yüzden semâ 

esnasında vecde gelenlerin zorlama değil Hakk 

tarafından kendilerine vâcid isminin tecelli etmesiyle 

bu halin meydana geldiğini belirtir. 

Nizâmeddin Evliyâ, “vücud”un iki âdem 

arasında olduğunu bu yüzden iki âdem yani yokluk 

arasında olan vücudun da “âdem” yok hükmünde 

                                                           
388 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 15. 
389 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 42; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 496. 



 
Ömer Tay 154 

olduğunu şöyle bir örnekle izah etmeye çalışır: 

“Örneğin, hayız günlerinde bir bayan birinci gün kan, 

ikinci gün temiz, üçüncü gün tekrar kan görse temiz 

geçirdiği ikinci günde hayızlı sayılır. Bu yüzden yok 

olmaya mahkûm olan vücuda itimad edilmemesi 

gerekir. Onu gaflet ve tembellik içinde heba etmemek 

gerekir. Böylece iki âdem arasında olan vücudu 

malayani, boş işlerle geçirmemek gerekir. Halktan 

uzak Hakk’ın rızasını elde etmeye gayret etmek 

gerekir” diyerek kulun gönlünü dünya işleriyle değil 

Yüce Allah ile geçirmesi gerektiğini belirtir.390 Konuyla 

ilgili Nizâmeddîn Evliyâ, insanlardan uzak Rabbine 

ibadet eden bir büyükten bahseder. Halk ona niçin 

insanlar arasına girmiyorsun diye serzenişte 

bulunduklarında şu cevabı verdiğini aktarır: 

“İnsanoğlu binlerce yıl madumdu ve kısa bir ömürden 

sonra tekrar madum olacak. Bu yüzden bu kısa ömrü 

niye boş şeylerle geçireyim. Bana gereken bu kısa 

zaman diliminde Bârî Teâlâ’yı razı etmeye gayret 

edeyim” diyerek salikin vaktini boş şeylerle 

geçirmemesi gerektiğini zira önünde ciddi bir yolun 

bulunduğunu ve bunun farkında olması gerektiğini şu 

sözlerle özetler: “Derviş, Hakk’ı zikretmekle meşgul 

olduğu sürece yaşıyordur. Aksi takdirde ölü 

hükmündedir” şeklinde konuyu özetler.391 

                                                           
390 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 54. 
391 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 24, 54. 



 

155 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

14. İstiğrâk 

İstiğrâk halinde olan bir mürîdin etraftan hiç 

haberi olmadığını söyleyen Nizâmeddîn Evliyâ, tarîkat 

pîrlerinden birinin oğlunun zâhirî ilimlerde 

derinleştikten sonra tarîkata girmek istediğini bu 

yüzden mürşid olan babasına derviş olmak için teklifte 

bulunduğunu belirtir. Bunun üzerine babası kendisine 

hele bir çile yap. Kendisi iki çile çıkararak ardından 

babasının huzuruna gelir. Babası okuduğu ilimlerden 

bazı sorular sorar, oğlu hepsine cevap verir. Babası, 

oğlum çile hiç etki etmemiş, bir çile daha çıkarman 

lazım diyerek onu tekrar çilehaneye gönderir. Çileyi 

tamamladıktan sonra babasının huzuruna gelen oğul, 

Hakk ile meşgul olduğundan yani istiğrak halinde 

olduğundan dolayı babasının hiçbir sorusuna cevap 

veremez.392 Aynı şekilde zaman zaman istiğrâk halini 

yaşayan Nizâmeddîn Evliyâ’nın da isimleri 

hatırlamadığı ancak simaları görünce tanıdığı 

söylenir.393 

 

 

 

                                                           
392 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 100. 
393 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 264. 



 
Ömer Tay 156 

D. ÂDÂP ve ERKÂN 

1. Tarîkata Giriş (Bîat) 

Tasavvufta gönülden mürşidine bağlı olan 

mürîdin daha faziletli olduğu, önemli olan fiziki 

şartlarda mürşidin yanında olmak değil asıl olan onun 

manevî ve ruhaniyetinden istifâde edip onun güzel 

ahlâkını ve siretini örnek almaktır. Bu konuda 

Nizâmeddîn Evliyâ’ya şöyle bir soru yöneltilmiş; 

mürîdlerden biri farz namazlarını edâ eder, biraz da 

vird çeker ancak pîrine olan inancı tamdır, onu 

gönülden sever. Diğer mürîd ise çok ibâdet eder, bol 

bol vird çeker ancak mürşidine olan bağlılığı 

noksandır, hangisi daha makbuldür diye 

sorulduğunda şöyle cevap vermiştir: “Mürşidini seven 

ve ona gönülden bağlı olan daha makbûldür. Onun bir 

anı diğerinin bütün vakitlerine bedeldir. Bu değeri 

mürşidine olan bağlılık sayesinde almıştır” diyerek 

esas olan şekilsel bîat olmadığını asıl önemli olanın 

mürşidin sözlerine bağlı kalmak olduğunu 

söylemiştir.394 Başka bir defasında Nizâmeddin 

Evliyâ’ya mürîd pîrin hizmetine az gelip ancak evde 

onu sürekli yad etse olur mu? o da: “Her gün şeyhin 

huzuruna gelen ve şeyhin muhabbetinden habersiz 

olan mürîdten daha iyidir” demiştir.395 

                                                           
394 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 147; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 470. 
395 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 471. 



 

157 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Nizâmeddîn Evliyâ, kişinin dinde istikamet 

üzere kalması için bir mürşide bağlanmasının daha 

isabetli olacağını beyan etmiştir. Zira kişinin ilim tahsîl 

etmekle değer kazandığını ve bunu amel ile süsleyince 

daha iyi olacağını ayrıca kişinin ilmi ve ameli ile 

gururlanıp ziyana uğrayanlardan olmaması için bir 

mürşide bağlanması gerektiğinin altını çizmiştir.396 

Nizâmeddîn Evliyâ, mürîdin pîrin emirlerini 

yerine getirmesi gerektiğini çünkü pîr; şerîat, tarîkat ve 

hakikatte alim olana denildiğini bu yüzden 

mürşidlerin çabuk çabuk gayri meşru bir şey 

söylemeyeceklerini vurgulamıştır. Şayet söyledikleri 

şeyin ihtilaflı konulardan biriyse yani bazı alimler 

tarafından kabul, bazıları tarafından aksi görüş 

belirtilmişse yine de mürîdin mürşidine tabi olması 

gerektiğini ifade etmiştir. Çünkü şeyhinin bu konuda 

ictihad ettiğini bu yüzden ictihatta şeyhine tabi olmak 

daha efdal olduğunu beyan etmiştir.397 Zaten tabi 

olmanın anlamı da bu olduğunu zira birisi bir şeyhe 

tabi oldu mu onu hâkim kabul etmiş demektir. Yani 

vereceği hükümleri kabul etmiştir diyerek mürîdin 

doğru mürşid seçiminden sonra sözlerine bağlı 

kalması gerektiğini savunmuştur.398  

Nizâmeddîn Evliyâ, mürîde bazı vazifelerin 

gerekliliğinden bahsettikten sonra şeyhe de bazı 

                                                           
396 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 55. 
397 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 177. 
398 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 177. 



 
Ömer Tay 158 

yükümlülükler düştüğünü ifade etmiştir. Bu yüzden 

mürşidin gayri meşru bir şey emretmemesi için şerîat 

ve tarîkatın hükümlerini bilmesi gerektiğini 

vurgulamıştır.399 

Nizâmeddîn Evliyâ, bîat edenin Allah’a söz 

vermiş gibi olduğunu bu yüzden bir şeyhin elini tutup 

bîat ettikten sonra sebat etmesi gerektiğini şayet kendi 

iradesine gövermiyorsa bîat etmemesi gerektiğini ifade 

etmiştir.400 

Nizâmeddîn Evliyâ, mürîdin şeyhin emirlerine 

kayıtsız şartsız itaat etmesi gerektiğini zira şeyhin 

fermanının Resülullah’ın fermanı gibi olduğunu, 

mürşidin peygamber vekili olduğunu bu yüzden 

çağırdığında icabet etmek gerektiğini belirtmiştir. 

Bununla ilgili mürşidi Ferîdüddîn Genc-i Şeker’in bir 

defasında mürîdi Bedreddin İshak’ı çağırdığını öyle ki 

o sırada nafile namaz kıldığı halde hemen namazını 

bırakıp mürşidinin buyruğuna koştuğunu aktarmıştır. 

Tabii bu sözlerden onların namazı yarıda bırakıp 

gittikleri anlaşılmamalıdır. Zira buna açıklık getiren 

Nizâmeddîn Evliyâ: “Mürîd namazını tamamladıktan 

sonra mürşidin buyruğuna gitmelidir” şeklinde bir 

izâhta bulunmuş ve şerîatın da böyle emrettiğini 

belirtmiştir.401 Bununla ilgili ayrıca şöyle bir rivayet 

daha nakletmiştir: “Bahâeddîn Zekeriyyâ el-Mültânî 

                                                           
399 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 462. 
400 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 243; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 457. 
401 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 274; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 468. 



 

159 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

bir gün suyun kenarına gittiği sırada mürîdler abdest 

alıyorlardı. Onu gören mürîdler abdestlerini yarıda 

bırakıp ona tazimde bulunurlar. Ancak mürîdlerden 

biri abdestini tamamladıktan sonra gelip ona saygıda 

bulunur. Bahâeddîn Zekeriyyâ el-Mültânî, içinizde 

derviş olan abdestini tamamlayıp daha sonra beni 

ziyarete gelen kişidir” şeklinde buyurduğunu 

aktarmıştır.402 

Nizâmeddîn Evliyâ, mürîd ve şeyhin karşılıklı 

birbirlerinin ellerini öpmelerinde bir sakıncanın 

olmadığını zira bunu yapmalarının hikmeti, affedilmiş 

elin onların eline değme ümidiyle bu geleneği 

sürdürdüklerini beyan etmiştir.403 

Nizâmeddîn Evliyâ’ya göre mürîdin sadece şekli 

bîatla dini anlamda bir ilerleme katedemeyeceğini bu 

yüzden kişinin pîre intisâb edip günahlardan tevbe 

ettikten sonra Hakk’a ulaşması için iki şey gerektiğini; 

birincisi, nefsini günahtan temizlemeli; ikincisi, nefsini 

ibadetle süslemesi gerektiğini aktarmıştır.404 

Nizâmeddîn Evliyâ, vefat eden şeyhlere bîat 

edilmeyeceğini muhakkak hayatta olması gerektiğini 

belirtmiştir. Bu yüzden bir şeyhin elinde bîat edip 

ardından başkasına gidenler ya da şeyhin türbesine 

gidip tıraş olup mürîd olanlar varsa da bunun doğru 

olmadığını söylemiştir. Özellikle Ferîdüddîn Genc-i 

                                                           
402 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 274; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 396. 
403 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 229. 
404 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 448. 



 
Ömer Tay 160 

Şeker’in bu tür bîatı tasvip etmediğini muhakkak bir 

şeyhin elini tutmak gerektiği üzerinde ısrarla 

durduğunu belirtmiştir.405 

Nizâmeddîn Evliyâ, bîat etme konusunda 

mürîdin iradesi esas alındığını yani birisi ben sana bîat 

ettim dedikten sonra şeyhin ona hayır ben seni 

mürîdliğe kabul etmiyorum deme hakkı olmadığını 

belirtmiştir. Tabii ki mürîdin şeyhe karşı gönülden 

muhabbet beslemesi gerektiğini, gece gündüz onun 

aşkı ile tutuşması icap ettiğini ifade etmiştir. Ancak 

şeyhin, birine sen benim mürîdimsin ama o hayır ben 

senin mürîdin olmayacağım dediği takdirde o kişi 

şeyhe mürîd olmadığını çünkü iradenin tamamen 

mürîdin elinde olduğunu beyan etmiştir.406 

Nizâmeddin Evliyâ, mürşidlerin dereceleri 

mürîd sayısıyla ölçülemeyeceğini zira birçok büyük 

zatın büyüklüğü ispat edildiği halde çok az miktarda 

mürîd edindiğini nitekim Celâleddin Tebrîzî’nin (ö. 

642/1244) bunlardan biri olduğunu aktarmıştır. 

Onların mürîd alıp almaması onlara bir noksanlık 

getirmediğini şu örnek üzerinden açıklamıştır: “İki 

erkeği düşünün birinin çocuğu var diğeri ise kısır. Bu, 

onun erkek olmadığı anlamına gelmez. Nitekim 

kıyamet günü öyle peygamberler gelecek ki sadece bir 

kişi onlara tabi olmuştur. Bu, onların 

                                                           
405 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 97; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr, 

111. 
406 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 362. 



 

161 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

peygamberliklerine halel getirmez” diyerek zâhir ve 

kemiyet üzerinden mürşidlerin değerlendirilmemesi 

gerektiğine vurgu yapmıştır.407 

2. Bîatı Yenileme 

Nizâmeddîn Evliyâ’ya göre mürîd, bir 

mürşidden bîat aldıktan sonra eksik kaldığını 

düşünüyor ise bîatını tazeleyebileceğini ve buna delil 

olarak da Hz. Osman’ın Bîatü’r-rıdvân hadîsesini delil 

getirmiştir.408 Nitekim Rıdvân bîatında Resûlullah, 

sahabîlere bîat verirken İbn Akva’ adındaki sahabe 

de bîat etmek istemiştir. Resûlullah: “Sen daha önce 

bîat etmiştin” o da bîatımı yenilemek isterim deyince, 

Resûlullah onun bîatını yenilemiştir. Nizâmeddîn 

Evliyâ, bîatını yenilemek isteyen mürîdin şeyhini 

bulamadığı ya da ona ulaşamadığı takdirde onun 

elbiselerine dokunarak bîatını tecdîd edebileceğini 

beyan etmiştir. Bunu kendi kafasına göre 

yapmadığını bilakis mürşidi Ferîdüddîn Genc-i 

Şeker’in defalarca böyle yaptığını gördüğünü ve bu 

yüzden bunu yaptığını ifade etmiştir.409 

3. İki Pîre Bîat Etme Konusu 

Nizâmeddîn Evliyâ, mürîdin iki mürşitten bîat 

almasının doğru olmadığını aksine mürîdin bir 

mürşide sadık kalması gerektiğine vurgu yapmıştır. Bu 

                                                           
407 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 41. 
408 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 73. 
409 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 73; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 335. 



 
Ömer Tay 162 

yüzden bir şeyhe bîat ettikten sonra gidip ikinci bir 

pîre bîat edenlerin doğru yapmadıklarını belirtmiştir. 

Çünkü mürîdin, Hakk’ın muhabbetini pîrin muhabbeti 

nisbetinde elde edeceğini bu yüzden iki pîre intisâb 

edenin bundan faydalanmasının mümkün 

olmayacağını beyan etmiştir. Bu yüzden mürîdin ilk 

pîre bağlı kalmasının en doğru yol olduğunu ifade 

etmiştir. Ayrıca bu konuyla ilgili Şehâbeddîn es-

Sühreverdî’nin: “Her kapı, her baş peşinde koşmayın. 

Birini tutun ama sağlam tutun” şeklindeki sözünü 

mürîdlerine ilka etmiştir.410 Ancak şeyhin vefatından 

sonra mürşidin işareti ile başka şeyhten istifade 

edebileceğini belirtmiştir. Nitekim Ebü’n-Necîb es-

Sühreverdî’nin önce Ahmed el-Gazzâlî’ye (ö. 520/1126) 

intisap ettiğini onun vefatından sonra işaret ile Şeyh 

Hammâd ed-Debbâs’a intisap ettiğini ifade etmiştir.411 

Nizâmeddîn Evliyâ, Hallâc el-Mansûr’un 

durumunun intisap açısından merdud olduğunu 

çünkü önce Hayr en-Nessâc’tan (ö. 322/934) bîat 

aldığını daha sonra onu terk edip Cüneyd-i Bağdadî’ye 

gelip ondan bîat almak istediğini fakat Cüneyd-i 

Bağdadî’nin “Sen Nessâc’ın mürîdisin sana bîat 

vermem” dediğini aktarmıştır. Cüneyd’in, vaktinin 

                                                           
410 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 455; Âryâ, Tarîkat-i Çiştîyye, 198. 
411 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 328. 



 

163 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

muktadası olduğundan onun sözü herkesi bağladığını 

ifade etmiştir.412 

Konuyla ilgili Nizâmeddîn Evliyâ’dan şöyle bir 

rivayet daha nakledilmiştir: “Ferîdüddîn Genc-i 

Şeker’in oğlu, Kutbeddîn Bahtiyâr Kâkî’nin türbesine 

gidip bîat alıp sacını tıraş eder. Bunu duyan 

Ferîdüddîn Genc-i Şeker, elbette Kutbeddîn Bahtiyâr 

Kâkî bizim pîrimizdir, ancak bu tür bîat sahih 

değildir. Bîat şudur ki şeyhin eli mürîdin eline 

değmesi ve şeyhin hayatta olması gerekir” şeklinde 

bîat edilmek istenen şeyhin hayatta olması 

gerektiğine dikkat çekmiştir.413 

4. Mürîd ve Âdâbı 

Tasavvuf ehli, mürîd ve murâd lafızlarını iki 

anlamda kullanmaktadırlar. Biri muktedî (uyan) ve 

muktedâ (uyulan) ve diğeri muhib (seven) ve mahbûb 

(sevilen). Muktedî manasındaki mürîd o kimsedir ki; 

basiret gözü hidâyet nuruyla görür olur, kendi 

eksikliğine bakar ve kemâl talebinin ateşi zâtında 

alevlenir ve muradına ulaşmayıncaya ve Hak Teâlâ’ya 

yakın olmayıncaya kadar da yatışmaz. Muktedâ 

anlamındaki murâd ise, tasarruftaki velayeti eksikleri 

tamamlama mertebesine ulaşmış ve çeşitli istidatların 

ihtilâfını ve irşâd ve terbiye yollarını ayân nazarıyla 

gören kimsedir. Mutlak murâd ve mahbub Kâinatın 

                                                           
412 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 455; Ğülâm Ali Âryâ, Tarîkati Çiştîyye, 

198. 
413 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 454. 



 
Ömer Tay 164 

Efendisi’dir. Zira yaratılışın maksadı, O’nun varlığıdır 

ve kâinat, O’nun küçük çocuğudur: “Sen olmasaydın, 

varlığı yaratmazdım.” Yüce Allah, hiçbir enbiyâ ve 

evliyâya bu hil’atı (mahbubluk) bağışlamamıştır. Zira 

muhiblik makamından mahbubluk makamına 

yükselme, O’na kâmil bir şekilde tâbi olmadan 

gerçekleşmez. “De ki: Allah’ı seviyorsanız bana uyun ki 

Allah da sizi sevsin.”414 Hazreti Risâlet’in, habiblik 

makamına sahip olan ve mahbubluk makamına 

ulaşmak isteyen Hz. Mûsâ (a.s.) ile ilgili sözü de bu 

anlamdadır: “Eğer Mûsâ bin İmran yaşasaydı, bana 

uymaktan başka bir şey yapmazdı.” İsâ (a.s.) bu 

mertebeyi istediği için, onu yıllardır göklerde mevkuf 

tutmaktadırlar ki Resûl’ün (s.a.v.) bi’setinden sonra 

ona ihtiyaç duyulduğunda, emrin işaretiyle nüzûl 

edecek ve Mustafavî dini ihya ederek ve sünnet-i 

nebevîye tâbi olarak mahbubluk makamına 

ulaşacaktır.415 

Nizâmeddîn Evliyâ, mübtedîye mürîd, 

müntehîye ise murâd denildiğini bu yüzden Hz. 

Musa’nın Peygamberimize nazaran mürîd konumunda 

olduğunu belirtmiştir. Bunu ayetlerle temellendirmeye 

çalışan Nizâmeddîn Evliyâ, Hz. Musa’nın  اشْرَحْ لِّي ِّ قاَلَ رَب 

ي  Mûsâ “Rabbim!” dedi, “Gönlüme ferahlık ver”416“ صَدْرِّ

dediğini fakat Hz. Peygamberin murâd sınıfından 

                                                           
414 (Âli İmrân: 3/200) 
415 Kaşânî, Tasavvufun Ana Esasları, 108-113. 
416 Tâ-hâ; 20/25. 



 

165 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

olduğundan Yüce Allah’ın Peygamberimize hitaben  ْالََم 

 Senin göğsünü açıp (!Ey Muhammed)“نَشْرَحْ لكََ صَدْرَكَ  

genişletmedik mi?”417buyurarak Hz. Peygamberi murâd 

ettiğini belirtmiştir. Başka bir ayette Hz. Musa’nın 

“Rabbim! Bana (kendini) göster, sana bakayım” dedi. Allah 

da, “Beni (dünyada) katiyen göremezsin”418 şeklinde Beni 

göremezsin buyurduğunu ancak Peygamberimize 

“Rabbinin gölgeyi nasıl uzattığını görmez misin?”419diye 

hitap ettiğini bu yüzden Hz. Peygamberin müntehî 

sınıfından kabul edildiğini ifade etmiştir.420 

Nizâmeddîn Evliyâ, resmi (şekilsel) mürîdin, 

şeyhi bir şey telkîn ettiğinde görse görmese duysa 

duymasa Ehl-i sünnet üzere itikat ettiğini Hakîkî 

mürîdin ise, şeyhi ona telkîn ettiğinde mürîde şöyle 

dediğini “Ya siz bizim sohbetimizde bulunun ya da biz 

sizin sohbetinize eşlik edelim”421 diyerek zaman zaman 

mürşidin de mürîdlerinden mânevî anlamda feyiz 

aldığını ifade etmeye çalışmıştır. Anlaşıldığı kadarıyla 

hakîkî mürîdler, taklit derecesini aşmış ve seyr u 

sülûkte mesafe katetmişlerdir. Bunların da bazı haz ve 

sırları yaşadığı anlaşılmaktadır. Nitekim bazen 

mürîdin öyle sırları olur ki şeyh onlara muttalî 

                                                           
417 İnşirâh; 94/1. 
418 Araf; 7/143. 
419 Furkân; 25/45. 
420 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 448; Ğülâm Ali Âryâ, Tarîkati Çiştîyye, 

196. 
421 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 447; Müellif ?, Miftâhü’l-‘Âşıkîn, 4.  



 
Ömer Tay 166 

değildir. Bazen de şeyhin öyle sırları olur ki mürîd 

onlardan haberdar değildir. 

Ona göre mâneviyat yoluna giren mürîdleri 

bazı tehlikelerin beklediğini yani, mürîd ibâdetle 

meşgûl olduğunda karşısına dört engelin dikileceğini 

belirtmiştir:1. Dünya, 2. Halk, 3. Şeytan, 4. Nefs. 

Mürîdin bunlardan kurtulabilmesi için dünyadan 

tecerrüd, halktan teferrüd, şeytan ile muhârebeyi 

râbıta-i şeyh sayesinde ve nefis ile mücadeleyi de 

nefsine takvâ gemiyle gem vurmasıyla 

başarabileceğini vurgulamıştır.422 Ayrıca tasavvuf 

yoluna giren mürîdin her zaman kemale ermeye 

çalışması ve kemale ereceğini ümit etmesi gerektiğini 

ifade etmiştir.423 

Nizâmeddîn Evliyâ, husûsiyet ve özellikleri 

açısından mürîdleri şu şekilde tavsif etmiştir: 

1.Sâlik; kemâl derecesine ulaşana denir. 

2.Vâkıf; bir nebzeyle yetinene denir. 

3. Râcî’; bu yoldan dönenlere denir.424 

Nizâmeddîn Evliyâ, mürîdin hiç kimseden 

emanet kabul etmemesi gerektiğini hatta bir geceliğine 

de olsa bunu kabul etmemesi icap ettiğini 

                                                           
422 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 449. 
423 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 451. 
424 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 19; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 451; Âryâ, 

Tarîkat-i Çiştîyye, 197; Abdurraûf Nuseyrî Cûzkânî-Rızâ Dehkânî-

Dîn Muhammed Atâî, “Seyr-i Târîhî-Fikrî Tarikati Çiştiyye”, 107-

120; Çiştî Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 116. 



 

167 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

belirtmiştir.425 Bunun sebebi ise dünya malını yanında 

bulundurmak istemeyen sâlikin böylece emaneti 

yanında bulundurarak zamanla dünya malını da 

yanında bulunduracakları korkusuyla ya da gönülleri 

hep onu korumakla meşgul olacağından hakkıyla 

ibadet edemeyecek korkusuyla da emaneti yasaklamış 

olabilir düşüncesindeyiz. 

O, mürîdin istidat ve kabiliyetini geliştirmesi 

gerektiğini, eğer bu yolda ilerleme kaydetmiyorsa 

sıkıntıyı mürşitte değil de kendisinde araması 

gerektiğini ifade etmiştir. Bununla ilgili şöyle bir 

hadîseyi aktarmıştır: “Ferîdüddin Genc-i Şeker’in 

Yûsuf adında bir mürîdi vardı. Sürekli efendim 

herkese himmet ettiniz, benden sonra hizmetinizde 

bulunan birçok kişiye hilâfet verdiniz ama bana niye 

vermiyorsunuz diye şeyhe şikâyette bulunurdu. Şeyh, 

bende sıkıntı yok. Senin istidat ve kabiliyetini 

geliştirmen gerekir. Ben sizi kendim gibi yapmak 

isterim ancak Hakk Teâlâ vermezse ben ne 

yapabilirim? Mürîd hâlâ şikâyet ediyordu. Tam da o 

sırada şeyhin gözü küçük bir çocuğa ilişti. Onu çağırdı. 

Şeyhin tam karşısında bir yığın tuğla bulunuyordu. 

Şeyh, çocuğa git bana bir tuğla getir. Çocuk ona 

sağlam bir tuğla getirdi. Tekrar gönderdi yine 

kendisine sağlam bir tuğla getirdi. Bu sefer mürîdi 

                                                           
425 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 453; Nizâmî, Târîh-i Meşâyih-i Çişt, 286; 

Ğülâm Ali Âryâ, Tarîkati Çiştîyye, 197; Çiştî Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-

Meşâyih-i Çiştiyye, 117. 



 
Ömer Tay 168 

işaret ederek şu arkadaşıma da bir tuğla getir. Bu sefer 

yarım bir tuğla getirdi. Şeyh ne yapayım ben kendim 

gibi isterdim ancak senin kıymetin bu kadarmış” 

diyerek mürîdin mürşidine karşı hüsnü zan beslemesi 

gerektiğini ve şayet bu yolda mesafe alamıyorsa 

kendini yoklaması gerektiğini şeytanın verdiği 

vesveseden dolayı kusuru mürşidinde aramaması icap 

ettiğini söylemeye çalışmıştır.426 

Nizâmeddîn Evliyâ, baba mürşidin evladını 

mürîd edinmesinden bir problemin olmadığını fakat 

oğul mürşidin babayı mürîd edinmede ihtilaf 

olduğunu ancak kendi mürşidlerinin buna sıcak 

bakmadığını ifade etmiştir.427 

Nizâmeddîn Evliyâ, dervişlerin aşk ehli 

olduklarını yani aşk ile hareket ettiklerini alimlerin ise 

akıl ehli yani aklı esas aldıklarını ve bu yüzden 

aralarında tezatlık ve çakışmanın olduğunu ifade 

etmiştir. Fakat önemli olanın kişinin hem aklı hem de 

aşkı cemetmesidir. Zira peygamberlerin her ikisini de 

cemettiğini belirtmiştir. Ayrıca sülûk yolunda dervişin 

aşkı alimin aklına galip geldiğini yani tasavvuf 

yolunda aklın eninde sonunda aşka teslim olacağını 

söylemiştir.428 

Ona göre bayram günlerinin insanların en mutlu 

olduğu günlerdir. Ancak dervişin zaman ve mekânı 

                                                           
426 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 39. 
427 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 453; Âryâ, Tarîkat-i Çiştîyye, 197. 
428 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 160; İshak, Esrârü’l-evliyâ, 4. 



 

169 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

aşması gerektiğini öyle ki onu ne sevinç ne de gamın 

etkilememesi ve dünya meşgalelerinden vazgeçmesi 

gerektiğini ifade etmiştir. Ayrıca derviş konuşurken 

gönlü Hakk’a meyilli olmalı, dili gönlüne, gönlü ise 

Hakk’la olmalıdır demiştir.429 

Nizâmeddîn Evliyâ, dervişler dua ettiğinde önce 

hanım velîlerin hürmetine sonra erkek velîlerin 

hürmetine diye dua ettiklerini çünkü hanımların daha 

nazik ve korumaya muhtaç olduklarını belirtmiştir. 

Fakat erkeğin kadına üstün olmadığını zira asıl 

üstünlüğün takva ile olduğunu çünkü aslan çalılıktan 

çıktığında kimse onun dişi mi erkek mi sormadığını bu 

yüzden âdemoğlu ha erkek ha kadın takva ehli olması 

gerektiğini ifade etmiştir.430 

Nizâmeddîn Evliyâ’ya göre mürîdin bazı âdâb 

ve erkâna riayet etmesi gerekir. Bunları sırasıyla şöyle 

izah edebiliriz: 

1. Nizâmeddîn Evliyâ’ya göre mürîdin, mürşidi 

ile vedalaştıktan sonra tekrar huzuruna çıkmaması 

gerekir. 

2. Mürîd, şeyhin huzurunda yerde oturmalıdır. 

Bu tevazua alamettir. Nefsi küçültür.431Ayrıca bîat 

edilirken genellikle aşk ve muhabbet üzere yapılır 

yerde olması daha iyidir. Çünkü mürîd kendinden 

                                                           
429 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 138; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 747. 
430 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 27. 
431 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 190. 



 
Ömer Tay 170 

geçebilir. 432 Mürîd, şeyhin huzurunda diz üstünde 

oturmalı ve bir yere yaslanmamalı. Ya da bağdaş 

kurup oturmalıdır. Ancak yogilerin ayaklarını 

dizlerinin üstüne getirdikleri gibi bağdaş 

kurmamalıdır. 433 

3. Şeyhin huzuruna gelen derviş boş bulduğu bir 

yerde oturmalı, şayet boş yer bulamazsa halkanın 

arkasında oturmalı halkanın içine oturana lanet 

edilir.434 

4. Mürîd, Allah’ın vahdaniyetine ve 

Peygamberin risaletine inanması gerekir. Ayrıca pîri 

hakkında da iyi düşüncelere sahip olması gerekir.435 

5. Mürîdler tekkeye giderken ayrı ayrı gitmeleri 

daha iyidir. Ferîdüddin Genc-i Şeker’in de böyle 

tavsiye ettiğini bildirmiştir. Çünkü göz nazarı haktır 

nazara gelebilirler.436 

6. Mürîdin adabından biri de yılın üçte birini 

oruçlu geçirmesidir. Bu da yılın dört ayına tekabül 

eder. Üç aylar, 10 gün muharrem, 9 gün zilhicce, 10 

gün de mübarek günlerden tutsa dört ay eder ya da 

her pazartesi ve perşembe günleri tutsa yine dört ay 

eder.437 

                                                           
432 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 255. 
433 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 444. 
434 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 44. 
435 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 82. 
436 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 86. 
437 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 25. 



 

171 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

5. Hilâfet Merâsimi 

Nizâmeddin Evliyâ, rastgele herkese hilâfetin 

verilmeyeceğini bu yüzden birine hilâfet verilebilmesi 

için bazı şartları taşıması gerektiğini vurgulamıştır. 

Öncelikle birine hilâfet verilebilmesi için o kişinin 

hiçbir vakit hilâfet beklentisi içinde olmaması 

gerektiğini söylemiştir.438 Ayrıca bunun dışında bu 

yolun birçok özelliği olmakla birlikte Allah’ın 

kendisine ilim, akıl ve ilâhî aşk verdikleri kişilerin 

buna daha layık olduklarını ifade etmiştir.439 Bu 

özellikleri de şeyhinin kendisine hilâfet verdiğinde 

söylediğini zira onu öven ve göreve layık olduğunu şu 

sözlerle dile getirmiştir. “Rabbim sana ilim, ilâhi aşk ve 

akıl hazinesini bahşetmiştir. Bu üç özelliği taşıyan halifelik 

ve mürşitliğe en layık kişidir.”440 

Nizâmeddin Evliyâ’ya göre hilâfet üç yolla 

verilir: 

1- İlham yoluyla. Bu yolla Allah, mürşide 

hilâfeti kime vermesi gerektiğini ilham eder ki bu yol, 

Rahmânîdir. Bu, en sağlamı olup hayır ve bereketi de 

daha çok olandır. 

                                                           
438 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 345; Ğülâm Ali Âryâ, Tarîkati Çiştîyye, 

201; Çiştî Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 118. 
439 Abdurrahmân Çiştî Sâbirî, Mirâtü’l-esrâr, 782; Nizâmî, Târîh-i 

Meşâyih-i Çişt, 274; Ğülâm Ali Âryâ, Tarîkati Çiştîyye, 201; Çiştî 

Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 118. 
440 es-Siczî, Fevâʾidü’l-fuʾâd,(Mukaddime, Muhsin Keyânî), 16; 

Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 477; Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- 

Ahyâr, 113; en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/119. 



 
Ömer Tay 172 

2- Şeyhin, mürîdde güzel hasletler görüp 

ictihadıyla ona hilâfet vermesidir. Bu tür ictihatta 

yanılma ihtimali vardır. 

3- Birinin şefaatiyle mürşidin mürîde hilâfet 

vermesidir.441 

6. Şeyhlik ve Edepleri 

Nizâmeddîn Evliyâ, insanların dört çeşit 

olduğunu bunlardan bir kısmının zâhirleri sağlam 

bâtınlarının ise harabe olduğunu yani bunların zâhiren 

ibadet ettiklerini ancak gönüllerinin dünyaya bağlı 

olduklarını belirtmiştir. İkincisi zâhirlerinin harabe 

bâtınlarının sağlam, bunların meczup olduklarını ifade 

etmiştir. Üçüncüsü hem zâhirlerinin hem de 

bâtınlarının harabe olduğunu bunların da avam 

olduğunu beyan etmiştir. Dördüncü kısım ise hem 

zâhir hem de bâtınları sağlamdır. Bunlar meşâyih 

grubudur” diyerek en üst sınıfın hem zâhirleri hem de 

bâtınları sağlam olan meşâyih grubu olduğunu 

vurgulamıştır.442 

Nizâmeddîn Evliyâ, dile getirdiğimiz sözlerin 

önce hatıra geldiğini daha sonra kasdedildiğini ve son 

olarak icra edildiğini söylemiştir. Fakat avamın 

hatırana gelen şeylerden sorumlu olmadıklarını ancak 

havasın hatırına gelen şeyden mesul olduklarını zira 

hatıra geleni de Allah’ın yarattığını bu yüzden kulun 

                                                           
441 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 478. 
442 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 162; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 601. 



 

173 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

her zaman Hakk’ı hatırdan çıkarmaması gerektiğini 

söylemiştir.443 

Ona göre tasavvuf yolunda postnişinlik babadan 

oğula yani kalıptan kalıba geçemeyeceğini aksine 

postnişinliğin muhabbet aleminde mesafe katedenin 

hakkı olduğunu belirtmiştir.444 Bunun yanı sıra 

halifeliğe en uygun olanın halifeliği beklemeyen hatta 

aklından bile geçirmeyen kimsenin hakkı olduğunu 

ifade etmiştir. Ayrıca halife seçilen kişinin mütevazı ve 

riyakarlıktan uzak durması gerektiğini söylemiştir. Bu 

yüzden dünyaya meyleden ve kibirli davranan 

halifelerini hemen görevden azletmiştir. Nitekim bir 

defasında onun icazet verdiği bir halifesinin altına 

birkaç minder atıp kibirli davrandığını duyunca onu 

hemen halifelikten azletmiştir.445 

Nizâmeddin Evliyâ, ameli iyi olmayanın 

sözlerinin tesir ve zevk vermediğini ifade etmiştir. 

Fakat büyük zatlardan duyulan sohbetin marifet 

nuruyla süslendiğinden tadı ve lezzetinin bir başka 

olduğunu halbuki aynı sözleri başkasından 

duyduğunu fakat o lezzeti alamadığını belirtmiştir. 

Nitekim Ferîdüddin Genc-i Şeker’den ʿAvârifü’l-

maʿârif’in beş babını okuduğunu onun anlattıklarını hiç 

kimseden duymadığını hatta etkili anlatması ve farklı 

                                                           
443 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 21. 
444 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 4. 
445 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/122. 



 
Ömer Tay 174 

şerh etmesinden insanın o sırada ölesi geldiğini 

belirtmiştir.446 

Nizâmeddin Evliyâ’ya göre mürîdin sadık 

olması mürşidin vasıflarına bağlı olduğunu bu yüzden 

şeyhte asgari derecede bulunulması gereken vasıfların 

olması gerektiğini ve bu özeliklerin aşağıdaki gibi 

olmasını aktarmaktadır: 

1- Şeyh, şerîat ve tarîkat konularını iyi bilmeli ki 

kendisine gelen mürîdleri yanlış yönlendirmesin.447 

2- Şeyh, daha önce bir mürşidin terbiyesinden 

geçmeli ki kendisine mürîd olanlara eğitim verebilsin. 

3- Şeyh, cömert ve sahavet sahibi olmalı, riyadan 

uzak durmalıdır. 

4- Mürîdlerin malında gözü olmamalıdır. 

5- Mürîde karşı son derece halim ve ciddi olmalı, 

sert ve kaba davranmamalıdır. 

6- Mümkün mertebe mürîdle sözlü değil işaret 

yoluyla iletişimde olmalıdır. Yani müritte kötü veya 

mekruh bir hal olduğunu bilir ve onu uyarmak, hâlini 

ıslâh etmek ve o kötü sıfatı yok etmek isterse, sözünü 

açıkça ve onu belli ederek değil, cemâatin içinde 

kinaye ve işaret yoluyla sözü bu hâle ve fiile 

getirmektir. Öyle bir şekilde konuşmalıdır ki hatalı 

mürîd şeyhinin maksadını ve ne demek istediğini 

anlamalıdır. 

                                                           
446 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 94-95. 
447 Mîrhord, Siye, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i Çiştiyye, 119. 



 

175 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

7- Kendisi için arzulamadığı şeyleri mürîdleri 

içinde istememelidir.448 

8- Mürîd edindiğinde sırf Allah rızası için 

edinmelidir. 

9- Şeyh, edep sahibi olmalı ki mürîde edep 

verebilsin. 

10- Gereken bilgileri net ve açık bir şekilde 

mürîde iletmelidir. 

11- Mürîdlere emrettiği şeyleri önce kendisi 

yapmalıdır.449 

12- Şeyh, mürîtten hiçbir beklenti içinde 

olmamalıdır.450 

13- Şeyh, mürîdlere karşı şefkatli ve yumuşak 

olmalıdır.451 

14- Birisi hata işlediğinde şeyh onu affetmesi 

gerekir.452 

E. TARÎKAT KIYÂFETLERİ 

Her din ve düşüncenin kendi mensuplarına bazı 

mânaları ifade etmek için kullandıkları semboller 

vardır. İslâm tasavvuf kültüründe de pek çok sembole 

rastlanır. Bunların en dikkat çekenleri tarîkat ehlinin 

giydiği ya da aksesuar olarak kullandığı çeşitli eşyalar 

                                                           
448 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 349; Çiştî Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-

Meşâyih-i Çiştiyye, 119. 
449 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 350. 
450 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 255. 
451 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 176. 
452 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 177. 



 
Ömer Tay 176 

ve bunlara yükledikleri sembolik anlamlardır.453 

Nizâmiyye’nin, kıyafete diğer tarîkatlardan farklı 

olarak daha fazla önem verdikleri görülmektedir. 

Nitekim mürşidlerinden kalan hırka, asâ, Kur’ân-ı 

Kerîm, seccade ve nalınları tevarüs yoluyla 

birbirilerine aktardıkları bilinmektedir. 

Muamele ve murâkabe ehlinin düşüncesini, 

beyaz elbisenin muhafazasına ihtimamdan ve onu 

yıkamayla meşgul olmaktan kurtarması ve kirleri 

göstermeme salâhiyeti sebebiyle renkli hırka giymek, 

meşâyihin istihsanlarındandır. Gerçi sünnette beyaz 

giyinmenin faziletli olduğu bildirilmiştir: “Giysinizin 

hayırlısı beyazdır.”454 Sûfîlerin indinde bunun 

(beyazın) müstehâb olduğu, hadd-i zâtında kesin ve 

sabittir. Ancak vakitleri ibâdetle ve saatleri virdle dolu 

olan taifenin beyaz giymesi ve onun temizliğiyle 

meşgul olması, vakitleri ve virdleri muhafaza 

hususunda onlara mâni olacağı için renkli elbise daha 

iyidir. Zira nafile ibâdetlerin fazileti, elbiselerin 

hayırlısının faziletinden daha fazladır. Ne zaman 

faziletli bir işle meşgul olmak daha faziletli bir işe mâni 

olursa, o faziletli işi terk etmek fazilettir. Mavi renk 

sûfilerin seçtiği renktir. Gerçi siyah renk kirleri 

göstermemede maviden daha kâmildir. Bu durumun 

                                                           
453 Ramazan Muslu, “Türk Tasavvuf Kültüründe Tarikat Kıyafetleri 

ve Sembolik Anlamları”, Ekev Akademi Dergisi, 12 (36), 2008, 43. 
454 (Ebû Dâvûd, Tıb 14, Libâs 1; Tirmizî, Cenâiz 18.) 



 

177 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

sebebi şu olabilir ki; bu âdetin çıkarıcısı olan veya 

tarîkat önderlerinden birisi mavi giyindiyse, diğerleri 

de ona olan ihtiram ve muhabbetlerinden dolayı ve 

teberrük maksadıyla kendilerini ona benzetmek için bu 

rengi seçmiş olabilirler ve böylece seleften halefe bu 

uygulanan bir örf olmuştur. Mutasavvıflardan bir taife, 

renk seçimi hususunda çok titiz davranmışlardır. 

Bazıları, “Sûfîler hâllerine münasib olan rengi 

giyinmelidirler” demişlerdir. Siyah renk, nefsin 

sıfatlarının karanlığına dalmış ve gark olmuş kimsenin 

hâline münâsibdir. Bu renk ona şâmil ve onu ihata 

edicidir. İrâde ehlinin hâli ise böyle değildir. Zira 

onların zâtındaki Hak talebi ve irâde nurunun ışığının 

bereketiyle, varlık karanlığının bir kısmı yok olur. O 

halde siyah elbise, onun hâline uygun değildir. 

Nefislerin sıfatlarının karanlıklarından tamamen 

kurtulup mutlak sefaya henüz ulaşmadıkları için de 

beyaz elbise, halleri için münasib değildir. Onların 

hâlleri için en uygun olan mavidir; zira mavi renk, nûr 

ve karanlığın, sefâ ve bulanıklığın karışımından 

mürekkebdir. Bu mananın suretini mumun alevinde 

görmek mümkündür. Çünkü alevin iki tarafı vardır; 

bir tarafı mutlak nûr ve diğer tarafı sırf karanlık. İki 

taraf arasında, nûrla karanlığın birbirine kavuştuğu 

yerde mavi renk oluşur.455 

                                                           
455 Kaşânî, Tasavvufun Ana Esasları, 157. 



 
Ömer Tay 178 

Nizâmeddin Evliyâ’ya göre normalde beyaz 

elbise giymek evladır. Ancak meşâyihin mürîd için 

mavi elbiseyi üç manadan dolayı tercih ettiklerini 

belirtir. 1- Kirlenmeye ve eskimeye daha dayanıklıdır. 

2- Mavi elbise musibet ehline aittir. Mürîdler de 

mâsivâyla geçirdikleri vakitlerden dolayı kendilerini 

musibet ehli kabul ederler. 3- Müşahede ettikleri 

nurlara benzediğinden dolayı sûfîler daha çok koyu 

renkli elbise giyerler. Ayrıca nefsin bazı renkleri 

olduğunu bunların çoğunun maviden oluştuğunu 

ifade etmiştir. Nefsin siyah, yeşil, beyaz, kırmızı, sarı 

ve mavi renkleri bulunmakla birlikte sûfîlerin aczin 

belirtisi ve zikrin nuru olan maviyi tercih ettiklerini 

ifade etmiştir.456 

1. Hırka 

Tasavvufun önemli âdâplarından biri de hırka 

giymektir. Meşâyih, müridlerin hallerinde tasarrufta 

bulunmaya başlarken, bunu müstehab kabul 

etmişlerdir. Sünnette bu hususta sarih bir delil 

olmamakla birlikte, bazı faydalar içerdiği ve sünnete 

muhalif olmadığı için güzel ve beğenilen bir hareket 

kabul edilmiştir. Zira güzel şeylere uymak meşru bir 

yoldur.457 

 Nizâmeddîn Evliyâ, hırkayı ilâhî menşeli kabul 

eder ve bunun tarihini mi’râc gecesine kadar götürür. 

                                                           
456 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 421. 
457 Kaşânî, Tasavvufun Ana Esaslari, 153. 



 

179 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Siyerü’l-evliyâ’ adlı eserde Nizâmeddîn Evliyâ’nın şöyle 

dediği aktarılır: “Mi’râc gecesinde Hz. Peygamber’e 

hırka verildi ve buna fakr hırkası denildi. Hz. 

Peygamber, bir gün sahâbîlerini huzuruna çağırdı. Bu 

hırka, Rabbim tarafından bana verildi ve bunu sizden 

birine teslîm etmem emredildi dedi. Ardından Hz. 

Peygamber, Hz. Ebû Bekir’e yönelip bu hırkayı sana 

versem ne yaparsın diye sordu. O, ben doğruluk ve 

itâat üzere kalırım diye cevap verdi. Aynı soruyu bu 

sefer Hz. Ömer’e sordu, o da adalet ve insaflı 

davranırım dedi. Hz. Osman’a sorunca o da infakta 

bulunurum cevabını verdi. Son olarak Hz. Ali’ye 

sordu, Hz. Ali ise Hakk’ın kullarının ayıplarını örterim 

diye karşılık verdi. Bu cevaba karşılık Hz. Peygamber, 

hırkayı Hz. Ali’ye verdi. Zira Yüce Allah’ın Hz. 

Peygambere, bu cevabı kim verirse hırkayı ona teslîm 

et” şeklinde emrettiği rivayet edilir.458 

Nizâmeddîn Evliyâ, eğer hırkayı giyende itibar 

yoksa tek başına hırkanın hiçbir itibar ve ağırlığının 

olmadığını zira herkesin hırka giydiğini fakat asıl 

marifetin hırkayı giyende olduğunu beyan etmiştir. 

Nitekim Cüneyd’e hırkanın tek başına bir değeri var 

mı diye sorulduğunda şöyle cevap verdiğini 

aktarmıştır: ة وانما الاعتبار بالحرفةالاعتباربالخرق ليس   “İtibar 

                                                           
458 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 232; İshâk, Esrârü’l-Evliyâ, 39; Nizâmeddin 

Evliyâ, Râhetü’l-Kulûb, 9; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 473; Muhammed 

Cemal Kavvâm, Kavvâmü’l-akâid (Delhi: Câmiü’l-Ulûm-i 

Furkaniyye, 1994), 105. 



 
Ömer Tay 180 

hırkaya değil mesleğedir” diyerek kişinin üzerindeki 

elbiselere kanmamak gerektiğini asıl olanın hem dış 

görüntüsüyle hem de fiileriyle İslâm’ı yaşamak 

gerektiğini vurgulamaya çalışmıştır. 459 Ayrıca hırka 

giyip de kötü işler yapanlara yarın kıyamette hırkanın 

onların aleyhine şahitlik edeceğini ve bundan dolayı 

onların cehenneme müstahak olacaklarını ifade 

etmiştir. Halbuki sadece takke giyenlerin yani basit ve 

sade giyinenlerin çoğunun iyi ameller işlediklerinden 

cennete gireceklerini bu yüzden her hırka giyene saygı 

gösterilmeyeceğini sadece hırkanın hakkını verenlere 

hürmet edileceğini vurgulamıştır.460 

Ona göre kıyamet günü bazı kişilerin hırsızlarla 

haşr olunacağını her ne kadar biz hırsız değiliz diye 

bağırsalar da onlara siz büyük zatların elbiselerini 

giydiniz ama onlar gibi amel etmediniz denileceğini ve 

böylece mahşer meydanında herkese karşı mahcup 

olacaklarını ifade etmiştir.461  

Hırka iki çeşittir: İrâde hırkası ve teberrük 

hırkası. İrâde hırkası odur ki; şeyh basiret nurunun 

nüfûzuyla ve hüsn-ü feraset ile müridin bâtınî 

hâllerine bakar ve onda hüsn-ü sabıka eserlerini görür. 

Onun Hak Teâlâ’yı talepte ve irâde etmede sâdık 

olduğunu müşahede eder ve Hakk’ın ondaki hüsn-ü 

inayetini göstermek ve onu müjdelemek için ona hırka 

                                                           
459 Hüsrev, Efdalü’l-favâid, 93. 
460 Hüsrev, Efdalü’l-favâid, 89. 
461 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 475. 



 

181 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

giydirir. Kalp gözü hırkanın taşıdığı rabbani hidâyet 

nesîminin kokusuyla aydınlanır; tıpkı Hz. Ya’kûb’un 

gözünün Hz. Yûsuf’un gömleğinin nesîmi ile görmeye 

başlaması gibi. Teberrük hırkası ise odur ki; bir kimse 

hüsn-ü zan sebebi ve teberrük niyetiyle şeyhlerin 

hırkasını giymeyi arzu eder. Böyle bir tâlib kendi 

irâdesinden arınan ve şeyhin iradesiyle irâdelenmiş 

irâde ehlinin şartlarına sahip değildir. O müride iki şey 

tavsiye ederler: Birincisi, şerîat ahkâmına riayet etmek 

ve ikincisi, tarîkat ehline karışmak. Zira onlarla 

karışma sebebiyle başka bir hemcinsliğin hâsıl olması 

ve irâde hırkası giymesi mümkündür. O hâlde irâde 

ehli ve sıdk-ı azamet erbabı hariç, irâde hırkası 

diğerlerine yasaktır. Teberrük hırkası ise, şeyhlere 

hüsn-ü zannı olan herkes hakkında uygundur.462 Hırka 

konusunda çok hassas olan Nizâmeddîn Evliyâ’nin 

teberrük hırkasını çok kişiye verdiği halde irâdet 

hırkasını sadece dört kişiye verdiği nakledilmiştir.463 

2. Külâh/Taç Giyme 

Nizâmeddin Evliyâ; bir, iki, üç ve dört dilimli 

olmak üzere dört çeşit külahın olduğunu ve bu dört 

çeşit külahın Cebrail’in cennetten getirdiğini ve Hz. 

Peygambere bunları istediğin sahâbînin başına 

takabileceğini buyurduğunu ifade etmiştir. Bunun 

üzerine Hz. Peygamber tek dilimli külahı Hz. Ebu 

                                                           
462 Kaşânî, Tasavvufun Ana Esaslari, 155. 
463 Âryâ, Tarîkat-i Çiştîyye, 200. 



 
Ömer Tay 182 

Bekir, iki dilimli Hz. Ömer, üç dilimli Hz. Osman ve 

dört dilimliyi Hz. Ali’nin başına taktığını nakletmiştir. 

Ayrıca Hz. Ebu Bekir’in giydiği tek dilimli külahın 

abdal ve sıddıklara hass olduğunu ve bu yüzden tek 

dilimli külah giyenlerin Hakk’tan başka şeyleri 

hatırlarına getirmemeleri ve dünya işlerinden uzak 

durmaları gerektiğini vurgulamıştır. Bunu yaptıkları 

takdirde külahın hakkını verebileceklerini aksi 

takdirde yalancı ve hain olduklarını beyan etmiştir. İki 

dilimli külahın ise abid, evtad ve bazı Mansurîlerin 

giydiğini belirtmiştir. İlk dilimden maksadın dünyayı 

terk, bolca zikretmek ve mâsivâyi terk etmek anlamına 

geldiğini, ikinci dilimden maksadın ise gündüz 

helalinden kendisine ulaşan şeyleri akşam olmadan 

dağıtmak, dünya ve halktan uzak durmak manasına 

geldiğini ifade etmiştir. Üç dilimli külahın ise daha çok 

tahayyür ehli ve tabakât şeyhlerinin giydiğini ve 

birinci dilimin dünya ve lezzetlerini terk etmek 

anlamında olduğunu, ikinci dilimden maksadın 

gönülden tüm kötü sıfatları atmak olduğunu, üçüncü 

dilimden ise dünya ehlini bırakıp Hakk’a yönelmek 

amaçlandığını belirtmiştir. Hz. Ali’ye verilen dört 

dilimli takkeyi giyenlerin ise bu dört şeyden uzak 

durmaları gerektiğini; birinci dilim, dünya ve 

zenginlerin sohbetini terk, ikinci dilim zikrullah 

dışında diğer şeylerden lisanı muhafaza etmek, üçüncü 

dilim gözleri muhafaza etmek yani gayra nazar 

etmemek, dördüncü dilim ise kalbi dünya sevgisinden 



 

183 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

temizlemek olduğunu ifade etmiştir. Bunların yanı sıra 

dört dilimli külâhın dört şeyi daha ifâde ettiğini beyan 

etmiştir: Birinci dilim şerîat hanesini, ikincisi tarîkat 

hanesini, üçüncüsü mârifet hanesini, dördüncüsü ise 

hakîkat hanesini temsil ettiğini ve bu dört hanenin 

istikâmetinde yaşayanların külah giymeyi hak 

ettiklerini ifade etmiştir.464 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
464 Emîr Hüsrev, Efdalü’l-Favâid (Delhi: Radevî Yayınları, 1887), 4-6.  



 
Ömer Tay 184 

F. İBADETLERLE İLGİLİ GÖRÜŞLERİ 

Nizâmeddin Evliyâ, hânkâhın dünya işlerinin 

tartışıldığı ve dünya muhabbetinin yapıldığı yer 

olmadığını bilakis zikir ve ibadet evi olduğunu 

söylemiştir.465 Bu yüzden mürîdlerin hânkâhlarda 

vakitlerini ibadetlerle geçirmeleri gerektiğini zira 

insanın verdiği her nefesin bedeli olmadığından yani 

artık geri getirilemeyeceğinden mücevherler kadar 

değerli olduğunu belirtmiştir. Ayrıca mürîdin uykusu 

ve arkadaşlarıyla sohbet etmesi ibadet sayıldığını 

söylemekle birlikte kişinin sürekli ibadetlerle vaktini 

geçirmesi gerektiğini ve hiçbir zaman gevşek 

davranmaması icap ettiğini ifade etmiştir. 

دَةُ سُئلَِتْ   ِ ذنَْبٍ قتُِلَتْ  وَاذِاَ الْمَوْءُُ۫  باِيَ 

“Diri diri gömülen kıza hangi suçundan dolayı 

öldürüldüğü sorulduğunda”466 sûfîlerin ayetteki 

“mev’ûdet”a nefes anlamında işârî bir yorum 

verdiklerini yani Hakk Teâlâ dışında harcanan 

nefeslere kıyamet günü sizleri nerede harcadılar diye 

sorulacağını nakletmiştir.467 

Nizâmeddin Evliyâ’ya göre yirmi dört saat 

diliminde yedi vakti çok iyi değerlendirmek 

gerektiğini bunların üçü gündüz, dördü ise gece 

vaktinde olduğunu beyan etmiştir. Gündüz olanlar: 1- 

sabah namazı ve işrak vakti arası 2- işrak ile öğle arası 

                                                           
465 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 444. 
466 (Tekvir: 81/8-9) 
467 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 443. 



 

185 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

3- ikindi ile akşam arası. Gece olanlar: 1- akşam ile 

yatsı arası 2- yatsı ile teheccüd 3- teheccüd ile seher 

vakti 4- seher ile sabah vakti arasıdır.468 

1. Namaz 

Nizâmeddin Evliyâ, sûfînin namazlarına dikkat 

etmesi gerektiğini çünkü sûfînin bir vakit namazı 

kaçırması ölümle eş değer olduğunu belirtmiştir.469 

Ona göre namazın ilk şartı kişi namaza 

başladığında huzur ehli olması yani okuduklarını 

gönlünden tefekkür etmelidir. Sadece bedeniyle orada 

olup kalbiyle başka yerlerde olanların “Vay haline o 

namaz kılanların ki, onlar namazlarının özünden 

uzaktırlar”470 ayetlerinin buyruğu altına gireceklerini 

belirtmiştir. Fakat hem bedeni hem de kalbi ile namaza 

duranların “Mü’minler, gerçekten kurtuluşa 

ermişlerdir”471 ayeti müjdesi altına gireceklerini ifade 

etmiştir.472 

Nizâmeddin Evliyâ, namazın Hakk’ı zikretmek 

için kılındığını bu yüzden baştan sona kalbin 

huzuruyla kılmak gerektiğini belirtmiştir. Şayet 

namazın bir kısmı huzur-i kalp diğer kısmı gaflet 

içinde kılınmışsa huzur-i kalp ile kılınan nafilelerin 

                                                           
468 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 443. 
469 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 441. 
470 (Maûn: 107/4-5) 
471 (Mü’minûn: 23/1) 
472 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 393. 



 
Ömer Tay 186 

farz namazlardaki gaflet içinde eda edilen rekatların 

yerine geçeceğini beyan etmiştir.473 

Nizâmeddin Evliyâ, her ne kadar fakihler, namaz 

esnasında ister gönül hazır olsun veya olmasın 

namazın geçerli olacağını söylemişlerse de fakat sülûk 

ehlinin yanında gönül Hakk’tan başka şeyler ile 

meşgul olduğu vakit o namazın tekrarlanması 

gerektiğini vurgulamıştır.474 Hatta muhabbet ehlinin 

namazda gönüllerinden dünya geçince namazı iade 

ettiklerini ahireti hatırladıklarında ise secde-i sehv 

yaptıklarını belirtmiştir.475 

2. Hac 

İslâm’ın beş temel esasından biri olan hac; 

İslam'ın evrenselliğini, birlik ve beraberliğini, ırk, renk, 

cinsiyet, dil, ülke ve kültür ayırımı yapmadan 

müminlerin kardeşlik ve eşitliğinin temsil edildiği bir 

ibadettir. Hac, kefen misali bembeyaz giysiler içinde 

ahiretteki mahşeri hatırlatan, aynı kıyafet içinde 

zengin-fakir, şehirli köylü ayırımını ortadan kaldıran, 

“ben”liği yıkıp “biz”i öne çıkaran, şeytan taşlama, 

tavaf ve sa’y gibi “temsîli” görevlerin îfa edildiği, helal 

olan bazı şeylerin ihrama girdikten sonra haram 

kılındığı ve böylece nefis terbiyesi, irade ve sabır 

eğitiminin yapıldığı, yüz binlerle birlikte Allah’a açılan 

ellerin boş çevrilmediği, dînî duyguların ihlas ve 

                                                           
473 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 396. 
474 Hüsrev, Efdalü’l-favâid, 24. 
475 Hüsrev, Efdalü’l-favâid, 93. 



 

187 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

samimiyetin doruk noktaya çıktığı bir ibadettir. 

Nizâmeddin Evliyâ, hac yolunda ölenlerin amel 

defterine her yıl hac sevabı yazıldığını belirtmiş fakat 

hacıların hac dönüşü hacda yaptıklarını ve gittikleri 

yerleri anlatmalarının riyaya gireceğinden bunun 

doğru olmadığını ifade etmiştir. Bir defasında 

kendisinin hacca niyetlendiğini fakat gidemediğinden 

dolayı mürşidini ziyarete gitmiş ve teskin olduğunu 

belirtmiştir.476 

3. Kur’ân-ı Kerîm’e Verdiği Önem 

Ferîdüddîn Genc-i Şeker, Nizâmeddin Evliyâ’ya 

halifelik verirken Kur’ân-ı Kerîm’i ezberlemesini 

emretmiş ve Nizâmeddin Evliyâ da Delhi’ye gelir 

gelmez bu işe koyulmuştur.477 Aynı şekilde bu geleneği 

devam ettirip bütün hayatı şiirle geçen Emîr Hasan 

Siczî’nin Nizâmeddin Evliyâ’ya intisâb ettiğinde, ona 

Kur’ân-ı Kerîm zevkini şiir zevkinin üzerine 

çıkarmasını buyurmuştur. O da yaşlılığına rağmen 

gayret edip Kur’ân-ı Kerîm’i ezberleme şerefine nail 

olmuştur.478 

Nizâmeddin Evliyâ, Kur’ân-ı Kerîm’in tertîl ve 

terdîd üzere okunması gerektiğini terdîd nedir 

                                                           
476 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 407. 
477 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/144; Vahîd Ahmed Mesûd, 

Sîret-i Hazret-i Hâce Muînüddîn-i Çiştî (Lahor: Diyâu’l-Kur’an, 2013), 

153.  
478 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/144. 



 
Ömer Tay 188 

sorusuna ise şu cevabı vermiştir: “Terdîd zevk ve haz 

aldığın ayeti tekrar tekrar okumandır.”479 

Kur’ân-ı Kerîm’i okumanın bazı âdâblarının 

olduğunu ve bunları şöyle açıklamıştır: 

a) Kul, Kur’ân-ı Kerîm’i okuduğu esnada gönlü 

Hakk ile birlikte olmalıdır. 

b) Şayet bunu yapamıyorsa okuduğu ayetlerin 

anlamını düşünmelidir. 

c) Şayet bunu da yapamadıysa en azından 

okuduğu sırada Hakk’ın büyüklük ve azametini 

düşünmelidir. 

d) Kul, Kur’ân-ı Kerîm’i okuduğu sırada haya 

etmelidir. Ben buna layık olmadığım halde Rabbim 

bana bu saadeti nasip ettiğini düşünmelidir. 

e) Bunun mükafatını veren Allah olduğunu 

tefekkür etmelidir. 480 

Nizâmeddin Evliyâ, Kur’ân-ı Kerîm’de dört şey 

bulunduğunu söylemiştir: 

a) İbarat: Bunlar avama hitap eder. 

b) İşarat: Havaslar içindir. 

c) Letâif: Evliyâ içindir. 

d) Hakaik: Peygamberler içindir. 

Nizâmeddin Evliyâ, Hakk ile irtibat kurabilmek 

ve O’nun celal ve azametinin gönüle girebilmesi için 

kulun Kur’ân-ı Kerîm’i okurken manasını düşünmesi 

                                                           
479 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 89. 
480 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 90. 



 

189 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

gerektiğini ifade etmiştir.481 Kur’ân-ı Kerîm’i yavaş 

yavaş okumak süratli okumaktan daha efdal olduğunu 

fakat hızlı bir şekilde okumaktan bereketten mahrum 

kalınmayacağını ancak en güzeli üç günde hatmetmek 

olduğunu belirtmiştir. Eğer yapılamıyorsa hafta da bir, 

o da yapılamıyorsa en azından ayda bir hatmetmek 

gerektiğini vurgulamıştır.482 Ayrıca yüzünden yani 

bakarak okumanın daha iyi olduğunu ve kendisinin de 

günde bir cüz okuduğunu belirtmiştir. Mürîdlerine 

Kur’ân-ı Kerîm’i ezberlemeyi teşvik eden Nizâmeddin 

Evliyâ, her gece uyumadan önce bu ayetleri okuyanın 

daha hızlı bir şekilde ezberleyeceğini belirtmiştir.483 

حِیمُ  حْمَنُ الرَّ مَاوَاتِ  وَإلِهَُكُمْ إلَِه  وَاحِد  لاَّ إلَِهَ إِلاَّ هُوَ الرَّ إنَِّ فِي خَلْقِ السَّ

لِ وَالنَّهَارِ وَالْفلُْكِ الَّتِي تجَْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا ینَفَعُ وَالأرَْضِ وَاخْتلِافَِ اللَّیْ 

اء فَأحَْیَا بِهِ الأرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ  ُ مِنَ السَّمَاء مِن مَّ النَّاسَ وَمَا أنَزَلَ اللَّ 

رِ بیَْنَ  یاَحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخ ِ السَّمَاء  فیِهَا مِن كُل ِ دَآبَّةٍ وَتصَْرِیفِ الر ِ

قَوْمٍ یَعْقِلوُنَ  وَالأرَْضِ لآیاَتٍ ل ِ
484 

Kıraat ilminden haberdar olan Nizâmeddin 

Evliyâ’nın 485 Kur’ân-ı Kerîm’i ezberlemeye başlayanın 

muhakkak bir kurranın yanında okuması ve ilk önce 

Yûsuf süresini ezberlemesi gerektiğini ifade etmiştir. 

Mürşidinin bu şekilde emrettiğini ve Yûsuf süresi 

bereketi ile Yüce Allah’ın kişiye bütün Kur’ân-ı Kerîm’i 

ezberlemeyi kolaylaştıracağını söylediğini aktarmıştır. 

                                                           
481 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 435. 
482 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 436. 
483 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 437. 
484 (Bakara: 2/163-164) 
485 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 439. 



 
Ömer Tay 190 

Ona göre hatimden sonra üç İhlas okumanın hikmeti 

şudur: “Bilindiği üzere İhlas süresi Kur’ân-ı Kerîm’in 

üçte biri sayılır. Üç İhlas okununca hatimde kalan 

eksikler bunun sayesinde tamamlanır” demiştir.486 

Hatimden hemen sonra Fatiha ve Bakara 

sürelerinin ilk ayetlerinin okunmasının hikmetinin 

hadîse dayandığını zira Peygamber efendimizin şöyle 

buyurduğunu: “Allah’a en sevimli amel konaklanan ve 

taşınandır.”487 Yani Kur’ân’ı bitirdiği gibi fasıla 

koymadan tekrar başlayandır. Çünkü hatmeden eve 

konaklamış gibi olduğunu ve tekrar başlayınca yola 

devam etmek ve taşınmak manasında kullanıldığını ve 

bu yüzden Peygamber efendimizin bu sıfatları onlara 

yakıştırdığını aktarmıştır.488 

4. Fatiha Süresi 

Fatiha sûresi’nin ilk sûre olarak Kur’ân’ın 

başında yer alması; sûrenin içeriğinde, Kur’ân 

öğretisinin bir özetinin yer alması olarak açıklanmıştır. 

Sûrede övgü ve yüceltilmeye layık tek Allah’ın varlığı, 

hâkimiyeti, tek ilah oluşu, tapınmanın ancak ona 

yapılıp ondan yardım isteneceği özet olarak ifade 

edilmiştir. Nizâmeddîn Evliyâ, Kur’ân’ın tamamı on 

maddeden oluştuğunu bunların sekizi Fatiha 

süresinde mevcut olduğunu diğer ikisinin ise geri 

                                                           
486 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 438. 
487 Tirmizî, el-Câmiu’s-Sahîh/Sünenü’t-Tirmizî, (I-V), 1-4/h.2948. 
488 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 173; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 438. 



 

191 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

kalanında bulunduğunu belirtmiştir. On madde ise 

şunlardır: 

a) Zat 

b) Sıfat 

c) Ef’al 

d) Zikr-i maad 

e) Tezkiye 

f) Tahliye 

g) Düşman bahsi 

h) Kafirlerle savaş 

i) Şer-i hükümler 

Nizâmeddîn Evliyâ, bunların sekizi Fatiha 

süresinde mevcut olduğunu ve her bir ayetin bir 

kavrama denk geldiğini belirtmiştir: 

Elhamdulillâhi “zat”, 

Rabbil’alemin “ef’al” 

Errahmânir’rahim “sıfat” 

Mâliki yevmiddin “zikri maad” 

İyyâke na’budu “tezkiye” 

Ve iyyâke neste’în “tahliye” 

İhdinessirâtal mustakîm Sirâtallezine en’amte 

aleyhim “zikr-i evliyâ” 

Ğayrilmağdûbi aleyhim ve leddâllîn “düşman 

bahsi” 

Fatiha’da bulunmayan o diğer iki maddenin ise 

ahkam ve kafirlerle savaş olduğunu ifade etmiştir.489 

                                                           
489 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 94; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 438. 



 
Ömer Tay 192 

5. Sadaka Vermek 

Sadaka vermek şüphesiz ki hem İslâm dininde 

hem de insan olmanın en önemli ve faziletli 

kurallarından biridir. İnsan olmak, fakir, aç ve zor 

durumda olan diğer insanları düşünmek, elinde 

imkanlarının el verdiği müddetçe onlara yardım 

etmeyi gerektirir. Dinimizde de sadaka vermenin 

önemi üzerinde fazlaca durulmuş ve sadaka vermenin 

faziletleri sıkça anlatılmıştır. Az ya da çok fark 

etmeden yalnızca Allah rızası için usulüne uygun 

şekilde verilen sadakanın Allah katında insanları 

günahlarından arındıran en güzel davranışlardan biri 

olduğu hadis ve ayetlerde çokça vurgulanmıştır. 

Nizâmeddin Evliyâ, sadakanın kabul olabilmesi için 

beş şartın gerektiğini iki tanesi sadaka vermeden önce, 

iki tane sadaka esnasında, bir tane ise verdikten 

sonradır. İlk iki şartın, verilen malın helal olması ve 

salih insana verme niyetini taşıması gerektiğini 

belirtmiştir. Sadaka verildiği andaki iki şart ise; 

birincisi tevazu, güler yüzlü ve gönülden vermesi 

ikinci şart ise gizli vermesi gerektiğini, verdikten 

sonraki şart ise hiçbir zaman minnet etmemesi ve 

sağda solda anlatmamasıdır.490 

O, sadaka ve kadına verilen mehir anlamında 

südka’nın aynı kökten geldiğini ikisinin de gerçek 

muhabbetten kaynaklandığını ifade etmiştir. Yani 

                                                           
490 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 45; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 403. 



 

193 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

birisi bir hanımla evlenmek istediğinde ona sevgisini 

belirtmek için mehir verdiği gibi Allah yolunda sadaka 

verenin de Allah’a olan gerçek muhabbetini 

ispatlamak için verdiğini ve bu yüzden ona sadaka 

denildiğini belirtmiştir.491 

Ona göre üç türlü infak bulunur: 

a) Sadaka; muhtaçlara verilene sadaka denir. 

b) Mürüvvet; dostlara verilen hediye türü 

şeylerdir. 

c) Vikâyet; birinin sizlere kötülüğü dokunacak 

diye ondan korunmak için verilen şeye denir. Nitekim 

Peygamber efendimizin müellefetü’l-kulûba İslâmın 

başlarında maddi yardımda bulunduğunu ancak İslâm 

güçlendikten sonra bu yardımı kestiğini aktarmıştır.492 

6. Güzel ahlak 

 Güzel Ahlak, Allah’ın haklarını yerine 

getirmenin yanı sıra kulların da haklarını yerine 

getirmeyi kapsamaktadır. Yani sadece zorunlu olduğu 

için, Allah için değil, kulları için de kalpten iyi olmak, 

ahlaklı olmak gerekir. Allah’ın haklarına sadık olan her 

kimse, kullara da aynı şekilde iyi ve ahlaklı olacaktır. 

İyi, ahlaklı, erdemli bir insan, Allah katında yücedir ve 

Allah’ın takdirini kazanır. Peygamber efendimiz de 

kullarına her zaman güzel ahlaklı olmayı önermiştir. 

Bu bağlamda Nizâmeddin Evliyâ güzel ahlakı, kulların 

                                                           
491 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 46. 
492 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 199; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 403. 



 
Ömer Tay 194 

cefası gönlü Allah’ı anmaktan alıkoymaması şeklinde 

tarif etmiştir.493 O, Yüce Allah’ın âli işleri sevdiğini ve 

sefih işlerden nefret ettiğini bu yüzden değerli bir zat 

olabilmek için insanın sürekli değerli şeyleri yapması 

gerektiğini söylemiştir. Ayrıca alimin hikmet ehli 

olabilmesi için ilmin başında âlî himmet şeylerle 

meşgul olması gerektiğine dikkat çekmiştir.494 

O, birisi size kızdı mı sizin ona kızmanız yerine, 

tahammül etmeniz daha doğru olacağını söylemiştir. 

Ayrıca birine nasihat edilmek istendiğinde gururu 

kırılmasın diye toplumun içinde yapılmaması 

gerektiğini bilakis baş başa kalındığında ona güzel bir 

üslupla izah etmek gerektiğini vurgulamıştır.495 

7. Nezaket Kuralları 

Yüce Allah insanı en güzel biçimde yaratmış ve 

ona pek çok nimet vermiştir. Yeryüzünde bulunan her 

şeyi insan için yaratmış ve onun kullanımına 

sunmuştur. Müslümanlar Allah’ın kendilerine verdiği 

sayısız nimetler için şükrederler ve bunları kendilerine 

lütfeden yüce Allah’ı hiç unutmazlar. Allah’a olan 

derin sevgi ve saygılarını her zaman korumaya 

çalışırlar. Toplumda adap kuralları denen örf, âdet ve 

kural hâlini almış iyi tutum ve davranış kurallarına da 

uyarlar. Zira nezaket sayesinde insanlar birbirleriyle 

çok daha iyi geçinirler. Fıkhı ve tekke âdâbını 

                                                           
493 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 560. 
494 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 561. 
495 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 167. 



 

195 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

çevresine öğreten Nizâmeddin Evliyâ, aynı zamanda 

nezaket kurallarını da o günün toplumuna söylemeye 

çalışmıştır. Nitekim günün birinde Nizâmeddin 

Evliyâ’nın tekkesinde sofra serilmiş ve oruçlu 

olmayanlar yemeğe buyursunlar diye seslenilmiştir. 

Tabii Eyyâmü’l-bîd (hicrî ayların 13, 14 ve 15. günleri) 

olduğundan birkaç kişi dışında milletin çoğu 

oruçluydu. Nizâmeddin Evliyâ olaya hemen müdahale 

edip şöyle demiştir: “Yemek bıraktığınızda oruçlu 

musunuz diye sorulmaz. Çünkü eğer oruçluyum dese 

riya karışır. Yok değilim dese yalan söylemiş olur. 

Sükût ederse soranı tahkir etmiş sayılır. Bu yüzden 

sofra serilirken kimseye oruçlu musunuz denilmez. 

Zaten oruçlu değilse sofraya oturur” diyerek 

mürîdlerine yemeğe nasıl çağırılacağını öğretmiştir.496 

Nizâmeddin Evliyâ, su dağıtanın, hadîs’te 

rivayet edildiği üzere en son su içmesi gerektiğini bu 

yüzden yemeği de buna kıyas ederek yemekte de 

aynısı söz konusu olduğunu belirtmiştir. Ayrıca ev 

sahibinin önce kendi ellerini daha sonra misafirin elini 

yıkaması icap ettiğini çünkü başkasının elini 

yıkayabilmek için kişinin elinin temiz olması 

gerektiğini söylemiştir. Ele su döken kişinin ayakta 

durması gerektiğini nitekim rivayete göre Cüneyd-i 

Bağdadî’nin eline su döken kişi oturunca Cüneyd-i 

Bağdadî’nin ayağa kalktığı ve niye böyle yaptınız diye 

                                                           
496 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 14; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 401. 



 
Ömer Tay 196 

sorulunca o: “Onun ayakta su dökmesi gerekirdi o 

oturunca benim kalkmam gerekti” dediğini 

aktarmıştır.497 

8. Kabir Ziyareti 

Nizâmeddin Evliyâ, kabristan ziyaretinin 

hastalık ve zahmetleri hafiflettiğini nitekim annesinin 

çok zahmet çektiği zor anlarda kendisine şehid ve 

evliyânın türbelerini ziyaret etmesini söylediğini 

ardından zahmetinin hafiflediğini aktarmıştır. Mürşidi 

Ferîdüddin Genc-i Şeker’in de vefatına yakın 

hastalığının artması neticesinde kendisine dua etmeleri 

için birkaçımızı şehid türbelerini ziyaret etmemiz için 

gönderdiğini belirtmiştir.498 

9. Muskaya Bakışı 

Nizâmeddin Evliyâ, zaman zaman muska 

yapmış ve Ferîdüddin Genc-i Şeker’in de muska 

yaptığını ifade etmiştir.499 Ancak Nizâmeddin Evliyâ, 

ayet ve hadîs dışında yapılan muskaları kesinlikle 

reddetmiştir.500 Ayrıca Ferîdüddin Genc-i Şeker’in 

mürşidi Kutbeddîn Bahtiyâr Kâkî’yi ziyareti sırasında 

halkın kendisinden muska talep ettiğini bunun 

karşısında ne yapayım diye sorduğunda mürşidi: 

“Muska ne senin elinle ne de benim elimledir. 

Muskaya Allah’ın ismi ve kelamı yazılır. Yaz ve ver” 

                                                           
497 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 144; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 413. 
498 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 75. 
499 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 79. 
500 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 429. 



 

197 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

diyerek muskaya ayetlerin yazılmasını emrettiğini 

aktarmıştır. Nizâmeddin Evliyâ, mürşidinin muska 

yazma işini Bedreddin İshak’a verdiğini fakat 

kendisinin de muska yazma iznini almak için defalarca 

fırsat kolladığını nitekim bir defasında Bedreddin 

İshak hazır bulunmazken Ferîdüddin Genc-i Şeker’in 

kendisine yazmasını emrettiğini söylemiş bunun 

üzerine kalabalık olan cemaate yazdığını nakletmiştir. 

Şeyhi ona yorulup yorulmadığını sorunca o da 

yorulmadım anlamında mürşidim hazır bulunurken 

mi? dediğini ve bunun üzerine şeyhinin bundan sonra 

kendisine muska yazma iznini verdiğini belirtmiştir. 501 

10. İsraf 

Maddî ve mânevî imkânları Allah’ın insanlara 

bağışladığı birer emanet sayan İslâm dini, bunları 

Allah’ın rızâsını kazanmaya ve insanlara mutluluk 

getirmeye elverişli yerlerde kullanmayı emretmiştir. 

Sadakalarda aşırılığın israf kapsamına girip girmediği 

tartışılmıştır. İbadet ve hayırda ileri gitmenin israf 

sayılmayacağını, buna karşılık Allah’a itaatsizlik 

uğrunda yapılan az bir harcamanın bile israf olduğunu 

söyleyenlerin yanında ibadet ve hayırlarda da ölçülü 

olmak gerektiğini savunanlar olmuştur. Bu bağlamda 

Nizâmeddin Evliyâ, Hakk için olmadıktan sonra bir 

buğday tanesini vermek bile israf olduğunu fakat 

Hakk’ın rızası için olunca bütün alem verilse bile israf 

                                                           
501 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 237; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 430. 



 
Ömer Tay 198 

sayılmayacağını belirtmiştir. Ebu Said Ebü’l Hayr’ın 

çok infakta bulunduğunu ancak günün birinde 

kendisine “İsrafta hayır yoktur” sözü hatırlatılınca o 

da “Hayırda israf yoktur” diyerek istenildiği kadar 

hayır ve infakta bulunulsun bunun israfa girmediğini 

söylemeye çalıştığını aktarmıştır.502 

11. Din kardeşliği 

Dinimiz, din kardeşliğini, kan kardeşliğinden 

daha önemli ve üstün saymaktadır. Çünkü din 

kardeşliğinde menfaatler söz konusu değildir. 

Peygamberimiz Mekke’den Medine’ye hicret ettikten 

sonra, Medineli Müslümanlar (Ensâr) ile Mekke’den 

gelen Müslümanlar (Muhâcirûn) arasında kardeşlik 

ilan etti. Mekke’den gelen bir muhâcir ile Medine’de 

yaşayan bir ensârîyi kardeş yaptı. Bu kardeşlik olayı, 

mâna ve mahiyeti itibariyle, beşer tarihinde örneğine 

rastlanılmayan bir insanlık uygulamasıdır. 

Nizâmeddin Evliyâ’ya göre iki türlü kardeşliğin 

olduğunu birinin nesep diğerinin din kardeşliğidir. 

Bunlardan din kardeşliğinin daha önde geldiğini 

çünkü nesepten olan kardeşlerden birinin mümin 

diğerinin kafir olması halinde müminin malı kafir 

olana miras olarak düşmeyeceğini belirtmiştir. Tabii ki 

bu da nesep kardeşliğinin din kardeşliğinden daha alt 

ve zayıf olduğu anlamına geldiğini söylemiştir. Diğer 

yandan din kardeşi olanların ise dünya ve ahirette 

                                                           
502 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 237. 



 

199 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

devam edeceği müjdesi verildiğini nitekim ayet-i celile 

de “O gün Allah’a karşı gelmekten sakınanlar dışında, 

dostlar birbirine düşman olurlar.”503 Bu ayetin, din 

kardeşliğinin daha sağlam ve güçlü olduğunun 

göstergesi olduğunu ifade etmiştir. Ayrıca Allah rızası 

için birbirlerini seven ve takva üzere kardeşlik 

yapanların kardeşliğinin devam edeceğini aksi halde 

menfaat ve kötü yolda birbirine dost görünümlü 

olanların beraberlikleri kısa süreceğine veya kötü 

biteceğine şu mısralarla özetlemeye çalışmıştır: 

که یارند درباده و بوستان ترا دشمنانند این دوستان  

Düşmandırlar sana şarapta ve bahçede eşlik eden dost 

görünümlüler.504 

12. Halka Hizmet 

İnsan en şerefli varlıktır. Yüce Allah insanı 

yaratırken ona kendi ruhundan üflemiş ve insan 

onunla hayat bulmuştur. Her ne kadar insanın aslı bir 

toprak parçası, bedeni et ve kemikten ibaret ise de 

insan, Yüce Allah’ın ruhunu taşıyan ve onunla hayat 

bulan yegâne varlıktır. Peygamberimiz, Yüce Allah’ın 

insanlara yapılan iyiliğin, insanlara yapılan hizmetin 

kendisine yapılmış kabul edeceğini hadiste meâlen 

belirtmiştir.505 Peygamberimiz insanlarla iç içe yaşamış, 

                                                           
503 (Zuhruf: 43/67) 
504 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 108; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 557. 
505 “Allah Teâlâ kıyâmet gününde şöyle buyurur: “Ey âdemoğlu! 

Hastalandım, beni ziyaret etmedin”. Âdemoğlu: Sen âlemlerin 

Rabbi iken ben seni nasıl ziyaret edebilirdim? der. Allah Teâlâ: 



 
Ömer Tay 200 

onlardan biri gibi hayatını devam ettirmiş, insanların 

dertleriyle sıkıntılarıyla ilgilenmiş, darda kalanın, 

sıkıntı içerisinde bulunanın imdadına koşmuş, derdine 

deva olmuş ve: “İnsanların en hayırlısı onlara en çok 

faydası dokunan, yararlı olandır”506 buyurmuştur. Bu 

çerçevede Nizâmeddin Evliyâ, topluma hizmet 

etmenin en büyük ibadet olduğuna dikkat çekmiştir. 

O; yoksulları yedirmek, yolcuları ve kimsesizleri 

barındırmak, dergâha gelen hediyeleri ihtiyaç 

sahiplerine dağıtma geleneğini daima yaşatmıştır.507 

Nizâmeddin Evliyâ, lâzimî (geçişsiz) ve müteaddî 

(geçişli) olmak üzere iki taat şeklinin olduğunu 

belirtmiştir. Lâzimî; sadece bir şahsa faydası dokunan, 

sahibiyle sınırlı kalan taat şeklidir. Örneğin namaz, 

hac, oruç, evrâd ve tesbihât gibi. Müteaddî ise; faydası 

ve kolaylığı başkasına ulaşandır. Örneğin dostluk, 

                                                                                                            
“Falan kulum hastalandı, ziyaretine gitmedin. Onu ziyaret 

etseydin, beni onun yanında bulurdun. Bunu bilmiyor musun? Ey 

Âdemoğlu! Beni doyurmanı istedim, doyurmadın” buyurur. 

Âdemoğlu: Sen âlemlerin Rabbi iken ben seni nasıl 

doyurabilirdim? der. Allah Teâlâ: 

“Falan kulum senden yiyecek istedi, vermedin. Eğer ona yiyecek 

verseydin, verdiğini benim katımda mutlaka bulacağını bilmez 

misin? Ey Âdem oğlu! Senden su istedim, vermedin” buyurur. 

Âdemoğlu: Ey Rabbim! Sen âlemlerin Rabbi iken ben sana nasıl su 

verebilirdim? der. Allah Teâlâ: “Falan kulum senden su istedi, 

vermedin. Eğer ona istediğini verseydin, verdiğinin sevâbını 

katımda bulurdun. Bunu bilmez misin?” buyurur. (Müslim, Birr: 

43.) 
506 (el-Aclûnî, Keşfu’l-Hafâ, 1/393, H. No: 1254) 
507 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, 3/89; Özcan, “Nizâmeddin 

Evliyâ”, 33/179-180. 



 

201 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

merhamet ve başkalarına yardım etmek gibi. Bunun 

sevabının haddi hesabı olmadığını ve lâzimî 

ibadetlerin kabul olabilmesi için ihlasın şart 

koşulduğunu ancak müteaddî ibadetlerin her 

türlüsüne sevap verildiğini aktarmıştır.508 Nizâmeddin 

Evliyâ, Ebu Said Ebül Hayr’e Allah’a götüren yollar 

kaç tanedir diye sorulduğunda şu cevabı verdiğini 

aktarmıştır: “Mevcudatın her zerresi Allah’a götürür. 

Ancak hiçbir yol gönülleri hoşnut etmek kadar Allah’a 

hızlı ulaştırmaz. Kim makam elde etti ise bu yolla elde 

etti. Benim vasiyetimdir. Kişi her zaman iyi işler 

peşinde koşmalıdır. Onu Hakk’tan alıkoyan şeylerden 

uzaklaşmalıdır. Gönülleri her zaman hoşnut etmeye 

çalışmalıdır.” 509 

Nizâmeddin Evliyâ, varlıkta ve yoklukta, zor ve 

rahatlık dönemlerinde sürekli insanlara yardım etmeye 

gayret etmiştir. Nitekim bir gün kaylûle yaptığı sırada 

dervişin biri tekkeye gelmiş, ancak tekkede bir şey 

olmadığı için geri gönderilmiştir. O sırada Ferîdüddin 

Genc-i Şeker’i rüyada görmüş ve ona hizmet etmek 

istemiş ancak Ferîdüddin Genc-i Şeker: “Evde bir şey 

olmasa bile iyi davranmak vaciptir” diyerek 

hoşnutsuzluğunu belirtmiştir. Nizâmeddin Evliyâ 

uykudan uyandığında o dervişi geri getirmelerini ve: 

“Bundan sonra kaylûle de olsam bile biri geldiğinde 

beni uyandırın çünkü mürşidimden azar işittim” 

                                                           
508 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 16; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 411. 
509 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 411. 



 
Ömer Tay 202 

diyerek tarîkat ehlinin halka hizmet konusunda 

istirahatleri bozulsa bile topluma hayatlarını feda 

etmeleri gerektiğini söylemeye çalışmıştır.510 

Nizâmeddin Evliyâ, Ferîdüddin Genc-i Şeker’in 

ikindi namazını kıldıktan sonra ihtiyaç sahiplerinin 

ihtiyaçlarını giderdiğini ve ardından gelip virdlerini 

çektiğini belirtmiştir. Ayrıca bu konuda hassas 

olduğuyla ilgili şu sözünü aktarmıştır: “İhtiyaç sahibi 

dururken vird çeken derviş virdlerden nasıl zevk 

alabilir ki?”511 

Nizâmeddîn Evliyâ, tarîkat ehlinin adaplarından 

biri de sabah ve ikindi namazından sonra onların 

huzuruna girmemektir. Ancak kendi mürşidi 

Ferîdüddîn Genc-i Şeker’in buna uymadığı zira onun 

sadece zikirle uğraşmadığını bilakis halkın işleriyle de 

ilgilendiğini aktarmıştır. Onun ikindi namazından 

sonra yol boyu gittiğini ve ihtiyaçları olanların 

ihtiyaçlarını giderdiğini ve bundan çok zevk aldığını 

belirtmiştir. Nizâmeddîn Evliyâ, kendisinin de 

mürşidinin yolunu takip ettiğini kapısının herkese 

açık olduğunu sabah veya ikindi olması fark 

etmediğini ifade etmiştir.512 

13. İlâhî Adalet 

Evrendeki mizânı, ölçüyü, dengeyi Yüce Allah 

koymuştur. Allah’ın isimlerinden biri olan “el-Adl” 

                                                           
510 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 211. 
511 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 596. 
512 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 442. 



 

203 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

adalet manasındadır. Dolayısıyla adalet dünyanın da 

esas kaide ve direklerindendir, onsuz dünyanın nizam 

ve intizamı düşünülemez. Kelâm ilminde adalet daha 

çok “ilahî adalet” şeklinde algılanmıştır. İlâhî adâlet 

meselesi üzerinde en çok duran ve bu sebepten 

“Ehlü’l-Adl ve el-Adliyye” olarak kendisini 

adlandırılan ekol Mu’tezile’dir. Onların meselelere 

adâlet ve hikmet penceresinden bakış açısı Eş’arî ve 

Mâtürîdî kelâmında karşılık bulmaktadır. İtikadî 

fırkalar adaleti, Allah’ın adaleti şeklinde ele alırken 

ilahî fiillerin hikmet ve adalet üzere oluşu, insanın 

fillerini meydana getirip getirmemesi, fillerinde hür 

olup olmaması, en iyi, en güzel ve en çirkini aklıyla 

bulup bulamayacağı konularında incelerler. Mu’tezile 

ve Şi’a, Allah’ın adaleti ve adaletli olan şeyi vermesi 

mecburidir, derken, Eş’ariler ve Matürîdiler Allah’a 

mecburiyet yüklemekten kaçınırlar.513 

Nizâmeddîn Evliyâ’ya göre Hakk, halka ya 

fazilet eder ya da adalet uygular. Ancak halkın, halka 

ya fazilet veya adalet ya da zülüm ettiğini belirtir. Eğer 

insan birine adil ya da iyilikte bulunsa Hakk’ın ona 

iyilik edeceğini, şayet birine zülüm ederse Hakk’ın ona 

adaleti uygulayacağını yani onu azaba duçar edeceğini 

söyler.514 Fakat Eş’arî mezhebine göre, Hakk Teâlâ’nın 

kendi mülkünde tasarruf sahibi olduğundan mümin 

                                                           
513 Osman Oral, “Kelam İlminde İlahî Adalet”, KADER Kelam 

Araştırmaları Dergisi 11/1 (30 Ocak 2013), 446. 
514 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 135; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 564. 



 
Ömer Tay 204 

birini ebediyen cehenneme, kafiri de cennete dahil 

edebileceğini söylediklerin aktarır. Ancak kendi 

mezheplerinde yani Mâtürîdîlere göre böyle 

olmadığını zira Yüce Allah’ın “De ki: Hiç bilenlerle 

bilmeyenler bir olur mu!”515 başka bir ayette “De ki: “Hiç 

kör ile gören bir olur mu? Siz hiç düşünmez misiniz?”516 

mealindeki ayetlerden de anlaşıldığı üzere Hakk 

Teâlâ’nın hikmeti gereği mümini cennete kafiri ise 

cehenneme dahil edeceğini zira birinin malı 

olduğunda hikmetin gerektirdiği gibi harcadığını 

aksine götürüp kuyuya atmasında bir hikmetin 

olmadığını bu yüzden Yüce Allah’ın hâkim isminden 

dolayı bütün işleri hikmet gereği yaptığını beyan 

eder.517 

14. Ehl-i Beyt Sevgisi 

Hz. Peygamberin yakınları olan, hayatı boyunca 

ona hizmet eden, her türlü sıkıntı ve zorluğa göğüs 

geren, bu noktada diğer Müslümanlara örnek olup 

onlara yol gösteren bir özelliğe sahip olan Ehl-i Beyt, 

Hz. Peygamberin dostları olan Ashâb’dan başlamak 

suretiyle günümüze kadar olan süreçte tüm 

Müslümanların saf, temiz ve samimi olarak sevgi 

besleyip saygı gösterdikleri, her zaman için hayırla 

yâdettikleri kimseler olmuşlardır. İlk örneklerini ve en 

doğru şeklini Ashâb’da gördüğümüz Ehl-i Beyt’e sevgi 

                                                           
515 (Zümer: 39/9) 
516 (En'âm: 6/50) 
517 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 135; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 564. 



 

205 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

ve saygının temelinde yatan unsur Hz. Peygamber 

sevgisidir. Hz. Peygamber sevgisinin temelleri ise 

Kur’an ve Sünnet’tedir.518 Nizâmeddîn Evliyâ, 

hayatında tanıştığı bütün Ehl-i beyt ahalisinin iyi 

insanlar olduğunu ve şimdiye kadar onlardan bir 

kötülük sadır olmadığı gibi bundan sonra da 

olmayacağını bu yüzden Hz. Peygamberin aline 

hürmet etmek vacip olduğunu söylemiştir. Her ne 

kadar Alevîler’in, Hz. Peygamberin benden sonra Ehl-i 

beytim istediği Müslümanı satabilir şeklinde bir yazı 

yazdığını fakat Hz. Ebu Bekir (r.a) ve Hz. Ömer’in (r.a) 

onu yırtıklarını iddia etseler de ancak bu sözün hiçbir 

güvenilir kaynakta bulunmadığını vurgulamıştır.519 

15. Mi’rac 

İsrâ ve mi’rac olayı, yalnızca Resûlullah’ın büyük 

ayetlere şahid olduğu, kendisine göklerin ve yerin 

melekûtunun gösterildiği kişisel bir hadise değildir. Bu 

olay, o gün yaşayan ve günümüzde de bunu okuyan 

ve duyan herkes için bir imtihan vesilesidir. Bu gaybî 

nebevî yolculuk, çok ince anlamları ve geniş kapsamlı 

hikmetli işaretleri ihtiva etmektedir. İsrâ olayı, Hz. 

Peygamber’e (s.a.v.) yaşatılmış ve bu olayın ardından 

ona vahyedilen iki önemli sûrede (İsrâ ve Necm) 

Cenab-ı Allah, Hz. Peygamber’in (s.a.v.) insanlığın 

peygamberi, doğu ve batının imamı, kendisinden önce 

                                                           
518 M. Bahaüddin Varol, “Ehl-i Beyt Sevgisi Nedir? Nasıl 

Olmalıdır?”, İstem 2 (01 Aralık 2003), 112. 
519 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 288. 



 
Ömer Tay 206 

gelip geçen bütün peygamberlerin son mirasçısı, 

kendisinden sonraki nesillerin imamı ve önderi 

olduğunu ilan etmiştir. İsrâ ve mi’racın Hz. 

Peygamber’in hayatında kaç defa gerçekleştiği 

meselesi de önemli bir yer tutmaktadır. Bunun asıl 

sebebi, rivayetlerde ortaya çıkan tarih, tasvir ve bilgi 

farklılıklarıdır. Bazılarına göre isrâ, biri uyanıkken 

diğeri de uyku halinde olmak üzere iki defa meydana 

gelmiştir. Diğer bir görüş ise her ikisi de uyanık 

olduğu halde, bedenle gerçekleştiği yönündedir. 

Bunlardan ilki Mescid-i Aksâ’ya, diğeri önce Mescid-i 

Aksâ’ya ve oradan da semâvâta kadar olanıdır. Bazı 

ilim adamlarına göre ise üç defa veya daha fazla 

meydana gelmiş, bunların biri ruh ve bedenle 

uyanıkken, diğerleri uyku halinde olmuştur. İsrâ’nın 

bir defa uyanıkken bedenle, mi’rac’ın ise bir defa 

ruhen gerçekleştiği konusunda kanaatler de vardır.520 

Nizâmeddin Evliyâ, Ehl-i sünnet’in hadislerden yola 

çıkarak Hz. Peygamberin iki defa mi’râc yaptığını 

birisini rüyada diğerini ise uyanıkken yapmıştır 

dediklerini aktarmıştır.521 Ayrıca Mekke’den Beytü’l-

makdis’e gitmesine isrâ, oradan birinci feleğe mi’râc, 

oradan (kâbe kavseyne) “İki yay ucu aralığı kadar” 

olan sürece i’râc denildiğini belirtmiştir. Pekiyi bu olay 

hem beden hem de ruh ile nasıl gerçekleşir sorusuna 

                                                           
520 Ahmet Ağirakça, “Kaynaklar Işığında İsrâ ve Miraç Olayı”, 

Artuklu Akademi 1/2 (03 Mayıs 2015), 5. 
521 Hüsrev, Efdalü’l-favâid, 83. 



 

207 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

şöyle cevap vermiştir: “İyi zanda bulunun fazla detaya 

inmeyin. Ona iman getirin ancak fazla tahkik ve teftiş 

etmeyin” diyerek olayın ehline bırakılmasını tavsiye 

etmiştir.522 

Ona göre Hz. Peygamberin mi’râc gecesinde 

gördüğü nimetlerin daha sonraki zamanlarda 

fazlasıyla gördüğünü ancak mi’râc hadisesi halk 

arasında bilindiğinden diğer zamanlarda halktan 

gizli olduğundan bilinmediğini yoksa 

Peygamberimizin diğer zamanlarda mi’râctan az 

nimete kavuşmadığını vurgulamıştır.523 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
522 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 540. 
523 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 446. 



 
Ömer Tay 208 

G. BAZI ŞAHSİYETLER HAKKINDAKİ 

DÜŞÜNCELERİ 

Dinimiz âlime çok önem vermiştir. Âlimin 

kıymeti ile ilgili birçok ayet ve hadisler mevcuttur. 

İslamiyet’i ayakta tutmasına vesile olanlar, âlimler ve 

onların yazdığı eserlerdir. Bu vesileyle Nizâmeddin 

Evliyâ, anne babanın evladlarını dünya ateşinden 

koruduklarını alimlerin ise onları cehennem ateşinden 

muhafaza ettiklerini belirtmiştir.524 

Ona göre meşâyih, bu ümmetin önünü 

aydınlatan ışıklardır. Bu yüzden onlara yakın durmak 

gerektiğini ve mürşidi Ferîdüddin Genc-i Şeker’in bu 

konuda şöyle dediğini aktarmıştır: “Her kim meşâyih 

ve alimlerin ölümlerine üzülmez ise münafıktır. Zira 

dünyada alim ve meşâyihin ölümünden daha acı bir 

şey yoktur. Öyle ki yer, gök ve melekler onların 

ölümüyle yas tutarlar” diyerek alimlerin değerine 

dikkatleri çekmiştir.525 Ayrıca Nizâmeddin Evliyâ, 

alimlerin dilleriyle davet ettiklerini, meşâyihın ise hal 

ve hareketleriyle İslâm’a davet ettiklerini 

vurgulamıştır.526 

                                                           
524 Hüsrev, Efdalü’l-favâid, 8. 
525 Hüsrev, Efdalü’l-favâid, 18. 
526 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 447; Nizâmî, Târîh-i Meşâyih-i Çişt, 300; 

Âryâ, Tarîkat-i Çiştîyye, 195; Çiştî Mevdûdî, Târih-i Çişt’u-Meşâyih-i 

Çiştiyye, 116. 



 

209 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

1. Hz. Muâviye 

Rasûlullah’ın arkadaşları olan ashâb, 

Müslümanların olduğu gibi bütün insanlığın eşsiz 

örnekleridir ki hem Allah pek çok Kur’ân âyetinde, 

hem Hz. Peygamber çok sayıda hadîsinde onları 

medh-u-sena etmiştir. Hem Kur'ân-ı Kerîm’de, hem de 

Rasûlullah’ın hadislerinde ashâb methedilirken, özel 

kayıtlar dışında ashâb arasında ayırım yapılmamış; 

Allah ve Rasûlü’ne uyan İslam âlimleri de, tarih 

boyunca bütün ashâbı adl/güvenilir kabul etmişlerdir. 

Bu ashâbtan birisi de Hz. Muaviye’dir. İslam siyasî 

tarihinin önemli şahsiyetlerinden biri olan Hz. 

Muaviye’nin adil, âlim, dâhi ve hayatı başarılarla dolu 

olduğu kabul edilmesine rağmen haksız hücumlara 

maruz kalmış ve Şîa’nın oluşturduğu algılarla hain ilan 

edilmiştir.527 Şîa’nın tam tersini düşünen Nizâmeddin 

Evliyâ, Hz. Muâviye’yi (r.a) Müslüman ve 

Peygamberimizin sahabelerinden kabul etmiştir. 

Ayrıca Peygamberimizin hanımlarından Ümmü 

Habîbe’nin (ö. 44/664) onun kız kardeşi olması 

hasebiyle Peygamberimizin kayın biraderi şerefine nail 

olduğunu ifade etmiştir.528 

                                                           
527 Abdullah Ünalan, “Hz. Muaviye”, Bitlis İslamiyat Dergisi 1/1 (21 

Haziran 2019), 25. 
528 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 213. 



 
Ömer Tay 210 

2. Hallâc el-Mansûr 

Hallâc-ı Mansur, daha yaşadığı çağda tartışma 

konusu olan güçlü bir sûfî şahsiyettir. Döneminde 

sûfîler arasında etkili olduğu gibi halk kitleleri 

arasında da etkili olmuştur. Sözleri ve davranışları 

dönemin uleması ile mutasavvıfları arasında 

tartışmaya yol açarken, dönemin olayları nedeniyle 

teyakkuzda olan devlet erkânı arasında da 

huzursuzluğa neden olmuş; bu sebeple H. 301 yılında 

tutuklanmış, yargılanmış, sekiz yıl hapiste ve gözetim 

altında tutulmuş, H. 309 yılında da devrin veziri 

Hamid b. Abbas tarafından yeniden mahkeme 

kurularak başkanlığını Malikî Kadı Ebû Ömer’in 

yaptığı bir heyet tarafından idama mahkûm edilmiştir. 

Hallâc idam edildikten sonra hakkındaki tartışmalar 

bitmediği gibi daha da artmıştır. Daha sonra gelen 

fakihlerin çoğunluğu idam kararını doğru bulmuş; 

sûfîler ise haksız bulmuştur. Bununla birlikte idam 

kararını haklı bulmayan fakihler olduğu gibi, idam 

kararını doğru bulan sûfîler de vardır.529 

Nizâmeddin Evliyâ’ya, Hallâc hakkında ne 

düşünüyorsunuz sorusuna o vefat etmiştir cevabını 

vererek suskun kalmayı tercih etmiş ve aleyhine ileri 

geri konuşmanın doğru olmadığını ifade etmeye 

                                                           
529 Akif Dursun, “Hallâc-ı Mansur’un Yargılanma Sürecinin 

Değerlendirilmesi”, AKADEMİAR Akademik İslam Araştırmaları 

Dergisi 8 (20 Haziran 2020), 64. 



 

211 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

çalışmıştır.530 Onun hakkında iyi düşünceler taşıyan 

Nizâmeddin Evliyâ, Hallâc öldürülünce Şiblî’nin şöyle 

dediğini nakletmiştir: “Ben gece secdeye kapandım 

seher vaktine kadar yalvardım Allah’ım o senin 

mümin, muvahhit ve inanan kullarındandı. Bu neydi! 

Ona evliyâ düşmanlarını musallat ettin. Rüyada 

gaybten bir ses bana o bizim kullarımızdandır. Biz ona 

sırlarımızdan bir sır verdik ancak onu ifşa edince bunu 

başına getirdik” diyerek ehl-i iman kabul edildiğini 

ancak mânevî alemde kendisine verilen bir sırrın 

ağırlığını taşıyamadığından bu halin başına geldiğini 

söylemiştir.531 Ayrıca bazı ariflerin şayet Hallâc el-

Mansûr gerçek anlamda marifete ulaşsaydı “ene’l 

hakk” yerine “ene’t-turab” diyeceğini söylediklerini 

belirtmiştir.532 

Nizâmeddin Evliyâ, zaman zaman velîlerden 

şatahât tarzında sözlerin sadır olduğunu nitekim 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin, Hallâc el-Mansûr’un “ene’l-

hakk” dediği sırada başka bir alemde olduğunu ancak 

halkın bundan gafil olduklarını söylediğini aktarmıştır. 

Ayrıca Nizâmeddin Evliyâ, Hallâc’ın meşhur yaşanan 

idam hadisesini zikrettikten sonra kanı yere aktığında 

onun samimiyetini ispatlayacak mahiyette “enellah” 

şeklinde yazıldığını söylemiştir.533 

                                                           
530 Muhaddis ed-Dihlevî, Ahbârü’l- Ahyâr, 112. 
531 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 476. 
532 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 421. 
533 Hüsrev, Efdalü’l-favâid, 41. 



 
Ömer Tay 212 

3. Zemahşerî 

Nizâmeddin Evliyâ, mu‘tezile mezhebinin 

üncülerinden olan Zemahşerî’nin (ö. 538/1144) çok 

alim olduğunu ancak akidesinin bozuk olduğunu ifade 

etmiştir.534 Nizâmeddin Evliyâ, Sadreddin Konevî (ö. 

673/1274) ile görüştüğü sırada onun da ilk başlarda 

Zemahşerî’nin Keşşâf’ını ve gramer ile ilgili Mufassal 

adlı eserini okumak istediğini ancak hocaları 

tarafından benimsenmediğini bu yüzden onları 

okumayı terk ettiğini kendisine söylediğini 

belirtmiştir.535 

4. Şiblî 

Nizâmeddin Evliyâ: Bir gün birisi Şiblî’ye bîat 

etmek için gelir. Fakat Şiblî onu denemek için eğer 

söylediklerimi harfiyen yerine getireceksen seni 

mürîdliğe kabul ederim der. Mürîd tamam der. Şiblî, 

sen kelime-i şehadeti nasıl getiriyorsun o da “Lâ ilâhe 

illallah Muhammedün resûlullah” diyorum. Bundan 

sonra hâşâ “Lâ ilâhe illallah Şiblî resûlullah” 

diyeceksin. Mürîd hemen tekrar eder. Ardından Şiblî, 

ben Resûlullahın kapısının köpeğiyim sadece senin 

itikadını denemek için bunu yaptım” dediğini 

aktarır.536 

                                                           
534 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 132. 
535 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 133. 
536 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 275; Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 338. 



 

213 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

5. Bâyezîd-i Bistâmî 

Bâyezîd-i Bistâmî’nin tasavvufî anlayışının 

merkezine, aşk sarhoşluğu olarak da adlandırılan sekri 

koyması, coşkulu halleri, söylediği şathiyeler ve 

kendine has kişiliği, ilk etapta dinî kurallara karşı 

kayıtsız birisi olduğu izlenimi uyandırabilir. Nitekim 

onun özellikle şatahât türü sözlerine yapılan tenkit ve 

değerlendirmeler, tasavvuf literatüründe geniş olarak 

yer almıştır. Ancak biraz yakından bakıldığında, onun 

böyle bir suçlamayı gerektirecek bir tavrı olmadığı; 

bilakis şer‘î kurallara bağlı, takva sahibi biri olduğu 

görülecektir. Öyle ki Bâyezîd, Allah’a olan aşkından 

dolayı, ilahî emir ve yasaklara karşı son derece bağlı 

bir hayat sürmüştür. Tasavvufî yaşantısında, yukarıda 

zikredilen kuralı kendisine şiar edinen Bâyezîd-i 

Bistâmî, kendisinden zuhur eden kerametlerden 

dolayı, hiçbir zaman dinî kurallara bağlılıktan taviz 

vermemiş, hatta bu konuda, tasavvufî yaşayışa talip 

olanlara ciddi uyarılarda bulunmuştur.537 Bu meyanda 

Nizâmeddin Evliyâ, Bâyezîd-i Bistâmî’den (ö. 261/874) 

zaman zaman şatahât tarzında sözler sadır olmuş olsa 

da daha sonra bunlardan tevbe ve pişmanlık 

duyduğunu belirtmiştir. Nitekim onun, “Sübhâne mâ 

a’zeme şa’nî” sözünü dedikten sonra ömrünün 

sonlarında bu sözlerinden dolayı istiğfar ettiğini ve 

                                                           
537 İdris Türk, “Bâyezîd-İ Bi stâmî’ni n Muhabbetullah Anlayişi”, 

Turkish Studies 9/ (2014), 215. 



 
Ömer Tay 214 

Bâyezîd-i Bistâmî’nin: “Ben iyi yapmadım, o sırada 

kendimden geçmiştim, beni mazur görün. 

Müslümanların başına yemin olsun ki ben 

دًا عَبْدُهُ وَرَسُولهُ ُ وَحْدَهُ لَا شَرِیكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّ  أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلاَّ اللََّّ

derim” şeklinde etrafına iman ehli olduğunu 

söylediğini aktarmıştır.538 Ayrıca Nizâmeddin Evliyâ, 

ona nisbet edilen birçok şatahât tarzındaki sözlerin 

aslında ona ait olmadığını söylemiştir. Nitekim 

“Muhammed ve ümmeti kıyamet günü benim 

sancağımın altındadır” sözünün Bâyezîd-i Bistâmî’ye 

ait olmadığını vurgulamıştır.539 

Nizâmeddin Evliyâ, Bâyezîd-i Bistâmî’nin 

annesinin velî olduğunu söylemiştir. Bununla ilgili 

şöyle bir hadise anlatmıştır: “Bir defasında annesi 

hamileyken şüpheli bir lokma yer. Bunun üzerine 

Bâyezîd-i Bistâmî annesinin karnında onu rahatsız 

etmeye başlar ve bunun neticesinde annesi kusarak 

yediğini dışarı atar. Ve böylece bebek sakinleşir.”540 

6. Şehâbeddîn es-Sühreverdî 

Sühreverdiyye tarîkatının kurucusu, sûfî, 

müfessir ve muhaddis olan Şehâbeddîn es-

Sühreverdî’yi çok seven Nizâmeddîn Evliyâ, ondan 

çokça nakiller yapmıştır. Ancak ondan sonra bazı 

torunlarının onun yolundan gitmediklerine dair şöyle 

bir rivayet nakletmiştir: “Rivayete göre bir derviş 

                                                           
538 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 231. 
539 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 231. 
540 Hüsrev, Efdalü’l-favâid, 34. 



 

215 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Nizâmeddîn Evliyâ’nın misafirliğine gelir. Dervişe 

Şehâbeddîn es-Sühreverdî’nin tarîkatını devam eden 

çocuğu var mı diye sorar. Derviş, evet torunlarından 

biri var ancak vakıf malı yiyiyor. Nizâmeddîn Evliyâ, 

duyduğuma göre makama çok düşkünmüş. Derviş, 

doğrudur. Bunun üzerine Nizâmeddîn Evliyâ şöyle 

der: ابن النجيب لاینجب فان ینجب فعجب “Büyüğün oğlu büyük 

olmaz eğer büyük olursa çok ilginçtir” diyerek bunun 

Allah’ın hikmeti olduğunu çünkü birisi gider bir şeyhe 

intisâb eder ve önemli bir yere gelir. Fakat şeyhin 

gönlü, ona en yakın olan oğlu olduğundan oğlunun 

ondan daha büyük olmasını ister ancak Cenab-ı 

Hakk’ın ayeti gereği 

اءُ   اءُ وَتذُِلُّ مَنْ تشَََٓ   وَتعُِزُّ مَنْ تشَََٓ

“Dilediğini Yüceltirsin, dilediğini de alçaltırsın.”541 

ve 

 ِ   وَتخُْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَی ِتِ وَتخُْرِجُ الْمَی ِتَ مِنَ الْحَي  

“Ölüden diriyi çıkarırsın, diriden ölüyü çıkarırsın”542 

diyerek yüceltmek ve alçaltmanın, ölüden diriyi, 

diriden ölüyü yani cahilden alimi alimden cahil evlad 

meydana gelmenin Cenab-ı Hakk’ın hikmeti gereği 

olduğunu belirtmiştir.”543 

7. Zekeriyyâ el-Mültânî 

Zekeriyyâ el-Mültânî, Sühreverdiyye tarîkatının 

Hindistan ve Pakistan’a yayılmasını sağlayan sûfîdir. 

                                                           
541 (Âli İmrân: 3/26) 
542 (Âli İmrân: 3/27) 
543 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 328. 



 
Ömer Tay 216 

Nizâmeddin Evliyâ sohbetlerinde, Zekeriyyâ el-

Mültânî’den bol bol alıntılar yapmıştır. O, Zekeriyyâ 

el-Mültânî’nin nafile oruçtan ziyade diğer ibadetlere 

ağırlık verdiğini ve “Temiz şeylerden yiyiniz ve iyi 

ameller işleyiniz.”544 ayetinin kendisinde izhar olduğunu 

yani güzel ve bolluk içinde yaşadığını ifade etmiştir.545 

Nizâmeddin Evliyâ’ya göre Zekeriyyâ el-Mültânî 

on yedi gün Şehâbeddîn es-Sühreverdî’nin hizmetinde 

bulunduktan sonra mürşidi tarafından kendisine 

hilâfet verilip Hindistan ile görevlendirilmiştir. Bunun 

üzerine Şehâbeddîn es-Sühreverdî’nin bazı 

mürîdlerinin biz yıllarca şeyhin hizmetinde bulunduk, 

şeyh bize herhangi bir nimette bulunmadı fakat 

Zekeriyyâ el-Mültânî’ye on yedi gün gibi kısa bir 

zaman diliminde Hindistan görevi tevdi edildi diyerek 

bir nevi sitemlerini belirtmişlerdir. Şeyhin kulağına 

giden bu sözlerden sonra: “Sizler bana geldiğinizde 

yaş odundunuz, ateşi tutuşturmak için kuru odun 

haline gelmeniz gerekiyordu. Ancak Zekeriyyâ el-

Mültânî bana geldiğinde kupkuru bir odundu, tek 

üfürmeyle tutuşmaya başladı” diyerek bunun 

samimiyet ve kabiliyet meselesi olduğunu 

söylemiştir.546 

                                                           
544 (Mü’minûn: 23/51) 
545 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 401. 
546 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 54. 



 

217 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

8. Aynü’l-Kudât el-Hemedânî 

Dedeleri, babası ilim adamı ve fakîh olan bir 

ailede doğan Hemedânî, küçük yaşlarından itibaren iyi 

bir tahsil görmüş ve ilk eserini 14 yaşında kaleme 

almıştır. O, yirmili yaşlarda tasavvuf, kelâm, tefsir, 

fıkıh, dil bilimleri, matematik, astronomi ve felsefe 

alanlarında yüksek düzeyli eserler vermiştir. Genç 

yaşta fetva verecek seviyeye ulaşarak Hemedan 

kadılığına ve aynı yerde mevcut medresenin 

müderrisliğine tayin edilmiştir.547 

Nizâmeddin Evliyâ, tasavvuf ile ilgili yazılan 

kitaplardan Kûtu’l-kulûb, Rûhu’l-ervâh ve Aynü’l-Kudât 

el-Hemedânî’nin Mektûbât’ının çok önemli eserler 

olduğunu belirtmiştir. O, Aynü’l-Kudât’ın yakıldığı 

sırada yirmi beş yaşlarında olduğunu ve bundan 

dolayı hayretini ifade eden Nizâmeddin Evliyâ: “O 

yaşlar gençliğin tam zirve yaptığı delikanlılık 

dönemidir. Nasıl olur da bu kadar Hakk ile meşgul 

olmakta ilerlemişti. Gerçekten çok ilginç” diyerek onun 

tasavvuf yolunda çok ileri bir seviyeye geldiğinin altını 

çizmiştir. Nizâmeddin Evliyâ, Ahmed el-Gazzâlî’nin 

onun şeyhi olmadığını nitekim Mektûbât’ında hem 

Ahmed el-Gazzâlî’den hem de kendi şeyhinden ayrı 

                                                           
547 İsmail Bayer- Ahmet Özkan, “Aynu’l-Kudât el-Hemedânî’ni n 

İdam Savunmasında Tefsi r Uygulamaları ve Tasavvufî Yorumları”, 

Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 20/1 (2020), 21; 

Aynulkudât-ı Hemedânî, Zübdetü’-Hakâik, çev. Abdurrahim Alkış 

(İstanbul: Hikemiyat Yayınları, 2020), 16-52. 



 
Ömer Tay 218 

ayrı bahsettiğini şayet Ahmed el-Gazzâlî onun şeyhi 

olsaydı şeyhim diye hitap edeceğini belirtmiştir.548 

9. Şeyhü’l-İslâm Rüknüddîn 

Nizâmeddin Evliyâ, Bahâeddîn Zekeriyyâ el-

Mültânî’nin torunu olan bu zat ile defalarca 

görüşmüştür. Her görüşmesinde ona hürmet etmiştir. 

O da Nizâmeddin Evliyâ’ya dinin padişahı diye hitap 

etmiştir. Bir defasında Şeyhü’l-İslâm Rüknüddîn, 

Nizâmeddin Evliyâ’nın cuma namazı kıldırdığı camiye 

gelip tenha bir yerde ibadetine devam etmiştir. 

Cuma’dan sonra bunu duyan Nizâmeddin Evliyâ 

hemen onun kaldığı tarafa gitmiş ancak o sırada nafile 

namaz ile meşgul olduğunu görmüş Nizâmeddin 

Evliyâ arkasında bir yerde oturmuş namazını bitirene 

kadar onu beklemiştir. Namazını bitirdikten sonra 

birbirilerini kucaklayıp hürmet göstermişlerdir.549 

  

                                                           
548 Siczî, Fevâidü’l-Fuâd, 103. 
549 Mîrhord, Siyerü’l-Evliyâ, 218. 

 



 

219 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

SONUÇ 

 

Milâdî XIV. yüzyılda Hind alt kıtasının en 

karizmatik şahsiyetlerinden olan Nizâmeddin Evliyâ, 

1244-1325 yılları arasında Delhi’deki Çiştiyye 

tarîkatının Nizâmiyye kolunun kurucusudur. Bir alim 

ve bir mürşid olarak, sadece çağdaşlarının değil, 

sonraki nesillerin de hayatı ve düşüncesi üzerinde 

kalıcı bir etki bırakmıştır. Yarım asırdan fazla bir 

sürede Delhi’deki hânkâhı, farklı geçmişlerden gelen 

köylüler ve şehir halkı, erkekler ve kadınlar, bilginler 

ve okuma yazma bilmeyenler, zenginler ve fakirler için 

bir buluşma noktası olmuştur. Nizâmeddin Evliyâ, 

insanlara Allah’a giden yolu gösterme ve onlara yaşam 

mücadelelerinde onları ayakta tutan o inanç ve güven 

ile ilham verme gibi muazzam bir görevi üstlenmiştir. 

Nizâmeddin Evliyâ, hayatını İslâm’a adadığı gibi 

hâlifelerini de bu minvalde yetiştirmiştir. Nitekim 

hâlifelerinin irşad ve davet konumuna gelebilmeleri 

için ilmî yönden eksik olanlara ilim tahsilini vermiş, 

şahsiyet açısından kâmil olmayanlara çetin mücâhede 

ve riyâzatler uygulamıştır. 

Nizâmeddin Evliyâ, müntesip olduğu tarîkatın 

gereği olarak padişahların ziyaretine gitmemiş ve 

onların ziyaret taleplerini de kabul etmemiştir. Öyle ki 

zaman zaman sultanların haşmetine uğramış olsa da 

yine de bu prensibinden taviz vermemiştir. Ayrıca 



 
Ömer Tay 220 

kamu malı olmasından dolayı padişahlardan gelen 

hediyeleri de reddetmiştir.  

Birçok sûfînin kendine mahsus bir takım usûl ve 

âdâbı vardır. Bu çalışmada Nizâmeddin Evliyâ’nın 

usûl ve âdâbı incelenmiş ve şu neticelere ulaşılmıştır: 

Nizâmeddin Evliyâ, öncelikle tasavvuf yoluna 

giren mürşid ve müridin şerîattan haberdar olmaları 

gerektiğini zira tasavvufî eğitimde asıl amacın şerîata 

ittibâ olduğunu ve tarîkatın da şerîata hizmet eden bir 

vasıta olduğunu ifade etmiştir. Çünkü şerîattan 

bîhaber olan birinin hem kendisinin dalâlete 

düşeceğini hem de başkalarının sapıtmasına neden 

olacağını söylemiştir. Ayrıca tarîkat ehlinin ibadetler, 

helal ve haram konularında çok titiz olmaları 

gerektiğini öyle ki en ince detayına kadar sünnete bağlı 

hareket etmeleri gerektiğini vurgulamıştır.  

Nizâmeddin Evliyâ, mertebe açısından hiçbir 

zaman velîlerin peygamberlerin derecelerine 

ulaşamadıklarını zira velâyetin son makamının 

nübüvvettin bidayetine denk olduğunu bu yüzden 

peygamberlerin evliyâdan üstün olduğunu 

belirtmiştir. Öyle ki nebînin bir anı velînin Hakk ile 

olan bütün vaktinden üstün oluduğunu savunmuştur. 

Ona göre kerâmetin bir şeyi yoktan var etmek 

olmadığını sadece Yüce Allah’ın kudretiyle velînin 

elinde gerçekleşen âdet dışı şeyler olduğunu 

söylemiştir. Bu yüzden kerâmeti inkâr etmenin bir nevi 



 

221 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Yüce Allah’ın kudretini kabul etmemek anlamına 

geldiğini ifade etmiştir. Ayrıca velîler eliyle zühûr 

eden kerâmetlerin tâbi olduğu peygamberin 

doğruluğunu ispat eden deliller olduğunu söylemiştir.  

Nizâmeddin Evliyâ, ehl-i sünnetin çizgisini takip 

ederek rü’yetullahın bu dünyada gerçekleşmesinin 

mümkün olmadğını fakat rüyada ve âhirette 

gerçekleşmesinin mümkün olduğunu savunmuştur. 

Çünkü Yüce Allah’ın cisim olmadığını, zaman ve 

mekândan münezzeh olduğunu bu yüzden rü’yetin bu 

dünyada gerçekleşmesinin imkânsız olduğunu 

söylemiştir.  

Nizâmeddin Evliyâ, nefsin terbiye ve tezkiyesi 

için takip edilecek en doğru yolun mücâhede 

olduğunu belirtmiştir. Zira mücâhedenin nefsin kötü 

arzularını dizginlemekte ve nefsi itaate sevk etmekte 

başarılı bir uygulama olduğunu ifade etmiştir. 

Tasavvufî yaşamının belli aralıklarında halvet 

uygulayan Nizâmeddin Evliyâ, tasavvuf yoluna giren 

sâlikin, ileride daha iyi hizmet yapabilmesi ve bu 

yolda olgunlaşması için, hayatının belli bir döneminde 

nefse zor ve ağır gelen halvet tecrübesini yaşaması 

gerektiğini belirtmiştir.  

Semâ’ı elest bezmiyle irtibat kurarak açıklamaya 

çalışan Nizâmeddin Evliyâ, semâ’ın ileri derecede ilâhî 

aşktan kaynaklandığını ileri sürmüştür. Semâ 



 
Ömer Tay 222 

konusunda aşırılıklardan sakınarak orta yolu seçmiş 

olan Nizâmeddin Evliyâ, mutlak anlamda semâ’ı 

reddetmediği gibi mutlak anlamda da savunmamıştır. 

Zira semâ’a birtakım özel şartlar altında bir tedbir ve 

manevî bir terapi olarak yaklaşmıştır. Bu yüzden 

semâ’ı muayyen kimseler için ve belli bir dereceye 

kadar câiz görmüştür.  

Nizâmeddin Evliyâ, Hz. Peygamber gibi 

kendilerine yaşama biçimi olarak zühdü ve fakirliği 

seçmiş olsa da bu, onun tembelliği ve miskinliği teşvik 

ettiği anlamına gelmediğini zira sözlerinde dervişin bir 

köşeye çekilerek tembel bir şekilde dünyayı tamamen 

terk ederek insanlara el açıp muhtaç olmasının doğru 

olmadığını vurgulamıştır.  

Nizâmeddin Evliyâ, rûhî ve mânevî eğitimin 

öncüsü durumunda olan mürşidlerin, müridlerine 

örnek olabilmeleri için şerîat, tarîkat ve hakîkat 

ilimlerinde yetkin olmaları gerektiğini belirtmiştir. 

Aksi takdirde bu şartlara haiz olmayan birinin şeyhlik 

iddiasında bulunmasının doğru olmadığını ve bu tür 

insanlara intisap eden kişilerin mânevî açıdan 

ilerlemeleri yerine gerileyeceklerini vurgulamıştır.  

Nizâmeddin Evliyâ, sâlikin mânevî 

hastalıklardan kurtulabilmesi ve tasavvuf yolunda 

mesafe katedebilmesi için şeyhe tabiiyeti zarûri 

görmüştür. Mürşid, şerîat, tarîkat ve hakîkatte söz 



 

223 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

sahibi zâtlara denildiği için mürîdin kayıtsız şartsız 

onun söz ve fiillerini tasvip etmesi ve içinde ona karşı 

şüphe taşımaması gerektiğini ifade etmiştir.  

Nizâmeddin Evliyâ, önüne gelene hilâfet 

verilmesinin tasavvuf âdâbına uymadığını zira birine 

hilâfet verilebilmesi için o kişinin alim olması ve 

sağlam bir şahsiyete sahip olması yani şerîat esaslarını 

sık sıkıya bağlı olması ve mürşidine bağlı olması 

gerektiğini söylemiştir. Ayrıca o kişinin hilâfet 

beklentisini taşımaması gerektiğini belirtmiştir. 

Nizâmeddin Evliyâ, hilâfetin Yüce Allah’ın kendisine 

ilim, akıl ve ilâhî aşk nasip ettiklerine teslim edilmesi 

gerektiğini zira hilâfeti en fazla bunların hak ettiğini 

ifade etmiştir.  

 

  



 
Ömer Tay 224 

KAYNAKÇA 

 

Ağırakça, Ahmet. “Kaynaklar Işığında İsrâ ve Miraç 

Olayı”. Artuklu Akademi 1/2 (03 Mayıs 2015), 1-

30. 

Algar, Hamid. “Çırâğ-ı Dehlî”. Çırâğ-ı Dehlî. 8/303-304. 

İstanbul: DİA, 1993. 

Ali Mahmud b. Candar. Dürer-i Nizâmî. Delhi: 

Kütüphâne-i Neziriyye, 1965. 

Âryâ, Ğulâm Ali. Tarîkati Çiştiyye der Hind û Pakistan. 

İran: Zevâr Yayınları, 1964. 

Bayer, İsmail- Özkan, Ahmet. “Aynu’l-Kudât el-

Hemedânî’ni n İdam Savunmasında Tefsi r 

Uygulamaları ve Tasavvufî Yorumları”. 

Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

20/1 (2020), 21-37. 

Bedr, İshâk. Esrârü’l-Evliyâ. Kânpûr: Nevel Keşver, 

1890. 

Belâk, Muhammed. Matlûbu’t-Tâlibin. Karâçi: 

Urdubazar, 1997. 

Carl, Ernst- Feryâmeneş, Mesûd. Carl Ernst. 

“Mektûbşüden-i Taâlîmi Şifâhî der Tarika-i 

Çiştiyye-i Mutakaddim”. Âyine-i Pejveheş 25 

(1992), 5-14. 

Carl W. Ernst. Tasavvuf Öğretileri. çev. F. Cangüzel 

Güner Zülfikar. İstanbul: Sufi Kitap Yayınları, 

2019. 



 

225 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Cemâlî, Hâmid b. Fazlullah Derviş. Siyerü’l-Ârifîn. çev. 

Muhammed Eyyüp Kâdirî. Lahor: Merkez-i 

Urdûbürd, 1975. 

Cöhce, Sâlim. “İslâm Tarihi ve Medeniyeti, Müslüman 

Türk Devletleri Tarihi II. Delhi Türk 

Sultanlığı”. ed. Mehmet Şeker. 9/189-279. 

İstanbul: Siyer Yayınları, 2018. 

Cûzkânî, Abdurraûf Nuseyrî- Atâî, Rızâ Dehkânî-Dîn 

Muhammed. “Sey-i Târîhî-Fikrî Tarîkati 

Çiştiyye ez Âğâz tâ Pâyâni İtilâ-i Ân”. Horâsâni 

Büzurg 21 (2016), 107-120. 

Çiştî Sâbirî, Abdurrahmân. Mirâtü’l-Esrâr. çev. 

Mevlânâ el-Hâc. Lahor: Ziyau’l-Kur’ân, 1993. 

Dârâ Şükûh. Sefînetü’l-Evliyâ. Kânpûr, 1883. 

Derzî, Bahâre Fazlî- Tabâtabâî, Muhammed Mansûr. 

“Âdâb-i Hânkâh-i Baba Ferîdüddîn Genc-i 

Şeker”. Fasılnâme-i Mutâlâ-i Şibh-i Kâre-i Hind 

5/16 (2013), 128-148. 

Dursun, Akif. “Hallâc-ı Mansur’un Yargılanma 

Sürecinin Değerlendirilmesi”. Akademik İslam 

Araştırmaları Dergisi 8 (20 Haziran 2020), 63-102. 

Emîr Hasan Siczî. Fevâidü’l-Fuâd. Tahran: İntişârât-i 

Rûzene, 1998. 

Gîsûdırâz, Ebü’l-Feth Sadrüddîn Seyyid Muhammed 

b. Yûsuf el-Hüseynî. Şerh-i Cevâmiʿu’l-Kelim. 

Lahor: el-Faysal, 2010. 

Gürer, Betül. “Nazarî Tasavvuf Geleneğinin El Kitabı: 

Muhtevası ve Tesirleri Bağlamında Sadreddin 



 
Ömer Tay 226 

Konevî’nin Miftâḥu’l-ġayb’ı”. Cumhuriyet 

İlahiyat Dergisi 21/1(15 Haziran 2017), 393-423. 

https://doi.org/10.18505/cuid.282791 

Halaçoğlu, Yusuf. “Alâeddin Halacî”. 2/330. İstanbul: 

DİA, 1989. 

Hatiboğlu, İbrahim. “Meşâriku’l-envâri’n-nebeviyye”. 

29/361-362. İstanbul: DİA, 2004. 

Hemedânî, Aynulkudât-ı. Zübdetü’-Hakâik. çev. 

Abdurrahim Alkış. İstanbul: Hikemiyat 

Yayınları, 2020. 

Holt, P. M. vd. İslâm Tarihi Kültür ve Medeniyeti. çev. 

Komisyon. İstanbul: Kitabevi Yayınları, 1997. 

Hüsrev, Emîr. Efdalü’l-Favâid. Delhi: Radevî Yayınları, 

1887. 

Hüsrev, Emîr. Râhetü’l-Mühibbîn. Lahor: Urdûbâzâr, 

1996. 

Kâdirî, Muhammed Hasip. Sîret-i Hazret-i Hâce 

Nizâmeddin Evliyâ. Lahor: Ekber Beg Yayınları, 

ty. 

Kalender, Hamîd. Hayrü’l-Mecâlis. Pakistan: Aligarh, 

1959. 

Kaşânî, İzzeddîn Mahmûd b. Ali. Tasavvufun Ana 

Esaslari. çev. Hakkı Uygur. İstanbul: Kurtuba 

Kitap Yayınları, 2010. 

Kavvâm, Muhammed Cemal. Kavvâmü’l-akâid. Delhi: 

Câmiü’l-Ulûm-i Furkaniyye, 1994. 

Kılıç, Hulusi. “Harîrî”. 16/191-192. İstanbul: DİA, 1997. 



 

227 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Konukçu, Enver. “Gıyâseddin Tuğluk Şah”. 14/60-61. 

İstanbul: DİA, 1996. 

Kortel, S. Haluk. “Tuğluklular”. 41/333-336. İstanbul: 

DİA, 2012. 

Köprülü, Orhan F. “Fîrûz Şah Halacî”. 13/140-141. 

İstanbul: DİA, 1996. 

Kuddûsî, Muhammed Ekrem. İktibâsü’l-Envâr. çev. 

Mevlânâ Hâc Kaptân. Lahor: Ziyâü’l-Kur’ân, 

1993. 

Kurtuluş, Rıza. “Emîr Hüsrev-i Di hlevî”. 11/135-137. 

İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi, 1995. 

Lawrence, G. Potter. “Moğollar Sonrası İran’da Sûfîler 

ve Sultanlar”. çev. Hanifi Şahin. Tasavvuf İlmî ve 

Akademik Araştırma Dergisi 28 (2011), 215-243. 

Mândevî, Muhammed b. Hasan b. Musa Gavsî Şattârî. 

Gülzâr-ı Ebrâr fi Siyeri’l-Ahyâr. Tahran: Mûze-u 

Merkez-i İsnâd-ı Meclis-i Şûrâyi İslâm, 1971. 

Mesûd, Vahîd Ahmed. Sîret-i Hazret-i Hâce Muînüddîn-i 

Çiştî. Lahor: Diyâu’l-Kur’an, 2013. 

Mevdûdî, Ahmed Şâh Çiştî. Târih-i Çişt û Meşâyih-i 

Çiştiyye. Herât: İntişârât-i Ahrârî, 1976. 

Mîrhord, Muhammed b. Mübârek b. Muhammed 

Alevî Kirmânî. Siyerü’l-Evliyâ’. Lahor: Müştâk 

Ahmed Yayınları, 1885. 

Muhaddis ed-Dihlevî, Abdülhak. Ahbârü’l- Ahyâr fi 

Esrâri’l-Ebrâr. Tahran: Encümen-i Âsâru 

Mefâhir-i Ferhengî, 1963. 



 
Ömer Tay 228 

Müellif ?, (Müellifi belli değil). Miftâhü’l-‘Âşıkîn. Delhi: 

Müctebâî, 1892. 

Nedvî, Ebu’l Hasan Ali en-. İslâm Önderleri Tarihi. çev. 

Yusuf Karaca. İstanbul: Kayıhan Yayınları, 

1992. 

Nedvî, Ebü’l Hasan Ali. el-Müslimûne fi’l-Hind. 

Dımaşk: Dârü İbn Kesîr, 1999. 

Nizâmî, Halik Ahmed. Târîh-i Meşâyih-i Çişt. Delhi: 

Nedvetü’l Musannifin Urdûbâzâr, 1985. 

Nizâmî, Halîk Ahmed. The Life and Times of Shaikh 

Nizam-u’d-din Auliya. Delhi: Idarah-i Adabyat-i 

Delli, 2009. 

Oral, Osman. “Kelam İlminde İlahî Adalet”.  Kelam 

Araştırmaları Dergisi 11/1 (30 Ocak 2013), 443-

458. https://doi.org/10.18317/kader.23779 

Özcan, Azmi. “Nizâmeddîn Evliyâ”. 33/179-180. 

İstanbul: DİA, 2007. 

Özşenel, Mehmet. Pakistan’da Hadis Çalışmaları. 

İstanbul: İFAV (Marmara Üniversitesi İlâhî yat 

Fakültesi Vakfı) Yayınları, 2014. 

Rasool, Md. Gholam. Cihishti-Nizami Sufi Order of 

Bengal. Delhi: Idarah-i Adabyat-i Delli, 2009. 

Siczî, Hasan b. Alâ. Fevâʾidü’l-fuʾâd. Tahran: İntişârât-i 

Rûzene, 1965. 

Şîrâzî, Said- Masûmî, Muhsin. “Münâsebât-i Salâtîn-i 

Dehlî bâ Meşâyih-i Çiştiyye ve Sühreverdiyye”. 

Tarih-i Temeddün-i İslâmî Dergisi 1/ (2013), 109-

122. 



 

229 Nizâmeddin Evliyâ ve Tasavvuf Anlayışı 

Tay, Ömer. “Hindistanlı Bir Sûfî: Nasırüddîn Mahmûd 

b. Yahyâ Çırâğ-ı Dehlî ve Tasavvuf Anlayışı”. 

Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

23/43 (15 Haziran 2021), 191-215. 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre. el-Câmiu’s-

Sahîh/Sünenü’t-Tirmizî, (I-V). Beyrût: 

Dâru’İhyâi’t-Turâsi’l-Arâbî, 1962. 

Türk, İdris. “Bâyezîd-İ Bi stâmî’ni n Muhabbetullah 

Anlayişi”. Turkish Studies 9/ (2014), 16. 

Türkmen, Erkan. Emir Hüsrev-i Dihlevî’nin Hayatı, 

Eserleri ve Edebî Şahsiyeti. Ankara: Atatürk 

Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, 1989. 

Ünalan, Abdullah. “Hz. Muaviye”. Bitlis İslamiyat 

Dergisi 1/1 (21 Haziran 2019), 24-34. 

Varol, M. Bahaüddin. “Ehl-i Beyt Sevgisi Nedir? Nasıl 

Olmalıdır?”, 2 (01 Aralık 2003), 109-128. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Ebû Şekûr es-Sâlimî”. Ek-1/374-

377. İstanbul: DİA, 2016. 

 


	ömer kopya
	ÖMER TAY

