
HAYREDDİN KIZIL

MECUSİLİKTE
ATEŞ SEMBOLÜ

978-605-71084-4-9

786057   108449

Semboller, dinlerin dışarıdan görülen en belirgin yönleri-
dir. Dinler, sembolleriyle bilinir ve tanınır. Onlar, hem 
din müntesipleri hem de o dine dışarıdan bakanlar için 
anlam yüklüdür ve oldukça önemlidir. Sembollerin 
yapıldığı belli bir malzeme yoktur. Gözün gördüğü 
kulağın işittiği her şey sembol olabilir. Bazen sözcükler, 
bazen idoller, bazen de Mecûsîlikteki gibi ateş, sembol, 
olmaktadır. 
Ateş, dinler tarihinde oldukça yaygın kullanılmış bir 
semboldür. Dünyanın hemen her yerinde tarih boyunca 
ortaya çıkmış dinlerde, ateş sembolü görülmüştür. Ateş, 
bu dinlerde, bazen bir tanrı, bazen bir melek, bazen 
Mecûsîlikteki gibi hem maddî ateş, hem ateşten sorumlu 
yazata aynı zamanda tanrının yeryüzündeki sembolü 
olarak görülmüştür.  
Ateşin kutsal kabul edildiği dinlerde, kutsalın ya-yılmacı 
özelliğinden dolayı ateşle beraber ateşin bulunduğu 
ocağın da kutsal kabul edildiği görülmektedir. Bazı 
dinlerde hem ateş tanrısı hem de ocak tanrısı görülmüş-
tür. Ateş tanrısı erkek kabul edilirken, ocaktan sorumlu 
bir tanrıçanın olduğuna inanılmıştır. 



 

 

 

 

MECUSİLİKTE 

ATEŞ SEMBOLÜ 
 

 

 

 

 

 

 

HAYREDDİN KIZIL 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Bu kitabın yayın hakkı Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı 

Yayınları’na aittir. Yayınevi ve yayıncısının izni 

olmaksızın çoğaltılamaz, kopyalanamaz ya da 

yayınlanamaz. 

 

 

 

 

 

 

 

MECUSİLİKTE ATEŞ SEMBOLÜ 

Yazar: Hayreddin Kızıl 

 

ISBN: 978-605-71084-8-7 

 

© Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

İkinci Basım: Şubat 2022, Diyarbakır 

Tüm Hakkı Saklıdır 

Editör: Hacı Önen 

Kapak ve Mizanpaj: Fuat İstemi 

 

Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

Sertifika No: 52468 

Mimar Sinan Cad. Aslan Apt. A Blok, Kat: 1, No: 2, 

Yenişehir/DİYARBAKIR 

https://www.sarkiyat.org/ 

sarkiyatvakfi@gmail.com 

 

https://www.sarkiyat.org/
mailto:sarkiyatvakfi@gmail.com


 

 

 

Hayreddin Kızıl, Diyarbakır’da doğdu (1976). 

Açıköğretim Lisesi’nden (1995) ve Dicle Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi’nden (2000) mezun oldu. Dicle 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü’nde 

“Süryanilikte İbadet” başlıklı teziyle yüksek 

lisansını (danışman: Yrd. Doç. Dr. Hadi Tezokur, 

2004) ve Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü’nde “Diyarbakır Çevresindeki Dinî 

Anlayışta Mitolojik Unsurların Etkisi” başlıklı 

teziyle doktorasını tamamladı (danışman: Prof.Dr. 

Baki Adam, 2010). “Mecusîlikte Ateş Sembolü” 

başlıklı takdim çalışmasıyla doçent unvanı aldı 

(2017). Bir süre Milli Eğitim Bakanlığı bünyesinde 

öğretmen olarak çalıştı (2000-2011). Dicle 

Üniversitesi Eğitim Fakültesi’nde (2011-2013) 

başladığı akademik kariyerini halen aynı 

üniversitenin İlahiyat Fakültesi Dinler Tarihi 

Anabilim Dalı’nda öğretim üyesi olarak 

sürdürmektedir. Aynı zamanda bu fakültede idarî 

görevler de üstlendi. İlmî ve akademik çalışmaları 

dinler tarihi alanında, özellikle de mitoloji ve 

sembol konuları üzerinde yoğunlaşmıştır. 

 

 

 

 



 

İÇİNDEKİLER 

KISALTMALAR ............................................................................... 7 

ÖNSÖZ ............................................................................................... 9 

GİRİŞ 

A. SEMBOL VE ÖZELLİKLERİ .................................................... 13 

B. DİNLER TARİHİ’NDE ATEŞ SEMBOLÜ ............................. 30 

1. Antik Yunan Felsefesinde Ateş ...................................................... 31 

2. Dinlerde Ateş Sembolü ................................................................... 37 

2.1. Antik Yunan’da Ateş ................................................................... 51 

2.2. Hindistan’da Ateş ........................................................................ 58 

2.3. Diğer Din ve Mitolojilerde Ateş .................................................. 71 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MECÛSİLİK 

A. ZERDÜŞT DÖNEMİ ................................................................. 93 

B. ZERDÜŞT SONRASI DÖNEM ............................................. 101 

1. Mecûsî İnanç Sistemi ................................................................... 115 

2. Avesta ve Mecûsî Dini Literatürü ............................................... 125 

2.1. Avesta ve Bölümleri .................................................................. 125 

2.1.1. Yasna ...................................................................................... 128 

2.1.2. Yeşt ......................................................................................... 130 

2.1.3. Vendidad ................................................................................. 130 

2.1.4. Visperad/Vispard .................................................................... 131 

2.1.5. Horde Avesta (Küçük Avesta) ................................................ 132 

2.2. Pehlevice Metinler ..................................................................... 133 

2.1. Dinkart ...................................................................................... 134 

2.2. Bundahişn ................................................................................. 135 

2.3. Dadistan-ı Dinik, ve Zatsparam................................................ 136 

 



 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

MECÛSİLİKTE ATEŞ SEMBOLÜ 

A. ZERDÜŞT ÖNCESİ DÖNEMDE ATEŞ ............................... 138 

1. Atar, Adur, Ateş........................................................................... 138 

2. Zerdüşt Öncesi Dönemde Ateş .................................................... 144 

2.1. Hint-İran Döneminde Ateş ....................................................... 144 

B. ZERDÜŞT DÖNEMİNDE ATEŞ ........................................... 154 

C. ZERDÜŞT SONRASI DÖNEMDE ATEŞ ............................ 166 

1. Bir İnanç Sembolü Olarak Ateş .................................................... 167 

1.1 Ateş Türleri ................................................................................ 167 

1.2. Atar, Ahura Mazda’nın Oğludur ve bir Yazatadır ................... 169 

1.3. Atar’a Yakarılmaktadır .............................................................. 179 

1.4. Aşa Vahişta ve Atar ................................................................... 189 

1.5. Sruş, Vohumanah ve Atar ......................................................... 195 

1.6. Mithra ve Atar .......................................................................... 199 

1.7. Eskatolojik Bir Araç Olarak Ateş .............................................. 208 

2. İbadetin Sembolü Olarak Ateş ...................................................... 213 

2.1. Ateşi Temiz Tutma .................................................................... 214 

2.2. İbadette Ateşe Dönme ................................................................ 219 

2.3. Mecûsîlikte İbadetler ve Vakitleri .............................................. 223 

2.4. Yasna İbadetinin Yapılışı .......................................................... 228 

D. ATEŞKEDELER ........................................................................ 237 

1. Ateşkedelerin Kuruluşu (Tapınak Ateşi Kültünün Başlaması) ... 242 

2. Kutsal Ateşlerin Dereceleri .......................................................... 271 

2.1. Büyük Ateş Behramlar .............................................................. 275 

3. Kutsal Ateşlerin Hazırlanması ..................................................... 279 

3.1. Ateş Behram’ın Hazırlanması ................................................... 280 

3.1.1. Onaltı Farklı Ateşin Toplanması ............................................ 285 

3.1.2. Onaltı Farklı Ateşin Arındırılması ........................................ 287 

3.1.3. Onaltı Farklı Ateşin Kutsanması ........................................... 290 



 

3.1.4. Birleştirilmiş Ateşin Final Kutsanması .................................. 292 

3.1.5. Ateşin Yerleştirileceği Odanın Kutsanması ........................... 292 

3.1.6. Son Yerleştirme ...................................................................... 293 

3.2. Ateş Adaran’ın Hazırlanması ve Kutsanması ........................... 297 

3.3. Ateş Dadgah’ın Hazırlanması ................................................... 299 

3.4. Kutsal Ateşlerin Beslenmesi ...................................................... 300 

4. Ateşkedelerin İçi ........................................................................... 305 

5. Ateşkedeleri Ziyaret ...................................................................... 307 

E. GÜNLÜK HAYATTA ATEŞ ..................................................... 309 

F. MECÛSÎLERİN ATEŞPERESTLİĞİ KONUSU .................... 318 

SONUÇ ........................................................................................... 348 

BİBLİYOGRAFYA ........................................................................ 355 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

KISALTMALAR 

AÜEFD: Anadolu Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi 

AÜİFD: Ankara Üniversitesi İlahîyat Fakültesi Dergisi 

AÜSBE: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

b.         : bin 

bkz      : bakınız 

c.          : Cilt 

çev.      : Çeviren 

DÜİFD: Dicle Üniversitesi İlahîyat Fakültesi Dergisi 

DÜSBE: Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

DİA     : Diyanet İslam Ansiklopedisi 

DİB      : Diyanet İşleri Başkanlığı 

ed.       : Editör 

EAÜEFD: Eskişehir Anadolu Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Dergisi 

EÜSBED: Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi 

Her.    : Herodotos 

İSAM : İslam Araştırmaları Merkezi 

M.Ö. : Milattan Önce 

Ö. : Ölüm 

PT : Pahlavi Texts 

RV       : Rigveda 

s. :Sayfa 

sy. : Sayı 

SBE : The Sacred Books Of The East 

SDÜİFD: Süleyman Demirel Üniversitesi İlahîyat 

Fakültesi Dergisi 



 

SÜİFD : Selçuk Üniversitesi İlahîyat Fakültesi Dergisi 

SÜSBE: Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

TTK : Türk Tarih Kurumu 

tsz : Tarihsiz 

vb. : ve benzeri 

vd. : ve diğerleri 

yay. : Yayınları 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

ÖNSÖZ 

Dinlerin dışarıdan görülen en belirgin ve en önemli 

yönleri sembollerdir. Semboller, hem ait olduğu dinin 

mensupları hem de o dine dışarıdan bakanlar için 

oldukça önemlidir. Çünkü bir dinin neye önem verdiği, 

din mensuplarının neye inandığı, o dinin dışarıdan 

görülen sembollerinden anlaşılmaktadır.  

Dinlerde kullanılan semboller, gözümüzün 

gördüğü, kulağımızın işittiği hemen her şeyden 

oluşabilmektedir. Sembol olarak kullanılan araçlar, taş, 

bitki ve hayvanlar olabildiği gibi sözcük ve işaretlerin de 

sembol olarak kullanıldığı görülmektedir. 

Sembol olarak kullanılan araçlar arasında ateş de 

görülmektedir. Ateş, hem dini alanda hem de dini 

olmayan birçok yerde sembol olarak kullanılmıştır. Birçok 

inanç ve mitolojide ateşle ilgili inançlar ve uygulamalar 

görülmektedir. Dünya’nın hemen her yerinde, tarihte 

ortaya çıkmış birçok dinde inanç konusu haline gelmiş 

ateş, tarihsel süreç içerisinde Mecûsîliğin en önemli 

sembolü olmuştur. Bu kitapta da ateşin Mecûsi inanç 

sistemindeki yeri incelenmiştir. 

Ateşin, Mecûsîlikte sembol haline gelmesi ve 

sembol olarak ortaya çıkış tarihini incelemek farklı 

açılardan önem taşımaktadır. Konuyu araştırmak ateşin 

başta reddedildiği bir inanç sisteminin sonradan sembolü 

haline gelmesini anlamak, onun kutsal kitabına giriş 

sürecini tespit etmek ve ulaştığı konumu görmek 

açısından önem arz etmektedir. Yine böyle bir konuyu 

araştırmak herhangi bir sembolün, sembolize ettiği 



 

anlamın yerine geçme sürecini tespit etme açısından 

yardımcı olacaktır.  

Aslında Mecûsilikte ateş sembolünün tarihini 

incelemek, Mecûsîliğin tarihini incelemek demektir. 

Çünkü ateşin İran inançlarındaki tarihi Mecûsî tarihinden 

daha eskidir. Öte yandan ateşin dinler tarihindeki 

konumunu ve Mecûsîlikteki geçmişini incelemek aynı 

zamanda bir sembolün tarihini de incelemek anlamına 

gelmektedir. Çünkü ateş, oldukça yaygın ve evrensel bir 

semboldür.  Evrensel bir sembolü incelemek ise dinlerin 

benzer inanç ve uygulamalarını görmeye yardım 

edecektir. Bu bağlamda, ateş sembolünün Mecûsîlik 

içerisindeki yerini öğrenmek, diğer dinlerdeki konumu ile 

karşılaştırma yapmayı sağlayacaktır. 

Böyle bir konuyu çalışmak aynı zamanda farklı 

sıkıntıları da barındırmaktadır. Mecûsilik inancını 

araştırmada ilk karşılaşılan zorluklardan biri din ile ilgili 

terimleri yazıya geçirmektir. Çünkü bu inanç sistemi 

uzun tarihi boyunca Medler, Ahamenişler, 

Eşkaniler/Arsakidler ve Sasanîler’in dini olmuş, oldukça 

büyük etkileşimler ve değişimler yaşamıştır.  Bu 

değişimlerden dinin kendi özgün kavramları da 

etkilenmiştir. Ahura Mazda ismi buna örnek verilebilir. 

İlk dönemlerde büyük yaratıcı Ahura Mazda olarak 

isimlendirilmişken sonraki literatürde “Ohrmazd” olarak 

isimlendirilmiş ve yeni anlamlar kazanmıştır. Ahura 

Mazda olarak tek Tanrı’yı ifade etmişken, yeni ismi 

Ohrmazd ile düalist inanç sisteminde kötü Tanrı 

Ehrimen’in karşısında olan, kötüye karşı ve ondan daha 

büyük kabul edilen iyi Tanrı’yı ifade etmek için 

kullanılmıştır. Elinizdeki kitapta, konunun 

anlaşılmasında bir karışıklık olmaması için daha çok 



 

 

 

Ahura Mazda ifadesi kullanılmış, Sasanîler dönemi ve 

sonrasında yazılan Pehlevi literatürle ilgili konularda ise 

genellikle Ohrmazd sözcüğü kullanılmıştır. 

Karşılaşılan bir diğer zorluk da dini tabir etmek için 

kullanılan isimlerdir. Yukarıda da ifade edildiği gibi uzun 

bir tarihi olan bu din, hem kendi içerisinde hem de diğer 

din mensupları ve araştırmacılar tarafından farklı 

şekillerde isimlendirilmiştir. Mezdiyesna, Behdin (Din-i 

Behi), Zerdüştîlik, Parsî bunlar arasındadır. Bu dini 

tanımlamak için kanaatimizce en doğru tabir Mecûsiliktir. 

Bu kitapta da Zerdüştîlik yerine Mecûsîlik tabiri 

kullanılmıştır. Çünkü günümüz Mecûsî öğretisinde 

Zerdüşt’e ait olduğu kabul edilen unsurlar çok azdır. 

Yukarıda verilen Mezdiyesna ve Behdin tabirleri ise belli 

tarih ve dönemlerde Mecûsîlerin, kendi inanç sistemlerini 

isimlendirmek için kullandıkları tabirlerdir. Parsî tabiri ise 

belli bir coğrafyada, Hindistan’da, yaşayan Mecûsîleri 

ifade etmek için kullanılmaktadır. Bu nedenle Parsî ismi 

de tam karşılamamaktadır. Bu kitapta sadece 

Hindistan’da yaşayan Mecûsîler’den bahsedildiği 

yerlerde Parsî, din mensuplarının tamamından 

bahsedilen yerlerde ise Mecûsî tabiri kullanıldı. Coğrafi 

olarak ayrılmanın sonucu olarak İran Mecûsîleri ile Hint 

Mecûsîleri arasında bazı farklılıklar ortaya çıkmıştır. 

Çalışmada bu farklılıklara yeri geldiğinde değinildi.  

Kitap, üç bölümden oluşmaktadır. Giriş bölümünde 

Sembol kavramı ile Dinlerde Ateş inancı incelendi. Birinci 

bölümde, hem Türkiye’de Mecûsîlik hakkında yapılan 

çalışmaların azlığı hem de ateşin konumunun daha iyi 

anlaşılabilmesi için Mecûsî inanç sistemi kısaca açıklandı. 



 

Kitabın en önemli konusu olan Mecûsîlikte ateşin 

konumu ve sembol oluşu ise ikinci bölümde incelendi.  

Çalışma hazırlanırken özellikle ateşin sembol oluşu 

konusunda hem Gatha ve diğer Avesta metinlerinden 

hem de Mecûsi dini literatüründen ve Mecûsî yazarların 

kitaplarından istifade edildi. Avesta çevirileri için Türkçe 

ve İngilizce çeviriler kaynak olarak kullanıldı.  İngilizce 

çeviriler için Insler, Humbach, Darmesteter ve bazı 

Mecûsî din adamlarının yaptığı çevirilerden istifade 

edildi. Farklılıklar varsa işaret edildi.  

Mecûsî dini literatüründe önemli bir yeri olan 

Büyük Bundahişn, farklı kişiler tarafından İngilizceye 

çevirilmiş bir eserdir. Kitap hazırlanırken 

http://www.avesta.org/mp/grb.htm sitesinden Bundahişn 

ile ilgili yerler esas alındı. Mecûsi kaynakları dışında, 

Mecûsîlik ve Zerdüşt üzerinde araştırma yapmış Martin 

Haug, James Hope Moulton, R.C. Zaehner, Mary Boyce, 

William W. Malandra gibi araştırmacıların eserlerinden 

de istifade edildi. 

Çalışmanın hazırlanması ve bitmesi aşamasında 

sabreden aileme, ilk okumasını gerçekleştiren ve 

düzeltmeler yapan Doç. Dr. Hacı Önen’e ve okuyup 

önerilerde bulunan Dr. Mehmet Mekin Meçin’e çok 

teşekkür ederim. 

http://www.avesta.org/mp/grb.htm


 

 

13 Hayreddin Kızıl 

GİRİŞ 

A. SEMBOL VE ÖZELLİKLERİ 

Tarih boyunca ortaya çıkmış hemen her din, 

müntesiplerine inanç, ibadet ve ahlakı bir arada 

sunmuştur. Buna rağmen bir dinin diğer dinlerin 

müntesipleri için en çok dikkat çeken yönü, o dinin 

zahirde görünen kısımlarıdır. Bunların, ibadetler, giysiler 

ve din mensuplarının çok sık tekrarladığı sözcükler 

oldukları söylenebilir. Bu tür öğeleri tanımlamak için 

kullanılan en yaygın sözcüklerden biri “sembol”dür.  

Semboller, sadece dinlerde görülmemektedir. Din 

ve inanç sistemlerinin yanı sıra, ideolojiler, ülkeler, 

şehirler vb. hemen her şey için sembollerin kullanıldığı 

görülebilmektedir.   

Sembol sözcüğü, sözleşme, simge, nişan ve kimlik 

anlamına gelen Yunanca sumbolon’dan gelmiştir.1 

Sumbolon, isim olup birçok anlama gelebilen fakat en 

belirgin anlamı “bir araya getirmek olan” sum-ballein 

fiilinden türemiştir.2 Bu sözcük, Yunanca’dan Latince’ye 

(symbolus olarak), Latince’den diğer batı dillerine 

                                                            
1  Britannica Encyclopedia of World Religions, Singapore 2006, ss.1043-

1044. 
2  Peter T. Struck, “Symbol And Symbolism”, Encyclopedia Of Religion, 

-second edition-, Editör: Lindsay Jones, USA 2005, s.8907; The New 

Encyclopedia Britannica, c.XVII, USA 1974, s.900; The American 

Heritage Dictionary of The English Language, Third Edition, baskı yeri 

ve tarihi yok s.7223 Symbol ve symbolism maddeleri; Erich Kahler, 

“The Nature of the Symbol”, Symbolism in Religion and Literature, 

Editör: Rollo May, USA 1961, s.65-66. 



 

 

14 Mecusilikte Ateş Sembolü 

(İtalyanca: simbolo, Almanca: Symbol, İngilizce: symbol, 

Fransızca: symbole) geçmiştir.3 

Sembolün sözcük anlamında bulunan bir araya 

getirme özelliği onun temel işlevi olmaktadır. Çünkü 

sembol, tek başına hem kendisini göstermekte hem de 

işaret ettiği anlamı temsil etmekte ve hatırlatmaktadır. Bu 

işlevi, onun, hem kendisi hem de işaret ettiği bütünün 

önemli bir parçası olduğunu, onu temsil ettiğini, bütünün 

anlamlı bir parçası olarak anlamın tümü hakkında fikir 

verdiğini göstermektedir. Bu şekilde sembol, bir anlamı, 

fikri tamamlama düşüncesi üzerine temellenmekte, 

sembolik nesne, resim, işaret, kelime, ya da jestin tam 

olarak ne anlama geldiği, sembol ile sembolize edilenin 

birleştirilmesi ile ortaya çıkmaktadır. Bu parçalardan biri 

hemen ulaşılabilecek şekilde el altındayken, öteki parça 

ise “başka bir yerde”dir. Elde olan parçanın biri, 

sembolün, “sembolize edici ögesi” olarak düşünülürken, 

elde olmayan öteki parça ise, anlamın tamamlanabilmesi 

için gereken diğer yarıyı yani sembolize edilen şeyi temsil 

etmektedir. Şu halde sembol, bir merdiven, bir bağ, bir 

ilişki kurma aracı olmakta, sembolün temsil ettiği anlamı 

keşfetmek, onun aktif bağlantısı ile mümkün olmakta, bu 

da onun temsil ettiği anlam üzerine genel bir kabulle 

gerçekleşmektedir.4 

                                                            
3  Struck, “Symbol And Symbolism”, s.8907; The New Encyclopedia 

Britannica, c.xvıı, s.900; The American Heritage ………., s.7223 

Symbol ve symbolism maddeleri; Kahler, “The Nature of the 

Symbol”, s.65-66. 
4 Britannica Encyclopedia Of World Religions, s.1043-1044; Aliye Çınar, 

Varoluşçu Teoloji Paul Tillich’te Din ve Sembol, İz Yayıncılık, İstanbul 

2007, s.207-208.. 



 

 

15 Hayreddin Kızıl 

Günlük hayatımızda çok kullanılan, hemen her 

yerde karşımıza çıkan semboller, sosyal bilimlerde çok 

fazla işlenmiştir. Psikoloji, antropoloji, edebiyat, sosyoloji, 

dinler tarihi ve daha birçok bilim dalı içerisinde çalışılan 

“sembol”, ilgili olduğu disipline göre incelenmiştir. Her 

bir bilim, ilgili olduğu alana göre “sembol”ü tanımlamış, 

bu durum sembol hakkında yapılan tanımların sayısının 

artmasına neden olmuştur.5 Tanımları yapanların farklı 

felsefi düşüncelere bağlı, farklı ekollere mensup olması 

ise bu tanımları birbiriyle bağdaştırmayı zorlaştırmıştır. 

Dini sembolizm konusunda sözkonusu farklılık daha çok 

ortaya çıkmakta bu nedenle ortak bir tanım geliştirmek 

neredeyse imkânsız olmaktadır.6 

Sembol ile ilgili yapılan tanımlar incelendiğinde, 

sembolün bir şeye işaret etmesi ve işaret ettiği konu 

üzerinde genel bir mutabakat olması şeklinde, daha çok iki 

yöne dikkat çekildiği görülmektedir. Buna göre “sembol, 

zihne görülmez bir şeyi, bir düşünceyi ve dini bir anlamı 

ifade etmek, onu görünür kılmak için benzerlik veya 

çağrışım yoluyla kullanılan obje veya temsil”dir. Bu 

semboller, dil, nesne veya ritüel olabilir. Bu durum 

genellikle sembol ile ilgili bir fikirden kaynaklanmaktadır.7  

                                                            
5  Turan Koç, Din Dili, İz Yayıncılık, İstanbul 1998, s.97. 
6  Latif Tokat, Dinde Sembolizm, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 

2004, s.25 
7  E. T. Merrill, “Religious Symbols”, A Dictionary of Religion And 

Ethics, Editör: Shailer Mathews ve Gerald Birney Smith, New York 

1921, s.433-434; The American Heritage……, s.7223 Symbol ve 

symbolism maddeleri; The Encyclopedia A Dictionary of Britannica, 

c.XXV, New York baskı tarihi yok, s.284; Ayrıca bkz İlhan Ayverdi, 

Kubbealtı Lugatı Misalli Büyük Türkçe Sözlük, Kubbelatı Neşriyat, 

İstanbul 2006, c.III, s.2725; Erich Kahler, “The Nature of the 

Symbol”, s.70. Sembol, alegori ve mecaz arasındaki farklılıklar için 



 

 

16 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Tillich’e göre hangi alan veya bilim olursa olsun 

sembol kelimesinin en geniş anlamı göz önünde tutularak 

bir tanım yapmak gerekirse şöyle bir tanım yapılabilir: 

“Anlama sahip olan şey, her ne ise o, bir semboldür; anlam 

ise, sembol tarafından ifade edilen şeydir.”8 

Anlama sahip her şeyin sembol olması birçok 

nesnenin, sözcüğün vb. sembol olarak kullanılmasını 

getirmiştir. Dünyada gözümüzün gördüğü her şey, 

kulağımızın işittiği her ses, sembol olma potansiyeline 

sahiptir.9 Sembol, bir cisim, sözcük10, hareket vb. 

olabilmektedir. Herhangi bir tabii nesne ya da olay, 

sembol olarak kullanılabilmektedir. Semboller arasında 

bitkiler, kuşlar, yumurtalar, ağaçlar, sular, dağlar, 

mağaralar, lahitler, ay, vs. bulunmaktadır.11 Bunlar 

                                                                                                                     
bkz aynı eser 70-73 arası; Turan Karataş, Ansiklopedik Edebiyat 

Terimleri Sözlüğü, Perşembe Kitapları, İstanbul 2001, s.369-370; 

Struck, “Symbol And Symbolism”, s.8906; Selçuk Budak, Psikoloji 

Sözlüğü, Bilim ve Sanat Yay., Ankara 2009, s.635. Sembolün işaret 

ettiği konuda halkın mutabakatının olduğu konusundaki tanımlar 

için bkz Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yayınları, 

İstanbul 2000, s.840; Ömer Demir, Mustafa Acar, Sosyal Bilimler 

Sözlüğü, Vadi Yay., Ankara 1997, s.201; Koç, Din Dili, s.97; Gordon 

Marshall, Sosyoloji Sözlüğü, Çev: Osman Akınhay-Derya Kömürcü, 

Bilim ve Sanat Yay., Ankara 1999, s.647; Albert Reville, Prolegomena 

Of History Of The Religions, Fransızcadan İngilizceye çev:A. S. 

Squire, İngiltere 1884, s.118. 
8  Tokat, Dinde Sembolizm, s.12-13. 
9  Mensching’e göre her şey sembol olabilir ama hiçbir şey 

kendiliğinden sembol değildir. Bkz Schimmel, “Dinde Sembolün 

Fonksiyonu Nedir”, Annamarie Schimmel, “Dinde Sembolün 

Fonksiyonu Nedir?”, AÜİFD, 1954, sy: III-IV,s.68. 
10  Hinduizmde “Om”, İslamî tarikatlardaki “Hu” sözcükleri gibi. 
11  Montgomery Watt, Günümüzde İslam ve Hıristiyanlık, Çev: Turan Koç, 

İz Yayıncılık, İstanbul 2012, s.56; James L.Cox, Kutsalı İfade Etmek Din 

Fenomenolojisine Giriş (Teori, Metot ve Uygulama), Çev: Fuat Aydın, İz 



 

 

17 Hayreddin Kızıl 

arasındaki fark, Lévy Bruhl’e göre sembol üretmeye 

yarayan malzemeye, iklimlere, çevreye, geleneksel 

inançlara, kurumlara göre değişmektedir. Ancak 

sembolizmin içerdiği zihinsel süreçlerin temelinde bir 

değişiklik yoktur.12 

Bir takım tarihsel olaylar da sembolleşebilir. Hatta 

dinlerde merkezi bir konuma gelebilir. Bütün dünya 

dinlerinin takipçileri için, o dinlerin kuruluş olayı tarihin 

merkezi sayılır. Bu durum, Hıristiyanlık, Yahudilik, 

İslam, Budizm, Zerdüştlük, Maniheizm vb. hemen her din 

için geçerlidir. Birer olay olarak Yahudiler için Mısır’dan 

çıkış, Hıristiyanlar için İsa’nın doğuşu ve çarmıha gerilişi, 

Müslümanlar için ise Mekke’den Medine’ye hicret artık 

sıradan tarihi olaylar değil, son derece önemli ve hatta 

yeni bir takvim başlangıcı sayılan sembolik olaylardır.13 

Tarihsel bir olay aynı zamanda, bazı cisim veya 

hareketlerin de sembolleşmesine neden olabilmektedir. 

Bu bağlamda dinlerin tarihi incelendiğinde kimi 

sembollerin başlangıç evresindeki gizlilikten 

kaynaklandığı anlaşılmaktadır. Geçmiş dönemlerde, 

özellikle baskı ve zulüm dönemlerinde semboller 

düşmanlardan bazı gerçekleri gizlemek için 

                                                                                                                     
Yayıncılık, İstanbul 2004, s.131. Bütün bunların çağrıştırdığı veya 

hatırlattığı bir mana olduğunda zihinle kutsal arasında aracılık 

yaparak görülmeyeni somut, elle tutulur derecede açık olmayan bir 

algılayış ile anlamamıza yardımcı olan bir tasvir, işaret yollu bir 

anlatım, gizemli olanı keşfetmeye yönelten bir iletişim ögesi olur. 

Bkz Gilbert Durand, Sembolik İmgelem, çev: Ayşe Meral, İnsan 

Yayınları, İstanbul 1998, s.52 
12  Lucien Lévy-Bruhl, İlkel Toplumlarda Mistik Deneyim ve Simgeler, 

Çev: Oğuz Adanır, Doğu Batı Yayınları, Ankara 2006, s.175. 
13  Tokat, Dinde Sembolizm, s.138. 



 

 

18 Mecusilikte Ateş Sembolü 

kullanılmıştır. Mesela Yunanca IHCOYC’un kısaltması 

IHC, Jesus/İsa’nın yerine kullanılmıştır. XPICOTC’un 

kısaltması XPI, Christ/Mesih yerine kullanılmıştır.14 Ya da 

herhangi bir dinin tarihinde yaşanmış özel bir olay ya da 

göç, savaş ve benzeri genel olaylar da yeni semboller 

üretir. Sıradan bir cisim olan bir nesne tarihi olaydan 

sonra sembole dönüşür. Buna örnek olarak haç sembolü 

verilebilir. Başlangıçta köleler için uygulanan bir işkence 

aleti olan haç, tarihsel süreç içerisinde Hıristiyanlar için 

bir Roma işkence aletine indirgenmekten çıkmış,15 

çarmıha germenin işareti olmuş, daha sonraları 

Hıristiyanlığın sembolü olmuştur.16 Hatta “imanın 

sembolü” olarak temel bir sembol kabul edilmiştir. 

“İmanın sembolü” ifadesi, inananlar arasında, bir araya 

gelmenin ve kabul görmenin işareti, inancın temel 

hakikatlerinin bir özeti ve aynı zamanda Hıristiyan 

olanları Hıristiyan olmayanlardan ayıran bir işaret 

sayılmıştır.17 Sembolün, dini fikirlerin ifadesi için 

kullanılan nesneler veya davranışları kuşatan iç anlam 

olduğu düşünüldüğünde sembolizmin kilisenin birçok 

ritüelinde mevcut olduğu, vaftizin hatta neredeyse tüm 

                                                            
14  An Encyclopedia of Religion, Editör: Vergillius Ferm, New York 1945, 

s.754. 
15  Kadir Albayrak, “Dinsel Bir Sembol Olarak Haçın Tarihi”, Dini 

Araştırmalar Dergisi, c.VII, sy: 19, ss.105- 129, s.106. 
16  An Encyclopedia of Religion, s.754. 
17  Tokat, Dinde Sembolizm , s.10; Ayrıca bkz Reville, Prolegomena Of 

History Of The Religions, s.120; Struck, “Symbol And Symbolism”, 

s.8906. Hıristiyanlıktaki sembolik öğelerin yoğun olarak bulunduğu 

yerler sakramentlerdir. Bkz Henry Jenner, Christian Symbolism, London 

1910, s.1. Kitapta Hıristiyanlıktaki semboller incelenmiştir. 



 

 

19 Hayreddin Kızıl 

sakrament ve seramonilerin sembolik olduğu 

görülecektir.18 

İslam dini için düşünüldüğünde Hz. Peygamber 

zamanında görülmeyen, daha sonra inşa edilen minareler 

de İslam’ın simge ve sembollerinden sayılabilir.19 

Minareyi gören kişi, bulunduğu yerin İslam beldesi 

olduğunu anlar. Fakat bunlar toplumun kabul etmesiyle 

gerçekleşmekte,20 herhangi bir sembol toplum tarafından 

kabul görmeyince bir fonksiyon icra etmemektedir.21 

Sembolün bir toplum tarafından kabul görmesi onun o 

toplumun bütün üyeleri tarafından bir “dil” olarak, 

yabancılar tarafından ise, anlamsız bir şey olarak kabul 

edilmesine neden olmaktadır. Bu şekilde aynı zamanda 

onu benimseyen kişinin tarihsel ve fizik durumunu ve 

onun toplum ve kozmozla olan ilişkisini ifade 

etmektedir.22 

Sembolik düşüncenin bu kadar çok şeyi içermesi 

hem dini hem de dini olmayan semboller için 

değişmemektedir. Dinin niteliği düşünülürse, dinde, 

sembolün daha kapalı olan bir anlama işaret ettiği 

görülmektedir. Dini semboller, tabiatı gereği karmaşık 

gerçekler, ulaşılmaz ve erişilmez olanlarla ilgili 

                                                            
18  Herbert Thurston, “Symbolism”, Catholic Encyclopedia, c. XIV, 

s.811-813; Schimmel, “Dinde Sembolün Fonksiyonu Nedir?”, s. 68; 

Ayrıca bkz Reville, Prolegomena Of History Of The Religions, s.120. 
19  Selim Özarslan, “Dihlevi’ye Göre İslam’ın Sembolleri”, Bilimname, 

sy: 18, 2010/1, ss.229-250, s.246. 
20  Britannica Encyclopedia of World Religions, s.1044. 
21  Galip Atasağun, “Hıristiyanlığın Tanıtım, Yorumu ve 

Kurumsallaşmasında Sembollerin Yeri”, SÜİFD, sy:10, Konya 2000, 

s.194. 
22  Eliade, Dinler Tarihi (İnançlar ve İbadetlerin Morfolojisi), Çev: Mustafa 

Ünal, Serhat Kitabevi, İstanbul 2005, s.530-531. 



 

 

20 Mecusilikte Ateş Sembolü 

gerçeklikler ve davranışlara dikkatleri 

yönlendirmektedir.23 Dini sembolleri diğer sembollerden 

ayıran en önemli özellik ise bu tür sembollerin, insanlar 

ile “kutsal”, aynı zamanda insanlar ile sosyal ve maddî 

dünyalar arasındaki ilişkiler hakkındaki kavramları 

iletmek için kullanılmalarıdır. Diğer dini olmayan 

semboller ise maddî veya modern dünya ile ilgilidirler. 

Bu tür sembollerin, dini sembollerle olan benzerliği ise 

onların da belli bir anlam ile ilişkili olmaları onlara işaret 

etmeleridir.24  

Bunları yani dini ve din dışı sembolleri birbirinden 

ayırma konusunda en pratik ve güvenilir yol, temsil 

ettikleri konunun “kutsal”la ilgili olup olmamasıdır. Yani 

sembollerin dini veya din dışı semboller olarak 

sınıflandırılmaları, onların çevrelerindeki cisim, nesne, 

hayvan, ağaç, suret ve benzeri şeyleri kullanmalarına göre 

değil, “kutsal”ı temsil edip etmemelerine göre 

gerçekleşmektedir.25 Buna göre dini bir gaye ile yapılan 

her davranış, giyinme, dinlerde kullanılan her kavram 

kısacası dini çağrıştıran, kutsalı ifade eden her şey esas 

itibariyle bir semboldür, çünkü maddî dünyaya ait bir 

şeyle tamamen ruhani bir hakikat ifade etmeye 

çalışılmaktadır.26 

Dini sembollerin eylemler ve dini tutumu sembolize 

eden objeler olarak ikiye ayrılabileceğini ifade eden Vejdi 

Bilgin, haç ya da hilalin birer obje sembol olduklarını ancak 

istavroz çıkarma ya da namaz kılmanın bir eylem sembol 

                                                            
23  An Encyclopedia of Religion, s.753. 
24  Britannica Encyclopedia of World Religions, s.1044. 
25  Çınar, Varoluşçu Teoloji, s.232. 
26  Schimmel, “Dinde Sembolün Fonksiyonu Nedir”, s.68; Reville, 

Prolegomena Of History Of The Religions, s.118. 



 

 

21 Hayreddin Kızıl 

olduğunu belirtmiştir. Ona göre dini inanç, beden dilinde 

kendini gösteren ibadet ve diğer dini davranışlarla 

objektiflik kazanır. Ritüel, bedenle ve beden üzerinde 

yapılan sembolik bir eylemdir.27  

Hayatın her anında “sembol”lerle karşılaşılması, 

insanın sembol üreten bir canlı olmasından 

kaynaklanmaktadır. Dilin, insanlar arasında hem 

duyguları aktarmada hem de iletişim sağlamada yetersiz 

kalması, anlamı tek başına iletmenin zor olması, insan 

zihninin kimi zaman tek başına ve çıplak bir şekilde 

mânâyı kavramada zorlanması başka iletişim araçlarını 

gerektirmiştir. Bu tür durumlarda insanın ihtiyaç 

duyduğu ve kullandığı araçlardan biri, sembollerdir. 

İnsan zekâsına saf manayı anlayabilecek güç ne kadar 

verilmiş olursa olsun yine de mefhumu, maksadı 

kavrayabilmek için bu saf/soyut mananın semboller, 

işaretler ve çizgiler halinde gösterilmesi gerekir.28 Çünkü 

dille tecrübe arasında tam bir örtüşme 

gerçekleşmemektedir; yani dilin sınırları tecrübenin son 

sınırları demek değildir.
 

Dolayısıyla semboller, dille 

ifadesi imkânsız olan ve dilin erişemediği hakikatlerin, 

başka türlü anlaşılma ve kavranma şekilleridir.29  

Tarih boyunca görülen bu durum insanın 

fıtratından kaynaklanmaktadır. Kişi, soyut kavramları 

diğerlerinin de anlayabilmelerini temin için, ona somut 

                                                            
27  Vejdi Bilgin, İbadet Şekilsel, Sembolik ve Toplumsal, Emin Yayınları, 

Bursa 2011, s.138.  
28  Necmettin Şahinler, Kur’an’da Sembolik Anlatımlar, İnsan Yayınları, 

İstanbul 2013, s.9.  
29  Koç, Din Dili, s.95. 



 

 

22 Mecusilikte Ateş Sembolü 

bir nitelik kazandırmak zorundadır.30 Aynı durum 

insanın Kutsal’ı ifade etmesi, onu anlatması ve onunla 

iletişim sağlamasında da ortaya çıkmıştır. Kutsal’ın 

mahiyetini ve Tanrı’ya karşı yapılan ayin ve ibadetlerin 

esrarengizliğini, doğrudan, kuru ve yalın bir dille ifade 

etmek imkânsızdır. Bu bakımdan, Kutsal’ı ifade etme, 

Tanrı’ya karşı olan teveccüh, tavır ve tapınmalar, O’nun 

hakkında, insanlara yönelik olarak kullanılan dil, 

sembolik olmak durumundadır.31 

Bu ihtiyaç birçok bilim adamı tarafından da ifade 

edilmiştir. Montgomery Watt’a göre soyut kavramlar ve 

karmaşık kalıplar söz konusu olduğunda, sembolik 

dilden kaçış yolu yoktur.32 Whitehead’a göre ise 

sembolizm insan hayatının kendi-iç dokusunda 

bulunmaktadır.33 Coomaraswamy, duyularla 

kavranamayan şeyin olduğu bir durumda sembol vb. 

desteklere ihtiyaç duyulduğunu, bu yolla görünmeyenin 

görünür, işitilmeyenin işitilir hale tenzil ettirildiğini 

belirtmiştir.34 Özellikle kimi zaman rasyonel bir nitelik 

taşımayan Kutsal’ı ifade etmede kelime ve ifadeler 

yetersiz kalabilmektedir. Böyle bir durumda, dini 

semboller, dil ile ifade edilemeyen mefhumları anlatmada 

çok önemli bir araç haline gelmektedirler. Bu nedenle 

bilgi vermeyen ancak doğrudan doğruya bir algılayış 

sağlayan kutsalın ifadeleri olan dini semboller, anlatılmak 

                                                            
30  Sadık Kılıç, İslam’da Sembolik Dil, İnsan Yayınları, İstanbul 1995, 

s.49-50. 
31  Koç, Din Dili, s.95. 
32  Watt, Günümüzde İslam ve Hıristiyanlık, s.52. 
33  Alfred North Whitehead, Sembolizm, Çev: Kadir Yılmaz, Şûle 

Yayınları, İstanbul 2009, s.99 
34  Ananda K. Coomaraswamy, Hinduizm ve Budizm, Çev: İsmail 

Taşpınar, Kaknüs Yayınları, İstanbul 2000, s.24-25. 



 

 

23 Hayreddin Kızıl 

isteneni aktarmada çok önemli bir araç görevini 

görmektedirler.35  

Muhammed Hamidullah, insanın sembol üretme 

özelliğini şu şekilde ifade etmiştir: 

“Dünyada her yerde ve eski antik çağlardan bu 

yana, din konusunda insan sembollerden faydalanmıştır; 

çünkü semboller, istenen düşünceyi daha iyi ifade 

etmektedir. Birisine teslim olan, onu kendisine efendi 

olarak kabul ettiğinde önünde, tevazu göstermek için 

eğilir. Peki, var olan ama görünmeyen Allah için ne 

yapmalı? Eskiden cehalet zamanlarında insanlar, 

herhangi bir ilahî sıfatı bir sembolle temsil etme yolunu 

seçmişlerdir. Nitekim “ateş”, Zerdüştler için, ilahî 

kudreti sembolize eder, zira hiçbir şey ateşin önünde 

dayanamaz. Brahman Hintliler’e göre “inek” (sütü, eti, 

derisi ve hatta yakılan dışkısı bile) İlahî lütfu temsil eder. 

Dört elli insan da; şayet bu kadar kabiliyeti olan insanın 

iki eli varsa, tanrının da en azından dört eli olmalıdır, 

demek ister. Aynı şekilde fil kafalı insan, herşeyi en iyi 

bileni sembolize etmektedir vs ..”36 

Bu özelliğiyle, yüksek bir manadan, belirleyici bir 

gerçeklikten bize indiği için, sembolün anlamı üstün37 

iken, sembolün kendisi, sembolize ettiği manadan farklı 

ve aşağıdır. Buna göre sembol, daha yüksek düzeyde 

bulunan bir hakikatin dünyevî katmandaki 

                                                            
35  Fernand Schwarz, Kadim Bilgeliğin Yeniden Keşfi, Çev: Ayşe Meral 

Aslan, İnsan Yayınları, İstanbul 1997, s.284. 
36  Muhammed Hamidullah, “İslam’da Sembol”, Çev: İsmail Yakıt, 

Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Yıl:1995, sy:2, 

s.299. Schwarz’a göre dinî hayatın özüne ait olan sembolik 

düşünce, dilden önce gelir. Bkz Schwarz, Kadim Bilgeliğin Yeniden 

Keşfi, s.284. 
37  Kahler, “The Nature of the Symbol”, s.65-66. 



 

 

24 Mecusilikte Ateş Sembolü 

yansımasıdır.38 Bununla beraber sembol olarak kullanılan 

bir cisim, hareket, sözcük vb. kutsalı işaret etmesinin 

yanında kutsaldan bir şey almakta ve o da kutsal 

olmaktadır.39 Şerif Mardin, dini sembolizmin çalışmasını 

Harry M. Johnson’un çok iyi özetlediğini belirtmiş ve 

kendisinden şu alıntıyı yapmıştır:  

“Bir zamanlar bazı nazariyeciler belirli bir takım 

şeylerin özlerinde bulunan nitelikler dolayısıyla kutsal 

olduğunu ileri sürerlerdi. Buna göre, güneşe, parlak ve 

sıcak olduğu ve ürünün yetişmesine yardım ettiği için 

çok defa tapınıldığını; Ganj Nehri’nin büyük bir nehir 

olduğu için kutsal sayıldığını; Fuji, Sina ve Olimpus’la 

diğer kutsal dağlara büyük oldukları ve huşu ilham 

ettikleri için tapınıldığını düşünüyorlardı. Bu 

nazariyenin yanlış olduğu, kutsal şeylerin kendi 

başlarına her zaman pek de huşu verici olmamasından, 

bir de bütün yüksek dağların ve büyük nehirlerin kutsal 

olmamasından belli olabilmektedir… Elle tutulur kutsal 

şeyleri anlamanın yolu, elle tutulamayan, görünmez, 

doğaüstü düzenin elle tutulur, gözle görülür sembolleri 

olduklarını bilmektir. Kutsal şeylere dokunabilmek 

doğaüstü düzenin daha canlı olarak tahayyül edilmesine 

yol açar, böylece hesapça ona olan inancımızı pekiştirir. 

Tanrı ve azizler uzakta görünmez ve anlatılamaz 

oldukları halde insan bir ikonu görebilir, ona mum 

dikebilir. Sembollerin biçimi, sembolize edilen şeyin 

biçimiyle ilişkilidir. Böylece domuz, bir verimlilik 

ayininde kullanılmak için uygun bir semboldür. Yılan 

                                                            
38  Lord Northbourne, Modern Dünyada Din, Çev: Şahabeddin Yalçın, 

İnsan Yayınları, İstanbul 2003, s.15. 
39  Eliade, Dinler Tarihi (İnançlar ve İbadetlerin….), s.524-525. 



 

 

25 Hayreddin Kızıl 

toprak altında yaşar ve ölülerin ruhları gibi çok defa 

tehlikelidir.40 

Sembolün işaret ettiği şeyden pay alması bazen 

sembolle sembolize edileni karıştırmaya neden 

olmaktadır. Dini kavramlar ve bunlara ait inançlar, 

“sembolik önemi kaybolup, gücü kendini aştığı zaman 

hurafe olur.” Çok tanrıcılıkta, Tanrı’nın sıfatları veya 

kendisi, insan eliyle yapılmış bir putla sembollendirilmiş, 

sembol, temsil ettiği aslın yerine geçmiştir.41 Tillich’e göre 

dini semboller böyle oldukları anda, putlaşırlar ve 

putperestliklerin hepsi, Kutsal’ın sembollerinin 

mutlaklaştırılması, onların, Kutsal’la bizzat 

aynılaştırılmasıdır. Bu şekilde, kutsal kabul edilen bir kişi, 

bir tanrı haline geldiği gibi, ritüeller de, sadece özel bir 

durumun ifadesi olmalarına rağmen, şartsız bir geçerlilik 

kazanmıştır. Dinin bütün ayinsel etkinliklerinde, bütün 

kutsal objelerde, kutsal kitaplarda, kutsal doktrinlerde, 

kutsal ritüellerde, “şeytanileştirme” (demonization) 

denebilecek bu tehlikeyi bulmak mümkündür.42  

Sembol, işaret ettiği şeyden pay aldığı için başka 

sembollerle değiştirilememesinin yanında bilimsel eleştiri 

tarafından ortadan kaldırılamaz. Onların insan zihninde, 

tıpkı bilimin ve sanatın olduğu gibi hakiki bir yeri 

                                                            
40  Şerif Mardin, Din ve İdeoloji, İletişim Yayınları, İstanbul 2012, s.52-

53. Kendisi Harry M. Johnson, Sociology: A Systematic Introduction, 

s.406-407’den aktarmış.  
41  Yümni Sezen, İslam’ın Sosyolojik Yorumu, İz Yayıncılık, İstanbul 

2004, s.152. Lévy Bruhl dünyanın farklı yerlerinde yaşayan bazı 

kabilelerden sembol ile sembolize edilenin aynı olması konusunda 

örnekler vermiş. Bkz Lévy Bruhl, İlkel Toplumlarda Mistik Deneyim 

ve Simgeler, s.145-147; 152-158; 183-188.  
42  Tokat, Dinde Sembolizm, s.169-170; Ayrıca bkz Çınar, Varoluşçu 

Teoloji, s.253-254. 



 

 

26 Mecusilikte Ateş Sembolü 

vardır.43 Bilimsel eleştiriler, etkili olmaya başladığı anda 

ise dini sembolün putlaşması durumu doğmaz, ancak bu 

kez sembollerin profanlaşmasına meydan verilmiş olur.44 

Sembol, aynı zamanda çok anlamlıdır. Sembol, tek 

bir cisim, sözcük, hareket vb. olmasına rağmen 

kendisinde birden fazla anlamı barındırmaktadır. Bu 

yönüyle herhangi bir sembol, farklı anlamların bir potada 

erimiş halidir45 ve farklı insanlar için farklı anlamlar 

taşımaktadır.46 Bu özellik sayesinde sembol, farklı 

anlamları tutarlı bir sistem içinde, her şeyi kaplayan bir 

bütün içinde bir araya toplama gücüne sahiptir. 

Sembolizmin birleştirmeye veya sistemleştirmeye yönelik 

bu gücü ona paradoksal durumları bile ifade etme 

yeteneği vermektedir.47  

Aslında sembolün farklı anlamları kendinde 

toplaması tarihsel süreç içerisinde gerçekleşmektedir. İlk 

ortaya çıktığı dönemde sembolik bir çağrışıma doğal 

olarak sahip olan bir motif, ikon ya da uygulama zaman 

içerisinde yeni anlamlar kazanmaktadır.48 Bu şekilde 

                                                            
43  Paul Tillich, “İmanın Sembolleri”, Çev: Aliye Çınar, Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c.9, sy: 9, Bursa 2000.s.773; 

Paul Tillich, Din Felsefesi, Çev: Zeki Özcan, Alfa Yayınları, İstanbul 

2000, s.12. 
44  Tokat, Dinde Sembolizm, s.169-170. 
45  Thomas Hylland Eriksen, Küçük Yerler Derin Mevzular Sosyal ve 

Kültürel Antropolojiye Giriş, Çev: Fahriye Adsay, Avesta Yayınları, 

İstanbul 2009, s.-313. Semboller görecelidir, farklı insanlar için 

farklı anlamlara sahiptir. Bkz Alfred North Whitehead, “Uses of 

Symbolism”, Symbolism in Religion and Literature, Editör: Rollo May, 

USA 1961, s.235. 
46  Whitehead, Sembolizm, s.101. 
47  Schwarz, Kadim Bilgeliğin Yeniden Keşfi, s.285 
48  Bilgin, İbadet, Şekilsel, Sembolik ve Toplumsal, s.124. 



 

 

27 Hayreddin Kızıl 

farklı anlamları kendisinde toplayan sembolün anlamı, 

anlamlarından sadece tek bir tanesi değildir. Anlamı 

bunlardan bir tanesine indirgeyerek, somut bir 

terminoloji içinde ifade etmek, sembolü sakatlamaktan 

daha vahim olup, onu bilgi aracı olarak yok etmek 

demektir.49 

Sembolün çok anlamlı olması onlara tükenmez bir 

özellik de kazandırmaktadır. Yine aynı özellik sembole 

güç vermektedir. Sembolün gücünü tekrarlamaktan 

aldığını belirten Durand’a göre, sembol, tekrarlamanın 

gücü sayesinde temel uygunsuzluğunu sonsuzca 

kapamayı başarmaktadır.50 Sembolün tekrarlanması onun 

bir süre sonra etkisini yitireceğini düşündürebilir. Oysa 

mevcut durum bunun böyle olmadığını göstermektedir. 

Binlerce yıldır sürekli tekrarlanan dini semboller ilerde de 

uygulanmaya devam edecektir. Sembolün tekrarlandığı 

halde etkisini yitirmemesi onun çok anlamlı olması ile de 

ilgilidir. Çok anlamlı olan semboller, H. Corbin’e göre hiç 

bir zaman bir kerede açıklanamamaktadır, fakat her 

zaman, yeniden okunmaktadır. Tıpkı bir müzik 

parçasının hiç bir zaman bir kez okunmadığı ve her 

zaman yeniden çalınmaya ihtiyaç duyulduğu gibi.51 

Ritüeller, ayinler, sözcükler de vb. tekrarlandıkları halde 

değerleri müntesiplerince hep yeni kalmaktadır.  

Sembolün çok anlamlı oluşu iki farklı din mensubu 

ya da aynı dinin mensupları arasındaki sembolü anlama 

şekli açısından da değerlendirilebilir. Dinler Tarihi 

                                                            
49  Mircea Eliade, İmgeler ve Simgeler, çev: Mehmet Ali Kılıçbay, Gece 

Yayınları, Ankara 1996, önsöz kısmı s.XXIII-XXIV,  
50  Durand, Sembolik İmgelem, s.11. 
51  Durand, Sembolik İmgelem, s.16. 



 

 

28 Mecusilikte Ateş Sembolü 

incelendiğinde bazen bir mekânın, bazen bir şehrin, bazen 

bir zaman diliminin, bazen bir tarihin veya bir cismin taş, 

elbise vb. herhangi bir dinin, bir sembolü haline geldiği 

görülmektedir. Bunların yanı sıra Hinduizm’deki “Om” 

gibi sözcüklerin, güneş, yıldız gibi gök cisimlerinin hatta 

“ateş”in bir sembol olduğu görülmektedir. Bu semboller 

hem bir dinin şiarı olarak anlaşılabilmekte, hem de o dine 

dışarıdan bakan biri için, dinle ilgili yer, zaman veya 

sözcüğü duyduğunda, gördüğünde ilgili olduğu inancı 

hatırlatan bir sembol haline gelmektedir. Sembol, burada 

dinin içindeki kişi ile dinin dışındaki birisi için farklı 

anlamlar çağrıştırmaktadır. Bu semboller, dışarıdaki için 

sadece ilgili olduğu inancı hatırlatan bir şey iken, içerdeki 

yani o dinin mensubu için korunması, Hıristiyanlıktaki 

vaftiz gibi uygulanması, bazı sözcükler ve ibadetler ise sık 

sık tekrarlanması gereken bir iman ilkesi haline 

gelmektedir. Aynı şey bu çalışmanın konusu olan “ateş” 

için de geçerlidir. “Ateş” bir Mecûsî için Ahura 

Mazda’nın sembolü iken, dışarıdan birisi için “ateş”, 

Mecûsîliği hatırlatan bir sembol olmaktadır.  

Sembollerin sabit ve kesin bir anlam 

barındırmaması onlara etkinlik de kazandırmaktadır.52 

Aynı dine mensup farklı kişiler sembol vasıtasıyla aynılık 

duygusu yaşayabilir ve bu semboller aracılığıyla 

dayanışma sergileyebilirler.53 

Semboller aynı zamanda ortaya çıktığı kültürün 

özelliklerini barındırmaktadırlar. İnançları temsil eden 

semboller farklı olmasına rağmen sembolize edilen 

                                                            
52  Anthony P. Cohen, Topluluğun Simgesel Kuruluşu, Çev: Mehmet 

Küçük, Dost Kitabevi Yayınları, Ankara 1999, s.20. 
53  Eriksen, Küçük Yerler Derin Mevzular….., s.-313. 



 

 

29 Hayreddin Kızıl 

konular bütün din ve topluluklarda aynıdır. Tillich’e göre 

aynı konudaki farklı dini sembol sistemlerinin varlık 

nedeni metafizik değil, kültürel, tarihsel ve sosyolojiktir.54 

Sembolün bu özelliği herhangi bir sembolü ait olduğu 

gelenekten kopararak anlamayı zorlaştımaktadır. Bu 

nedenle dini sembollerin ortaya çıkışı tamamen kendi 

bağlamlarında ele alındığında anlamlı olmaktadır.55 

Çünkü bir sembol ortaya çıktığı kültürün izlerini 

taşımakta, bir kimse ya da grup için, belli bir anlam ya da 

anlamlar taşıyarak ortaya çıktığı için de onun anlam ve 

değeri fonksiyon icra ettiği toplum, çevre ya da kültürel 

bağlam içerisinde sınırlı kalmak durumundadır.56  

Sembollerin ortaya çıktığı kültürden izler taşıması 

onların aynı kültür mensupları tarafından kolayca 

benimsenmesini ve daha etkin olmasını 

kolaylaştırmaktadır. Çünkü sembol, insanların zekasına 

ve anlayışına uygun olduğu ölçüde etkili olmaktadır.57 Bu 

nedenle herhangi bir din ya da ideoloji kurulurken 

toplumun kültürü tamamen değiştirilmemekte, 

gelenekler bir şekilde devam ettirilmekte, yerel motiflerin 

kullanıldığı görülmektedir. Kültüre tamamen aykırı, 

insanların düşünme biçimlerine tamamen zıt olguların 

özellikle bir sembol olarak kabülü oldukça güçtür.58 

 

 

                                                            
54  Tokat, Dinde Sembolizm, s.248. 
55  Kürşat Demirci, Dinler Tarihinin Meseleleri, İnsan Yayınları, İstanbul 

1997, s.94. 
56  Koç, Din Dili, s.97-98. 
57  Thurston, “Symbolism”, s.811. 
58  Bilgin, İbadet, Şekilsel, Sembolik ve Toplumsal, s.123. 



 

 

30 Mecusilikte Ateş Sembolü 

B. DİNLER TARİHİ’NDE ATEŞ SEMBOLÜ 

Ateş, dünyanın her yerinde kullanılan evrensel bir 

semboldür. Evrensel semboller, insanların kişisel 

tecrübelerine dayanmaktadır. 59 Ateş özelinde bu durum 

düşünüldüğünde onun taşıdığı bazı özelliklerin onun 

hem din hem de din dışı alanlarda sembol olarak 

kullanılmasına sebep olduğu görülmektedir. Yemek 

pişirmede, aydınlatmada, demir benzeri madenlerin 

üretilmesinde kullanılması, sembol aracı olmasına neden 

olmuştur. Mesela ocaktaki ateş düşünüldüğünde, onun 

canlılığı, durmadan değişmesi, büyümesi küçülmesi, 

fakat yine de belirli bir sürekliliğe sahip olması insanları 

etkilemiştir. Ateş için şunu söylemek mümkündür:  

O, hiç bir zaman aynı kalmadığı halde, hep aynı 

olandır. Güç, enerji, büyüklük ve hareketlilik ateşin en 

önemli özellikleridir. Sanki sonsuz bir güç kaynağını 

kullanarak dans eder gibidir. Eğer ateş bir sembol olarak 

kullanılacaksa, onun özelliklerine uyan duyguları 

dikkate almak gerekecektir. Yani; güç, çabukluk, çeviklik 

hareketlilik, büyüklük, neşe ve canlılık, ateş sembolü 

aracılığı ile anlatabilecek duygulardır.60  

Ateş, ısı ve ışık yayması, önüne geleni yakması, yok 

edip kül haline getirmesi gibi özellikleri nedeniyle tarih 

boyunca insanları etkilemiştir. “Ateş”in bu etkileyici yönü 

onu dinler tarihi içerisinde bir inanç konusu haline 

getirmiştir. Birçok dinde kutsanan, bir inanç konusu 

haline gelen ve hakkında mitoslar üretilen ateş, Antik 

Yunan’da, Sokrat öncesi dönemde felsefe içerisinde de 

                                                            
59  Erich Fromm, Rüyalar Masallar Mitoslar (Sembol Dilinin 

Çözümlenmesi), Çev: Aydın Arıtan, Kaan H. Ökten, Arıtan Yayınevi, 

İstanbul 1990, s.32-33. 
60  Fromm, Rüyalar Masallar Mitoslar……, s.32. 



 

 

31 Hayreddin Kızıl 

tartışma konusu olmuştur. Bu dönemde varlıkların ana 

maddesi, arche-arkhesi ya da her şeyin başlangıçta 

“ne”den ortaya çıktığı, ilk maddenin ne olduğu hakkında 

yapılan tartışmalarda su, hava, toprak ve ateş ele 

alınmıştır.  

Çalışmanın bu bölümünde  “ateş”in değişik 

dinlerdeki konumu incelenecektir. Ama önce Antik 

Yunan’da, Sokrat öncesi dönemde yaşamış ve ateş 

konusundaki bazı görüşleri, Mecûsî inancıyla benzer olan 

ve ateşi her şeyin temel maddesi, arkhe, olarak kabul eden 

Herakleitos’un ateşle ilgili felsefi görüşlerı kısaca 

incelenecektir. 

1. Antik Yunan Felsefesinde Ateş 

Antik Yunan’da filozoflar tarafından her şeyin 

kökeninin, dayanağının tartışıldığı Sokrat öncesi 

dönemde, Herakleitos tarafından ateş, arkhe olarak kabul 

edilmiştir. Arkhe, Sokrat öncesi Yunan düşüncesinde 

genel olarak ilk, temel, başlangıç, daha özel olarak da, 

doğa felsefesinde, var olan herşeyin kendisinden 

doğduğu ilk maddî töz, herşeyin kendisinden varlığa 

geldiği ilk töz, maddî neden ya da ilke demektir.61  

Varlığın başlangıcına yerleştirilen arkhe terimi, 

ilkçağ felsefesi içinde, bu anlamıyla ilk kez Anaximandros 

tarafından kullanılmıştır. Ona göre, arkhe, ezelî-ebedîdir, 

yani zaman içinde bir başlangıcı ve sonu yoktur, 

                                                            
61  Bkz. Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yayınları, İstanbul 

2000, s.83. Ayrıca bkz Daniel W. Graham, “Arché”, Encyclopedia Of 

Philosophy, Editör: Donald M. Borchert, USA 2006, c.I, s.248-249. 



 

 

32 Mecusilikte Ateş Sembolü 

yaratılmamıştır, yok edilemez. Hep var olmuştur, vardır 

ve var olacaktır.62  

Arkhe, Thales’e göre su, Anaximenes’e göre hava, 

Herakleitos’a göre “ateş”tir. Empedokles ise bunlardan 

her birini arkhe olarak kabul etmek yerine, toprakla 

birlikte dördünün kâinatın ana maddesini teşkil ettiğini 

söylemiştir. İlkçağ Yunan felsefesinde dört temel unsurun 

arkhe olarak kabul edilmesi, Antik Yunan’daki tanrı 

anlayışından kaynaklanmıştır. Antropomorfik tanrı 

anlayışının hâkim olduğu Antik Yunan’da, yaratma veya 

yoktan var olma (ex-nihilo) fikri mevcut değildi. Bu 

sebeple Grekler’e göre Tanrı (veya tanrılar) kâinatı yoktan 

var etmemiş, kendisi gibi ezeli olan kâinatın ilk 

maddesine sadece şekil verip, onu düzene sokmuştur. İşte 

Tanrı gibi ezeli olan bu ilk maddenin ne olduğu, Grek 

düşüncesinin kuruluş döneminde çok tartışılmıştır.63 

ilk maddeyi ateş olarak kabul eden Herakleitos, 

(M.Ö. 535-475 veya M.Ö. 540-480) Yunan Felsefesinin ilk 

vatanı İyonya’da64 Efes’te doğmuş ve yaşamıştır.65 Lidya 

krallığının Persler tarafından yıkılmasından (M.Ö. 549) 

kısa bir süre sonra doğmuş olan Herakleitos önce 

                                                            
62  Cevizci, Felsefe Sözlüğü, s.83. 
63  H. Bekir Karlığa, “Anasır-ı Erbaa”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, c.III, 

1991, s.149. 
64  Karl Vorlander, Felsefe Tarihi, İz Yayıncılık, Çev: Mehmet İzzet-

Orhan Saadeddin, Günümüz Diline Aktaran: Yüksel Kanar, İz 

Yayıncılık, İstanbul 2008, s.52; Herbert Granger, “Heraclitus Of 

Ephesus”, Encyclopedi Of Philosophy, Editör: Donald M. Borchert, 

USA 2006, c.IV, s.316. 
65  Ahmet Arslan, İlkçağ Felsefesi Tarihi Sokrates Öncesi Yunan Felsefesi, 

c.I, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul 2006, s.180; 

Vorlander, Felsefe Tarihi, s.52; Alfred Weber, Felsefe Tarihi, Çev: H. 

Vehbi Eralp, Sosyal Yayınları, İstanbul 1998, s.21. 



 

 

33 Hayreddin Kızıl 

Perslerin İyonya bölgesinde aşağı yukarı yarım yüzyıllık 

egemenlik dönemlerini görmüştür. Ancak M.Ö. 500 

yılında Batı Anadolu’da Pers egemenliğine karşı bir isyan 

çıkmış, Yunanistan tarafından desteklenmemiş bu 

ayaklanmada, Anadolu Yunanlıları M.Ö. 499 yılında, 

Efes’te yenilmiştir. Bunun sonucunda İyonya’nın o 

zamana kadar Pers egemenliği altında bulunmakla 

birlikte ekonomik ve ticari gelişmesinden bir şey 

kaybetmeyen müreffeh şehirleri bir bir yakıp yıkılmıştır. 

Herakleitos, bu isyan ve savaşların tümüne, M.Ö. 479’da 

Milet dahil İyonya kentlerinin yakılıp yıkılmasına sonra 

Batı Anadolu’da yeniden Pers egemenliğinin 

güçlenmesine ve söz konusu Yunan şehirlerinin yeniden 

inşa edilmesine şahit olmuştur.66 

Herakleitos, yaşadığı dönemdeki diğer doğa 

filozofları gibi evrendeki bütün varlıkların temelinde olan 

ana maddeyi, ilkeyi, arkheyi, değişen şeylerin altında 

mevcut olduğu halde değişmeyen, aynı kalan varlığı 

aramıştır. O dönemin Miletli doğa filozofları maddeyi 

kendiliğinden hareket edecek, değişecek, başka şeylere 

dönüşecek, diğer şeyleri meydana getirecek bir şey olarak 

düşündüklerinden, bu role yakışan bir şeyi ilke olarak 

kabul etmişlerdi. Herakleitos’un görüşüne göre, bu rolü 

oynayabilecek şey, ateşti. Ona göre yanan bir nesnede 

alev, son derecede hareketli, canlı görünmekte, alevin 

kendisinden meydana geldiği şey, yani alevde yanan şey, 

sürekli olarak yandığı ve değiştiği halde, alevin kendisi 

değişmemektedir.  Herakleitos’a göre, yanma sırasında 

ateşin niteliği değişmediği gibi yanma süreci boyunca 

niceliği, miktarı da değişmemektedir. O hep, aynı alevdir. 

                                                            
66  Arslan, İlkçağ Felsefesi Tarihi Sokrates Öncesi….…, s.180-181. 



 

 

34 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Başka bir biçimde söylenecek olursa, yanan şeyler 

başlangıçta farklı farklı oldukları halde hepsi yanma 

sürecinde yanarak alev olurlar.67  

Herakleitos’a göre bütün âlem ateşten meydana 

gelmiştir ve bir müddet sonra tekrar ateşe dönecektir.68 

Bu ilk madde, yeryüzünün sularından, âlemin sonuna 

kadar yayılmaktadır. Bundan dolayı, her varlık bir çeşit 

değişmiş ateştir ve her halukarda da tekrar ateş haline 

gelebilir. Hava ve su, sönen veya yeniden oluşan, 

meydana gelen ateşten başka bir şey değildir. Toprak ve 

katı cisimler ise sönmüş ateştir ve kader tarafından tayin 

edilecek vakitte yeniden alevlenecektir. Değişmez bir 

ilkeye; kanuna göre, göklerdeki ateş, sıra ile buhar, su, 

toprak haline gelir; aynı kanun gereğince, aksi istikamette 

tekrar aslına döner; gene koyulaşır, göklere yükselir ve bu 

döngü sonsuz bir şekilde sürüp gider. Buna göre kâinat, 

düzenli bir şekilde yanıp sönen ve daimi olarak canlı 

kalan bir ateştir. O, var olmaya başlamadığı gibi, yok da 

olmayacaktır. Her şeyin, âlemin de bir sonu vardır; ancak 

bu son yine ateştir ve âlem sonsuz olarak küllerinden 

yeniden doğmaktadır.69 

Bu verilerden Herakleitos’un burada ateşten 

kastettiği şeyin, fiziksel anlamda ateş olduğu 

anlaşılmaktadır. Ancak onun, burada fiziksel ateşin 

                                                            
67  Arslan, İlkçağ Felsefesi Tarihi Sokrates Öncesi…….., s.187-188. 
68  Arslan, İlkçağ Felsefesi Tarihi Sokrates Öncesi……., s.187; 

Hüsameddin Erdem, İlkçağ Felsefesi Tarihi, Konya 1998, s.88; Macit 

Gökberk, Felsefe Tarihi, s.24; Vorlander, Felsefe Tarihi, s.54. 
69  Erdem, İlkçağ Felsefesi Tarihi, s.88-89. Ayrıca bkz Weber, Felsefe 

Tarihi, s.21; G. Skirbekk ve Nils Gilje, Antik Yunan’dan Modern 

Döneme Felsefe Tarihi, Çeviren: Emrah Akbaş-Şule Mutlu, Kesit 

Yayınları, İstanbul 2006, s.30. 



 

 

35 Hayreddin Kızıl 

kendisini değil, benlik gözümüzle gördüğümüz 

maddeden kısmen arınık, daha latif bir ateşi, fiziksel 

ateşin bir biçimi olan daha ince, daha az maddî bir ateşi 

kastetmiş olması muhtemeldir. Ne var ki bu ikinci 

anlamın kendisi de son tahlilde maddî, yani fiziksel ateşe 

dayanmaktadır.70 

Herakleitos, insanın mahiyetini açıklarken yine 

“ateş” unsurunu etkili olarak kabul etmiştir. Nitekim o, 

ruhu sıcak bir buhara benzetmiştir. Ona göre insan üç 

şeyden meydana gelmektedir: Ateş, su ve toprak. İnsan 

ruhu, aslında ateşten meydana gelmiştir; ancak bu ateş, 

bireysel ruh haline dönüşürken “nemlenen” bir ateştir. 

Nasıl ki, ateş sönerken su, hava ve toprak oluyorsa, 

bireysel ruh haline gelirken de, o, ateş olma özelliğinden 

çok şey kaybederek “ıslak” olur. O halde, ateş, ruhun 

insan varlığına girişi ve bu giriş sırasında nemlenmesi, bir 

tür ölümdür. Nitekim Herakleitos, ölümün kendisini, bir 

tür doğuş veya ölümsüzlüğe ulaşma olarak görmektedir. 

Herakleitos, ruh için iki türlü ölüm olduğunu kabul 

etmektedir: Sudan gelen ölüm ve ateşten gelen ölüm. 

Sudan gelen ölüm, yani ateş-ruhun ıslanması, gerçek 

ölümdür. “Ruhlar için ölüm, su olmaktır. Buna karşılık 

ruh için ateşten bir ölüm de vardır. Bu ölüm, farklı bir 

ölümdür ve gerçekte ölümsüzlüktür; çünkü ateş-ilkeye 

kavuşmaktır.71 

                                                            
70  Arslan, İlkçağ Felsefesi Tarihi Sokrates Öncesi……, s.189. Vorlander, 

Herakleitos’un “ateş”i, salt maddi anlamda kullanmadığını 

belirtmektedir. Onun, “ateş”i, değişim simgesi olarak kullandığını 

belirtmektedir. Bkz Vorlander, Felsefe Tarihi, s.54; G. Skirbekk ve N. 

Gilse’a göre her iki yorum da mümkündür. Bkz Skirbekk-Gilje, 

Antik Yunan’dan Modern Döneme Felsefe Tarihi, s.29.  
71  Arslan, İlkçağ Felsefesi Tarihi Sokrates Öncesi……., s.201-202. 



 

 

36 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Herakleitos’a göre, evren, Tanrı’yla bir ve aynı 

şeydir. Yalnız o, bakış açısına göre evren veya Tanrı diye 

farklı adlarla çağrılabilir. Aslına bakılırsa, Herakleitos’a 

göre evren, Tanrı, ateş veya logos, bütün bunlar bir ve 

aynı şeylerdir. Onlar arasında olsa olsa şöyle bir ayırım 

yapılabilir: Tanrı evrenin ilkesi olan ateşin en saf halidir. 

Logos, Tanrı’nın evrende iş gören bir gücü, bir yasası 

olması bakımından, Tanrı’nın tanımlanmış adıdır. 

Kısacası, Tanrı’nın söz konusu müdahalesi, yasası veya 

logos, evrenin içinde bulunan, içkin, ateşin bizzat içinde 

bulunan öz veya ateşin kendisi olan yasadır. 

Herakleitos’a göre, bu yasa, zıtların savaşı ve bundan 

doğan uyum yasasıdır.72 

Herakleitos’a göre yıldızlar, daha doğrusu bütün 

gök cisimleri parlak ateşlerdir.73 Herakleitos, yıldızların 

topraktan çıkan kuru buharlar sonucu meydana geldiğini 

kabul etmiş, gök cisimlerini açık tarafları bize dönük olan 

“sandal”lara benzetmiştir. Ona göre gök cisimlerine ait 

tutulmalar, bu sandalların ters dönmesi sonucunda 

ateşlerinin insanlar tarafından görülmemesinden ibarettir. 

Herakleitos, bulutlar ve rüzgârları ise denizlerden çıkan, 

su buharları ile açıklamıştır.74 

Bu Antik Yunan filozofunun bazı düşüncelerinin 

Mecûsî düşünceleri ile benzer olduğu görülmektedir. 

Özellikle evreni zıtların mücadelesi ile açıklamış olması 

Mecûsî dünya görüşü ile benzerlik taşımaktadır. Ona 

göre evrendeki zıtların savaşı, varlığın veya oluşun biricik 

                                                            
72  Arslan, İlkçağ Felsefesi Tarihi Sokrates Öncesi…….., s.196. 
73  Herakleitos, bunu söylerken büyük bir ihtimalle uzaktan ateşin 

parlamasına kıyaslayarak gökteki parlak bütün cisimleri “ateş” 

kabul etmiş olmalıdır. 
74  Arslan, İlkçağ Felsefesi Tarihi Sokrates Öncesi………, s.200. 



 

 

37 Hayreddin Kızıl 

ve zorunlu şartıdır. Eğer zıtlar arasındaki bu savaş ve 

mücadele olmasaydı, hiçbir şey meydana gelemezdi. 

Herakleitos’a göre evren, zıtların mücadelesinin meydana 

getirdiği bir uyum, armonidir. Ahmet Arslan, 

Herakleitos’tan şöyle bir alıntı yapar:  

“Homeros, Tanrılar ve insanlar arasında keşke 

çatışmalar sona erseydi” demekte haksızdır; o, evreni 

ortadan kaldırmak istediğinin farkında değildi. Çünkü, 

onun istediği yerine gelmiş olsaydı, her şey yok 

olurdu.”75  

Herakleitos’ta zıtların savaşı yanında ateşe 

ehemmiyet göstermesi, kâinatın ateşle yok oluşacağını 

belirtmesi de, Mecûsî inancıyla benzer özellikler 

göstermektedir. Konunun başında da belirtildiği gibi 

yaşadığı dönemde hem Anadolu’ya hem de yaşadığı 

bölgeye Persler hakimdi, Kendisi de, büyük bir ihtimalle 

onların düşüncelerinden etkilenmişti. 

 Herakleitos’un ateşle ilgili görüşleri kendisinden 

sonra da etkili oldu. Onun dünya görüşü; yaratılmamış, 

ebedî madde, evrenin özü ve yaratılışın kendisi ile 

başladığı logos, zihin, akıl ve bilgelik ile bağlantılı olan 

“ateş”le başladı. Kendisinden sonra Pisagorcular, Elea 

Okulu, Parmenides ve Empedokles, ateşi önemli bir 

element olarak gören diğer filozoflardı.76 

2. Dinlerde Ateş Sembolü 

Felsefe tarihinde kimi filozoflarca arkhe olarak kabul 

edilen ateş, su, hava ve toprağın her biri Dinler Tarihi 

                                                            
75  Arslan, İlkçağ Felsefesi Tarihi Sokrates Öncesi…….., s.190. 
76  David M. Knipe, “Fire”, Encyclopedia of Religion -second edition-, 

editör: Lindsay Jones, USA 2005, s.3118. 



 

 

38 Mecusilikte Ateş Sembolü 

içerisinde bir inanç konusu haline gelmiş, değişik 

dinlerde tanrılaştırılmış veya kutsallaştırılmıştır. İnsanlık 

tarihi boyunca hatta günümüzde de su, ateş, hava ve 

toprak, hatta hayvanlar, bitkiler, gökyüzü, taşlar vb. akla 

gelebilecek hemen her şey kutsanmış veya 

tanrılaştırılmıştır. Hava/rüzgâr Hint-İran mitolojisinde 

Vayu olarak tanrılaştırılmış, toprak77 Anadolu’da Kybele 

kültünde tanrılaştırılmış, su, Sümerlerde Ea, İran 

mitolojisinde Apam Napat olarak kutsanmıştır. Dinler 

Tarihi’nde bunların yanında, kutsal su kaynakları veya 

nehirlerin de kutsandığı görülmektedir.78  

Günümüzde, şehirlerde yaşayan modern insan için 

garip gelebilecek bu tür durumlar, tabiatla iç içe yaşayan 

insanlar arasında sık rastlanılan bir durumdu. 

Modernizm öncesi dönemde insanlar, her biri kendine 

has özellikler taşıyan bu dört unsur ile doğrudan bir 

etkileşim halindeydi. Bunların önemi, o dönem insanları 

için vasıtasız bir şekilde görülmekte, hissedilmekte, 

yaşamın devam etmesinde hayatî ihtiyaçların 

karşılanmasındaki yerleri dolaysız bir şekilde 

gözlemlenmekteydi. Su, ateş, toprak, rüzgâr, bu 

insanların hayatlarıyla olan ilişkiden, ilginç güçlerinden 

ve gizemlerinden dolayı kutsaldı.79 Toprak yiyecek ve 

sığınma sağlamakta, su hem hayvanlar hem de insanlar 

için hayatî bir ihtiyaç olarak görülmekte, ateş ise, ısı ve 

ışık sağlamaktaydı.  

                                                            
77  Yer-Toprak için bkz Ekrem Sarıkçıoğlu, Din Fenomenolojisi Dinlerin 

Mahiyeti ve Tezahür Şekilleri), Fakülte Kitabevi, Isparta 2011, s.38-39. 
78  Sarıkçıoğlu, Din Fenomenolojisi…., s.39-42. 
79  Crawford Howell Toy, Introduction To The History Of Religions, 

Editör: Morris Jastrow, vol IV, USA 1913, s.131. 



 

 

39 Hayreddin Kızıl 

Çalışmanın konusu olan ateş, diğer unsurlar gibi 

dünyanın hemen her yerinde kutsal kabul edilmiş, ateşe 

tapınma, ona saygı ve hürmet gösterme vb. ateşle ilgili 

inançlar, evrensel bir olgu haline gelmiştir. Ateş 

çevresinde gelişen inanç ve uygulamalar, çeşitli ve 

sayısızdır. Kimi topluluklar, inancı, kutsal sözlü ve yazılı 

metinler eşliğinde ocak ateşi ve toplumsal ateş altarları 

üzerinde merkezileştirirken, kimi topluluklar ise ateşi, 

mitik ve ritüel rollerle ele aldılar.80 

Ateş, her ne şekilde olursa olsun zaman içerisinde 

bazı dinlerde önemli kabul edilmiş, dini yaşamın bir 

parçası haline gelmiştir. Fakat şunu da bilmek gerekir ki 

“ateş” dinin önemli bir parçası haline gelmiş olmasına 

rağmen dinin “kurucu bir üyesi” olmamış, daha çok ritüel 

veya ibadetlerde görülmüştür. Yani ritüel ve ibadetin en 

eski bir objesi olarak ateş, dinlerin kuruluş öğesi 

olmamışsa da temel bir rol oynamış, tarih öncesi 

kültürlerin dini görüşleri kutsal sunak ateşleri etrafında 

gelişmiştir. Sürekli yanan ateşe, yeni ateşe veya kurban 

ateşine bağlı bu ritüellerin izleri, bugün hâlâ dini 

törenlerde görülebilir.81 

Yukarıda da ifade edildiği gibi modern imkânlara 

sahip, ihtiyaçlarını hazır halde bulan bir kişi ateşin kutsal 

kabul edilmesini veya tanrılaştırılmasını garip 

karşılayabilir. Bu nedenle geçmişe gitmek ve bu inancın 

kökenini araştırmak gereklidir. Bundan binlerce yıl öncesi 

düşünüldüğünde hem ısınmak hem aydınlatmak hem de 

yiyecekleri pişirmek için kullanılan ateş, o dönemde 

                                                            
80  Knipe, “Fire”, s.3116. 
81  Timothy Ingalsbe, The Encyclopedia of Religion And Nature, Editor: 

Bron Taylor, England 2005, s.662. 



 

 

40 Mecusilikte Ateş Sembolü 

yaşayanlar için oldukça önemliydi. Günümüzdeki 

aydınlanma araçlarının olmadığı, gecelerin tamamen 

karanlık olduğu geçmişte, gece yıldız ve ay ile gündüz 

güneşin dışında aydınlatma imkânı sadece ateşle 

oluyordu. Böyle bir ortamda ateşin önemi artmakta, onu 

elde eden kişiye güven vermekte, geceleri, karanlıktan ve 

karanlıktan gelecek tehlikelere ve vahşi hayvanlara karşı 

korunmayı sağlamakta, huzur ve emniyet hissi 

vermekteydi. 

Tehlikelerle dolu “karanlık”tan kişiyi koruyan, 

insana “aydınlık” ve “sıcak” bir ortam sağlayan ateş, 

doğadaki tüm aktif gücün özüydü. Su ile birlikte ateş, 

yeryüzündeki canlı varlıkların, varlığını borçlu oldukları 

unsurlardı. Üstelik hayatî öneme sahip ateşi, gerektiği 

zaman elde etmek ve onu devamlı hazır halde tutmak çok 

zordu.82 Bu nedenle ateşi yakılı tutmak, yakılı ateşi 

korumak ve onu sürekli kullanım için hazır tutmak 

toplumun dikkat ettiği bir konu haline gelmişti. İlk 

dönemlerde toplumun önemli bir hazinesi korunur gibi,  

herkese ait olan bir yerde, bir tapınakta, ihtiyacı olanlar 

için hazır tutulmuş, rahipler tarafından sunakta korunan 

ateşin faydalı özellikleri yanında yıkıcı ve ürkütücü bir 

yönünün de olması zamanla onun bir inanç konusu 

haline gelmesinde etkili olmuş olmalıdır.83  

Maurice Fluegel (1831-1911), ateşin toplum için 

faydalı olmasının onun bir sembol olarak kullanılmasında 

etkili olduğunu belirtmiştir. Ona göre ateşin yararları ve 

                                                            
82  Nasarvanji F. Bilimoria, Zoroastrianism In The Light Of Theosophy, 

Bombay 1898, s.51. 
83  Hikmet Tanyu, “Türklerde Ateşle İlgili İnançlar”, I. Uluslar arası 

Türk Folklor Kongresi Bildirileri, Ankara 1976, s.285-286. 



 

 

41 Hayreddin Kızıl 

ona duyulan saygı, insanların zihninde, karanlıktan 

koruyan, güneş gibi ışık ve sıcaklık veren ateş ile kutsalın 

özdeş, birbirine bağlı olmasına neden olmuştur. Bu 

düşünce, o dönemde yaşayan insanların zihninde bir 

kategori, standart bir fikir olarak kalmış, böylece Işık, 

Tanrı’nın en asil sembolü olmuştur.84 Parlaklığı nedeniyle 

güneş, yıldırım ve ışık ile ilişkilendirilen ateş, sık sık 

tanrının ihtişamının bir temsili olarak ortaya çıkmıştır.85 

Güneşe tapınmanın, ateşe tapınmadan önce ortaya 

çıktığını belirten Hikmet Tanyu, ateşin, güneşle olan 

benzer yönlerinin, ateşin, güneşten çıktığı inancının 

ortaya çıkmasına neden olduğunu kaydetmiştir.86 

Ateşin bu faydaları ile beraber mahiyeti de insanları 

düşündürmüş olmalıdır. Faydalı ve yıkıcı özelliklerinin 

yanı sıra günümüzde çok az tecrübe edilen ama geçmişte 

hemen her zaman yaşanan bir tecrübeyi bilmek, 

hatırlamak, konuyu açıklamaya yardım edecektir. Ateşin 

kenarında onun yanışını izlemek, ateşin çıkardığı sesler 

ve alevlerin aldığı şekiller insanın hayal dünyasını 

harekete geçirmektedir. Özellikle gece karanlığında, ateşi 

yakından izlemek ve böylece ondan çıkan mistik 

hışırtıları, işitilmemiş sesleri ve alevlerin kavisli 

hareketliliğini, soyuta yakın letafetini, alevlerin aldığı 

rengarenk şekilleri derinden hissetmek, insanı hayallere, 

düşüncelere daldırmış olmalıdır. 

Gaston Bachelard, alevlerin, izleyenler üzerinde 

bıraktığı etkiyi güzel bir şekilde ele almıştır. Ona göre, 

                                                            
84  Maurice Fluegel, The Zend Avesta And Eastern Religions, USA 1898, 

s.43-44. 
85  Toy, Introduction To The History Of Religions, s.136-137. 
86  Tanyu, “Türklerde Ateşle İlgili İnançlar”, s.285-286. 



 

 

42 Mecusilikte Ateş Sembolü 

dünyada düşçülüğe çağıran nesneler arasında, en büyük 

imge oluşturanlardan biri “alev”dir.  

“Alev”, kendisini izleyen kişiyi hayal etmeye zorlar. 

Bir alevin karşısında hülyalara dalındığında, duyularla 

algılanan şey, hayal edilenin yanında bir hiçtir. Alev, 

metafor ve imge olarak değerini çok çeşitli tefekkür 

alanlarında taşır. Alev, yaşamı ifade eden eylemlerden 

birinin öznesi olarak kabul edildiğinde, onun bu 

eyleme ilave bir canlılık kattığı görülecektir. Alev 

karşısında hayal kuran herkes gücül87 bir şairdir. Alev 

karşısında dalınan her hülya, hayranlık duyan birinin 

hülyasıdır. Alev düşçüleri, ilk hülya halindedirler. Bu 

ilk hayranlığın kökleri insanlığın uzak geçmişinde 

bulunur. Aleve doğal hatta doğuştan gelme bir 

hayranlık vardır. Alev, görme zevkinde bir 

yoğunlaşmayı, her zaman görülenin ötesini özendirir. 

İnsanı bakmaya zorlar.88 

Ateşin başka bir yönü de hayat belirtisi olmasıdır. 

Ateş, canlılar için sıcaklık aynı zamanda bir “yaşama” 

belirtisidir. Canlı bir beden ile ölmüş bir beden 

karşılaştırıldığında canlı ile cansız arasındaki en önemli 

belirti vücut ısısıdır. Ölümün soğukluğu ile hayatın 

canlılığı ve sıcaklığı karşılaştırıldığında “ateş” hayatı 

çağrıştırmaktadır. Bachelard’a göre kanda insanı var eden 

canlandırıcı ateş bulunur, nitekim en son o bozulur; o da 

ancak kişi öldükten biraz sonra bozulur.89 

                                                            
87  Yalnız güç olarak kalan, gerçekte etkisi olmayan. 
88  Gaston Bachelard, Mumun Alevi, Çev: Ali Işık Ergüden, İthaki 

Yayınları, İstanbul 2008, s.23-24. 
89  Gaston Bachelard, Ateşin Psikanalizi, Çev: Aytaç Yiğit, Bağlam 

Yayınları, Ankara 1995, s.96. 



 

 

43 Hayreddin Kızıl 

Ateş ve alevin bu özellikleri dini duygularla beraber 

düşünüldüğünde daha etkili olmaktadır. Ateşin, iyi ve 

kötüyü bir arada taşıması, dumanının sürekli yukarıya 

doğru yükselmesi insanları farklı düşüncelere 

sürüklemiştir. Büyük Tanrı’nın, gökte olduğuna 

inanılması, dumanın sürekli göğe yükselmesi ile beraber 

düşünüldüğünde, insanların hem tasavvurlarını 

genişletmiş hem de onları heyecanlandırmıştır. Geçmişte, 

ateşin insanları etkilemesi ve onlar için bir inanç konusu 

haline gelmesi şu şekilde yorumlanmıştır: 

Ateşin mahiyeti akvam-ı maziye nazarında bir sır 

gibi telakki olunuyordu. Kainata ifaza-i hayat eden 

şemsin ziya ve hararetiyle ateş arasında pek yakın bir 

münasebet olduğu görülüyor. Yıldırım, şimşek gibi 

ateşin bir manzara ile zuhur eden hadisat-ı cevviye ise 

cahil insanlarda havf ve haşyetiyle memzuc bir his 

uyandırıyordu. Ateşin hayat-ı beşere olan faide ve 

lüzumu ise havf ve hayret-i hasene bir de minnet ve 

meveddet hissi ilave ediyordu. Akvam-ı kadime arasında 

ateşe karşı perverde edilen bu hislerdir ki bilahare 

ateşperestliğe yol bulmuştur. Bi-payan ovalar, berrak ve 

mükevkeb geceler Keldanileri nücumperestliğe sevk 

etmiş olduğu gibi İran muhiti de, İranlıları ateşe tapmağa 

teşvik eylemiştir.90 

Ateşin, ısı ve ışık kaynağı olması, karanlık ve 

karanlıktan gelecek tehlikelerden koruması, kötü ruhları 

uzaklaştırmak için bir güç olarak kullanılmasını 

sağlamıştır. Ayrıca ateşin şimşek ve yıldırımlar 

sonucunda da ortaya çıkması, kendisinin semavi 

                                                            
90  M. Şemseddin, “Kadim İran’da Din”, latinize eden Fuat Aydın, 

Dinleri Tarihleriyle Okumak –Dinler Tarihi Yazıları-, Ensar Neşriyat, 

İstanbul 2007, s.185. 



 

 

44 Mecusilikte Ateş Sembolü 

karaktere sahip olarak kabul edilmesini sağlamıştır. Ateş, 

Prometheus Efsanesi’nde ifadesini bulduğu gibi, gökten 

çalınmıştır. Yani hem insani ve hem de semavi karaktere 

sahiptir.91 

İşte bütün bunlar birleştirildiğinde ateşin geçmişte 

insanlar üzerinde bıraktığı etki daha iyi anlaşılacaktır. 

Max Müller (1823-1900), insanların, “ateş” hakkında 

geçmişte ne gibi duygulara sahip olabildiklerini şu 

şekilde açıklamıştır:  

İnsan, kendisini, fikrî olarak insanlığın ilk devir-

lerine, tabiata tapınmanın ilk şeklinin dahi ortaya 

çıkmadığı dönemlere döndürürse, ateşin ilk ortaya 

çıkışının ruhlarda ne şekilde bir etki bırakabileceğini az 

çok düşünebilir. Bu konuda ateşin kaynağı meselesinin 

önemi yoktur. Bu kaynak ister yıldırım, ister iki ağacın 

birbirine sürtülmesi, isterse bir çakmak taşının kı-

vılcımları olsun, hepsi birdir. İlkel insanların gördüğü 

şey, ateşin önüne geleni yakıp kül etmesidir. Onlar 

üzerinde asıl etkili olan şey de, ateşin bu özelliği 

olmuştur. Ateşin amansız bir şekilde önüne geleni, 

yakması mümkün olan her şeyi bir avuç küle çevirme 

özelliği, insanlarda, korku hissi ve korunma endişesi 

uyandırmıştır. Oysa ateş, sadece yok edici bir şey 

değildir. İnsanlar, kışın şiddetli soğuklarda, gecenin 

dehşetli karanlıkları karşısında ateşten çok 

faydalanmıştır. Ateş, aynı zamanda onlar için müdafaa 

ve saldırı silahı vazifesini de görmüştür. İnsanlar, ateş 

sayesinde çiğ et yemekten kurtulup, pişmiş gıdalar 

yemeye başlamıştır. Daha sonraları ise, ateş sayesinde 

                                                            
91  Sarıkçıoğlu, Din Fenomenolojisi…., s.42. 



 

 

45 Hayreddin Kızıl 

madenleri işleyerek, kendilerine gerekli olan alet ve 

silahları yapmışlardır.92 

Bu özelliklere sahip ateş, faydalı ve korkutucu 

yönleri ile beraber zaman içerisinde değişik inançlara 

kaynaklık etmiştir. Ateş ve onun etrafında gelişen 

inançlar incelendiğinde bunların ateş ve mahiyeti ile ilgili 

özelliklerin olduğu görülmektedir. Sakin bir cismin alev 

aldıktan sonraki hareketliliği, yanarken çıkardığı sesler, 

yıldırımın çakışı, yanardağın dehşeti ve lavın korkunç 

akışı, kavurucu ve öldürücü gücü, insanı etkilemiştir. 

Yine ateşin canlılık, hareket ve eritme özelliğine sahip 

olması, ayrıca kıvılcım çıkarması, onda özel, gizli ve derin 

bir güç, hatta gizil bir ruh olduğu hissini vermekte, bu 

şekilde insanı etkilemekteydi. Bütün bunlar onun faydalı 

yönleriyle birlikte, yakıcı ve öldürücü gücünün olması, 

insanların onun arkasında bir ilah aramasına neden 

olmuş olmalıdır. Ya da ateşin, doğrudan doğruya ateş 

gücünü belirten yaygın ve etkin bir kudret veya ruh 

sahibi veya bazan tanrı, bazen tanrıça olarak görülmesine 

yol açmıştır. Ateşin yakıcı, öldürücü gücünden korunmak 

üzere ona saygı gösterilmiş, ona karşı iyi davranılmıştır. 

Ateşin, kötülükleri giderici veya önleyici, pislikleri, 

kirlilikleri temizleyici bir kuvvet olduğuna, bu sebepten 

arınma ve temizlenme işlemlerinde fayda sağladığına 

inanılmıştır.93  

Ateşin temiz ve temizleyici olduğuna ilk 

dönemlerde itibaren inanılmıştır.94 Ateşe tükürülmemesi, 

pis şeyler atılmaması, yeni ateşin belirli kurallara göre 
                                                            
92  M. Şemsettin Günaltay, Dinler Tarihi, sadeleştiren: Sevdiye Yıldız, 

Kesit Yayınları, İstanbul 2006, s.129-130. 
93  Tanyu, “Türklerde Ateşle İlgili İnançlar”, s.301. 
94  Toy, Introduction To The History Of Religions, s.137. 



 

 

46 Mecusilikte Ateş Sembolü 

yakılması bütün bunlar ateşin temiz ve temizleyici bir 

doğaloluşum sayıldığını kanıtlamaktadır. Aslında ateşin 

temizleyici gücü olduğu düşüncesinin temelinde gerçek 

olgular yer alır. Ateş ve özellikle kamp ateşi ve ocağın 

dumanı insanların evlerini her türlü parazitten (sinek, 

sivrisinek, böcek) kurtarmalarına yardım etmektedir. 

Aynı gerçek halk hekimliğinde ateşin (bütün halklarda) 

kullanılmasına da yansımıştır. Ateşin bütün tedavi edici 

fonksiyonlarını sıralamak zordur: Hastalıklı yerin soba 

közüyle yakılması, tütsülerne, isleme, tedavi araçlarını 

kutsama vb.95 

Ateşin bu arındırıcılık özelliği ile ilgili inançların 

ortaya çıkmasını Bachelard, iki nedene dayandırmaktadır. 

Bachelard, ateşe bu yönde değer verilmesinin en önemli 

sebeplerinden birinin ateşin kokuları gidermesi yönünün 

olabileceğini söyler ve şöyle devam eder:  

Zaten bu durum, arınmanın en dolaysız 

kanıtlarından biridir. Koku, en sinsi veya en can sıkıcı 

şekilde var olarak kendini kabul ettiren zorlayıcı, temel 

bir niteliktir. O, insanın mahremiyetine tecavüz eder. Bu 

nedenle ateş her şeyi arındırır çünkü iç bulandırıcı kokuları 

giderir. Hatta pişmiş et, her şeyden önce kokuşmanın 

üstesinden gelinmesini temsil eder. Ateş, koku giderici 

etkisiyle en esrarengiz, en belirsiz ve dolayısıyla en 

çarpıcı değerlerden birini aktarır gibidir. 96 

Ateşle arınma ilkesinin ikinci bir sebebi çok daha 

bilgiççe dolayısıyla da psikoloji açısından daha az etkili 

bir sebep olan, ateşin, maddeleri ayırması ve maddî 

                                                            
95  Sergei Aelksandrovich Tokarev, “Kültür Tarihinde Ateş Sembolü”, 

Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi/Journal Of Turkish World Studies, c. 

VI, sy: 1, İzmir 2005, s.259 
96  Bachelard, Ateşin Psikanalizi, s.94-95. 



 

 

47 Hayreddin Kızıl 

kirleri yok etmesidir. Bir başka deyişle, ateşin sınavından 

geçen, türdeşlik yani ateş gibi arılık kazanmış olur. 

Maden filizlerinin dökümü ve dövülmesi hepsi aynı 

değer vermeye yönelik olan bol miktarda eğretileme 

sağlamıştır.97 

Ateşin, ısınma, pişirme, aydınlatma, vahşi 

hayvanlardan korunmaya vesile olması, kötülükleri 

gidermesi, iyileştirici veya önleyici, temizleyici bir özellik 

taşıması, canlılara şifa vermesi ve güç kazandırmasının 

yanı sıra, cezalandırıcı bir yöne de sahip olduğuna 

inanılmıştır. Bunlar, onu tazim etmeye yol açmış, onda, 

insanüstü yüksek bir mahiyet ve karakter görülmesini 

sağlamıştır. Hatta ateşin kıvılcımından, közün 

durumundan ve çıkan dumanından veya ateşin 

renginden, sesinden türlü yorumlar yapılmış, bu 

özelliklerinden hareketle falcılık, hatta büyücülük 

yapılmıştır. Bunun dışında evde, çadırda, ateşin 

bulunduğu mahal, onun tutuşmuş hali ve bilhassa ateşin 

üzerinde yandığı ocak, kutsal tanınmıştır. Bütün bunlar 

nedeniyle, ateş,  çok eski çağlardan başlayarak, kuvvet ve 

kudretin, bereket, canlılık ve gençliğin, faaliyet, hareket 

ve çevikliğin, cezalandırma ve azabın, ıztırabın, akıl ve 

hikmetin, sıhhat ve afiyetin, bolluk, refah, servet ve 

mutluluğun sembolü sayılmış, bir evin, bir konutun 

bereket sebebi olarak bilinmiştir. Bu da onun sürekli 

yanar halde bulunmasını gerektirmiş, böylece onun 

korunması için tedbirler alınmasını sağlamıştır. Ateşin 

sönmesini önlemek ve yanlarında küllerini taşımak, 

zamanla ateşi yakılı tutarak, onun yanışını korumak 

                                                            
97  Bachelard, Ateşin Psikanalizi, s.94-95. 



 

 

48 Mecusilikte Ateş Sembolü 

isteği, bir müddet sonra ateşin kutsallaştırılmasına yol 

açmıştır.98 

Ateşin dışında ateşle bağlantılı olarak ocak, ateşin 

üzerinde bulunduğu taş parçası vb. birçok şey kutsal 

kabul edilmiştir. Hikmet Tanyu’ya göre hemen hemen 

bütün kültürlerde ateş ve ocağın kutsallığı, ateşin veya 

ocağın bir tanrı veya tanrıça olarak kabul edilmesini ya da 

Tanrı’nın gücünü gösteren bir imge veya sembole 

dönüşmesini sağlamıştır. Tanyu, gerek geçmişte ve gerek 

günümüzde ateşle ilgili inançların yaygın olduğunu, 

bunların insanlığın ortak bir alanı ve hedefi olduğunu 

belirtmiş, dünyanın farklı yerlerinde ateşle ilgili benzer 

inançların olmasını insan psikolojisi ile açıklamıştır. Ona 

göre, insan psikolojisinin ve tabiata karşı gösterilen 

davranışın ortak noktaları dolayısıyla, değişik coğrafi 

bölgelerde, değişik toplumlarda, değişik ırklarda benzer 

noktaları tespit etmek mümkündür. Bu benzerlikler, insan 

yapısı ve psikolojisinin ortak yanları bakımından tabii 

görülebilir.99 

Ateşle beraber ocağın kutsal kabul edilmesi, 

kutsalın yayılmacı özelliğinden kaynaklanmaktadır. 

Bunun dışında, ateşin ocakta evcilleştirilmesinden sonra 

yemek yapımında kullanılması ve ateşi daha yakından 

izleme imkanı da ocağı kutsallaştırmayı doğurmuş 

olmalıdır.  

Bachelard, bu şekilde ocakta korunan ateşin 

izlenmesinin güçlü bir etkisi olduğuna inanmıştır. Ona 

göre, ateşin temaşası kişiyi felsefi düşüncenin kökenlerine 

                                                            
98  Tanyu, “Türklerde Ateşle İlgili İnançlar”, s.285-286. 
99  Tanyu, “Türklerde Ateşle İlgili İnançlar”, s.303. 



 

 

49 Hayreddin Kızıl 

götürür.100 Ocağa kapatılmış ateş, insanoğlu için ilk hayal 

konusu, dinlenmenin simgesi, dinlenmeye davet 

olmuştur. Ona göre  

“…..yalımlanan odunların karşısında hayale dalmadan 

bir dinlenme felsefesi tasarlanamaz. Öyle ki ateş 

karşısında hayal kurmaktan geri kalmak bizce ateşin 

hakikaten insanca ve ilk kullanımını ıskalamaktır. 

Şüphesiz, ateş ısıtır ve teselli eder. Fakat ancak oldukça 

uzun bir temaşada bu tesellinin bilincine varılır; ancak 

dirsekler dizlerin üstüne konur, baş da ellerin arasına 

alınırsa ateşin huzuru duyulur. Bu duruş uzaklardan 

gelir. Ateşin yakınındaki çocuk, doğal olarak öyle durur. 

Bunun Düşünen Adamın duruşu olması boşuna değildir. 

Bu, tetikte bekleme veya gözleme dikkatiyle hiçbir ortak 

yönü olmayan, çok özel bir dikkati anlatır. Başka bir 

temaşa için nadiren kullanılır. Ateşin yakınındayken 

oturmak gerekir; uyumadan dinlenmek gerekir; kendine 

özgü nesnesi olan hayale razı olmak gerekir. Ama ateş 

kenarındaki hayalin daha felsefi eksenleri vardır. Onu 

temaşa eden insan için ateş, hem bir çabuk oluş örneği, 

hem de bir ayrıntılı oluş örneğidir. Akan sudan daha az 

yeknesak ve daha az soyut olan, çalının içinde her gün 

bakılan yuvasındaki kuştan daha çabuk büyüyüp 

değişen ateş, zamanı değiştirmek, sarsmak, bütün hayatı 

sonuna, öbür dünyaya götürmek arzusunu telkin eder. O 

zaman hayal hakikaten sarıcı ve heyecan verici olur; 

insanın bahtını açar; küçüğü büyüğe, ocağı yanardağa, 

bir odunun hayatı ile bir dünyanın hayatını birbirine 

bağlar.101 

Ocağın kutsal kabul edilmesinin nedenlerinden biri 

de Tanrı’nın ihtişamının simgesi olduğuna inanılan ateşi 
                                                            
100  Bachelard, Ateşin Psikanalizi, s.23. önceki sayfalarda s.22-23’te bir 

örnek vermiş 
101  Bachelard, Ateşin Psikanalizi, s.20-21. 



 

 

50 Mecusilikte Ateş Sembolü 

taşımasıdr. Antik çağda evin reisi baba eve geldiğinde, 

önce ocak başına gitmekte, ateşe odun atıp, ona 

tapınmaktaydı. Savaştan dönen asker, hayatını, baba 

ocağının koruduğuna inanırdı. Hatta ateşe, şükranlarını 

sunmak üzere, ocağın başında oturularak yemek yenilir 

ve ateşe et, yağ, güzel kokulu otlar, yapraklar, çiçekler, 

ikram şeklinde atılırdı. Bunların dışında ateşe zeytinyağı 

ve şarap da serpilirdi. Böylece ateş desteklenir, 

canlandırılır, ateşin daha gür yanması sağlanırdı.102 

Bu şekilde günlük hayatta ateşin oldukça etkin 

olması, yanardağ, doğalgaz, petrol vb. yollarla yeraltından 

çıkması, şimşek ve yıldırımla gökyüzünden inmesi, önüne 

gelen her şeyi yok etmesi gibi özellikler ateşin kökeni 

hakkında bazı mitosların ortaya çıkmasına neden 

olmuştur.  Bu mitoslarda ana karakter, ateşi çalıp 

insanlara veren kahraman kabul edilir. Dünyanın pek çok 

halkında iyi bilinen bu mitik şahıs “kültür kahramanı” 

olarak adlandırılmıştır. Çeşitli geleneklerin oluşumu ve 

kültürel faydalar ona aittir. Bu mitoslarda ateş, çalınan ve 

insanlara verilen temiz bir madde olarak tasvir edilir. 

Yalnız ateşin tanrılaştırılması veya bir şekilde 

kişileştirilmesi bazı mitoslarda yoktur.103  

Birbirinden farklı olan bu efsanelerde ateşin, bir 

kahraman tarafından yeryüzüne indirildiği, tanrıların, 

insanlara ateşi verdiği veya insanların onu tanrılardan 

çaldığı anlatılmıştır. Bazı efsanelere göre ise ateşin kendisi 

tanrı veya tanrıçadır. Ya da Tanrı’nın gücünü gösteren bir 

işarettir veya kendisine ait bir ruha sahip bir varlıktır. 

Başka efsanelere göre de ateş bir devdir veya Helios adlı 

                                                            
102  Tanyu, “Türklerde Ateşle İlgili İnançlar”, s.287. 
103 Tokarev, “Kültür Tarihinde Ateş Sembolü”, s.259. 



 

 

51 Hayreddin Kızıl 

güneş devinin yeryüzüne inmiş, evcilleştirilmiş bir 

yavrusudur. Bu efsanelerin bir kısmında ateş, olağanüstü 

bir varlık olarak aktarılırken bir kısmında hayvanlar 

tarafından insanlara öğretilmektedir.104 Ateşle ilgili en çok 

bilinen mitos Yunan mitolojisindeki Prometheus 

mitosudur. 

2.1. Antik Yunan’da Ateş 

Yunan mitolojisine göre Prometheus, Titanlar105 

soyundandır. Hesiodos’a göre, Prometheus, İapetos’la 

Okeanos kızı Klymene’nin oğludur.106 En yaratıcı ve akıllı 

Titan olarak kabul edilen Prometheus, suyla çamurdan 

ölümlü insanı yaratmıştır.107 Kendi ölümsüz geleceğini 

etkileyenler dışında bütün gelecek olayları önceden 

bilebilen Prometeus108, metisiyle (zeka), yani hilebazlığı ile 

kurnazlığa çalışan zekasıyla, aldatma becerisiyle bilinir.109  

                                                            
104  Hikmet Tanyu, “Ateş”, DİA, c.IV, 1991, s.52; Tokarev, “Kültür 

Tarihinde Ateş Sembolü”, s.258-259. 
105  Uranos’la Gaia’dan doğan altı erkek evlada Titan, altı kız evlada da 

Titanides denir. Titan dev anlamına gelir. Bkz Azra Erhat, Mitoloji 

Sözlüğü, Remzi Kitabevi, İstanbul 1996, s.286. Ayrıca bkz Şinasi 

Gündüz, Din Ve İnanç Sözlüğü, Vadi Yayınları, Ankara 1998, s.371. 
106  Erhat, Mitoloji Sözlüğü, s.254. 
107  Donna Rosenberg, Dünya Mitolojisi Büyük Destan Ve Söylenceler 

Antolojisi, çev: Koray Akten, Erdal Cengiz, Atıl Ulaş Cüce, Kudret 

Emiroğlu, Tuluğ Kenanoğlu, Tahir Kocayiğit, Erhan Kuzhan, 

Bengü Odabaşı, İmge Kitabevi, Ankara 2003, s.33, 35. 
108  Rosenberg, Dünya Mitolojisi…., s.59. Prometheus, sözcük olarak 

“önceden öğrenen, düşünen” anlamına gelmektedir. Bkz Britannica 

Encyclopedia of World Religions, s.886. 
109  Jean-Pierre Vernant, Eski Yunan’da Söylen ve Toplum, Çev: Mehmet 

Emin Özcan, İmge Kitabevi, Ankara 1996, s.174. 



 

 

52 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Mitosa göre Prometheus, bir kurban töreninde,110 

tanrılar ile insanların önüne getirdiği, sonra kurban edip 

parçaladığı öküzün iki parçasını saklayarak, Zeus’a 

öküzün yenemeyecek parçasını sunar. Zeus, 

Prometheus’a kanarak güzel görünüşlü bu payı kabul 

eder. Daha sonra işin farkına varan Zeus, Prometheus’un 

bu hilesini hiç unutmaz. Ceza olarak insanların o ana 

kadar yararlandıkları göksel ateşi (yıldırım) gizler ve 

insanlardan esirger.111 

Prometheus ise, Zeus’a görünmeden, insanlarına, 

ölümsüz demirci Hephaistos’un ocağından ateş çalarak 

yardım eder. Bu yüzden Zeus, Hephaistos’a, 

Prometheus’u Skitya’daki112, Kafkas Dağı’na çivilemesini 

emrederek cezalandırır.113 Zeus, o ana kadar rahat ve 

mutlu bir şekilde yaşayan insanları cezalandırmak için de 

Hephaistos’a güzel bir kadın yapmasını emreder; bu 

kadın Pandora’dır. Pandora, “bütün tanrıların armağanı” 

demektir. Tanrılar onu her türlü göz alıcı güzelliklerle 

süsleyip bezedikleri için bu ismi almıştır. Tanrılar, 

Pandora’yı, Prometheus’un kardeşi Epitmetheus’a114 eş 

olması için yeryüzüne yollar. Tanrılar bu arada bütün 

acıları, kötülükleri bir fıçıya doldurup, fıçıyı Pandora’ya 

vermiştir. Pandora, fıçının içinde ne olduğunu çok merak 

eder ve fıçının kapağını açar. Bütün felaketler ve 

üzüntüler, fıçıdan çıkarak dünyaya yayılır; fıçıda sadece 

                                                            
110  Behçet Necatigil, Yüz Soruda Mitologya, K Kitaplığı, İstanbul 2002, 

s.50-51. 
111  Vernant, Eski Yunan’da Söylen ve Toplum, s.177, 179. 
112   İskit ülkesi, Karadeniz’in kuzey-kuzteydoğusunda bir bölge. 
113  Rosenberg, Dünya Mitolojisi….., s.58. 
114  Epimetheus (Hindsight), sözcük olarak “geç anlama, öğrenme, bir 

şeyin nitelik veya önemini sonradan anlam” demektir. Bkz 

Britannica Encyclopedia of World Religions, s.887. 



 

 

53 Hayreddin Kızıl 

umut kalır.115 Bu mitosta geçen, Prometeus’un ocağından 

ateş çaldığı Hephaistos, Yunan Mitolojisinde ateş tanrısı 

olarak bilinmekte, volkanlar ve doğal gaz yangınları 

kendisiyle ilişkilendirilmektedir.116  

Yunanistan ve İtalya’da ateş, gökyüzü ateşi veya 

yeryüzü ateşi (volkan veya yanıcı gaz) ile ocak ateşi, 

olarak iki şekilde tanrılaştırılmıştır. İtalya’da Vulcan ve 

Yunanistan’da Hephaistos, doğal ateşin tanrısı kabul 

edilmişken, İtalya’da Vesta ve Yunanistan’da Hestia, ocak 

tanrıçası kabul edilmişlerdir.117 

Hephaistos, demircilerin ve zanaatkârların tanrısı 

olarak kabul edilmiştir. Bir dönem yanardağların içinde 

çalıştığına inanılan Hephaistos, resimlerde elinde kıskaç, 

sol ayağı diğerinden kısa, sakallı bir adam olarak 

görülür.118, Yunan mitolojisine göre Hephaistos, Zeus ile 

Hera’nın oğludur. Başka bir efsaneye göre Hera, Zeus’un, 

Athena’yı kendi kafasından yaratmasını kıskandığı için, 

                                                            
115  Necatigil, Yüz Soruda Mitologya, s.86; Prometheus ve diğerleri 

hakkında geniş bilgi için bkz Michelle M. Houlle, Gods And 

Goddesses In Greek Mythology, Enslow Publishers, USA 2001, s.41-47; 

Prometheus ve ateş için bkz Lesley Bolton, The Everything Classical 

Mythology, USA Massachutes 2002, s.36-39 arası. Prometheus ile 

ilgili benzer bir mitoloji Polinezya’da da aktarılmıştır. Bkz Joseph 

Campbell, Kahramanın Sonsuz Yolculuğu, Çev: Sabri Gürses, Kabalcı 

Yayınları, İstanbul 2000, s.213-214. Carl Gustave Jung da, Yunan 

efsanesinde anlatan Prometheus, efsanesinin benzerinin Kajot adlı 

bir kahraman etrafında Navaho Kızılderilileri arasında olduğunu 

belirtmiştir. Bkz Carl Gustave Jung, İnsan ve Sembolleri, Çev: Ali 

Nihat Babaoğlu, Okuyan Us Yayınları, İstanbul 2007, s.114. 
116  Britannica Encyclopedia of World Religions, s.422-423. 
117  H. B. Alexander, “Fire, Fireworshippers, And Fire Gods”, A 

Dictionary of Religion And Ethics, Editör: Shailer Mathews ve Gerald 

Birney Simth, New York 1921, S.169. 
118  Necatigil, Yüz Soruda Mitologya, s.27-28. 



 

 

54 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Hephaistos’u, kendi kendine doğurmuştur. Hephaistos, 

topal ve çirkin olarak tasvir edilmiştir. Bu niteliğiyle 

Olympos tanrıları arasında tektir ve aynı özellikler 

nedeniyle tanrılar tarafından hor görülür. Hephaistos, her 

türlü madeni işleyip olağanüstü güzellikte eserler 

yapabilmektedir. Zeus’la Hera’nın yatak odası, Olympos 

tanrılarının evlerini, o yapmıştır. Aynı zamanda ilk kadın 

Pandora’nın bedenini kilden yontan ve Prometheus’u 

Kafkas dağının tepesine çivileyen Hephaistos’tur.119 

Yunan mitolojisinde birinci derece kabul edilen on iki 

Olympos tanrısı arasında Hephaistos da vardır.120  

Antik Yunan’da ocak ateşinin de kutsal olduğu, 

Hestia adlı bir ocak ateşi tanrıçasının varlığına inanıldığı 

görülmektedir. Yunan mitolojisine göre Hestia, Kronos ile 

Rheia’nın en büyük kızlarıdır. Apollon ile Poseidon, bu 

tanrıçayı istemişler, ama Hestia, Zeus’tan sonsuz bir genç 

kızlık dilemiş, Zeus, onun bu dileğini yerine getirmiştir. 

Ocak, çok eski zamanlardan beri evin, ailenin merkezi kült 

yeri sayılmış, tanrılardan yardım umanlar ocağın yanına 

oturmuştur. Her yemekten önce Yunanlılar ve Romalılar 

ocak başında bir şey kurban ederlerdi. Yunanlılar, kurban 

vermeden önce, sonucun hayırlı olması için, Hestia’nın 

adını anarlardı. Hestia, ilk doğan tanrıça olması itibarıyla 

tanrıların da, insanların da en çok saygı duyduğu tanrıça 

olmuş ve panteonun protokolünde bütün tanrılardan önce 

gelmiştir. Bu özel niteliğine karşın son derece mütevazı 

olan tanrıça, insanlara ev yapmalarını öğretmiş, aile 

hayatının, ailenin kutsiyetinin ve istikrarının sembolü 

olmuştur. Bu yönüyle durağan, huzur, sükûn ve 

mutluluğu sağlayan ocağın ve evin koruyucu tanrıçası 

                                                            
119  Erhat, Mitoloji Sözlüğü, s.134-135. 
120  Necatigil, Yüz Soruda Mitologya, s.44. 



 

 

55 Hayreddin Kızıl 

olarak anılan Hestia, sakin ve hiçbir olaya, tanrılarla 

insanlar ya da tanrılarla tanrılar veya tanrıçalar arasındaki 

olaylara karışmayan bir tanrıça olarak betimlenmiştir. 

Heykellerine de az rastlanan tanrıça, genelde ayakta veya 

oturan, sakin ve ciddi tavırlı bir kadın olarak belirli bir 

işareti olmaksızın, kimi zaman başından omuzlarına inen 

bir örtüyle betimlenmiştir.121 

Hestia, ailenin daha büyümüş halini temsil eden 

sitede de kutsal kabul edilmiştir. Antik Yunanistan’da site 

içerisinde, içinde Hestia adına hiç sönmeyen, daima 

yanan bir ocağın bulunduğu tapınma yerleriyle anılırdı. 

Hestia, bekâretin de simgesiydi ve tapınma yeri 

evlenmemiş, bakire kalmış kızlar tarafından korunurdu. 

İçinde hiç sönmeyen bir ateşin yandığı ve Yunanistan’ın 

dini birliğini temsil eden bu tapınma yerinin merkezi, 

bütün dünyanın “Umumi Ocağı” olarak kabul edilen 

Delphoi’de bulunurdu.
 
Delphoi’deki bu kutsal ocaktan 

bütün Yunanistan’a yayılan kutsal ateş, savaş 

zamanlarında asker sevkiyatında da kullanılır, ayrıca; 

göçmenler, yeni gittikleri şehirlere anayurt tanrısının bu 

ateşinden götürürlerdi.122 Yunanlılar, bunun yanında 

evlerinin girişlerinde ve avlularında, pazar yerlerinde, 

kamu binalarında ve kırsal yerlerde kutsal bahçelerde 

sunaklar inşa etmişlerdi. Yunanlılar, yukarıda da ifade 

edildiği gibi içinde sürekli bir ateşin yandığı şehir altarları 

kurdular. Antik Yunan’da, ateş altarları her zaman 

                                                            
121  Ahmet Uhri, Ateşin Kültür Tarihi, Dost Kitabevi Yayınları, Ankara 

2003, s.32-33. Knipe, “Fire”, s.3118-3119. 
122  Uhri, Ateşin Kültür Tarihi, s.32-34; Knipe, “Fire”, s.3118-3119. 



 

 

56 Mecusilikte Ateş Sembolü 

tapınakların içinde değil, daha çok tapınağın önünde 

bulunurdu.123 

Hem Hephaistos, hem de Hestia’nın İtalya’da 

karşılıkları mevcuttur. Hephaistos’un Latince karşılığı, 

Vulcan’dır. Vulcan, Hephaistos’tan sadece isim olarak 

farklıdır. Bütün özellikleri Hephaistos ile aynıdır. 

Kendisine sunulan kurbanları kül oluncaya kadar yakardı. 

Vulcan, ter içinde, demircilikle meşgul olduğu halde tasvir 

edilmiştir.124 Vulcanus’un, Roma Forum’u kenarında çok 

eski bir sunağı vardı. M.Ö. 214’te, Vulcanus için, Campus 

Martius’ta (Mars Meydanı) bir tapınak yapıldı. Vulcanalia 

bayramı, 23 Ağustos’a rastlıyordu.125 

Ocak Tanrıçası Hestia ise, Roma’da Vesta adını 

almıştır. Vesta, bir inanışa göre tanrıların annesi diğer 

inanışa göre de Saturn ile Rhea’nın (yani zaman ile toprak 

tanrılarının) kızıydı.126 Vesta tapımı, şehrin ocak 

ateşineydi.127 Vesta tapınağındaki ocakta, Roma 

devletinin sağlamlığının sembolü olan sönmeyen ateş 

yanmıştır. Vesta’nın ateşi her takvim yılının başında 

yenilenirdi.128 

Vesta mabedinde, sürekli yanan ateşin sönmesiyle, 

Roma Cumhuriyeti’nin yıkılacağına inanılırdı. Şayet 

kazayla ateş sönerse, nöbetçi bulunan rahibeyi şiddetli bir 

                                                            
123  Britannica Encyclopedia of World Religions, s.36. 
124  Şemsettin Sami, Esatir -Dünya Mitolojisinden Örnekler-, Hazırlayan: 

Cengiz Batuk, İnsan Yayınları, İstanbul 2004, s.32-33. 
125  Necatigil, Yüz Soruda Mitologya, s.48. 
126  Sami, Esatir……, s.31-32. Ayrıca bkz Sir Rustom Masani, The 

Religion Of The Good Life Zoroastrianism, London 1954, S.81-83. 

Masani eserinde Mecûsîlikle benzeşen noktalara da işaret etmiştir. 
127 Alexander, “Fire, Fireworshippers, And Fire Gods”, s.169. 
128 Tokarev, “Kültür Tarihinde Ateş Sembolü”, s.260. 



 

 

57 Hayreddin Kızıl 

cezaya çarptırırlar ve ateşte yakarlardı. Vesta’nın 

Roma’da başka bir mabedi daha vardı. Bu mabede, yalnız 

kadınların girmesine izin verilirdi. Vesta, uzun ve geniş 

bir elbise giymiş, başı bir bezle bağlı, bir elinde kandil ve 

diğer elinde bir ok olduğu halde tasvir edilirdi.129 

Roma’da bir işe başlarken Ianus’un, işi bitirirken 

Vesta’nın adı söylenirdi. Vesta, yalnız devletin tanrıçasıydı, 

evlerde Vesta kültü yoktu. Evlerde ocak başına tanrı Lar 

otururdu. Devletin ayrı bir ocağı vardı. Roma’nın en eski 

tapınağı olan Forum Romanum’da, yuvarlak bir Vesta 

tapınağı bulunuyordu. Burada ateşi hiç sönmeyen bir ocak 

vardı, tanrı heykelleri yoktu. Tanrıça’nın kızları olan 

kentler, kendi kent ocakları için kutsal ateşlerini buradan 

alırlardı. Yani bu tapınakların sunaklarını aydınlatmak için 

Vesta tapınağının sürekli yanan ateşinden, kutsal alevleri 

verilirdi. Soylu sınıftan ve bakire altı Vesta rahibesi, 

tapınağın yanındaki binada otururlardı. Vesta 

rahibelerinin görevlerini eski kült yasaları düzenliyordu. 

Tapınakta yanan ateşin, iki tahtanın sürtülmesiyle elde 

edilmesi şarttı. Rahibeler ancak pınar suyu 

kullanabilirlerdi. Bir Vesta rahibesine rastlayan bir 

mahkûm affedilir, Vesta rahibesi bakire kalmak 

zorunluluğuna aykırı hareket ederse diri diri 

gömülürdü.130 

 

                                                            
129  Sami, Esatir……., s.31-32. Ayrıca bkz Masani, The Religion Of The 

Good Life….., London 1954, S.81-83. Masani eserinde Mecûsîlikle 

benzeşen noktalara da işaret etmiştir. 
130  Necatigil, Yüz Soruda Mitologya, s.35. Ayrıca bkz Knipe, “Fire”, 

s.3118-3119; Ingalsbe, The Encyclopedia of……,s.661; Britannica 

Encyclopedia of World Religions, s.1132. 



 

 

58 Mecusilikte Ateş Sembolü 

2.2. Hindistan’da Ateş 

Hint inanç sisteminde de ateş, önemli bir inanç 

unsurudur. Hinduizmdeki ateş inancının kökeni Hint-

İranlılar dönemine dayanmaktadır. Bu dönemden kalan 

inançlar hem Hindistan’da hem de İran’da devam 

etmiştir. Hindistan’da ateş, Agni olarak 

isimlendirilmişken İran’da Atar olarak isimlendirmiştir. 

Her iki tanrı ve konumları arasında benzerlik oldukça 

dikkat çekicidir. Antik Hint-İran dininde, ateş tanrısı yer 

ile gök, insanlar ile tanrılar arasında aracı kabul edilirdi.  

Bu rol hemen hemen her kurban ibadetinde mutlaka 

aranılan bir şarttı. Bu inanç sonraki sonraki dönemlere ait 

metinlerde devam etmiştir. Rigveda’da, Agni sık sık 

kurban tanrılarıyla iletişime geçmek veya tanrılara 

sunuları ulaştırmak için çağrılır (RV, I, 27/4). Aynı şekilde 

Avesta’da (mesela Yasna 36/1) ara buluculuk ibadet eden 

kişinin arzularının ulaşması olarak açıklanır.131 

Ateşle ilgili inançlardaki benzerlik sadece Hint-İran 

döneminden değil onun daha öncesine Hint-Avrupa 

dönemine kadar götürülmektedir. Agni sözcüğü bugün 

pek çok Hint-Avrupa dilinde yaşamaktadır. 

Litvanyaca’da “ugnis”, Slavca’da “ogni” ve İngilizce’de 

“ignate” formuyla hâlâ mevcuttur. Agni sözcüğünün Hint 

ve Avrupa dillerinde benzer formlarla hâlâ mevcut 

olması onun bir zamanlar Hint-Avrupalılardaki önemini 

göstermektedir.132 Hint ve Avrupa inançlarındaki 

                                                            
131  William W. Malandra, An Introduction To Ancient Iranian Religion –

Readings From The Avesta And The Achaemenid Inscriptions-, USA 

1983,  s.159. 
132  Kürşat Demirci, Hinduizmin Kutsal Metinleri Vedalar, İşaret 

Yayınları, İstanbul 1991, s.52-53; Mircea Eliade, Dinsel İnançlar ve 

Düşünceler Tarihi Taş Devrinden Eleusis Mysteria’larına, Çev: Ali 



 

 

59 Hayreddin Kızıl 

benzerlik başka araştırmacılar tarafından da belirtilmiştir. 

Konu ile ilgili olarak Bloomfield, Yunan ve Romalıların 

ateşle ilgili ibadetlerinin Hint inançlarıyla benzer 

olduğunu fakat Hestia ile Vesta’nın dişi iken Agni’nin 

erkek olduğunu ifade etmiştir.133Benzer inançlar taşıyan 

Hint ve İran dinlerinden burada sadece Hint inanç 

sisteminde ateşin konumuna yer verilecek, İran’daki 

ateşle ilgili inançlar Mecûslikte Ateş Sembolü ile ilgili 

bölümde incelenecektir.  

Hint kutsal metinlerinden Rigveda’da, ateş tanrısı 

Agni, İndra’dan sonra gelen ikinci önemli tanrı olarak 

kabul edilmektedir. Hint kutsal metinlerinden Rigveda’da 

Agni’ye sunulan İlahîler diğer tanrılardan daha fazladır. 

Vedik dönemin en önemli tanrısı kuraklık ve karanlıkla 

mücadele eden İndra’nın adına 250 İlahî sunulmuşken 

Agni adına 200 İlahî sunulmuştur.134 On kitaptan oluşan 

                                                                                                                     
Berktay, Kabalcı Yayınevi, 2.Basım, İstanbul 2007, c.I, s.235; 

Maurice Bloomfield, The Religion Of The Veda The Ancient Religion Of 

India (From Rig-Veda To Upanishads), New York 1908, s.158; C. P. 

Tiele, The Religion Of The Iranian Peoples, İngilizceye Çev: G. K. 

Nariman, Bombay 1912, S.62-63. Agni’ye benzer bir sözcüğe 

Anadolu’da da rastlanmıştır: “Boğazköy’de bulunan bir Hitit 

metninde Ak/gnis, şeklinde yıkım ve imha tanrısı olarak 

nitelendirilmiştir. Ellison Banks Findly, “Agni”, Encyclopedia of 

Religion -second edition-, Editor In Chief: Lindsay Jones, USA 2005, 

s.178. 
133  Bloomfield, The Religion Of The Veda….., s.158. Parsilerin 

günümüzdeki uygulamalrı ile Pers, Hint, Roma’daki ateşle ilgili 

inanç ve uygulamalar benzerdir. Bunların Aryan kökenli olması 

konusunda bkz Bkz Dosabhai Framji Karaka, History Of The Parsis 

Including Their Manners, Customs, Religion And Present Position, 

London 1884, s.216-217. 
134  Joseph Campbell, Doğu Mitolojisi Tanrının Maskeleri, Çev.: Kudret 

Emiroğlu, İmge Kitabevi, Ankara 2003, s.176. 



 

 

60 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Rigveda’da birinci, ikinci, üçüncü, dördüncü, beşinci, 

altıncı, yedinci ve onuncu, kitaplar Agni’ye sunulan 

İlahîlerle başlar. Sekizinci kitapta da Agni’yla ilgili 

İlahîler olmakla beraber ilk sıradaki İlahî İndra’ya 

sunulmuştur.135 

Hint mitolojisinde Agni ile İndra birbirleriyle 

irtibatlıdır. Agni, kimi zaman İndra’nın ikiz kardeşi 

haline gelir. Bu ikiz tanrılar Vedik zamanlarda çok 

belirgindiler. İndra’nın, insanlara “yaşam hava-air of 

life”sını, Agni’nin, “hayatî kıvılcım-vital spark”ı, canlı ve 

cansız doğada yaşam ilkesini verdiğine inanılmıştır. Buna 

göre Agni insanda, balıkta; bitki ve ağaçlarda, 

tereyağında, Soma’da mevcuttur.136 Agni, İndra gibi 

Vedalarda hem kötü (asura) hem de iyi (deva) tanrılar 

sınıfına girer.137 

Yajurveda gibi diğer Veda metinlerinde ise, Agni, 

ayrıntılı ritüel programları ile görülmektedir.138 Vedik 

ritüelde, Agni’nin en önemli rolü, insan ve tanrılar 

arasında haberci olmasıdır. Kendisine, diğer tanrıları 

                                                            
135  H. Derya Can, “Hint Ateş Tanrısı Agni”, Nüsha Dergisi, Yıl:2, Sy:7, 

Güz 2002, s.171. 
136  Donald Alekxander Mackenzie, Indian Myth And Legend, London, 

basım tarihi yok, s.19.  Agni muhtemelen enerji verici ısı ya da 

ateşin kişileştirilmiş haliydi. Enerji üreten her şey ısı yaydığı, ısı 

yayan her şeyin de enerji ürettiği imajı veya bilgisi tüm eski 

kültürlerde mevcuttu. Ateşin veya ısının, yakıcı-koruyucu ve 

faydalı özelliklerinden dolayı tanrılaştırılmış olduğu tezi doğru 

değildir. Agni daha ziyade her şeye canlılık veren ısı ve enerjinin 

dini sıfata büründürülmüş halidir. Böylece Agni hayat prensibi 

olmuştur. O her şeyin arkasındaki yaşatıcı prensiptir. Bkz Demirci, 

Hinduizmin….., s.53–54. 
137  Asura olarak tabir edildiği bir yer için bkz Rigveda VII, 2/3. 
138  Knipe, “Fire”, s.3116. 



 

 

61 Hayreddin Kızıl 

ritüel yerine getirmesi ve böylece orada bulunanların 

isteklerini işitmeleri için yakarılır. Ocak ateşi olarak evde 

varlığı hissedilen Agni, birçok yönden insanlara, koruma, 

genişlik, zenginlik ve uzun ömür bahşeden olarak 

görülmektedir. Agni, sekiz yön arasından güneydoğu 

yönünün koruyucusu olarak kabul edilir.139 

Rigveda’nın bazı İlahîlerinde Agni’nin, ateşin 

kendisiymiş gibi konuştuğu görülür. Rahipler, ateşi 

birbirine sürten iki tahta parçasından çıkardığı için Agni, 

iki anne çubuğa ait olarak kabul edilir. Agni, Rigveda’da 

şu özellikleriyle tanıtılmıştır:  

Hiçbir insan hiçbir tanrı Agni’den daha büyük 

değildir (RV, I, 19/2), Agni ölümsüzdür (RV, I, 13/5). O 

aynı zamanda haberci, klan veya evin reisi, kötü ruhları 

yok eden ve arkadaşlarını koruyandır (Hepsi için bkz RV, 

I, 12/ 1, 2, 5, 8). Yine Agni ile ilgili İlahîlerde Tanrıların 

arkadaşı, Tanrılar’ın Agni’yi insanların efendisi yaptığı, 

kendisine ibadet edenlerin babası gibi olduğu, ibadet 

edenlerin onun yakınları gibi olduğu, insanlara en yüksek 

ölümsüzlüğü verdiği belirtilir (Hepsi için bkz RV, I, 31/ 1, 

7, 9, 10, 11). 

Müller’e göre bütün bunlar mantıklı gelebilir. 

Altar’daki ateş, sunuyu duman formunda gökyüzüne 

ulaştırdığında Agni doğal olarak “haberci” olarak 

isimlendirilebilir. Ateş, ocakta, evin merkezinde yanarken 

ailenin reisi, karanlığı dağıtıp uzaklaştırdığında ve havayı 

arındırdığında ise kötü ruhların yok edicisidir. Kışın, ateş 

olmadan yaşam neredeyse imkânsız olduğu için ateş-

                                                            
139  Constance A. Jones ve James D. Ryan, “Agni” maddesi, 

Encyclopedia of Hinduism, Editör: J. Gordon Melton, New York 2007, 

s.15. 



 

 

62 Mecusilikte Ateş Sembolü 

agni, kendisini muhafaza eden insanları kıştan korur yani 

onların “koruyucuları” olur, hatta kendisine sığınan 

fakirleri dahi korur. Kurban, Agni olmadan imkânsız 

olduğu için tanrıların arkadaşı denebilir. Yine her 

yandığında yeniden hayat bulduğu için “ölümsüz” 

denebilir.140 

Başka bir derlemeye göre de Agni, insanlar ile 

tanrılar arasında bir elçi (RV 1, 26/5), tanrıların rahibi ve 

onları getirtip adak ayininde hazır bulunduran, aynı 

zamanda adakları yutarak onları adandıkları tanrılara 

götürendir (RV, I, 27/4). Ateş, her yere gidebilmekte, 

insanları kötülüklerden ve zarar vermek isteyenlerden 

korumakta (RV, I, 27/3), övgüleri tanrılara ulaştırmakta 

(RV, I, 27/4), kendisine hediye sunanlara zenginlik 

dağıtmakta (RV, I, 27/6), duman sancaklı olarak (RV, I, 

27/11) tasvir edilmektedir.141 

Agni, bunların yanında hem ateşle ilişkili 

tezahürleriyle hem de kendisine özgü tanrısal vasıflarla 

da betimlenir. “Alevden saçları” ve “altın çenesi” vardır. 

Çıkardığı gürültü ve yarattığı korkudan söz edilir. “Aç 

gözlü bir boğa gibi ağaçlara saldırdığında, ardında 

kapkara bir iz kalır (RV, I, 58/4). Agni, sonsuza dek genç 

kalır (yaşlanmayan Tanrı, RV, I, 52/2), çünkü her yeni 

ateşle tekrar doğar. Agni, “evin efendisi” (grihaspati) 

olarak karanlıkları kovar, cinleri uzaklaştırır, hastalıklara 

ve büyücülere karşı koruma sağlar. Bu nedenle insanların 

Agni ile ilişkileri, diğer tanrılarla olduğundan daha 

                                                            
140  F. Max Müller, Contributions To The Science Of Mythology, vol: II, 

basım yeri yok 1897, s.787-788. 
141  P. T. Raju, Ningtsit Chan, Joseph M. Kitagawa ve İsmail Raci 

Faruki, Asya Dinleri, Türkçesi, Abdullah Davudoğlu, İnkılab 

Yayınları, İstanbul 2002, s.47-48. 



 

 

63 Hayreddin Kızıl 

yakındır. “Arzulanan iyilikleri hakça dağıtan Agni’dir (I, 

58, 3). Güven içinde ona yakarırlar: “Bizi iyi yollardan 

servete götür Agni... insanı yoldan çıkaran hatalardan bizi 

koru.., bizi hastalıklardan koru. Yorulma nedir bilmez 

muhafızlarınla bizi her zaman koru Agni... Bizi kötünün, 

yıkıcının, yalancının ya da talihsizliğin eline terk etme (I, 

187/1-5). Cesetlerin yakılmasındaki rolü yüzünden 

Agni’ye “et yiyici” adı da verilir ve kimi zaman köpeğe ve 

çakala benzetilir. Eliade, bunun, Agni’nin tek kötü 

özelliğinin olduğunu kaydetmiştir.142 

Bazen “Agni, Agni ile tutuşturulur” denilmektedir 

(RV, I, 12/6). Bu ifadede, Agni’nin kendi kendini 

üretmesinden, ateşin ateşi üretmesinden söz 

edilmektedir. Bu özelliğinden dolayı, yani bedeninden, 

kendi kendisinden, bizzat ateşten doğduğundan dolayı 

Agni’ye Tanunnapat, denilmektedir.143  

Agni, ev ocağındaki ateşle ve bu yüzden yeryüzüyle 

ilişkilendirildiği gibi gökyüzü ile de 

ilişkilendirilmektedir. Buna göre Agni, yıldırımda, 

gökyüzünün parlaklığında, ortak bir görüşe göre hem 

bulutlarda hem de her akşam daldığı ve her sabah çıktığı 

denizde ve sularda, mevcut olduğu kabul edilmektedir.144 

Yani ateş, sadece yanan çubukta değildir, o her yerde 

görülebilir; güneş ve ışık olarak gökyüzünde, ışıltı/parıltı 

olarak suda, ağaçta, çakmaktaşında, insan vücudunda 

                                                            
142  Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi, c.I, s.253-254. 
143  Müller, Contributions To……, vol: II, s.788. 
144  Müller, Contributions To……, vol: II, s.479. Agni, ocaktaki ateşte, 

kurban alevlerinde olduğu gibi, yıldırım alevinde, şafak 

parıltısında, öğle güneşinin şiddetli ışığında, günbatımında 

görülür. bkz Müller, Contributions To……, vol: II, s.781-782. 



 

 

64 Mecusilikte Ateş Sembolü 

bulunur.145 Sulardaki ateş, bulutlarda veya denizde 

görülen, her gece sularda kaybolduktan sonra, her sabah 

yeniden görünen ateştir. Bulutlardaki ateş, yıldırım, 

insandaki ateş, insan vücudunun hayatî sıcaklığıdır. 

Kayalardaki ateş, çakmaktaşında vb. gizlenmiş ateştir. 

Bitkilerdeki ateşten ise, ağaç, kuru otlar, yapraklar ve 

benzerlerinin ateşe atılmasıyla ortaya çıkan gizli ateş 

kastedilmektedir.146  

Ateşin, sularda, gökte ve bulutlarda üç şekilde 

ortaya çıkması yani “üç doğumlu” olması şu şekilde de 

yorumlanmıştır. “Duman, Agni’dir, bulutlara gider ve 

bulutlar su haline gelir ve gökyüzünün sularından şimşek 

formunda doğar.”147 

Agni, güneşle de özdeşleştirilmiştir.148 Güneş, 

Mitra’nın, Varuna’nın ve Ateş’in gözü olarak tasvir 

edilmiştir (RV, I, 115/1).149 Agni, akşamları Varuna, 

sabahları Mitra, havada giderken Savitri, bulutlarda 

alevlenirken İndra olmaktadır. Böylece Agni’nin gülüşü, 

evreni tutuşturan ışıktır. Tanrı’nın en yüksek ve en parlak 

tezahürüdür.150 

Başka bir yerde, Agni’nin, güneşte olduğu, güneşi 

yarattığı kaydedilmiştir (RV, X, 156/4). Bazı yerlerde 

                                                            
145  Bloomfield, The Religion Of The Veda….., s.165. 
146  Müller, Contributions To……, vol: II, s.786. 
147  Mackenzie, Indian Myth And Legend, s.20-21; James Darmesteter, 

Selected Essays of James Darmesteter, Fransızcadan İngilizceye çev: 

Helen B. Jastrow, Editör: Morris Jastrow, USA 1895, s.285 
148  Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi, c.I, s.253. 
149  Raju vd.,  Asya Dinleri, s.56. 
150  R. Brown, The Religion Of Zoroaster Considered In Connection With 

Archaic Monotheism, London 1889, s.54. Ayrıca aynı konu ile ilgili 

olarak bkz Müller, Contributions To……, vol: II, s.566-567. 



 

 

65 Hayreddin Kızıl 

Agni’nin güneşin oğlu olduğu belirtilmiştir. Fakat 

Agni’nin her yerde olduğu, Aitareya-Brahmana’da geçtiği 

gibi, “-Agni, bütün tanrılardır, bütün tanrılar Agni’dir-”, 

şeklinde kabul edilmiş olmasına rağmen ev veya aile 

tanrısı olması ile, dünyayı aydınlatan güneşteki Agni ile 

şafakta aydınlatan Agni arasında fark vardır.151 

Hint mitolojisine göre odun ve yağ, Agni’nin 

yemeği, erimiş yağ, içeceğidir. Günde, üç kez beslenir. O, 

aynı zamanda diğer tanrıların da beslendiği “ağız”dır. 

Bazen, karanlık yollarını aydınlatarak, ormanı istila eder. 

Başka bir deyişle, tıpkı bir berber gibi dünyayı traş eder. 

Kırmızı dumanları göğe yükselir ve bu nedenle ona sık 

sık dhumaketu (bayrağı duman olan) diye seslenilir. 

Parlak, kırmızı ve siyah atların çektiği bir arabası vardır. 

Bu arabayla tanrıları kurban törenine getirir. Zaman 

zaman bindiği bir koçu vardır.152 

Ateş, tanrıların ağzı olarak kabul edildiği için, tüm 

basit ve karmaşık ritüellerde temel hareket ateşe 

yenilebilir veya içilebilir maddelerden bir şeylerin takdim 

edilmesidir. Hint dini törenlerinde genellikle tek bir ateş, 

bazı törenlerde ise üç ateş kullanılmaktadır.153 Hinduların 

geç literatürü bunu Agninin üç farklı formunun modeli 

olarak kabul eder.154 

Hindistan’ın daha sonraki dinlerinde Agni geri 

plana itilmiş, fakat ritüellerde ateşin fonksiyonu, özellikle 

                                                            
151  Müller, Contributions To……, vol: II, s.790. 
152  Korhan Kaya, Hint Mitolojisi Sözlüğü, İmge Kitabevi Yayınları, 

Ankara 1997, s.29. 
153  S. W. Jamison ve M. Witzel, Vedic Hinduizm, basım yeri yok tsiz. s.34. 
154  Edward Washburn Hopkins, The Religions of India, vol: I, Londra 

1896, s.60. 



 

 

66 Mecusilikte Ateş Sembolü 

de cenazelerde kalmıştır. Her inançlı Hindu eğer vücudu 

kutsal Ganj kıyısında ateşe verilirse bunu kendisi için özel 

bir nimet sayar.155 

Ateş, Hinduizm’de ritüellerde yaygın bir şekilde 

kullanılmaktadır. Hinduizm’de ritüeller evde yapılanlar 

ve toplu olarak yapılanlar şeklinde iki kategori 

halindedir. İlk kategoride yer alanlar genelde evde aile 

reisi tarafından yapılmakta buna karşılık, toplu ritüeller 

genellikle rahipler tarafından gerçekleştirilmektedir. Evde 

gerçekleştirilen ritüeller arasında “ateşin beslenmesi” 

vardır.156 

Hint inanç sisteminde, ateşe sabah ve akşam adak 

sunulur. Ateşle ilgili törenlerin en basiti olan agnihotra 

“ateşe sunulan adak”, şafakta ve güneş batarken yapılır 

ve ayin Agni’ye adak olarak süt sunulmasından oluşur. 

Güneş doğmadan önce, aile reisi, ocağı, Roma’daki Vesta 

Tapınağı’ndaki gibi yuvarlak olan “tanrısal ateş”i, 

canlandırır, sonra ineğini sağar ya da sağılmış sütü 

getirtir. Sütten bir kaşık dolusu alarak önce Agni’ye 

sunar, arkasından da istediği tanrılara bir sunu olsun diye 

ateşin içine boşaltır (genelde sıralama şöyledir: Agni, 

sonra Güneş-tanrı, gece ve şafak tanrıçaları, 

Asvenler/Dioskurlar). Bu sabah sunusunun, hem güneşin 

doğmasını, hem de ailenin refahını, mutluluğunu 

sağlamak amacını güttüğüne inanılır. Aile babası, ailenin 

tüm üyelerinin iyiliği için ayini yönetir. Eşi de sessizce 

                                                            
155  Tokarev, “Kültür Tarihinde Ateş Sembolü”, s.260. 
156  Eliade, Dinsel ve Düşünceler Tarihi, c.I, s.269. 



 

 

67 Hayreddin Kızıl 

ona eşlik eder. Güneş doğunca, tanrıya şükredilir ve 

törende kutsanmış olan süt içilir.157 

Hindistan’da, toplu törenlerde de ateş 

kullanılmaktadır. Hint din adamları, tanrıların sunuyu 

“Agni’nin ağzıyla”158 yediklerini, Agni’nin, sunuyu 

“kollarına aldığı” ve onu ölümsüzlere götürdüğünü 

söylerler. Hayvan kurban edildikten hemen sonra, sadece 

etinden (uygulamada özellikle yağlı bir kısım alınır) bir 

parça koparılır ve ocağa atılır. Geriye kalan kısım ise 

pişirildikten sonra rahipler ve insanlar tarafından yenilir. 

Hem özel hem toplu törenler tanrıları çağırmayla başlar. 

Çağrı, kimi zaman birkaç heceyle sınırlıdır: “Mithra için, 

bu sunu!”; ya da görkemli dinsel ezgilerle vurgulanır.159 

Agni’, sunuları tanrılara ulaştıran bir elçi olarak kabul 

edildiği için, diğer tanrılara yönelik yapılan ritüeller de 

ateş etrafında yapılır.160  

Ateşe sunulan “yiyecekler”in duman ve koku -ıtır- 

(medha) şeklinde tanrılara ulaştığına ve onlar tarafından 

tüketildiğine inanılır. Burada, yeryüzünde kalan, yani 

ateşin tam olarak yok edemedikleri ise, ateşte otururken 

onları tadan ve tükürüğüyle onları kirleten tanrıların, 

                                                            
157  Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda Dinler ve Mitolojiler Sözlüğü, 

Editör: Yves Bonnefoy, Dost Kitabevi Yayınları, Ankara 2000, s.453; 

Eliade, Dinsel ve Düşünceler Tarihi, c.I, s.270. Eliade, ateşle ilgili 

yapılan başka bir törene de yer veriyor. Bkz Eliade, Dinsel ve 

Düşünceler Tarihi, c.I, s.271. 
158  Müller, Contributions To……, vol: II, s.784. 
159  Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda……., s.451. 
160  Jamison ve Witzel, Vedic Hinduizm, s.63-64; George W. Cox, An 

Introduction To The Science of Comparative Mythology And Folklore, 

London 1883, s.164-165. Agni’nin tanrıların ağzı olması, tanrılar ve 

insanlar arasında aracı olması, adakların taşıyıcısı olması, için 

ayrıca bkz Britannica Encyclopedia of World Religions, s.23. 



 

 

68 Mecusilikte Ateş Sembolü 

kendilerine sunuda bulunanlara bıraktığı bir hediye 

olduğuna inanılır. Bu nedenle, kalanları atmak uygun 

değildir. Aksine bunların toplumsal hiyerarşide önemli 

bir potansiyeli olduğu kabul edilmiştir. Buna göre 

yiyeceklerden arta kalanların alt tabakadakilere –tanrıdan 

insana, kocadan hanıma, kraldan vatandaşa- verilmesinin 

güzel bir davranış olduğu belirtilmiştir.161 Ateşe sunuların 

verilmesi, bir döngü olarak da anlaşılabilir. Göksel su, 

yağmur olarak yeryüzüne inmekte, bu yağmur bitki ve 

hayvanların yetişmesini sağlamakta; bunlar ritüel 

sırasında ateşe sunulduğunda, gökyüzüne çıkmakta ve 

yağmur olarak yeniden yeryüzüne inmektedir.162 

Ateş, ritüeller dışında Hint toplumunun diğer 

törenlerinde de hep ön planda olmuştur. Çocuk doğduğu 

zaman evin içinde ateş yakılır, yakılan bu ateşin 

dumanıyla çocuğun teması sağlanır. Ateşin içine buğday 

ve kenevir taneleri atılır. Böylece çeşitli şekillerdeki kötü 

ruhların kovulması amaçlanır.163  

Düğün törenlerinde de ocak ile aile arasındaki iç 

içelik görülür: Törenin birinci bölümü, kızın evinde 

gerçekleşir. Burada aile reisi, ocak ateşi ve diğer tanrıların 

huzurunda törenle kızını taliplisine (ya da onun 

temsilcilerine) verir. İkinci bölüm ise, gelinin kayınpeder 

ve kayınvalidesine takdim edildiği yer olan damadın 

evinde gerçekleşir. Ocak ateşi ve aile tanrıları gelini, 

                                                            
161  Jamison ve Witzel, Vedic Hinduizm, s.64. 
162  Jamison ve Witzel, Vedic Hinduizm, s.69. 
163  Can, Hint Ateş Tanrısı Agni, s.175; Antik Dünya ve Geleneksel 

Toplumlarda…….,, s.453. 



 

 

69 Hayreddin Kızıl 

ileride doğacak çocuklarının kocasının soyadını taşımaya 

hak kazanacak şekilde kabullenir, benimser.164 

Hindistan’da ateşe verilen önem onların ölüleri 

yakmasında da görülebilir. Bu durum Hint-Avrupalıların 

tören ateşine verdiği önemin sonucudur. Hint-Avrupalılar 

hakkında elde edilen çok sayıda ipucu -özellikle arkeolojik 

ipuçları, M.Ö. V. ve III. binli yıllar arasında Ukrayna’da ve 

Avrupa’da dikilmiş olan höyükler (kurgan)-başlangıçta 

ölülerin gömüldüğünü ortaya koymaktadır. Daha sonraları 

ölü yakma eyleminin aile reisinin bizzat kendisini kurban 

olarak sunduğu bir son sunuya dönüşmüş olabileceği 

belirtilmiştir. Tören, ölenin güç ve zenginlik simgesi olan 

(araba, gemi, silahlar, köleler, hayvan başları, mücevherler, 

elbiseler, vb.) çok sayıda eşyası ile eşlerinin de yakılabildiği 

gösterişli bir törendir. Zamanla, ölü yakma ayrıcalığı 

halkın daha geniş katmanlarına yayıldı. Bu duruma Roma, 

Yunanistan ve Hindistan’da rastlanmıştır. İran’da 

görülmeyen bu inanış binlerce yıl önce, Roma ve 

Yunanistan’da ortadan kalkmış olmasına rağmen, yakın 

zamanlara kadar (XIX. Yüzyıl) Hindistan’da dul kalan 

kadınların, kocanın cenaze töreni sırasında kurban 

edilmesi geleneği sürmüştür.165 

Ölülerin ateşte yakılması töreni Agni’nin kendisine 

verilen sunuları tanrılara iletmesiyle benzerlik gösterir. 

Burada ateşin, yakılan ölüleri tanrılara ulaştırdığına 

inanılır. Buna göre ceset yakıldığında, ölünün ruhunu 

kucağına alır, cesedi, ocak ateşinin içine atılan her sunuya 

yaptığı gibi, tanrıların yanına götürdüğüne inanılır.166 

                                                            
164  Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda…….,, s.453. 
165  Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda…….,, s.453. 
166  Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda…….,, s.454. 



 

 

70 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Son olarak Hint mitolojisinde, Yunan 

mitolojisindeki Prometheus gibi ateşi getirdiği söylenen 

Matarişvan’a yer vermek gerekir. Hint mitolojisinde, 

Prometheus’un yaptığına benzer bir şekilde Matarişvan’ın 

ateşi tanrılardan aldığı kabul edilmiştir. Matarişvan adı, 

Rigveda’nın en eski kısımlarında geçer. Buna göre 

Matarişvan, tanrıların sürtünmeyle elde ettikleri, çok 

uzaklarda, cennette saklı bulunan ateşi alıp, yeryüzüne, 

getirmiştir (RV, III, 9/5).167 Matarişvan, Rigveda’da bir 

yerde, Brihaspati’nin bir hali olarak ortaya çıkar. 

Brihaspati, birçok kez, Agni’yle özdeşleştirilir (RV, I, 

190/2). 

Rigveda’nın başka bir yerinde de, Matarişvan 

isminin etimolojik açıklaması verilerek, Agni’nin 

aşamalarından biri olarak gösterilir. Göksel bir tohumken 

Tanunapat olan, doğup çeşitli biçimlere girdiğinde 

Narasamsa adını alan Agni, son aşamada Matarişvan olur 

(RV, III, 29/11).168 Öte yandan Matarişvan ile Agni 

birbirinden tamamen ayrı da tutulur (RV, I, 143/2). 

Matarişvan, bir yandan Agni’nin havasal biçiminin 

kişilendirilişi olarak görülürken diğer yandan, cennette 

saklı ateşi bulup, yeryüzüne getiren bir tanrı olarak 

ortaya çıkmaktadır.169 Yine Rigveda’da Athravan’ın da, 

                                                            
167  Bir Agni ilahisi, Matarişvan’a hitap ederek bitirilir (Bkz RV, X, 

88/19).  
168  Müller, Matarişvan’ın, Hint mitolojisinde bazen ateşi bulan tanrı 

olarak gösterilirken bazen de, Agni ile özdeşleştirildiğini 

kaydetmiştir. Müller, Contributions To……, vol: II, s.808. 
169  Kaya, Hint Mitolojisi Sözlüğü, s.100-101; Matarişvan ve Prometheus 

için ayrıca bkz Bloomfield, The Religion Of The Veda….., s.165-166; 

Asko Parpolat, “The Nâsatyas, the Chairot and Proto-Aryan 

Religion”, Journal of Indological Studies, No: 16-17 (2004–2005), s.26-

28. Parpolat’ın eserinde Matarişvan’ın sözcüğünün etimolojisi de 



 

 

71 Hayreddin Kızıl 

Agni’yi veya ateşi, Prometheus gibi gökyüzünden 

yeryüzüne indirdiği söylenmektedir (RV 6, 16/13).170 

2.3. Diğer Din ve Mitolojilerde Ateş 

Ateşle ilgili inançların görüldüğü bir başka yer 

Amerika’dır. Aztek panteonunda, ateş tanrısı Xiuhtecuhtli 

(veya Huehueteotl)’di. Aztek tanrı panteonunda 

Xiuhtecuhtli, bütün yaşamın yaratıcısı,171 tanrıların en 

yaşlısı olarak kabul edilmiş ve sürekli olarak, kambur, 

buruşuk yüzlü ve dişsiz bir ihtiyar olarak tasvir 

edilmiştir.172  

Xiuhtecuhtli’nin, gökyüzünün tepesinde hüküm 

süren en ulu tanrı Tonacatecuhtli’ye en yakın tanrı 

olduğuna inanılmıştır. Hatta Xiuhtecuhtli’nin isimlerinden 

biri, onu gündüzün mavi göklerinde oturan bir tanrı 

olarak nitelendirir. Bu ihtiyarın başında bir mangal vardı, 

çünkü ateş tanrısı aynı zamanda yanardağların, özellikle 

de Meksika’nın batısındaki Colima Yanardağı’nın 

tanrısıydı. Özel olarak kendisine adanan bir bayramda, 

ateş tanrısının sureti, yüksek ve yağlı bir ritüel direğine 

asılırdı. Bu yüksek konumda ateş tanrısının sureti, 

cuexcuex’lerin, yani şanlı ölümleri sayesinde güneşin 

cennetine girmeye hak kazanan savaşçıların tanrılaşmış 

ruhlarının özelliklerini taşıdığına inanılırdı. Ancak 

                                                                                                                     
incelenmektedir. Parpolat’a göre bu isimde “Matarişvan- atar” 

sözcüğü bulunmakta, bu da atar sözcüğünün eskiden Vedik dilde 

kullanıldığını fakat artık anlamını tamamen kaybettiğini 

göstermektedir.  
170 Maneckji Nusservanji Dhalla, Zoroastrian Theology From the Earliest 

Times to the Present Day, New York 1914, s.67-69. 
171  Britannica Encyclopedia of World Religions, s.1151. 
172  Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda…….,, s.83; Britannica 

Encyclopedia of World Religions, s.1151. 



 

 

72 Mecusilikte Ateş Sembolü 

yanardağların tanrısı sıfatıyla ateşin, şafakta tekrar 

doğmak üzere gece ve ölüm çukurlarına düşen akşam 

güneşi kavramına bağlı olarak, yeraltına özgü bir yanı da 

vardı. Eski çağların tanrısı olan ateş “yılın efendisi” idi. 

Günümüzde hâlâ, Doğu Sierra Madre’de yaşayan bazı 

topluluklar, her yıl, bir “ateş yenileme” riti düzenlerler. 

Aztekler, geçmişte, dünyanın yıkılmasından korktukları 

sıkıntı yüklü akşam saatlerinden sonra, elli iki yıllık 

“yüzyılları”nın sonunda, büyük bir yeni ateş bayramıyla 

“yılların birbirine bağlanmasını” kutlarlardı.173  

Azteklerde, ateşle ilgili inançlar arasında onun 

arındırıcı bir gücü olduğu inancı da vardı. Buna göre ateş, 

bütün kirleri yok ediyordu. Günümüzde de Meksika’nın 

bazı yerli kabilelerinde, ateşe ait kuşun, pislikleri yiyen, 

dünyayı temizlemekle yükümlü olan akbaba olması 

bununla açıklanabilir. Duman, kutsal temizlik ritlerinde 

kullanılırdı. Eski Mayalar, Chiapas’ın dağlık bölgelerinde 

yaşayan Tzotzillerde hâlâ varlığını koruyan kor ateş 

üzerinde yürüme ritiyle kendilerini arındırırlardı.174 

Aztekler’de ocak ateşi ile ilgili inançlar da vardı. 

Azteklerde, akşam yatmadan önce uyutulan ocaktaki 

ateş, sabah, yaşam tekrar evin içine girince evdeki 

kadınlar tarafından üflenerek uyandırılır ve günlük işlere 

                                                            
173  Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda…….,, s.83. 
174  Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda…….,, s.84. Ateşin temizleyici 

gücüne başka inançlarda da rastlanmıştır. Babil mitolojisinde ateş 

temizleyici ve ceza unsuru olarak geçmektedir. Avustralya 

yerlilerinde erkek çocuklar, topluluğa kabul edilirken müstakbel 

kayınvalidelerinin verdiği bir ateş çubuğunu alırlar. Onlar, sünnet 

icrasını da bir ateş çubuğu vasıtasıyla yaparlar. Topluluğa yeni 

kabul edilmiş erkek çocuk, kadınlar tarafından ateşe tutulur. 

Böylece çocuğun temizlendiğine inanılır. Bkz Tanyu, “Ateş”, c.IV, 

s.53. 



 

 

73 Hayreddin Kızıl 

öyle geçilirdi. Ocağın uyutulması ile ilgili benzer 

uygulama günümüz Amazon yerli kabilelerinden 

Nambikwaralarda da görülmektedir. Nambikwaralarda 

ateş söndürülmeyip uyutulmakta ve yeni evli çiftler, aile 

ocağını terk ederlerken buradan ateş alıp yeni evlerindeki 

ocağı bununla yakmaktadırlar.
 

Ateşin içinde yandığı 

ocaklar, kadınlar tarafından kullanılmasına karşın ateşin 

beslenmesi erkeklere ait bir uğraştı.
175

 Ateşe bazen pulk 

(Meksika’ya özgü bir içki) veya rakı damlatılırdı.176 

Ocağın dişil bir simge, ateşin ise eril bir simge 

olarak kabul edildiği ve kutsandığı Çin kültüründe ise, 

geçmişte kış gündönümünden 105 gün sonra, yani Batı 

takvimine göre 4 Nisanda, ateş yakmak yasaktı. Bu bir tür 

yeni yıl kutlamasıydı ve o gün eski ateş söndürülüp, ateş 

çubuğuyla yeni ateş yakılırdı. Bu eskiden yeniye geçiş 

gününde, hiçbir evde ateş yakılmasına izin verilmediği 

için, bu bayrama “Soğuk Yemek Bayramı” denirdi. Taocu 

rahipler, evlendiklerinde “ateşten aileler” (huojia) 

kurarlardı. Ateş (huo) ve yaşam (huo) sözcüklerinin 

eşsesli olmasından dolayı, Çinliler yeni yıl günü büyük 

ateşler yakar ve zenginlik tanrısından kendilerine 

zenginlik ve güzel bir yaşam vermesini dilerlerdi. Her 

Çinlinin evinde, ancak evin dışında bir ocağı bulunur, 

ocak ve mutfak evin kadınına ait bölgeler olarak kabul 

edilirdi. Ocağın üstünde ya da yakınında ocak tanrısının 

bir heykeli ya da resmi bulunur ve bu tanrının buradan 

evin içinde olanları izleyip yılda bir kere en büyük 

tanrıya, olan biteni anlattığına inanılırdı. Bu nedenle 

kadınlar, büyük tanrıya iyi şeyler söylemesi için bu 

                                                            
175  Uhri, Ateşin Kültür Tarihi, s.37-38. 
176  Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda…….,, s.84. 



 

 

74 Mecusilikte Ateş Sembolü 

tanrının ağzına bal sürerlerdi. Bu tanrı, daha önce birçok 

kültürde görüldüğü gibi ailenin koruyucusu olarak kabul 

edilirdi. Tüm Çin tanrıları gibi bu tanrının da bir 

zamanlar dünyada yaşadığına inanılır ve bu ocak 

tanrılarının çok eskiden, imparator tarafından haksız yere 

ölüme mahkum edilen askerler olduğu kabul edilirdi. 

İster Güney Amerika yerlileri arasında isterse Çin vb. 

diğer kültürlerde, en çok dikkat çeken nokta, ateşin 

erkekler tarafından yakılması ve beslenmesiydi. Buna 

karşın ocak, fırın ve mutfakla ilgili yerler kadına ait 

mekânlar olarak kabul edilirdi.177 

Hititlerde de ateş kutsal kabul edilmekteydi. Hitit 

dininde bir ateş tanrısının varlığı, ocağın kutsal bir yer 

sayıldığı, ritüel metinlerinden bilinmektedir. Hitit 

metinlerinde, “ocak tanrıları” anlamına gelen tabirler 

bulunmaktadır. Bu da ocağa sunu yapıldığı ve tapınakta, 

muhtemelen adytonda178 bulunan ocak, kapı, pencere ve 

tahtın kutsal eşyalar arasında sayıldığı yine bu 

metinlerden öğrenilmektedir. Hititlerin kullandığı bu kült 

ocaklarının, yine metinlerde geçen bilgilere dayanarak, 

taşınabilir ocaklar olduğu düşünülmektedir. Kutsal 

yerlerdeki bu törenlerde tanrılara yapılan sunu eğer 

sıvıysa, ilk kez ocağa sunulmakta ancak ateşin sönmemesi 

için ocağın kenarına dökülmekteydi.
 
Et kurbanında ise ilk 

sırayı ciğerin sunulduğu duvar, ikinci sırayı da ocak 

almaktaydı.
 

Eski Yakındoğu’da etleri yakarak kurban 

sunma veya duman kurbanının bir parçası olarak kuş 

yakma geleneği yeterince bilinmekle birlikte, bu adeti 

Kizzuwatta üzerinden Hititlere getirenlerin Hurriler 

olabileceği ifade edilmektedir. Ateş ile ilgili ritüellerde 

                                                            
177  Uhri, Ateşin Kültür Tarihi, s.41-42. 
178  Tapınağın en kutsal odası 



 

 

75 Hayreddin Kızıl 

fırınlar da kullanılmıştır. Bunların da o dönemde ocaklar 

gibi kutsal eşyalar arasında sayıldığı belirtilmektedir.179  

Türk mitolojisinde de ateşle ilgili inançlar 

mevcuttur. Altaylılar, ateşin, güneş ve aydan ayrıldığına, 

gökten Ülgen Tanrı tarafından gönderildiğine inanırlar.180 

Altaylı Şamanist Türkler arasında anlatılan bir efsaneye 

göre, önceleri toplayıcılıkla beslenen ilk insanların ateşe 

ihtiyaçları yoktu. Ancak tanrı onlara et yemelerini 

buyurunca ateşe ihtiyaç duyuldu. Tanrı Ülgen, biri ak 

diğeri kara olmak üzere iki taşla gelerek ateşin nasıl 

yakılacağını insanlara öğretmiştir. Efsaneye göre o, bir 

taşın üzerine koyduğu ezilmiş kuru otlara başka bir taşla 

vurarak yanmasını sağlamıştır.181 

Yakut Türklerinin efsanelerine göre ise ateş, 

göklerin üçüncü katında oturan Ulu-toyon tarafından, 

“ateş kargası” yoluyla insanlara gönderilmiştir. Türk-

Moğol topluluklarında ateşte bir ruh olduğuna 

inanılmaktaydı. Altay Türkleri ve Moğolların 

dualarındaki tasvirlerde ateş ruhunun otuz ayaklı dişi bir 

ruh olduğu ifade edilir. Ateş, temizleyici, kötü ruhlardan 

ve hastalıklardan koruyucu bir unsur kabul edildiği için 

ona kurban sunulduğu ve saçı yapıldığı bilinmektedir.182 

Ateşi arınma için kullanan Türklerde, yas 

sahiplerinin, mezarlıktan gelenlerin ve yerleşim yerlerine 

giren yolcular veya eşyaların arındırılması gerektiğine 

inanılırdı. Dolayısıyla, saflığından kuşkulanılan kişiler ve 

                                                            
179  Uhri, Ateşin Kültür Tarihi, s.29-30. 
180  Tanyu, “Türklerde Ateşle İlgili İnançlar”, s.291. 
181  Yaşar Çoruhlu, Türk Mitolojisinin Anahatları, Kabalcı Yayınevi, 

İstanbul 2002, s.49-50. 
182  Çoruhlu, Türk Mitolojisinin Anahatları, s.49-50. 



 

 

76 Mecusilikte Ateş Sembolü 

eşyalar, kor halindeki iki ateş arasından geçip, ocağın 

etrafında dönmesi ve onun içinden atlaması gerekirdi. 

Ateşin etrafında döndürme183 veya iki ateş arasında 

geçirme kötülüklerden korunma içindi. Türkler, her şeyin 

ateşle arındırıldığına inanmaktaydılar. Bu nedenle 

dışarıdan gelen elçiler, prensler veya diğer yabancılar ile 

getirdikleri tüm eşyalar ateşle arındırılırdı. Gelen kişiler 

ve getirdikleri hediyelerin tehlikeli olması, gelenlerin 

büyü yapmaları, zehir getirmeleri veya herhangi bir 

kötülük yapmaları ihtimaline karşı, bu kişiler ve eşyalar 

arınmalarını sağlamak için, iki ateş arasından 

geçirilirlerdi.184 

Moğollarda ölümle ilgili herşey, bertaraf edilmesi 

gereken büyük bir tehlike arzederdi. Bu nedenle ölenin 

akrabalarının ve onun evinde yaşayan herkesin, kendilerini 

ateşle arındırması lazımdı. Bu inanç günümüzde, 

Anadolu’da da bir kalıntı olarak bulunmaktadır. 

Anadolu’da, bazı hastalar iki ateş arasından geçirilmekte 

ve zayıf bünyeli çocuklar ateşin etrafında 

dolaştırılmaktadır. Aynı adetler XVIII. Yüzyılda Orta 

Asya’da ve Sibirya’da güçlü bir şekilde uygulanmaktaydı. 

Moğollarda, kırk-elli yıl öncesine kadar aileye giren yeni 

gelinin, tekrar arınmış hale gelmesi için, iki ateş arasından 

geçmesi gerekiyordu.185 Türkler, ateşi koruyucu, şifa 

verici, bereket ve güç getirici saydıklarından hayvanları 

                                                            
183  568 yılnda Bizans temsilcisi Zemarque ve beraberindekiler, 

Göktürkler’e elçi olarak gittiğinde, “başına gelebilecek bütün 

felaketlerden kendisini uzak tatmak” niyetiyle onu ateşin etrafında 

döndürdüler. Bkz Jean-Paul Roux, Türklerin ve Moğolların Eski Dini, 

Çev: Aykut Kazancıgil, İşaret Yayınları, İstanbul 1998, s.178-179; 

Çoruhlu, Türk Mitolojisinin Anahatları, s.50-51. 
184  Roux, Türklerin ve Moğolların Eski Dini, s.178-179.  
185  Roux, Türklerin ve Moğolların Eski Dini, s.179.  



 

 

77 Hayreddin Kızıl 

da onun yakınında yürüterek, onun etkisinden 

faydalanmağa çalışırlardı.186 

Ateş, bunların dışında falcılık, kehanet, vb. şeyler 

için de kullanılırdı. Ateşten çıkan alevlerin rengine göre 

öngörülerde bulunulur, yeşilse yağmur ve mahsulün bol 

olacağına, kırmızı ise savaş çıkacağına, sarı ise hastalık, 

salgın olacağına, siyahsa önemli bir kişinin öleceğine 

inanılırdı. Ateşe yağ atmak suretiyle, doğacak çocuğun 

cinsiyeti tahmin edilirdi. Bunun yanı sıra gündüzün 

ateşten çıkan ıslıkla uzaktan yolcu geleceğine, gece çıkan 

ıslıkla da “Aza” -Şeytan-ın geleceğine inanılır ve bu 

nedenle gece ıslığının ardından vakit geçirmeksizin ateşe 

kutsal bilinen “artış” otu atılırdı.187 

Ocak da Türk kültürü ve mitolojisinde etkilidir. 

Yakut Türklerine göre “aile ocağı”, sönmemesi gereken 

“kutsal bir ateş” idi. Bu ocağı koruyan bir ruh vardı. 

Ocakta yanan meşe ağacı da kutsal bir ağaç sayılırdı.188  

Anadolu’da ocak taşı da, ocağa benzer bir kutsallık 

taşımakta, saygı görmektedir. Bilhassa köylerde ocak taşı 

yerine konulurken dua okunmakta hatta bazan kurban 

kesilmekte ve ayrıca bağışlar dağıtılmaktadır. Ocaktaki 

ateşin kutsallığı ile ocakta pişen ekmek arasında da 

bağlantı kurulmaktadır. Bununla birlikte yeni bir ocak, ilk 

                                                            
186  Tanyu, “Türklerde Ateşle İlgili İnançlar”, s.291. 
187  Tanyu, “Türklerde Ateşle İlgili İnançlar”, s.292. Ateşin kahinlik ve 

falcılıkta kullanılması için Ayrıca bkz Çoruhlu, Türk Mitolojisinin 

Anahatları, s.52; Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda….., s.84. 

Tanyu, bu inançların bir kısmının Anadolu’da da mevcut 

olduğunu belirtmiştir. Bkz Tanyu, “Türklerde Ateşle İlgili 

İnançlar”, s.292. 
188  Bahaeddin Ögel, Türk Mitolojisi (Kaynakları ve Açıklamaları İle 

Destanlar), Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara 1989, s.68. 



 

 

78 Mecusilikte Ateş Sembolü 

defa yakılırken, köyün en saygın yaşlısına yaktırılır, 

böylece uğur, mutluluk getirilmesi istenilirdi.189 

Türkiye’de ve Türklerin yaşadığı diğer yerlerde 

ateşe karşı yapılmayacak işler şunlardır:  

1- Ateşe tükürmek, ona sövmek, ateşe kirli şeyler 

atmak 

2- Ateşe su dökmek, (Dost ateş yakar, düşman ateş 

söndürür.)  

3- Ateşe tırnak atmak,  

4- Sabah vakti evden ateş çıkarıp komşuya vermek. 

Ateş komşuya verilirse, veren evin bereketinin ateşi alan 

eve geçeceğine inanılırdı.190 Aşırı katılıktaki benzeri 

yasaklar Kuzey-Doğu Asya halklarında da vardır. 

Çukçilerin inançlarını ve törenlerini ayrıntılı bir şekilde 

inceleyen V. G. Bogoraz onlar hakkında şöyle yazmıştır. 

“Her ailenin kendi ateşi vardır. Aileler, çok uzun yıllar 

birlikte yaşadıkları atalardan kalan ateşi yabancı ateşten 

özenle korurlar. Komşulardan ateşin ödünç alınması 

büyük günah sayılır. Çukçi kadını komşusundan kibrit, 

çakmak taşı veya çakmağı memnuniyetle alır, çünkü 

bunlar aile ocağıyla bağlantılı değildir, fakat hiçbir zaman 

söğüt çubuğu almaz, çünkü onunla kömür karıştırılır, 

onu alınca yabancı ocaktan kömür de almış olacaktır....”. 

“Benim Çukçiler arasında bulunduğum zamanda ateş 

yüzünden kadınlarla pek çok tartışmaya girdim. 

Onlardan çoğunun çaydanlığı yoktu ve çaydanlığımda su 

ısıtmama izin vermiyorlardı, çünkü bu çaydanlık daha 

                                                            
189  Tanyu, “Türklerde Ateşle İlgili İnançlar”, s.293. Türkiye’de ateşle 

ilgili inançlar için bkz aynı eser s.293-300 arasına bakınız. 
190  Tanyu, “Türklerde Ateşle İlgili İnançlar”, s.302. 



 

 

79 Hayreddin Kızıl 

önce yabancı bir ocakta durmuştu. Bu nedenle pek çok 

kere sıcak çay içemedim’”.191 

Ateşle ilgili görülen inançlar bu anlatılanlarla sınırlı 

değildir. Ancak buraya kadar kaydedilenler ateş ile ilgili 

inançlar konusunda genel bir fikir verebilecek 

yeterliliktedir. Konu ile ilgili inanış ve uygulamalar şöyle 

özetlenebilir: 

Ateş, dünyanın hemen her yerinde birbirinden 

farklı kutsal ritüel ve seremonilerde kullanılmıştır. 

Dünyanın farklı yerlerinde uygulanmasına rağmen bu 

ritüellerin bir kısmı benzerlik göstermektedir. Ateşte 

kurbanı yakma, ateşle sınama, ateşle arınma, ateşten 

kehanet çıkarma birçok yerde görülmektedir. Bu törenler 

ve onların ilişkili olduğu dini kurumlar,  

1- Sürekli yanan ateşler,  

2- Kutsal sunak ateşleri,  

3- Yeni ateşler ve kurban ateşleri altında 

sınıflandırılabilir. Ateş tanrılarına ibadet, insan kurbanı -

genellikle diri yakarak- birçok yerde görülmüş ve uzun 

süre devam etmiştir.192 

Sürekli yanan ateş, antik köklere sahip bir dini 

uygulamadır. Erken dönemlerde ateşi yakmanın zorluğu, 

devamlı yakılı kalan bir ateş sağlamak için 

kurumsallaşmaya, çeşitli ritlere, seremonilere, etrafında 

tapınakların inşa edilmesine yol açmıştır. Bu da sürekli 

yanan ateşleri koruma işinin zamanla “ateş koruyucuları” 

                                                            
191 Tokarev, “Kültür Tarihinde Ateş Sembolü”, s.261 
192  Ingalsbe, The Encyclopedia of…….., s.661; Alexander, “Fire, 

Fireworshippers, And Fire Gods”, s.169. 



 

 

80 Mecusilikte Ateş Sembolü 

tarafından uygulanan resmi bir devlet icraatına 

dönüşmesine ve insanlık tarihinin erken 

uzmanlıklarından biri haline gelmesine neden olmuştur. 

En iyi bilinen örneği, Romalılarda yeryüzü tanrıçası 

olarak kabul edilen ve bedenin saflığının, ateşin saflığının 

sembolü olan Bakire Vesta rahibeleri gözetiminde sürekli 

bir ateşin yandığı Vesta sunağıdır. Sürekli ateş, bazen 

ritüelle yeni bir ateş yakmak ve onu taze, saf, enerjik 

tutmak ve insan ruhunu yenilemek amacıyla 

söndürülürdü. Druidler her yıl Beltane (1 Mayıs)’ta kendi 

köylerindeki tüm ateşleri söndürür, ardından iki yeni 

kutsal ateş yakarlardı. Bu sırada çok sayıda tılsımlı, 

büyülü sözler sarfedilir sonra sığırlar, hastalıklardan 

arındırmak ve korumak için, iki ateş arasından geçirilirdi. 

Rahipler, daha sonra yeni bir hayatı simgeleyen bir 

ritüelle ateşten korlar alır, ocakları tutuştururlardı.193 

İkinci sınıfı oluşturan kutsal sunak (altar) ateşleri, 

erken monoteist dinlerin temel öğesi idi. Örneğin Antik 

Mısırda, güneş tanrısı Ra’ya yapılan ibadette güneşin 

yükselmesini tekrar sağlamak için her gün kutsal bir ateş 

yakılır ve bu ateş Ra’nın her şeye gücü yeten (veya her 

şeyi gören) gözünü temsil ederdi.194  

Burada belirtilen sunak ateşi ile adak mumu ve tütsü 

çubuğu arasında fark vardır. Adak mumu ve tütsü 

çubuğu, sunak ateşinden daha farklı bir deneyim sağlar. 

Bir mum güvenli, kararlı alev sunarken, sürekli ateş ise 

formları kendiliğinden, öngörülemeyen, bir şekilde 

değişmekte ve değişik şekiller çıkarmaktadır. Bu durum 

                                                            
193  Ingalsbe, The Encyclopedia of…….., s.661. 
194  Ingalsbe, The Encyclopedia of……, s.661; Alexander, “Fire, 

Fireworshippers, And Fire Gods”, s.169. 



 

 

81 Hayreddin Kızıl 

dikkatleri üzerine çekmekte ve bu da ateşe dikkat ve 

özveriyle bakmaya sebep olmaktadır, çünkü ateşe iyi 

bakılmadığı takdirde, ateş ölecektir. Zamanla sunak 

ateşleri din adamlarının ritüelleri ile süslenmiştir. Bu 

şekilde büyük bir drama ve muhtemel tehlike duygusu 

(ateşin sönmesi) ile kutsal tören alanı oluşturulmuştur. Bir 

seremoni öğesi olarak veya ibadetin nesnesi olarak antik 

ateş-bakıcıları ateşi her zaman büyük bir ihtimam ve saygı 

ile beslemişlerdir.195 

Üçüncü sınıfı oluşturan kurban ateşi ise, kutsala 

sunumlarını sunmak ve yakmak için kullanılan ana güç 

olmuştur. Kurbanı yakan ateşin alevlerinden anlamlar 

çıkarılırdı. Alev veya dumanın davranışları, müminler 

tarafından genellikle sunulan yanmış sunular/kurbanlara 

İlahî reaksiyonun bir işareti olarak kabul edilmekteydi. 

Bazı bölgelerde ateşe verilen kurbanlar arasında insanlar 

da yer almaktaydı. İnsanların ateşte verildiği kurbanlar, 

Druid’ler ve Perulularda görülürdü. Son dönemlerde 

Avro-Amerikalı Hıristiyanlar arasında ise cadıların 

yakılmasında bu uygulama görülmüştür.196  

Ateşe verilen diri kurbanlar dışında, ölüler de 

yakılmıştır. Hindistan’da ölünün yakılması önemli bir 

örnektir. Ritüel şeklinde yapılan bu uygulamada, 

Hindulara göre bedenin yakılması ruhu özgürleştirmekte 

ve tanrıya ulaştırmaktadır.197 Cenaze törenlerinde cesedin 

yakıldığı yere, kutsal ateş götürülür ve töreni yöneten 

rahip bu ateşle üç ayrı yerden cesedin üzerine yatırıldığı 

odunları tutuşturur. Ölü ruhunun, yanmayan iskeleti, 

                                                            
195  Ingalsbe, The Encyclopedia of……., s.661. 
196  Ingalsbe, The Encyclopedia of……., s.661. 
197  Ingalsbe, The Encyclopedia of……, s.661. 



 

 

82 Mecusilikte Ateş Sembolü 

giyinmiş olarak dumanla birlikte göğe yükseldiğine 

inanılır.198  

Ateşle ilgili başka bir uygulama da birçok yerde 

yapılmış olan hatta kimi yerlerde günümüzde de devam 

eden ateşte yürümedir. Kızgın ateş veya taşların üzerinde 

yürüme geleneğine XX. yüzyılda Çin’de, Japonya’da, 

Kuzey ve Güney Asya’da, Fiji, Tahiti, Haiti, Yeni Zelanda 

gibi yerlerde, hatta Bulgaristan, İspanya gibi Avrupa 

ülkelerinde, Amerika Kızılderililerinde rastlanmaktadır. 

Bu gibi uygulamaların sebebi tabiatüstü güç gösterisi, 

masumiyetin ispatı ve temizlenmedir. Ayrıca ateş yutma, 

ateşi, alevli ya da kızgın bir maddeyi elle tutma, ağza 

koyma gibi dinsel ve büyüsel eylemler de vardır.199 Ateşte 

yürümenin en fazla uygulanan şekli sığ bir hendeğin alt 

kısmındaki ince, yaygın köz tabakası üzerinde hızlı bir 

şekilde yürümedir. Bazen adanmışlar, rahipler ya da 

kâhinler, yanan bir odun ateşi boyunca yürümek 

zorundadırlar. Odunlar yerine bazen, kızgın taşlar (Fiji ve 

Mauritius) da kullanılır.200 

Ateşte yürüme kimi zaman katılımcıları arındırmak, 

kimi zaman da iyi bir hasat sağlamak için yapılır. Suçlu 

kendi masumiyetini ispatlamak için ateşle sınanabilir. 

Ateş yürüyüşünde sadece inanç eksikliği olanların 

yaralanacaklarına, ateşten etkileneceklerine inanılır. 

Adanmışlar, ateşte yürümeyi adaklarını yerine getirmek 

için de icra ederlerdi. Adanmışlar sınanmadan önce 

                                                            
198  Uhri, Ateşin Kültür Tarihi, s.43. 
199  Tanyu, “Ateş”, c.IV, s.53-54. 
200  Uygulamalar arasında, ateş közlerini adanmışın başının üzerine 

dökme şeklinde “ateşi banyosu”, veya adanmışın yanan bir 

meşaleyi kendisine sürmesi de vardır. Bkz aynı yer Britannica 

Encyclopedia of World Religions, s.353. 



 

 

83 Hayreddin Kızıl 

herhangi bir hazırlık yapmamakta az da olsa bazen, 

yanıklar yaralanmalar meydana gelebilmektedir.201 

Ateş’in, suçlanmış kişinin doğruluğunu ispat etmesi için 

kullanıldığı Hindistan’da, ateşte yürüyen kişiye Agni’nin 

nezaret ettiğine inanılırdı. Bu yüzden ateşte yürüyen kişi, 

eğer doğru söyleyenlerden ise, ateşte yürüdüğü sırada 

Agni tarafından yanmaktan korunarak, söylediklerinin 

gerçekliğini gösterdiğine inanılırdı.202 Yukarıda belirtilen 

inanç ve uygulamaların benzerleri İran’da da 

görülmüştür. İlerde de görüleceği gibi İran’da da masum 

kişilerin ateşten korunduğu, yanmadığı kabul edilmiştir.  

Bu dinlerin dışında Yahudilik, Hıristiyanlık ve 

İslam dininde de ateşin konumunu incelemek gerekir. Bu 

üç dini sona eklemenin nedeni diğer dinlerde görülen 

uygulamaların bunlarda bulunmamasıdır. Yahudilik, 

Hıristiyanlık ve İslam’da görülen sadece kutsal 

kitaplarında –Yahudilikteki kimi uygulamalar hariç- 

ateşle ilgili bölümlerin olmasıdır. Yine bu üç dinde ateş 

tanrısı veya ateş kültü ile ilgili bir inanç da bulunmaz. 

Burada sıra ile kutsal kaynaklar üzerinden ateşin üç 

dindeki konumu incelenecektir.  

Ateş, Yahudi kutsal kitabında şu anlamlarda 

kullanılır:  

1- “Tecelli”yi ifade eden bir terim olarak: “Rabbin 

meleği” veya Tanrı Hz. Musa’ya Horeb’de “bir çalı 

ortasında ateş alevinde” göründü (Çıkış, 3/ 2, 4). Rab, 

çölde ışık vermek için geceleyin İsrail’in önünde yürüdü 

(Çıkış, 13 / 21-22), Rab, ateşten, Mısırlıların ordusuna 

                                                            
201  Britannica Encyclopedia of World Religions, s.353. 
202  Findly, “Agni”, s.178. 



 

 

84 Mecusilikte Ateş Sembolü 

baktı ve Mısırlıların ordusunu bozdu (Çıkış, 14/24). 

Rabb’in, Sina Dağına ateş içinde inmesi sonucu Sina 

dağının tütmesi (Çıkış, 19/18 ve 24/17).203  

İlya ve Elişa’nın yürürken ateşten bir atlı arabanın 

ortaya çıkması ikisini birbirinden ayırması İlya’nın 

kasırgayla göklere çıkarılması (Krallar 2/13).  

2- Hem olumlu hem de yıkıcı bir güç olarak 

Tanrı’nın sembolü şeklinde : “Ve hangi Allah ateşle cevap 

verirse Allah odur.” “Ve rabbin ateşi düştü ve yakılan 

takdimeyi ve odunları ve taşları ve toprağı yiyip bitirdi” (I. 

Krallar, 18/24, 38; I. Tarihler, 21/26; II. Tarihler, 7/1, 3). Ateş 

bazen bir ilâhî gazap ifadesidir (Tesniye, 32/22). Tanrı 

gökten ateş indirerek (meselâ Sodom ve Gomore’de 

olduğu gibi) günahkârları cezalandırmıştır (Tekvîn, 19/24; 

ayrıca bkz. Levililer, 10/2; Yeşu, 7/15). Ateş, aynı zamanda 

Tanrı’nın hizmetkârıdır (Mezmurlar, 104/4). O’nun sözü, 

ateş gibidir (Yeremya, 23/29). 

3- Yakıcı ve yıkıcı özelliği dolayısıyla uhrevî hayatta 

bir ceza unsuru olarak görülür (Tesniye, 32/22; Eyub, 28/5; 

Amos, 7/4). Daha sonraki peygamberlerle ilgili metinlerde 

ise ateşle cezalandırmanın uhrevî tarzı daha açık hale 

gelmiştir (İşaya, 33/11, 50/11, 66/24; Hezekiel, 38/22, 39/6; 

Tsefanya, 1/18).204 İnananlar ateşin yakıcı ve yıkıcı 

özelliğinden korunacak: “Ateşin içinde yürürken 

                                                            
203  Diğer tecelli örnekleri için bkz (Sayılar, 9/ 15-16, 14/14; Tesniye, 1/ 

33; Nehemya, 9/ 12, 19; Mezmurlar, 78/ 14, 105 / 39; işaya, 4/ 5). 
204 Tanyu, “Ateş”, c.IV, s.54. 



 

 

85 Hayreddin Kızıl 

yanmayacaksın, Alevler seni yakmayacak” (İşaya, 43/1-

2).205 

Yahudilikte ateş, kimi âyinlerde sembolik olarak 

kullanılmıştır: 

1- Ateşin, mabed ve mezbahta yanması, Tanrı’nın 

dâimî huzurunu gösterir (Levililer, 6/12-13).  

2- Yahve’ye kurban olarak takdim edilen şeyler ateş 

üzerinde yakılır. Zira rab onun kokusundan 

hoşlanmaktadır (Çıkış, 29/18; Levililer, 1/9-17, 16/13). 

Kurbanın bu şekilde ateşte yakılmasıyla günahın 

üzerindeki ilâhî hüküm ve günahların temizlenmesi 

arasında sembolik bir ilişki kurulmuştur.206  

Bu törende Tanrı’yı teskin etme ve hoşnut tutma 

özelliğine sahip olan “yakılan takdime” (‘ola), dumanın 

kokusu Tanrı’ya ulaşacak şekilde kurbanın –post kısmı 

hariç- tamamen yakılması suretiyle yerine getirilmiştir. 

Bir günahın ya da suçun affından ziyade, Tanrı’ya 

sunulan hediye fonksiyonuna sahip olan bu takdime, tüm 

İsrail topluluğu adına günde iki kez icra edilmiş; bu 

şekilde Tanrı’nın kutsallığının ve İsrailoğulları’na 

yakınlığının sembolik işareti olan mezbahtaki ateşin 

daima yanması sağlanmıştır.207 Yahudi inancında verilen 

takdimeler arasında bulunan yemek takdimesinde, kurban 

takdimesine ek olarak un, zeytinyağı ve buhur 

karşımından yapılan yiyeceğin bir kısmı, ateşte yakılır 

                                                            
205  Knipe, “Fire”, s.3119. Ayrıca bkz Şadrak, Meşak ve Abed-nego’nun 

bir puta tapınmayı reddetmeleri, ceza olarak ateşe atılmaları, 

Allah’ın onları koruması. (Daniel, 3/1-30) 
206  Tanyu, “Ateş”, c.IV, s.54.  
207  Salime Leyla Gürkan, Yahudilik, İSAM Yay., İstanbul 2010, s.153. Bu 

ateşin kutsal kabul edildiği belirtilmiştir. Gürkan, aynı eser, s. 152. 



 

 

86 Mecusilikte Ateş Sembolü 

geri kalanı din adamları tarafından tüketilir (Levililer, 

6/14-18).208 

Ateşle ilgili bölümler Hıristiyanlığın dini 

metinlerinde de görülmektedir. Tevrat, Hıristiyan 

inancında da kutsal kitap olarak kabul edildiği için 

yukarıda Tevrat’tan verilen ibadet dışındaki bölümler, 

Hıristiyanlık için de kabul edilebilir. Bunların dışında 

İncil’de ateşin kullanımı şu şekildedir: 

1- Hz. İsa, Yuhanna’ya göründüğünde “gözleri ateş 

alevi gibi” idi (Vahiy, 1/14, 2/18). Hz. İsa’dan sonra 

havârilerin üzerine kutsal ruh indi. Ansızın gökten bir ses 

geldi, oturdukları evi doldurdu. Ve “ateşten imiş gibi 

bölünen diller” onlara görünüp onların her birinin üzerine 

kondu. Kutsal ruhla doldular. Kendilerine ruhun verdiği 

söyleyişe göre başka dillerle söylemeye başladılar 

(Resullerin İşleri, 2/2-4). 

2- Uhrevî tecellilerde dâimî unsur ateştir (Resullerin 

İşleri, 2/19; Vahiy, 15/2, 19/ 12; karşılaştırmak için bkz. 

İşaya, 4/5, 64/ 2, 66/15; Daniel, 7/9-10; Yoel, 2/30; Mika, 1/4, 

Zekarya, 2/5; Malaki, 3/2). Hz. İsa “dünyaya ateş atmaya” 

gelmiştir. “O ateş şimdiden tutuşmuşsa daha ne isterim” 

demektedir (Luka, 12/49). Hz. Lût, Sodom’dan çıktığında 

gökten ateş yağmış, şehirde kalan kavminin hepsini helâk 

etmiştir. “İnsanoğlu”nun göründüğü günde de, böyle 

olacaktır (Luka, 17/29). Yoel209 peygamber, son günlerde 

olacaklar arasında gökte hârikalar, aşağıda yeryüzünde de 

alâmetler zuhur edeceğini, kan, ateş ve duman bulutları 

                                                            
208 Gürkan, Yahudilik, s.153-154. 
209  Bir Eski Ahit peygamberidir. Eski Ahit’teki Yoel kitabı, ona 

atfedilir. Gündüz, Din ve İnanç Sözlüğü, s.398. 



 

 

87 Hayreddin Kızıl 

olacağını haber vermiştir (Resullerin İşleri, 2/16-19; Yoel, 

2/28-32). 

Bu örnekler incelendiğinde, “ateş”in daha çok edebî 

benzetmeler için kullanıldığı görülmektedir. Ateş, bazen 

uhrevî ceza unsuru olarak da kullanılmış, Dünyanın 

sonundaki ateşten, cehennem ateşinden, ebedî ateşten 

bahsedilmiştir (Matta, 3/10, 12, 5/22, 13/40, 18/8-9, 25/41; 

Markos, 9/43-48; Luka, 17/29; II. Petrus, 3/7; Yehuda’nın 

Mektubu, 23; Vahiy, 8/7, 9/18, 11/5, 14/10, 19/20, 20/9-15, 

21/8). Herkesin işinin ne çeşit olduğu ateşle keşfolunacak, 

onu, ateş ispat edecektir. Ateş, uhrevî konularda mecazi 

bir anlatım unsuru olarak da kullanılmıştır (I. 

Korintoslular’a, 3/13, 15; I. Petrus, 1/7; Vahiy, 3/18).210 

İslâm dininde Allah’tan başkasını tanrı bilme, ona 

tapınma kesin olarak yasaklandığından ateşle ilgili bir 

inanç, kutsama veya kült Kur’an ve hadislerde 

görülmemektedir.  

Ateş, Arapça’da nâr olarak ifade edilmektedir. 

Kur’an ve hadislerde daha çok cehennem ateşini ifade 

etmek için kullanılır. Râgıb el-İsfahânî, Müfredat’ında nâr 

ile ışık anlamındaki nûrun aynı kökten geldiğini 

nakleder.211 Nâr kelimesi Kur’ân-ı Kerîm’de 145 yerde 

geçmekte olup 118 yerde cehennemdeki ateşi 27 yerde 

dünyevî ateşi ifade etmektedir. Yirmi yedi yer içinde 

kurbanı yakıp yok edecek ateş (Âl-i İmrân 3/183), savaş 

çıkarmak amacıyla tutuşturulan ateş veya fitne (Mâide 

                                                            
210  Tanyu, “Ateş”, c.IV, s.54-55. Ayrıca Yahudilik ve Hıristiyanlıktaki 

ateş için bkz Knipe, “Fire”, s.3119-3120. 
211  Rağıb el-İsfahanî, el-Müfredat Fî Ğarîbi’l-Kur’an, Daru’l-Marife, 

Beyrut 2005, s.510. Kendisi de “nâr” kelimesini “nûr” maddesinin 

altında eklemiş ve orada konuyu incelemiştir. 



 

 

88 Mecusilikte Ateş Sembolü 

5/64), ilâhî kudretin tecellisi olarak yukarıdan gönderilen 

alev (Rahmân 55/35), Hz. İbrâhim’i yakmayan ateş 

(Enbiyâ 21/69; Ankebût 29/24) ve Hz. Mûsâ’nın Sînâ’da 

gördüğü ateş (Tâhâ 20/10; Neml 27/7-8; Kasas 28/29) 

zikredilir. Hadis kaynaklarında nâr Kur’an’daki anlamına 

paralel biçimde birçok yerde tekrarlanmaktadır.212 

Râgıb el-İsfahânî Kur’ân-ı Kerîm’de ateşin (nâr) üç 

anlamda kullanıldığını belirtir:  

1- Hem sıcaklık hem ışık veren hislerimizle 

algıladığımız ateş, dünyevî ateş: 

“Onların (münafıkların) durumu, (karanlık geced) 

bir ateş yakan kimse misalidir. O ateş yanıp da etrafını 

aydınlattığı anda Allah, hemen onların aydınlığını giderir 

ve onları karanlıklar içinde bırakır; (artık hiçbir şeyi) 

görmezler.” (el-Bakara 2/17) 

“Söyleyin şimdi bana, tutuşturmakta olduğunuz 

ateşi, Onun ağacını siz mi yarattınız, yoksa yaratan biz 

miyiz?” (el-Vakıa 56/71-72) 

2- Mutlak manada ateş ve cehennem ateşi: 

“Bunu yapamazsınız –ki elbette yapamayacaksınız- 

yakıtı, insan ve taş olan cehennem ateşinden sakının. 

Çünkü o ateş kâfirler için hazırlanmıştır.” (el-Bakara 2/24) 

“... De ki: Size bundan (bu öfke ve 

huzursuzluğunuzdan) daha kötüsünü bildireyim mi? 

Cehennem! Allah, onu kafirlere (ceza olarak) bildirdi. O, 

ne kötü sondur!” (el-Hac 22/72) 

                                                            
212 Bekir Topaloğlu, “Nâr”, DİA, 2006, , c.XXXII, s.385. 



 

 

89 Hayreddin Kızıl 

3- Fitne ve bozgunculuk çıkarmayı katetmek için 

kullanılan savaş ateşi.213 

“Ne zaman savaş için bir ateş yakmışlarsa (fitneyi 

uyandırmışlarsa) Allah, onu söndürmüştür. Onlar 

yeryüzünde bozgunculuğa koşarlar; Allah ise 

bozguncuları sevmez. (Maide 5/64) 

Ateşle ilgili Kur’an ve hadislerden şu özellikler 

aktarılabilir:  

1- Ateş ısıtma ve aydınlatmayı sağlayan ilâhî bir 

nimet, aynı zamanda Allah’ın fiil ve kudretini belgeleyen 

bir delildir (Yâsîn 36/80; Vâkıa 56/71-74).  

2- Onun yakıcılığı ilâhî kudretin mutlak kontrolü 

altındadır. Nitekim, Allah’ın emriyle, ateş, Hz. İbrâhim’i 

yakmamıştır (Enbiyâ 21/69; Ankebût 29/24).  

3- Şeytanın da içinden geldiği cin taifesi “çok kızgın, 

dumansız ateş”ten (nârü’s-semûm), diğer bir ifadeyle 

“yalın bir alev”den (mâric-nâr) yaratılmıştır (Hicr 15/27; 

Rahmân 55/15).  

4- Cehennemin en bâriz unsuru ateştir. Sadece “ateş” 

anlamına gelen nâr kelimesi Kur’an’da çok defa cehennem 

yerine kullanılmıştır. Hadislerde de ateş (nâr), genellikle 

cehennemi ifade etmek üzere, bazen de azap anlamında 

kullanılmış ve nâr kelimesiyle “ashâbü’n-nâr, ehlü’n-nâr”, 

“azâbü’n-nâr”, “fitnetü’n-nâr” ve “ebvâbü’n-nâr” gibi 

deyimler ortaya çıkmıştır.214 

 

                                                            
213 Ragıb el-İsfahanî, s.510 
214  Tanyu, “Ateş”, c.IV, s.55. Ayrıca bkz Knipe, “Fire”, s.3120. 



 

 

90 Mecusilikte Ateş Sembolü 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MECÛSİLİK 

Mecûsîlikte ateşe verilen önem ve ateşle ilgili 

inançların daha iyi bir şekilde anlaşılabilmesi için 

Mecûsîlik hakkında genel bir bilgiye sahip olmak 

gereklidir. Mecûsîlik, Zerdüşt’ün monoteist öğretilerinin, 

antik Arî inançları, eski İran kültürü ve tarihsel süreç 

içerisinde karşılaştığı diğer inançlar ile etkileşime geçerek 

ortaya çıkmış, kutsal kitabı Avesta olarak kabul edilen bir 

inanç sistemidir.215  

Mecûsîliği ifade etmek için değişik kavramlar 

kullanılmıştır. Avesta’da Aşa/Aşavan (Yasna 31/14-22), 

Ahura Mazda’dan yola çıkarak Avrupalılar tarafından 

Mazdaizm216 kurucusuna nispet edilerek Zoroastrianism 

olarak isimlendirilen bu din, “Mecûs” olarak bilinen din 

adamlarından yola çıkarak Mecûsîlik şeklinde 

isimlendirilmiştir. Ayrıca, bu din mensupları, 

ibadetlerinde kullandıkları ateş yakma geleneğinden 

dolayı, “Ateşperest” olarak da isimlendirilmiştir.217 

Günümüzde Hindistan’da yaşayan Mecûsîlere ise, Pers 

diyarından geldikleri için Parsi denmektedir. Bu dini 

tanımlamak için kullanılan her ismin dayandığı bir özellik 

vardır.218 Bu isimlerden Müslümanlar arasında en çok 

bilinen Mecûsîliktir. 

                                                            
215  Şinasi Gündüz, “Mecûsîlik”, DİA, c.XXVIII, Ankara 2003, s.279-283. 
216  M. Şemseddin, “Kadim İran’da Din”, s.177. 
217  Ekrem Sarıkçıoğlu, Başlangıçtan Günümüze Kadar Dinler Tarihi, 

Fakülte Kitabevi, Isparta 2002, s.124. 
218  Mehmet Alıcı, Kadim İran’da Din Monotezim’den Düalizm’e Mecûsî 

Tanrı Anlayışı, Ayışığı Kitapları, İstanbul 2012, s.3-15. 



 

 

91 Hayreddin Kızıl 

Mecûsîler kendi dinlerine Mezdiyesna derler. Bu 

tabir, Zerdüşt’ün, yaşadığı dönemde reddettiği ve kötü 

olarak tabir ettiği diğer tanrılara (Daeva) karşı en büyük 

tanrıya bağlanmayı söylemesinden kaynaklanmıştır. Yani 

Mezdiyesna tabiri kötü tanrılara tapınma anlamındaki 

Divyesna’nın karşıtı olarak kabul edilir.219 

“Mecûsî” olarak yaygınlık kazanmasının yukarıda 

da ifade edildiği gibi en önemli nedeni o dönem etkin bir 

konumda bulunan Meg’lerdir. Bu sözcüğün, sadece bir 

defa o da “bir kabilenin üyesi anlamında geçtiği (Yasna, 

65/79) Avesta’da220 “Moğu”, Eski Farsça’da “Magu-pati” 

ve Pehlevice’de “Moğ” haline geldiği, Grekçe’ye 

“Magi/Magos”, ve Latince’ye “Magus” olarak geçtiği 

kabul edilmektedir.221  

Meg/Meci’ler hakkındaki ilk bilgileri aktaran 

Herodot, onların Medleri oluşturan kabilelerden biri 

olduğunu kaydetmiştir. Herodot (M.Ö.485-424), 

Medlerin, Buslar, Paretakenler, Strukhatlar, Arizantlar, 

Budiler ve Meciler olmak üzere çeşitli boylardan 

oluştuğunu belirtmiştir (Her, I/101).222 Gezgin bir din 

                                                            
219  Alıcı, Kadim İran’da Din….., s.6. Ayrıca daena vanghu Mezdiyesna -İyi 

Mazdatapımı dini- veya daena Mezdiyesna- Mazdatapımı dini- vb 

din için kullanılan diğer isimler için bkz Maneckji Nusservanji 

Dhalla, History of Zoroastrianism, 1938, s.178. 
220  Albert De Jong, “Magi”, Encyclopedia Of Religion, -second edition-, 

Editör: Lindsay Jones, USA 2005, s. 5559. 
221  Alıcı, Kadim İran’da Din, s.9; Muhammed A. Dandamayev, “Magi” 

http://www.iranicaonline.org/articles/magi      erişim 19/01/2015; 

Ayrıca Meci’ler için bkz James Hope Moulton, “Magi”, Encyclopedia 

Of Religion And Ethics, c.VIII, Editör: James Hastings, New York 

1915, s.242-244. 
222  Bkz Herodotus, Tarih, Çev: Müntekim Ökmen, Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları, İstanbul 2012, s.59. 

http://www.iranicaonline.org/articles/magi


 

 

92 Mecusilikte Ateş Sembolü 

adamı sınıfı olan Meci’ler sadece Medlerin yaşadığı 

topraklarda görülmemiştir. Bunların M.Ö. V. asırda 

Mezopotamya ve Mısır’da da bulundukları bu döneme ait 

yazıtlardan anlaşılmaktadır.223 Mecilerin bu şekilde birçok 

yerde bulunmaları onların kökenini tespit etmeyi 

zorlaştırmıştır.224  

Meci kavramı, klasik Yunan ve İran kaynaklarında 

din işleriyle uğraşan kimseyi tanımlamada kullanılmıştır. 

Ayrıca Sasanî döneminde kurumsallaşmış dini yapı 

içerisinde din adamları sınıfının sıfatı haline gelmiştir. Bu 

kavram, Süryaniceden Arapça’ya bir anlam 

genişlemesiyle beraber Mecûs halinde geçmiş, bu tabir, 

Araplar arasında ruhban sınıfıyla beraber, Kadim İran’ın 

dini anlayışını benimseyen herkes için kullanılmıştır.225 

Mecilerin, Zerdüşt öğretisinin yayılmaya başladığı 

ilk dönemlerde bu dini kabul etmedikleri, fakat Zerdüşt 

öğretisinin baskın gelmesi üzerine bu dine geçtikleri, 

geçiş sürecinde de kendi öğretilerini bir şekilde yeni 

geleneğin içine kattıkları,226 bu dini, Zerdüşt’ün asıl 

öğretisinden uzaklaştırdıkları belirtilmiştir.227 

Zerdüştlüğün, Mecilerle etkileşime geçtikten sonra 

değiştiğini belirten Rawlinson, Mecilerin oluşturduğu 

                                                            
223  Dandamayev, “Magi”. 
224  Sam Cyrous, “Zoroastrianism”, Encyclopedia of Psychology and 

Religion, Editörler: David A. Leeming, Kathryn Madden, Stanton 

Marlan, USA 2010, s.997. 
225  Alıcı, Kadim İran’da Din….., s.12, 14.  
226  Asiye Tığlı, Zerdüşt Hayatı ve Öğretisi, Beyan Yayınları, İstanbul 

2004, s.25. Ayrıca bkz aynı eser s.13. 
227  Alessandro Baussani, “İslam Öncesi İran Düşüncesi”, Çev: Kürşat 

Demirci, İslam Düşüncesi Tarihi, İnsan Yayınları, İstanbul 1990, c.I, 

s.79-80; İskender Oymak, Zerdüştlük (İnanç, İbadet, Adetler), Elazığ 

2003, s.16. 



 

 

93 Hayreddin Kızıl 

yeni inancın, Zerdüşt’ün asıl öğretisinden tamamen ayrı 

olduğunu ifade etmiştir.228 

A. ZERDÜŞT DÖNEMİ 

Zerdüşt, Avesta’da Zarathuştra veya Spitama 

Zarathuştra olarak geçmektedir.229 Batılı kaynaklarda 

geçen Zoroaster, Latince Zoroastres’ten uyarlanmıştır.230 

Bu isim Ermeni kaynaklarında Zaradaşt, Süryani 

kaynaklarında, genelde modern Pers ve Pehlevi 

kaynaklarında kullanılan formun benzeri olarak Zaraduşt 

veya Zarduşt olarak kullanılmıştır.231 Arap-İslam 

kaynaklarında ise hem Zerdeşt hem de Zeradeşt şeklinde 

geçmektedir.232 

Zerdüşt’ün hayatı, ne zaman ve nerede yaşadığı 

hakkında kaynakların yetersizliği nedeniyle farklı 

görüşler ortaya çıkmıştır. Yaşadığı dönem hakkında 

verilen tarihler M.Ö.6000’ler ile M.Ö 600’ler arasında 

                                                            
228  George Rawlinson, Eski Doğu’nun Büyük Krallıklarından Medya 

Krallığı, Çev: Nadire Işık, Doz Yayıncılık, İstanbul 2006, s.115–125. 
229  A.V. Williams Jackson, Zoroaster The Prophet of Ancient Iran, 

Newyork 1898, s.12. Zarathuştra veya Spitama Zarathuştra olarak 

geçtiği yerlerden bir kısmı için bkz Vendidad, I/1, III/13, VIII/17 ve 

daha birçok yerde bu şekilde geçmektedir. 
230  Jackson, Zoroaster The Prophet of Ancient Iran, s.12. 
231  Jackson, Zoroaster The Prophet of Ancient Iran, s.13. 
232  Zekeriya b. Muhammed b. Mahmud el-Kazvini, Asaru’l-Bilad ve 

Ahbar’ul-İbad, Daru Sadr, Beyrut tsz, Zerdeşt için s.94, Zeradeşt için 

s.399; Zerdeşt için bkz Muhammed b. Abdülkerim eş-Şehristani, el-

Milel ve’n-Nihal, Tahkik: Emir Ali Mehna, Ali Hasan Fa’ur, Daru’l-

Marife, Beyrut 1993, s.271; Zeradeşt için bkz Ebu’l-Hasan b. 

Huseyn b. Ali el-Mes’udi, Murucu’z- Zeheb ve Meadinu’l-Cevher, el-

Mektebetu’l-Asriyye, Beyrut 2005, c.I, s.174-175. 



 

 

94 Mecusilikte Ateş Sembolü 

değişmektedir.233 Mecûsî kaynaklarına göre Zerdüşt, 

İskender’in İran seferinden 258 yıl önce yaşamış ve 77 

yaşında iken ölmüştür.234 Bu kaynaklar esas alındığında 

yaşadığı dönem M.Ö.628–551 yılları arasına tekabül 

etmektedir.235 

Öte yandan dilbilimsel çalışmalar üzerinden 

hareket edenler Zerdüşt’ün bu kadar yakın bir tarihte 

yaşamış olamayacağını belirtmektedirler. Gathalar ile 

Veda’lardaki benzerlikten yola çıkan dilbilimciler 

Zerdüşt’ün M.Ö. 1000’lerde yaşadığını kabul 

etmektedirler.236 Gathaların dilinin çok eski ve 

RigVeda’nın (İÖ 1800) diline çok yakın olduğu, bu 

nedenle onun daha eski bir dönemde yaşadığı 

belirtilmiştir. Zerdüşt’ün, Harezm’de (Aral Denizi’nin 

güneyi) ya da Soğd’da237 (Amu-Derya havzası) yaşamış 

                                                            
233  Jackson, Zoroaster The Prophet of Ancient Iran, 15; Maneckji 

Nusservanji Dhalla, Zoroastrian Civilizations From The Earliest Times 

To The Dawnfall of The Last Zoroastrian Empires, New York 1922, s.24. 
234  Jackson, Zoroaster The Prophet of Ancient Iran, s.16. 
235  Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi .., c.I, s.376. 
236  J. P. Mallory, Hint Avrupalıların İzinde Dil, Arkeoloji ve Mit,Çev: 

Müfit Günay, Dost Kitabevi Yayınları, Ankara 2002, s.66. 
237  Soğd, Orta Asya’da yaşamış İranî bir kavim ve yaşadığı bölge için 

kullanılmaktadır. İsmin aslı Eski Farsça Suguda, Yeni-Avesta 

Suğda olup Grek kaynaklarında Sogdioi (Sogdianoi) şeklinde geçer 

ve ülkelerine Sogdiana denir. Müslümanlar ise Suğd şeklinde 

söyledikleri kelimeyi hem İran menşeli bu kavim hem ülke adı 

olarak kullanmışlardır. Soğd ülkesi, en önemli merkezleri 

Semerkant ve Buhara olmak üzere Amuderya ile Siriderya arasında 

yayılan ve günümüzde Özbekistan, Tacikistan, Kırgızistan sınırları 

içinde kalan coğrafî bölgedir. Güneyde Baktriya-Tohâristan ile 

sınırlanan kesimlerde ve özellikle Zerefşân ve Kaşkaderya 

ırmakları boyunca gelişmiştir. Ahmet Taşağıl, “Soğd”, DİA, c. 

XXXVII, 2009, s. 348-349. 



 

 

95 Hayreddin Kızıl 

olabileceği belirtilmektedir.238 Taraporewala, bu kadar 

farklı tarihlerin olmasını bu ismi taşıyan çeşitli kişilerin 

olmasına bağlamakta, konumuz olan Zerdüşt’ün bu adı 

taşıyanların sonuncusu olduğunu belirtmektedir.239  

Şehristani, kitabında Zerdüşt’ü, Zerdüşt b. Yurşeb, 

olarak kaydetmiş ve Kral Kiştasp b. Lehraseb döneminde 

yaşadığını belirtmiştir. Şehristani, Zerdüşt’ün babasının 

Azerbaycan’dan annesinin ise Rey şehrinden olduğunu 

ifade etmiştir.240 

Modern araştırmacılardan Jackson ise, kitabının bir 

bölümünde Zerdüşt’ün İran’ın batısı Azerbaycan’da yani 

Medya’da doğduğunu söylerken,241 aynı kitapta başka bir 

yerde ise bu konuda üç görüşün olduğunu ifade 

etmektedir. Bunlar:  

1- Zerdüşt, Doğu İran’da, Baktriya242‘da,  yaşamıştır. 

Onun dini reformu bu bölgeye has olmuştur.  

                                                            
238  Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda…….,, s.495. 
239  Irach J.I Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları Üç 

Unutulmuş Din: Mitraizm, Maniheizm, Mazdakizm, Çev: Nice Damar, 

Avesta Yayınları, İstanbul 2002, s.27. Zerdüşt’ün doğduğu tarih ile 

ilgili tartışmalar için bkz Mehmet Meçin, Gatalar’a Göre Zerdüşt, 

Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Basılmamış Yüksek 

Lisans Tezi, Diyarbakır 2013, s.28-39.  
240  eş-Şehristani, el-Milel ve’n-Nihal, s.271. Ayrıca babasının 

Azerbeycanlı olduğu için bkz Mes’udi, Murucu’z- Zeheb…, s.175. 
241  Jackson, Zoroaster The Prophet of Ancient Iran, s.22. 
242  Hindukuş dağları ile Ceyhun Irmağı arasında kurulmuş, merkezi 

bugünkü Belh şehri olan antik bir ülkedir. Sınırları bugünkü 

Afganistan’ın kuzeyi ile Özbekistan ve Tacikistan arasında kalan 

yerdir.  Baktriya geçmişte savaşçıları ve Zerdüşt’ün kurucusu 

olduğu din ile tanınmıştı. Bkz http://www.livius.org/place/bactria/   

erişim 08/12/2014; http://www.ancient.eu/Bactria/    erişim 

08/12/2014. 

http://www.livius.org/place/bactria/
http://www.ancient.eu/Bactria/


 

 

96 Mecusilikte Ateş Sembolü 

2- Zerdüşt, İran’ın batısında, Medya’da, 

Azerbaycan’da (Adarbaijan-Atropatene), Urmiye gölü 

civarında yaşamış, öğretisi o bölge ile sınırlı kalmıştır.  

3- İki görüşü uzlaştıran görüş: Zerdüşt, 

Azerbaycan’da yaşamış ama Baktriya’da öğretisini 

açıklamıştır.243 

Mecûsî geleneğine göre Zerdüşt, otuz yaşındayken 

ibadet için nehirden su aldığı sırada Vohu Manah, 

Zerdüşt’ün yanına gelmiştir. Zerdüşt, ilk vahiyleri bu ilk 

karşılaşmada Vohu Manah’tan almış, Vohu Manah, 

kendisini ruhsal olarak Ahura Mazda’ya götürmüştür. Bu 

vahiy tecrübesini ileride diğerleri izlemiş ve Zerdüşt, 

yaşadığı dönemin çok tanrıcılığına karşı tek tanrı inancına 

dayalı bir öğretiyi yaymakla görevli olan bir elçi olarak 

faaliyetlerine başlamıştır.244 

Zerdüşt’ün ortaya çıktığı dönemde din adamlarının 

halk üzerinde güçlü bir etkisi vardı. Zerdüşt’ün hitap 

ettiği toplum, içerisinde kavi245 denen şefler ve karapan246-

mırıldanan ve usig247- kurban edici denen rahipleri 

bulunan yerleşik topluluklardan oluşuyordu. Zerdüşt’ün 

                                                            
243  Bu üç görüş ve değerlendirmeleri için bkz Jackson, Zoroaster The 

Prophet of Ancient Iran, s.184-225. 
244  Mary Boyce, History Of Zoroastrianism, c.I, Köln 1975, s.184-185; 

Jackson, Zoroaster The Prophet of Ancient Iran, s.36-37; Şinasi 

Gündüz, “Mecûsîlik”, Yaşayan Dünya Dinleri, DİB Yay., Ankara 

2007, s.513. 
245 Avesta’da geçtiği yerler için bkz Yasna 32/15; 44/20; 51/12. 
246 Avesta’da geçtiği yerler için bkz Yasna 32/12, 15; 44/20;  51/14. 
247  Avesta’da geçtiği yerler için bkz “Usijlerin Daevalar adına sığıra 

nasıl şiddet uyguladıldarını…” Yasna 44/20. 



 

 

97 Hayreddin Kızıl 

Ahura Mazda adına saldırmaktan çekinmediği bu 

rahipler, geleneksel Ari dinini benimsemişlerdi.248  

Faaliyetlerinde başarılı olamayan, aksine içinde 

yaşadığı toplum tarafından tepkiyle karşılanan Zerdüşt249 

bunun üzerine yaşadığı yeri terk etmiş, Viştasp’ın 

yönettiği Baktriya’ya doğu yola çıkmıştır. Bu yeni yerde 

Viştasp, Zerdüşt’ün öğretilerini kabul etmiş, bu durum 

yeni din için bir dönüm noktası olmuştur. Zerdüşt, Kavi 

Viştasp ile yakın ilişkiler kurmuş ve kız kardeşini onun 

danışmanlarından biriyle evlendirmiştir. Viştasp’ın 

yanında güçlü bir yer edinen Zerdüşt, inanç sisteminin 

yayılması için yoğun bir çalışmaya koyulmuştur.250 

Zerdüşt bu yeni yerde öğretisinin hızlı bir şekilde 

yayılmasına şahit olur.251 Kendisi hayatta iken öğretisi, 

Tacikistan ve Belucistan’ı da içine alan Hârizm çevresinde 

yayılma imkânı bulur. Kavi Viştasp’ın yardımıyla 

gönderilen davetçilerle civar bölgelerde dinin yayılması 

için çalışır. Ancak yine de bu dönemde Viştasp’ın 

                                                            
248  Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi, c.I, s.377; Ayrıca bkz 

Martin Haug, “The Zoroastrian Religion as to its Origin and 

Development”, Essays On The Sacred Language, Writings, And The 

Religion Of The Parsis, London 1884, s.289-291. 
249  Bkz Yasna 46/1 “Hangi topraklara kaçacağım, nereye kaçacağım? 

Onlar beni soylulardan ve akranlarımdan kopardılar, ne bu 

insanlardan hoşnutum [ ...... ] , ne de bu toprakların Yalancı 

yöneticilerinden.” . 
250  Gündüz, Yaşayan Dünya Dinleri, s.509; Eliade, Dinsel İnançlar ve 

Düşünceler Tarihi, c.I, s.377; Boyce, History Of Zoroastrianism, c. I, 

s.187. 
251 Boyce, History Of Zoroastrianism, c.I, s.187-188. 



 

 

98 Mecusilikte Ateş Sembolü 

hâkimiyet alanına giren yöreler hariç, İran’ın genelinde 

eski İran dini inançları yaygındı.252  

Zerdüşt’ün Viştaspa ile beraber savaşlara girdiği ve 

bu savaşlardan birinde öldüğü veya öldürüldüğü 

belirtilmektedir. Geleneğe göre 77 yaşında iken bir katilin 

eli ile öldürülmüştür. Bu katilin eski dine mensup 

karapanlardan olduğu varsayılmaktadır.253 Başka bir 

iddiaya göre Zerdüşt, ateşgedede ölmüştür.254 

Zerdüşt’ün ölümünün ardından onun öğretileri 

İran’da kabul görmeye başladı ve çok geçmeden İran’ın 

genelinde bu yeni din yaygın hale geldi. Ahamenişler 

döneminde Asur ve Babil imparatorluklarının ele 

geçirilmesiyle Zerdüştîlik çok geniş bir alanda yayılma 

imkânı buldu. Daha sonraki dönemlerde Hindistan’dan 

Anadolu ve Avrupa’ya, Horasan bölgesinden Arap 

yarımadasına kadar oldukça geniş bir bölgede taraftar 

edinmiş bu din yavaş yavaş kendi özgün teolojik 

doktrinlerini kaybetmişti. Bunda yeni inancın yayıldığı 

yerlerin yerli inanç sistemleriyle karşılaşmış olması ve bir 

etkileşim süreci yaşaması etkili olmuştur. Bu sürecin 

sonunda Zerdüşt’ün öğretileri irtibatta bulunan 

geleneksel dinler ve kültürler çerçevesinde yorumlanmış 

                                                            
252  Bazı bilim adamları tüm İran halkının bu dinî benimsemediğini 

belirtmekte, buna kanıt olarak, Roma İmparatorluğu döneminde, 

Batı Avrupa’da yayılan kültün Ahuramazda kültü değil, Mithra 

kültü olmasını göstermektedirler. Bkz  Antik Dünya ve Geleneksel 

Toplumlarda…….,, s.495. 
253  Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s.32; Boyce, 

History Of Zoroastrianism, c.I, s.188; Tığlı, Zerdüşt Hayatı ve Öğretisi, 

s.116–117. 
254 Masani, The Religion Of The Good Life….., s.44.  



 

 

99 Hayreddin Kızıl 

ve Zerdüştîlik senkretik bir dini gelenek şeklinde ortaya 

çıkmıştır.255 

Zerdüşt’ün yaşadığı dönemde monoteist bir 

öğretiyi savunduğu kendisine ait olduğu kabul edilen 

Gathalar’dan anlaşılmaktadır. Günümüzdeki Avesta’nın 

tamamı Zerdüşt’e ait değildir. Sadece, 72 bölümden 

oluşan Yasna’nın Gathalar olarak isimlendirilen 17 

bölümünün (28-34, 43-51 ve 53. Yasnalar), kendisine ait 

olduğu kabul edilmektedir.256 

Sonraki asırlarda ortaya çıkan geç Avesta’dan dil ve 

mantık olarak ayrı olan257 Gathalar’ın içeriğinden 

anlaşıldığı kadarıyla Zerdüşt, başlangıçtan beri var olan 

tek üstün gücün, Ahura Mazda’nın varlığını savunmuş, 

politeizmi reddetmiştir. Bu öğretinin merkezinde, her 

şeyin yüce Rabbi olan Ahura Mazda’ya imana dayalı bir 

inancı ifade eden Mezdiyesna -Mazdayesna- inancı 

bulunmaktadır.258 Zerdüşt sonrası eklenen Avesta 

metinlerinde ise Zerdüşt’ün karşı çıktığı ve reddettiği eski 

inançların geri geldiği, yeni dönemde eski tanrılara melek 

olarak ibadet edildiği anlaşılmaktadır.259 Yani Zerdüşt’ün 

kurmaya çalıştığı tektanrıcı inanç sistemi fazla sürmemiş, 

kendisinden sonra eski Aryan inançlarına doğru bir 

dönüş söz konusu olmuştur. Bu değişimin Avesta’da 

                                                            
255  Gündüz, “Mecûsîlik” c.XXVIII, s.281. 
256  Eliade, bilginlerin neredeyse tamamının görüşünün bu yönde 

olduğunu belirtmiştir. Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi, 

c.I, s.385. 
257  James Hope Moulton, The Treasure Of The Magi A Study Of Modern 

Zoroastrianism, Bombay 1917, s.8-9. 
258  Gündüz, “Mecûsîlik”, c.XXVIII, s.281. 
259  Moulton, The Treasure Of The Magi……, s.8-9. 



 

 

100 Mecusilikte Ateş Sembolü 

görülen izleri Antik İran’da tapınılmış olan birçok eski 

tanrı için tahsis edilen “yeşt”lerdir.260 

Bu dönemde kendilerine belirli bir güç isnad edilen 

diğer tanrıların reddedildiği, Ahamenişlere ait değişik 

dönemlerde yazılmış kitabelerden de anlaşılmaktadır. 

Ahamenişlerin (M.Ö. 550–330) ilk dönemlerine ait 

yazıtlarda sadece Ahura Mazda’ya “tanrıların en 

büyüğü” diye yakarılmışken, II. Artakserkses’in (MÖ 405-

359) yazıtlarından itibaren,  Ahura Mazda’nın yanında 

başka tanrılar da sayılmıştır. Bu yazıtlarda hem Ameşa 

Spentaların hem de Yazataların ismi geçmektedir. Bu 

metinlerde Mithra ve tanrıça Anahita’ya imparatorluk 

sülalesini ve krallığı kutsamaları için yakarılmıştır.261  

Ahamenişlerin ilk ve son dönemlerinde yazılmış 

kitabelerden dinin değişimindeki en önemli kırılmanın bu 

döneme denk geldiği anlaşılmaktadır. Bu dönemden 

sonra yaşanan bir başka kırılma da, bu dinin Helenizmin 

etkisinde kalması, antropomorfik tanrı inancının 

Avesta’ya girmesidir. Hint-İran inanç sisteminde 

olmamasına rağmen Avesta’da, Anahita262 ile ilgili 

                                                            
260  Yeşt’ler için bkz Avesta Zerdüştilerin Kutsal Metinleri, Çev: Fahriye 

Adsay/İbrahim Bingöl, Avesta Yayınları, İstanbul 2012, s.356-474. 
261  Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s.188-189; 

Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi, c.I, s.392; Antik Dünya ve 

Geleneksel Toplumlarda…….,, s.493. 
262  Anahita’ya sunulmuş Yeşt’te, Anahita’nın görüntüsünün, giysi ve 

süslemelerinin ayrıntılı bir tasviri mevcuttur. Bkz. Avesta 

Zerdüştilerin Kutsal Metinleri, kitap içerisinde “Ardui Sur Bano Yeşt 

(Sulara İlahiler)” bölümü, s. 370-386. 



 

 

101 Hayreddin Kızıl 

bölümde Yunan etkisiyle gelen antropomorfik özellikler 

görülmüştür.263 

Mecûsîlik, Ahamenişler’in yıkılmasından sonra bir 

süre etkisiz kalmış olmasına rağmen sonraki dönemlerde 

İran’da hakim olan başka bir yönetim olan Arsakidler 

(veya Eşkaniler)’in dini olmuştur. Sasanîler tarafından 

yıkılan Arsakidler döneminde Avesta’nın derlenmesi 

çalışmaları başlamıştır.264 

B. ZERDÜŞT SONRASI DÖNEM 

Zerdüşt inancındaki değişimin nedenlerinden 

birinin, o dönem din adamı sınıfını oluşturan Meciler 

olduğu ifade edildi. Günay Tümer, Zerdüşt’ün tektanrılı 

bir inanç sistemini getirdiğinin fakat sonradan tekrar çok 

tanrılı inançlara dönüldüğünü kaydetmiştir. Ona göre de 

Mecûsîlik, daha sonraki bir safhanın ürünüdür. Meci 

denilen eski bir İran kabilesinin adına izafeten ateş kültü, 

eski birçok inançlarla kaynaştırılmış ve bu dini hareket 

ortaya çıkmıştır.265 

Mecûsî inancına yön vermesine ve hatta dinin kendi 

isimleriyle anılmasına rağmen bu sözcük Gathalarda 

kullanılmamaktadır. Moulton, Gathalarda ne Meci ne de 

athravan tabirinin kullanıldığını, din adamı sınıfını 

belirtmek için zaotar (Yasna, 33/6) tabirinin kullanıldığını 

belirtmiş, zaotar’ın (Sanskritçe hotar), burada geleneksel 

                                                            
263  Mithra’daki değişim aşamalarını görmek için bkz Hayreddin Kızıl, 

“Mitra’dan “Mithras’ın Sırlarına”, Mitraizm’in Kuruluş Serüveni”, 

EKEV Akademi Dergisi, Yıl: 17, sy:55, 2013 Bahar, ss.113-136. 
264  Nimet Yıldırım, İran Edebiyatı, Pinhan Yayıncılık, İstanbul 2012, 

s.46. 
265  Bkz Günay Tümer, “Çeşitli Yönleriyle Din”, AÜİLFD, C. XXVIII, 

Ankara 1986, s.261. 



 

 

102 Mecusilikte Ateş Sembolü 

bir rahipliği ima etmediğini bir aile babasının şartlarını 

hatırlattığını kaydetmiştir. Avesta’da Zaotar’ın geçtiği 

yerde din adamının davranışı daha çok hayvancılık 

uygulamaları için aydınlanmayı arttırmaktır.266 

Bu dönemde, İran’ın batısında yer alan din 

adamları sınıfı için Meci tabiri kullanılmışken Athravan, 

Doğu İran’da kalan din adamı sınıfı için kullanılmıştır. 

Athravanlar aynı zamanda Hint-Avrupa döneminin ateş-

rahipleriydi. Avesta metinlerinde de kullanılan Athravan 

sözcüğü Atar (ateş)’dan türemiştir.267  

O dönemde Hint Arileri gibi İran Arileri yani 

Avesta halkı da sosyal olarak farklı toplumsal sınıflara 

bölünmüştü. Atharvan’lar bu sınıfların ilkini 

oluşturmaktaydı. Ateş onların özel sorumluluğu 

altındaydı. Onlar, tapınaklardaki ateşlerden, Mazda 

dinini yaymaktan ve anlatmaktan sorumluydular (Yasna, 

42/6).268  

                                                            
266  Moulton, The Treasure Of The Magi…, s.15. Bir din adamı olarak ben 

Doğruyla doğru (yolları) öğreneceğim, En İyi Ruhla çiftçiliğin nasıl 

yapılacağını öğreneceğim….” (Yasna, 33/6). Gathalar sonrası 

Avesta metinlerinde Zerdüşt’ün Zaotar olduğu belirtilmiştir. Bkz 

The Sacred Books Of The East By Various Oriental Scholars -The Zend-

Avesta Part II The Sirozahs, Yasts, And Niyayis-,   Editör: Max Müller, 

Çev: James Darmesteter, 1883, c.  XXIII, Khordad Yast, 4/8, s.51; 

Türkçesi için Avesta Zerdüştilerin Kutsal Metinleri, Awerdad Yeşt, 

4/8, s.369. 
267 Dhalla, Zoroastrian Theology…, s.67-69. 
268  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.129-130; Dhalla, Zoroastrian 

Theology…, s.67. Atharvan’ın özellikleri için ayrıca bkz A. Ragozin 

Zenaidi, The Story Of The Nations, Media, Babylon And Persia From 

The Fall Of Nineveh To The Persian War - Including A Study Of The 

Zend-Avesta Or Religion Of Zoroaster, London, 1889, s.118-121.  



 

 

103 Hayreddin Kızıl 

Zerdüşt’ün mesajının değişmesinde Athravanların 

da etkili olduğu belirtilmiştir.269 Bunun etkisi Avesta’da 

hissedilmektedir. Avesta’da Zerdüşt, bir athravan (Yeşt, 

13/94), ilk ve etkili athravanlardan olarak (Yeşt, 13/88, 89) 

tanıtılmaktadır. Hatta Avesta’ya göre, Ahura Mazda’nın 

kendisi, kendini Athravan olarak tanıtır (Yeşt, 1/12).  

Eliade, önce Athravanlar ve daha sonra Mecilerin, 

Zerdüşt’ün sert mesajını, Zerdüşt öncesi uygulamaları 

yürürlüğe koyacak ve bundan sonra geleneksel verileri 

sistematize edecek olan yeni bir yoruma tabi tuttuklarını 

belirtmiştir. Ana-babadan kalma eski bir miras üzerinde 

kendisini gösteren bu yorumda bir sentezle önceleri 

yasaklanan kanlı kurban adeti ve haoma kullanımı aynen 

geri alınmış, Ahura Mazda’nın nitelikleri olan Yazata ve 

Ameşa Spentalara başka bir biçim verilmiş, Mithra vb. 

tanrılar geri alınmış ve İndra gibi diğerleri şeytanlara 

dönüştürülmüştür.270 

Dhalla, Zerdüşt inancının İran’ın doğusunda ortaya 

çıktığını271 Viştasp döneminden sonra Batı’ya doğru 

ilerlemeye başladığını belirtmiştir.272 Dhalla’ya göre 

Zerdüşt öğretisi batıya ulaştıktan sonra Antik İran 

inançlarına doğru geri dönmüş, antik ritüeller ve kurban 

ayinleri Zerdüşt inancına yerleşmiştir.273 Dhalla, aynı 

eserinde Antik yazarların eserlerinde Athravanlar yerine 

Mecilerden söz edilmesini, Doğu İran’ın politik olarak 

etkisiz hale gelmiş olmasına ve Batılı yazarların Persler ve 

                                                            
269  Mircea Eliade, Ioan P. Couliano, Dinler Tarihi Sözlüğü, Çev: Ali 

Erbaş, İnsan Yayınları, İstanbul 1997, s.306. 
270  Eliade-Couliano, Dinler Tarihi Sözlüğü, s.306. 
271  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.125-126. 
272  Dhalla, Zoroastrian Theology…, s.67. 
273  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.125-126. 



 

 

104 Mecusilikte Ateş Sembolü 

onların selefi Medlerle karşılaşmış olmasına 

dayandırmıştır.274  

Zerdüşt öğretisi öncelikle, Soğd kabileleriyle 

devamlı ilişki halinde olan Medlerin arasında yayılmıştı. 

Medlerde din adamlığı görevini sürdüren ve geniş bir 

prestije sahip olan Meci’lerin din değiştirmeleri, 

Zerdüşt’ün ününün yayılmasına yardım etmişti.275  

Meciler, daha sonra Perslerin/Ahamenişler din adamı 

sınıfı haline gelince konumları güçlenmiş, hiçbir dini 

tören onlar olmadan gerçekleşmemiştir.276 Rawlinson’a 

göre Med topraklarında Mecilerle karşılaşan Zerdüşt 

inancı, katı ve özel yönünü kaybetmiş, yumuşamıştır. 

Putperestliği hor gören ve kendilerinin benimsedikleri 

din hariç herhangi bir dine katlanamayan Zerdüştîler 

tarafından Meci inancının bütün ana ilkeleri kabul 

edilmiş, iki inanç sistemi birleşmiştir.277 Mecilerin, 

Zerdüştlük içinde etkin bir konuma gelmesinden sonra 

Zerdüşt inancı monoteizmden/tek tanrı inancından 

uzaklaşmış ve Meci’lerin antik inançları ile İran ve 

Mezopotamya’da karşılaşılan kültleri de içeren yeni bir 

din olarak ortaya çıkmıştır. Modern Mecûsîlerden İranlı 

Farhang Mehr’e göre, Batı İran’da bir ruhban sınıfı olan 

Meciler, Avesta metinlerini kendi düşüncelerine göre 

                                                            
274  Dhalla, Zoroastrian Theology…, s.67-69. 
275  Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda…….,, s.495. 
276  Dhalla, Zoroastrian Theology…, s.67-69. Sonraki yerlerde Magilerin 

dini inançları ile Perslerin farklı olduğu sonraki dönemlerde 

Magilerin etkisinin arttığı ifade edilmektedir. 
277  Rawlinson, Eski Doğu’nun Büyük Krallıklarından…, s.119. 



 

 

105 Hayreddin Kızıl 

şekillendirmiş, Gathalar’ın Kadim İran geleneğine yaptığı 

başkaldırı bu sınıf tarafından ortadan kaldırılmıştır.278 

Mecilerin, Mecûsîlik içerisinde etkili olmaları tam 

olarak Ahamenişler döneminde gerçekleşmiştir. Med 

imparatorluğunu yıkarak yerine geçen Persler, onların 

mirasını da devralmıştır. Medlerden, Ahamenişler’e miras 

kalan Meciler, zaman içerisinde onları etkilemiş ve 

Ahameniş yönetiminde önemli bir konuma gelmiştir. 

Herodot’un verdiği bilgilerden de Mecilerin, Ahamenişler 

döneminde konumlarının güçlendiği anlaşılmaktadır. 

Ahamenişlerin rahibi olduktan sonra hiçbir kurban töreni, 

Meciler olmadan gerçekleştirilemedi. Meciler rüya 

yorumluyor, ordu ile beraber sefere çıkıyor, kurbanlar 

kesiyorlardı (Her. 7.19, 37; 7.43, 113, 114).279 

Meciler, aynı zamanda gençlerin ve Sirüs gibi kral 

mezarlarının korumalarının eğitimini de üstlenmekte280, 

ordunun önünde kutsal ateşi taşımaktaydılar. Hatta 

İskenderle yapılan savaşta, Meciler, ateşi ordunun önünde 

taşımaktaydılar. Bu savaşta ateşle beraber, arkasında 

Ahura Mazda’ya adanmış bir arabayı çeken, Mithra’ya 

tahsis edilmiş süvarisiz bir at mevcuttu.281 

Mecilerin dini etkilemeleri kimi uygulamalarda da 

görülmektedir. Onların inanç ve uygulamaları hakkında 

Yunanlı yazarların aktardıkları ile günümüzdeki kimi 
                                                            
278  Alıcı, Kadim İran’da Din…, s.12. Ayrıca Moulton’un benzer görüşü 

için bkz Moulton, The Treasure Of The Magi…, s.8-9. 
279 Herodot, Tarih, s.522, 530, 532, 556, 557. 
280  R. Ghirsman, Iran From The Earliest Times To The Islamic Conquest, 

Penguin Books, İngiltere 1978, s..156. 
281  Mary Boyce ve Frantz Grenet, A History Of Zoroastrianism, 

Zoroastrianism Under Macedonian And Roman Rule, c.III, Köln 1991, 

s.3. 



 

 

106 Mecusilikte Ateş Sembolü 

uygulamalar benzerlik göstermektedir. Herodot’un (M.Ö. 

484-425) verdiği bilgilerden günümüz Mecûsî 

öğretisindeki bazı uygulamaların Mecilere ait olduğu 

anlaşılmaktadır. Herodot’un aktardığına göre Pers ve 

Medlerin ölmüş kişiler için uyguladıkları yöntemler 

birbirinden farklıdır. Persler yani Ahamenişler ölülerini 

gömmekte iken (Herodot, VII/117)282 Meciler, bugün 

Mecûsîler’in yaptığı şekilde ölülerini Sessizlik 

Kuleleri’nde kuşlar tarafından parçalandıktan sonra 

gömerlerdi (Herodot I/140).283 

Mecilerin o dönemdeki inançları da günümüz 

Mecûsîliği ile benzerlik taşımaktaydı. Onların evren 

anlayışları iyi ve kötü şeklinde iki zıt prensibe 

dayanmaktaydı.284 Ateşi, havayı, toprağı ve suyu 

kutsamakta, tanrılaştırmaktaydılar, kişisel tanrıları yoktu. 

Tanrıların insanlar gibi oldukları, yani kişiliğe sahip 

oldukları, yaşayan ve akıllı varlıklar oldukları fikirlerine 

inandıklarından, tapınakları, mezarları ve heykelleri 

reddetmişlerdi. Onlar ne Yunanlılar gibi tanrıları doğanın 

değişik kısımlarına yerleştirmiş ne de Hindular gibi doğal 

güçlere kişilik kazandırmışlardı. Meciler, gerçek maddî 

şeylere bağlılıklarını bildiriyorlardı. Ateş, çok duyarlı bir 

ilke ve en güçlü vekil olarak en fazla ilgiyi çekmişti. 

Mucizevî bir şekilde tutuşturulduğuna inanılan ateşlerin 

sürekli yakılı tutulduğu ve sönmekten korunduğu 

tapınakları yüksek yerlerdeydi. Bu altarlarda, kutsal ateş, 

                                                            
282  Herodotus, Tarih, s. 557-558. 
283  Herodotus, Tarih, s. 78. Avesta’nın Vendidad bölümünde ceset 

gömmenin veya cesetleri yakmanın Angra Mainyu tarafından 

yaratılmış günah işler olduğu belirtilmiştir. Avesta’da “Ceset 

gömme”nin yerilmesi için bkz Vendidad, 1/12; “Ceset yakma 

günahı” için bkz Vendidad, 1/16. 
284  Ghirsman, Iran From The Earliest Times…, s.156. 



 

 

107 Hayreddin Kızıl 

görevleri kutsal kıvılcımın hiçbir zaman sönmemesini 

sağlamak olan din adamları tarafından, hiç ara 

verilmeden yakılı tutulmaktaydı.  Rawlinson’a göre 

Megizm, ilkel Ari inancını yüklenmiş ve zaman 

ilerledikçe milletin gerçek dini olmaya başlamıştı.285 

Herodot’tan dört buçuk asır sonra yaşamış 

Strabon’un Meciler ile ilgili aktardığı bilgiler 

Rawlinson’un görüşünü desteklemektedir.  

Strabon’un (M.Ö. 64-M.S.24) kendi dönemi ile ilgili 

aktardıklarına göre Persler heykel ve altarlar yapmaz, 

kurbanlarını yüksek bir yerde gerçekleştirirlerdi. 

Gökyüzünü, Zeus286 olarak sayar, güneşi de kutsar ona 

Mithra derlerdi. Ay ve Afrodit’i,287 ateşi, yeryüzünü, 

rüzgârı ve suyu da kutsarlardı. Temiz bir yerde dua edip 

hayvanı çiçeklerle süsledikten sonra kurban ederlerdi. 

Ritüele başkanlık eden Meciler hayvanı parçalar, kendi 

paylarını alır ve giderlerdi. Hayvandan tanrılara bir pay 

ayırmazlardı. Meciler, tanrının kurbanın ruhuna ihtiyacı 

olduğunu, yaptıklarından daha fazlasına ihtiyacı 

olmadığını söylerlerdi. Fakat küçük bir parçasının ateşe 

atıldığı da belirtilmiştir. Meciler, su ve ateşe kurban 

keserken benzer şekilde ikisini de kirletmezlerdi. Ateşe 

odunları kabuksuz olarak atarlardı. Ateş, aşağıdan 

yakılır, yağ yukarıdan eklenirdi. Ateşe üflenmez, fakat 

                                                            
285  Rawlinson, Eski Doğu’nun Büyük Krallıklarından…, s.116-120. Ayrıca 

bkz James C. Moffat, A Comparative History Of Religions: Part II. 

Later Scriptures Progress, And Revolutions Of Faith, New York, 

Tarihsiz, s.154-155; Wilhelm Geiger, Friedrich Heinrich Hogo 

Windischmann, Darab Dastur Peshotan Sanjana Zarathustra In The 

Gathas And In The Greek And Roman Classics, Leipzig 1897, s.117-118. 
286  Ahuramazda. 
287  Anahita. 



 

 

108 Mecusilikte Ateş Sembolü 

yelpazelenirdi. Ateşe üfleyen, ceset veya gübre atan kişi 

öldürülürdü. Su için yapılan törenlerde ise, bir gölün 

veya nehrin kenarına geldiğinde, bir çukur kazarlar ve 

hayvanı orada kurban ederlerdi. Kurbanı keserken 

kanının suya ulaşmamasına, suyun kirlenmemesine 

dikkat ederlerdi. Kurban eti, mersin veya defne 

yapraklarının üzerine bırakılır; ete ince bir çubukla 

dokunur ve bir İlahî okunur, süt ve bala karıştırılmış yağ 

toprağa dökülür, elinde çubuk demeti tutulu bir şekilde 

uzun süre İlahîye devam edilirdi.288  

Strabon, çok sayıda Mecûsî kabilesinin olduğu 

Kapadokya’da, onlara ateş rahipleri dendiğini 

aktarmıştır. Yine aynı yerde, Kapadokya’da, Pers tanrıları 

için yapılmış mabedlerin de olduğunu kaydetmiştir. 

Strabon, devam ederek Mecilerin hayvanı bıçakla kurban 

etmediklerini, ona tokmak gibi bir sopa vurarak 

öldürdüklerini kaydetmiştir. Mecilerin bir çeşit koruma 

gibi ortasında, üzerinde küllerin olduğu altar bulunan, 

ateş tapınakları da vardı. Meciler ateşin kenarında bekler 

ve sönmesine izin vermezlerdi. Ateşin yanına gidilir ve 

ateşin başında elinde çubuk demetleri başında örtüleri iki 

                                                            
288  James Hope Moulton, Early Zoroastrianism, London 1926, s.407-408;  

Albert De Jong, “Animal Sacrifice In Ancient Zoroastrianism: A 

Ritual And Its Interpretations”, Sacrifice In Religious Experience, 

Editör: Albert I. Baumgarten, Brill, Leiden 2002, s.133. Her ikisi de 

Strabon’un Gegoraphy adlı eserinin XV/15.3.13-15 bölümünden 

çevirmiş. Ayrıca Ateşle ilgili yasaklar, söndürülemez olması ve 

ayinlerin şekli konusunda antik yazarlardan kaydedilmiş bilgiler 

için bkz Albert De Jong, Traditions Of The Magi Zoroastrianism In 

Greek And Latin Literature, Netherlannds 1997, s.347-350. 



 

 

109 Hayreddin Kızıl 

yanağını ve ağzını da örtmüş olduğu halde uzun bir süre 

İlahî okurlardı.289 

Meciler kurban sırasında, ritüel yapılan yere ve 

hayvanın ayaklarının altına –yere ot sererlerdi, yüksek 

ritüellerin gerçekleştirildiği bu kutsal bölge su ve dua ile 

arındırılırdı. Mary Boyce’a göre böyle bir ortam, sabit bir 

ibadet yeri olmayan yarı göçebe topluluklar için 

gerekliydi. Suya yapılan sunular ise, süt, bitki yaprakları 

ve başka bir bitkinin dövülmesinden oluşmuş öz su idi. 

Buna Sanskritçede, Soma; Avesta dilinde, Haoma denirdi. 

Bu Soma-Haoma basitçe preslenmiş anlamına 

gelmektedir. Bitkinin bu şekilde dövülüp hazırlanması 

yasna ritüelinin önemli bir parçasıydı, bu ritüelden 

sonraları yeşil gözlü tanrı Haoma, İlahî rahip inancı 

ortaya çıkmıştır.290 

Meciler ve diğer unsurların etkisiyle zaman 

içerisinde Zerdüşt öğretisi değişmiş, Antik Ari inançları 

ve tarihsel süreç içerisinde karşılaşılan diğer unsurları 

içerisinde toplamış olan bir inanç sistemine dönüşmüştür. 

Bu değişimden kutsal kitap da etkilenmiş ve Avesta’ya 

                                                            
289  Moulton, Early Zoroastrianism, s.409. Bir başka Klasik kaynak da 

Herodot’tan önce yaşayan Lidya’lı Xanthus’tur. Xanthus bize iki 

önemli bilgi vermektedir. 1- Persliler Zerdüşt’ün cesetler veya 

başka bir şey ile ateşin kirletilmemesi için bir kural getirdiğini iddia 

etmektedirler. 2- Mecûs’lar yakın kadın akrabaları ile birlikte 

yaşamaktadırlar. Bkz Prods Oktor Skjærvø, Introduction to 

Zoroastrianism, s.31. Kitap için şu siteye bakınız: 

http://www.fas.harvard.edu/~iranian/Zoroastrianism/Zoroastrianis

m1_Intro.pdf  erişim 23/09/2014. 
290  Mary Boyce, Zoroastrians Their Religious Beliefs And Practices, USA 

1979, s.5-6. 

http://www.fas.harvard.edu/~iranian/Zoroastrianism/Zoroastrianism1_Intro.pdf
http://www.fas.harvard.edu/~iranian/Zoroastrianism/Zoroastrianism1_Intro.pdf


 

 

110 Mecusilikte Ateş Sembolü 

eklenen bölümlerde diğer tanrılara da yer verilmiştir.291 

Zerdüşt sonrası döneme ait Avesta metinlerinden 

Yeşt’leri okuyan kişi eski Aryan tanrılarının yeni yerlerine 

uyum sağladığını ve sindirildiğini görecektir.292 

Bu değişimden Atar da etkilenmiş, Gathalar’da 

Ahura Mazda’ya isnad edilen Atar, eski Ari tanrılarının 

tekrar eklendiği sonraki Avesta edebiyatında kendisine 

yakarılan, dua edilen bir Yazataya dönüşmüş, ateş, inanç 

ve ibadetin önemli bir sembolü haline gelmiştir. Dhalla’ya 

göre Vedik Agni’ye tekabül eden Atar’ın işlevi geç 

dönemde oluşmuş Avesta’da belirginlik kazanmıştır.293  

Dinin, Ahameniş hükümdarı II. Attaxerses 

döneminde senkretik bir hal aldığını belirten Moulton’a 

göre, I.Darius294, Zerdüşt inancına bağlı, 

Xerxes/Kserkes295, daha çok Aryan inançlarını temsil eden 

biri, II. Artaxerses296, ise Mecûsî hareketin müdavimi 

olarak kabul edilebilir. Buna göre geç dönemde oluşmuş 

Avesta’nın II. Attaxerses’in dinini temsil ettiği 

                                                            
291  Bkz Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi, c.I, s.392; Antik 

Dünya ve Geleneksel Toplumlarda…….,, s.493 
292  James Hope Moulton, Early Religious Poetry of Persia, Cambridge 

1911, s. 137. 
293  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.62-64. 
294 Hüküm süresi, M.Ö. 552-485. 
295 Hüküm süresi, M.Ö.485-465. 
296  Hüküm süresi, M.Ö. 404-358. II. Artaxerses’in saltanatı döneminde 

Mithra ve Anahita kültü önemli hale gelmiş, kült uygulamaları iki 

tanrının da yüceltilmesini içerecek şekilde ayrıntılı hale gelmiştir. 

Gene R. Garthwaite, İran Tarihi Pers İmparatorluğundan Günümüze, 

Çev: Fathi Aytuna, İnkılap Kitabevi, İstanbul 2011, s.58; Şemseddin 

Günaltay, İran Tarihi En Eski Çağlardan İskender’in Asya Seferine 

Kadar, c.I, TTK Basımevi, Ankara 1987, s.294-295. 



 

 

111 Hayreddin Kızıl 

söylenebilir.297 Sonraki dönemlerde yazılmış 

Bundahişn’de de daha çok Mecilerin inançları mevcuttur. 

İlk dönem Zerdüşt inançları bu eserde 

görülmemektedir.298 

Bu imparatorlardan Darius, kazıttığı Behistun 

yazıtlarında imparator olmak isteyen bir Meci’yi etkisiz 

hale getirdiğinden söz etmiş, bu Meci’yi Ahura 

Mazda’nın yardımı ile yendiğini kaydetmiştir.299 

Bunlardan Darius’un inancı ile Mecilerin inancının aynı 

olmadığı hatta Mecilerin Ahura Mazda’yı benimsemediği 

anlaşılabilir.  

Zerdüşt’ün monoteist inancındaki değişimden 

sonra Mecûsî tarihindeki önemli olaylardan biri de 

Meci/Mecûs’ların siyasi yönetimde oldukça etkili olduğu 

Sasanîler dönemidir. Bu dönemde Sasanîler, Mecilerle 

beraber hareket ederek Arsakidler-Eşkanileri (M.Ö.250-

M.S.226) yıkılmış yerine kendi imparatorluklarını 

kurmuşlardı. Mecûsîlik, bu dönemde bir devlet dini 

                                                            
297  Moulton, Early Zoroastrianism, s.104. 
298  Moffat, A Comparative History Of Religions….,  s.160, İskender’in 

Ahamenileri yenmesinden sonraki dönemin (Parth-Helenistik 

dönem)  kaynakları bize esas olarak şunları gösteriyor: 1) Mithra’ya 

bütün imparatorlukta (Eşkaniler-Arsakidler) tapınılmaktadır ve bu 

tanrının krallarla özel ilişkileri vardır; 2) magus’lar, kurban 

rahipleri kastını oluşturur ve özellikle de kanlı kurbanları (inek ve 

at) gerçekleştirirler. 3) Ateş tapımı çok yaygındır. Bkz Mircea 

Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi – Gotama Budha’dan 

Hıristiyanlığın Doğuşuna-, c.II, Çev: Ali Berktay, Kabalcı Yayınevi, 

İstanbul 2003, s.354-355. 
299  Darius yazıtlarının İngilizce çevirisi için bkz Richard N. Frye, The 

History of Ancient Iran, Germany 1984, s.363-368. Darius ve 

Bardiya/Gaumata arasında geçen bu mücadele için bkz Garthwaite, 

s.29-31; Günaltay, İran Tarihi s. 189 ve 291-294 



 

 

112 Mecusilikte Ateş Sembolü 

haline gelmiş, ateş kültü bütün Sasanî topraklarında 

yayılmıştı. Fakat Mecûsîlik halk arasındaki sempatisini de 

yine kendisinin en güçlü olduğu dönemde, Sasanîler 

(M.S. 226-652) döneminde, kaybetmiştir. Ali Şeriati, bu 

dönemde hükümdarların yanında yönetime ortak olan 

Mecûsîliğin zamanla eski ruhunu kaybetmeye başladığını 

belirtmiştir.300 

Mecilerin Sasanîler döneminde siyasi iktidarda çok 

önemli etkileri olmuş fakat ölçüsüz davranışları halkın 

tepkisini çekmiştir. Hatta Sasanîler döneminde Mecûsîlik 

içerisinde ortaya çıkan Mazdekizm ve senktretik bir din 

olan Maniheizm gibi dini-siyasî yeni hareketlerin taraftar 

bulmalarının ortak nedeninin halkın din adamlarına ve 

yönetime karşı hissettikleri tepki olduğu, halkın bu 

dinleri bir kurtuluş çaresi olarak gördüğü belirtilmiştir.301 

Benzer bir yorumu Taraporewala ve Alessandro 

Bausani de yapmaktadır. Bausani, Sasanîler döneminde 

Mecûsîliğin hoşgörüden yoksun bir devlet dinine 

                                                            
300  Ali Şeriati, Dinler Tarihi, Çev: Erdoğan Vatansever, Kırkambar 

Kitaplığı, İstanbul 2001, s.448-450. 
301  Cahit Kara, İslam Coğrafyasında Mecûsîler (Emevilerin Sonuna Kadar), 

Basılmamış Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ankara 2007, s.147. Mani ve Mazdek hareketlerine olan 

ilgi, bu iki inancın halk ve aydınlar arasında yayılması İran’da 

Hıristiyanlığın yayılmasını yavaşlattığı belirtilmiştir. Ali Şeriati 

konu hakkında şunları kaydetmiştir: “Bu iki inanç halk ve aydınlar 

arasında yayılmasaydı, İran, İslam’dan önce Hıristiyanlığın 

kucağına düşerdi. Çünkü Zerdüşt dininin iktidarda kalması 

mümkün değildi. İslam’dan önce Medain’in Sasani ve Mecûsîler 

yanından Hıristiyanlar için de önemli bir merkez haline gelmesi 

Hıristiyanlığın o dönemdeki etkisini göstermektedir.” Ali Şeriati, 

İslam’ın, Hıristiyanlığın yayılmasını durdurduğunu aksi halde 

Hıristiyanlığın, Mecûsî İran’ı yutacağını söylemiştir. Bkz Şeriati, 

Dinler Tarihi, s.448-450.  



 

 

113 Hayreddin Kızıl 

dönüştüğünü belirtmektedir. Bausani şunları 

kaydetmiştir: 

“Dıştan bakıldığında, tek-biçimli bir Ortodoks 

yapı çizen dinin gerisinde hoşnutsuzluklar vardı: 

Köylülerin fakirliği katlanılamaz haldeydi, halk bundan 

dolayı elit dinine bütünüyle katılamıyordu; taht ve 

tapınak arasındaki mücadeleyi de eklersek, Arapların 

İran’ı niçin o kadar kolayca fethettikleri açıklanmış 

olur.”302 

Sasanî İmparatorluğu dönemindeki Mecûsîlik ile 

Mecûsîlerin dini durumu hakkında benzer düşünceleri 

Taraporewala şu şekilde ifade etmektedir: 

“..Sonraki Sasanî günlerinden başlamak üzere 

ruhsal saflık düşüncesinin, her sınıftan kitleler tarafından 

yavaşça arka plana doğru çekildiği görülür. Toplu olarak 

ulusun ruhsal ideallerinin çürümesi, kendileri dışındaki 

tüm dinsel inançlara bitmeyen zulüm kullanan ve Mani 

ve Mazdek’in ardıllarını bastırırken aşırı gaddarlığa 

kaçan rahip sınıfının hiddetli hoşgörüsüzlüğüyle 

birleşerek, Sasanî Hanedanı son günlerinde Zerdüşt 

inancını kesin ve hızlı bir çöküşe götürmüştür. Ve eski 

inanç, kendisine karşı İslam’ın yeni ve daha canlı kutsal 

kitabı çıktığında, İslam tarafından hiçbir zorlama 

gelmemesine karşın hemen hemen kurumuştur. 

İmparatorluk büyük olmasına karşın, yalnızca dinin 

verebileceği içsel ruh gücünden esasen yoksundu. Halkın 

doğal ruhani liderleri, Athravanlar, cemaatlerinin dini 

gereksinimlerini karşılamada görünür bir biçimde ipin 

ucunu kaçırmış ve daha genç ve dolayısıyla daha dinç bir 

iman, eski inançla çarpışırken, kitlelerin tüm yürekten 

desteğini alamamışlardır. Dini beslenmeye gereksinimi 

olan insanlar, resmi liderlerinden hiçbir şey alamamış ve 

                                                            
302  Baussani, “İslam Öncesi İran Düşüncesi”, s.80. 



 

 

114 Mecusilikte Ateş Sembolü 

böylece kardeşlik ve doğal demokratik idealleriyle daha 

pratik bir çabası olan İslam doktrinlerine doğal olarak 

dönmüşlerdir. İslam, dahası kitlelere kesinlikle daha 

uygun bir hale getirilmiş ve kardeşlik ve komşu sevgisi 

idealiyle ilham vermiştir, bu arada o yozlaşma 

günlerinde eski Zerdüşt inancı, olanaklı ve olanaksız, 

bütün durumlarda, dışa dönük törensel ve yalnızca 

bedensel temizlenmeler ve yıkanmalar ve kefaretlere o 

kadar yüklenmiştir ki, insanlar, onlara ne ilham veren, ne 

de dinsel açlıklarını doyuran saflığın böyle yalnızca dış 

biçimlerini umursamamışlardır.303  

Günümüzde Mecûsî din adamları için kullanılan 

mubed tabiri de Sâsâniler döneminde ortaya çıkmıştır. 

Sasanî ruhban sınıfının kurumsallaşmasıyla Pehlevice 

moğ kavramı gelişmiş, bu süreçte ruhban sınıfı temelde 

“moğ”, “movbed” ve “movbedan movbed” olmak üzere 

üçlü bir tasnife tabi tutulmuştur.304 

Sasanîler’in yıkılması ve Mecûsîlerin yaşadığı 

bölgelerin İslam egemenliğine girmesiyle birlikte 

başlayan dönemde Mecûsîlik gerileme sürecine girmiştir. 

Mecûsî coğrafya İslam egemenliğine girdikten sonra, 

Mecûsîlik siyasi alanda güç kaybetmiş olmasına rağmen 

tamamen yok olmamıştır. Mecûsîler’den bir grup 

sonraları Parsi olarak anılacakları Batı Hindistan’a göç 

etmiştir. Zaehner ve Sykes, Mecûsîlerin çok azının 

Hindistan’a Gucerat’a göç ettiklerini, büyük bir 

çoğunluğunun kutsal tapınaklarının etrafında kalmaya 

                                                            
303  Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s.37–38. 

Taraporewala başka bir yerde de, Sasaniler döneminde ortaya 

çıkan Mani ve Mazdek inançlarının bu dönemde toplumsal 

çürümeye dayandırmaktadır. Bkz Taraporewala, aynı eser, s.197-

212. 
304  Alıcı, Kadim İran’da Din, s.11. 



 

 

115 Hayreddin Kızıl 

devam ettiklerini belirtirler.305 Fakat Mecûsîler, 

Sasanîlerden sonra bir daha eski güçlerine kavuşmadılar. 

Bugün İran, Azerbeycan ve Hindistan dışında dünyanın 

farklı yerlerinde dağınık halde yaşayan Mecûsîler 

bulunmakta ve buralarda çeşitli ateşkedelerin var olduğu 

bilinmektedir.306  

Günümüzde Kuzey Amerika, Hindistan, Pakistan 

ve İran gibi Dünya’nın farklı yerlerinde yaşayan Zerdüştî 

nüfusun 170000 civarında olduğu tahmin edilmektedir.307 

Modernleşme ve şehir hayatı Mecûsîlerin bir kısmını 

geleneksel inançlarından uzaklaştırmış ve muhafazakar 

yapıyı yitirmeye neden olmuştur.308 Dünyanın farklı 

yerlerinde yaşayan Mecûsîler arasında irtibatı sağlamak 

için değişik dernek ve vakıflar kurulmuştur. Bu 

kuruluşlar zaman zaman konferanslar 

düzenlemektedir.309 

1. Mecûsî İnanç Sistemi 

Tek tanrı anlayışını kabul eden Zerdüşt’ün öğretisi 

kendisinden sonra değişmiştir. İleriki dönemlerde Ahura 

Mazda’nın dışında Ehrimen adlı kötülükten sorumlu 

olduğuna inanılan başka bir tanrının da varlığı kabul 

edilmiştir. Günümüzde “Mecûsîlik” dendiğinde bu 

dualist inanç sistemi anlaşılmaktadır.  

                                                            
305  Kara, İslam Coğrafyasında Mecûsîler, s.137. 
306  Gündüz, “Mecûsîlik”, c.XXVIII, s.283. 
307  Mehmet Alıcı, “Genel Hatlarıyla Mecûsîlik ve Zerdüşt’ün Modern 

Takipçileri”, Ortadoğu Yıllığı, Açılım Kitap, İstanbul 2011, s.566; 

Sami Solmaz, Ateşe Tapmayanlar, Elma Yayınları, İstanbul 2004, 

s.151 
308  Alıcı, “Genel Hatlarıyla Mecûsîlik…..”, s.565.  
309  Alıcı, “Genel Hatlarıyla Mecûsîlik…..”, s.568. 



 

 

116 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Gathalarda görülen Antik düalizmde Ahura Mazda 

ile Ehrimen arasındaki düalizmden öte Spenta Mainyu 

(iyi ruh) ile Angra Mainyu (kötü ruh) arasında tercih 

merkezli bir düalizm görülmektedir. Angra Mainyu 

(yıkıcı ruh), Gathalarda Ahura Mazda’nın zıttı olarak 

görülmemektedir. Angra Mainyu, Spenta Mainyu’nun zıttı 

görünümündedir.310 Fakat ileriki dönemlerde Angra 

Mainyu, Ehrimen olarak da anılarak müstakil bir tanrı 

konumuna çıkarılmış, Spenta Mainyu ise Ahura 

Mazda’nın yaratıcı gücünü temsil etmiştir.311 

Ahura Mazda ile Ehrimen ve onlara bağlı olan 

güçlerin çatışmasını esas alan bu öğretiye göre tüm iyi 

şeylerin yaratıcısı Ahura Mazda ile tüm kötü şeylerin 

yaratıcısı Ehrimen arasında evrenin her yanında bir 

mücadele vardır.312 Bu düalizm iyi ve kötü şeklinde ahlaki 

alanda olduğu gibi ışık ve karanlık şeklinde fiziki âlemde 

de mevcuttur. Doğruluk, ışık ile yalan, karanlık ile 

nitelendirilmektedir.313 Bu inanç sistemine göre Ehrimen, 

evreni mükemmel bir şekilde yaratan Ahura Mazda’nın 

yarattığı her iyi ve faydalı şeye saldırarak onlara zarar 

vermektedir.314  

                                                            
310  J. Duchesne-Guillemin, “Ahriman”, ansiklopedi maddesi için bkz 

http://www.iranicaonline.org/articles/ahriman, (06/09/2014). 
311  Almutz Hintze, “Ahura Mazdâ And Angra Mainyu”, Encyclopedia 

of Religion Second Edition, Editor In Chief: Lindsay Jones, USA 

2005,s.203; Gherardo Gnoli “Dualism”, makale için bkz  

http://www.iranicaonline.org/articles/dualism, erişim 16/09/2014 

16/09/2014.  
312  Mary Boyce, A Persian Stronghold of Zoroastrianism (Based On The 

Ratanbai Katrak Lectures;1975), Oxford University Press, Oxford 

1977 s.20. 
313  Dhalla, Zoroastrian Theology…, s.247; Gherardo Gnoli “Dualism”.. 
314  Boyce, A Persian Stronghold Of Zoroastrianism, s. 94. 

http://www.iranicaonline.org/articles/ahriman
http://www.iranicaonline.org/articles/dualism


 

 

117 Hayreddin Kızıl 

Bundehişn’e göre Ohrmazd, iyi şeyleri yaratmış, 

daha sonra Ehrimen karanlıklardan çıkmış Ohrmazd’ın 

yarattığı her iyi şeye karşılık kötü şeyleri yaratmıştır. 

Ehrimen, Ohrmazd’ın altı Ameşaspenta’sına karşı kendi 

altı yardımcısını yaratmıştır.315 Her iki gücün kendilerine 

göre ve tamamen birbirine eşit şekilde simetrik aktif 

teşkilatları, düzenleri ve elemanları bulunmaktadır. 

Bu inanca göre başlangıçtan itibaren iki aslî tanrısal 

varlık mevcuttu. Bunlardan Ahura Mazda, kudret ve 

iyiliklerle çevrili ışık dünyasında iken Ehrimen, 

karanlıklarla çevrili olan derin çukurlarda, kana susamış 

bir halde yaşıyordu. Her iki tanrısal varlık kendi 

âlemlerinde bir dizi yaratma eylemi gerçekleştirmişti. 

Ahura Mazda, İlahî varlıkların özünü, onun huzurunda 

duran ve emirlerini bekleyen Ameşa Spentaları, ve diğer 

İlahî varlıkları yaratmıştır. Angra Mainyu yani Ehrimen 

de benzer şekilde kendi ruhsal varlığıyla altı kötü varlığı 

ve diğer kötü varlıkları yaratmıştır. Ardından Ahura 

Mazda dünyayla ilgili olarak göğü, suyu, yeri, bitkileri, 

sığırı ve insanı, Ehrimen de canavarları vb. kötü varlıkları 

yaratmıştır. Buna göre hem Ahura Mazda hem de 

Ehrimen yaratılmamış olup, bütün iyiliklerin yaratıcısı ve 

sorumlusu olan iyi bir tanrı ile bütün kötülüklerin 

yaratıcısı ve sorumlusu olan bir kötü tanrının varlığı 

esastır (Vendidad 1/1-20). Bu iki güç ve onlara bağlı olan 

                                                            
315  Mary Boyce, Textual Sources For The Study Of Zoroastrianism, The 

University of Chicago Press, 1990, s.45-46; Shaul Shaked, Dualism In 

Transformation Varieties of Religion In Sasanian Iranian, London 1994, 

s.16. 



 

 

118 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Aşa/iyi ve Drug/kötü arasında çetin bir mücadele 

vardır.316  

Ahura Mazda büyük tanrı olarak kabul edilmesine 

rağmen, Mecûsî inancına göre Ehrimen ile mücadelesinde 

yalnız değildir. Bu mücadelede Ahura Mazda’nın, 

yarattığı Ameşa Spentalar (Hürmüz Yeşt, 1/25) ve Yazatalar 

kendisine yardım etmektedir. Ameşa (a-meşa), sözcük 

olarak “ölüm” anlamındaki meşe veya merte olumsuz bir 

edat olan “-A-” ile birlikte “ölümsüz” anlamına 

gelmektedir. Spenta ise “pak, mukaddes ve kirlenmemiş” 

anlamlarına gelir.317 Buna göre Ameşa Spentalar, “kutsal 

ölümsüzler” demektir.318  

Ameşa Spentalar, ilk dönemlerde Ahura Mazda’ya 

bağlı bir nevi büyük melekler iken sonraki dönemlerde 

daha fazla kişileştirilerek ve insani özelliklerle 

nitelendirilerek kendilerine Ahura Mazda’dan daha çok 

özgür hareket alanları nispet edilmiştir.319 Altı tane 

oldukları kabul edilen Ameşa Spentalar’a sonraları Ahura 

                                                            
316  Gündüz, “Mecûsîlik”, c.XXVIII, s.282; Avesta Zerdüştilerin Kutsal 

Metinleri, s.12; Baussani, “İslam Öncesi İran Düşüncesi”, c.I, s.79. 
317  Tığlı, Zerdüşt Hayatı ve Öğretisi, s.140. 
318  Ameşa Spentalar’ın “Kutsal Ölümsüzler” olarak tercümesi için bkz 

İngilizce için “Holy/Bounteous Immortal” Mary Boyce, “Ameša 

Spənta”, http://www.iranicaonline.org/articles/amesa-spenta-

beneficent-divinity ; Türkçesi için Taraporewala, Zerdüşt Dini 

Zerdüşt’ün Gathaları…, s.59. 
319  Martin Haug, tek tanrı anlayışının düalizme dönüşmesinden sonra 

diğer Zerdüşti unsurların da değiştiğini belirtmiştir. Bu bağlamda, 

Ameşa Spentaların da aynı şekilde farklı kılındıklarını ifade eden 

Haug, Zerdüşt’ün, Ameşa Spentaların somut yönünü kabul 

etmemesine rağmen bazı haleflerinin Ameşa Spentaları bu şekilde 

telakki ettiklerini ve kişileştirdiklerini kaydetmiştir. Bkz. Haug, 

“The Zoroastrian Religion……”, s. 305-306. 

http://www.iranicaonline.org/articles/amesa-spenta-beneficent-divinity
http://www.iranicaonline.org/articles/amesa-spenta-beneficent-divinity


 

 

119 Hayreddin Kızıl 

Mazda da eklenerek yedi tane kabul edilmiştir.320 Bu 

şekilde Ahura Mazda hem Ameşa Spentalar’ın yaratıcısı 

hem de onlardan biri, onların ilki olarak kabul 

edilmektedir.321 Her birinin özel bir yönü ve görevi olan322 

diğer altı Ameşa Spenta şunlardır:  

1- Vohu Manah: Vohuman veya Bahman olarak da 

ifade edilir. İyi fikir, iyi düşünce demektir. Avesta’ya göre 

Yargı gününde Ahura Mazda’nın emri ile egemenliği 

kuracaktır (Yasna, 30/8). İneğin ve hayvanların 

koruyucusu olarak kabul edilmiştir.323 

2- Aşa Vahişta: Doğruluk ve adalet. Kutsal Ateşe 

nezaret eden Aşa Vahişta adalet yolunu ve ruhani bilgiyi 

vaat eder.324 

3- Kşatra Vairya: Ahura Mazda’nın egemenlik 

gücünü temsil eder.325 Metalin koruyucusudur.326 

4- Spenta Armaiti (Spendermadi Asfandaramd): 

Yani kutsal huy sahibi demektir. Zerdüşt’ün sıfatlarından 

                                                            
320  Jamsheed K. Choksy, “Zoroastrianism”, The Encyclopedia of Religion 

And Nature, Editör: Bron R. Taylor, England 2005, s.1812. 
321  Fluegel, The Zend Avesta And Eastern Religions s.28-29. 
322  Zamyâd Yeşt, 19/17-19, The Zend-Avesta Part II…, c.XXIII, s. 291. 
323 Boyce, “Ameša Spənta”; Choksy, “Zoroastrianism”, Editör: Bron R. 

Taylor, s. 1812. 
324  Avesta’da Zerdüşt’ün ağzından Aşa Vahişta’nın önemi, Aşa 

Vahişta’ya sunulmuş bir Yeşt’te şu şekilde ifade edilir: “... Aşa 

Vahişta’yı ilan ediyorum: Eğer Aşa Vahişta’yı ilan edersem o 

zaman Ahuramazda’nın iyi düşüncelerle muhafaza ettiği, 

Ahuramazda’nın iyi sözlerle tuttuğu, Ahuramazda’nın İyi işlerle 

muhafaza ettiği öteki Ameşa Spentaların mekânına gitmek kolay 

olur.” (Arwahişt Yeşt, 3/3) 
325  Oymak, Zerdüştlük.., s. 144. 
326  Choksy, “Zoroastrianism”, Editör: Bron R. Taylor, s.1812. 



 

 

120 Mecusilikte Ateş Sembolü 

biri de “Spendmen”dir.327 Spenta Armaiti, yeryüzünün 

koruyucusu olarak kabul edilmiştir.328 

5- Haurvatat ve Ameretat: Haurvatat, suların 

koruyucusu, Ameretat, bitkilerin koruyucusu olarak 

kabul edilmiştir. Haurvatat, Ahura Mazda’nın 

mükemmelliğini, Ameretat ölümsüzlüğü temsil eder.329 

Bu ikili Avesta’nın hemen her yerinde bir arada 

geçmektedir (Birkaç yer için bkz Yasna, 1/2; 3/1,20; 4/1,3; 

6/17; 7/1).330 

Ahura Mazda, Ameşa Spentalar’ın dışında başka 

yardımcılara da sahiptir. “Tapılası” olarak 

Türkçeleştirilebilir bu varlıklar Yazata olarak ifade 

edilmektedir. Yazatalar oldukça fazladır. Bunların soyut 

güçlerin somutlaştırılmış şekilleri oldukları, insanların 

bunlara kurbanlar ve dualar etmesine karşılık Yazataların 

onlara nimetler verdiklerine inanılmıştır.331 

Mecusilerin inançları sadece bunlarla sınırlı 

değildir. Hindistan’a göç etmiş ve Parsi ismini almış 

Mecusilerle ilgili bir kitapta Parsilerin inançları 16 beyitte 

özetlenmiştir. Konu ile ilgili olması dolayısıyla buraya 

alındı: 

1-Biz Hormuzd/Ormazd’a ve Güneş’e ve beş 

elemente ibadet ederiz. 2- Biz banyo yaparken, dua 

                                                            
327  Şeriati, Dinler Tarihi, s. 460. 
328  Choksy, “Zoroastrianism, Editör: Bron R. Taylor, s. 1812. 
329  Oymak, Zerdüştlük, s. 146. 
330  Haurvatat ve Ameretat’ın, İslamiyet ve Yahudilikteki Harut ve 

Marut ile Hint mitolojisindeki Amrita ve Saraswati ile 

karşılaştırması için bkz Kürşat Demirci, “Harût ve Marût”, DİA, c. 

XVI, İstanbul 1997, s.262-264.   
331  Maganlal A. Buch, Zoroastrians Ethics, Hindistan 1919, s. 183.  



 

 

121 Hayreddin Kızıl 

ederken, ateşe sunuda bulunurken ve yemek yerken 

sessizliğe riayet ederiz. 3- Biz dini törenlerde tütsü, güzel 

kokular ve çiçekler kullanırız. 4- Biz ineği kutsarız. 5- Biz 

kutsal giysiler -sadrâ (gömlek), kutsi (kuşak)- giyeriz 6-  

Düğünlerimizde şarkı söylemeyi ve enstrüman çalmayı 

severiz. 7- Eşlerimize güzel kokular sürer ve onları 

süsleriz. 8- Hayır işlerinde özgür olmayı özellikle depo ve 

kuyu açmada özgür olmayı tercih ederiz. 9- Şefkatimizi 

hem erkek hem de kadınlara karşı geniş tutarız. 10-İnek 

ürünlerinden biri gaomutra (gomez) ile abdest alırız. 11- 

Dua ederken ve yemek yerken kutsal bir kuşak giyeriz. 

12- Tütsü ile kutsal alevi besleriz. 13-Günde beş kez 

bağlılık pratiğini yerine getiririz. 14- Biz evlilikle iligili 

olarak sadakat ve temizlik konusunu gözleyiciyiz. 15. Biz 

atalarımız adına yıllık dini törenler gerçekleştiririz. 16- 

Doğum sonrasında kadınlarımız için büyük sınırlamalar 

koyarız.332 

Yukarıda verilen maddeler içerisinde ölüm ve ölüm 

ötesi yaşamla ilgili olanlar verilmemiştir. Oysa 

Mecûsîlikte ölüm ve ölüm ötesi ile ilgili inançlar da önem 

arz etmektedir. Mecûsîlikte ölüler toprağa verilmez. 

Mecûsîler ruhun gövdeden ayrılmasından sonra kirli olan 

cesedin suyu, toprağı ve ateşi kirleteceğine inanırlar. Bu 

nedenle ceset, toprak, su ve ateşten uzak tutulur.333 

Mecûsîler, ölülerini Sessizlik Kuleleri adını verdikleri 

yerlere bırakırlar. Ölüler, kuleye belirli arınma 

işlemlerinden sonra görevliler tarafından gündüz vakti 

                                                            
332  Dosabhoy Framjee, The Parsees: Their History, Manners, Customs And 

Religion, Bombay 1858, s.11-13.   
333  Ashaq Hussain, “Religion In Iran”, International Journal of 

Humanities and Social Science Invention, Volume 2 Issue 3 ǁ March. 

2013ǁ PP.01-08, s.5-6, www.ijhssi.org   sitesinden.   

http://www.ijhssi.org/


 

 

122 Mecusilikte Ateş Sembolü 

getirilmelidir. Cenaze için alışılmış zaman sabah, ya da 

öğleden sonradır. Gece vakti getirilemez. Cenaze 

taşıyıcılarının da özel arınma ayinleri yapmaları 

gereklidir. Sessizlik Kuleleri’ne serilmiş cesetler vahşi 

hayvanlar tarafından yenilir. Bombay gibi buna alışmış 

vahşi kuşların yoğun oldukları yerlerde ceset kısa sürede 

bitirilir. Kemikler birkaç gün güneşte bekletildikten sonra 

toplanıp, parçalanıp toz olacağı, Sessizlik Kulesi’nde bu iş 

için hazırlanmış bir çukura konulur. Bu çukur, kulenin 

ortasında bulunur ve kuleye getirilen cesetlerin kemikleri 

burada toplanır.334 

Mecûsîler, ölümden sonra ruhun ilahî âleme, 

sırasıyla yıldızları, ayı ve güneşi geçerek ulaştığına 

inanırlar. Ayrıca ruh, dünyada sergilemiş olduğu inançlar 

ve davranışlar nedeniyle sorgudan geçirilir. Sraoşa/ Sruş, 

Mitra ve Raşnu adlı Yazatalar tarafından yapılan 

sorgulamada kişinin amelleri bir terazide tartılır. Bu terazi 

âdeta bir köprü gibidir. Şayet kişinin iyilikleri ağır basarsa 

Çinvat adı verilen bu “ayrışma köprüsü” genişler ve kişi 

oradan yukarıdaki cennete gider. Ama günahları ağır 

basarsa o zaman da köprü âdeta bir bıçak ağzı gibi daralır 

ve kişi aşağıdaki cehenneme düşer. Bedeninden ayrılarak 

cennete giden ruhlar, orada güzel bir kız suretindeki 

kendi eşiyle –İlahî, göksel ben- buluşup birleşir.335 Mecûsî 

inancına göre yeryüzündeki her canlının ilahî âlemde bir 

sureti ya da eşi vardır. Fravaşi öğretisi olarak da bilinen 

bu inanca göre yeryüzündeki maddî varlık geçicidir; 

aslolan ruhun ilahî âlemdeki bedeniyle birleşmesidir. 

Cennetteki eşiyle birleşen ruh ise orada ebediyyen 

mutluluk içerisinde yaşar. Mecûsîliğe göre cehennem bir 

                                                            
334  Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s.83-85. 
335 Konu hakkında Bkz Viştasp Yeşt, 56-62. 



 

 

123 Hayreddin Kızıl 

arınma yeridir; Angra Mainyu tarafından yönetildiğine 

inanılan bu mekânda arınan ruhlar da sonra cennete 

gidecektir. Kıyamet ile ilgili inançların da bulunduğu 

Mecûsîliğe göre zamanın sonunda metal eriyiğinden 

oluşan bir nehir dünyaya akacak ve herkes bu nehirden 

geçmek zorunda kalacaktır. Bu nehir, iyiler için âdeta ılık 

bir süt gibi olacak kötüleri ise yok edecektir. Bu nehir 

cehenneme de dökülecek ve oradaki Angra Mainyu’yu da 

yok edecektir.336 

Mecûsîliğe göre dünyanın gidişatı var oluştan 

kıyamete kadar süre açısından birbirine eşit dört döneme 

ayrılır. Dünyanın ömrünün 12000 yıl olarak kabul edildiği 

bu inanç sisteminde bu zaman dilimi üçer binlik devreler 

halinde dörde bölünmüştür. Bundehişn’de Ohrmazd’ın 

sonsuz ışık içerisinde olduğu iyi şeyleri yarattığı, 

Ehrimen’in ise sonsuz karanlık içinde olduğu anlatılır. 

Her ikisinin sonsuz olduğu fakat ışık ve karanlığın 

sınırlarında bir boşluk olduğu, ışık ve karanlığın 

birbirlerini sınırladığı belirtilir. Ohrmazd’ın Ehrimen’den 

haberdar olduğu fakat Ehrimen’in başlangıçta ondan 

haberdar olmadığı anlatılmaktadır. Ohrmazd, bilgisiyle 

Ehrimen’in çıkacağını ne yapacağını, yarattığı iyi şeylere 

zarar vereceğini bilir. Ohrmazd, ilk ruhani alemde iyi 

şeyleri yaratmış, bu dönemden sonra Ehrimen 

karanlıklardan çıkmış Ohrmazd’ın yarattığı her iyi şeye 

karşılık kötü şeyleri yaratmıştır. Ohrmazd’ın altı Ameşa 

Spenta’sına karşı kendi altı yardımcısını yaratmıştır. 

Ohrmazd, Ehrimen’le anlaşmak için çağrıda bulunur. 

Fakat Ehrimen kabul etmez. Böylece aralarında ilk 3000 

yıl geçmiş olduğu için bundan sonra 9000 yıl boyunca 

                                                            
336  Gündüz, Yaşayan Dünya Dinleri,  s.518. 



 

 

124 Mecusilikte Ateş Sembolü 

sürecek bir mücadele başlayacaktır. Ohrmazd, bilgisiyle 

bu 9000 yıl içerisinde ilk 3000 yılda kendi iradesinin 

hakim olacağını, ikinci 3000 yılda aralarında büyük bir 

savaş olacağını, son 3000 yıllık dönemde Ehrimen’in 

yenileceğini iyi ile kötünün ebediyyen ayrılacağını bilir.337 

Son üç binlik dönemin ilk bin yılı yani 10. bin yılı, 

Peygamber’in ruhanî saltanatıyla geçer. Bundan sonraki 

her bin yılın başında Zerdüşt’ün nutfesini taşıyan iki 

kurtarıcı ortaya çıkacaktır. Bu on iki bin yıllık zaman 

diliminin sonunda ise gelecek olan kurtarıcı Saoşyant, 

dünyayı yenileyecek ve ölüleri uyandırarak manevî 

dünyayı hazırlayacaktır. Zerdüşt’ün soyundan olan ve bir 

bakireden doğacağına inanılan Saoşyant’la yeryüzünde 

iyiliğin egemenliği tekrar tesis edilecektir. Saoşyant, tüm 

insanları Zerdüşt’e inananlar haline getirdikten sonra 

hükümranlığı Ahura Mazda’ya teslim edecek ve bu 

suretle dünya son bulacaktır.338 

Mecûsîliğin ahlak sisteminin özü birbirinden 

ayrılmayan, üçü de aynı derecede önemli “humuta, 

hukhta, huvarşta” yani “İyi düşünme (duzhmata), iyi 

konuşma (duzhukhta), iyi davranma (duzhvarshta)”339 gibi 

ahlaki ilkelere dayalıdır. Mecûsîlikte belli bir yaşa gelmiş 

                                                            
337 Boyce, Textual Sources……., s.45-46. Bundahişn’e göre yaratılış 

aşamaları vb. birçok bilgi için bkz Mary Boyce’un eklediği diğer 

bölümler için aynı sayfalar; Başka bir yorum için, Shaked, Dualism In 

Transformation……, s.16. 
338  Huzeyfe Sayım, “Zerdüştilik’de Kozmogoni Ve Yaratılış”, 

EÜSBED, Yıl: 2004, sy:16, s.94; Gündüz, Yaşayan Dünya Dinleri, 

s.517; Tığlı, Zerdüşt Hayatı ve Öğretisi, s.181-182. Boyce, Textual 

Sources……, s.45-46.. 
339  Üç mükemmel şeyde, yani iyi düşünceler, iyi sözler ve iyi 

eylemlerde kararlı ol; üç iğrenç şeyde, yani kötü düşünceler, kötü 

sözler ve kötü eylemlerde asla kararlı olma. (Vendidad, 18/25) 



 

 

125 Hayreddin Kızıl 

kişinin dine kabul töreni vardır. Bunun dışında her 

Mecûsînin inanması ve yapması gereken ödevler vardır. 

Bu konuda yazılmış ilmihal türünde kitaplar da vardır.340  

2. Avesta ve Mecûsî Dini Literatürü 

2.1. Avesta ve Bölümleri 

Avesta, Mecûsîliğin kutsal kitabıdır. Her ne kadar 

tek bir kitap gibi görünse de değişik tarihlerde ortaya 

çıkmış farklı metinlerin oluşturduğu bir derlemedir. 

Asırlar süren bir zaman dilimi içerisinde ortaya çıkmış 

olan Avesta, Yasna/Yesna, Yeşt, Vendidad, Visperad ve Horde 

Avesta (Küçük Avesta) gibi bölümlerden oluşmaktadır. 

Yasnalar bölümünde, Avesta’nın en eski metinleri ve 

Zerdüşt’e ait olduğu kabul edilen tek bölüm olan 

Gathalar yer almaktadır.341  

Mecûsîler, orijinal Avesta’nın, Kavi Viştasp 

tarafından 12000 öküz derisi üzerine altın mürekkeple 

yazıldığını (ya da yazdırıldığını)342 ve bunun iki 

nüshasından birisinin Şiz343 Kraliyet hazinesine, diğerinin 

ise İstahr344 arşivine konulduğunu kabul eder. Bu inanışa 

                                                            
340  Bkz Jivanji Jamshedji Modi, A Catechism of Zoroastrian Religion, 

Bombay baskı tarihi yok. 
341  Gherardo Gnoli, “Avesta”, İtalyancadan İngilizceye çev. Roger 

DeGaris, Encyclopedia Of Religion -second edition- editör: Lindsay 

Jones, USA 2005, s.709.  
342  Mes’udi, kitabında Zerdüşt’ün getirdiği kitaba, tefsirler yapıldığını 

daha sonra yapılmış tefsirlere tefsirler yapıldığını bu şekilde 

12000’e ulaşıldığını belirtmiştir. Bkz Mes’udi, Murucu’z- Zeheb…, 

s.175.  
343  Bu şehrin Azerbeycan’da bulunduğu belirtilmiştir. Bkz Kazvini, 

Asaru’l Bilad…, s.394.  
344  İran’da tarihi bir şehirdir. Milâttan önce 250-milâttan sonra 224 

yılları arasında Eşkânilerin’ın (Arsakîler) başşehri oldu. 



 

 

126 Mecusilikte Ateş Sembolü 

göre İstahr nüshası Büyük İskender’in İran’ı istilası 

esnasında (M.Ö. IV. yüzyılda ) çıkan yangında yok olmuş; 

Şiz nüshası ise ele geçirilerek Yunancaya çevrilmiştir. Bu 

orijinal Avesta metninden ancak üçte birlik bir kısmı 

hafızalarda kalarak sonraki dönemlere aktarılmıştır.345 

Yine Mecûsî geleneğine göre yazılı fragmentler ve 

hafızalarda kalan sözlü malzemeden hareketle Avesta’nın 

yazılı bir nüshasının derlenmesi çalışmaları Arsakid Kralı 

Valkaş (M.S. 51–75) ve Sasanî İmparatorluğu’nun 

kurucusu Ardeşir Babekan (M.S. 226–241) tarafından 

başlatılmış; neticede Kral II. Şapur (M.S. 310–379) 

döneminde derleme tamamlanmıştır.346 Günümüzdeki 

Avesta, Sasanîler döneminde yapılmış kodifikasyon ve 

derleme çalışmalarının dörtte birlik kısmıdır. Geriye 

kalan dörtte üçlük bölümün kaybolduğu belirtilmiş, en 

eski Avesta yazmasının, M.S. XIII. Yüzyıla ait olduğu 

kaydedilmiştir.347  

                                                                                                                     
Mecûsîler’in yaptığı ilk üç ateş tapınağından biri burada yer 

alıyordu. Sâsânî İmparatorluğu’na adını veren Sâsân bu tapınağın 

başrahibiydi. Recep Uslu, “İstahr”, DİA, c.XXIII, 2001, s.202-203.  
345  Gündüz, Yaşayan Dünya Dinleri, s.513; Yıldırım, İran Edebiyatı, s.46. 

Avesta’nın üçte birlik kısmının günümüze ulaştığı, bunların 

Sasaniler döneminde (III-VII. Yüzyıllar) toplandığı için bkz Gnoli, 

“Avesta”, s.708.  
346  Gündüz, Yaşayan Dünya Dinleri, s.513; Yıldırım, İran Edebiyatı, s.46. 
347  Gnoli, “Avesta”, s.708. Malandra’ya göre değişik dönemlerde 

yazılmış metinlerin oluşturduğu bir koleksiyon olan Avesta’nın şu 

anki metni (şu anki Avesta), Sasani döneminin sonlarında, 

I.Hüsrev (531-579) zamanında toplanmış metinlerin sadece bir 

parçasını temsil eder. Bkz William W. Malandra, “Ancient Iranian 

Religion” 

http://www.britannica.com/EBchecked/topic/293595/ancient-

Iranian-religion/68328/Origin-and-historical-

development#ref559647 , erişim 08/02/2012. 

http://www.britannica.com/EBchecked/topic/293595/ancient-Iranian-religion/68328/Origin-and-historical-development#ref559647
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/293595/ancient-Iranian-religion/68328/Origin-and-historical-development#ref559647
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/293595/ancient-Iranian-religion/68328/Origin-and-historical-development#ref559647


 

 

127 Hayreddin Kızıl 

Avesta’nın oldukça uzun bir süre içinde ortaya 

çıkması, asırlarca sözlü olarak aktarılan ve ayinlerde 

okunan metinlerden oluşması, onun dil olarak farklı 

özellikleri barındırmasına neden olmuştur. Oluşmasının 

asırlar sürmesi, Avesta’nın farklı dönemlere ait dil ve 

lehçeler içermesine, bunların sonraki dönemlerde yaşamış 

kişiler tarafından anlaşılmamasına neden olmuştur. 

Tamamı dil özellikleri açısından tek bir elden çıkmış gibi 

bir özellik ya da bütünlük göstermemenin348 sonucu 

olarak değişik dönemlerde Avesta üzerine açıklama ve 

yorumlar yapılmıştır. Bu açıklama ve yorum geleneği 

Zend adıyla bilinmektedir. Zend, sözcük olarak Avesta 

dilinde açıklama, ifade etme, haber verme anlamına gelen 

azanti kelimesinin türevidir. Avesta dilinde zan kökünden 

türetilen zanti ( Farsçada dan) ise bilmek ve tanımak 

anlamlarındadır. Söz konusu kelime daha sonraki 

dönemlerde  “azanti” ve Pehlevicede Zend şeklini 

almıştır.349  

Shaked’e göre açıklama ve yorum geleneği 

Avesta’nın ilk dönemlerine kadar götürülebilir. Bu 

gelenek ekolden ekole, bölgeden bölgeye aktarılmış ve 

zamanla orijinal Avesta metinleri ile karışmıştır. Bu 

nedenle okunan yerin Avesta mı Zend mi olduğu 

anlaşılmayabiliyor.350  

Mecûsî tarihi içerisinde Avesta üzerine yorumlar 

yapılması ve bu çalışmaların, Zend’in, derlenmesi 

Sasanîler döneminin sonlarına kadar sürmüştür. Bu 

çalışmalar her dönemde, o dönemin dili ile yazıya 

                                                            
348 Yıldırım, İran Edbiyatı,s.376.  
349 Yıldırım, İran Edbiyatı,s. 384. 
350  Shaked, Dualism In Transformation……, s.46. 



 

 

128 Mecusilikte Ateş Sembolü 

geçirilmiştir. Eşkaniler döneminde Eşkani Pehlevicesiyle, 

Sasanîler döneminde ise Sasanî Pehlevicesiyle yazılmıştır. 

Bugün elimizde bulunan Zend, Sasanîler dönemine aittir. 

Kelime tercümesi şeklindeki eserde çoğu yerde 

açıklamalarla asıl metin birbirinden ayrılamayacak kadar 

iç içedir.351 

Mecûsi tarihi içerisinde Zurvanizm, Ohrmazd-

Ehrimen düalizmi gibi sistematik mezheplerin çıkmış 

olması Zend geleneğinin köklü olduğunu göstermektedir. 

Aynı zamanda Avesta üzerine yapılan yorumların 

Mecûsîler arasında kabul gördüğünü de göstermektedir. 

Bu yüzden olsa gerek Avesta ve Zend ya da Zend ve 

Avesta kelimeleri birbirlerinin yerine kullanılmakta veya 

Zend Avesta şeklinde birlikte bazı metinlerde 

görülmektedir.352 

Avesta’nın ilk baskıları, Fransız bilim adamı 

Anquetil du Perron’un tarafından 1771’de Oxford’da 

yapılmıştır. Du Perron, bu metinleri yıllarca kaldığı 

Hindistan’dan getirmişti. Bu tarihten itibaren kitap batıda 

tanınmaya başlamıştır.353 

2.1.1. Yasna  

Yasna-Yesna,  “tapınma, ibadet etme ve niyazda 

bulunma” anlamına gelir. Bu bölümde Zerdüşt’e atfedilen 

                                                            
351  Yıldırım, İran Mitolojisi, s.284. 
352  Yıldırım, Fars Mitolojisi Sözlüğü, s.21. 
353  Sergei Aleksandrovic Tokarev, History Of Religions, Progress 

Publishers, Moscow 1989, s.214; Gnoli, “Avesta”, s.709;. 



 

 

129 Hayreddin Kızıl 

Gathalar bulunduğu için, Avesta’nın en önemli kısmı 

kabul edilir.354 

Yasna’nın bölümlerinden her birine Avesta dilinde 

“Haiti”, Pehlevice veya Farsça’da ise ha veya hat denir. 

Yesna 72 ha’dan oluşup Avesta’nın yaklaşık dörtte biri 

kadardır. Bu 72 hat’tan 17 tanesi Gatha’ları 

oluşturmaktadır. Yasnalar’da, Zerdüşt’ün tanrısı Ahura 

Mazda, Yaratılış, Aşa (Hakikat, İlah kanunu ve bu kanuna 

uygun yaşama) gibi konulardan bahsedilmektedir.355 

Avesta’nın, Yasna’nın 28-34, 43-51 ve 53’üncü 

hat’larını içeren Gathalar kendi içerisinde 5 bölüme ayrılır 

ve her bölümün kendisine has bir adı vardır:  

1- Ahunavaiti Gatha (Ehnud Gat): 28-34 arası 

gatlardan oluşan yedi hat’ı ihtiva eder.  

2- Uştavaiti Gatha (Uştud Gat) : “Uşte” yani selamet 

ile başlayan Gat demektir. 43-46 arası Gatlardan oluşan 

dört hat’tan ibarettir. 

3- Spentamainyuş Gatha (Spentmed Gat): 

Spentamainyu, Mukaddes akıl demektir. 47-50 arası 

Gatlardan oluşan dört hat’tan ibarettir. 

4- Vohukhşathra Gatha (Vohu Hışter Gat): 

Vohukhşathra, “iyi güç, güzel memleket demektir. 51’inci 

Yasna’dır. Bir hat’ı ihtiva eder. 

                                                            
354  Gnoli, “Avesta”, s.709. Bkz Avesta ve bölümleri için bkz Najiba 

Ziyayi Azizi, Zerdüştiliğin Kutsal Kitabı Avesta Üzerine Bir Araştırma, 

Ankara 2009, Basılmamış Doktora Tezi, s.32–62. 
355  Tığlı, Zerdüşt Hayatı ve Öğretisi, s.20; Azizi, Zerdüştiliğin Kutsal 

Kitabı Avesta….., s.46. 



 

 

130 Mecusilikte Ateş Sembolü 

5- Vahiştoişti Gatha (Vehiştveşt Gat): Vahiştoişti, 

“en iyi dilek, en iyi zenginlik” demektir. 52’inci Yasna’dır. 

Bir hat’ı ihtiva eder.356 

2.1.2. Yeşt 

 Avesta’da yeşti şeklinde geçen yeşt sözcüğü 

yasna’dan türemiştir ve aynı anlamları ifade edip “övgü, 

yakarış, tapınma ve bedel” karşılığında kullanılır. 

Avesta’nın, tanrıların övgüsünü konu alan kısmı da yeştha 

yani yeştler adını taşır. Bu kısımda, isimlerini tanrı 

adlarından alan 21 yeşt bulunur, her yeştin kerde ismiyle 

bilinen fasılları bulunmaktadır.357 

Yeştlerde, bir kısım tanrılara yapılan dualar yer 

almaktadır. Yakarılar Zerdüştî terminolojiler içermesine 

rağmen Zerdüştîlikle bir ilgisi yoktur. Yeştlerin 

kendilerine ithaf edildiği tanrılar, Zerdüşt öncesi 

İran’ında inanılan tanrılardır.358 

2.1.3. Vendidad 

Videvdad da, denir. Avesta dilinde daevalara karşı 

verilmiş, “daevalara/divlere karşı olan yasa” anlamına 

gelen vidaevodaten’in kısaltılmış şeklidir. Muhtelif kötü 

ruhların sıralanması ve onları etkisiz bırakma 

yöntemlerini kapsar. Metin, 22 fargard’dan (bölüm) 

oluşmakta, ayrıntılı törensel talimatları ve mitolojik 

unsurları içermektedir.359 Vendidad sık sık Mecûsîliğin 

fıkıh kitabı olarak anılır. Aslında arınma kuralları kitabı 

                                                            
356  Ali Nihat Tarlan, Zerdüşt’ün Gathaları Zerdüşt’ün Öz Şiirleri, 

İstanbul 1935, s.XXI-XXII. 
357  Yıldırım, Fars Mitolojisi Sözlüğü, s.725. 
358  Malandra, “Ancient Iranian Religion”. 
359  Avesta Zerdüştilerin Kutsal Metinleri, s.21. 



 

 

131 Hayreddin Kızıl 

demek daha doğru olur. Çünkü kitabın büyük bir bölümü 

bu kurallarla ilgilidir.360 Vendidad’ın bazı bölümlerinin 

Eşkaniler/Arsakidler döneminde derlendiği361 son 

redaksiyonunun Helenistik dönemden sonra M.S. I veya 

II. Yüzyılın sonlarında gerçekleştiği belirtilmiştir.362 

2.1.4. Visperad/Vispard 

Visparad “bütün koruyuculara (dua)” 363 veya “bütün 

ustalar” ya da “bütün efendiler” olarak tercüme edilir.364 

Vispered yirmi-dört (23 ya da 27) bölüme ayrılır ve ek 

dualar, övgüler ve Ahura Mazda’ya, diğer kutsal 

varlıklara saygı adakları ve dini şarkılardan oluşur. 365 

Bu bölüm, Mecûsîlerin Ahura Mazda ve onun iyi ve 

pak olan mahlukları adına dile getirdikleri dua ve 

övgülerini içermektedir. Mecûsîler, bu İlahîleri, özellikle 

sosyal ve dini bayramlarda okumaktadırlar. Vispard’ın 

yazı üslubu ve içeriği Yasnalara benzer. Bu bölüm 

yalnızca tören ve ayinlerde değil Yasnalar okunduğunda 

                                                            
360 The Sacred Books Of The East  By Various Oriental Scholars -The Zend-

Avesta, Part I The Vendidad, Editör: F. Max Mullar, c. IV, çev: James 

Darmesteter 1895, Sayfa, lxx.  
361  Mary Boyce, History Of Zoroastrianism Under The Achaemenians, c.II, 

Köln 1982, s.222. 
362  Mary Boyce, “On the Zoroastrian Temple Cult of Fire”, Journal of 

the American Oriental Society, Vol. 95, No. 3 (Jul. - Sep, 1975), 

s.455-456. 
363  Avesta Zerdüştilerin Kutsal Metinleri, s.22 
364  The Sacred Books Of The East By Various Oriental Scholars The Zend-

Avesta Part III (The Yasna, Visparad, Afrinagan, Gahs, And 

Miscellaneous Fragments), İngilizceye çev: L. H. Mills, The Sacred 

Books Of The East, c. XXXI, , Editör: F. Max Mullar, Oxford 1887, 

Oxford University Press, s.333. 
365  Avesta Zerdüştilerin Kutsal Metinleri, s.22 



 

 

132 Mecusilikte Ateş Sembolü 

da söylenmektedir.366 Mills, Visparad’ın ilk bölümünün 

Yasna I/9’dan hemen sonra okunması gerektiğini 

belirtmiştir.367 

2.1.5. Horde Avesta (Küçük Avesta) 

Horde Avesta, Avesta’dan ayrı ve özel bir bölüm 

değildir. Bilakis Mecûsîlerin ibadetlerinde, dualarında 

kemer bağlama, evlilik ve yakasız beyaz gömlek giymek 

gibi çeşitli merasimler ile geçmişleri yad etme ayinlerinde 

okunan metinlerden seçilmiş bölümleri içermektedir. 

Yeştler, Yasna, Visperadlar ve Avesta’nın diğer 

bölümlerinden alıntılar yapılarak 26 bölümlü bir kitap 

haline getirilmiştir.368 Horde Avesta’nın günümüze kadar 

ulaşmış birden fazla nüshası vardır. Bu nüshalar, farklı 

kişilerce gerekli görülen duaların bir araya getirilmesiyle 

oluşturulmuştur. Horde Avesta’nın bazı kısımları 

Avesta’nın diğer bölümlerini alırken bazı bölümleri, 

Avesta’nın kaybolmuş metinlerini ihtiva etmektedir.369 

Horde Avesta’nın içerisinde Neyayeş/Niyayiş olarak 

bilinen Güneş’e, Mithra’ya, Ay’a suya ve Ateş’e yapılan 

beş dua yer almaktadır.370 Bunlardan Ataş Niyayeş duası 

halk tarafından günde beş kez ve her ayın azerrûz: azer 

günü olarak bilinen 9. günü mübedler tarafından 

ateşkedelerde okunmaktadır.371 

 

                                                            
366  Tığlı, Zerdüşt Hayatı ve Öğretisi, s.25. 
367   The Zend-Avesta Part III, c. XXXI, s.333. 
368  Azizi, Zerdüştiliğin Kutsal Kitabı Avesta……, s.57. 
369  Tığlı, Zerdüşt Hayatı ve Öğretisi, s.25-26. 
370 Avesta Zerdüştilerin Kutsal Metinleri, s.340-345, 347-355. 
371 Nimet Yıldırım, Fars Mitolojisi Sözlüğü, Kabalcı Yayınevi, İstanbul 

2008, s.s.101 



 

 

133 Hayreddin Kızıl 

2.2. Pehlevice Metinler 

Pehlevice metinler tabiri genellikle IX ve X. 

yüzyıllarda yazılmış Mecûsilikle ilgili eserleri tanımlamak 

için kullanılır. Fakat bu metinlerin başlangıcı Sasanîler 

dönemine kadar gitmektedir. Pehlevice metinler dendiği 

zaman da Sasanîler ve sonrasında yapılan çalışmalar 

anlaşılmaktadır.372 

İlk dönemlerden itibaren başlayan Avesta’nın 

yorum geleneği Sasanîlerin yıkılmasından sonra da 

devam etmiş, X. yüzyıla kadar sürmüştür. X. yüzyıldan 

sonra ise kayda değer bir çalışma yapılmamıştır. Büyük 

bir kısmı IX. ve XI. yüzyıllarda yazılan kitaplar, 

literatürde Pehlevice Metinler olarak bilinmektedir. Bu 

metinler, Zerdüşt’ün hayatı ile ilgili mitolojik ve 

menkibevi bilgileri de içermektedir. İran’ın Müslümanlar 

tarafından fethinden iki asır sonra yazılmış olan bu 

eserler Sasanîler dönemi ve sonrasının dini inanç 

sistemini içermektedir.373  

Zend olarak bilinen yorum geleneğinin devamı olan 

Pehlevice Metinler, Sasanî tanrı anlayışının bir ürünüdür. 

Teolojiden litürjiye, Sasanî yorum geleneğini yansıtan bu 

metinler, arasında çelişkiler de görülmektedir. Pehlevice 

metinler, sonuçlanmış sistemli ve tutarlı bir yapılanmayı 

vermekten öte, birbirine muhalif tutumlar içerisinde olan 

                                                            
372 Edward G. Browne, A Literary History Of Persia From The Earliest 

Times Until Firdawsi, c.I, London 1919, s.103; Carlo G. Cereti, “Middle 

Persian Literature I. Pahlavi Literature”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/middle-persian-literature-1-

pahlavi,   erişim 11/02/2015;. 
373 Yıldırım, İran Edebiyatı, s.382; Gündüz, “Mecûsîlik”, DİA, c.XXVIII, 

s.280. 

http://www.iranicaonline.org/articles/middle-persian-literature-1-pahlavi
http://www.iranicaonline.org/articles/middle-persian-literature-1-pahlavi


 

 

134 Mecusilikte Ateş Sembolü 

metinleri barındıran parçalı bir teolojiyi sunmaktadır. 

Farklı zaman dilimlerinde oluşturulmaları ve daha da 

önemlisi güncel, dini ve sosyal tartışmalara katılma 

bağlamında sürekli değişen ve yeniden düzenlenen 

yorum faaliyetinin tezahürü olmaları, Pehlevi Metinler’in 

toplu bir İlahîyat sunamayışının ana gerekçeleri olarak 

belirtilmiştir.374 Bu eserlerin en önemlileri olarak şunlar 

kaydedilebilir: 375 

2.1. Dinkart 

Dinkart, sözcük olarak “dini işler ve eylemler” 

anlamına gelmektedir.376 Dinkart ifadesinde geçen “din” 

tabiri “rivayet” ve “dini kitap” (Avesta ve Zend) 

anlamlarını ifade etmektedir. Günümüze kadar 

ulaşabilmiş en önemli ve en ayrıntılı Pehlevice eser olan 

Dinkart dokuz cilt halinde yazılmış olmasına rağmen 

birinci ve ikinci ciltlerin tamamıyla, üçüncü cildin 

başlangıç bölümü günümüze ulaşmamıştır.377 

Bu hacmiyle mevcut Pehlevice eserlerin en önemlisi 

ve en geniş kapsamlısı olan Dinkart, din, felsefe, ahlak, 

tarih, coğrafya ve tıp ilmiyle ilgili konuların yer aldığı bir 

derlemedir. Dinkart’ın biribirine yakın tarihlerde yaşamış 

farklı mobedler tarafından yazıldığı belirtilmiştir. İlk 

yazarı Azerfarnabag Ferohzad’dır (M.S. IX.yy). Ancak 

                                                            
374 Alıcı, Kadim İran’da Din.., s.205. 
375 Bu eserlerin tamamı Max Müller editörlüğünde yapılan 50 ciltlik The 

Sacred Books Of The East içerisinde 5, 18, 24, 37 ve 47. ciltler olarak 

İngilizceye çevirilmiştir. The Sacred Books Of The East dışında bu 

metinlerin bir kısmı Parsiler tarafından ayrıca çevirilmiştir. Yine bu 

metinlerin bir kısmı Farsçaya da çevirilmiştir.  
376 Browne, A Literary History Of Persia..., c.I, s.105. 
377  Yıldırım, İran Mitolojisi, s.286. 



 

 

135 Hayreddin Kızıl 

yarım kalan bu eseri IX. yy’ın sonlarına doğru Mobed 

Azerbad tamamlamıştır. 378 

Eser, İran’ın gelenek ve adetlerini, tarihi, mitolojik, 

dini, milli bilimsel rivayetlerini ve değerlerini, Sasanîler 

dönemi İran kültür ve medeniyeti konusunda önemli 

bilgiler vermektedir.379 

2.2. Bundahişn 

Bundahişn, “varlığın yaratılışı, yaratılışın kökeni” 

demektir.380 Ancak kitabın konusu ilk yaratılışla sınırlı 

değildir. Mecusi geleneği bağlamında kozmoloji, mitoloji, 

dünyanın sonu, yaratılışın tabiatı, ölümden sonraki hayat 

ile ceza ve ödüller hakkında bilgiler içermektedir.381  

Pehlevi dilinde kaleme alınmış ve bir bakıma Sasanî 

dönemi Avesta’sı ve Zend’inin bir özeti olan Bundahişn 

önemli bir metin olarak kabul edilir. Mecûsi geleneğinde 

aktarılan bir rivayete göre, Bundahişn, tamamen ortadan 

kaybolmuş olan Avesta’nın Zamyadnask adlı bölümü 

temel alınarak yazılmıştır. Farklı kişiler tarafından 

yazılmış bu eser, Sasanîler döneminin sonlarına doğru 

kaleme alınmış ve derlenmiş, son düzenlemesi de IX. 

yüzyılda gerçekleştirilmiştir. Bundehişn’in ikinci bölümü, 

yazarın Avesta ve tefsirleri dışında başka birtakım 

                                                            
378  Tığlı, Zerdüşt Hayatı ve Öğretisi, s.28; Yıldırım, İran Mitolojisi, s.286; 

Cereti, “Middle Persian Literature I. Pahlavi Literature” 
379  Tığlı, Zerdüşt Hayatı ve Öğretisi, s.28; Yıldırım, İran Mitolojisi, s.286; 

Cereti, “Middle Persian Literature I. Pahlavi Literature” 
380 Pahlavi Texts, Part I (The Bundahis, Bahman Yast, And Shayast La 

Shayast), İng Çev: E. W. West, Chapter XV, 5. The Sacred Books Of The 

East, c.V, ed.: M. Müller, Oxford 1880, s.xxii,  
381 Pahlavi Texts, Part I (The Bundahis, Bahman Yast, And Shayast La 

Shayast), c.V, s. xxii; Tığlı, Zerdüşt Hayatı ve Öğretisi, s.28-29., 



 

 

136 Mecusilikte Ateş Sembolü 

kaynaklardan da yararlanarak eserini kaleme aldığını, 

Babil ve Yunan mitolojisinden, Ahamenişler öncesi 

dönemlere ait ayrıntılardan da alıntılar yaptığını 

göstermektedir. Bundehişn, Sasanîlerin yıkılmasından 

sonraki süreci, 574/1178 yılına kadar farklı konularda 

ortaya çıkan gelişmeleri de aktarır. Eser, son olarak bir 

mobed soyundan gelen ve kendisi de bir mobed olan 

Azer Fernbağ, tarafından derlenmiştir. Fernbağ, kitabın 

girişinde Zend’den faydalandığına işaret etmektedir. 

Bundahişn, İran Bundahişn ve Hint Bundahişni olmak 

üzere iki nüsha olarak günümüze kadar ulaşabilmiştir. 

Her iki nüsha da Farsçaya çevirilmiştir. Hint Bundahişni, 

İran Bundahişnine göre daha kısadır.382 

2.3. Dadistan-ı Dinik, ve Zatsparam 

“Dini Görüş veya kararlar- Fetvalar” anlamındaki 

Dadistani Dinik 92 dini soruya verilen cevaplardan 

oluşmaktadır.383 Kitap, İran Zerdüştîlerinin baş mobedi 

Menuçehr Geşn Cemen tarafından 881 yılında yazılmıştır. 

Kitabın muhtevası dini adet ve gelenekler ile dini 

merasimler hakkında verilen bilgilerden oluşmaktadır. 

Menuçehr’in küçük kardeşi Zatspram ise “Seçmeler 

(Viçitahika) adlı eserinde dünyanın oluşumundaki üç 

temel devreyi, yaratılışı, kötü güçlerin saldırısını, 

                                                            
382 Yıldırım, İran Mitolojisi, s.288-289; Tığlı, Zerdüşt Hayatı ve Öğretisi, 

s.28-29. 
383 Pahlavi Texts Part II (The Dadistan-i Dinik And The Epistles Of 

Maniskuhar), İngilizceye çev: E. W. West, The Sacred Books Of The 

East, vol: XVIII, editör: Max Müller, Oxford 1882, s. xxii. 



 

 

137 Hayreddin Kızıl 

ölümden sonraki hayatı, dini ilham ile kader ve mahşeri 

ele almaktadır.384 

Bunların dışında Ardavirafname, Meinyu Hired, 

Şayest La Şayest vb başka metinler de vardır. Tamamı 

The Sacred Texts’in beş cildi (5, 18, 24, 37, ve 47. ciltler) 

içerisinde görülebilir.385 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                            
384  Tığlı, Zerdüşt Hayatı ve Öğretisi, s.30; Pahlavi Texts, Part I (The 

Bundahis, Bahman Yast, And Shayast La Shayast), c.V,  s.xlvi-xlviii. 
385 Detaylı bilgi için bkz Pahlavi Texts Part I- Part V; Browne, A Literary 

History Of Persia..., c.I, s.103-110; Cereti, “Middle Persian Literature I. 

Pahlavi Literature”. 



 

 

138 Mecusilikte Ateş Sembolü 

İKİNCİ BÖLÜM 

MECÛSİLİKTE ATEŞ SEMBOLÜ 

A. ZERDÜŞT ÖNCESİ DÖNEMDE ATEŞ 

1. Atar, Adur, Ateş 

Ateş  (âtaş), Pehlevicede  ātaxš, şeklindedir.  Hem 

âtaş hem de ātaxš, Avesta dilindeki atar’dan gelmiştir. Bu 

sözcük Orta Farsça ve Partçada ādur şeklindedir, yeni 

Farsça’da āḏar-âzer- şeklinde kullanılmaktadır.386 Atar 

sözcüğü, Ariler arasında ateş için kullanılan en eski 

sözcüklerden biridir. Atharî Sanskritçe’de alev demektir. 

Atharyu, alevlenen, yanan demektir. Yunancada benzer 

olarak athargeni sözcüğü de mevcuttu, athergeni sarmaşık, 

odunlarından sürtünme sonucu ateş elde edilen bir bitki 

türünün ismidir. Zenaide, bu sözcüğün Athar’ı doğuran 

şeklinde yorumlanabileceğini, burada sözkonusu bitkinin 

kişileştirilmediğini ifade etmiştir.387  

Hindistan’da kullanılan Agni sözcüğü ile Atar 

arasında bir fark olduğunu belirten Moulton, Atar 

sözcüğünün, Latincede, içinde yanan ateşin bulunduğu 

oda anlamındaki atrium ile ilişkili olduğunu kaydetmiştir. 

Buna göre “atar” ifadesi, orijinalinde ne kurban için ne de 

saf ateşin kendisi için kullanılırdı. Basitçe, Kuzey 

Avrupa’nın şiddetli soğuklarından korunmayı sağlayan 

ve steplerde yapılan uzun göçler boyunca önemini 

kaybetmeyen ocak ateşini temsil etmekteydi.388 

                                                            
386 Mary Boyce, “Atas”, http://www.iranicaonline.org/articles/atas-fire            

erişim 28/05/2014 
387 Zenaidi, Media, Babylon, Persia……, s.42. 
388  Moulton, Early Zoroastrianism, s.302. 

http://www.iranicaonline.org/articles/atas-fire


 

 

139 Hayreddin Kızıl 

Moulton, E. Lehmann’dan naklen, Hint 

kabilelerinin göç ettikleri bölgelere uyum sağladıklarını 

belirtmiş, yarı-tropikal bir iklime gittikleri için ateşle ilgili 

kimi konularda değişimler yaşadıklarını kaydetmiştir. 

Burada ateş, onlar için kurbanı tüketen ve göksel 

olanlara/tanrılara gönderen bir şekle dönüşmüştür, bu 

yeni fonksiyonla beraber “kutsal ateş” anlamına gelen 

Romalıların “ignis”i, Litvanyalıların “ugnis swenta”sı ile 

aynı kökene dayanan “Agni” ismini almıştır.389 Buna göre 

Atar, ocak ateşini ifade ederken, Agni, kurbanı tüketen ve 

onu tanrılara ileten ateşi ifade etmekteydi. Eliade, İran’da 

tapımın daha eski terminolojisinde ateşe atar değil agni 

dendiğini gösteren bilgiler bulunduğunu belirtmiştir.390 

Herodotus da kendi döneminde yapılan ritüeli anlatırken 

dini törenlerde kurbanın yakılmadığını belirtmiştir (Her., 

1/132).391 Eski Sanskritçedeki Atharvan (athhar sahibi- 

ateş sahibi) ismi yıldırım anlamına da gelmektedir.392 

Atharvan, günümüzde Hindistan’da bulunan kendilerine 

Atharvan denilen yüksek bir din adamı sınıfına 

dönüşmüştür.393 

Eski İran’da ise, ateş son derece kutsal kabul 

edilirdi. Atar sözcüğü aynı anda hem “maddî ateş”i hem 

de ondan sorumlu olan Tanrı’yı ifade ederdi. Her ateş, 

Tanrı Atar’ın bir tezahürü oldu. Atar’ın görevi 

Hindistan’daki Agni gibi gök ve yer, tanrılar ile insanlar 

                                                            
389  Moulton, Early Zoroastrianism, s.70. 
390 Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi, c.I, 235. 
391 Herodotus, Tarih,  s.75. 
392  Masani, The Religion Of The Good Life…, s.80; Zenaidi, şunları 

kaydetmiştir: Güneş, Dyaus’un-gökyüzü tanrısı- gözüdür, ateş, 

göksel şekli “şimşek” ile onun oğludur, görülen yıldızlı gök onun 

muhteşem giysisidir. Bkz Zenaidi, Media, Babylon, Persia …., s.42 
393  Zenaidi, Zenaidi, Media, Babylon, Persia ….,s..42. 



 

 

140 Mecusilikte Ateş Sembolü 

arasında aracılık yapmaktı. İster evdeki ister tapınaktaki 

ateş olsun, uygun yakıtla beslenmeli, onu kirletecek 

şeylerden uzak tutulmalıdır.394 

Ateşin kökeni hakkında, İran’da mitoslar 

bulunmaktadır. Ateşin kökeni ile ilgili olarak Firdevsi 

tarafından yazılmış Şehname’ye göre, Tanrı yokluktan bir 

varlık yarattı ve böylece gücünü göstermiş oldu. Bu 

varlıktan da hiçbir zahmete ve zamana boyun eğmeden, 

alemin yapısındaki dört unsur meydana geldi. Kara 

toprağın, suyun ve rüzgârın ortasından parlak bir ateş 

yükseldi. Ateş ortaya çıkınca onun sıcaklığından kuruluk; 

yatışmasından soğukluk ve soğukluğun sonunda da 

nemlilik meydana geldi. Ateş hep yukarıya yükseldi, su 

ise hep aşağıya doğru aktı ve güneş yerin etrafında 

dönmeye başladı.395 

Dünyevî ateşin kökeni ile ilgili olarak Şehname’de 

bir mitos verilmektedir. Hûşeng396 ve saltanatı ile ilgili 

bölümde ilk dönemler anlatırken, Firdevsi, İranlıların 

ateşe taptıklarının söylendiğini belirtir ve şöyle der: 

“Araplar, taşı kendilerine nasıl mihrap edindilerse, onlar 

da güzel renkli ateşe taparlardı”.397 Aynı beyitte devam 

ederek Hûşeng’in sayesinde taşın içindeki ateşin 

meydana çıkıp tüm yeryüzünü aydınlattığını ifade 

etmekte, daha sonra Hûşeng’in ateşi bulmasıyla ilgili bir 

mitos aktarmaktadır: 

                                                            
394 Malandra, “Ancient Iranian Religion”. 
395  Firdevsî, Şahname, çev: Necati Lugal, Kabalcı Yayınevi, İstanbul 

2009, s..50-51. 
396  Hûşeng, hakkında ayrıntılı bilgi için bkz Yıldırım, Fars Mitolojisi 

Sözlüğü, s.397-398. 
397  Firdevsi, Şahnâme, s.62. 



 

 

141 Hayreddin Kızıl 

“Bir gün cihan padişahı birkaç kişiyle birlikte 

dağlara gitmişti. Uzaktan uzun, kara renkli, kara vücutlu 

ve hızlı hareket eden bir şey göründü. Bunun iki gözü de 

kan çeşmesi gibiydi; ağzından çıkan dumandan dünyayı 

bir karaltı kaplıyordu. Hûşeng kendini toplayarak tedbir 

ve ihtiyatla eline bir taş aldı, onunla savaşmaya 

hazırlandı. Elindeki taşı şahlara yaraşan bir kuvvetle ona 

savurdu. Bunun üzerine dünyayı ateşe veren yılan 

kaçmaya başladı. Padişahın attığı bu küçük taş büyük bir 

taşa isabet etti ve bu taşların her ikisi de kırılıp 

paramparça oldu. Bunların birbirine çarpmasıyla ortaya 

kıvılcım çıktı ve bu kıvılcımla taşın içi aydınlandı. Yılan 

ölmedi ama taşın içindeki gizli ateş meydana çıkmış 

oldu. Bundan sonra kim demiri taşa vurdu ise, ondan bir 

kıvılcım çıkarttı. Cihan padişahı, bunun üzerine, Tanrı’yı 

övmeye başladı. O Tanrı’yı ki, kendisine ateş gibi değerli 

bir armağan vermişti. Bundan sonra Hûşeng, ateşi kıble 

yaptı! Kendi kendine: “Bu, Tanrı’nın bir nurudur. Aklın 

varsa, buna taparsın!” dedi. Akşam olduğu vakitte 

padişah, dağ gibi bir ateş yaktı, bütün adamlarını onun 

etrafında topladı.”  

Firdevsi daha sonra konuya devam ederek o günün 

bayram ilan edildiğini bu bayramın adının “Sede 

Bayramı” bırakıldığını belirtir.398 

Pehlevî Metinlerde de ateşin kökeni ve başlangıcı ile 

ilgili bilgiler mevcuttur. Büyük Bundehişn’de tanrının 

yarattığı yedinci şeyin ateş olduğu ve ışığını sonsuz 

aydınlık sahibi Ahura Mazda’dan aldığı söylenir (Büyük 

Bundahişhn, I/a 4 ve Büyük Bundahişn III/7).399 

                                                            
398  Firdevsi, Şahnâme, s.64. Bu bayram-festival hakkında bkz Dhalla, 

Zoroastrian Civilization…, s.192. 
399  http://www.avesta.org/mp/grb1.htm#chap1     erişim  23/01/2015. 

http://www.avesta.org/mp/grb1.htm#chap1


 

 

142 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Vendidad’a göre tufandan kurtarılması için güvenli bir 

yere alınmıştır (Vendidad, 2/33).  

Dadistan-ı Dinik’te, Ohrmazd’ın ateş şeklinde, 

sonsuz bir Işık’tan oluştuğu belirtilir. Evreni ve maddeyi 

ateşten yarattığı belirtilir (Dadistan-i Dinik, 64/3-4).400 

Büyük Bundahişn’de “Işık”la ilgili anlatımlar da 

vardır. Büyük Bundahişn’de aktarıldığına göre Ahura 

Mazda (Ohrmazd), evreni ruhsal (minog) olarak parlak 

beyaz ateşten yaratmıştır (Büyük Bundahişn 1/44). Bu ateş 

Ohrmazd’ın sonsuz ışığının bir parçasıdır. Bu yaratılış 

mükemmeldir ve Kötü Ruh tarafından saldırıya 

uğratılamaz. Ateş tanrısal evrenin özüdür ve Aşa Vahişta 

ile Atar tarafından temsil edilir. Ateş büyüme ve sağlıktan 

sorumludur, ateş, arıdır ve arı tutulmalıdır.401 

Mecûsî yaratılış mitosuna göre Ohrmazd, ışık içinde 

iken Ehrimen, karanlıktan çıkmaktadır. Bundahişn’de 

Ohrmazd’ın sonsuz ışık içerisinde olduğu iyi şeyleri 

yarattığı, Ehrimen’in ise sonsuz karanlık içinde olduğu 

anlatılır. Her ikisinin sonsuz olduğu fakat ışık ve 

karanlığın sınırlarında bir boşluk olduğu ve ışık ve 

karanlığın birbirlerini sınırladığı belirtilir. Ohrmazd’ın 

Ehrimen’den haberdar olduğu fakat Ehrimen’in 

başlangıçta ondan haberdar olmadığı anlatılmaktadır. 

Ohrmazd, bilgisiyle Ehrimen’in çıkacağını ne yapacağını, 

yarattığı iyi şeylere zarar vereceğini, bilir. Ohrmazd, ilk 

ruhani alemde iyi şeyleri yaratmış, bu dönemden sonra 

                                                            
400 Bkz Pahlavi Texts Part II, vol: XVIII, s.197-198 
401 De Jong, Traditions Of The Magi……, s.344 



 

 

143 Hayreddin Kızıl 

Ehrimen karanlıklardan çıkmış Ohrmazd’ın yarattığı her 

iyi şeye karşılık kötü şeyleri yaratmıştır.402 

Eliada’a göre Ehrimen’in saldırısı dokunaklı 

sözlerle tasvir edilmiştir: Buna göre Ehrimen, göğün çevre 

kuşağını yırtar, maddî dünyaya (getik) girer, suları 

kirletir, bitki örtüsünü zehirler ve böylece ezelî boğa’nın 

ölümüne neden olur.” Gayomart’a, ilk insan’a, saldırır ve 

Fahişe hem onu, hem de onun aracılığıyla tüm insanları 

kirletir. Daha sonra Ehrimen kutsal ateşin üzerine atılır ve 

dumana neden olarak onu kirletir.403 

Büyük Bundahişn’de olduğu gibi Mecûsîliğin 

yaratılış ile ilgili efsaneleri incelendiğinde veya Ahura 

Mazda ile Ehrimen arasındaki mücadelenin başlangıcını 

anlatan efsanelerde karanlık-ışık şeklinde farklılıklar 

dikkat çekmekte, ateş ve aydınlıkla ilgili motifler orada da 

ortaya çıkmaktadır. İran düalizminde temel konu, ışık ile 

karanlık arasındaki mücadeledir. Buna göre iyi ile kötü 

arasındaki mücadelede “iyi”nin sembolü ışık “kötü”nün 

sembolü karanlıktır. Bütüncül bakış açısında ışık 

merkezde yer almaktadır. Sasanîler döneminde 

                                                            
402  Boyce, Textual Sources……, s.45-46; Shaked, Dualism In 

Transformation……, s.16. 
403 Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi, c.II, s.363. Ehrimen ve 

ordusu sırasıyla şunlara saldıracak, su, dünya/toprak- earth, 

bitkiler, ilk boğa, ilk insan Gayormart ve son olarak ateş. L. C. 

Casartelli, The Philosophy Of The Mazdayasnian Religion Under Tge 

Sassanids, Fransızcadan çev: Firoz Jamaspji Dastur Jamasp Asa, 

Bombay 1889, s.78. Ehrimen’in ateşi kirletmesi için ayrıca bkz 

Philip G. Kreyenbroek, “Millennialism and Eschatology in the 

Zoroastrian Tradition”, A Collection of Four Articles On The 

Zoroastrian Eschatology, s.35. Kitap için bkz 

https://archive.org/details/ACollectionOfFourArticlesOnTheZoroas

trianEschatology erişim 26/09/2014. 

https://archive.org/details/ACollectionOfFourArticlesOnTheZoroastrianEschatology
https://archive.org/details/ACollectionOfFourArticlesOnTheZoroastrianEschatology


 

 

144 Mecusilikte Ateş Sembolü 

olgunlaşmış bu inancın kökeninde Hint-İran dönemi 

inançları bulunmaktadır. Bu nedenle ateşin Mecûsîlikteki 

konumuna Zerdüşt öncesinden başlanacaktır. 

2. Zerdüşt Öncesi Dönemde Ateş 

Mecûsîlik, yukarıda da ifade edildiği gibi asırlarca 

süren bir dönem içerisinde kurulmuş, birçok inançla 

etkileşime geçmiş bir dindir. Mecûsîliğin ilk öğeler ile 

daha sonra eklenmiş unsurlar birleşmiş bir halde, bir 

inanç harmanı görünümünde olduğunu belirten Boyce’a 

göre bu din, kaydedilmiş tarihe girdiğinde dahi oldukça 

eski bir dindi.404 

Bu dinin etkilendiği en eski kaynaklardan biri Hint-

İran inançlarıdır. Zerdüşt, Hint-İran inançlarının etkisinin 

görüldüğü bir toplumda yaşamıştır. Böyle bir topluma 

hitap eden Zerdüşt birçok Hint-İran inancını reddetmiş 

fakat bu durum uzun sürmemiş, ateş’in, su’yun ve diğer 

tabiat güçlerinin oldukça etkili olduğu Hint-İran inançları 

Zerdüşt sonrası dönemde tekrar etkili hale gelmişlerdir.405 

2.1. Hint-İran Döneminde Ateş 

Ariler olarak da bilinen Hint-İranlılar, Batı Asya 

bozkırlarında asırlarca bir arada yaşamış göçebe 

topluluklardı. Bu topluluklar M.Ö. 3000’lerde Hint-

Avrupalı olarak bilinen ilk dönem kabilelerinden 

ayrılarak doğuya doğru yayılmış ve bugünkü 

Kazakistan’a, Hint-İran halkının geçmişi olarak kabul 

edilen yere yerleşmişlerdir. Asırlarca bir arada yaşamış 

                                                            
404  Bkz Boyce, Zoroastrians Their Religious…..,, s.1-2. 
405  Fluegel, The Zend Avesta……, s.42; Mary Boyce, “Atas”. 



 

 

145 Hayreddin Kızıl 

Hint-İranlılar, M.Ö. 2000’lerde ikiye ayrılmış,406 bir kısmı 

Hindistan’a diğer kısmı da İran’a göç etmiştir. İran’a 

yerleşenlerin bir bölümü ise oradan Anadolu’ya 

geçmiştir.407 Bu nedenle ateş kültü Zerdüşt’ten çok 

önceleri İran’da yaygındı.408 

Ariler, ilk dönemlerden kalan ateşle ve diğer 

tanrılarla ilgili inançlarını göç ettikleri yerlere de taşıdılar. 

Asırlarca Hint ve İran ritüellerinde hatta alevde tanrıyı 

gören Hint Avrupalılarda sürekli yanan ve merkezi bir rol 

oynayan ateş,409 günümüzde de etkisini sürdürmektetir. 

Bu inançlar ilk ortak kültürden, Ari gelenekten gelmekte, 

Batı Asya bozkırlarında yarı göçebe yaşamlarındaki ateş 

geleneğinden kaynaklanmaktadır.410 Müller’e göre Veda 

ve Avesta’da ateşle ilgili benzerlikler iki kültürün 

birbirlerinden ayrılmasından öncesine aittir.411 Hindistan’ı 

M.Ö. 1500’lerde istila eden göçebe Hint-İranlılar,  

yanlarında taşınabilir, bir arabada gölgelikle korunmuş -

bu gölgelik kutsallığı da göstermekteydi-, ateş altarı da 

getirmişlerdi. Bu yuvarlak sürekli yanan ateş, ilerde 

                                                            
406  Herman Kulke, Dietmar Rothermund, Hindistan Tarihi, Çev: Müfit 

Gürsoy, İmge Yayınları, Ankara 2001, s.54–57. 
407  “İran” isminin Aria kökünden geldiği belirtilmiştir. Buna göre 

“airyanam” kelimesi, “Eran”a oradan İran’a dönüşmüştür. 

Mallory, Hint Avrupalıların İzinde.., s.47. 
408 Dhalla, Zoroastrian Theology, s.6-7. 
409  Dhalla, History Of Zoroastrianism, s.221; Jamison ve Witzel, Vedic 

Hinduizm, s.30. Boyce, Zoroastrians Their Religious…..,, s.4. 

Aryanlar’ın ilk yerleştiği yerlerin çok soğuk olmuş olmasının ateşle 

ilgili inançların kaynağı olabileceği belirtilmiştir. Bkz Moffat, A 

Comparative History Of Religions….,  s.149. 
410  Knipe, “Fire”, s.3116. 
411 Müller, Contributions To……, vol: II, s.786. 



 

 

146 Mecusilikte Ateş Sembolü 

birbirine sürten çubuklarla elde edilen ateşle yer 

değiştirecekti.412  

Bu dönemin inanç sistemi hakkında en önemli 

kaynaklar, kazı çalışmalarında bulunan bulgular ile Hint 

ve İran Arilerinden günümüze ulaşmış dini metinlerdir. 

Bunların en önemlileri ateşle ilgili inançları da içeren 

Hindistan’da Rigveda ile İran’da Avesta’dır.413  

Özellikle İran dinleri konusundaki kaynakları tasnif 

eden Malandra’ya göre İran dinleri konusunda en önemli 

kaynaklar yazılı metinler ile diğer materyallerdir. Yazılı 

metinler yerli ve yabancı kaynaklardan oluşmaktadır. 

Yabancı kaynaklar ise Yunanca yazılmış eserler ile 

Hindistan’daki Veda metinleridir. Özellikle Rigveda, İran 

dininin gelişimini anlayabilmek için önemli bir eser iken 

Yunan kaynakları ya tamamen hatalı ya da yanlış 

anlamadan dolayı her zaman güvenilebilecek kaynaklar 

değildir. Yerli kaynaklara da değinen Malandra, asıl 

yazılı yerli kaynakların Ahameniş yazıtları ile Avesta 

olduğunu belirtmiştir. Ona göre özellikle Darius (M.Ö. 

522-486) ve I. Kserkses (Huşyarşah)’in yazıtları oldukça 

                                                            
412  Carl-Martin Edsman “Altar”, İsveççe’den Çev: Kjersti Board 

Encyclopedia Of Religion, -second edition-, Editör:, Lindsay Jones, 

USA 2005, s.275-276. 
413  Mallory, Hint Avrupalıların İzinde….,, s.65-67; Rawlinson, Eski 

Doğu’nun Büyük Krallıklarından…., s.88; Arilerin ilk dönemlerine ait 

sözlü gelenek M.Ö. 1400-1000 arasında Rigveda ve Atharveda’da 

toplanmıştır. Bkz Knipe, “Fire”, s.3116; Bu iki kitapta görülen bir 

kısım inanç tanrı isimlerindeki benzerlikler iki kültürün ortak 

yaşadığı dönemlere ait olduğu kabul edilmiştir. Bkz Hayreddin 

Kızıl, “Rigveda ve Avesta Tanrı Panteonundaki Benzerlikler, 

Marife Dini Araştırmalar Dergisi, Yıl: 13, Sy:1 Bahar 2013, s.29-52.  



 

 

147 Hayreddin Kızıl 

önemlidir. Avesta’nın bakış açısıyla çelişebilen bu yazıtlar 

dini referanslar açısından zengindir.414 

Hint ve İran kaynaklarından, Arilerin, tabiatın ve 

tabiat güçlerinin belirli güçler/tanrılar tarafından 

yönlendirildiğini esas alan bir inanç sistemini 

benimsedikleri anlaşılmaktadır.415 Bu dönemde tabiat ve 

tabiat güçlerini temsil eden kavramlar ile bir kısım (Mitra, 

sözleşme tanrısı gibi) soyut kavramlar tanrılaştırılmıştı. 

Ateş ve Soma bitkisinden yapılan içecek kurban 

törenlerinde önemli bir konuma sahipti.416 En önemli ana 

unsurlar, tabiatla ilgili ögeler -ateş, su, toprak ve hava, 

gökyüzünün ışıltılı cisimleri olan güneş, ay ve yıldızlardı. 

Bunlar göksel varlıklar olarak çağrılırdı.417 Eliade, 

tanrıların isimlerinden gök ve hava hiyerofanilerinin 

önemli olduğunun anlaşıldığını belirtmiştir. Bunların 

dışında yıldırımın ortaya çıkardığı ateş de göksel kökenli 

olarak kabul edilmişti.418 

Asırlarca süren yarı göçebe yaşamın özelliklerini 

taşıyan bu dönemde tabiatın faydalı ve zararlı güçlerinin 

tanrılaştırıldığı bir inanç sistemi kurulmuş, tanrılar iyi-

                                                            
414  Malandra, “Ancient Iranian Religion”. 
415  Dhalla, Zoroastrian Theology…, s.4–5; Zenaidi, Zenaidi, Media, 

Babylon, Persia …., s.39; P. M. Sykes, History of Persia, c.I, London 

1915, s.104. Aryan inançlarının tabiatla ilgili olması tabiatın iyi 

şeylerinin iyi tanrılar kötü kabul edilenlerin kötü tanrılar 

tarafından olduğuna inanılması ve ilk dönem Hint inançları için 

bkz Johannes Henricus Scholten, A Comparative View of Religions, 

ing çev Francis T. Washburn, S.7-8. www.gutenberg.org 
416  R. Schmitt, “Aryans”, http://www.iranicaonline.org/articles/aryans 

erişim 26/09/2014; Frye, The History of Ancient Iran, s.54-56.  
417  Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s.23. 
418  Eliade, Dinsel ve Düşünceler Tarihi, c.I, s.235. 

http://www.iranicaonline.org/articles/aryans


 

 

148 Mecusilikte Ateş Sembolü 

kötü şeklinde tasnif edilmişti.419 Buna göre tabiatın zararlı 

yönlerinden kurtulmak “Işığın karanlığı yok etmesi, 

rüzgârın ve yağmurun kuraklığı gidermesi için” tanrılara 

övgüleri, şükürleri ve duaları içeren sade ve basit bir 

inanç sistemi geliştirilmişti.420 

Bu dönemde aydınlık-karanlık düalitesinin etkili 

olduğu Ari İlahîyatının yapısını ifade eden temel terimler 

ışık ve ateş’ten alınmıştı. Gökyüzü tanrısını ifade etmek 

için kullanılan Dyaus, - sonraki dönemlerde Deva olarak 

kaydedilmiştir-, parlamak anlamındaki Div sözcüğünden 

alınmıştı. Eski Sanskritçedeki Atharvan (athhar sahibi- 

ateş sahibi) ismi aynı zamanda yıldırım anlamına 

gelmekteydi. Bu da ateş kültünün kesinlikle Antik İran 

inancının bir özelliği olduğunu göstermektedir. Vedik 

Hintliler gibi İranlılar da yükselen alevleri, yeryüzünden 

Ahura Mazda’nın yüksek tahtına giden bir elçi olarak 

kabul ettiler ve ateşi ibadetin sembolü yaptılar.421 

Bu inancın ortaya çıkmasında ateşin sahip olduğu 

bazı özellikler, yarı göçebe yaşam şartları ve Arilerin 

yaşadığı bölgelerin iklim koşulları etkili olmuştur. 

Bilindiği gibi ateş, insanlar tarafından hem geçmişte hem 

de günümüzde şiddetli soğuğun olduğu ülkelerde 

soğuğun kötü etkilerini önlemek için sağlık veren bir araç 

olarak kullanılmıştır. Ayrıca çok şiddetli kışların geçtiği 

ılıman iklimlerin insanları tarafından da aynı amaç için 

                                                            
419 Zenaidi, Zenaidi, Media, Babylon, Persia …., s.38-40. 
420  Zenaidi, Zenaidi, Media, Babylon, Persia ….,, s.39–40. Arilere göre 

dua ve kurbanlarla iyi tanrıların daha çok güçlenmesine yardım 

ediliyordu. Bkz Sykes, History of Persia, c.I, s.104. 
421  Masani, The Religion Of The Good Life…, s.80; Zenaidi, Media, 

Babylon, Persia …., s.42. 



 

 

149 Hayreddin Kızıl 

kullanılmıştır.422 Arilerin ilk yerleşim yerlerinin de soğuk 

bölgeler olduğu ve göçebe kültürde ateşi elde etme ve 

korumanın zorluğu unutulmamalıdır. Ateş, hem parlaklık 

ve ışık kaynağı hem de steplerin soğuk kış gecelerinde ısı 

kaynağı olmuştu. Aynı zamanda yiyecekleri pişirme için 

de çok önemliydi. Bunun yanında o dönemin şartlarında 

ateşi elde ve yakmak çok zordu. Bu nedenle ateşi sürekli 

canlı tutmak gerekliydi. Ariler, yakın zamanlara kadar 

dünyanın bazı yerlerinde uygulandığı gibi423 canlı -kor 

halindeki- közleri, göç ettikleri dönemlerde sönmeyecek 

ve zarar görmeyecek bir şekilde kapta taşırlardı.424 

Ateş yanında “su”yun da etkili olduğu bu dönemde 

hem tanrılara hem de ateşe ve suya sunuda 

bulunuluyordu. Ateşi, evdeki ocak ateşi, suyu ise, en 

yakın su kaynağı temsil ediyordu. İlk dönemlerde Hint-

İranlıların sürekli yanan ateşi olarak ocak ateşi 

bilinirdi.425O dönemde bir ev kurulur kurulmaz kişi, bir 

ateş yakar ve orada yaşadığı müddetçe bir tanrı (ateş) ile 

                                                            
422  Sorabji Edalji Dubash, The Zoroastrian Sanitary Code, Bombay 1906, 

s.148. 
423  Andaman adaları halkında ateşin elde edilmesinde kullanılacak 

herhangi bir araç yoktur. Fakat bu durumun bir açıklaması 

bulunmaktadır. Onlar her seferinde ateşi yeniden elde etmek için 

yanmış veya köz haline gelmiş kütükleri bir yerden başka yere 

taşıyarak ateşi korumayı tercih ederler.  Bkz Tokarev, “Kültür 

Tarihinde Ateş Sembolü”, s.257. 
424  Boyce, Zoroastrians Their Religious…., s.3-4. Aryanlar’ın ilk yerleştiği 

yerlerin çok soğuk olmuş olmasının ateşle ilgili inançların kaynağı 

olabileceği belirtilmiştir. Bkz Moffat, A Comparative History Of 

Religions….., s.149. 
425  Ateş ritinin ocak ritiyle ilgili olduğu ilk dönemlerde Hint-İranlılar 

göçebe iken göç sırasında herkes kendi ocak ateşini bir çömlekte 

taşımış, çadırlarını kurduklarında ateşlerini uygun bir yere 

yerleştirmiştir. Bkz Boyce, History Of Zoroastrianism, c.I, s.154-155. 



 

 

150 Mecusilikte Ateş Sembolü 

beraber yaşadığına inanırdı. Ateş, düzenli olarak kuru 

odun ve kurban için kesilmiş hayvanın yağı ile beslenirdi. 

Yarı göçebe yaşam boyunca sürekli yakılı tuttukları ve 

göç ettikleri yerlere kolay bir şekilde elde edilmesi için bir 

kap içinde beraberlerinde götürdükleri ocak ateşine 

zamanla farklı anlamlar verilmiştir. Ateş, maddî 

dünyanın temel yaratımları arasında kabul edilmiş, onun 

temel güç olduğu benimsenmiş, ateş olmadan hayat 

olamayacağına inanılmıştır. Bu kozmik ateş yerde ocak 

ateşi ve gökte güneşle temsil edilmiştir. Ona hizmet 

büyük bir dünya gücüne/evrensel güce hizmet olarak 

kabul edilmiştir.426 

Ateş, Hint-İranlılar için aynı zamanda zafer 

sembolü olmuştur. Ariler tarafından ele geçirilen ve 

inançsız sayılan bir toprak, ritüel ateşi yakılarak 

kutsanırdı. Hindistan’da yeni bir toprağın işgali Agni’ye 

adanmış bir sunak (garhapatya) dikilmesiyle 

meşrulaştırılmaktaydı.427 Bu durum İran’da, M.S. VII. 

yüzyılın sonlarında Sasanî İmparatorluğu’nun sonuna 

kadar sürmüştür.428 

Hint-İran dönemindeki ritüeller, bu toplumların 

yarı göçebe olmasının sonucu olarak tapınakta 

yapılmamaktaydı. Ateş inancı ile ilgili ritüeller hem evde 

                                                            
426  Boyce, “On the Zoroastrian Temple Cult of Fire”, s.455. 
427 Mircea Eliade, Dinsel ve Düşünceler Tarihi, c.I, s.242. 
428   Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda…….,,, s.493. Bunun dışında 

Ari topluluğu içine giren herkesin, önüne çıkartıldığı ateş-tanrı 

tarafından "benimsenmesi" gerekiyordu. Bu durumda, yerli 

halkların asimilasyonu geniş bir ölçekte gerçekleşiyordu. Çünkü, 

uyulması gereken kesin ölçüt, "efendiler"in dinine girmekti. Bkz 

aynı eser s.493. 



 

 

151 Hayreddin Kızıl 

hem de açık bir arazide yapıllmaktaydı.429 Bu ritüellerin 

temelini ev ritülleri oluşturuyordu. Bu da temelde ev 

ateşini yakılı tutmak ve bizzat ateş tanrısı ve aile 

tanrılarına (yani şu ya da bu kabileye bağlı panteondaki 

tanrılara) birkaç sunu adamaktan ibaretti.430 Genelde 

ateşe, kuru yakıt, tütsü (kurutulmuş yapraklar) ve hayvan 

yağından oluşan üç şey sunarlardı.431 

Arilerin dinlerinde ikonların yeri yoktu. Tanrılara 

ibadetlerin büyük bölümü çoğu durumda bir hayvanı 

kurban etme şeklindeydi. Bu seremoni için İran’da yasna 

Eski Hintçe’de yajna kullanıldı. Aryan ibadetinin temel 

özelliği kişinin, tanrıları, onların onuruna düzenlenen 

yemeğe davet etmesiydi.432 Ritüeller ya kurbanı sunanın 

evinde ya da otla kaplı yakın bir arazide yapılıyor, otların 

üzerinde üç ayrı ateş yakılıyordu. Bitkisel sungular süt, 

tereyağı, tahıllar ve pastalardı. Ayrıca keçi, inek, boğa, 

koç ve at da kurban ediliyordu. Ama Rigveda 

döneminden itibaren, soma en önemli kurban kabul 

ediliyordu.433  

Kurbanın merkezindeki tanrı, ateşti. Ateş, insanlarla 

İlahî semalar arasında elçi fonksiyonunu görmekteydi. 

Ateş, çağrıları tanrılara iletmekte onlarla beraber kurbana 

gelmekte veya zaman zaman kurbanı onlara iletmekteydi. 

Kurban verileceği zaman ateş altarının önünde tanrıların 

oturması için yumuşak otlardan oturacak bir yer 

yapılırdı. Bu, sonraki dönemlerde de devam etmiş 

Avesta’nın Barssman’ı, Vedalar’ın Barhis’iydi. Et ya da yağ 
                                                            
429  Eliade, Dinsel ve Düşünceler Tarihi, c.I, s.269. 
430  Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda…….,, s.451-453. 
431  Boyce, Zoroastrians Their Religious….., s.4. 
432  Malandra, An Introduction To….., s.14. 
433  Eliade, Dinsel ve Düşünceler Tarihi, c.I, s.269. 



 

 

152 Mecusilikte Ateş Sembolü 

sunumundan sonra tanrıya onun susuzluğunu gidermek 

ve onun ruhunu canlandırmak için canlandırıcı içecek de 

verilmekteydi. Bu bilinen süt ve soma karışımından 

oluşan içecekti.434 Yani Ateş ve haoma/somadan oluşan 

ikili her Hint-İran ritüelinin merkezinde iki temel eleman 

oldu. Avesta ve Veda zamanlarından günümüze kadar 

büyük Zerdüştî ve Vedik ritüeller bu öğelere bağlı 

kaldı.435  

Bu törenlerde somanın, sonraları haoma olarak 

adlandırılan tanrısal içeceğin, hazırlanması bir hayvanı 

kurban olarak sunmaktan daha önemli kabul ediliyordu. 

Haoma, ateş’in hem maddî ateş hem de soyut bir varlık 

olarak kabul edilmesi gibi, hem bir içecek hem de tanrı 

olarak kabul edilmekteydi. Yasna töreninin en büyük 

kısmı hauma’nın preslenmesine ayrılmıştı.436 

Yasna ritüeli, Malandra’ya göre ilk dönemlerde tam 

olarak ev reisinin düzenlediği basit bir seramoniydi. 

Fakat zamanla özellikle somanın hazırlanması döneminde 

ritüel karmaşıklaştı, öyle ki tören din uzmanlarının özel 

alanı haline geldi. Bu da büyük ölçüde kendi toplumsal 

rahiplerinin kurulmasına katkıda bulunan bir değişim 

oldu.437  

Tanrılara sunulan yiyeceklerin toplumların 

gelişmişlik derecesine göre farklılaştığını söyleyen Dhalla, 

insanların tarımla uğraşmaya başladığı dönemlerde 

topraktan aldıkları ilk ürünü verdiklerini, refahın 

artmasıyla beraber, insanların görkemli zengin yiyecekler 

                                                            
434  Malandra, An Introduction To….., s.15-16. 
435  Malandra, An Introduction To….., s.150. 
436  Malandra, “Ancient Iranian Religion”. 
437  Malandra, An Introduction To…..,, s.15-16. 



 

 

153 Hayreddin Kızıl 

ve şarap hazırladığını, bunların kutsal bir yere 

toplandığını veya yakıldığını, bir ateşin bulunduğu yere 

tanrıların davet edildiğini belirtmiştir. Böylece tanrılara 

aynı zamanda ölmüş atalara bu sunular ikram edildirdi. 

Hint-İranlılar da bu konuda diğerlerinden geri değildi. 

Hint-İranlılar, ibadetlerinde tanrılarına yaptıkları sunular, 

süt, erimiş tereyağı, hububat ve sebzeler, keçi ve koyun, 

boğa ve at eti ve coşturucu Soma-Haoma içeceğinden 

oluşuyordu. Hint-İranlıların Zerdüşt öncesi dönemlerinde 

sunaklar, sayısız tanrılara sunulmuş kurbanların kanıyla 

kokuyordu. Zerdüşt, öğretisine başladığında bu 

kurbanları reddetti.438 

Bütün bunlardan İran’ın Zerdüşt öncesi erken Ari 

yerleşimcilerinin Hint-İran atalarından kendilerine kalan 

ateş kültünü beraberlerinde yeni yerleşim yerlerine 

taşıdığı anlaşılmaktadır.439 Zerdüşt öncesi İran’da, bu 

inancın devamı olarak, ateş en kutsal element ve 

Tanrı’nın bir simgesi olarak kabul edilmişti.440 Moulton, 

Zerdüşt’ün yaşadığı toplumun inanç sisteminin şu şekilde 

özetlenebileceğini belirtmiştir: Tanrıları, gökyüzü, toprak, 

güneş, ay, ateş, nehirler ve rüzgârlardı. İbadetlerini 

tepelerde yaparlar ve tapınakları yoktu. İçecekleri 

Sauma/Soma’nın ölümsüzlük verdiğine inanılırdı. 

Tanrılar, toplu olarak “daivas” (Skt. deva, Av. daeva, Lat. 

deus, Engl. Tues’day) veya “göksel olanlar” olarak tabir 

                                                            
438  Dhalla, History Of Zoroastrianism, s.73. Zerdüşt’ün tüm girişimlerine 

karşın, halk arasında hem bu inanç hem de diğer tanrılara olan 

inanç gizlice devam etmiştir. Antik Dünya ve Geleneksel 

Toplumlarda…….,, s.499. Ayrıca Haoma’nın Zerdüşt engeline 

takılması için bkz Tığlı, Zerdüşt Hayatı ve Öğretisi, s.89. 
439  Dhalla, History Of Zoroastrianism, s.62-64. 
440  Britannica Encyclopedia of World Religions, s.509. 



 

 

154 Mecusilikte Ateş Sembolü 

edilirdi. Zerdüşt, monoteizmi kabul etmiş ve daeva/div 

tanrılarını441 ve İran’da Haoma (Yasna, 48/10) olarak 

anılan Soma’yı reddetmiştir.442 

B. ZERDÜŞT DÖNEMİNDE ATEŞ 

Hint-İran inançlarının etkili olduğu bir ortamda 

yetişen Zerdüşt, Ahura Mazda’yı her şeyi bilen, mutlak 

iyi ve mükemmel Tanrı olarak kabul etti443 ve diğerlerini 

reddetti. Onun öğretisi konusundaki en önemli kaynak 

kendisine ait olduğu kabul edilen Gathalar’dır. Bu 

eserlerden Zerdüşt’ün monoteizmi savunduğu, 

öğretisinin tek tanrı anlayışına, Ahura Mazda’ya 

inanmaya, dayandığı anlaşılmaktadır. Zerdüşt’ü gerçek 

bir monoteist olarak kabul eden Taraporewala, onun 

yalnızca bir üstün varlığa, tek başına büyük Tanrı’ya, 

ikincisi olmayan birine tapınmayı kabul ettiğini 

kaydetmiştir.444 

Gathalar’da Ahura Mazda’nın dışında Ameşa Spenta 

ve bazı Yazatalar da geçmektedir. Hem Ameşa Spentalar 

hem de Yazatalar’ın Gathalar’daki konumu diğer Avesta 

metinlerinden farklıdır. Hem Taraporewala’nın,  Ahura 

Mazda’nın sıfatları olarak kabul ettiği Ameşa Spentalar 

hem de birer Yazata olan Sruş, Aşi ve Atar-Ateş’in 

mahiyetleri sonraki dönemlerde değişmiştir. 

Taraporewala’ya göre, ilk dönemlerde Yazatalar tümüyle 

                                                            
441  Moulton, The Treasure Of The Magi……, s.8.  
442  İlgili Yasna’nın çevirisi için bkz , M.L. West, The Hymns Of Zoroaster 

A New Translation Of The Ancient Sacred Texts Of Iran, London 2010, 

s.138-139; Tarlan, Zerdüşt’ün Gathaları……., s.66. 
443  Gündüz, Yaşayan Dünya Dinleri,  s.514; Taraporewala, Zerdüşt Dini 

Zerdüşt’ün Gathaları…, s.61. 
444 Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s.67-68. 



 

 

155 Hayreddin Kızıl 

Ahura Mazda’ya tabi güçler ve arzusunun hizmetkârları 

olarak benimsenirken sonraki dönemlerde, bazı 

Yazataların idolleri yapılmış ve onlara tapınılmıştır.445 

Diğer üç Yazata gibi sonraki dönemlerde 

tanrılaştılan ve kendisine yakarılan bir konuma sahip 

olan Atar/Ateş, Gathalar’da sekiz yerde (31/3, 31/19, 34/4, 

43/4, 43/9, 46/7, 47/6 ve 51/9) geçmektedir: 

1- Bu iki tarafa (Kutsal) ruhla, Ateşle, hangi ödülü 

verdin, Aşa ile bu iki tarafa neyi öğrettin, hangi karar 

bilgeler içindir, bunu bize anlat ey Mazda, anlat ki senin 

ağzındaki dilinle bilelim, anlat ki ben bütün yaşayan 

insanları (doğru yola) döndürebileyim. (Yasna, 31/3) 

2- Biz Aşa’yı anlamış olanı, Hayata Şifa veren 

bilgeyi dinlemeliyiz, ey Ahura, ağzından çıkan gerçeği 

kurabilen ya da kuracak olanı dinlemeliyiz, Senin Kızıl 

Ateşin aracılığıyla bu her iki tarafa (ödül ve cezaların) 

dağıtımı yapıldığı zaman. (Yasna, 31/19)  

3- Ey Ahura, Doğru (Aşa) sayesinde kudretli olan, 

vaat edilen olan, güçlü olan Senin Ateşinden imanlı 

insanlara açıktan sevinç; düşmanlara da açıktan eziyet 

olmasını diliyoruz, (İlahî) elin işaret ettiklerine göre. 

(Yasna, 34/4)  

4- Sonra ben seni güçlü ve kutsal olarak 

tanıyacağım, ey Mazda, sen kendin Yalan ve Doğruluk 

için tayin etmiş olduğun kaderleri dağıttığın ellerinle, 

                                                            
445  Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s.67-68. örneğin, 

Yunan yazarlarının belirttiği Anahita imgesi, ve ayrıca Keşmir ve 

başka yerlerdeki madeni paraların üzerinde bulunmuş İran 

tanrılarının imgeleri Taraporewala, aynı eser, s.68-69.  



 

 

156 Mecusilikte Ateş Sembolü 

gücü Doğru446 (Aşa) olan senin ateşinin parlaklığıyla; İyi 

Düşünce’nin kudreti bana gelecektir. (Yasna, 43/4) 

5- Seni kutsal biri olarak tanıdım, Ey Mazda, İyi 

Düşünce (Vohu Manah) bana geldiğinde. Onun (Ahura 

Mazda) “Kime hizmet etmek istersin.” sorusuna şöyle 

cevap verdim: “Senin ateşine. Gücüm olduğu sürece, 

Doğru’yu/Aşa’yı övmek adına (bunu yapacağım). (Yasna, 

43/9) 

6- Ey Mazda, Yalan kendisini bana zarar verecek 

konuma getirdiğinde, eylemleriyle Doğru’nun olgunluğa 

ulaşacağı Senin Ateşinden ve Senin Düşüncenden başka 

benim gibi birinin koruyucusu olarak kim tayin edilebilir, 

ey Ahura? Bu irfanla bizzat bana öğret. (Yasna, 46/7) 

7- Ey Mazda Ahura, bu kutsal Ruh aracılığıyla, bu 

Ateş aracılığıyla sen iki tarafa Dindarlığın (Armaiti) ve 

Doğru’nun yardımıyla iyiyi bölüştüreceksin. Bu, 

gerçekten de bunu duymaya hazır pek çok kişinin dinini 

değiştirecektir. (Yasna, 47/6) 

8- Kızıl Ateşinle, erimiş madenle bu iki tarafa ne 

karşılık vereceksin, ruhumuzda bize bunların -Yalan’ı 

yıkıma götürecek, Doğru’yu kutsayacak olanı- işaretini 

ver. (Yasna, 51/9) 

Yukarıda kaydedilen yerleri okuyan kişi, “Atar-

ateş”‘in Gathalar’da kişileştirilmediğini bir tanrıdan çok 

Ahura Mazda’ya nispet edilen bir varlık olduğunu 

                                                            
446  Aşa’nın vasıtasıyla kuvvet bulan…..(Ali Nihad Tarlan’ın çevirisi, 

Tarlan, Zerdüşt’ün Gathaları Zerdüşt’ün Öz Şiirleri, s.25); “Ve 

Aşa’dan güç alan ateşinin aydınlığı vasıtasıyla, Vohumen’in (İyi 

Düşünce) gücü bana ulaşmaktadır.” Tığlı, Zerdüşt Hayatı ve 

Öğretisi, s.144-145. 



 

 

157 Hayreddin Kızıl 

görecektir.447 Bir yerde, ateşe hizmet edileceği 

söylenmekte, farklı yerlerde “senin ateşin” diyerek ateş, 

Ahura Mazda’ya nispet edilmekte, yine birkaç yerde 

ateşin ayırt edici, kötüleri cezalandırıcı olarak geçtiği 

görülmektedir. Fakat hiçbir bölümde, ateş yaratılmış bir 

varlık olarak zikredilmemekte, Ahura Mazda’dan ayrı bir 

varlık olarak geçmemekte, bizzat Ahura Mazda’nın bir 

unsuru olarak ele alınmaktadır. Fakat yine de bu 

metinlerde Ahura Mazda ile ateş arasındaki ilişkinin 

kavramsal çerçevesini çizmek oldukça güçtür. Örneğin 

ateşin, ibadetin merkez objesi haline gelmesi ve 

mabedlerin asli unsuru olarak görülmesi konusunda 

Gatha metinleri açık ifadelere yer vermemektedir.448 

Buna göre ateşin Gathalardaki özellikleri şu şekilde 

ifade edilebilir; 

1- Ahura Mazda’nın ateşi, son yargılama gününde 

iyi ve kötüyü, ödül ve cezayı doğruluğun sembolü ateş 

aracılığıyla verecektir.  

2- Bu eskatolojik yönün yanında dünya hayatında 

da müminin onun ateşine yapacağı hizmet, müminin 

kurtuluşunu ve düşmanlarından zarar görmesini 

sağlayacaktır.  

Gathalarda ateşin en belirgin özelliği eskatolojik 

kullanımıdır. Ateşin, Zerdüşt inancının en kutsal 

sembolü, evrensel ışığın en gerçek sembolü ve Ahura 

                                                            
447  Mills, kutsal ateşin Gathalar’da kişileştirilmediğini ama 

kendisinden saygıyla söz edildiğini belirtmiştir. Bkz Lawrence H. 

Mills, Avesta Eschatology Compared with The Books of Daniel and 

Revelations Being supplementary to Zarathushtra, Philo, the 

Achcemenids and Israel, Chicago 1908, .6. 
448  Alıcı, Kadim İran’da Din...., s.84-85. 



 

 

158 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Mazda’nın kendisinin sembolü olduğunu belirten Dhalla, 

ateşin fiziksel kirliliğin büyük temizleyicisi yine ruhsal 

kirlilik ve günahın arıtıcısı olduğunu ifade etmiştir. 

Bundan ötürü Gathalarda, Renovation/Yenileme 

zamanında ateş, kötü ile iyiyi birbirinden ayıran bir araç 

olarak görülür. Yasna, 31/3 ve 19; 43/4; 47/6 ve 51/9’da 

Ahura Mazda’nın ateşinin aracılığıyla iyi ve kötünün 

ayrılacağı, ödül ve cezalarının dağıtılacağı belirtilmiştir. 

Nihai muafiyette, İlahî yargıda, Mazda’nın kızıl ateşiyle 

her iki tarafa taksimat yapıldığında, Zerdüşt’ün sözlerinin 

asıl gerçeği ortaya çıkacaktır (Yasna, 31/19). Yasna, 34/4’te 

ise yalnız kötülerin cezalandırılacağı belirtilmektedir. 

Zerdüşt, burada ateşin iyilere sevinç, kötülere eziyet 

olacağını belirtir. Eskatolojik olarak kullanılan diğer 

yerlerde Ahura Mazda, doğruluğu simgeleyen parlak 

ateşle hem iyiliği ve kötülüğü hem de ödül ve cezayı 

paylaştıracağını (Yasna, 43/4), ateş ile iyi ve kötü 

insanların karşılığını vereceğini (Yasna, 51/9) belirtir. 

Eskatolojik olarak kullanılan yerlerden en çarpıcı olanı 

erimiş metalden bahseden bölümdür (Yasna51/9). Burada, 

Ahura Mazda’nın erimiş madenle iyi ve kötülerin 

kaderini ele alacağı, karşılıklarını vereceği 

kaydedilmektedir.449  

Buna göre bütün insan ruhları, dünyanın nihai 

yenilenmesinden önceki ortak yargılanmaya tabi olacak, 

ruhlar, yangın ve erimiş metalle yapılan sınamaya tabi 

tutulacaktır (Yasna, 51/9). Nihai Muafiyet (Dispensation) 

anında, Ahura Mazda, Aşa tarafından güçlendirilmiş 

                                                            
449  Dhalla, Zoroastrian Civilizations…., s.107-109; Dhalla, History Of 

Zoroastrianism, s.62-64. Eliade’a göre eskatolojik ateş, adalet dağıtıcı 

işlevinin yanı sıra, dünyayı arındırır ve “tinselleştirir.”  Bkz Eliade, 

Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi, c.I, s.386. 



 

 

159 Hayreddin Kızıl 

ateşin parlaklığıyla, iyi ve kötülerin kaderlerini 

dağıttığında Ahura Mazda’nın güç ve kutsallığı, tezahür 

edecek, alevli ateşin testi ile doğru ve kötülerin ruhlarını 

yargılayacaktır (Yasna, 31/3, 19; 43/4; 47/6). Aşa sayesinde 

güçlü olan Ahura Mazda’nın ateşi, iyiler üzerinde açık bir 

yardım olacak fakat kötüler üzerinde zararlı olacaktır 

(Yasna, 34/4). Aşa ve Armaiti, son yargı sırasında Ahura 

Mazda’ya yardım edeceklerdir (Yasna, 47/6).450 

Ateşle ve erimiş metalle çile verilmesi, iyilere süt 

gibi olması kötülere zarar vermesi konusunda Moulton, 

buradaki (Yasna, 47/6) ateşin bütün kötülükleri yok etmek 

için olan çile ateşi ve erimiş metal seli olduğunu 

belirtmiştir. Daha sonraki apokaliptik metinlere göre, 

doğrular bu ateşten ılık sütten geçer gibi geçecekler, kötü 

ve kötülükle ilgili olanların hepsi yanacaktır.451  

İkinci özellik olarak verilen kullanım ateşe hizmet 

etme ona saygı duyma, dua ile ilgili olanıdır. Gathalar’ın 

bu bölümü ile ilgili Türkçe çeviri aşağıdaki şekildedir:  

Seni kutsal biri olarak tanıdım, Ey Mazda, İyi 

Düşünce (Vohu Manah) bana geldiğinde. Onun “Ne için 

karar vereceksin” sorusuna (Ben şöyle cevap verdim). 

“Gücüm olduğu sürece senin Ateşine ibadetimle armağan 

sunarken, Doğru’yu düşüneceğim. (Yasna, 43/9)452 

İlgili yerin diğer İngilizce çevirilerine bakıldığında 

bu bölümün ateşe ibadet etme ve Doğru’yu düşüneceğim 

                                                            
450  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.55 ve 109. 
451  Moulton, The Treasure Of The Magi……, s.32-33. 
452 Avesta Zerdüştilerin Kutsal Metinleri, s.249. 



 

 

160 Mecusilikte Ateş Sembolü 

olarak çevirilmediği görülmektedir. Insler,453 Humbach,454 

M.L. West455 ve tarafından yapılan çevirilerde “ateşe 

hizmet” ifadesi geçmektedir. Mobed Firouz Azargoshasp 

tarafından yapılan çeviride ise “fire” yerine “spiritual 

flame” şeklinde çevrilmiş, “senin manevî alevini övme ve 

ona saygı duyma” şeklinde çeviri yapılmıştır. Aynı 

kitapta ilgili yerin dipnotunda “Manevî alevin net ve 

parlak bir vicdan” anlamına geldiği belirtilmiştir.456 Bütün 

çevirilerde dikkat çeken başka bir nokta da ateşe yapılan 

hizmetin Aşa ile ilişkili olması Aşa adına yapıldığının ifade 

edilmesidir.457 

Taraporewala’nın Türkçe’ye çevirilen kitabında ise 

saygı duyma olarak çevrilmiştir: 

Kutsalsın sen, biliyorum, ey yüce Tanrı,   

 Sevgiyle iyi yüreğime girdiğine göre;   

 Sordum: “Nedir senin kutsal iraden?   

 Kime “Her gün en çok saygımı sunacağım?”   

 O zamandan beri senin ruhsal ateşine sunarım  

 Saygımı, ve senin sonsuz yasana.458 

“Ateş”in Ahura Mazda’ya nispet edilmesinden 

Ahura Mazda ile ateş arasında kuvvetli bir ilişkinin 

olduğu anlaşılmaktadır. Konuyu ele alan Mecûsî 

yazarlara göre, bu ifade imanlı bir Zerdüştî’ye, Ahura 

                                                            
453  S. Insler, The Gathas Of Zarathustra –Texts et Memories vol. I, Belçika 

1975, s.63. 
454  Helmut Humbach ve Klauss Fais, Zarathustra And His Antagonists –

A Sociolinguistic Study With English And German Translations of His 

Gathas, Weisbaden 2010, s. 117. 
455  West, The Hymns Of Zoroaster…….., s. 98-99. 
456 Firouz Azargoshasb, Translation of Gathas The Holy Songs Of 

Zarathushtra, www.Zarathushtra.com, s. 18-19,   erişim 10/12/2014. 
457 Bkz Insler, s.63; Humbach, s.117; West, s. 98-99; Azargoshasp, s.19. 
458 Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s. 144. 

http://www.zarathushtra.com/


 

 

161 Hayreddin Kızıl 

Mazda’nın sembolüne karşı duyarlı olmayı 

öğretmektedir. Dhalla, Yasna, 43/9’da belirtilen 

Zerdüşt’ün bu davranışının, ateş tapınağına gitmek için 

yol kat eden imanlı bir Zerdüştî’ye, Aşa’nın dünyevî 

sembolüne sunu taşımanın asıl nedeninin Aşa’nın manevî 

erdemini düşünmek olduğunu kaydetmiştir. Yani sunu 

taşımak, sembolik bir davranış olmakta işin özünde 

Aşa’yı hatırlamak bulunmaktadır. Somut elementlere 

saygı, kişiye doğruluğun soyut düşüncesini önermesi 

gerekir. Eğer bu psikolojik etki oluşmazsa sunu 

boşunadır.459  

Yalnız bu hizmet ve saygının nasıl olacağı 

belirtilmemiştir. Bu kitabın ilk bölümlerinde de 

belirtildiği gibi o dönemlerde ateşi elde etmek zordu. 

Mecûsîlikte tarımla uğraşmanın teşvik edilmesi, 

Zerdüşt’ün kanlı kurbanları yasaklaması, burada 

hizmetten ateş koruyuculuğu, onun sürekli yakılı tutması 

anlaşılabilir.  

Dhalla, başka bir eserinde aynı bölüm (Yasna, 43/9) 

ile ilgili olarak kişinin, ateşi ve Ahura Mazda’yı 

düşünerek kendisini kötü Ruh ve onun hilelelerine karşı 

koruyacağını belirtmiştir (Bkz Yasna, 46/7).460 Müminler 

bu nedenle, doğruluk aracılığıyla güçlü olan müminlere 

                                                            
459  Dhalla, Zoroastrian Theology…, s.35-36. 
460  Dhalla, History Of Zoroastrianism, s.55. Dhalla’ya göre, Gatha’larda 

görülen Aşa’nın her yerde geçerli olan düzen ve ateşle ilişkisi 

dönemin Yunan yazarlarında da görülmektedir. M.Ö. 6 yüzyılda 

yaşamış Yunan filozofu Herakleitos ateşi her şeyin kendisinden 

çıktığı bir ilk prensip, postula olarak kabul etmiştir. Bkz Dhalla, 

History Of Zoroastrianism, s.169. Ayrıca Bkz Herakleitos’un 

İranlılardan etkilendiği ima ediliyor. Cyrous, “Zoroastrianism”, 

s.997. 



 

 

162 Mecusilikte Ateş Sembolü 

yardım eden fakat düşmanlara zarar veren ateşe (Yasna, 

34/4), dua ederler. 461 Ateşin bu şekilde yeni bir formla 

kullanılmış olması, onun yok edici, aydınlatıcı, ışık verici 

özellikleriyle ilişkildir. Fakat ibadetin ateşe yönelik mi 

olduğu yoksa onun huzurunda mı yapıldığı açık değildir. 

Alıcı, aynı bölüm ile ilgili olarak, (Yasna, 43/9) 

tapınmanın ateşe mi yoksa onun huzurunda mı yapıldığı 

ve ateşin bir mabed algısı içerisinde ele alınıp 

alınmadığınıın şüpheli olduğunu belirtmiştir. Çünkü 

“senin ateşin” ibaresi burada Ahura Mazda kavramından 

ayrı olmaktan çok, onun bir unsuru gibi ele alınmaktadır. 

Zira hizmet etmek istediği ateşin bizzat Ahura Mazda’nın 

kendisine mi yoksa maddî ateşe mi atfedildiği, Gatha 

ölçeğinde de müphemliğini korumaktadır. Buna karşın 

çağdaş Mecûsîler, Zerdüşt’ün bizzat ateşin huzurunda 

ayin ve yakarışlarını gerçekleştirdiğini ileri 

sürmektedirler. Kadim İran geleneğinde de, ateşin ve onu 

içeren güneş’in ve ay’ın bu yakarışların muhatabı olduğu 

ifade edilmektedir. Dolayısıyla ateş’in kadim litürjide var 

olduğu, ancak Zerdüşt’le ateşin ibadetin merkezi figürü 

olmaya başladığı kanaatindedirler.462  

Ateşin, ibadetin merkezi bir figürü olması, onun, bir 

sembol gibi kullanıldığını düşündürmektedir. Masani, 

Zerdüşt’ün sadece Tanrı’nın tekliğini yenilemediğini aynı 

zamanda en eski Ari dini törenini, ateşe ibadeti, Tanrı’nın 

sembolü haline getirdiğini belirtmiştir.463 Moulton, 

Zerdüşt’ün kendisinden önce mevcut olan ateşi aldığını 

ve Tanrı’nın en önemli sembolü ve eskatolojik 

                                                            
461  Dhalla, History Of Zoroastrianism, s.62-64. 
462  Alıcı, Kadim İran’da Din...., s.167-168. 
463  Masani, The Religion Of The Good Life…., s.80-81. 



 

 

163 Hayreddin Kızıl 

Yenilenme’nin aracı yaptığını ifade etmiştir.464 Moulton’a 

göre ateşin Parsi dininde kendisine ibadet edilir ölçüde 

ilgi ve dini pratik görmesi sonraki dönemlerde ortaya 

çıkmıştır. Avesta’da, ateş sadece dini törenle ilgili bir 

semboldür. İbadet edilecek bir tanrı değildir.465  

Mecûsîler’in her zaman ateşperest olarak 

bilindiklerini ve onların bu tabiri kabul etmediklerini 

belirten Zaehner’e göre Zerdüşt’ün kendisi “Gerçeğin 

gücüne sahip (Yasna 43/4 ve 34/4)” bu elemente hürmet 

etmiştir. Zahner, devam ederek ateşin, Bilge Tanrı ile 

ilişkisinin Gatha’larda, genellikle “oğlu” olarak ifade 

edildiği geç Avesta’dakinden çok daha az belirgin 

olduğunu belirtmiştir. Fakat aslında Ahura Mazda’nın 

ateşi, İyi Akıl ile birlikte özel koruyucusu olarak 

Zerdüşt’e bahşedilmiştir ve ateşle Doğruluğu, Yalan’ın 

takipçilerine karşı güçlendirecektir (Yasna, 46/7).466 

Zaehner, ateş çilesi ve erimiş metal ile Peygamber’in 

öğretisinin doğruluğunun ispat edileceğini ve bütün 

insanlığın ateş ve erimiş metal ile son günde 

yargılanacağını belirtmiştir.467  

Zerdüşt’ün ateşi kullanma şekline de değinen 

Zaehner,  Zerdüşt’ün ateşi, kültünün merkezi yapmasının 

nedenini ışık-karanlık arasındaki tezatlık üzerinden 

değerlendirmektedir. Ona göre ışığının karanlığı yok 

etme gücü nedeni ile ateş, Doğru’nun sembolü oldu.468 

Gerçeğin sembolü ateştir ve ateş altarı, Zerdüşt kültünün 

                                                            
464  Moulton, Early Zoroastrianism, s.200-201. 
465  Moulton, The Treasure Of The Magi…, s.85. 
466  R. C. Zaehner, The Dawn and Twilight Of Zoroastrianism, New York 

1961, S.59. 
467  Zaehner, The Dawn and Twilight Of Zoroastrianism, s.60-61. 
468  Zaehner, The Dawn and Twilight Of Zoroastrianism, s.46-47. 



 

 

164 Mecusilikte Ateş Sembolü 

merkezi olmuştur. Zaehner, geç Mecûsîlikte kabul edilen, 

erimiş metal ile bireysel bir yargı ve evrensel bir çile 

öğretisinin embriyo halinde Gathalarda mevcut olduğunu 

kaydetmiştir.
469

 

Ateş’in Gathalarda bu şekildeki kullanımını Zerdüşt 

öncesi dönemle ilişkilendiren Dhalla’ya göre Zerdüşt, 

İlahî misyonuna başladığında ateş kültünün İran’da 

kurulmuş olduğunu gördü. Zerdüşt, ateşin arkaik 

formunu saflaştırdı ve kendisinin yeni sistemi içine dâhil 

etti. Ahura Mazda, sonsuz ışıktır, onun tabiatı ışıktır. O, 

en yüksek semada sonsuz ışık içinde yaşamaktadır. Ateş, 

farklı tezahürleriyle, ister yeryüzünde ocaktaki ateş, ister 

yeryüzünün iç kısımlarındaki alevli maddeler, ister 

masmavi gökyüzündeki güler yüzlü güneşin ateşi, ister 

gökyüzündeki ayın hilal gümüşi parlaklığı ister gök 

kubbedeki yıldızların titreyen parlaklığı, ister tüm 

yaratılışa dağıtılmış hayat enerjisi olsun tüm bunlar 

Mazda’nın sembolüdür. Bu nedenle Antik İran 

peygamberinin, ateşi, yücelik, büyüklük ve saflık 

noktasında veya onun göksel efendisine yakın dünyevî 

görüntüsü olan ateşi, dinin kutsal sembolü yapmasında 

şaşılacak bir şey yoktur.470  

Zerdüşt’ün yaşadığı toplum içerisindeki geleneksel 

bir öğeyi –ateşi- ele alıp farklı bir şekilde yorumlaması ve 

iyi ile kötüyü ayıracak bir sembole dönüştürmesi 

sembolizmin içinde ortaya çıktığı toplumdan uzak 

olmadığını göstermektedir. Bu durum dini sembollerin 

                                                            
469  Zaehner, The Dawn and Twilight Of Zoroastrianism, s.56. 
470  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.63; Dhalla, Zoroastrian 

Theology…, s.42. 



 

 

165 Hayreddin Kızıl 

toplum yapısı ve tarihsel süreçle ilişkili olduğunu buna 

göre şekil aldığını göstermektedir.  

Toplumsal yapı, toplumların anlayışlarındaki 

farklılıklar nedeniyle aynı manalar, değişik toplumlarda 

farklı sembollerle temsil edilmektedir. Bu durum 

kullanılan sembollerin kültürden kültüre değişiklik 

göstermesine neden olmakta, aynı hakikat dinlerde farklı 

sembollerde ifade edilmiş olmakta, kültürel özellikler 

nedeniyle farklı sembolik formlar içeren dinler ortaya 

çıkmaktadır. Her milletin kendine özgü dil yapısı, anlatım 

tarzı ve değer dünyası olması nedeniyle kanun koyucu 

tahayyül gücüne dayalı olarak kanunları belirlerken, 

kendisinin de içinde yer aldığı o insanların kültürel 

yapılarına uygun sembollerle bunu yapmaktadır.471 

Böylece halk sembollerde kendinden bir şeyler 

bulmakta, onların kendilerine hitap ettiğini görmekte, 

yabancılık çekmemekte, onları garipsememektedir. 

Saydığımız bu sebeplerden dolayı ateş ve ışığın sembol 

olarak kullanılmasına şaşırmamak gereklidir. Hint-

İranlıların, ilk dönemlerinde yarı göçebe topluluklardan 

oluşmaları, tabiatla içli dışlı olmaları, ateş ve tabiatla ilgili 

özelliklerin hayatlarında çok sık bulunması bunların 

sembol olarak kullanılmasına neden olmuştur. Karanlık 

ve soğuğun olduğu, gecelerin uzun olduğu bir yerde 

yaşayanlar için ateş, ışık, karanlık vb. imgeler 

kullanılabilir. Bu nedenle ateşle ilgili örneklerin 

kullanılması normal karşılanmalıdır. 

Ateş ve ışığın o dönem toplumunda kullanılması 

verilecek mesajın anlaşılmasını da kolaylaştıracaktır. 

                                                            
471  Tokat, Dinde Sembolizm, s.251. 



 

 

166 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Çünkü dini semboller, sanat ve benzeri sembollerden 

farklı olarak herkesin anlayabileceği şekildedir. 

Toplumun yabancı kaldığı, alışık olmadığı ya da kendi 

kültürlerinden izler taşımayan bir sembol anlaşılmaz 

olacaktır. Sembollerin, herkesin anlayabileceği ve 

uygulayabileceği toplumun kültürel yapısına uygun 

anlatım formunda olması ve buna uygun malzemelerden 

oluşması onların anlaşılmasını da kolaylaştıracaktır. 

C. ZERDÜŞT SONRASI DÖNEMDE ATEŞ  

Zerdüşt’ün ölümünden sonra inanç sistemi değişmiştir. 

Moulton’un belirttiği gibi Zerdüşt’ün kendisi ve dinini 

kabul etmiş yönetici ailesi de dâhil önemli kişiler gider 

gitmez, halkın dini şartları büyük ölçüde önceki 

durumuna dönmüştür. Moulton’a göre Zerdüşt’ün 

öğretisinden ve inanç sisteminin gerçek öğeleri olan 

birkaç unsurdan sadece, Peygamber’in ismi ve 

sistemindeki bazı basit kavramlar –onlar da gerçekte 

yanlış anlaşılmış- kalmış, bunlar da zamanla politeizm 

tarafından sindirilmiştir.472  

Moulton’un ifade ettiği bu durum Avesta 

metinlerinde de kendini göstermektedir. Daha önce de 

belirtildiği gibi Avesta, asırlar süren bir dönem içerisinde 

ortaya çıkan değişik metinlerden oluştuğu için kendi 

içerisinde birbirinden farklı teolojik veriler içermektedir. 

Bu bağlamda Gathalar’da görülen monoteist öğretiye 

karşın Zerdüşt sonrasına ait Avesta metinlerinde politeist, 

                                                            
472  Moulton, Early Zoroastrianism, s.182-183. Sonrasında bazı 

yönlerinin Sasaniler döneminde aslına yaklaştığını söylüyor. 



 

 

167 Hayreddin Kızıl 

kimi zaman henoteist veya düalist bir öğreti 

görülmektedir. 

Bu bağlamda Gathalarda, doğruluğun sembolü, iyi 

ve kötü insanların karşılığını vermede kullanılan bir araç 

olarak görülen ateş, bu bölümde de görüleceği gibi diğer 

metinlerde kendisine yakarılan bir Yazata haline 

gelmiştir. Ateş, tüm dinin ve inancın sembolü olmuş, 

ibadetin merkezinde yer almış, bütün dini törenler ateşin 

yanında yapılmıştır.  

1. Bir İnanç Sembolü Olarak Ateş 

Ateşin Zerdüşt dönemindeki konumu Gathalar 

üzerinden incelenmişti. Zerdüşt sonrası dönem uzun bir 

süreyi kapsadığı için ateşin bu dönemdeki konumu hem 

Avesta metinleri hem de Avesta dışındaki diğer Mecûsî 

dini literatürü üzerinden incelenecektir. Konunun daha 

iyi anlaşılabilmesi için, ateşin Avesta metinlerindeki 

konumu, maddeler halinde verilecektir. Fakat önce 

Avesta ve diğer metinler üzerinden, Mecûsîlikte kabul 

edilen ateş türleri kaydedilecektir.  

1.1 Ateş Türleri 

Ateşle ilgili inançların oldukça yoğun olduğu 

Mecûsîlikte, ateş değişik türlere ayrılmıştır. Avesta’da 

ateş beş şekilde sınıflandırılmıştır (Yasna 17/11):  

“Biz sana, ey Ahura Mazda’nın oğlu Ateş, sana 

taparız! Biz (yüce yararı olan) ateş Berezisavangha’ya, (iyi 

ve dost yanlısı) ateş Vohu-fryana’ya, (son derece 

iyiliksever ve son derece yardımsever) ateş Urvazişta’ya, 

(son derece destekleyici) ateş Vazişta’ya, (son derece 

cömert) ateş Spenişta’ya, kral soyağacından gelen Yazad olan 



 

 

168 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Nairya-sangha’ya; bütün evlerin ev sahibi olan, Mazda 

tarafından yaratılmış, hatta Ahura Mazda’nın oğlu olan, 

ayinsel düzenin kutsal efendisi ateşe, bütün ateşlerle 

birlikte taparız.” (Yasna, 17/11) 

Bundahişn’de bu ateşlerin özellikleri şu şekilde 

açıklanmıştır:  

(1) Berezisavangha, Ohrmazd’ın huzurunda 

parıldayan ateş, bu aşkın ateştir473 yani sonsuz ışıktır. 

(2) Vohufryana, insan ve hayvanların vücudunda 

bulunan ateş, insan ve hayvanlara hayat veren ateştir. 

(3) Urvazişta, bitkilerde bulunan ateş;  

(4) Vazişta, buluttaki ateş;  

(5) Spenişta, maddî dünyada kullanılmak için 

tutulan ateştir (Büyük Bundahişn, XVIII, 1-7).  

Bunlardan Berezisavangha ve Spenişta birbirlerine 

zıt kabul edilebilecek ateşler yani aşkın ve bayağı 

ateşlerdir; Vohufryana ve Urvazişta hayvan ve bitkilerdeki 

hayat gücüdür; Vazişta ise yağmurun aracıdır.474 

                                                            
473  Mecûsî inancına göre sadece canlıların tohumları ateşten 

kaynaklanmıyor. Ateş yeryüzünün damarlarında da ilerlemekte, 

bitkilerin köklerini ve su kaynaklarını sıcak tutmakta, bitkileri kış 

boyunca canlı tutmaktadır. Ateş gökyüzünde şimşekte ve güneşte 

de vardır. Güneşin tabiatı olan sıcaklık ve parlaklığını paylaşma 

ateşin de özelliğidir. Bu parlak ateş “Sonsuz Işık’tan, Ohrmazd’ın 

ikametgah”ından çıkmaktadır (Büyük Bundahişn, I,a/6). Ayrıca 

bkz Boyce, History Of Zoroastrianism, c.I, s.140-141. 
474  Malandra, An Introduction To….., s.160. Ateş türleri ve özellikleri 

için ayrıca bkz Casartelli, The Philosophy Of The Mazdayasnian…., 

s..116-117. 



 

 

169 Hayreddin Kızıl 

Avesta ve Bundahişn’de verilen ateşin bu türleri 

Hint mitolojisinde Agni’nin özellikleri ile benzerlik 

göstermektedir. Her iki yerde de -Hint ve İran’da- farklı 

ritüel ateşleri, rahiplerin, savaşçıların ve çiftçilerin) ve 

doğal beş ateş (insanlarda, hayvanlarda, bitkide, 

bulutlarda ve yerde) inancı mevcuttur. Bunların Hint-İran 

inançlarından geldiği kabul edilmektedir.475 Müller’e göre 

Avesta’da Agni ismi olmamasına rağmen, onun beş sıfatı 

mevcuttur. Vedalarda anılan her bir ateşin izleri 

Avesta’da görülebilir. Vohufryâna, vücut sıcaklığı 

(Sanskrit: gâthâra); urvâzista, bitkilerdeki ateş (Sk. 

Aushadha) ;berezisavanh, kayalardaki ateşle yeryüzünde, 

yaşayan (sk. Asmasu); vazista, yıldırımdaki ateş, 

(Sk.vaidyuta).476 

1.2. Atar, Ahura Mazda’nın Oğludur ve bir 

Yazatadır 

Avesta’nın Gathalar’dan sonraki en eski 

metinlerinin Gathaların ortasında yer alan, Yedi bölümlü 

Yasna’ların “Yasna Haptanhaiti” (35-42 arası Yasnalar) 

olduğu kabul edilmektedir. Bu bölüm, duaları içeren, 

Gathik diyalektle yazılmış eski metinlerden 

oluşmaktadır.477 

Basit duaları içeren yedi Yasna’da sunuların önemli 

olduğu görülmektedir. Burada Ahura Mazda’ya, Ameşa 

Spentalara, Fravaşilere, alevlerinde görünen Ahura 

Mazda’nın (Yasna, 36/1) sembolü olan ateşe, yeryüzüne 

                                                            
475  Gherardo Gnoli, “Indo-Iranian Religion” ansiklopedi maddesi için 

bkz http://www.iranicaonline.org/articles/indo-iranian-religion 

erişim 02/02/2015. 
476 Müller, Contributions To……, vol: II, s.785. 
477  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.248. 

http://www.iranicaonline.org/articles/indo-iranian-religion


 

 

170 Mecusilikte Ateş Sembolü 

ve diğer dişi ruhlara (Yasna 38/1), sulara, yaratılmış 

ruhlara ve tüm yaratıklara sunular mevcuttur.478 

Gathalardan en önemli farkı olarak kabul edilecek 

bir konu da Yedi Yasna’da Ahura Mazda’dan çok Haoma, 

Ardvi Sura, Ateş, Mithra ve Sruş’a dua edilmesi,479 

Haoma ritüeline değinilmesidir.480 Özellikle 36. Yasna’da 

da ateşin merkeze alındığı görülmektedir.481  Burada şuna 

işaret etmek gerekir: Ateş kültünü merkeze alan 36.Yasna 

ile ateşin ritüellerde kullanılmasını ima eden Gathalar 

arasında belli belirsiz bir ayırım vardır. Bu durum ikisi de 

çok eski metinlerden oluşan Gathalar ve Yedi Yasna’nın 

arasındaki üslup farklılığı ile açıklanmıştır. Buna göre 

Gathalar daha şiirsel ve ilham sözleri içerirken Yedi 

Yasna ritüel metni sunmaktadır.482 

Bu bölümün ritüel metni sunması 36. Yasna’da açık 

bir şekilde görülmektedir. Maddî ateşin burada mabed 

litürjisinde yer alması manevî bir şekilde Ahura 

Mazda’nın bir unsuru haline gelmesi, Yedi Yasna’nın ilk 

kısmı olan 36. Yasna’da ortaya çıkmaktadır. Burada adeta 

ateş Ahura’nın bir görünümü olmakta ve inananların 

yakarmasını dinlediği varsayılmakta ve böylelikle Ahura 

Mazda’ya yaklaşıldığı ifade edilmektedir: 

                                                            
478  Martin Haug, “The Zend-Avesta, or the Scripture of the Parsis”, 

Essays On The Sacred Language, Writings, And The Religion Of The 

Parsis, London 1884, s.170. 
479  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.248. 
480  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.255-256. 
481 Michael Stausberg, “Hinduism And Zoroastrianism”, s.607. 

http://michaelstausberg.net/wp-

content/uploads/2012/04/Hinduism-and-Zoroastrianism.pdf erişim 

15/09/2014. 
482  De Jong, Traditions Of The Magi….., s.343-344. 

http://michaelstausberg.net/wp-content/uploads/2012/04/Hinduism-and-Zoroastrianism.pdf
http://michaelstausberg.net/wp-content/uploads/2012/04/Hinduism-and-Zoroastrianism.pdf


 

 

171 Hayreddin Kızıl 

“Size ey Ahura Mazda sana ve hayat veren esinin ateşine 

yaklaşmak istiyoruz… Ey Ahura Mazda’nın ateşi, seni 

canlandırmamız uğruna… Belki işitenlerin en iyisi olarak bu 

eylemimize karşılık bize gelirsin... Sen kesinlikle Ahura 

Mazda’nın ateşisin, sen kesinlikle onun hayat veren esinisin… 

Biz senin etrafını şimdi dolaşıyoruz. Sana (ateş) Vohu Manah, 

Aşa’yla iyi algının eylemleri ve sözleriyle yaklaşıyoruz... Beyan 

ederiz ki ey Ahura Mazda bu ışıklar senin biçimlerinin en güzel 

biçimi, zira yüceler yücesi böylelikle güneş olarak 

isimlendirildi.”483  

36. Yasna’nın sonunda Ahura Mazda’nın ateşinin 

güneşle de ilişkilendirilmesi, ışık cinsinden olan bütün 

unsurların Ahura Mazda ile olan bağlantısına yapılan 

vurguya işaret etmektedir. Aynı zamanda Ahura 

Mazda’nın ateşine de bir yakarma söz konusudur. 

Mecûsîler de bu bağlamda ateş ve ışık cinsinden olan 

bütün unsurların Ahura Mazda’nın tecellisi olduğunu 

kabul etmektedirler. Bu çerçevede kadim İran geleneğinde 

de tanrıyla temas kurmanın yolunun güneşe yönelmeyle ve 

sonrasında Mecûsîlikte, Ateşgede’lerde ibadet ve tapınmayla 

gerçekleştiğine inanmaktadırlar.484 

Bu verilerden Zerdüşt’ün ölümünün üzerinden çok 

geçmeden antik Hint-İran inançlarını tekrar gündeme 

geldiği anlaşılmaktadır. Eliade, Yedi Yasna’nın oldukça 

karmaşık bir uyarlama ve bütünleşme sürecinin 

başlangıcını yansıttığını, Ameşa Spentalar’dan ilk kez bir 

grup olarak söz edildiğini, daha sonraki dönemde önem 

kazanacak “Yazatalar” terimine rastlandığını, kozmik 

gerçekliklerin yeniden kutsallaştırılması yönünde belli bir 

                                                            
483  Alıcı, Kadim İran’da Din...., s.169. Yasna 36/01-06 olduğu gibi aynı 

kitaptan alındı. 
484  Alıcı, Kadim İran’da Din....,, s.170. 



 

 

172 Mecusilikte Ateş Sembolü 

ayırım görüldüğünü belirtmiştir. Bu bölümde ateş, Kutsal 

Ruh (Spenta Mainyu) ile özdeşleştirilmekte (Yasna 36:3); 

güneşle birlikte ateş de Ahura Mazda ile birleştirilmektedir. 

Buna göre Güneş, “yücenin en yücesi” Tanrı’nın görünür 

biçimidir (Yasna 36:6). Gathalar’da ateşi desteklediği, 

ateş’in Aşa sayesinde kudretli olduğu belirtilmişti (Yasna, 

34/49). Aşa, yani Doğruluk/Hakikat de Yedi Yasna’da 

ışıkla birleştirilir. Yedi bölümlü Yasna’da da, Aşa’nın 

üstünlüğü fark edilmekte, Ahura Mazda ile birlikte ona 

da yakarılmakta ve Tanrı’nın ebediyyen, Hakikat’le 

birleşmesi istenmektedir (Yasna 40:2; 41:6). Burada Aşa, 

Hakikat’ten daha fazlasını, Adalet’i, Düzen’i ifade 

etmektedir. Hem kozmik, hem tinsel yapının 

kişileştirmesi olan Aşa, en elverişli, hayırsever, ölümsüz, 

ışıktan yapılmış, diye isimlendirilmektedir (Yasna 37:4).485 

Yedi yasna’da da, kutsal olan ateş, sadece görülebilen 

bir şekil içinde, aslında tanrının Kutsal Ruhu olduğu için 

kutsal sayılmıştır. Buna paralel bir şekilde güneş ve gün ışığı da 

ateşten kaynaklandığı için kutsal sayılmıştır. Bunların dışında 

maddî dünyanın hepsi kutsaldır (Dağlar, göller, ekinler, 

yeryüzü, gökyüzü, rüzgar, su yolları ve kara yolları) 

(Yasna, 40/2, 42/1-3). Çünkü bunların hepsi insanın refahı 

için ve tanrının yaratmadaki amacına hizmet etme 

yolunda yardım ettiği için kutsal sayılmışlardır. Ayrıca 

hem maddî ve hem de manevî dünya, Tanrının 

toplumunda ve onun hakikatinde birleşmeyi sağladığı 

için kutsaldır.486 Mecusilikteki ateşe ihtiramın Hint-

Avrupa zamanlarına kadar gittiğini belirten Boyce’a göre 

ocak ateşi, sıcaklık, ışık ve rahatlık sağlayan ateş antik 

                                                            
485  Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi, c.I, s.393- 394. 
486  Zaehner, The Dawn and Twilight Of Zoroastrianism, s.77; Oymak, 

Zerdüştlük…, s.260 



 

 

173 Hayreddin Kızıl 

İranlılar tarafından insanların arasında onların hizmetkârı 

ve efendisi olarak yaşayan Atar’ın görünen, cisimleşmiş 

şekli olarak kabul edildi. Ateş dini seremonilerde de 

vardı. Mary Boyce,  Yedi Yasna’nın kökeninin Zerdüşt 

öncesi dönemdeki rahiplerin ateşe ve suya sunu 

yaptıkları döneme dayandırılabileceğini belirtmektedir.487 

Sonraki dönemlerde ise yukarıda kutsal kabul 

edildikleri belirtilen tabiatla ilgili unsurların bazılarının 

tanrılaştırıldığı görülmektedir. 

Yedi Yasna ile başlayan Hint-İran inancına dönüş 

devam etmiş, diğer Avesta bölümlerine, Hint 

Rigveda’sında geçen bazı metinlerle anlamdaş ifadeler 

eklenmiştir. Bu bağlamda Yasna Haptahainti dışındaki 

Yasnalardan birinde, Rigveda’da (I, 50/6), güneş, 

Varuna’nın gözü olarak tanımlandığı gibi, bu yasnada da 

güneş Ahura Mazda’nın gözü olarak tanımlanmıştır.488 

Eliade, konu ile ilgili olarak burada arkaik bir Hint-İran 

düşüncesinin yeniden güncelleştirilmesinin görüldüğünü 

belirtmiştir.489 

Ateş ile ilgili veriler Yedi Yasna dışındaki diğer 

Avesta metinlerinde de görülmektedir. Bu bağlamda 

Yasna 62/01-12 ve Ateş Niyayiş (5/01-18)’in, tamamen 

ateşe ithaf edildiği görülmektedir.  Yasna 62’de ateş 

yüceltilmiş, ateşe, Ahura Mazda’nın oğlu olarak (Yasna 

62/1, 4, 6) hitap edilmiştir.490  

                                                            
487 Boyce, “Atas”. 
488  Yasna 1/11, 3/13, 7/13 
489  Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi, c.I, s.393. 
490  Ayrıca bkz aynı kitap Yasna, II, 12, s.205–206. 



 

 

174 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Hint mitolojisinde ateş, Dyaus’un oğlu (Rigveda I, 

26/10.), olarak kabul edilmesine491 benzer bir şekilde daha 

sonraki Avesta metinlerinin birçok yerinde yine ateşin, 

Ahura Mazda’nın oğlu olduğu ifade edilmektedir. 

(Vendidad 8/22; Vendidad 15/45; Vendidad 18/18; 

Visperad 11/15; Visperad 16/1; Yasna 1/2, 4; Yasna 2/4; 

Yasna 3/2 vb. birçok yer). İran’da yazatalar yer ve gök 

yazataları şeklinde tasnif edilmiştir ve Atar terrestrial/yer-

karasal bir yazata’dır.492 Aynı şekilde Hindistan’da da 

Tanrılar, göksel, atmosfer ve yer tanrıları şeklinde 

sınıflandırılmıştır. Hindistan’da Agni terrestrial/yer-

karasal bir tanrıdır.493 

Avesta metinlerinde Atar’ın Ahura Mazda’nın oğlu 

olmasına benzer şekilde diğer tanrısal olarak kabul edilen 

başka varlıklar da Ahura Mazda’ya nispet edilmektedir. 

Cahiliye Arap toplumunda melekler Allah’ın kızları 

olarak kabul edildiği gibi Avesta’da Spenta Armaiti, 

Ahura Mazda’nın kızı olarak494 kabul edilmektedir. 

Spenta Armaiti dışında Avesta’da Ahura Mazda’nın kızı 

olan sular ve diğer tanrısal varlıklardan söz 

edilmektedir.495 

Ateş-Atar, Avesta metinlerinde aynı zamanda hem 

Yazata hem de ateşin kendisi olarak kabul edilmiştir. 

                                                            
491  Zenaidi, Media, Babylon, Persia ….,, s.42. 
492  Dhalla, Zoroastrian Theology…, s.100. Atar’ın, terrestrial/karasal bir 

melek olduğunu belirten Dhalla, Yazataları ait oldukları kabul 

edilen yerlere -gökyüzü ve karasal- göre tasnif etmiştir. Bkz Dhalla, 

History of Zoroastrianism, 1938, s.177. 
493  Bloomfield, The Religion Of The Veda….., s.92. 
494 “Adaletli kızı” için bkz Vendidad 19/13. 
495 Bkz Yasna 38 ve Yasna 68/1, 3, 9  



 

 

175 Hayreddin Kızıl 

Yazata’yı melek olarak yorumlayan Dhalla’ya496 göre, 

ateşin hem kendisi hem de koruyucu meleği olan Atar’ın 

bu iki durumu sık sık karıştırılmaktadır. Bu durum 

ocaktaki ateşin kutlu bir insan gibi konuşup 

kutsandığının görüldüğü yerlerde daha çok zor 

olmaktadır. Dhalla, Avesta’nın Yasna 62/7-10, Ateş 

Niyayiş 5/13-16, Vendidad 18/18-22 gibi ocak ateşi ile ilgili 

yerleri okuyan birisi için bu zorluğun artacağını 

belirtmiştir.497  

Dhalla’nın işaret ettiği yerlerde, ocak ateşi hem ev 

sahiplerinin kendisine bir şey getirip getirmediklerini 

kontrol etmekte, bir şey getirdiklerinde memnun olmakta, 

onları kutsamaktadır (Yasna 62/7-10). Yine ocak ateşi, 

gecenin bir bölümünde ev sahiplerini ve Sruş’u, Azi’ye 

karşı kendisini beslemeleri için yardıma çağırmakta, 

kendisini besleyen ev sahiplerini kutsamaktadır 

(Vendidad, 18/18-27). Yani burada ateş, maddî bir varlık 

olmanın yanında yanına gelenleri gözetleyen, onlardan 

bir beklentisi olan, bununla beraber yanına gelenleri 

kutsayan bir varlık olarak tasvir edilmektedir.  

Dhalla, başka bir eserinde ise ocakta yanan ateş ile 

Yazatayı birbirinden ayırmanın zorluğunun, ocaktaki ateş 

görüldüğünde kendisiyle konuşma ve onu kutsal biri 

olarak tasavvur etmede arttığını belirtmiştir. Buna göre ev 

                                                            
496  Dhalla, Zoroastrian Theology, s.96. Ayrıca Ameşa Spentaların büyük 

melek ve Yazataların melek olmaları için bkz Haug, “The 

Zoroastrian Religion…..”, s. 305-306;  Moulton, The Treasure Of The 

Magi……, s.8-9; Şeriati, Dinler Tarihi, s.494.  
497  Dhalla, Zoroastrian Theology…, s.134-135; Dhalla, History of 

Zoroastrianism, s.223-224. 



 

 

176 Mecusilikte Ateş Sembolü 

sahipleri ateşin evlerinde sürekli yanması ve parlaması 

için dua ederler498: 

Sana uygun yakacak sağlansın! Sana uygun tütsü 

sağlansın! 

Sana uygun beslenme sağlansın! Sana uygun bakım 

sağlansın! 

Yaşı reşit olmuş biri tarafından sana bakım 

sağlansın! 

Bir bilge (dini açıdan) tarafından sana bakım 

sağlansın, 

Ey Ahura Mazda’nın oğlu Ateş! 

Bu evde yanmak için, bu evde her zaman yanmak 

için 

Bu evde alev alev yanmak için, bu evde çoğalmak 

için 

Hatta uzun zaman boyunca, ta ki 

Kudret dâhil, iyi Yenilenme dâhil, Kudretli 

Yenilemeye kadar. (Ataş Niyayeş, /8-9). 

Dhalla, Atar’ın Avesta’da belirtilen özelliklerini şu 

şekilde sıralamaktadır: 499  

1- Ateş, Yasna’da evlerin efendisi olarak 

çağırılmıştır: 

                                                            
498  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.223. Ocaktaki ateş ile Yazatayı 

birbirinden ayırmanın zorluğu için ayrıca bkz Malandra, An 

Introduction To…..,  s.159. 
499  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.222-224. 



 

 

177 Hayreddin Kızıl 

“Biz sana, ey Ahura Mazda’nın oğlu Ateş, sana 

taparız!................ bütün evlerin ev sahibi olan, Mazda 

tarafından yaratılmış, hatta Ahura Mazda’nın oğlu olan, 

ayinsel düzenin kutsal efendisi ateşe, bütün ateşlerle 

birlikte taparız (Yasna, 17/11)”.  

2- O büyük Yazata’dır:  

“Ahura Mazda’yı teskinle. Ey Ahura Mazda’nın 

Ateşi sana, Ey iyi yaratımlı, büyük Yazata sana biat 

ediyorum.(Ataş Niyayeş/4).”  

3- Atar, en cömert olandır:  

“……Ameşa Spentalardan daha fazla (yardımımıza 

koşmuş olan) Ahura Mazda’nın oğlu Ateş’ e….(Yasna, 

1/2)”  

4- Atar, ün sahibidir:  

“ ….(Ve yakınlaşmak istiyorum) söz edilen ismin 

ateşine…(Visperad, 9/5)..  

5- Kutsal bir savaşçıdır, yüce ve şifa verendir:  

“….Ey Ateş, kutsal savaşçı, Ey servet sahibi Yazata, 

Ey tam şifa veren Yazata…” (Ataş Niyayeş, 5/6).  

6- Atar, Ahura Mazda’nın oğludur. Dindar kişi Atar 

aracılığıyla Ahura Mazda’ya ulaşır:  

“Ey sen En cömert Ruh, ey Ahura Mazda, senin bu 

kutsal Ateşinin evinde ilk olan siz ikinize (size) 

yaklaşacağız! Buna (Senin Alevine) kim kirlilik getirirse, 

sen onu (sırası geldiğinde) kirlilikle kaplayacaksın (Yasna, 

36/1).”  



 

 

178 Mecusilikte Ateş Sembolü 

7- Bir sonraki bölümde de görüleceği gibi 

Avesta’da, Aşa Vahişta’nın ateşle ilişkisi sürmekte ve sık 

sık yan yana kaydedilmektedirler.  

8- İmanın kutsal sembolü olarak, evin efendisi 

sürekli evde yanar halde bulunan ateşe dua etmektedir:  

“… Şimdi bu evde alev alev parla; mutlaka hep 

alevlerin olsun; bu evde hep parlaklığını etrafa saç; bu 

evde geliş, büyü; uzun bir süre boyunca kahraman 

(yenilenmenin) gelişmesini sağla, (her şey) tam anlamıyla 

gelişinceye kadar, hatta yenilenmenin tamamlanmış 

olacağı, iyi kahraman (bin yıllık) zaman gelinceye kadar 

(Yasna, 62/3). 

“Bu evde yanmak için, bu evde her zaman yanmak 

için, 

Bu evde alev alev yanmak için, bu evde çoğalmak 

için, 

Hatta uzun zaman boyunca, ta ki 

Kudret dahil, iyi Yenilenme dahil, Kudretli 

Yenilemeye kadar.” (Ataş Niyayiş-Ateş Duası, 9). 

Şunu da belirtmek lazım Atar, bir Yazata olmasına 

rağmen Avesta’da Mithra, Anahita, Haoma vb. Yazatalar 

gibi biçimlendirilmiş bir şekilde aktarılmamıştır. Atar’ın 

Gathalar’da özellikle belirtilen üç Yazatadan –Sruşa, Aşi, 

Atar- biri olduğunu aktaran Taraporewala’ya göre 

Zerdüşt, Atar’ı daha çok her insanın yüreğinde alevlenen 

tanrısal kıvılcım, tanrısal alevin kıvılcımı anlamında 

kullanmıştı. Zerdüşt, ateşi inancının dış simgesi olarak 

seçti, çünkü onun için ateş, doğa güçlerinin en kutsalı 

olarak, özel bir öneme sahipti. Ateş, aslında, sonsuz 



 

 

179 Hayreddin Kızıl 

gerçekliğin ruhsal doğasını en uygun şekilde temsil 

etmektedir. Taraporewala’ya göre;  

O500, yapısal olarak ateşle özdeşleştirilse bile, 

Avesta boyunca ruhsal düzeyde kalmış bir Yazata’dır. 

Bunun nedeni, yapısal olarak ateşin bile daha yüksek 

bir şeyi simgelemesidir ve güdüsel olarak “onun dünya 

değil, dünyevî” olduğu duyumsanır. Bu aynı nedenden 

ötürü Atar, Zerdüşt yazılarında hiç insan 

biçimselleştirilmemiştir. Sonraki İlahîler bile ondan hep 

Ahura Mazda’nın oğlu olarak söz eder, tüm günahların 

baş temizleyicisidir. O, ayrıca, birçok Parsi evinde halen 

kutsal olarak korunan ateşi temsil eder.501 

Bu da Gathalar, içerisinde soyut bir kavram olan ve 

Ahura Mazda’nın ışığını, nurunu temsil edilen Atar’ın 

sonraki Avesta metinlerinde değiştiğini, 

biçimleştirilmemiş olmakla beraber hem Ahura 

Mazda’nın oğlu hem de bir Yazata olarak görüldüğünü 

göstermektedir. 

1.3. Atar’a Yakarılmaktadır 

Mecûsîlikte Ameşa Spentalar ve Yazatalar melek 

olarak kabul edilmektedirler. 502 Fakat şunu belirtmek 

gerekir ki Mecûsîlikteki melek inancı İslam’daki melek 

inancına benzememektedir. Özellikle Yazatalar 

İslam’daki melek anlayışına benzememektedir. 

Avesta’nın yeşt bölümü ve Horde Avesta’daki 

Niyayişler’de Yazatalara yakarılmakta, onlara dua 

                                                            
500 Atar 
501  Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s.71-72.  
502  Haug, “The Zoroastrian Religion……”, s. 305-306; Dhalla, 

Zoroastrian Theology, s.96; Moulton, The Treasure Of The Magi……, 

s.8-9; Şeriati, Dinler Tarihi, s.494 



 

 

180 Mecusilikte Ateş Sembolü 

edildiği onlardan bir şeyler istendiği görülmektedir. 

İnançlı bir Mecûsî’nin, Ahura Mazda’nın ateşine yapacağı 

dua, onun kurtuluşunu ve düşmanlarının zarar görmesini 

sağlayacaktır.503 

Avesta’da, Mihr, Hurşid (Güneş), Mah, Sruş gibi 

bazı Yazatalara yakarılan yeştler olduğu halde Atar’a 

yakarıları içeren bir yeşt mevcut değildir. Fakat 

Avesta’nın değişik yerlerinde Atar/Ateş’e yapılan dualar 

görülmektedir. Bu bölümler incelendiğinde Atar’a şu 

konular için yakarıldığı görülmektedir:  

Ateşten refah, bolluk, bilgi, kutsallık gibi maddî 

manevî birçok şey istenmektedir: 

10- Ey Ahura Mazda’nın oğlu Ateş! Bana hemen 

refah, hemen rızk ver; hemen yaşam, bol refah ver; bol 

rızk, bol yaşam ver; bilgi, kutsallık ver, benim ruhumu 

anlamak için hazır bir dil ver; ve sonra da kapsamlı, 

büyük, ölümsüz (olan) bilgeliği ver. 

11- Sonra da her zaman hareket halinde olan, (gece 

ve gündüzlerin üçte biri kadar) uyumayan, yatakta 

uzanırken uyanık olan mertçe cesaret (ver bana). Destek 

veren, bölgeyi yöneten, meclise ait olan, tümüyle gelişen, 

iyi işlerin sahibi, kederden kurtulmuş, iyi zeka sahibi; 

evimi, köyümü, kentimi, ülkemi (ve) ülkemin ününü 

geliştirebilen yerli bir döl (ver bana). 

12- Ey Ahura Mazda’nın oğlu Ateş, bana 

doğruluğun parlayan En İyi Dünyasını ver, öyle ki 

dileğim şimdi ve sonsuza kadar, iyi ödüle, iyi üne, 

                                                            
503  Alıcı, Kadim İran’da Din...., s.84-85. 



 

 

181 Hayreddin Kızıl 

ruhumun uzun süreli mutluluğuna ulaşacak şekilde 

yerine gelsin! (Ataş Niyayeş, 10-12) 

Ateş’e köy, kasaba, akrabalar için yine sağlam 

evlatlara sahip olmak için dua edilmektedir: 

4- Düşüncelerin, sözlerin ve eylemlerin 

aydınlanması için, ruhun hazırlanması için, yerleşim 

alanlarının ilerlemesi için, ayinsel meziyetleri olan azizleri 

hazırlamak için. 

5- Ve bana Gökyüzünü bağışla ey Ahura’ya ait olan; 

evimi, köyümü, aşiretimi, eyaletimi ve onun otoritesini 

geliştiren cesur ve meşru bir döle sahip olmak için. 

6- Ey Ahura’ya Ait Olan biz sana kurban sunarız. 

Ve biz Vouru-kaşa denizine, yeryüzündeki akan ya da 

akmayan bütün sulara, kuyu sularına, sürekli akan 

kaynak sularına, yağmur damlalarına, sulama kanallarına 

kurban sunarız. (Yasna 68/4-6). 

Sağlık ve ölümsüzlük de ateşten istenilmektedir:  

“Sana hamdolsun ey Ahura Mazda’nın Ateşi, sen (bize) 

büyük (çabanın) yardımına yönelik büyük ilginin en büyüğüyle 

birlikte, (davamızın büyük ilgisinin) sevinç getiren lütfu için, 

gel. Bize hem refah hem de ölümsüzlüğü bağışla!.” (Yasna, 

58/7) 

Atar’a, bunların dışında mutluluk ve sevinç vermesi 

(Yasna, 62/1, 4, 10; 68/2, 11 ve Yeşt, 5/26; Niyayiş 5/10), 

inananlar üzerine sevinç ihsan etmesi (Yasna, 58/7), rızık, 

bolluk içinde bir yaşam ve doğuştan bilge çocuklar 

vermesi (Yasna, 62/4, 5; Niyayiş, 5/10, 11), sığır ve 

erkeklerin bol olması ve sürüler vermesi (Yasna, 62/10; 



 

 

182 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Niyayiş, 3/10; 5/16), vb. nedenler için de dua edildiği 

görülmektedir.  

Ateşle ilgili yakarıların özellikle Ateş Niyayiş ve 

Yasna 62’de yer aldığı görülmektedir. Antik dönemlerden 

modern zamanlara kadar ateşin önünde okunan bu iki 

metinde ateşin, kendisine iyi bakanlara lütuf, zenginlik, 

bereket verdiği ifade edilmektedir.504 Yasna 62, sadece 

ateşe iyi bakmayı ona doğru yakıt vermeyi 

vurgulamamakta aynı zamanda ocakla ilgilenmeyi, tütsü 

ile tanrıyı memnun etmeyi, yiyecek sunularıyla onu 

beslemeyi, cemaatin nitelikli bir üyesi tarafından uygun 

bir bakım yapılmasını da vurgulamaktadır.505  

Mecûsî inancına göre Atar, kendisine tütsü getiren 

kişiyi, ondan memnun kalmış ve sinirlenmeden ve onu 

gerektiği şekilde beslemiş olduğu için kutsar ve şöyle der: 

“Öküz sürüleri senin için çoğalsın ve oğulların artsın! 

Kader ve onun kararları sana arzuladığın bolluğu 

getirsin! Bunun için bu muhteşem dünyada (bana) dua et 

ve en iyi şekilde beni öv! Arkası kesilmeyen yiyeceğe, 

Mazda’nın büyük görkemine ve beni pek mutlu eden 

şeye sahip olayım.” (Viştasp Yeşt, 38)506 

Görüldüğü Avesta metinlerinde müstakil bir tanrı 

gibi ateşe yakarılmasını gösteren metinler dışında ona iyi 

bakma ile ilgili olan yerler de vardır. Rigveda’da ateş, 

kendisini besleyen ve yakıt yediren insanın arkadaşı (RV 

4, 2/6) olması gibi Avesta’da Ahura Mazda’nın ateşi, 

                                                            
504  John R. Hinnells, “Iran iv. Myth And Legends”, madde için bkz 

http://www.iranicaonline.org/articles/iran-iv-myths-and-legends 

erişim 28/05/2014  
505  Malandra, An Introduction To…..,., s.159-160. 
506  Avesta Zerdüştilerin Kutsal Metinleri, s.318. 

http://www.iranicaonline.org/articles/iran-iv-myths-and-legends


 

 

183 Hayreddin Kızıl 

insanların sakin, yerinde duran bir dostu olarak tarif 

edilmiştir. Avesta metinlerinde ateş, sabah akşam 

yemeklerini pişirdiği insanlardan bir beklenti içerisinde 

olan, geçip gidenlerin ellerini gözetleyen, kendisine bir 

hediye, sunu getirilip getirilmediğine bakan, kendisine 

hediye getirenlere zenginlik ve refah sunan biri olarak 

tasvir edilmektedir.507 

“Ahura Mazda’nın Ateşi Gece ve sabah yemeklerini 

pişirdiği herkese Emir verir. Herkesten iyi bir adak, iyi 

dilenmiş bir adak Ve dindar bir adak talep eder, Ey 

Spitama! Ateş, gelen geçen yolcuların ellerine bakar- 

“yerinde hareketsiz duran bir dosta, hareketli bir dost ne 

getirir?” 

Biz cesur, iyi savaşçı, kutsal Ateşe kurban sunarız. 

O zaman eğer biri ona, arzusu yerine gelsin diye, ya 

doğrudan yakacak getirirse ya da doğrudan Baresma 

getirirse, ya da Hadhanaepata bitkisini getirirse, bunun 

üzerine Ahura Mazda’nın Ateşi, teskin olur, darılmaz ve 

lütfunu bağışlar. 

Sığır sürüsü sana ulaşsın, 

Birçok insan sana, 

Ve faal bir zihin sana 

Ve faal bir ruh sana ulaşsın. 

Neşeli bir hayat yaşayasın 

Yaşadığın geceler! 

                                                            
507  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.222-223. 



 

 

184 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Bu, Ateşin (ona) lütfudur, 

Ki kendisine yakacak getirene, 

Kurutur, aydınlatır, 

Arındırır, Aşa ayinine uygun olarak.” (Ataş 

Niyayeş,/ 13-16) 

Bu ve benzeri metinler hem ateşe yakarıldığını hem 

de, Zerdüştîlerin ateş tapınaklarının kurulduğu dönemde 

de ocak ateşinin önemini sürdürdüğü anlaşılmaktadır.508 

İster tapınak ister ocak ateşi olsun Mecûsî inancına göre 

ateşe saygı duymayan Ahura Mazda’yı darıltmış olur.509 

Başka bir yerde de ateşle ilgili şunlar kaydedilir: 

“Ahura Mazda’nın Ateşi, bu uyarıyı akşam ve 

sabah pişirdiği bütün (yemekler) için yapar. Bütün 

bunlardan ey Spitama! O, dua edenin bakımını, iyi 

bakımını, sağlıklı bakımını güvence altına alır. Ben, yani 

Ateş, yanıma gelen herkesin iki eline şevkle bakarım: 

Arkadaş arkadaşına, yani genelde yürüyen, evinde 

oturana ne getirmiş (diye sorarım ona)? [Biz Cömert 

Ateşe, hızlı sürücü arabacıya taparız]. 

Ve eğer oradan geçen bu adam kutsal bakımla 

birlikte (iyi bir tedbirle birlikte) ona odun getirirse, ya da 

kutsallıkla yayılmış Baresmanı, ya da Hadhanaepata 

bitkisini getirirse, o zaman Ahura Mazda’nın Ateşi, onu 

kutsar, memnun eder, onu incitmez ve onu memnun 

ederken (şu şekilde söyler). Yaşamın boyunca kutsanmış 

bir ruh seninle birlikte olsun. İnek sürüsü senin olsun, 

                                                            
508 Boyce, History Of Zoroastrianism, c.I, s.154-155. 
509  Masani, The Religion Of The Good Life……, s.84. 



 

 

185 Hayreddin Kızıl 

birçok insanın olsun, faal bir zihin, aynı zamanda faal bir 

ruh da sürekli seninle beraber olsun. Hayatın boyunca, 

yaşayacağın geceler boyunca kutsal bir ruh seninle 

beraber olsun. Bu, Ateşin kendisine (iyi) kurumuş odun, 

çok çabuk alev alan, kutsal ayin gerçeğinin gayretli bir 

kutsamasıyla arıtılmış odunu getirene yaptığı 

kutsamadır.” (Yasna, 62/7-10)510 

Atar, gecenin bir bölümünde evin efendisini, 

hanımını uyandırmakta, ikisini ve Sruş’u yardım için 

çağırmaktadır: 

18-”Gecenin birinci bölümünde, Ahura Mazda’nın 

oğlu Atar, evin efendisini şöyle yardıma çağırır: 

19- Uyan! Kalk, sen, evin efendisi! Kuşağını 

giysilerinin üzerinde bağla, ellerini yıka, odunları al, bana 

getir ve iyice yıkanmış ellerinle getirilmiş temiz odunlarla 

ateşi yakmama izin ver. İşte, beni tüketen ve beni 

dünyanın dışına çıkarmak isteyen Daevalar tarafından 

yaratılan Azi geliyor. 

20- Gecenin ikinci bölümünde, Ahura Mazda’nın 

oğlu Atar şöyle diyerek yardıma çağırır; 

21- “Uyan! Kalk, sen çiftçi! Kuşağını giysilerinin 

üzerinde bağla, ellerini yıka, odunları al, bana getir ve 

iyice yıkanmış ellerinle getirilmiş temiz odunla da ateşi 

yakmama izin ver. İşte, beni tüketen ve beni dünyanın 

dışına çıkarmak isteyen Daevalar tarafından yaratılan Azi 

geliyor.” 

22- Gecenin üçüncü bölümünde, Ahura Mazda’nın 

oğlu Atar şöyle diyerek kutsal Sruş’u yardıma çağırır: 

                                                            
510  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.222-223. 



 

 

186 Mecusilikte Ateş Sembolü 

“Sen gel, kutsal, güzel yapılı Sruş, [sonra o bana, iyice 

yıkanmış elleriyle biraz odun getirir.] İşte, beni tüketen ve 

beni dünyanın dışına çıkarmak isteyen Daevalar 

tarafından yaratılan Azi geliyor.”‘ (Vendidad, 18/18-22). 

Karı ve kocadan ilk önce kim uyanırsa o 

ödüllendirilecektir: 

26- Ve yatak arkadaşları birbirlerine şunu söylerler: 

“Kalk, bak horoz beni çağırıyor: İkisinden hangisi ilk önce 

kalkarsa o ilk önce Cennete girer: İkisinden hangisi, 

güzelce yıkanmış elleriyle, hoşnut olmuş ve kızmadan 

Ahura Mazda’nın oğlu Atar’a ilk önce temiz odunlar 

getirir ve onu gerektiği gibi beslerse, onu şöyle 

kutsayacaktır: 

27- “Dilerim ki, öküz sürülerin ve oğulların 

çoğalsın: Zihnin, yemininin efendisi olsun, ruhun 

yemininin efendisi olsun ve yaşamının bütün gecelerinde 

ruhunun hazzında yaşamaya devam edersin.” ‘Bu, 

Atar’ın kendisine, dindarca niyetle temizlenmiş, günün 

ışığıyla iyice incelenmiş kuru odunları getiren kişiye 

okuduğu duadır.’ (Vendidad, 18/26-27). 

Ateşe, elinde, yakıt, Baresman, süt, Kutsal Haoma’yı 

ezmek için dibekle kurban veren kişiye mutluluk verilir: 

“Ben sana, ey Ateş, iyi bir adak olarak, kurtuluş 

selamımızı taşıyan adak olarak, hayır dualarla dolu 

övgüleri taşıyan bir adak olarak ey Ateş, Ahura 

Mazda’nın oğlu, sana kurbanımı ve itaatimi sunarım. 

(Bizim) kurbanımızı ve değerli itaatimizi kabul et. Hem 

kurbanı hem de itaati kabul ettiğinde, (Mazda’ya tapan) 

insanların evlerinde olursun. Elinde odunla, hazır halde 

Baresman’la, elinde etle, aynı zamanda elindeki havanla 



 

 

187 Hayreddin Kızıl 

sana tapan bu adama gerçeklik ve doğrulukla kurtuluş 

gelsin.” (Yasna, 62/1). 

Ey Ahura Mazda’nın oğlu Ateş! Sana sunulan 

(sunulmuş) sonsuz adağı, mutlu adağı, dindar adağı 

saygıyla ve hayranlıkla kutsuyorum 

Sen kurban sunulmaya layıksın, sen dua edilmeye 

layıksın 

Sen her zaman kurban sunulmaya layık olasın, 

Sen her zaman dua edilmeye layık olasın 

İnsanların oturdukları yerlerde, 

İnşallah o adam gerçekten sana elinde yakacakla, 

elinde Baresma ile 

Elinde süt ile elinde havan ile sana kurban 

sunacaktır. (Ataş Niyayeş, 7).511 

Bütün bu bölümler incelendiğinde ilk dönemlerde 

soyut bir kavram olan ve Ahura Mazda’ya nispet edilen 

ateş bu bölümlerde kendisine yakarılan tanrısal bir varlık 

görünümündedir. Durum bunlarla kalmamakta ateşin, 

kendisine yakaranlara, kendisine iyi bakanlara lütuf ve 

bereket ihsan ettiğine inanıldığı görülmektedir. Ayrıca 

bazı yerlerde Ahura Mazda tarafından Zerdüşt’e ateşin 

özelliklerinin anlatıldığı görülmektedir. Yasna 62/7’de 

“Bütün bunlardan ey Spitama! O, dua edenin bakımını, 

iyi bakımını, sağlıklı bakımını güvence altına alır.” 

(Yasna, 62/7) şeklindeki ifade, Moulton’un Zerdüşt 

sonrası döneme ait Avesta metinlerinde eski Aryan 

                                                            
511  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.222-223. 



 

 

188 Mecusilikte Ateş Sembolü 

tanrılarının yeni yerlerine uyumlu hale getirildiği512 

iddiasının doğruluğunu göstermektedir. Burada Atar, 

hem Ahura Mazda hem de Spiama –Zerdüşt- ile 

ilintilendirilmektedir.  

Ateş aynı zamanda Ahura Mazda’ya yaklaşmanın 

bir yolu olmaktadır. Avesta metinlerinde, insanların 

Ahura Mazda’ya dürüstük, özveri ve ateşle yaklaştıkları 

görülmektedir:513  

1-Ey sen En cömert Ruh, ey Ahura Mazda, senin bu 

kutsal Ateşinin evinde ilk olan siz ikinize (size) 

yaklaşacağız! Buna (Senin Alevine) kim kirlilik getirirse, 

sen onu (sırası geldiğinde) kirlilikle kaplayacaksın.  

2- Ama bize en dostane biçimde gayret ver, ey 

Rab’ın Ateşi, bize en dostane sevgi dolu kutsamalarla, en 

İlahî methiyelerle yaklaş. Evet, gayretlerimizde en büyük 

(girişimimizde) bulunurken bize yardım için yaklaşasın.  

3- Sen gerçekten de Ahura Mazda’nın Ateşisin; evet, 

Onun Ruhunun en cömert olanısın; bu yüzden (lütuf için) 

bütün adların en güçlüsü Seninkidir ey Rab’ın Ateşi! 

(Yasna 36/1-3).  

4- Biz sana iyi soydan gelen bu akrabalıkla, iyi 

Doğruluktan (Senin doğru kulunun niteliğinden) gelen 

akrabalıkla, iyi tutumlu yasadan gelen akrabalıkla, iyi 

Dindarlıktan gelen akrabalıkla yaklaşıyoruz (Yasna, 

13/6).” 

 

                                                            
512  Moulton, Early Religious Poetry of Persia, s. 137. 
513  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.251-252. 



 

 

189 Hayreddin Kızıl 

1.4. Aşa Vahişta ve Atar 

Altı Ameşaspenta’dan biri olan Aşa’nın, Gatha 

metinlerindeki anlamı, doğruluk, paklık, İlahî düzen, 

kanun ve tabiat düzeni demektir. Vahişta kelimesi ile 

birlikte kullanıldığında ise “En iyi Aşa” anlamına gelir. 

Zerdüşt, öğretisinin tümünü bu kavram üzerinde 

temellendirmiştir.514 Aşa Vahişta sonraki dönemlerde 

Ardwahişt veya Aşwahişt, 515 Ardibeheşt veya 

Ordibeheşt516 olarak isimlendirilmiştir. 

Gatha metinlerinde bu kavram yani Aşa, soyut bir 

anlama işaret etmektedir. Taraporewala, Aşa’nın maddî 

ve manevî iki anlamı olduğunu belirtmiştir. Buna göre 

Aşa, maddî olarak tabiat düzenini ifade etmekte iken, 

manevî olarak doğruluğu temsil etmektedir. 

Akademisyenlerin Aşa kavramını “saflık, doğruluk veya 

gerçek” diye çevirdiklerini, oysa bu kavramın, bu 

sözcüklerin herhangi birinden çok daha fazla olduğunu 

belirten Taraporewala’ya göre Aşa, bütün gerçekleşme ve 

bütün evrimin ana kaynağı olan sonsuz gerçek, tek 

doğrudur. Bu kavramı yalnızca sözcüklerle ifade etmek 

çok zordur; o derinden düşünülmeli ve içimizden 

tanınmalıdır. Aşa, Tanrı’nın tahtını tutan gerçektir. O 

evrenin kendisine göre yapıldığı büyük yasa; Tanrı’nın 

                                                            
514  Tığlı, Zerdüşt Hayatı ve Öğretisi, s.142. 
515  B. Schlerath, “Aša”, ansiklopedi maddesi için bkz  

http://www.iranicaonline.org/articles/asa-means-truth-in-avestan     

erişim 20/01/2015. 
516  Mary Boyce, “Ardwahišt”, ansiklopedi maddesi için bkz  

http://www.iranicaonline.org/articles/ardwahist-av    erişim 

20/01/2015.  

http://www.iranicaonline.org/articles/asa-means-truth-in-avestan
http://www.iranicaonline.org/articles/ardwahist-av


 

 

190 Mecusilikte Ateş Sembolü 

planıdır. Aşa, bütün görünen yaratılışı yöneten, Tanrısal 

plan ya da yasadır.517 

Görüldüğü gibi soyut bir anlama sahip olan Aşa, 

Ahura Mazda gibi ateş’le sembolize edilmiştir. Mary 

Boyce’a göre, Zerdüşt, antik bir miras olan ateşi, Aşa 

Vahişta’ya bağlamış ve ateşi Tanrı’nın son yargılama 

gününde kullanılan bir araç olarak geliştirmiştir.518 

Mecûsî inancının en önemli ilkelerinden biri, Aşa ilkesine 

uyma, onu yerine getirmedir. Aşa’dan türemiş “aşavan” 

ise aziz ve asil karakterine sahip insanın sıfatıdır.519 

Avesta’da, Aşa’ya işaret eden yerlerde ona uyanın 

sonsuz yaşamı kazanacağı, Aşa’nın tek gerçek yol olduğu 

ifade edilmiştir: “Kim ki Aşa’yla tümüyle başarır, Dünya 

üzerindeki yaşamını yenilemeyi,- Zerdüşt’ün görevini, 

iradesini Ahura’nın,- Sonsuz yaşamı kazanır ödül olarak, 

miras alacaktır tüm dünyanın verdiğini;…” (Yasna 46/19)  

“O insan, gerçekten, her hareketini tapınma olarak 

yapan, Aşa’nın yasasına göre, Mazda Ahura tarafından en 

iyi sayılır;…” (Yasna 51/22) 

Gatha metinlerinden itibaren Ateş, Aşa ile 

ilişkilendirilmekte, Yasna, 34/4’te ateşin Aşa ile kudretli 

                                                            
517  Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s.39–40. 
518  Boyce, “Atas”.  
519  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.49-50. Avesta ve Mecûsîlikteki 

Aşa ilkesi ile Rigveda’da geçen Rta ilkesi anlamsal ve etimolojik 

olarak birbiri ile ilintilidir ve her ikisi de ateşle ilgilidir. Fakat rta 

Rigveda’da bir kişi olarak görünmemektedir. Bkz Strausberg, 

“Hinduism And Zoroastrianism”, s.606. Ayırca Aşa ve Rta 

arasındaki ilişki için bkz Hayreddin Kızıl, “Rig Veda ve Avesta 

Tanrı Panteonundaki Benzerlikler”, Marife Dergisi, Bahar 2013, s. 

40-41. 



 

 

191 Hayreddin Kızıl 

olduğu ifade edilmektedir. Avesta’nın bir yerinde, 

Zerdüşt’ün ağzından Aşa Vahişta’nın önemi şu şekilde 

ifade edilir: “... Aşa-Vahişta’yı ilan ediyorum: Eğer Aşa-

Vahişta’yı ilan edersem o zaman Ahura Mazda’nın iyi 

düşüncelerle muhafaza ettiği, Ahura Mazda’nın iyi 

sözlerle tuttuğu, Ahura Mazda’nın İyi işlerle muhafaza 

ettiği öteki Ameşa-Spentaların mekânına gitmek kolay 

olur.” (Arwahişt Yeşt, 3/3) 

Dhalla, Yasna 32/2’ye dayanarak Aşa’nın bir 

sıfatının da “parlayan biri” olduğunu belirtmiştir.520 Aşa 

Vahişta’nın ateşin alevini, her ne olursa olursa olsun ışık 

saçan şeylerdeki ışığı ifade ettiğini belirten Martin Haug, 

daha sonra Aşa Vahişta ile Ahura Mazda arasındaki bağı 

ifade etmiştir. Işık, Ahura Mazda’nın doğasıdır ve bütün 

iyi şeylerin yaygınlaştırılması içindir, Aşa Vahişta, İlahî 

oluşun her yerde olmasını temsil etmektedir. Işık, canlı ve 

cansız, bütün yaratılışın canlılığını devam ettirmekte ve 

tüm gelişmesinin nedeni olmakta, Aşa Vahişta, tüm 

yaşamın ve tüm bu iyi şeylerin koruyucusu olmaktadır. 

Bu bağlamda Aşa, Tanrı’nın her yerde hazır olduğunu 

temsil eder.521 

Aşa’nın Atar ile ilişkisi ateşin, Ahura Mazda ile olan 

ilişkisiyle de açıklanmıştır. Buna göre ateşin, Ahura 

Mazda ile olan bağı, onun doğruluk ve hakikat olarak 

beliren Aşa ilkesiyle de ilişkili olmasını gerekli 

kılmaktadır. Bu sayede ateş, adeta Aşa’nın maddîleştiği 

veya tezahür ettiği unsur haline gelmektedir. Zira ateş, 

kötülüğe matuf bütün durumları uzaklaştıran yahut yok 

                                                            
520  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.48. Ayrıca bkz West, The Hymns 

Of Zoroaster………,s.69. 
521  Haug, “The Zoroastrian Religion…..”, s.306. 



 

 

192 Mecusilikte Ateş Sembolü 

eden bir güce sahip olarak tasvir edilmektedir. Bu, aynı 

zamanda Angra Mainyu’nun düzensizliğinin ve 

adaletsizliğinin karşısına maddî ve manevî bir güç olarak 

ateşin çıkmasına yol açmaktadır. Dolayısıyla düzenin 

ilkesi ve kendisi olan Aşa ile birlikte zikredilmesi de bu 

açıdan anlam kazanmaktadır. Bunun en açık ifadesi şu 

Yeşt pasajında geçmektedir: “ ... Tamamıyla ölüm olan 

Angra Mainyu dedi ki: ...O (Zerdüşt) beni ev 

büyüklüğünde bir taş kadar büyük bir silah misali 

Ahunvar duasıyla öldürüyor/mahvediyor, o beni sanki 

erimiş metal gibi olan Aşa Vahişta ile yakıyor, bu 

dünyadan beni uzaklaştırmak için en iyisini yapıyor... 522 

Aşa’nın öneminden dolayı ateşle temsil edildiğini 

belirten Taraporewala’ya göre Aşa,’nın peygamberin 

mesajındaki önemi, doğal olarak dinin görünen simgesi 

ateşle, birleştirilmiştir. Peygamber, ateşi simgesi olarak 

seçmiştir, çünkü o Tanrının yaratıları içinde en saf 

olanıdır. Bundan başka, iki önemli özelliği daha vardır. 

İlki ateşin, dokunduğu herşeyi kendine benzeten, hemen 

şeklini değiştirme gücü vardır. Ve ikinci olarak, ateşin 

alevleri hep yukarı doğru eğilimlidir. Böylece uygun bir 

şekilde daha yüksek yaşama özlemimizi simgeler. Sonsuz 

yasa, Aşa’nın bu ilişkisiyle, bütün gelişim yukarı doğru 

yöneltilir ve ateş burada çok doğal bir adım olmuştur. 

Sasanîler döneminde, Aşa’nın adı -Pehlevice Ardibehişt-

ateş için kullanılmıştır ve o, ateşin efendisi olarak 

benimsenmiştir.523 

                                                            
522  Alıcı, Kadim İran’da Din...., s.172. 
523  Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s.62-63. 



 

 

193 Hayreddin Kızıl 

Aşa’nın ilkesi olan ateş, hem Avesta’nın bazı 

metinlerinde hem de Pehlevi dini edebiyatında kimi 

zaman Aşa ile birlikte anılmaktadır: 

“….ve (bu Yasnayı) En İyi Aşa için ve Ahura 

Mazda’nın oğlu Ateş için kutluyor ve yerine 

getiriyorum.” (Yasna 1/4 ) 

“Ben bu içki ve Baresman ile birlikte bu Yasnayı, 

bütün ateşlerle birlikte sana ey Aşa’nın efendisi, Ahura 

Mazda’nın oğlu, Aşa ile kutsanmış Atar, sana diliyorum.” 

(Yasna 2/12) 

Ateş’in, Aşa Vahişta ile birlikte anıldığı yerlerden 

biri de Sirozah’lardır. “Otuz gün” anlamına gelen Sirozah, 

Mecûsîler arasında bir ay içerisinde her güne özel olarak, 

Yazatalara hitaben okunan dualardan oluşmaktadır. İki 

Sirozah vardır. İkisi arasındaki fark Büyük Sirozah’ta 

çağırılan tanrıların yazamaidê-we sacrifice to –biz 

kurbanımızı- şeklinde takdim edilmesidir. Küçük 

Sirozah’ta böyle bir takdim kelimesi yoktur.524 

Birinci Sirozah’ta (Rapithwinn-10:00-15:00 arası525) 

“Aşa Vahişta’ya ve Atar’a, Ahura Mazda’nın oğluna 

(Sirozah 1/7)526 şeklinde, dua edilmişken; İkinci Sirozah’ta 

(Rapithwinn-öğle vaktinde), “Biz Aşa Vahişta’ya ve 

                                                            
524  The Zend Avesta Part II, (The Sirozahs, Yasts, And Nyayis), İngilizceye 

çev: James Darmesteter, Sacred Books Of The East vol: XXIII, editör: 

Friderich Max Muller, Oxford 1883, Oxford University Press, s.1. 
525  The Zend Avesta Part III (The Yasna, Visparad, Afrinagan, Gahs, And 

Miscellaneous Fragments), İngilizceye çev: L. H. Mills, The Sacred 

Books Of The East, Vol: XXXI, , Editör: F. Max Muller, Oxford 1887, 

Oxford University Press, s.379.  
526  The Zend Avesta Part II, The Sirozahs, Yasts, And Nyayis, s.5. 



 

 

194 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Atar’a, Ahura Mazda’nın oğluna kurban sunuyoruz”527 

şeklinde geçmektedir. 

Yine günlük yapılan gah’larda,528 ikisine beraber 

yakarıldığı görülmektedir:  

“Aşa Vahişta ve Ahura Mazda’nın oğlu Atar’ı 

teskinle; tapınma, hayranlık, kefaret ve şükran için. Yatha 

Ahu Vairyo, zaotar’ın bana söylemesi gerekir, Atha ratuş 

aşatchi hacha, Aşa ile kutsanmış bilen birinin bana 

söylemesi gerekir.” (Rapithwinn Gah/2)529 

9- Biz Aşa Vahişta’ya ve Ahura Mazda’nın oğlu 

Atar’a tapıyoruz! 10- Ey, Ahura Mazda’nın oğlu Atar 

sana, Aşa’nın efendisi Aşavan’a tapıyoruz. Aşa ile 

yayılan, Zaothra ve kuşakla ile sağlanan bu Baresman’a, 

Aşa’nın efendisi Aşavan’’a tapıyoruz. Biz Apam Napat’a, 

Nairyosangha’ya ve cesur Yazata Damoiş Upamana’a 

tapıyoruz. 11- Aşa’da en yüksek ve Aşa’da en ileri olan 

yüce efendi Ahura Mazda’ya tapıyoruz. Zerdüşt’ün 

bütün öğretilerine tapıyoruz. Bütün yapılmış (hali 

hazırda) ve bütün yapılacak olan işlere tapıyoruz. Ahura 

Mazda’nın Aşa’ya göre tapınma için en iyi olarak bildiği 

erkek ve dişi bütün bu varlıklara tapıyoruz. 12- Yatha 

Ahu Vairyo ... (2). Vahişta’ya ve Ahura Mazda’nın oğlu 

Atar’a tapınma, hayranlık, kuvvet ve güç diliyorum. 

                                                            
527  The Zend Avesta Part II, The Sirozahs, Yasts, And Nyayis, s.14. 
528  Gah’lar günde beş defa okunan dualardır. Her dua okunduğu 

vakite göre isimlendirilmiştir. Bu dualar ve isimleri için bkz The 

Zend Avesta Part III (The Yasna, Visparad, Afrinagan, Gahs, And 

Miscellaneous Fragments), …….., s.379-380  
529  Avesta Zerdüştilerin Kutsal Metinleri, s.333. 



 

 

195 Hayreddin Kızıl 

Aşem Vohu .... Ona zenginlikler bağışla… (Rapithwinn 

Gah/9-12)530 

Zadsparam’da ise Artavahişt yani Aşa Vahişta, 

Zerdüştle konuşmasında onu insanlara ateşe kötü 

davranmamalarını öğretmekle görevlendiriyor. 

(Zadsparam, 22/7). Şayest La Şayest’te fiziksel ateşin, 

Artavahişt’in koruması altında olduğu belirtilmiştir.531 

Ateş, onun dünyevî muadili, misli olduğundan, ateşe 

dürüst yollarla odun veya yakıt temin eden kişinin 

Artavahişt’i hoşnut ettiği ifade edilmiştir.532 Buna karşılık 

Mecûsî kateşizmi ile ilgili bir kitapta sorulan bir soru 

üzerine ateşe kötü davranışta bulunanlar, onu dürüst 

yollarla kazanılmış yakıtla beslemeyen kişinin, ateşe 

başkanlık eden Artavahişt’i gücendireceği, darıltacağı 

belirtilmiştir.533 

1.5. Sruş, Vohumanah ve Atar 

Mecûsî inanç sisteminde ışığın ve aydınlığın 

sembolü Atar, hem ateşi hem de ateşten sorumlu yazatayı 

ifade etmektedir. Önceki konularda da belirtildiği gibi 

kimi zaman ikisini birbirinden ayırmak oldukça zordur. 

534 Atar, ışık ve aydınlığın sembolü olmanın yanında 

                                                            
530  Avesta Zerdüştilerin Kutsal Metinleri, s.334-335. 
531  Pahlavi Texts, Part I (The Bundahis, Bahman Yast, And Shayast La 

Shayast), İng Çev: E. W. West, Chapter XV, 5. The Sacred Books Of 

The East, c.V, ed.: M. Müller, Oxford 1880, s.373. 
532  Pahlavi Texts, Part I (The Bundahis, Bahman Yast, And Shayast La 

Shayast), ………, s.373. 
533  Modi, A Catechism Of The Zoroastrian Religion, s.33. 
534  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.223. Malandra, An Introduction 

To…..,  s.159. 



 

 

196 Mecusilikte Ateş Sembolü 

karanlığa, kötülüğe ve bu ikisini temsil eden güçlere karşı 

mücadele etmektedir.535  

Atar, bu mücadelede yalnız değildir, Vohu Manah 

ile yardımlaşmaktadır. Atar’ın Vohu Manah ile beraber 

kötülük ve karanlık güçlere karşı yaptığı mücadele 

sahnelerine, Avesta metinlerinde rastlanmaktadır. Bu 

sahnelerden biri Frawardin (Ferverdin) Yeşt’tedir. Burada 

Atar, Vohu Manah ile bir işbirliği içerisinde, Angra 

Mainyu’nun kötülüklerine karşı mücadele etmektedir:  

“Angra Mainyu zorla iyi kutsallığın yaratımına 

girdiğinde, o zaman Vohu Mano ve Atar ile karşılaştı. 

Onlar, Angra Mainyu’nun kötülüğünü yok ettiler ki sular 

akışını durdurmasın, bitkiler büyümesini durdurmasın 

diye; ama yaratıcı ve yönetici Ahura Mazda’nın en 

iyiliksever suları derhal aksın, onun bitkileri büyümesine 

devam etsin diye (Frawardin Yeşt, 13/77-78).536  

Burada hem Atar ile Vohu Manah’ın yardımlaşması 

hem de Ahura Mazda’nın yaratımlarının düzenli olması 

için ona yardımcı oldukları görülmekte, Ahura Mazda, 

yarattığı varlıklar tarafından korunmaya muhtaç olarak, 

tasvir edilmektedir. Atar’ın kötülükle mücadele ettiği 

sahnelerden biri de Zam Yeşt’te yer almaktadır. Bu 

bölümde, Atar’ın, ilahî görkemi537 ele geçirmek isteyen 

                                                            
535 Oymak, Zerdüştlük…, s.251 
536  Dhalla, Zoroastrian Theology…, s.136. 
537  Taraporewala, Zam Yeşt’in, İran’ın imparatorluk görkeminin 

(Kavaem Kvareno) tarihini anlattığını kaydetmiştir. Bu görkeme 

sahip olan toprağa da sahip olur. Bu nedenle bu Yeşt’in İran 

imparatorlarının tarihini de anlattığı ifade edilmiştir. 

Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s.75-76. Ayrıca 

Darmesteter’in benzer açıklamaları için bkz The Zend Avesta Part II, 

(The Sirozahs, Yasts, And Nyayis), c. XXIII, s.286. 



 

 

197 Hayreddin Kızıl 

Azi Dahaka’ya karşı mücadele ettiği ve onu geri 

püskürttüğü anlatılmaktadır (Zam Yeşt, 19/46-50).  

Mecûsîlikte gece ikiye ayrılır. İlk yarısı Fravaşilere 

bırakılmıştır, Uşah olarak tabir edilen –gece yarısından 

güneş doğana kadar olan kısım duanın-ibadetin Rabbi 

Sruş’a adanmıştır. Bu vakit boyunca gecenin en karanlık 

vakti olan bu vakitte Mecûsîler, ateşi beslerler bu şekilde 

iyilik dünyası bağlıları tarafından güçlendirilmiş olur.538 

Atar, ölümden sonraki yaşamda da görevlidir. Buna 

göre ölümden sonraki hayatında dindar ruh köprüden 

geçmek ve hedefine gitmek için Sruş ve Atar tarafından 

desteklenecek, ancak dinsiz bir kişi cehennem içine paldır 

küldür düşecektir. Mecûsî inancına göre Frabag ateşi 

karanlığı yok etmekte, dindar ruhun dar geçitten 

geçmesini sağlamaktadır.539 Sruş ve Atar arasındaki ilişki 

sadece ölümden sonraki yaşamla ilgili değildir. Mecûsî 

inancına göre fiziksel ateş, Sruş tarafından 

korunmaktadır. 540 

Ölümden sonraki yaşamda Sruş ve Atar’ın görevli 

olduğunu gösteren başka bir anlatım Ardâvirâfnâme’dir. 

Bu eser, Sasanîler döneminde yaşamış Mecûsî din adamı 

Ardâvirâf tarafından metafizik âleme –cennet, araf ve 

cehennem- yapılmış olduğuna inanılan yolculuğu 

aktarmaktadır.541 Ardâvirâf’ı ölümden sonraki 
                                                            
538 Boyce, Zoroastrians Their Religious…..,, s.32. 
539  Dhalla, Zoroastrian Theology…, s.274.  
540  Sruş ve Atar arasındaki ilişki, ateşin Sruş tarafından korunması ile 

ilgili derlendiği Mecûsî metinleri için bkz G. Kreyenbroek, “Sraosa 

In The Zoroastrian Tradition”, Orientalia Rheno-Traiectina, Edited: J. 

Gonda, E. J. Brill, Leiden 1985, s.118-120. 
541  Buna göre Büyük İskender’in İran’a saldırısının ardından, özellikle 

Zerdüşt dini kaynakları ve din adamlarının sayısındaki azalma 



 

 

198 Mecusilikte Ateş Sembolü 

yolculuğunda kutsal Sruş ve Atar karşılamış,542 

yolculuğun neredeyse tamamından Sruş ve Atar, 

Ardâvirâf’a eşlik etmiş, metafizik alemde ona rehberlik 

etmişlerdir.  

Bu yolculukta, dünyada ateşe iyi bakmamanın 

cezası da belirtilmiştir. Buna göre Ardâvirâf’ı, iyi 

amellerini temsilen bir genç kız karşılamış, kendisinin, 

Ardâvirâf’ın iyi amelleri olduğunu söylemiştir. Genç kız, 

Ardâvirâf’ın dünyada yapmış olduğu iyi amellerini 

sayarken, onun ateşi koruduğu ve ona saygı duyduğunu 

eklemiştir.543 

Dünya hayatında suyu hoşnut etmiş, ateşi hoşnut 

etmiş, toprağı, bitkileri, sığırları, koyunları ve dünyada 

Ahura Mazda’nın yarattığı bütün yaratıkları hoşnut eden 

                                                                                                                     
yüzünden Mecûsîlikte baş gösteren zayıflama ve güç kaybını 

durdurmak, dinin asıl şeklini kaybolmaktan kurtarıp gerçek dini 

inanışları güçlendirerek toplumdaki dini kargaşaya son vermek 

amacıyla din adamlarının önderliğinde bir dizi toplantı yapılır. Bu 

toplantılar sonucunda içlerinden birinin metafizik evrene geçerek 

inançlarının güçlendirip dini değerlerini yeniden canlandırarak bir 

takım mesajlar getirmesini istediler. Bu amaçla ok çekme kurasıyla 

Ardâviraf seçilir. Yıkanıp temizlenen ve yeni elbiseler giymiş olan 

Ardaviraf bir şeyler yemiş temiz yataklar üzerinde dinlenmiş, 

vasiyetini okuduktan sonra din adamlarından aldığı üç kadeh 

meng’i içip baj okumuş ve uykuya dalmıştır. Yedi gün yedi gece 

boyunca iki meleğin eşliğinde Cennet, Cehennem ve Araf’ı gezmiş, 

iyilere yaptıklarının karşılığında verilen ödülleri, günahkârların da 

kötülükleri karşılığında çarptırıldıkları cezaları ayrıntılarıyla 

görmüş, son olarak da Ahuramazda’nın huzuruna kabul edilmiş, 

yedinci gün dünyaya geri dönerek gördüklerini bilge bir katibe 

yazdırmıştır. Ardavirafname, bu şekilde ortaya çıkmıştır. Bkz 

Ardâvirâf, Ardâvirâfnâme, Çev: Nimet Yıldırım, Pinhan Yayıncılık, 

İstanbul 2011, s.19-20. 
542  Ardâvirâf, Ardâvirâfnâme, s.84. 
543  Ardâvirâf, Ardâvirâfnâme, s.85. 



 

 

199 Hayreddin Kızıl 

iyi kadınların, ruhlarının cennette olduğu bildirilmiştir.544 

Buna karşılık Ardâvirâfnâme’nin başka bir yerinde, bir 

kadının ruhunun, yırtıcı varlıklar tarafından parçalanıp 

yenmesinin gerekçeleri arasında kendisinin dünya 

hayatında saçlarını ve zülüflerini ateşin üzerinde 

taraması, saç artıklarını, saçındaki bitleri ve sirkeleri 

ateşin üzerine atması, ateşi teninden değersiz görmesi, 

temizlenmeden ateşe yaklaşan günahkâr bir kadın olması, 

sayılmıştır.545 

1.6. Mithra ve Atar 

Mithra’nın geçmişi Zerdüşt öncesine 

dayanmaktadır. Hint-İran döneminde, etkili olmuş bu 

tanrı, politeist inancın hakim olduğu Zerdüşt öncesi 

dönemde, İran’da da en önemli tanrılardan biri olmuştur. 

546 Hint ve İran mitolojisinde Mitra/Mithra, gök tanrısı ile 

(Hint Varuna, İran Ahura) birlikte çağırılan ışık tanrısı, 

                                                            
544  Ardâvirâf, Ardâvirâfnâme, s.94. 
545  Ardâvirâf, Ardâvirâfnâme, s.109-110. Ardâvirâf, kitabın farklı 

yerlerinde ateşe ve suya saygı duymayan kişilere uygulanan 

cezaları yazmıştır. Ceza uygulanması değişmemekte fakat ceza 

şekli saygısızlık türüne göre değişmektedir. Ateşe ve suya pislik 

atan ateşi kötü bakışlarıyla etkileyip kasıtlı olarak söndürenin 

cezası için bkz Ardâvirâf, aynı eser, s.111-113; Behram ateşini 

söndürenin cezası için bkz s.119-120; Aybaşı hallerinde kendilerini 

korumayan, suya, ateşe, toprağa, Hordâd’a ve Mordâd’a 

saygısızlık yapan, temiz olmadıkları bu günlerde göklere, güneşe 

ve aya bakan kişilerin cezası için bkz Ardâvirâf, aynı eser, s.128-

129. 
546  Mithra hakkında bilgi için bkz Hayreddin Kızıl, “Mitra’dan 

“Mithras’ın Sırları”na Mitraizm’in Kuruluş Serüveni” EKEV 

Akademi Dergisi, Yıl: 17, Sy: 55, Bahar 2013; ss.113-136; Hayreddin 

Kızıl, Hint Ve İran Mitolojilerine Göre “Mitra”, e-Şarkiyat İlmi 

Araştırmalar Dergisi, Sy:X, Kasım 2013, ss.26-41. 



 

 

200 Mecusilikte Ateş Sembolü 

etik bakımdan doğruluk, hukuk ve adaletle 

ilişkilendirilmiş bir tanrı olarak kabul edilmişti.547 

Zerdüşt, döneminde Mithra diğer Hint-İran tanrıları 

gibi reddedilmiş, fakat Zerdüşt sonrası dönemde tekrar 

gündeme gelmiştir. Bu dönemde Mithra, Ahura 

Mazda’dan sonra gelmiş ve Tanrıça Anahita ile birlikte 

anılmış, Mithra, ışık tanrısı, Anahita ise su tanrıçası olarak 

kabul edilmiştir.548 Avesta’ya göre, Mithra, Ahura Mazda 

tarafından yaratılmıştır. Mihr Yeştin ilk girişinde, Ahura 

Mazda’nın Mithra’yı kendisi gibi sunuda bulunulması ve 

dua edilmesi için yarattığı belirtilir (Mihr Yeşt 10/1).  

Avesta’nın dışında Ahamenişlere (M.Ö. 550–330) ait 

yazıtlarda, özellikle II. Artakserkes’in (M.Ö.405-359) 

yazıtlarında, Mithra, Ahura Mazda’nın yanında yer 

almıştır. Bu yazıtlarda Ahura Mazda’ya ek olarak Mithra 

ve tanrıça Anahita’ya imparatorluk sülalesini ve krallığı 

kutsamaları için yakarılmıştır.549 

Mecûsî inancında ışığın nitelikleri Ahura Mazda’ya, 

Aşa’ya, cennete, ölümden sonrasına atfedilir. Mecûsî 

literatürde Ahura Mazda, hem ışığın hem karanlığın 

yaratıcısı olarak kabul edilir.550 Ahura Mazda’nın 

kendisinin ışık’tan olması, yine Mithra’nın ışık tanrısı 

olması, onu Ahura Mazda ile ilişkilendirmiştir. Avesta’ya 

göre Ahura Mazda’nın bedeni ışıktandır:  

                                                            
547  Franz Cumont, The Mysteries Of Mythra, Fransızcadan İngilizceye 

çev: Thomas J. McCormack, London 1903, s.1. 
548  John Arendzen, “Mithraism”, Catholic Encyclopedia, c. X, s.891. 
549  Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi, c.I, s. 392; Taraporewala, 

Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s. 188-189. 
550  R. J.Zwiwerblosky,  Julia Iwersen,  “Light And Darkness” , 

Encyclopedia Of Religion, editör: Lindsay Jones, USA 2005, s.5451. 



 

 

201 Hayreddin Kızıl 

Ve senin en güzel bedenine biz en derin 

şükranlarımızı sunuyoruz ey Ahura Mazda, (senin 

bedenin olan) şu yıldızlara; şu, yükseklerin en yükseği 

olana [güneşin denilen şeye]! (Yasna 36/6) 

Ve biz senin bedenine ey Mazda, en güzel biçimlere, 

bu yıldızlara, şuna, yani yüksekIerin en yükseğine 

[(Pazand) bu sıfatla çağrılan güneşe] kurban sunarız. Ve 

ayrıca biz Yasna’nın eski dünyanın ürünleri olan 

övgülerine taparız. (Yasna 58/8) 

Mithra’nın Ahura Mazda tarafından yaratıldığı 

belirtilmiş olmasına rağmen Hindistan’da Mitra ve 

Varuna’nın bir arada anılmasına benzer şekilde (Rigveda 

1, 1/2; 1, 113/20; 1, 115/5-6)551, Avesta’da iki yerde Ahura 

Mazda ve Mithra yanyana anılmaktadır: 

(Bu Yasnayı); şu ikili için, Aşa ile kutsanmış yüce, 

ebedî Ahura ve Mithra için, Spenta Mainyu’nun 

yaratımları olan bütün yıldızlar için, muhteşem ve 

görkemli Tiştrya yıldızı için, içinde İneğin tohumunu 

taşıyan Ay için, Ahura Mazda’nın gözü olan, hızlı atlı 

görkemli Güneş için ve eyaletin yöneticisi olan Mithra 

için ilan ediyor ve yerine getiriyorum. Ve ben bu Yasnayı 

ışık saçan görkemli Ahura Mazda (bir kez daha bu ayı 

yöneten olarak) için ve azizlerin Fravaşileri için kutluyor 

ve yerine getiriyorum. (Yasna 1/11) 

Yüce, kutsal, ölümsüz ikili olan Ahura ve Mithra’ya, 

Spenta Mainyu’nun yaratıkları olan şu yıldızların Yeşti 

                                                            
551  Mitra ve Varuna’ya birlikte yakarılan bir yerin çevirisi: “Agni’ye 

sesleniyorum, önce savaş için, Mitra-Varuna’ya sesleniyorum, 

yardım etsin diye,” Bkz Joseph Campbell, Doğu Mitolojisi, çev: 

Kudret Emiroğlu, İmge Kitabevi, Ankara 2003,s.174. 



 

 

202 Mecusilikte Ateş Sembolü 

ile, ışık saçan görkemli yıldız Tistrya’nın Yeşti ile, içinde 

sığırın tohumunu barındıran ayın Yeşti ile, Ahura 

Mazda’nın gözü olan muhteşem güneşin Yeşti ile, 

eyaletlerin efendisi olan Mithra’nın Yeşti ile, ışık saçan 

görkemli Ahura Mazda’nın (günün yöneticisi olarak) 

Yeşti ile, azizlerin (bu ayı yöneten) Fravaşilerinin Yeşti ile 

yaklaşmak istiyorum. (Yasna 3/13) 

Mithra’nın, ateş ile olan ilişkisi incelendiğinde ise 

onun hem manevî olarak ateşi temsil eden Atar ile hem 

de fiziksel ateş ile ilişkili olduğu görülmektedir. Mithra-

Atar arasındaki ilişki ateşi temsil eden Yazata olarak 

Mithra Yeşt’te geçmektedir. Mithra Yeşt’e göre, Mithra, 

altın arabasıyla ilerlediğinde, Atar diğer İlahî kişiliklerle 

birlikte onun arkasında gitmektedir552:  

“Ölümsüzlüğe doğru havaya kalkmış elleriyle, 

geniş otlakların sahibi Mithra, parlayan Garonmana’dan 

her zaman hızlı süslü püslü ve altından yapılmış güzel bir 

arabanın içinde ilerler………. Onun arkasında alev alev 

yanan Atar gider ve krallara yaraşır heybetli Görkem. 

(Mihr Yeşt, 10/124-127)”  

Atar’ın başka bir özelliği de Mithra’ya yalan 

söylemeyenlere doğru yolu göstermesidir. Atar’ın bu 

rehberlik yönü Hint mitolojisindeki Agni’nin görevi ile 

benzerlik göstermektedir. Rigveda 10, 98/11’e göre Agni, 

Tanrılara gitme yollarını bilmektedir. Ahura Mazda’nın 

oğlu Ateş de, Mithra’ya yalan söylemeyenleri en doğru 

yola iletmektedir (Mihr Yeşt, 10/3).553 

                                                            
552  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.224. Ayrıca bkz Masani, The 

Religion Of The Good Life…., s.85. 
553  Dhalla, History of Zoroastrianism, 1938, s.224. 



 

 

203 Hayreddin Kızıl 

Mithra’nın sözleşmelerle ilgili olması, onun ateşle 

olan ilişkisinde de karşımıza çıkmaktadır. Mithra’nın 

sözleşme ve antlaşmalardan sorumlu olması ve ateşle 

ilişkisi geç İran ve yabancı kaynaklarda özellikle yemini 

doğrulamak için yapılan uygulamalardan elde edilebilir. 

Hindistan’da anlaşmalar, ittifaklar ateşin önünde 

sonuçlandırıldığı gibi İran’da da, Mithra yeminleri 

kontrolüne almış ve onları ateş çilesiyle doğrulamıştır.554 

Mary Boyce, günümüz İran’ında, sözleşmelerin, 

yeminlerin, antlaşmazlıklarda karşılıklı yeminleşmelerin 

ateşin önünde yapıldığını bazı Mecûsîlerden aktarmış, 

bunun Antik İran inançları ile mükemmel bir uyum 

içinde olduğunu belirtmiştir.555 Dahası Malandra, ateş 

üzerinde yapılan yeminle antlaşmanın kesinleştiğini,556 

Antik İran’da üzerinde yemin edilen kutsal maddenin 

ateş olmasının ve ateşle yeminin kesinlik kazanmasını 

Mithra’nın ateşle ilişkili olmasının nedeni olarak 

belirtmiştir.557 

Mithra’nın sahip olduğu özellikler, onu Ahura 

Mazda, Aşa ve Atar gibi Mecûsîliğin üç önemli unsuru ile 

ilişkilendirmektedir. Atar ile ilişkili olması ateşkedelerde 

de görülmüştür. Sasanîler dönemindeki kutsal ateşlerden 

biri de burzen-mihrdi. Aslında ateş ve güneşin benzeşimi, 

türdeşliği eski ve evrenseldir, öyle ki Mithra’nın ateşle 

                                                            
554  Hanns-Peter Schmidt, “Mithra i. Mitra In Old Indian And Mithra In 

Old Iranian”, http://www.iranicaonline.org/articles/mithra-i erişim 

22/09/2014. 
555  Mary Boyce, “On Mithra’s Part In Zoroastrianism”, Bulletin of the 

School of Oriental and African Studies, University of London, Vol. 32,No. 

1 (1969), pp. 10-34, s.27-28 
556  Malandra, An Introduction To…… s.160. 
557  Malandra, An Introduction To……  s.58. 

http://www.iranicaonline.org/articles/mithra-i


 

 

204 Mecusilikte Ateş Sembolü 

bağlantısı kaçınılmaz şekilde ikincisiyle-güneşle 

birleşmeye neden olmuştur.558 Işık tanrısı kabul edilmesi 

onu Ahura Mazda ile ilişkilendirmekte, sözleşme tanrısı 

olması ve yalancıların düşmanı olması, onun hem Aşa 

ilkesinin koruyucusu olarak kabul edilmesinde hem de 

ateşle ilişkilendirilmesine kaynaklık etmiştir.  

Bilindiği gibi Aşa, Avesta’daki “duruh veya duruj” 

yani yalanın karşılığıdır. İran’da Mithra, ahit tanrısı 

unvanıyla her zaman Mihr’i Duruj (yalancı Mihr) ile 

mücadele eder. Çünkü ahde vefasızlık etmek, doğru 

olmamak, Aşa düzeninin gerektirdiği ahlakı yok etmek 

demektir. Mithra her yönüyle Aşa’nın muhafızıdır. 

Avesta’ya göre Mithra, yalana sapanları tekrar Aşa’nın 

yoluna çevirendir (Mihr Yeşt, 10/86). Mitra’nın, güneş ve 

ateşle ilişkilendirilmesi de onun bu koruyucu yönüyle 

alakalıdır. Çünkü Mitra’nın bütün bu işleri görebilmesi 

için güneş gibi hep uyanık kalması gerekiyordu. Zira 

güneş de sabahtan akşama gözünü kırpmaksızın tek tek 

insanların koruyuculuğunu yapmakta ve onları 

gözetlemektedir. Mitra bu özelliği ile ahdin ve ateşin 

tanrısı olarak kabul görmüştür.559 

Ateşin, adalet ve düzeni temsil eden Aşa ilkesiyle 

yakın ilişkisi, onu adaletin tecellisinde kullanılan bir araç 

haline de getirmektedir. Ateşin, Antik İran’da hukukî 

kullanımı, sözleşmeyi reddeden veya yalanlayanın 

masumiyetini ispat etmek içindi. Ateşin kullanıldığı bu 

sınama, ateşte yürüme veya göğsüne erimiş maden 

dökme şeklinde idi. Her iki şekilde de zanlı sağlam bir 

                                                            
558 Malandra, An Introduction To…… ., s.58. 
559  Tığlı, Zerdüşt Hayatı ve Öğretisi, s.60-61; Malandra, An Introduction 

To……, s.58.  



 

 

205 Hayreddin Kızıl 

şekilde kurtulursa masumiyeti ispatlanmış oluyordu. Bu 

yargılama tarzına göre, suçlanan kişi eğer masumsa 

göğsüne bırakılan erimiş metal, ateş veya üzerinde 

yürünen kızgın taşlar onu yakmayacak ve Mithra onu 

zarar görmekten koruyacaktır. Sınanan kişi masum 

biriyse onun Mithra ve diğer İlahî varlıklar tarafından 

korunduğuna inanılıyordu, diğer türlü suçlu 

görülüyordu. En çetin sınav zanlının yakıcı bir etkisi olan 

kükürt içeren bir karışım içmesidir. Buna göre kişi yalan 

yere yemin etmişse karışım onu yakacaktı. Bu şekilde ateş 

doğrulukla, bundan ötürü Aşa ile bir ilişki elde 

ediyordu.560 

Atar’ın, Mithra ile ilişkisi, yukarıda da ifade edildiği 

gibi sözleşmelerde kullanılması, ateşin Antik İran’da 

sınanma için de kullanılmasına kaynaklık etmiştir. Ateş, 

ya doğru söylendiği konusunda delil getirmek, ya da 

eskatolojide yine benzer şekilde iyi ve kötüyü birbirinden 

ayırmak için kullanılmıştır. Ateşle ilgili bu tür kullanım 

ve uygulamalar erken dönemlerde İran’da 

görülmüştür.561  

Dhalla, Antik İran’da sıcak ve soğuk olarak iki tür 

sınanma olduğunu yazmıştır. Sıcakla sınanma ateşte 

yürüme, kaynar su ya da yağ içine el daldırma, vücuda 

erimiş metal dökmeden oluşuyordu. Soğuk çetin sınavda 

bir kişi, elinde kutsal Baresman dallarını tutarak aşırı 

miktarda yemek yeme, özel hazırlanmış sıvı yutma, ya da 

                                                            
560  Boyce, “Atas”. Ayrıca bkz Malandra, An Introduction To……, s.160; 

Tiele, The Religion Of The Iranian Peoples, s.126-129; Alıcı, Kadim 

İran’da Din...., s.173.  
561  Dhalla, Zoroastrian Civilizations…., s.107. 



 

 

206 Mecusilikte Ateş Sembolü 

bir bıçakla vücudunun bazı bölümlerini kesme 

şeklindeydi.562  

Ateşin sınanma için kullanımı Şahname’de de 

görülmektedir. Şahname’de Padişah Kavus’un oğlu 

Siyavuş ile hanımı Sûdâbe arasındaki bir problemde 

Siyavuş, haklı olduğunu göstermek için ateşin ortasından 

geçmiştir. Şahname’ye göre odunlar yığılmış, bir atlının 

güçlükle geçebileceği bir yol bırakılmış, odunlara kara 

neft dökülmüş, odunlar iyice tutuştuktan sonra Siyavuş, 

atıyla ateşin içinden geçmiştir. Şahname’ye göre ne 

kendisi ne atı zarar görmüştür.563  

Bu tür sınamalardan Zerdüşt’ün de geçtiği 

Zadsparam’da kaydedilmiştir (Zadsparam 21/23-26). 

Zadsparam’a göre, Ameşa Spentalarla yaptığı görüşmede 

Zerdüşt, inancının gerçekliğini göstermek için üç testten 

geçmiştir. Bu testlerin ilki ateşte yürüme (Zadsparam 

21/23), ikincisi onun göğsüne erimiş metal dökme idi 

(Zadsparam 21/24). Aynı bölümde Zerdüşt’e, kendi 

takipçilerine inançları reddedildiği zaman inanmayanlara 

dinin gücünü göstermeleri için aynı uygulamaları yerine 

getirmeleri söylenmektedir (Zadsparam 21/25). Üçüncüsü 

ise bıçakla vücudun hayatî organlarını yaralama şeklinde 

idi. Buna göre inancında gerçek ise, elini üzerine 

götürdüğü zaman yara iyileşmekteydi (Zadsparam, 

21/26). 

                                                            
562  Dhalla, Zoroastrian Civilizations…., s.106. Ateşle sınanmada 

kullanılacak odunların sayısı ve niteliği, diğer sınanmalarda 

gereken şeylerde olduğu gibi, kurallarla düzenlenmiştir. Bkz 

Dhalla, aynı eser,  s.109-110. 
563  Firdevsî, Şahname, s.423-426. 



 

 

207 Hayreddin Kızıl 

Ateşin yakmaması Zerdüşt’ün hayatı ile ilgili 

anlatımlarda da geçmektedir. Buna göre Zerdüşt, daha 

bebek iken kötü güçler Zerdüşt’ün babasını aldatmış, onu 

Zerdüşt’ün kötü bir olduğuna inandırmışlar, babası daha 

bebek olan Zerdüşt’ü yakmak için ateşe atmış, onu 

yakmaya çalışmış fakat Zerdüşt yanmamıştır.564 Başka bir 

anlatıma göre de Ahura Mazda’nın ateşi, Zerdüşt’ü daha 

doğumu sırasında kötü varlıkların Zerdüşt’e zarar 

vermesinden, onların saldırılarından korumuştur. Kötü 

varlıklar ateşin varlığı nedeniyle Zerdüşt’e zarar 

veremediler.565  

Ateşle sınanmayı din adamları da uygulamıştır. 

Sasanîler döneminin en büyük mubedlerinden Âzerbad 

Mihrespendân’ın, çok temiz bir hayat sürdüğü, çinko 

eriyiği göğsüne boşaltırken sanki süt dökülüyormuş gibi 

algıladığı ve sınavı başarıyla verdikten sonra Sasanî 

hükümdarı II. Şapur tarafından kuşaktan kuşağa 

başmubed göreviyle ödüllendirildiği kaydedilmiştir.566 

Ateş’in Mithra ile olan ilişkisi bir dönem 

“Mithras’ın Sırları” olarak da tabir edilen Roma 

imparatorluğunun dini olan Mitraizm’in tapınaklarında 

görülmüştür. Anasır-ı erbaanın kutsal kabul edildiği bu 

inanç sisteminde ateşle Mithra arasında bir ilişki 

mevcuttu. Ateşle beraber Mitraizm’de su, hava ve toprağa 

tapınmak gerekirdi. Yine Mithras mabetlerinde bir ateş 

sürekli yakılı tutulurdu.567 Mithra Litürji’sinde birçok defa 

                                                            
564  Hinnells, “Iran iv. Myth And Legends”. 
565 Dhalla, Zoroastrian Theolog, s.260-261 
566  Ardâvirâf, Ardâvirâfnâme, s.147-148. 
567  Arendzen, “Mithraism”, s.892-893. 



 

 

208 Mecusilikte Ateş Sembolü 

“ateş” ifadesi geçmektedir.568 Mithraist mabetler 

mağaralar ve yer altı odalarıdır/sığınaklar. Ateş sürekli 

olarak mabedin en alt kısmındaki altarda yanar 

haldeydi.569 

1.7. Eskatolojik Bir Araç Olarak Ateş 

Gathalarda, ateşin eskatolojik olarak kullanıldığı 

daha önce ifade edilmişti. Zerdüşt sonrası dönemde de 

ateşin bu özelliği devam etmiş, Bundahişn ve Dinkard 

gibi eserlerde konu ile ilgili başka açıklamalar ve geniş 

tasvirler yapılmıştır. Buna göre ateş, son yargılamada 

önemli bir rol oynayacak, ateş ve erimiş metalle iyiler 

ödüllendirilip kötüler cezalandırılacaktır.570 

Bundahişn’e göre Atar571 ve Airyaman572 birlikte dağ 

ve tepelerdeki metalleri eritirler. Bu erimiş metaller 

yeryüzünde bir nehir gibi akar. Daha sonra, bütün 

insanları arınmaları için erimiş metal nehrinden geçirirler. 

Doğru insanlar, erimiş metalden geçmeyi, ılık sütten 

geçermiş gibi zarar görmeden yürümeye benzetirler. 

                                                            
568  M. W. Meyer “The Mithras Liturgy”, The Ancient Mysteries, Çev: 

Erkan İznik, “Mithra Litürjisi” Anadolu Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Dergisi, Cilt 1, Sy 1, Eskişehir, 1999, ss.83-90. 
569 Dhalla, History of Zoroastrianism, s.306. 
570  Dhalla, Zoroastrian Theology…, s.43, 60-61; Kreyenbroek, 

“Millennialism and Eschatology……”, s.44-45,47. 
571  Michael Strausberg, buradaki ateşin, ilahi bir temsilci, “Atar”, 

olduğunun göründüğünü belirtmiştir. Bkz. Michael Stausberg, 

“Hell in Zoroastrian Belief”, Numen 56 (2009) 217–253’ten s.233. 
572  Hint-İran dönemine ait bir tanrıdır. Mecûsîliğe, Angra Mainyu’nun 

tarafından insanlığa bela olsun diye yaratılan 99999 tür hastalığa 

karşı koyan (Vendidad 22/1-25) onları tedavi eden bir Yazata olarak 

geçmiştir. Ayrıca bkz Mary Boyce, “Airyaman”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/airyaman-an-ancient-iranian-

divinity erişim 09/09/2014. 

http://www.iranicaonline.org/articles/airyaman-an-ancient-iranian-divinity
http://www.iranicaonline.org/articles/airyaman-an-ancient-iranian-divinity


 

 

209 Hayreddin Kızıl 

Kötüler için ise tam olarak erimiş metalden geçmek gibi 

olacaktır (Büyük Bundahişn XXXIV, 18-19). Strausberg, 

çalışmasında, ilgili yerin dipnotunda bunun kozmik bir 

ateş olmadığını, ateşin burada sadece arındırıcı bir işlev 

gören metali eritmek için kullanıldığını belirtmiştir.573 

Ateş, bunların dışında Mecûsî takviminde de 

görülmektedir. Takvim anlayışının oldukça farklı olduğu 

Mecûsîlikte, aylar ve ayların her bir günü Ameşaspenta 

veya Yazatalar’a tahsis edilmiştir. 574 Ayın otuz gün 

olduğu Mecûsî takviminde ayın her gününe ayrı bir 

tanrının adı verilmektedir. Büyük Bundahişn’de 

kaydedildiği şekli ile bir ayın her bir gününe verilen 

isimler şu şekildedir:  

l. Hürmüz (Hormazd), 2. Behman, 3. Ardibehişt, 4. 

Şehriver, 5. Aspandarmad, 6. Khordad, 7. Amardad, 575 8. 

Daepadar, 9. Adar-Azer (Atar), 10. Avan, 11. Khorshed, 

12. Mohor, 13. Tir, 14. Gosh, 15. Daepmeher, 16. Meher, 

17. Sarosh, 18. Rashn, 19. Fervardin, 20.  Behram, 21. Ram, 

22. Govad, 23. Daepdin, 24. Din, 25. Ashishvang, 26. 

Aşhtad, 27. Asman, 28. Zamyad, 29. Mahraspand, 30. 

Aneran (Büyük Bundahişn, I.a/23).576  

                                                            
573  Stausberg, “Hell in Zoroastrian Belief”, s.233. 
574  Mecûsî takviminin ortaya çıkması için bkz Boyce, Zoroastrians Their 

Religious…., s.70-74. 
575  Ayın ilk günleri için verilen isimlerin Ameşa Spentaların 

isimlerinden oluşmaktadır. 
576  Aylara verilen isimlerin Mecûsî mantığına göre gerekçesi için bkz 

Oymak, Zerdüştlük..,, s.263; Otuz günü ve her günün ait olduğu 

Yazatayı gösteren tablo takvim için bkz Boyce, Textual Sources……,, 

s.19-20 ve Philip G. Kreyenbroek, in collaboration with Shehnaz 

Seville Munshi, Living Zoroastrianism Urban Parsis Speak About Their 

Religion, Curzon Press, Great Britain 2001, s.321-322. 



 

 

210 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Ay isimlerinin de kutsal varlıklardan alındığı 

Mecûsî takviminde, Büyük Bundahişn’de kaydedildiği 

şekli ile on iki ayın isimleri şöyledir: l. Ferverdin, 2. 

Ardbehisht, 3. Khordad, 4.Tir, 5.Amardad, 6.Şahriyar, 

7.Mher (Mihr), .8. Aban (Avan), 9. Adar-Azer (Atar), 10. 

Dey, 11.Behman, 12. Aspandarmad (Spendarmaz) (Büyük 

Bundahişn, I.a/24). 

Yukarıda da görüldüğü gibi yılın dokuzuncu ayı ile 

her ayın dokuzuncu günü Atar olarak 

isimlendirilmiştir.577 Bundan hareketle 9. ayın 9. gününe 

Atar-Azer ayının Atar-Azer günü denilir ve o gün azergan 

veya azerceşn adında törenler düzenlenir; insanlar 

ateşkedelerde Ataş Niyayeş duasını okurlar.578 Bu gün, 

ateş evlerinin ziyaret edilmesi ve oralarda kurban 

kesilmesi ve işleri konusunda istişare edilmesi 

emredilmiştir.579 Bugün ateş tapınakları oldukça kalabalık 

olur ve bu tapınaklarda kutsal aleve sandal ağacının 

odunları sunulur ve rahiplere para dağıtılır.580 

Buraya kadar yapılan açıklamalardan ateş’in geç 

dönem Avesta metinlerinde, Gathalar’dan daha fazla 

geçtiği ve daha aktif olduğu görülmektedir. Gathalar’da 

Ahura Mazda’ya nispet edilirken sonraki Avesta 

metinlerinde, onun oğlu olarak ve bir Yazata olarak 

                                                            
577  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.221. 
578  Yıldırım, Fars Mitolojisi Sözlüğü, s.96; Jamsheed K. Choksy, 

“Reassessing The Material Contexts Of Ritual Fires In Ancient 

Iran” Iranica Antiqua, vol: XLII, 2007, s.232. 
579  Oymak, Zerdüştlük.., s.195. 
580  Framjee, The Parsees…., s.62-63. Modern Mecûsîliğin 

uygulamalarını aktaran Kreyenbroek, Mecûsî ailelerin uyguladığı 

inançlara değinmektedir. Ateş günü ve ayrıca diğer vakitlerde 

ateşin gece boyunca korunması ile ilgili olarak bkz Kreyenbroek-

Munshi, Living Zoroastrianism……, s.24. 



 

 

211 Hayreddin Kızıl 

geçmektedir. Bunun yanında dünyevî ateşin ilk 

dönemlerde “hakikat” olarak tanımlanan ve Ahura 

Mazda’nın bir sıfatı olarak geçen fakat zamanla o da bir 

Ameşaspenta haline getirilen Aşa Vahişta’nın korumasına 

girdiği aynı zamanda onun da simgesi olduğu 

görülmektedir. Ateş, Mithra, Vohumanah ve kimi 

metinlerde ateşin koruyucusu olarak geçen Sruş gibi 

diğer İlahî güçlerle beraber görülmekte, Mithra ve 

Vohumanah ile birlikte Ehrimen ve yardımcılarına karşı 

mücadele eder bir şekilde tasvir edilmektedir.  

Ateşin bu şekilde dönüşmesinin kökeninde, Antik 

İran dinlerinin, yeni dinin Antik üzerinden anlaşılması, 

yorumlanması ve Mecûsî din adamlarının etkisi vardır. 

Halkın din algısının bir özelliği olan manevî hakikatleri 

maddî bir şekilde ele alarak kavrama isteği ve somut 

kavramların soyut kavramlara göre daha hızlı kabul 

edilme yönü bunda etkili olmuştur. Mecûsîlik 

inancındaki değişimi bu şekilde değerlendiren 

Taraporewala’ya göre din, yalnızca akıl tarafından kabul 

edilmekten daha çok şey gerektirir. 

“Böyle tamamen bir etik kavram, zavallı 

ölümlülerin çoğunun yüreğini titretmez. Çünkü böyle bir 

kavram bağlanabileceği daha maddî birşeye gereksinimi 

olan insan yüreğinin özlemini doyurmaz. Böylece, Pir ve 

felsefeciyi doyuran, daha alt düzeylerdeki sıradan insanı, 

durumu akıl ile kabullenmesine karşın, doyurmaz. Daha 

sıradan düzeylerdeki insanlık, daha az çaba ile 

anlayacağı, çalışmalarını daha kolay algılayabileceği ve 

sonunda daha çok hoşnutlukla kendilerine derin sevgiyi 

ve yüreklerinin özlemini boşaltabileceği bir Tanrı’ya 

gereksinim duyar. Böylece, Ariler arasında, zamanla 

İndra (bereketli yağmurları getiren gürleyici), Mitra 

(Güneş), Agni (Ateş) ve vb. gibi yardımcı güçler sırayla 



 

 

212 Mecusilikte Ateş Sembolü 

öne çıkar. Bunlar önem kazandıkça, tanrılığın daha saf 

etik kavramı geri plana çekilir.” 581 

Taraporewala, bunun örneğinin Veda metinlerinde 

bulunduğuna işaret etmiştir. Ona göre somut olarak 

kabul edilen tanrılar ön plana çıktıkça Veda metinlerinde, 

özellikle İlahîlerde, Asura Varuna’nın konumu, İndra ya 

da Agni ya da Mitra’dan daha aşağı bir konumdadır. 

Bunun sonucunda Ari kalabalıkları birine tapmaktan 

çoktanrıcılığa geçmiş ve Aşa yasasının, Asura Varuna 

yasasının özü de az ya da çok unutulmuştur. Vedalar, sık 

sık eski gerçeği “aklın birçok yollarda çağırdığı tek 

gerçeği” yine vurgular; ama genelde insanlar bütün 

olarak, kalplerinin ve beyinlerinin daha iyi algıladığı 

ışıldayan birilerine, “tanrılar”a tapmayı 

sürdürmüşlerdir.582 

Ateşin, Zerdüşt sonrası dönemde sahip olduğu kimi 

özelliklerin eski Ari inançları ile benzerlik gösterdiği 

görülür. Ateşin yeni konumu hem Hint-İran inançlarında 

ateşin konumuna hem de Rigveda’daki Agni’nin 

özelliklerine benzemektedir. Bu benzerliklerle beraber 

ikisi arasında, Zerdüşt’ün ateşi sembol olarak kullanması 

ile Veda’daki Agni arasında, bazı farklılıklar vardır: Yedi 

Bölümlü Yesna’da ateşin etkinliğiyle Ahura Mazda’ya 

yakarılması, (Yasna, 36/1) ateşin Zerdüşt öncesi süreçteki 

haline dönüşünü çağrıştırsa da Veda edebiyatındaki 

Agni-ateş ilişkisine benzer bir durumun varlığı net 

değildir. Veda metinlerinde ateş, tanrı Agni’nin sembolü, 

kurban ve adak eylemlerinin odağındaki figürdür. Fakat 

Zerdüşt bu kadim kavramı ayin çerçevesinde korumakla 

                                                            
581  Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s.60. 
582  Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s.60. 



 

 

213 Hayreddin Kızıl 

birlikte onu adaletle, yani “Aşa” kavramıyla 

ilişkilendirmiştir. Halbuki Rigveda’da ahlaki ilke olarak 

bahsi geçen Rta, ateşle ilişkilendirilmemektedir. Aksine 

suyla özdeş tutulan Varuna, “Rta” ilkesinin koruyucusu 

konumundadır.583 Dolayısıyla Veda yahut kadim 

geleneğin algısıyla Zerdüştün ortaya koymaya çalıştığı 

ateş sembolizmi arasında mutlak bir aykırılık söz 

konusudur. Zira Zerdüşt ateşi adalet/Aşa ilkesinin 

sembolü olarak kabul etmiş, tanrısallığını yok saymıştır. 

Bu bağlamda kendisini Aşavan olarak tanımlayan 

Zerdüşt’ün aksine sonraları, takip edilen unsur Aşa değil 

de Atar/ateş olmuş ve Athravan kavramı gelişmiştir. Oysa 

Athravan kavramı Rig­Veda metninde ateşi ilk ortaya 

çıkaran ve ona tapınmayı gerekli gören rahibin ünvanıdır. 

Ancak Avesta İlahîyatında ateşin koruyucusu anlamında 

ele alınmıştır. Öyle ki Yeşt kitabının birinci bölümünü 

teşkil eden Ohrmazd Yeşt’te, Ahura Mazda, bizzat 

kendisi için “en iyi athravan” sıfatını kullanırken 

(Ohrmazd Yeşt 1/12), Zerdüşt için de bu sıfata Avesta 

edebiyatında yer verilmektedir (Ferverdin Yeşt 13/94). 

Sonraları bu ünvan ruhban sınıfı içerisinde mabed 

ateşiyle ilgilenen din adamları için kullanılır olmuştur 

(Vendidad 18/01-07; (Ardui Sur Bano Yeşt 5/86, 91).584 

2. İbadetin Sembolü Olarak Ateş 

Dinler, sadece inançlarla insanların karşısına 

çıkmazlar. Her din, inancın yanında ahlak, ibadet, 

emirler, yasaklar vb yükümlülüklerle de müntesiplerini 

sorumlu tutmaktadır. Dinlerin inançlardan sonra görülen 

                                                            
583  Rita-Varuna ilişkisi için bkz Hayreddin Kızıl, “Rig Veda ve Avesta 

Tanrı Panteonundaki Benzerlikler”, s.37-41. 
584  Alıcı, Kadim İran’da Din...., s.166-167. 



 

 

214 Mecusilikte Ateş Sembolü 

diğer bir önemli unsuru da ibadetlerdir. Mecûsîlikte de 

bu durum görülmekte müntesiplerini kimi ibadetleri 

geçekleştirmekle yükümlü tutan Mecûsîliğin, ateşi 

inancın yanında ibadette de bir sembol olarak kullandığı 

görülmektedir.  

Bu bölümde Mecûsîliğin ateşi ibadette nasıl 

kullandığı incelenecektir. Bu nedenle Mecûsîlikte tüm 

ibadetler incelenmeyecek, sadece ateşle ilgili olan temel 

ibadetler ele alınacaktır. İlerde de görüleceği gibi bu 

ibadetlerin bir kısmı ayrı bir sembol olarak da 

incelenebilir. 

2.1. Ateşi Temiz Tutma 

Hemen her dinde olduğu gibi Mecûsîlikte de 

ibadetlerin gerçekleştirilebilmesi için kimi hazırlıkların 

yapılması gereklidir. Bu hazırlıklar belirli kurallara bağlı 

ve daha çok hem kişinin hem de ibadetin yapılacağı 

mekânın temizliği ve hazırlanması ile ilgilidir. 

Mecûsîlikte özellikle temizlikle ilgili kurallar oldukça 

yaygın ve ayrıntılıdır. Din adamlarının giydiği elbiselerin 

beyaz olmasının temizliğin göstergesi, saflık ve temizliğe 

verilen yüksek değerin bir sembolü olduğu 

belirtilmiştir.585 

Mecûsî inanç sistemindeki temizlik ile ilgili 

kuralların bir kısmı Avesta’nın Vendidad bölümünde 

kaydedilmiştir. Bu kuralların temelinde onların evren 

algısı müşahede edilmektedir. Evreni ve içindekileri iyi ve 

kötü şeklinde ikiye ayırmış Mecûsî dünya görüşü 

temizlikle ilgili kural ve uygulamaların temel felsefesini 

                                                            
585 Religions of the World A Comprehensive Encyclopedia Of Beliefs 

And Practices, California-USA 2002, vol:4, s.1464-1465 



 

 

215 Hayreddin Kızıl 

oluşturmuştur. Bu görüşünde iyi ve temiz şeyler Ahura 

Mazda’ya, kötü ve kirletici şeyler ise Ehrimen’e ait kabul 

edilmiştir. Bu nedenle Ahura Mazda’ya ait olan her şey 

oldukça iyi ve temiz bir şekilde korunmalıdır. 

Kişi temiz olmayan şeylerle temas etmemeli, hem 

bedenini hem çevresini temiz tutmalıdır. Bu nedenle 

çöpler direk toprakla temas ettirilmez. Kuru ve temiz atık 

maddeler; kırılmış çömlekler ya da güneşte ağarmış 

kemikler, temiz toprağa zarar vermediği için gömülebilir. 

Mecûsîler, çöplerini üstü açık ve bacası olan yerlere 

atmakta, periyodik olarak asit ilave etmek suretiyle yok 

etmektedirler.586 

Toprağın yanında diğer üç element de ateş, hava ve 

su korunmalı, zararlı ve pis maddelerden 

arındırılmalıdır.587 Bunları güzel korumamak ateşi ve 

suyu kirletme veya ateşi imha etme, putperestlik, 

şeytanlara tapma, günah sayılan davranışlar 

arasındadır.588 Çünkü ateş, su ve diğer İlahî eserler 

Ohrmazd’ın (Ahura Mazda)  işidir, insanın onları 

korumak ve onlara saygı duymak gibi dini bir görevi 

vardır; onları aşağılamak günahtır.589 Çünkü ateşe iyi 

bakmak nasıl güzel bir davranışsa ona kötü bakmak, onu 

temiz tutmamak da kötü bir davranıştır. Dhalla bazı 

                                                            
586  Oymak, Zerdüştlük…, s.229. 
587  Buch, Zoroastrians Ethics, s.103-104; Masani, The Religion Of The 

Good Life…., s.105.  
588  Bkz Casartelli, The Philosophy Of The Mazdayasnian…., s.160-161. 
589  Hinnells, “Iran iv. Myth And Legends”. 



 

 

216 Mecusilikte Ateş Sembolü 

fragmentlerden aktararak ateşe iyi davranmayan kişinin 

Ahura Mazda’yı gücendirmiş olacağını kaydetmiştir.590 

Birbirinden ayrılmayan üçü de aynı derecede 

önemli “İyi düşünme (duzhmata), iyi konuşma (duzhukhta), 

iyi davranma (duzhvarshta)”591 gibi ahlaki ilkeler ise bu 

dinde maddî temizliğin yanında manevî temizliğin de 

önemli olduğunu göstermektedir. Özellikle Ahura 

Mazda’ya ait olan şeyleri temiz tutma gerekliliği 

Mecûsîlikteki temizlik ilkesinin oldukça geniş bir şekilde 

ele alınmasına neden olmuştur. Temiz tutulması 

gerekenler beden, ruh ve içinde yaşanılan dünyadaki 

temiz ve iyi kabul edilen her şeyi içermektedir. 

Mecûsîlikte varlık âlemi Tanrı’nın yaratımı kabul 

edildiği için O’nun yarattığı her şeyi güzel bir şekilde 

korumak gereklidir. Bunlardan konumuz olan ateşin 

temizliği kullanılacak yakacak ve bu yakacak için 

yapılacak masraflardan başlamaktadır. Buna göre Ahura 

Mazda tarafından insanların iyiliği için yaratılmış ateşi, 

dürüst yollarla kazanılmış şeylerle beslemek 

gerekmektedir. Bu da onu besleyecek kişinin de temiz-

dürüst biri olması gerektiğini göstermektedir.  Parasını 

dürüst yollarla kazanan biri, yemeğini ateş üzerinde 

pişirdiğinde hem ateşi güzel kullanmış, hem de ateşi 

memnun etmiş olur. Aksi bir şekilde dürüst yollarla para 

kazanmayan biri ateşin üzerinde yemek pişirdiğinde onu 

kötü kullanmış olur. Bunun sonucunda hem ateşi hem de 

                                                            
590  Dhalla, Zoroastrian Theology…, s.136. Tahmuras Fragment’ lerinden 

aktardığını kaydetmiştir.  
591  Üç mükemmel şeyde, yani iyi düşünceler, iyi sözler ve iyi 

eylemlerde kararlı ol; üç iğrenç şeyde, yani kötü düşünceler, kötü 

sözler ve kötü eylemlerde asla kararlı olma. (Vendidad, 18/25) 



 

 

217 Hayreddin Kızıl 

Ahura Mazda’yı memnun etmemiş olur.592 Ateşin 

kirlenmesini engellemek için ise birkaç katı kural 

geliştirilmiştir. Bunlardan biri yemek pişirilirken, 

tencerelerin kaynayarak taşmasını ve alevin kirletmesini 

önlemek için 3/1’inin boş bırakılması öğretilir.593 

Ateş’e gösterilen saygı aslında o kadar büyüktür ki, 

ona yaklaşmak için yıkanıp elbise değiştirmek ve onun 

kutsal varlığına zarar vermemek, ritüel sırasında da ateşe 

üflememek, ateşi nefesle kirletmemek için din adamları 

yüzlerine “padan” denilen kumaştan yapılmış bir maske 

takmakta, ellerine eldiven geçirmektedir.594 Ateşin 

gerektiği şekilde korunmaması durumunda, çocukların az 

doğacağı, kralın çevresinde olan saygınlığın ve onurun 

daha az olacağı, insanların sözlerinin bir öneminin 

kalmayacağına inanılır.595 

Ateşi, suyu, havayı ve toprağı temiz tutma 

gerekliliği ölümle ilgili yapılan uygulamaları da 

etkilemiştir. Mecûsîliğe göre ölüm Angra Mainyu’nun 

yarattığı bir şeydir (Vendidad, I, 16) ve bu nedenle 

kötüdür. Bu yüzden Mecûsîlikte ruh, bedeni terk ettikten 

sonra ceset pis olarak kabul edilir, cesedin ateş, su ve 

toprağı kirletmemesi için onlara temas ettirilmez.596 İlerde 

ilgili bölümde de görüleceği gibi ölüm sonrası yapılan 

                                                            
592  Modi, A Catechism Of The Zoroastrian Religion, s.32-33. 
593  Oymak, Zerdüştlük.., s.252. 
594  Moulton, The Treasure Of The Magi…., s.155; Dhalla, Zoroastrian 

Civilizations…., s.156; A. J. Carnoy, “Zoroastrianism”, Encyclopedia 

Of Religion And Ethics, Editör: James Hastings, c.XII, New York 

1921, S.865,  Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda……., s.497. 
595  Buch, Zoroastrians Ethics, s.103-104. 
596  Masani, The Religion Of The Good Life….., s.147. 



 

 

218 Mecusilikte Ateş Sembolü 

işlemlerde kirli kabul edilen cesedin, su, toprak ve ateşi 

kirletmeden ortadan kaldırılması gerekmektedir.  

Ateşin, cesetle kirletilmemesi gerektiği gibi, aybaşı 

olan kadınlar tarafından da kirletilmemesi gerekir 

(Vendidad, 16/1-18). Aybaşı döneminde kadınların kötü 

ruhların etkisi altında olduklarına inanılmakta, kadınlar 

bu dönemde ateş, ışık ve diğer insanlardan uzak 

tutulmaktadır. Kadınlar, aybaşı döneminde ne güneşe 

bakabilirler, ne de ateşe yaklaşabilirler, bu kutsal ışığı 

kirletmek demektir.597 Dokuz gün devam eden bu sürenin 

sonunda gomez (inek, boğa idrarı) ve su ile arınırlar. 

Ayrıca zararlı 200 canlıyı öldürmek de arınma 

kapsamında yerine getirilir (Her iki arınma şekli için bkz 

Vendidad, 16/12). Yalnız kadının, bu dönemde devalardan 

zarar görmemesi, onlardan korunması için bulunduğu 

yerde yanan bir mum bekletilir. Aynı şey ölüler için de 

geçerlidir. Işık veya Avesta’dan bir bölüm ona zarar 

verilmesini engellemiş olur.598  

Vendidad’a göre aybaşı halindeki kadın ateşten on 

beş adım, sudan on beş adım, kutsanmış Baresma 

destelerinden on beş adım, imanlılardan üç adım uzak 

durmalıdır (Vendidad 16/4). Kadının ateşten belli bir 

mesafe uzakta durmasının gerekçesi olarak adı geçenlere 

zarar vermemesi gösterilmiştir. Buna göre adet gören 

kadının suyu, ateşi ve “dürüst” adamı kirletmemesi için 

onlardan uzak durması onlara zarar vermeyeceği bir 

yerde tutulması gereklidir.599 Çünkü böyle bir kadın 

                                                            
597  Buna ateşin hem kutsal olması hem de arındırıcı olması gerekçe 

gösterilmiştir. Bkz Dubash, The Zoroastrian Sanitary Code, s.88-89. 
598  Fluegel, The Zend Avesta….., s.33-34. 
599 Skjærvø, Introduction to Zoroastrianism, s.66. Skjaoervo, aynı yerde 

“imanlı” yerine “dürüst” ifadesini kullanmış.  



 

 

219 Hayreddin Kızıl 

tamamen kirli kabul edilmekte bir insanla hatta bir 

çocukla temas etmesi dahi yasak kabul edilmektedir. 

Vendidad’a göre aybaşı halindeki kadına, bir çocuk 

dokunursa, çocuğun önce elleri sonra vücudu 

yıkanmalıdır (Vendidad 16/7). 

2.2. İbadette Ateşe Dönme 

Dinlere dışarıdan bakan biri için dinlerin en çok 

dikkat çeken ve en iyi görünen yüzü din müntesiplerinin 

yerine getirmekle yükümlü oldukları ibadetlerdir. Dini 

yaşantının yardımcıları olan ibadetler, kişinin dini 

duygularını beslemekte,600 mensup olduğu dini inanca 

bağlılığını arttırmaktadır.  

İbadet ve ritüeller, din müntesibi için bu işlevi 

görürken o dine dışarıdan bakan biri için ritüelin ait 

olduğu din hakkında fikir sahibi olmasına yardım 

etmektedir. Din mensuplarının neye inandıkları ve neye 

değer verdikleri dinlerin inanç ve günlük 

uygulamalarının önemli ve ayrılmaz kısımları, dini 

oluşturan önemli parçalardan biri olan ritüel veya 

ibadetlerinden anlaşılabilmektedir. Bu ritüel veya 

ibadetler incelenerek herhangi bir dinin neye önem 

verdiği veya vermediği anlaşılabilir.601  

“Ateş”in ritüellerinin ayrılmaz bir parçası olduğu 

Mecûsîlik özelinde, sayılan bu durumlar incelendiğinde 

dışarıdan bakan kişi için “ateş”in dinin en önemli 

tezahürü olduğu görülmekte bu nedenle kimi zaman 

                                                            
600  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.73-74. 
601  Ramiyar P. Karanjia, “The Bâj-Dharnâ (Drôn Yast) And Its Place In 

Zoroastrian Rituals”, Zoroastrian Rituals In Context, Editör: Michael 

Stausberg, Leiden 2004, s.403. 



 

 

220 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Mecûsîler, ateşle ilintilendirilerek “ateşperet” olarak 

isimlendirilmektedirler. Mecûsîler ise bunu farklı 

yorumlamakta ateş’in Ahura Mazda’nın sembolü 

olduğunu ifade etmektedir. 

Aslında hemen her dinin günlük, haftalık, yıllık vb. 

ibadet veya ritüeller gerçekleştirilirken bir yeri veya yönü 

merkez aldığı bilinmektedir. Müslümanlar, Kâbe’ye 

dönerken, Mayalar ibadetlerinde güneşe doğru yönelmiş, 

Sabiiler, ışık âleminin bulunduğunu düşündükleri kuzeye 

doğru dönmüşlerdir.602 Mecûsî kaynakları da bu 

bağlamda ateş’in bir yön olduğunu ifade etmektedirler. 

Mecûsî kaynaklarına göre günde üç defa –sabah, öğle ve 

akşam- Güneş’e ve Mitra’ya onlar birlikte ilerlerken ve 

ay’a ve Behram ateşine, dönerek ibadet edileceği 

belirtilmiştir (Mino-yi Hired 53/1-5).603 Buna göre 

Mecûsîler, ateşi bir yön ve merkez olarak kullanmakta, 

ibadet ettikleri zaman bir ateşe veya bir ışık kaynağına 

doğru dönmektedirler. Kendisine yönelinen ışık, güneş 

gibi doğal bir kaynaktan, bir kandilden, Azerbaycan’ın 

doğal gaz ateşleri gibi doğal bir ateşten ya da bir odun 

ateşinden gelebilir604 veya gece vakti lambaya dönerek 

dua edilir.605 

                                                            
602  Abdurrahman Kasapoğlu, “Bir Dini Tecrübe ve Sembol Olarak 

Kıbleye Yönelme”, Diyanet İlmi Dergi, cilt: 41, sy:4, Ekim Kasım 

Aralık 2005, s.30. 
603  Pahlavi Texts III, (Dîna-î Maînog-i Khirad, Sîkand-Gumanik Vigar, Sad 

Dar), İngilizce’ye çeviren: E. W. West, The Sacred Texts Of The East 

c. XXIV, Ed. Max Müller, Oxford 1895, s.95-96. 
604  K.E. Eduljee, “Fire Light”, yazı için bkz 

http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/worship/fire.htm 

erişim 20/05/2014 
605  Boyce, History Of Zoroastrianism, c.I, s.258. 

http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/worship/fire.htm


 

 

221 Hayreddin Kızıl 

Ateş ve ışığın esas alındığı Mecûsîliğin kutsal 

kitaplarında tapınakta ibadet etme emredilmez veya 

ibadet yerlerinden söz edilmez. İlk dönemlerde hatta 

günümüzde de Mecûsîler, evde veya açık havada ışığa 

yüzünü dönerek ibadet ederler. Bunun yanında zaman 

içerisinde tapınaklar ortaya çıkmış, tapınakta da ibadet 

edilmeye başlanmıştır. Mecûsî ibadetlerinde ışığa dönme 

esas olduğu için günümüzde de varlığını sürdüren bu 

tapınaklarda ateşin korunduğu yerler mevcuttur. Mecûsî 

ibadetlerinin özünde ışığa dönme olduğu için ibadetlerini 

sonsuz ışığı temsil eden, düzenli olarak beslenen ateşe 

dönerek yapmaktadırlar.606 

Tapınakların da olmasına rağmen Mecûsîler için 

ibadet öncelikle bireysel bir çaba olarak evde, açık 

havada, deniz kıyısında, zirvelerde veya başka bir uygun 

ortamda gerçekleştirilmektedir.607 Hindistan’da Parsiler 

arasında deniz kıyısında ibadet edenler görülmektedir. 

Deniz kıyısında ibadet yapan bir Mecûsî için dört unsur 

da bir aradadır. Buna göre ateş, en büyük formuyla güneş 

şeklinde hazır durumda, su, uçsuz bucaksız Hint 

Okyanusu olarak önlerinde, toprak ayaklarının altında ve 

hava güzel kokusuyla denizden esmektedir.608 Hindistan 

Bombay’da, yukarıda ifade edildiği şekilde herhangi bir 

gün sahil boyunca, günün herhangi bir saatinde, dindar 

Parsilerin parmaklarını, suya daldırdıkları, gözlerine ve 

                                                            
606  K.E. Eduljee, “Zoroastrian Worship”, yazı için bkz 

http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/worship/index.ht

m#praying erişim 22/05/2014 
607  K.E. Eduljee, “Zoroastrian Worship”. 
608  S. Laing, A Modern Zoroastrian, London 1898, S.220; Masani, The 

Religion Of The Good Life…, s.92-95. 

http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/worship/index.htm#praying
http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/worship/index.htm#praying


 

 

222 Mecusilikte Ateş Sembolü 

başlarına sürdükleri ve ellerini Ahura Mazda’ya dua 

etmek için kaldırdıkları görülebilir.609 

Fakat evde veya tapınakta gerçekleştirilen Mecûsî 

ritüeller ateşin etrafında, onun huzurunda 

gerçekleştirilmektedir. Bütün Mecûsî ritüellerinde önemli 

bir rol oynayan610 ateş olmadan hiçbir Mecûsî ritüel 

gerçekleştirilememekte, bu sembol olmadan kurban 

ritüeli yapılamamaktadır.611 Yani önemli Mecûsî 

ritüellerinden olan Yasna, Visperad ve Vendidad gibi 

ayinlerde de ateş (herhangi bir ev ateşi olabilir) 

kullanılmaktadır.612  

Masani, Mecûsîlerin bu şekilde gerçekleştirdikleri 

ibadetlerini yorumlarken onların maddî, görünen su ve 

ateşe ibadet etmediklerini kaydetmiştir. Bunların yani 

görünen su ve ateşin, akıl gözüyle bilinen manevî ateş ve 

su’yun sembolleri olarak kabul ettiklerini belirtmiştir. 

Onlar, su ve ateşin kendisine değil, bunların içinde 

bulunan manevî ateş ve suya ibadet etmektedirler. 

Bunlar, “Atarsh puthra AhuraheMazdao- Ateş, Ahura 

Mazda’nın oğlu” ve “Aredvi Sura Anahita- Suların 

Doğru, Parlak, Temiz Ruhu”‘na ibadet etmektedirler. Bu 

ateş “Garonmanadır yani Ahura Mazda’nın önünde 

parlayan” ateştir, su ise dünyada akan bütün suların 

kaynağı Aredvi Sura Anahita’dır.613 

                                                            
609  Masani, The Religion Of The Good Life…, s.92-95. 
610  Karanjia, “The Bâj-Dharnâ (Drôn Yast)…..”, s.411. 
611  Bilimoria, Zoroastrianism…..,, s.342-343. 
612  Jivanji Jamshedji Modi, The Religious Ceremonies And Custom Of The 

Parsees, Bombay 1922, s.251-253. 
613  Masani, The Religion Of The Good Life…., s.96. 



 

 

223 Hayreddin Kızıl 

Yani Masani’ye göre Mecûsîler ateşin kendisine 

değil, Sonsuz Işığı temsil ettiğine inandıkları ateşe 

dönerek ibadet etmektedirler. Ateşperest 

isimlendirmesini kabul etmeyen Masani’ye göre eğer 

ateşe dönüp ibadet ettikleri için ateşperest olarak 

adlandırılacaklarsa, Mecûsîlerin, o zaman güneşe ve suya 

dönerek ibadet ettikleri için güneşperest, superest, 

denizperest olarak da adlandırılmaları gerekmektedir.614 

2.3. Mecûsîlikte İbadetler ve Vakitleri  

Mecûsîlikte, ritüel ve seremoniler ikiye 

ayrılmaktadır. Bunlar: 

1- İç ritüeller: Bu ritüeller ateşkede içerisinde ateşin 

bulunduğu belli bir alanda -pavi içerisinde-, yapılırlar. 

2- Dış ritüeller: Bunlar, ateşin bulunduğu alanın 

dışında -pavi dışında- yapılırlar.  

İç ritüeller, sözcükten de anlaşılacağı gibi sadece 

ateş tapınağında, Dar-ı Mehr (Mithra’nın Evi) olarak 

bilinen ve genelde ateş tapınağına eklenmiş bir yerde, 

kutsal bir alanda, yapılabilir. Bunlar: Yasna, Visperad, 

Vendidad ve Baj615 seremonilerini içerir.616  

                                                            
614  Masani, The Religion Of The Good Life….., s.85-87. 
615  Baj: Yazatalar, Fravaşiler vb varlıkların onuruna okunan belirli 

sözcükler veya dualar, bunların onuruna düzenlenen törenlerde 

verilen hayvansal ve bitkisel ürünleri, bunların yanında birinin 

ölümünden sonra yapılan dini töreni ifade eder. Bkz Modi, The 

Religious Ceremonies….., s.355; Yıldırım, Fars Mitolojisi Sözlüğü, s. 

135-137; A. V. Williams, “Baj (1)”, madde için bkz  

http://www.iranicaonline.org/articles/baj-a-principal-zoroastrian-

observance-meaning-primarily-utterance-of-consecration-

reference-to-baj-has-been-current-     erişim 10/12/2014. 

http://www.iranicaonline.org/articles/baj-a-principal-zoroastrian-observance-meaning-primarily-utterance-of-consecration-reference-to-baj-has-been-current-
http://www.iranicaonline.org/articles/baj-a-principal-zoroastrian-observance-meaning-primarily-utterance-of-consecration-reference-to-baj-has-been-current-
http://www.iranicaonline.org/articles/baj-a-principal-zoroastrian-observance-meaning-primarily-utterance-of-consecration-reference-to-baj-has-been-current-


 

 

224 Mecusilikte Ateş Sembolü 

İç ritüelleri yönetecek din adamının yüksek 

derecede arınmış olması gereklidir.617 Çünkü bu 

seremoniler ateşin bulunduğu bölümde, sınırları 

belirlenmiş pavi içerisinde yapılabilirler ve sadece arınma 

ritüeli gerçekleştirmiş kişiler kutsal pavi içerisine 

girebilir.618 

Burada geçen pavi ateş ile çevresi arasında bir sınır 

çimektedir. Dünyevî olan ile kutsal olanı birbirinden 

ayıran sınır olmaktadır. Pav, kelime olarak, kutsal 

demektir. Pavi ise kutsal törenlerin veya kutsal 

seremonilerin yapıldığı alanı koruyan bir “çizgi” 

anlamına gelmektedir. demektir. Pâvan, âv, su ile yıkanan 

demektir. Ritüel için kullanımında, bir şeyi pav etmek-

making a thing pav” seremoni olarak temizlemek, 

demektir. Bu da bir şeyi üç defa yıkamak demektir. Suyu 

pav ritüelinde kullanmak için ilk önce suyu içeren kap bir 

defa yıkanır, sonra kap ağzına kadar suyla doldurulur, 

daha sonra kap Ahurahe Mazdao Ashem Vohu duasıyla 

üç kez dökülür ve fazla su ile doldurularak taşması 

sağlanarak arınma gerçekleştirilmiş kabul edilir.619 

Pavi içinde yapılan dini törenlerden biri olan Yasna 

seramonisi uzun ve karmaşık bir ritüeldir. İleride de ifade 

edileceği gibi Yasna’nın temeli, rahiplerin bir ritüel 

                                                                                                                     
616  Masani, The Religion Of The Good Life…., s.177. Baj seremonisi ise  

hem tapınakta hem de temizlenmiş başka bir yerde yapılabilir. Bkz 

Kreyenbroek-Munshi, Living Zoroastrianism……, s.9-11. 
617  Jamsheed K. Choksy, “Zoroastrianism”, Encyclopedia of Religion -

second edition-, editör: Lindsay Jones, USA 2005, s.9998. 
618  K.Eduljee” Zoroastrian Places Of Worship”, 

http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/temples/atashBeh

ram.htm erişim 22/05/2014. 
619  Bkz Modi, The Religious Ceremonies….., s.115. 

http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/temples/atashbahram.htm
http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/temples/atashbahram.htm


 

 

225 Hayreddin Kızıl 

halinde haoma bitkisinden haoma içeceğini 

çıkarmalarıdır.620 Yasna seremonisi, modern dönemde iki 

rahip tarafından sabahın erken saatlerinde yapılır. Geç 

dönemlere ait olduğu düşünülen Vendidad seremonisi, 

gece uygulanır, litürjisi Avesta’nın Yasna ve Vendidad 

bölümlerinden metinler içerir.621  

Pavi alanı dışında yapılan dış litürjik ayinler ise, 

Afringan seremonisi, baj seremonisi ve dron seremonisi 

şeklindedir. Bu ve benzeri seremoniler pavi dışında 

yapılmalarına rağmen yine bir ateş bulundurulmaktadır 

(ateş dadgah).622  

Dar-ı Mehr’in dışında herhangi bir özel yapı veya 

yerde, herhangi bir rahip tarafından yapılabilen Afringan, 

Tanrı ve Ameşa Spentalara övgü/şükrü ifade etmek için 

kullanılmaktadır. Brahmanların Apei ritüeline 

benzemektedir. Bir ateş, kabın içerisinde rahibin önünde 

yanar halde tutulur ve sandal ağacı ile beslenir. Sunular 

temel olarak meyve, çiçekler, süt, su, şarap ve şerbetten 

oluşur.623 Dron, ise meyve, yumurta ve saf tereyağı gibi 

hayvansal ürünler litürjik metinler okunurken karıştırılır. 

                                                            
620  Paula R. Hartz, Zoroastrianism, Chelsea House Publishers, Printed 

In China 2009, s.100. Bir sonraki bölümde yasna anlatılacağı için 

şimdilik bu kadarla iktifa edilecektir. 
621  Kreyenbroek-Munshi, Living Zoroastrianism……, s.9-11. 
622  Bu seremoniler ve yapılışları için bkz K. E. Eduljee, “Liturgical 

Ceremonies”, 

http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/ceremonies/liturg

y.htm erişim 27/05/2014; Choksy, “Zoroastrianism”, Editör: 

Lindsay Jones, s.9998. 
623  Masani, The Religion Of The Good Life…., s.179. 

http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/ceremonies/liturgy.htm
http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/ceremonies/liturgy.htm


 

 

226 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Töreni yöneten rahip, dron’dan biraz yer ve sonra 

dağıtılır veya rahibe verilir.624 

Ateş karşısında yapılan ibadet ve ritüellerde rahibin 

yüzünün bir kısmı, nefesi ile ateşi kirletmemek için 

maskelenmiştir, ellerine de eldiven geçirmiştir. Bu şekilde 

ateşe bir sandal ağacı odunu atar ve kötü düşünce, kötü 

söz ve kötü davranıştan korunmak için üç kez duzhmata, 

duzhukhta, duzhvarshta –iyi düşünme, iyi konuşma iyi 

davranma- sözcüklerini tekrar eder. Litürji, Avesta’dan 

birkaç ayet okumayı içerir. Bu okumalar kutsal 

kitaplardan hazırlanmış küçük dualardan oluşur. Bu 

duaların her birinin okunması gereken bir gün vardır ve o 

dualar o günde okunur. Rahip dua okurken, elinde 

baresman veya dal demeti tutar. Kurban, ekmek ve 

myazda (başlangıçta katı sunumlar için kullanılan bu 

terim daha sonra süte uygulandı) sunumundan oluşur. 

Bunun yanı sıra, Zerdüşt’ın yasaklamasına rağmen 

haoma kurbanı vardır. Haoma ateşin önünde hazırlanır 

ve ayin rahibi (zaotar) ve yardımcıları (raspi) tarafından 

içilir.625  

Mecûsîlikte, her Mecûsî’nin tek başına bir rahip 

olmadan yapabileceği günlük ibadetler, hergün düzenli 

olarak yapılan dua ve dini törenler vardır. Mecûsîliğin 

dikkat çekici diğer bir yönü de önceki bölümlerde 

belirtilmiş olduğu gibi temizlikle ilgili oldukça ayrıntılı 

kurallardır. Hatta ileriki konularda da görüleceği gibi 

ibadet için hazırlanan ateşler ve ateşle ilgili ritüellerde 

kullanılan aletler de arındırılmaktadır.626 Temizlik ile ilgili 

                                                            
624  Kreyenbroek-Munshi, Living Zoroastrianism……, s.9-11. 
625  Carnoy, “Zoroastrianism”, c.XII, s.865 
626 Modi, The Religious Ceremonies……,  s.318-312. 



 

 

227 Hayreddin Kızıl 

kurallar yerine getirilmeden bu ibadetler 

gerçekleştirilemez.627  

Mecûsîlikte günlük ibadetler dua şeklindedir. Bir 

Mecûsî günde beş kez ibadet eder, gah olarak tabir edilen 

her vaktin başlangıcında, ateşin (gerçek bir ateş, bir 

lamba-ışık-, güneş veya ay) önünde ayakta durur. 

Tamamen temiz değilse, abdest alır, yüzünü, ellerini ve 

ayaklarını yıkar.628 Güneş doğarken, öğlen tepedeyken, 

öğleden sonra, güneş batarken ve gece olmak üzere beş 

kez yapılır.629 Yüzleri ateşe veya güneşe dönerek ibadet 

ettiklerinde ayaklarında ayakkabı yoktur, yalınayak bir 

şekilde ibadet ederler.630 

Hazırlık ve dua şu şekilde yapılır: Bir Mecûsî, önce 

yüzünü, ellerini, ayaklarını yıkar, sonra kutsal bağı –

kuşti- çözer, onu iki elinde tutarak gözleri doğruluğun 

sembolü ateşe bakar halde yaratıcısının huzurunda 

ayakta dik durur. Sonra Ahura Mazda’ya dua eder, 

elindeki kuştinin uçlarını küçümser bir şekilde şaklatarak 

Angra Mainyu’yu lanetler ve dua ettiği sırada kuştiyi 

tekrar bağlar. Tamamı sadece birkaç dakika sürmesine 

rağmen temel inanç ilkelerini ve dine bağlılığı ve disiplini 

içeren ritüelin dini yönden düzenli, sıraya uygun 

yapılması gereklidir.631 

 

                                                            
627  Hartz, Zoroastrianism, s.100. 
628  Boyce, Textual Sources….., s.58. 
629  Gündüz, Yaşayan Dünya Dinleri, s.519. 
630 Fluegel, The Zend Avesta…..,  s.44-45. 
631  Boyce, Zoroastrians Their Religious…, s.33; Religions Of The World 

A Comprehensive Encyclopedia Of Beliefs And Practices, c. IV, 

s.1463. 



 

 

228 Mecusilikte Ateş Sembolü 

2.4. Yasna İbadetinin Yapılışı 

Mecûsîliğin en temel ritüeli olan ve ateşi, suyu, 

bitkileri, hayvanları, insanları ve kutsal sözleri bir araya 

getiren yasna, Mecûsîlikten daha eskidir. Bu tören 

binlerce yıldır uygulanmakta olan antik bir Hint-İran 

ritüelidir.632  

Mecûsîlikte asırlardır uygulanan Yasna ayininin, 

günlük olarak hazırlanan kutsal içecek haoma hazırlama 

ile hayvan kurban etme töreninden oluşan ilk ritüele 

dayandığı ve ondan ortaya çıktığı belirtilmiştir.633 Antik 

Hint-İran döneminde ateşe ve suya yapılan sunular 

günlük temel bir ibadetti. Bu ayinde düzenli olarak ateşe 

kurban edilmiş hayvan etleri de sunuluyordu.634 Antik 

İran’da bu ritüelde kurban ve gıda sunuları yapılırken, 

övgü ve şükran İlahîleri söylenirdi. Ayrıca sarhoş edici bir 

içecek olan Haoma veya Soma’yı içeren önemli bir ritüel 

de gerçekleştirilirdi, kutsanmış haoma tanrılara 

sunulurdu ve bir tören şeklinde ibadet edenler tarafından 

içilirdi.635 Ev dışında yapılan bu uygulama tüm Hint-

Avrupa inançlarında görülür, tanrılarının payı ateşe 

döküldükten sonra geriye kalan, ibadet edenler 

tarafından içilirdi.636 

Zerdüşt, öğretisini anlatmaya başladığı dönemde 

çok tanrıcılıkla beraber bazı Hint-İran uygulamalarını 

                                                            
632  Choksy, “Zoroastrianism”, Editör: Lindsay Jones, s.9998. 
633  William W. Malandra, “Yasna”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/yasna erişim 02/06/2014. 
634  Boyce, Zoroastrians Their Religious….., s.4-5. Bu ritüel, günümüzde 

Hindistan’da farklı bir formda yajna seremonisi olarak mevcuttur. 

Bkz Choksy, “Zoroastrianism”, Editör: Lindsay Jones, s.9998. 
635  Boyce, Textual Sources……,, s.9. 
636 Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda…….,, s.498. 

http://www.iranicaonline.org/articles/yasna


 

 

229 Hayreddin Kızıl 

yasakladı. Yasakladıkları arasında kanlı kurban ve haoma 

töreni de vardır.637 Fakat sonraları bu tören, sıvının sarhoş 

edecek kadar mayalanmasına izin vermeden, hafifletilmiş 

bir şekilde de olsa, yeniden ihdas edilmiştir. Haoma, önce 

ateşe takdim edilir, sonra da Zerdüştî rahip tarafından 

içilir.638 

Günümüzde uygulanan Yasna töreninde de en 

önemli öğeler, ritüel ateşi ve bu ateş önünde haoma 

içeceğinin hazırlanmasıdır.”639 Ritüelin odağında olan 

Haoma, Yasna’nın temel öğelerindendir.640 Haoma, 

Atar’ın hem ateş hem de yazata olması gibi Avesta’da 

hem içecek hem de bir yazata olarak geçmektedir.641 

Zerdüşt tarafından yasaklanan bu tören, Atar’ın 

Avesta’ya sindirilmesi gibi Avesta’ya kabul ettirilmiş, 

kendisi için bir yeşt eklenmiştir (Hom Yeşt). Avesta’da, 

Zerdüşt’ün ateş töreninde iken ölümü uzaklaştıran 

Haoma’nın yanına geldiği, Zerdüşt’ün sorusu üzerine ona 

geçmişte Haoma içeceğini hazırlayan ilk krallardan söz 

ettiği aktarılmaktadır (Yasna 9/1- 15). 

Eliade ise, Zerdüşt’ün geleneksel kanlı ve çılgın 

ritüeller yerine bu töreni önerdiğini belirtmiştir. Ona göre 

bu tapınımın erginleyici ve eskatolojik niteliği açıktır. 

Tapım öylesine tinseldir ki, Gatha’larda “kurban” (yasna) 

                                                            
637  Fluegel, The Zend Avesta.…., s.46-47. 
638  Ahmet Güç, Dinlerde Mabed ve İbadet, Ensar Neşriyat, İstanbul 2005, 

s.47-48. 
639  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.255-256. 
640  Malandra, “Yasna”. 
641  Haoma, Airyaman gibi sağlıkla ilgili Göksel bir Yazatadır. Bkz 

Dhalla, Zoroastrian Theology, s.100; Mary Boyce, “Haoma ii. The 

Rituals”, http://www.iranicaonline.org/articles/haoma-ii erişim 

11/09/2014. 

http://www.iranicaonline.org/articles/haoma-ii


 

 

230 Mecusilikte Ateş Sembolü 

terimi “düşünce” terimiyle eşdeğerlidir. ‘Ahura Mazda 

“iyi Düşünce olarak” yaklaştığında ve “Tapmamla kime 

seslenmek istiyorsun?” diye sorduğunda, Zerdüşt cevap 

verdi: “Senin ateşine!” ve ekledi: “Ona saygımı ifade 

etmek için kurban sunarken, elimden geldiğince Adalet’i 

düşünmek istiyorum!” (Yasna 43:9). Kurban, teolojik bir 

meditasyon fırsatı, daha doğrusu “dayanağı”dır.642 

Yasna Mecûsîliğe özümsetilince,  haoma bitkisinden 

üretilen kutsal içecek de hayvanların kurban edilmesini 

kaldırmak için güncellenmiştir. Bugün Mecûsîler arasında 

hayvan kurbanlarının olmaması geçmişte hayvan 

kurbanının normal olduğu ve dini hayatın bir parçası 

olduğu gerçeğinden uzaklaştırmamalıdır.643 Antik ve 

ortaçağda, öküz, koyun veya keçi gibi yararlı kabul edilen 

hayvanlar kurban olarak sunulurdu. Yirminci yüzyılın 

başlarından beri meyve, düz mayasız ekmek ve pişirilmiş 

gıdalar ikame edilmiştir.644 XIX. Yüzyıla kadar devam 

etmiş olmasına rağmen645günümüz Parsileri de kanlı 

kurbanlar vermemektedir.646  

İran ve Hindistan’da yaşayan Mecûsîler arasında 

günümüzde kanlı kurbanlar olmamasına rağmen 

geçmişte kurbanın devam ettiği anlaşılmaktadır. Eliade, 

Zerdüşt’ün, bazı kanlı kurbanları mahkûm ettiğini fakat 

hepsini reddettiğinin kesin olmadığını belirtir. Çünkü 

Avesta’da hayvan kurbanları bilinmektedir (Yasna 11/4; 

Yeşt 8/58). Ayrıca Ahamenişler egemenliğinde, Part veya 

Sasanîler döneminde de hayvan kurbanlarına sıkça 

                                                            
642 Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi, c.I, s.386. 
643  De Jong, “Animal Sacrifice In Ancient Zoroastrianism..... ”, s.127. 
644  Choksy, “Zoroastrianism”, Editör: Lindsay Jones, s.9998. 
645 De Jong, “Animal Sacrifice In Ancient Zoroastrianism..... ”, s.127. 
646  Fluegel, The Zend Avesta…., s.46-47. 



 

 

231 Hayreddin Kızıl 

rastlanmaktadır.647 Dhalla, kurban verilen hayvanlar 

arasında atlar, develer, eşekler, erkek geyikler, öküzler, 

koyunlar ve kuşlar olduğunu kaydetmiştir.648 Bu gelenek 

Hindistan’daki vejeteryanların Parsileri etkilemesi sonucu 

Parsiler arasında ortadan kalkmıştır. Parsilerin bu 

davranışları yirminci yüzyılda İran’daki Mecûsîleri 

etkilemiş ve onlara arasında da yayılmıştır.649  

İnsan kurbanı ise hiçbir zaman 

gerçekleştirilmemiştir. Bu törenlerde kurban edilmiş 

hayvan, din adamı ve diğerleri tarafından yenilmeden 

önce, kutsama yoluyla kutsal ateşe göstererek kurban 

görevi yerine getirilirdi. Kurban işini bir din adamı 

yapardı.650 Ateşe kurban hayvanının yağı sunulurdu. 

Buna Ataş-zor, denirdi. Burada yağ, alevlerin birden 

yükselmesine neden olmakta ve ateşte tamamen eriyip, 

çözülmektedir. Zohr, hırsızlık vb. yollarla elde edilmiş 

çalıntı bir hayvandan olmamalıydı. Genellikle koyun ve 

keçiden sağlanan zohr’un, Bahman da denilen Vohu 

Manah’ın herhangi temiz yaratığından olması makbuldu. 

Koyun, keçi, domuz, eşek ve inek açıkça Pehlevi ve Farsça 

Zerdüşt metinlerinde Ataş-zohr ile bağlantılı olarak söz 

edilir ve at, inek, koyun ve kurban art arda Avesta’da 

adlandırılır.651  Kurbanın ateşe sunulması, Mecûsî 

                                                            
647  Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi, c.I, s.397. 
648  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.255-256. 
649 Choksy, “Zoroastrianism”, Editör: Lindsay Jones, s.9998. 
650  Rawlinson, Eski Doğu’nun Büyük Krallıklarından.…,  s.108. 
651  M. Boyce ve F. M. Kotwal, “Atas-Zohr”, ansiklopedi maddesi için 

bkz http://www.iranicaonline.org/articles/atas-zohr-or-atas-zor-

persian-zor-e-atas-a-middle-persian-term-for-the-zoroastrian-

ritual-offering-to-fire-of-fat        erişim 29/05/2014     Aynı yerde bu 

törenin Zerdüşt öncesine dayandığı, Hindistan Brahminleri 

tarafından da uygulandığı devamında belirtilmiştir 

http://www.iranicaonline.org/articles/atas-zohr-or-atas-zor-persian-zor-e-atas-a-middle-persian-term-for-the-zoroastrian-ritual-offering-to-fire-of-fat
http://www.iranicaonline.org/articles/atas-zohr-or-atas-zor-persian-zor-e-atas-a-middle-persian-term-for-the-zoroastrian-ritual-offering-to-fire-of-fat
http://www.iranicaonline.org/articles/atas-zohr-or-atas-zor-persian-zor-e-atas-a-middle-persian-term-for-the-zoroastrian-ritual-offering-to-fire-of-fat


 

 

232 Mecusilikte Ateş Sembolü 

inancına göre ilk insan çiftinde vardır. Buna göre ilk insan 

çifti Maşye ile Maşyane, kurban olarak kestikleri hayvanı 

pişirip bir parçasını ateşe, bir başka parçasını havaya 

atarak tanrılara sunarlar, ama bu parçayı bir akbaba 

kapar.652 Ahura Mazda’nın iyi yaratılış kozmik 

bütünlüğünün korunmasının nihai hedef olduğu Yasna 

ritüelinde geçmişteki hayvan kurbanının yeri, törende 

hazır bulundurulan, sunulacak ekmek ile tüketilen 

sadeyağ ile korunmuştur.653 

Mecûsîler tarafından yapılan Yasna ile Hinduların 

yaptığı Yajna töreni arasında benzerlikler olmasına 

rağmen bazı farklılıklar vardır. Parsiler ve Hindular 

tarafından yapılan iki töreni karşılaştıran Martin Haug, 

iki törenin benzer noktalarının bulunduğunu, yalnız 

Mecûsîlikte yapılan seremonilerde ateşe bir şey atılmadığı 

ateşe gösterildiği ve katılanlar tarafından yenildiği 

belirtilmektedir. Hindistan’da yapılan törenlerde dört 

keçinin kurban edildiği, etin bir kısmının tanrılara 

sunulmak üzere ateşe atıldığı, bir bölümünün de din 

adamları ve töreni düzenleyenler tarafından yenildiği 

ifade edilmiştir. Mecûsîlikte hayvan kurban 

edilmemektedir. Günümüzde geçmişte uygulanan 

kurbanın izi olarak ifade edilebilecek bir şey kalmıştır. Bu 

da törende bir parça etin kullanılmasıdır.654 Hinduların 

benzer diğer törenlerinde de tanrılara sunulması için et, 

ateşe atılmaktadır. Mecûsîlerde ise bu uygulama 

                                                            
652  Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi, c.II, s.364. Ayrıca bkz 

William W. Malandra, “Sacrifice i. In Zoroastrianism”, ansiklopedi 

maddesi için bkz  http://www.iranicaonline.org/articles/sacrifice-i 

erişim 11/09/2014. 
653  Malandra, “Yasna”. 
654  Haug, “The Zoroastrian Religion……”, s.281 

http://www.iranicaonline.org/articles/sacrifice-i


 

 

233 Hayreddin Kızıl 

yapılmamakta, ateşe atılmayan et, ateşe gösterilip 

kutsandıktan sonra yenilmekteydi.655 

Yasna tabiri, Mecûsîlikte, hem törenin kendisi hem 

de Avesta’nın bir bölümü için kullanılılır. Tören, günlük 

olarak sabah vakitlerinde yapılır.656 Yasna, Mecûsîlikte, 

Ahura Mazda, Ameşa Spentalar, Yazatalar ve bütün 

ruhani güçlere kurban sunmak (veya ibadet=dua etmek) 

ve din adamlarına gerekli ayin yapma gücünü vermek 

şeklinde iki amaca hizmet eder. Geleneksel bilgi, Ahura 

Mazda’nın, Yasna’nın gücü ile maddî dünyayı yarattığı 

şeklindedir. Hatta buna göre Zerdüşt, son Yasna’yı 

zamanın sonunda oluşturduğu için, onun zaferinin açılış 

töreni olacaktır.657 

Yasna töreni, Zaotar ve Raspi’den oluşan iki rahip 

eşliğinde gerçekleşir. Raspi’nin temel görevi ateşi 

beslemektir. Sabah vakitlerinde yapılan tören boyunca 72 

bölümden oluşan Avesta’nın Yasna bölümü, ateşin 

önünde okunur. Niyayiş’ler gibi sadece dua metinleri 

olmayan Yasna’lar, kurban ritüellerinde her zaman ateşin 

önünde dini bir seremoniyle okunur.658 Okunma sırasında 

Yasna’ların ilgili olduğu yerler geldiğinde konu ile ilgili 

törenin bölümleri gerçekleştirilir. İlk Yasna’lar ritüelin 

girişi olması hasebiyle konu olarak da Ahura Mazda’ya, 

Ameşa Spentalara, Geuş Urvan, Atar’a yakarılır. Daha 

sonraki bölümler ilgili günün tanrılarına, ritüelin 

yapıldığı vakte vb. yakarılır. Yasna 3 ile Yasna 8 arası 

                                                            
655  Haug, “The Zoroastrian Religion……”, s.285. 
656  Malandra, “Yasna”. 
657  Oymak, Zerdüştlük…, s.199. 
658  Haug, “The Zend-Avesta, or the Scripture of the Parsis”, s.139-140; 

Skjærvø, Introduction to Zoroastrianism, s.64. Seremoni için yapılan 

hazırlıklar için bkz Skjærvø, aynı eser, s.64. 



 

 

234 Mecusilikte Ateş Sembolü 

bölümler okunurken ekmek ve yağ verilir. Her Yasna’nın 

ilgili olduğu bir ritüel vardır.659 

İlk dönemlerde dışarıda yapılan Yasna töreni, 

Mecûsîler tarafından günümüzde ateş tapınağında Pavi 

olarak bilinen ayrılmış bölgede gerçekleştirilir.660 Sınırları 

belirlenmiş bölge; dikdörtgen şeklinde yerler olarak 

birkaç parçaya bölünmüştür ki her bir parça litürjik 

objeler içerir.661 Yasna törenini, icra edecek din adamları, 

arınma ritüelini gerçekleştirir, özel duaları ezbere okur, 

belirli bir elbise giyer, beyaz bir peçe/pâdan ile ağız ve 

burunlarını örterler. Pâdan, tören unsurlarını ve ateşi, 

papazların ağzındaki buhar ve tükürük ile oluşacak 

kirlilikten korunmak için kullanılır. Tören alanının 

çevresini belirleyen çizgiler aynı zamanda bütün 

kötülüklere karşı bir koruma kabul edilir. Dolayısıyla, 

yetkisi ve niteliği olmayan hiç kimsenin, tören sırasında 

kutsal bölgede, sınırı çizilen yere girmelerine izin 

verilmez. Eğer herhangi bir kimse kuralları çiğnerse tören 

geçersiz olacaktır.662 

Yasna töreni başlamadan önce törende kullanılacak 

eşyalar hazır olmalıdır. Kutsanmış su, qaretem (bir tür 

ekmek), tereyağı, taze süt, et, nar ağacı ile birlikte Haoma 

bitkisi dalları, Haoma bitkisi suyu, öküz tüyü, bir kamış 

vasıtasıyla birbirine bağlı olan bir deste dal (baresma 

günümüzde barsom663 denir) hazır bulunmalı, bunlar 

                                                            
659  Malandra, “Yasna”. 
660  Oymak, Zerdüştlük…., s.199; Malandra, “Yasna”. Aynı yerde son 

bölümlerde yasna’nın nasıl yapıldığı anlatılıyor. 
661  Oymak, Zerdüştlük…., s.199. 
662  Oymak, Zerdüştlük.., s.199-200. 
663  Barsom, litürjik aparatlar arasında önemli bir parçadır. Modern 

dönemde ağaçtan yapılma eski Barsom’ların yerini metal olanlar, 



 

 

235 Hayreddin Kızıl 

Dadgah ateşinin veya tapınağın ortak ocağının 

karşısındaki (Kutsal ateşler Adarân veya Behrâm’ın 

önünde değil) mermer masaya yerleştirilmiş olmalıdır. 

Hazırlanmış Haoma suyu dışındaki bu malzemeler 

olmadan hiçbir Yasna töreni din adamları tarafından 

gerçekleştirilemez. Haoma hazırlığına Yasna töreninden 

önce başlanabilir.664 

Ritüel alanı olarak ayrılan yerin kuzeye bakan 

tarafında, etrafı çevrili alanın merkezine yakın yerde taş 

blok halinde taş ayaklı bir sunak masası bulunur ki 

üzerinde çeşitli kutsal araçlar (alet), yirmi bir metal telden 

(Barsom) oluşan bir demet yer alır. Ayin masasının 

yanında, batı yönünde arındırma suyu için taş blok 

üzerinde küçük metal bir kap yer alır. Bu kabın yanı sıra, 

biraz kuzey tarafında geniş bir taş kaide üzerinde geniş 

bir su kabı yer alır. İki küçük kabı yeniden su ile 

doldurmak için derin olmayan bir kâse ki Hom’u (Haoma 

bitkisi) ezmek ve filtreden geçirme işi için 

kullanıldığından kutsallık nüfuz eder. Hazırlık 

seremonisinde kullanılana dek kap muhafaza edilir.665 

Haoma’da sırasında haoma bitkisinin özü çıkarılır ve 

ateşin önünde içilir. Mecûsîler, Haoma’dan söz konusu 

bitkiye hayatından ve canlılığından akıtan ruhu 

                                                                                                                     
pirinç veya gümüşten yapılmış barsomlar almıştır. Bkz Modi, The 

Religious Ceremonies…..,  s.277. Ayrıca Yasna 2’nin Avesta’nın 

litürjik el yazmalarında Barsom Yast olarak bilinir. Bkz Prods 

Oktor Skjærvø, “Barsom Yast”, ansiklopedi maddesi için bkz  

http://www.iranicaonline.org/articles/barsom-yast-in-the-liturgical-

manuscripts-of-the-avesta-the-name-of-the-second-had-chapter-of-

the-yasna erişim 11/09/2014  
664  Haug, “The Zend-Avesta, or the Scripture of the Parsis”, s.139-140. 
665  Oymak, Zerdüştlük…., s.200. 

http://www.iranicaonline.org/articles/barsom-yast-in-the-liturgical-manuscripts-of-the-avesta-the-name-of-the-second-had-chapter-of-the-yasna
http://www.iranicaonline.org/articles/barsom-yast-in-the-liturgical-manuscripts-of-the-avesta-the-name-of-the-second-had-chapter-of-the-yasna
http://www.iranicaonline.org/articles/barsom-yast-in-the-liturgical-manuscripts-of-the-avesta-the-name-of-the-second-had-chapter-of-the-yasna


 

 

236 Mecusilikte Ateş Sembolü 

anlamaktadırlar.666 Haoma Yeşt’in 19’uncu bölümünün 

dipnotunda Haug, Hom seremonisi sırasında din 

adamının altı kez ateşin etrafında döndüğünü 

kaydetmektedir.667 

Yine Parsi din adamları Hoama suyunu ateşe 

sunmazlar fakat Brahmanlar sarhoş edici bu suyun belli 

bir miktarını tanrılara sunmalıdırlar. Parsiler bu içeceği 

sadece ateşe gösterirler ve kendileri içerler. Daha sonra su 

başrahip (Zaotar) tarafından ikinci kez hazırlanır ve daha 

sonra bir kuyuya dökülür.668 Ritüel sırasında sunulan 

şeyler genellikle süt ürünlerinden oluşmakta, ateşe 

tanrılara ulaştırması için içirilmektedir. Bu ateşe 

çoğunlukla yağ damlatma şeklindedir, bu işlemi yapmak 

da ritüeli uygulayan baş icracının görevidir.669 Mary 

Boyce XVII. yüzyılda İsfahan’da bir ateş tapınağını 

ziyaret eden bir İtalyan’ın ateşe hayvan yağı, koyun 

kuyruğu yağı atıldığını belirttiğini nakletmektedir. Boyce, 

bunun XX. yüzyılın başlarında İran Mecûsîlerinde devam 

ettiğini kaydetmiştir. Sonraları Hindistan’da bunu yerine 

eritilmiş tereyağı kullanılmıştır.670 Ateşe yağ damlatılması 

Avesta’da da geçmektedir:  

Sen düstur emirleri olarak (her zaman) odunla 

beslenirsin. Evet, güzel kokunu adil bir biçimde ve 

                                                            
666 Haug, “The Zend-Avesta, or the Scripture of the Parsis”, s.176. 
667 Haug, “The Zend-Avesta, or the Scripture of the Parsis”, s.180. 
668  Haug, “The Zoroastrian Religion……”,, s.282-283. 
669  Skjærvø, Introduction to Zoroastrianism, S.61; Yasna töreninin nasıl 

yapıldığı için bkz Modi, The Religious Ceremonies…..,, s.260-329; 

Malandra, “Yasna”; Ron G. Williams-James W. Boyd, Ritual Art 

And Knowledge, Aesthetic Theory and Zoroastrian Ritual, USA 1993, 

s.159-166. 
670  Boyce, History Of Zoroastrianism, c.I, s.153-154. 



 

 

237 Hayreddin Kızıl 

mutlaka kutsal tereyağını almalısın ve senin ocağının 

demir ayakları düzenli bir biçimde yerleştirilsin. 

Beslenmene göre tam reşit ol, senin gıdanın ölçüsüne göre 

de! (Yasna 62/2).671 

D. ATEŞKEDELER 

Ateşkede sözcüğü, ateş sözcüğünün, yer anlamındaki 

kede ekiyle birleşmesinden türemiştir. Terim olarak 

“Mecûsîlerin tapınaklarını, ateşin içinde korunduğu, 

sürekli olarak bir ateşin yandığı yerlerin özel adı” olarak 

kullanılmaktadır.672 Mecûsî literatüründe ateşkedeyi tabir 

etmek için zaman içinde farklı sözcükler ortaya çıkmıştır. 

Bu bölümde önce bu tabirler, ardından ateşkedelerin 

ortaya çıkış süreci incelenecektir. 

“Ateş tapınağı” kelimenin de belirttiği gibi ateşi 

muhafaza eden tapınak veya kutsal bir yerdir. Bu 

tapınaklarda dini seremonilerin yapıldığı yerler ve kutsal 

ateş bulunmaktadır. Seremonileri gerçekleştirmek için 

yapılan bu yerler Dar-ı Mihr olarak bilinir. Bazı 

tapınakların Dar-ı Mihr’i yoktur. Buralarda Dar-ı Mihr 

ayrı bir binada yer alır. Fakat neredeyse bütün ateş 

tapınakları veya Dar-ı Mihr’ler aynı binadadırlar ve iki 

isimle beraber anılırlar.673  

Ateşkedelerde hem kutsal ateşin hem de Dar-ı Mihr 

olarak tabir edilen ibadet yapılan bir yerin olması, Mecûsî 

                                                            
671  Diğer seremoniler için bkz Martin Haug, “Notes Descriptive Of 

Some Parsi Ceremonies”,  Essays On The Sacred Language, Writings, 

And The Religion Of The Parsis, London 188,4 s. 393-409. 
672  Yıldırım, Fars Mitolojisi Sözlüğü, s.104; Mary Boyce, “Ataskada”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/ataskada-new-persian-house-

of-fire-mid erişim 30/05/2014. 
673  Modi, The Religious Ceremonies….., s.261-263. 

http://www.iranicaonline.org/articles/ataskada-new-persian-house-of-fire-mid
http://www.iranicaonline.org/articles/ataskada-new-persian-house-of-fire-mid


 

 

238 Mecusilikte Ateş Sembolü 

mabedlerinin isimlendirilmesinde kimi farklılıklar ortaya 

çıkmasına neden olmuştur. Bu mabetler kimileri 

tarafından agiary olarak isimlendirilmekte, kimileri 

tarafından ateşkede olarak isimlendirilmekte iken 

kimilerinin de Dar-ı Mihr olarak isimlendirdikleri 

görülmektedir. Mary Boyce, ilk defa Persian Rivayats ve 

Parsi Gujarati yazmalarında kayda geçmiş Dar-ı Mihr 

ifadesinin Mecûsîlerin yaşadığı bölgelerin Müslümanlar 

tarafından fethedilmesinden sonra ateş tapınakları için 

kullanıldığını belirtmiştir.674 

Hindistan’daki Parsiler, hem ateşkede’nin literal 

çevirisi olan agiary’yi675 hem de Dar-ı Mihr tabirini 

kullanmıştır. Bununla beraber, 20’inci yüzyılda 

Bombay’da yaşayan reformist bir Parsi grup ise 

kurdukları yeni tapınakları için ateşkede terimini tekrar 

canlandırmış ve bu sözcüğü kullanmıştır. İran’da ise 

Mecûsîler ateşkede terimini en önemli tapınakları için 

kullanmıştır.676  Ateşkede tabiri Müslümanlar arasında 

diğer tabirlerden daha çok bilinmektedir. Mecûsîler 

arasında ise Dar-ı Mihr diğer tabirlere göre daha 

yaygındır. 

                                                            
674  Mary Boyce, “Dar-e Mehr”, ansiklopedi maddesi için bkz 

http://www.iranicaonline.org/articles/dar-e-mehr-a-zoroastrian-

term-first-recorded-in-the-persian-rivayats-and-parsi-gujarati-

writings erişim 31/05/2014 Terimin ortaya çıkmasından günümüze 

kadarki kullanımları için bkz aynı site 
675  Agiary, Parsiler arasında ateş tapınakları için kullanılan bir terim. 

Bkz Kreyenbroek-Munshi, Living Zoroastrianism……, s.14; Boyce, 

Zoroastrians Their Religious….., Giriş ve sözlük bölümü s.XV. 

Moulton’a göre ikinci ve üçüncü dereceki ateş tapınakları için 

kullanılan Hintçe bir sözcüktür. Bkz Moulton, The Treasure Of The 

Magi…., s.256. 
676  Mary Boyce, “Ataskada”. 

http://www.iranicaonline.org/articles/dar-e-mehr-a-zoroastrian-term-first-recorded-in-the-persian-rivayats-and-parsi-gujarati-writings
http://www.iranicaonline.org/articles/dar-e-mehr-a-zoroastrian-term-first-recorded-in-the-persian-rivayats-and-parsi-gujarati-writings
http://www.iranicaonline.org/articles/dar-e-mehr-a-zoroastrian-term-first-recorded-in-the-persian-rivayats-and-parsi-gujarati-writings


 

 

239 Hayreddin Kızıl 

Avesta’da, ibadetlerin gerçekleştirileceği bir bina 

veya yapıya vurgu yapılmadığı, Mecûsîlikte ibadetin ateş, 

ışık ve ışık cinsinden bir şeye dönülerek yapıldığı daha 

önce belirtilmişti. Bu durum İran Mecûsîleri’nin göç 

ettikleri yerlerde de devam etmiştir. Sonraları Parsi olarak 

anılacakları Hindistan’a göç eden Mecûsîlerin asırlarca 

Hindistan’da sadece bir tapınağı oldu.677 Bu tapınağın 

bulunduğu yerin dışında kalan diğer yerleşim yerlerinde 

yazisngah denilen ritüellerin yapıldığı küçük yapılar 

vardı. Ateşi düzenli ve sürekli yanan bir Yazisngah 

mevcut değildi. Bu nedenle günlük olarak din adamları 

ritler için kendi ocaklarından buraya ateş taşırlardı. 

Parsiler bu yapılar için dar-ı mihr veya agiary (ateş evi) 

tabirlerini kullandılar. Bu yapılarda 17’inci yüzyıllara 

kadar sürekli yanan ateşler bulunmadı, bu da modern 

Parsi bilim adamlarına başlangıçta agiary’nin literal 

anlamına zıt olarak dar-ı mihr’i, yazisngah’lar olarak 

yorumlamalarına izin verdi. Bu tabir daha sonraları 

düşük seviyeli ateşler için (ateş Dadgah) kullanılmaya 

başlandı. Son yıllarda Kuzey Amerika’ya yerleşen 

Mecûsîler ise, kutsanmış tapınaklar ve arasıra dini 

seremoniler için ateşlerin yükseldiği yapılar kurdular ve 

her ikisi için de dar-ı mihr tabirini kullandılar.678 

Dar-ı Mihr ifadesinin ateş tapınaklarını belirtmek 

için kullanılması oldukça dikkat çekicidir. Çünkü 

bilindiği gibi Mihr –Mithra, Mitra-, eski bir Hint-İran 

tanrısıdır ve Zerdüşt tarafından diğer ilahlar gibi 

reddedilmiştir. Fakat zaman içerisinde yukarıda da ifade 

edildiği gibi Mecûsî ibadet yerleri için kullanılan tek ortak 

                                                            
677  Boyce, “On the Zoroastrian Temple Cult of Fire”, s.455-456. 
678  Mary Boyce, “Dar-e Mehr”. 



 

 

240 Mecusilikte Ateş Sembolü 

ve genel terim olmuştur. Dar-ı Mihr veya Bar-ı Mihr, 

Mithra’nın Kapısı/Mahkemesi’ demektir.679 Mihr, Avesta 

da geçtiği şekliyle Mithra, Mecûsîlikte, adalet ve ışığa 

başkanlık eden bir yazatadır. Işık, doğruluk ve adaletin 

aynı zamanda İlahîliğin de sembolüdür. Tanrı’nın 

onuruna bütün yüksek litürjilerin gerçekleştirildiği yer de 

özellikle Dar-ı Mihr olarak anılır yani İlahî ışık ve adaletin 

evi. 680 

Dar-ı Mihr terimin ortaya çıkması ve kullanılması 

konusunda çeşitli görüşler vardır. Buna gerekçe olarak 

önemli Mecûsî ritüellerinin gündoğumu ile öğle vakti 

arasında gerçekleştirilmesi özellikle günün bu vaktinin 

Mithra’nın koruması altında olduğuna inanılması 

gösterilmiştir. Fakat bu açıklama, eğer ibadet bölgesi 

kastedilmişse, “Mithra’nın kapısı/mahkemesi” ifadesini 

açıklamaktadır. Bu isim aslında sadece ritüel alanına 

atıfta bulunmaktadır.681 Fakat Dar-ı Mihr ile Ermenice 

“tapınak” anlamındaki “mehean” tabiri Antik İrani 

“Mithra’nın yeri” anlamındaki “ māithryāna “ veya 

mithradāna’dan elde edilirse asıl bir bağlantı görülür.682 

Mithraion terimi, M.Ö. III. yüzyıllarda Mısır 

Papirüsler’inde de açık bir şekilde görünmektedir. Bir 

Mecûsî tapınağını tanımlamak için kullanıldığı 

anlaşılmaktadır.683 

Ateşkedelerin içinde ateşin üzerinde bulunduğu 

ataşdanlar “ateş yeri, ateş-tutucu,” mevcuttur. Ataşdan, 

                                                            
679  Boyce, “On Mithra’s Part In Zoroastrianism”, s.26. 
680  Modi, The Religious Ceremonies….., s.261-263. 
681  Mary Boyce, “Dar-e Mehr”. 
682  J.R. Russel, “Armenian And Iran iii. Armenian Religion”, bkz 

http://www.iranicaonline.org/articles/armenia-iii (12/09/2014) 
683  Mary Boyce, “Dar-e Mehr”. 

http://www.iranicaonline.org/articles/armenia-iii


 

 

241 Hayreddin Kızıl 

içerisinde ateş yakılan ve hoş koku yayması için de üzerine 

üzerlik tohumu serpilen özel bir kaptır. Aferingan olarak da 

bilinir.684 Bunlar muhtemelen tapınak öncesi dönemde 

ibadetleri gerçekleştirmek için kullanılmıştır. Aslında 

önceleri göçler sırasında ateşler korunaklı bir şekilde 

taşınmaktaydı. Çünkü ilk dönemlerde istendiği zaman 

ateşi elde etmek ve onu hazır tutmak çok zordu. 

Ataşdan’lar hem ateşi taşımada hem de korumada kolaylık 

sağlamıştır. 

Ataşdan, Mecûsî Pehlevi kitaplarında ev-ocak ateşi 

için de kullanılmıştır. Ataşdanın prototipi gibi görünen bir 

şekil, Hemedan’da Nūš-e Jān Tepe’de M.Ö. VIII’inci yüyıla 

ait bir Med yapısına oyulmuştur. Bu sunak çamur-

tuğladan yapılmış ve ona taş görünümünü veren ince 

beyaz sıva ile kaplanmıştır. Bunun dışında Ahamenişler 

dönemine ait ataşdan’lar da tespit edilmiştir. Mecûsîler’in 

kullandığı ataşdanlar, diğer ataşdanlardan nispeten farklı 

idi. Bir ataşdanın Mecûsî ataşdanı olduğu, üstünün kül 

tutabilmesi için çukur olmasından anlaşılmaktadır.685 

Tarih boyunca geleneksel özelliklerini az çok 

muhafaza eden ataşdanların yerini günümüzde gümüş 

ataşdanlar almıştır. Hindistan’da Parsiler taş veya eşdeğer 

malzemeden üretilmiş ataşdan yerine pirinç veya Alman 

gümüşünden yapılmış ataşdanlar kullanmaktadırlar. 

XV’inci yüzyılın sonlarında görülen bu durum, XIX. 

yüzyılın ikinci yarısında Parsilerin etkilediği İran 

Mecûsîlerinde de görülmüştür. Günümüzde Yazd, 
                                                            
684  Yıldırım, Fars Mitolojisi Sözlüğü, s.100 
685  Mary Boyce, “Ātasdân”, ansiklopedi maddesi için bkz 

http://www.iranicaonline.org/articles/atasdan-zoroastrian-pahlavi-

place-of-fire-fire-holder-designates-the-altar-like-repository-for-a-

sacred-wood-fire-i   (30/05/2014) 

http://www.iranicaonline.org/articles/atasdan-zoroastrian-pahlavi-place-of-fire-fire-holder-designates-the-altar-like-repository-for-a-sacred-wood-fire-i
http://www.iranicaonline.org/articles/atasdan-zoroastrian-pahlavi-place-of-fire-fire-holder-designates-the-altar-like-repository-for-a-sacred-wood-fire-i
http://www.iranicaonline.org/articles/atasdan-zoroastrian-pahlavi-place-of-fire-fire-holder-designates-the-altar-like-repository-for-a-sacred-wood-fire-i


 

 

242 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Kirman ve Tahran’da ve bazı köylerde metal vazolar 

görülebilir. Geleneksel ataşdanlar ender bulunmakta veya 

kullanılmayan ateş tapınaklarında bulunmaktadır.686 

Ataşdan’ın ilk örneklerini ifade etmek için 

İngilizcede “altar” sözcüğü kullanılmaktadır. Ateş altarı, 

modern araştırmacılar tarafından üzerinde kutsal ateşin 

yer aldığı kaideyi tanımlamak için kullanılan bir tabirdir.687 

İngilizcedeki altar sözcüğü de “Latince altare’den 

türetilmiştir ve  “üzerinde kurbanların bir tanrıya 

sunulduğu yüksek bir yapı,” demektir. Latince altaria 

sözcüğü de “ibadet etmek; orijinalinde yakmak, duman 

veya koku olarak gitmesine neden olmak” anlamındaki 

adolere ile ilgili olması muhtemeldir böylece sözcük “ateş 

yeri” veya “kurban ocağı” anlamına gelmektedir.688 

1. Ateşkedelerin Kuruluşu (Tapınak Ateşi 

Kültünün Başlaması) 

Dinin temel unsurlarından biri olan ibadet, bir 

mekânı gerektirir. Hemen her dinde mâbedi ifade eden 

kelime veya kavramların yanında o dinin kendisine has 

mâbed anlayışı da vardır. Dinler Tarihinde mabedlerin 

ortaya çıkışı farklı şekillerde tezahür etmiştir. Göçebe 

topluluklarda sabit mekanlar görülmezken yerleşik 

topluluklarda ibadetler için sabit bir mekanın olduğu 

görülmektedir.  

                                                            
686 Mary Boyce, “Ātasdân”. 
687  Mark Garrison, “Fire Altars”, ansiklopedi maddesi için bkz 

http://www.iranicaonline.org/articles/fire-altars   (30/05/2014) 
688  Carl-Martin Edsman, “Altar”, İngilizceye çev: Kjersti Board, 

Encyclopedia of Religion -second edition-, editör: Lindsay Jones, USA 

2005, s.275. 

http://www.iranicaonline.org/articles/fire-altars


 

 

243 Hayreddin Kızıl 

Yerleşik topluluklarda belirgin olduğu gibi mabed 

anlayışının temelinde kutsal mekân telakkisi vardır. 

Ulûhiyyetin tecelli ettiği yer, ağaç veya taşlarla kutsal 

kişilere ait nesnelerin bulunduğu yerler, kabirler veya 

mağaralar bazı din müntesipleri tarafından kutsal kabul 

edilmiş, buralarda kurban takdimi ve çeşitli tapınma 

eylemleri gerçekleştirilmiştir. Yerleşik topluluklar için 

durum bu şekilde iken göçebe topluluklar için sabit 

mâbedler yerine kutsal sayılan mekânlar ve seyahatleri 

boyunca yanlarında taşıdıkları çadırlar bu tür amaçlar 

için kullanılmıştır.689  

Göçebe topluluklar yerleşik topluluklardan farklı 

olarak, ibadetlerini çadır dışında kimi zaman açık bir 

alanda veya seyahatleri sırasında gece konakladıkları 

yerlerde yine açık havada yaparlardı.690 İlk kutsal 

mekanlar olarak kabul edilen bu yerler, bina ve insan 

eliyle yapılmış herhangi bir yapı değil, tabii mekânın bir 

parçası ve burada bulunan tabii varlıklardı. Bunlar 

zamanla dini anlam kazanmış; insanlar onlarda tanrısal 

bir şeyin bulunduğuna inanmışlardı. Tabii kutsal 

mekânlar, tek başına veya daire halinde duran taşlar, 

mağara ve mezarlar, ağaçlar, sütunlar ve dağlar, su 

kaynakları nehir ve denizlerdi. Ancak yerleşik 

topluluklarda kutsal mekânların sınırlarının artık insanlar 

tarafından belirlendiği görülmektedir. Bu durum mabed 

olgusunun temelini teşkil etmektedir. Göçebe 

topluluklardan daha ileri olan yerleşik topluluklar, 

kolektif ibadet gereğinin bir parçası olarak çeşitli 

sunaklar, kutsal yer ve mabedler, çadırlar (mesela cemaat 

                                                            
689  Ahmet Güç, “Mabed”, DİA, c. XXVII, Ankara 2003, s.276. 
690  Moffat, A Comparative History Of Religions….,, s.68-69.  



 

 

244 Mecusilikte Ateş Sembolü 

çadırı gibi), sinagoglar, kiliseler, stupalar, camiler; 

kendisinde İlahî faaliyetlerin kaydedildiği, kutsal sayılan 

kişilerin veya ermişlerin gömüldüğü hac ve ziyaret 

yerleri, kutsal şehirler ve kutsal bölgeler 

oluşturmuşlardır.691 

Mecûsîliğin en önemli sembollerinden biri olan ateş 

de, sonraki dönemlerde geliştirilen kapalı alanlar olan 

ateşkedelerde yani Mecûsî mabetlerinde korunmaktadır. 

Oysa Zerdüşt öncesi yarı göçebe bir özellik gösteren Hint-

İran döneminde ibadetler açık havada temiz bir alanda 

yapılırdı. Mecûsîlerin sonraki dönemlerde ateşkedede 

yaptığı antik bir Hint-İran ritüeli olan Yasna’nın ilk 

örnekleri açık havada yine ateşin önünde 

gerçekleştirildiği bilinmektedir. Bu ritüelin ilk 

uygulamaları olan törenlerde henüz göçebe olan Hint-

İranlılar’ın tapınakları yoktu, ibadet açık havada, altarlar 

ve imajlar olmadan gerçekleştirilmekteydi. Günlük 

sunular ocak ateşine, temiz su kaynaklarına 

yapılmaktaydı.692 

Zerdüşt ve sonrası erken dönemde de tapınaklar 

yoktu ve ibadetler yine açık alanda yapılmaktaydı.  Yani 

Sasanî döneminde yaygın olduğu belgelenmiş olan ateş 

tapınakları, antik dönemde İran’da bilinmemekteydi.693  

İlk dönemlerde seyyar,  taşınabilen bir ateş mihrabı 

vardı ve Athravanlar (ateş rahipleri) tarafından taşınırdı.694 

İster yüksek yerlerde olsun, ister yıllık dini tören veya 

festivaller olsun toplu bir şekilde yapılan ibadetler için 

                                                            
691  Güç, Dinlerde Mabed ve İbadet, s. 18-19. 
692  Boyce, Textual Sources……, s.9. 
693  Malandra, An Introduction To……, s.159. 
694 Sarıkçıoğlu, Din Fenomenolojisi……, s.45. 



 

 

245 Hayreddin Kızıl 

özel mabetler veya özel rahiplere ihtiyaç duyulmazdı. O 

dönemin ibadet şekli hakkında bilgi veren M. Şemseddin, 

Kadim İranilerin, Zerdüşt’ten önce ateşin hıfzına mahsus 

mabetlerinin olmadığını, onların dağlar üzerine çıkarak 

oralarda ateş yaktıklarını ve ayinlerini 

gerçekleştirdiklerini belirtmiştir. M. Şemseddin’e göre 

Kadim İraniler, dağ tepelerinde, aynı zamanda yıldızlara 

perestiş ediyorlardı.695 

İran ve yakın bölgeleri hakkında bilgi veren Antik 

Yunan kaynaklarından da ilk dönemlerde mabetlerin 

olmadığı anlaşılmaktadır. Bu kaynaklara göre kurban, 

tanrının inmesinin davet edildiği, Veda ritüeliyle 

benzerlik gösteren, eti yumuşak çimlerden oluşan bir 

zeminin696 üzerine uzatmaktan ibaret çok ilkel 

karakteriyle yapılmaktaydı, burada tanrılara habercilik 

yapan kişi Kutsal Ateş’ti. Daha sonraki Avesta ritüeli de 

ilk örneklere benzer şekilde devam etti.697 Yasna ibadeti 

yapanlar, Ahura Mazda’nın yaratımına yakın olma 

çabasıyla ritüellerini açık havada dağların zirvesinde ya 

da nehir kenarlarında, yapmaya devam etti. Evde yapılan 

ibadetler de ortaktı. Fakat Mecûsîlik kurumsallaştıktan 

sonra mabed ibadeti de kural haline geldi. Mabedde 

rahipler birçok seremoni, dualar ve sembolik sunuları 

gerçekleştirirken kutsal ateşi korudular.698 Kutsal Ateş 

kare şeklindeki bir taş üzerinde, içine kül doldurulmuş 

                                                            
695  M. Şemseddin, “Kadim İran’da Din”, s.197. 
696  Bu yumuşak zeminin ismi “bareziş-minder” idi. Bkz Moulton, 

Early Zoroastrianism, s.190. 
697  Moulton, Early Zoroastrianism, s.68-69. 
698  Jeff Hay- Linda Holler, The Greenhaven Encyclopedia of World 

Religions, USA 2007, S.341. 



 

 

246 Mecusilikte Ateş Sembolü 

madeni bir kap (mangal) içinde bulunurdu. Ateş, maşa ve 

kaşıkla karıştırılarak, kirlenmesi önlenirdi.699 

Bununla beraber Bundahişn’de Zerdüşt öncesi 

döneme ait kutsal kabul edilen ateşler olduğu 

belirtilmektedir. Buna göre üçüncü Pişdadi kralı Yim, 

Harezm’de Frobak-Frobağ ateşini ve Kai Khusrob –Key 

Hüsrev-, Asnavand Dağı’nda, Goshasp ateşini 

kurmuştur. Zerdüşt’ün koruyucu kralı Viştasp da, 

Revand Dağı’nda Burzen Mihr ateşini takdis etmiştir 

(Bundahişn, 17/5-8).700  

Bundahişn’de Zerdüşt öncesi döneme ait kutsal 

kabul edilen ateşler olduğu belirtilmesine rağmen bu 

dönemde ibadetlerin tapınak olmadan gerçekleştirildiği 

anlaşılmaktadır. Aynı şekilde Avesta’da ibadetin 

yapılabilmesi için bir yer belirtilmemiştir. Mecûsîlik, 

bağlılarına ne bir mabette ibadet etmelerini, ne de 

ibadetlerinde bir din adamı olmasını zorunlu kılmıştır. 

Mecûsî ibadetinin şeklinden, Ahura Mazda’nın yaratımı 

olan şeylerin yani tüm tabiatın tapınak sayıldığı 

anlaşılmaktadır. Önceki bölümlerde de kaydedildiği gibi 

Hindistan Bombay’da bazı Parsiler deniz kıyısına gidip o 

sırada doğan veya batan güneşe dönerek ibadet 

etmektedirler.701 

Mary Boyce’a göre, Zerdüştlüğün ilk dönemlerinde 

tıpkı kendisinden önceki pagan dönemde olduğu gibi, 

seremoniler genellikle ya rahibin evinde ya da 

rahiplerden töreni gerçekleştirmelerini isteyen kişinin 

                                                            
699 Sarıkçıoğlu, Din Fenomenolojisi….., s.45. 
700  Dhalla, History of Zoroastrianism, S.62-64. 
701  D. Menant, “Zoroastrianism And Parsis”, Great Religions of The 

World, USA 1901, s.130. 



 

 

247 Hayreddin Kızıl 

evinde yapılırdı. Böylece ilk dönemlerde ne kutsal 

yapılara ne de sabit sunaklara ihtiyaç duyulmuştur. Yıllık 

festivaller de mevsime göre ya açık havada ya da yerel 

toplumun önde gelen üyelerinden birinin evinde 

kutlanırdı. Toplumsal ibadet de kesinlikle pagan 

döneminden kalan, yılın belli dönemlerinde tanrısal 

varlıklara kurban sunmak için insanların dağların içlerine 

kadar gitmesi şeklindeydi. Boyce’a göre bu ibadet şekli 

Zerdüştlük ruhu ile beraber Ameşa Spentalara kendi 

yaratımları olan doğal tapınaklarda yapılan sunumlarla 

mükemmel bir şekilde birleşti ve İrani Mecûsîler 

tarafından günümüze kadar muhafaza edildi.702 Şunu da 

belirtmek gerekir ki Partlar zamanında derlendiği 

kaydedilen Vendidad’ın703 bazı bölümlerinde evdeki ocak 

ateşinin beslenmesi için karı-kocaya yapılan uyarılardan 

(Vendidad 18/18-27) ilk dönemlerdeki ibadette de ocak 

ateşinin önemli olduğu anlaşılmaktadır.  

Ocak ateşi kutsal kabul edildiği için geleneksel 

olarak herkes evini kurduğu zaman kendi ocak ateşini 

yakıyordu ve kendisi yaşadığı müddetçe ateşi dışarıya 

çıkarmıyordu. Bu bakımdan ev ateşi kültü sürekli yanan 

ateşti.704 Her evin sürekli yanan ve hiç söndürülmeyen 

ateşinin bulunduğu Mecûsî toplumunda, aile, gece 

dinlenmeye çekildiği zaman evin hanımı ateşi sönmekten 

korumak için küllerle çevirir. Sabah uyandığında bir 

tören şeklinde ellerini yıkar ve temizler gece ateşi 

koruyan külleri alır, ve onu canlandırmak için kokulu 

odunları ateşe atar. (Vendidad 18./18, 19; Vendidad. 

                                                            
702  Boyce, Zoroastrians Their Religious…., s.46. 
703  Mary Boyce, History Of Zoroastrianism, c.II, s.222. 
704  Mary Boyce, “Atas”. 



 

 

248 Mecusilikte Ateş Sembolü 

18/26, 27; Yasna 62/7; Ateş Niyayiş 5/13.705 Mecûsî 

toplumunda çok önemli olan ocak ateşinin bir kaç 

fonksiyonu vardır. Avesta’ya göre ev ocağının yemekleri 

pişirmek (Yasna 62/7) ve ibadetin merkezi olmak gibi iki 

fonksiyonu vardır.706 

Ocak ateşinin dışında Mecûsîlik hakkında yapılan 

araştırmalarda ateş tutucularına da rastlanmaktadır. 

Özellikle kral mezarlarının resimlerinde ateş tutucular 

görülmektedir. Boyce, mezarlarda görünen ateşin, 

tapınak ateşini değil, kralların kendi hükümranlıklarını 

gösteren kendi evlerindeki ocak ateşlerini temsil ettiğini, 

ilk dönemlerde bu ateşleri bir kaide üzerine oturtma 

geleneğinin başlamış olabileceğini kaydetmiştir.707 

Ateş tutucu olarak isimlendirilen bu ataşdanlar 

daha sonra kapalı alanlar içine alınmıştır. İlk dönemlerde 

ateşi elde etmenin zorluğu, yağışlı mevsimler, ateşin 

saklanması ve korunması kapalı alanlar olan ateş evlerini 

gerektirmiştir. Ateşi korumanın yanında sık sık ateş 

yakmak, onu elde etmek, onu canlı tutmak, beslemek için 

sürekli olarak ağaç elde etme ve hazır bulundurma, bu tür 

yapıları zorunlu hale getirmiştir Mecûsî topluluklar, bu 

nedenle ateş bekçileri tarafından korunan sürekli ateşin 

yandığı, hazır bulunduğu ateş evleri oluşturdular. Her 

akşam ateş bekçileri, ateşin sabahları hazır bulunması ve 

düzenli bir şekilde yanması için onu küllerle örttüler. 

Böylece gece boyunca ateş korunmuş olacak, sabah vakti 

veya gerektiği zamanlarda hane sahipleri ateş almak için 

bir merkez olan buradan ateş alıp evlerine götüreceklerdi. 

                                                            
705  Dhalla, Zoroastrian Civilizations…., s.66. 
706  Malandra, An Introduction To……, s.159. 
707  Boyce, “On the Zoroastrian Temple Cult of Fire”, s.457. 



 

 

249 Hayreddin Kızıl 

Ateş evleri her toplumun önemli bir parçası olduğu gibi 

ateş bekçiliği de önemli bir uğraş-meslek oldu. Ateş evleri 

daha sonraları Persler tarafından ateşgah olarak bilinen 

yerler haline geldi. Atharvan’lar olarak bilinen ateş 

bekçileri Mecilerin mesleğinin bir parçası oldu.708 

Açık alandaki ateşten ocak ateşinin, ocak ateşinden 

ateş evinin, ateş evinden de ateşkedelerin ortaya çıkması 

aşamalı bir şekilde gerçekleşmiştir. Uzun süre ibadetlerini 

açık havada, çadırlarda, temiz ve yüksek yerlerde 

gerçekleştiren Mecûsîler zamanla yapılar geliştirmeye, 

ibadetlerini buralarda yapmaya başladılar. Günümüz 

ateşkedeleri Mecûsîler’in hem ibadet yerleri olarak, hem 

de Tanrı’nın sembolü olarak kabul edilen ve devamlı 

yakılan kutsal ateşin muhafazası için inşa edilmiştir.709 

Yani Mecûsîlik içerisinde ateşin tekrar önemli hale 

gelmesi ve ibadetlerin merkezinde yer alması “ateşkede” 

olarak bilinen ateşin tutulduğu ve korunduğu mabedlerin 

yapılmasını gündeme getirmiştir. 

Son aşama olan ateşkedelerin ilk olarak ne zaman 

kurulduğu ise, oldukça karmaşık bir konudur. Son 

zamanlara kadar ateşe yapılan sunular ve ateşle ilgili 

ibadetlerin, Mecûsîliğin en erken dönemlerinden itibaren 

başladığı ve bu inancın tamamlayıcısı olduğu kabul 

ediliyordu. Fakat 1940’ların sonlarından itibaren bu zan, 

Mecûsî ibadetlerin Hint-İran geçmişine işaret eden, 

çalışmalarla değişti. Bu çalışmalardan, bazı ibadetlerin 

Zerdüşt öncesi döneme kadar gittiği, ibadetlerde ateşin 

                                                            
708  K. E. Eduljee, “Zoroastrian Places of Worship”. 
709  Güç, “Mabed”, s.277. 



 

 

250 Mecusilikte Ateş Sembolü 

kullanımının Zerdüşt’ten önce de önemli olduğu 

anlaşılmaktadır.710  

Gathalarda ateşi hem bir anlatım sembolü hem de 

inancın doğruluğunun sembolü olarak kullanan Zerdüşt, 

ateşgah veya ateşin korunması ile ilgili ifadeler de 

kullanmamıştır. Bunun yanı sıra Zerdüşt’ün bizzat 

kendisi bir ateş altarı ve ateş tapınağı inşa etmemiştir. 

Kendisi maddî ateşten öte Ahura Mazda ile bağlantılı 

manevî bir ateşten bahsetmiştir. Zerdüşt sonrası ilk 

dönemlerde de, Mecûsîliğin göçebeliğe yatkın bir toplum 

içerisinde yayılması merkezi bir mabed anlayışının 

gelişmemesinin nedenlerinden biri olarak kabul 

edilebilir.711 

Zerdüşt’ün ateşi büyük tanrısal varlıklardan Aşa ile 

ilişkilendirdiğini, onu takip edenlerin ibadetlerinde ateşe 

veya güneşe yöneldiklerini kaydeden Mary Boyce, ateşin 

özel bir bir yerde tutulması ile ilgili eski Avesta’da bir 

bilgi veya ima olmadığını belirtmiştir. Mary Boyce’a göre 

konu ile ilgili Avesta’daki ilk veriler, Helenistik 

dönemden sonra M.S. I veya II. yüzyılın sonlarında son 

redaksiyonu gerçekleşen Vendidad’da (Vendidad 8/81) 

mevcuttur. Sonradan bu dinde görülmesinin sonucu 

olarak dinin temel inançları arasında olmamıştır. Tapınak 

ateşi kültü ortaya çıktıktan sonra Mecûsîler tarafından 

benimsenmiş olmasına rağmen onların temel gelenekleri 

dışında olduğundan bazı dönemlerde dini hayatları bu 

olmadan da devam etmiştir. Boyce, Hindistan’daki 

Parsilerin 700 yıl boyunca tek bir tapınakla inançlarına 

devam ettiklerini belirtmiştir. Temel inancın ocak ateşi 

                                                            
710  Choksy, “Reassessing The Material Contexts….”, s.232-233. 
711  Alıcı, Kadim İran’da Din...., s.175. 



 

 

251 Hayreddin Kızıl 

olduğunu tapınak ateşi ile beraber ocak ateşinin belli bir 

derece ve makam kazandığını, buradaki ibadetin eski 

rahip ibadetinden farklılaştığını anlatan Boyce, ateşe 

yapılan bir dua olan Ateş Niyayiş’in hem evde ocak 

ateşine hem de tapınakta tapınak ateşine okunduğunu 

kaydetmiştir. Boyce, Ateş Niyayiş’te geçen yemek pişirme 

vb. bazı ifadelere dayanarak bu duayı ocak ateşi ile 

ilintilendirmekte ve Ateş Niyayiş’in başlangıçta tapınakta 

ortaya çıkmış olamayacağını söylemektedir.712 

Vendidad ve Ateş Niyayiş dışındaki diğer Avesta 

metinlerinde de benzer konulara rastlanır. Bu metinlerde 

ateşin sürekli canlı tutulması istenmekte, bütün ayin ve 

törenlerin ateşin huzurunda yapılmasına işaret 

edilmektedir.713 Bu metinler ile öncesi ve sonrasında 

zikredilen kısımlara bakıldığında Ateş’in başlangıçta evin 

ocağında söz konusu edilmesine karşın ilerleyen kısımda 

yemek pişirme eylemi dışında sunu takdimine şahitlik 

etmesi, onun aynı zamanda tapınak ateşi olarak 

algılanmaya başlandığını göstermektedir (Ocak ateşi ve 

tapınak ateşi Y. 62.07). Avesta’da ateşin beslenmesinden 

ve bakımından bahsedilmesi, ateşin özel bir mekânda 

korunması fikrinin temeli olarak görünmektedir. Bu 

durum aynı zamanda ateşe yönelme ve onu takdise dair 

metinlerin oluşmasına da yol açmıştır.714 

Ateşin kutsanması Zerdüşt öncesi ve sonrasında 

yaygın olmasına rağmen tapınakta tutulan ateşin geçmişi 

genelde Ahamenişler dönemine kadar götürülmektedir. 

                                                            
712  Boyce, “On the Zoroastrian Temple Cult of Fire”, s.455-456. 
713 Bkz Y. 62.01-03. Ahuramazda’nın oğlu Ateşin beslenmesi Y.62.01-03; 

Y. 7.21, Y. 22.03, 22.22. 
714  Alıcı, Kadim İran’da Din…., s.175. 



 

 

252 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Fakat daha erken dönemlerde tapınakların olduğunu 

kabul edenler de bulunmaktadır. Ateşkedeler hakkındaki 

verilerden bu mabedlerin, Mecûsîliğin kurumsal bir 

devlet dinine dönüştükten ve diğer dinlerle etkileşime 

geçtikten sonra ortaya çıktıkları anlaşılmaktadır. Boyce, 

tapınakların ve tapınak ateşi kültünün, Ahamenişler 

döneminde, ibadetlerinde heykel ve altar kullanan Asur, 

Babil ve Mısırlılardan etkilenme sonucu başlamış 

olabileceğini belirtmiştir.715 

Tapınak ateşi kültü ve ateş tapınakları, Ahamenişler 

zamanında, M.Ö. 404 ile M.Ö. 358 yılları arasında hüküm 

süren II. Artaxerses döneminde Anahit kültüne karşı 

ortaya çıkmıştır. Fakat bu dönemden önce başladığını öne 

süren bilim adamları da vardır. Araştırmacılar arasında, 

Ahameniş İmparatoru II. Artaxerxes zamanına kadar 

Mecûsîlerin ibadetlerini ocak ateşi eşliğinde açık havada 

yaptığı konusunda bir sonuç ortaya çıktığını belirten 

Choksy, konu ile yaptığı çalışmasında farklı bilgiler 

vermektedir. Choksy, ortak görüşe göre aslında bir din 

adamı sınıfı olan fakat Ahamenişler döneminde Mecilerin 

veya Mecûsî din adamlarının bir alt grubu olan 

athravanların “ateş rahipleri” Ahamenişler döneminde 

ateş kültünü kurdukları ve hem bu kültü hem de bu kült 

ile ilintilenmiş Tanrıça Anahita için bir tapınak kurdukları 

kabul edilir. Tapınak hazırlığında, kültün imajı “ateş” ve 

başka bir din adamı grubu olan kutsal su/içki sunumu 

yapan zaotar’ların katkılarıyla, “su” kullanıldı. Sonunda 

Meci terimi ateşe bakan rahipler için standart bir kullanım 

haline geldi. Choksy’e göre bu dönemle ilgili kişiler ve 

tarihler konusunda tartışmalar olsa da Ahamenişler 

                                                            
715  Boyce, “On the Zoroastrian Temple Cult of Fire”, s.457. 



 

 

253 Hayreddin Kızıl 

döneminde ilk tapınakların yapıldığı görüşü ortak bir 

görüştür.716 

Bunları aktaran Choksy tapınak ateş kültünün 

Mecûsîlikten daha eski olabileceğini belirtir. Choksy, son 

zamanlarda tespit edilmiş arkeolojik bir veri hakkında 

bilgi vermekte bu bilgiye dayanarak ateş kültünün 

Mecûsîlik ile beraber ortaya çıkmadığını Mecûsîlikten 

daha eski bir kült olduğunu kaydetmiştir. Ona göre son 

yıllarda Orta Asya’da İran platosunun kuzeydoğu ve 

doğu sınırlarında ortaya çıkarılan yerlerde M.Ö. 1500 

veya birkaç asır sonrasına ait yerlerde ateş tapımıyla ilgili 

veriler tespit edilmiştir. Burada bulunan bir yapıda 

tapınak veya dini işlevler için kullanılan özel odalar tespit 

edilmiştir. Togolok 21 olarak tayin edilmiş yerleşim 

yerinde ateş kalıntıları, kerpiçten sunak izleri, gömülmüş 

ateş için kullanılmış kâseler, platformlar ve evde pişirme 

için kullanılan yağdan farklı olarak ateşe sunulan hayvan 

yağı kalıntıları bulunmuştur. Yine buranın merkezi bir 

odasında bulunan ephedra ve poppy (haşhaş) tohumları 

bunların ritüelde kullanılan sıvıya eklemek için 

bulunduğu izlenimini vermektedir. Yine İran platosunun 

kuzeyinde tespit edilmiş başka yerlerden de haber 

verilmekte, ateş ve suyun ayin için kullanıldığı ibadet 

odaları ve tapınakları, buralarda sonradan İran’da yapılan 

ateş tapınaklarına benzer şekilde güneş ışığının 

girmeyeceği ama karanlık da olmayacak loş odaların 

bulunduğu belirtilmektedir. Choksy, bunlara dayanarak 

ateş tapınaklarının ilk örneklerinin Bronz Çağı’nda, Orta 

Asya’da Proto İranlılar arasında ortaya çıktığını, bu 

uygulamanın Mecûsîler tarafından kullanıldığını, onların 

                                                            
716  Choksy, “Reassessing The Material Contexts….”, s.233-234. 



 

 

254 Mecusilikte Ateş Sembolü 

İran platosuna göç etmesinden sonra devam ettiğini 

kaydetmiştir.717  

Choksy’nin aktardığı bu bilgiler bu kültün daha 

eski olabileceğini göstermektedir. Choksy, Mecûsî ritlerin 

uygulandığı özel odaların da içerisinde yapılmış olduğu 

yapıları da içeren bu kültün Orta Asya’ya yerleşmiş, ilk 

Mecûsî toplumun kökenini oluşturan Proto İranlılar 

tarafından uygulandığını, buradan İran’a taşındığını 

belirtmiştir. Nitekim, daha sonraları İran’da yapılmış 

içinde kutsal ateşin yanar halde bulunduğu oda ve 

tapınaklar ile Orta Asya’da yapılmış ritüel odası ve 

yapılar, işlevsel olarak benzerlik göstermektedir.718 

Başka bir çalışmaya göre ise İran’a göç eden ve 

burada devlet kuran ilk Ari kabile olan Med’lerde 

yukarıda Choksy’nin belirttiği bu yapıların olmadığı, ateş 

altarlarının bulunduğu bu ateş altarlarındaki ateşin de 

sürekli olarak yanmadığı belirtilmiştir. Medler (M.Ö. 708–

550) dönemine ait bir ateş altarı Medlerin başkenti olmuş 

Ekbatana-Hemedan’da bulunmuştur. M.Ö. 750-600 

arasında olduğu tahmin edilen bu altarın yapılışından 

sürekli yanan ateş için tasarlanmadığı anlaşılmaktadır. 

Boyce, bu altarın Ahamenişler döneminde yapılan taş 

basamaklı atlarların prototipi olabileceğini belirtmiştir. 

Ahamenişler dönemine ait ateş altarlarının ise ateş ritüeli 

ile ilgilerinin olduğu tahmin edilmektedir. Strabo da 

kendi eserinde, sürekli ateş yanan altarlardan söz 

etmektedir.719 

                                                            
717  Choksy, “Reassessing The Material Contexts….”, s.234-235. 
718  Choksy, “Reassessing The Material Contexts….”, s.235. 
719  Garrison, “Fire Altars”. Medlerin, Fire-holder, ateş tutucuları için 

bkz Mary Boyce, History Of Zoroastrianism, c.II, s.51-53. 



 

 

255 Hayreddin Kızıl 

Choksy, bunun ateş tutucu olduğunu belirtmiş, 

Medlere ait atarhstana’nın -ateş tutucu- İran platosundaki 

en erken tapınaklardan biri olduğunu kaydetmiştir. 

Choksy, yukarıda da ifade edildiği gibi bu tapınakların 

Orta Asya’da başladığının ve oradan Mezopotamya stilini 

sindirerek batıya yayıldığının söylenebileceğini iddia 

etmiştir. Medler zamanında yapılmış olan bu ateş tutucu 

daha sonra popülerlik kazandı ve Sasanîler zamanından 

günümüze kadar standart bir model oldu. Dahası modern 

ateşdanlar metalden yapılmış olmasına rağmen antik 

dönem tarzını taşımaktadır.720 Ahamenişler dönemindeki 

tapınaklarda ateş mi, Anahita heykeli mi yoksa ikisi 

beraber mi bulunduğu konusunda aynı görüşte olmayan 

bilim adamları, fiziksel yapıları itibariyle Medler, Partlar 

veya Arsakidler ve Sasanîler dönemindeki tapınakların 

benzer olduğunu belirtmektedirler.721 Choksy, bunları 

belirtmiş olmasına rağmen diğer araştırmacılara göre 

tapınak ateş kültü Mecûsîliğin kurumsallaşmasından 

sonra başlamıştır. Mecûsîliğin kurumsallaştığı ilk dönem 

Ahamenişler dönemidir.  

Mecûsîliğin siyasi idare ile ilişkisi hakkındaki 

kayıtlar, sonuncuları Zerdüşt’ün koruyucusu Kavi 

Viştasp olan birkaç efsanevi kral dışında, Ahamenişler 

döneminde (M.Ö. 550–330) başlamaktadır. Bu dönem 

boyunca imparatorluğun hakim olduğu bölgelerde birçok 

                                                            
720  Choksy, “Reassessing The Material Contexts….”, s.261. Media’da, 

Hagmatana-Ekbatana-Hemedan-, bulunan ateş altarı, bunun 

sonraki dönemlere ve Sasaniler döneminde popüler olanların 

habercisi olması ayrıca Ahamenişler dönemine ait Pasargade’de 

bulunan ateş altarı için bkz Jamsheed K. Choksy, “Ateshgah”, 

Encyclopedia of Religion -second edition-, editör: Lindsay Jones, USA 

2005, s.569. 
721  Choksy, “Reassessing The Material Contexts…”, s.243. 



 

 

256 Mecusilikte Ateş Sembolü 

dini değişim yaşanmış, Mecûsîlik, bu dönemde farklı 

dinlerden etkilenme sonucu eklektik bir hal almıştır. Yeni 

din Mecûsî öğeler, peygamberin apokrifal efsaneleri, 

Gathalarda neredeyse hiç görülmeyen tanrı panteonu, 

saflık ve kirlilik hakkında aşırı ilgi, ateş tapınaklarının 

kurulması, hakikat ve yalan ilkeleri arasındaki kozmik 

mücadelede insanın yerine dayalı temel etik kodlar, 

evrenin son yenilenmesine önderlik eden, tarihi bu 

prensipler arasındaki mücadele olarak gören eskatoloji, 

bunların yanında antik İran inançlarını önemli miktarda 

içermekteydi. Malandra bu değişim ve dönüşümlerden, 

Zerdüştlüğün, Zerdüşt’ün ölümünden sonra ve tüm 

İran’a yayılmasından önce geleneksel inançlara radikal 

tavizler verdiğinin çıkarılabileceğini belirtir.722 Asırlar 

içerisinde gerçekleşen bu değişim konumuz olan “ateş”in 

algılanma şekilini de etkilemiştir.  

Mecûsîlikte ateşkedelerin yapılması ile ilgili ilk 

kayıtlar yukarıda ifade edildiği gibi kimi araştırmacılara 

göre Ahamenişler döneminde başlamaktadır. Buna göre 

ateş kültü için yapılan tapınaklar bu dönemden önce 

görülmemekte723, II. Artakserses724 zamanında yapılmış ve 

Anahita’ya ithaf edilmiş tapınaklara kadar Mecûsîler’in 

tapınaklarının olmadığı düşünülmektedir. Daha önce de 

                                                            
722  William W. Malandra, “Zoroastrianism i. Historical Review”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/zoroastrianism-i-historical-

review erişim 31/05/2014 
723  Mario Vitalone, “Fires And The Establishment Of Ätas Behrams In 

The Zoroastrian Tradition”, Zoroastrian Rituals In Context, Editör: 

Michael Stausberg, Leiden 2004, s.425. Yakın Doğu’nun etkisi 

altında Anahita’ya heykeller diken II. Artaxerses-Erdeşir çağına 

kadar tapınaklar ve heykeller bilinmemektedir. Bkz Eliade-

Couliano, Dinler Tarihi Sözlüğü, s.311. 
724 Hüküm süresi, M.Ö. 404-358. 

http://www.iranicaonline.org/articles/zoroastrianism-i-historical-review
http://www.iranicaonline.org/articles/zoroastrianism-i-historical-review


 

 

257 Hayreddin Kızıl 

ifade edildiği gibi bu dönemden önce Antik İran’da 

ibadetler ya yüksek yerlerde ya da evlerde kendi ocak 

ateşleri etrafında gerçekleştirilirdi.725 

Ahamenişler de köken olarak Medler gibi Hint-İran 

kabilelerindendi. Bu nedenle inanç ve kültür olarak 

benzerlikler vardı. Bu dönemin başlarındaki ibadet şekli 

konusunda iki temel kaynaktan -anıt mezarlar ve Antik 

Yunan yazarlarının verdiği bilgiler-, Ahamenişlerin 

ibadetlerinde tapınak kültü gibi sistematik bir yapıdan 

uzak, sade oldukları, ibadetlerini açık alanda güneşe, aya 

veya ateşe dönük olarak gerçekleştirdikleri 

anlaşılmaktadır.726  

Ahamenişlerin ilk dönemlerine yakın bir zamanda 

yaşamış Herodotus (M.Ö. 484-435), kendi döneminde 

ibadetlerin açık havada yapıldığını kaydetmiştir. 

Herodot’a göre Persler, gökyüzüne kurban kesmenin 

yanında güneşe, aya, toprağa, ateşe, suya ve rüzgara 

kurbanlar adarlardı. Kurban, sunaklarda değil, dağ 

başlarında kesilirdi (Her. I/131).727 

                                                            
725  James R. Russell, Zoroastrianism In Armenia, Harvard Iranian Series, 

Vol: V, Editör: Richard N. Frye, USA 1987, s.482. 
726  K. E. Eduljee, Farohar/Fravahar Motif What Does It Represent? Use Of 

Icons& Symbols In Zoroastrianism, Zoroastrian Heritage 

Monographs, 2013 Kanada, kitap için bkz 

http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/reference/Faroha

rMotif-Eduljee.pdf erişim 22/05/2014, s.12. 
727  Herodotus, Tarih, s.75. Herodot’un ifadelerinden Gök’ün 

Ahuramazda olarak kabul edildiği anlaşılmaktadır. Herodot’un 

(M.Ö. 484–435) verdiği bilgilere göre o dönemde gökyüzü, Büyük 

Tanrı olarak kabul edilmektedir. Herodot, Perslerin taptığı tanrıyı 

Ahuramazda değil, Zeus olarak kaydetmiştir. Muhtemelen 

okuyucularının Yunanlı olmasından dolayı, onların büyük tanrıya 

http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/reference/FaroharMotif-Eduljee.pdf
http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/reference/FaroharMotif-Eduljee.pdf


 

 

258 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Kurban kesmek için sunak yoktur, ateş de 

yakmazlar. Kurbanın üzerine kutsal su saçmak, flüt, 

giyim kuşam, arpa tanesi gibi şeyleri bilmezler. 

Tanrılardan birine bir kurban kesmek isteyen kimse, 

kurbanı temiz bir yere götürür, başına, genellikle 

mersin dalından bir taç koyar, kurban hangi tanrı için 

kesiliyorsa, o tanrının adını anar. Kurban kesenin 

tanrısal yardımı yalnız kendisi için istemeye hakkı 

yoktur; bütün Persler için ve özellikle kral için dua 

eder; bütün Persler için dua ederken kendisi de bunun 

içindedir. Sonra kurbanı parçalar, etleri pişirir, yere 

yumuşak otlar, özellikle yonca serer, etleri bu yaygının 

üzerine koyar.728 O, bunları koyunca, yanında ayakta 

duran bir Meg, tanrıların soy zincirini anlatan dinsel bir 

hava okur. Bu dinsel hava, kendi anlattıklarına göre 

böyledir; din, bir “Meg” olmadan kurban kesmeyi 

yasak etmiştir. Kısa bir duruştan sonra kurbanı keser, 

etleri toplar ve istediği gibi yapar (Her.I/132)729 

İster açık havada ister evde ibadetler ateş olmadan 

gerçekleştirilmemekteydi. Ahamenişler’in ilk 

dönemlerinden kalan kabartmalardan Darius’un mezarı 

üzerindeki heykelde kral, sunaktaki ateşe bakmakta ve 

yukarıda güneş görünmektedir.730  Herodot ve diğer 

Yunan yazarlarının eserlerinde ateş tapınaklarından söz 

edilmemesine değinen Dhalla’ya göre Yunanlı yazarların 

ateşi sönmekten koruyacak bir yapıya rastlamamış 

olması, ateşi koruyacak bir yapının olmaması anlamına 

gelmez. Dhalla’ya göre ateşin besleneceği, korunacağı bir 

                                                                                                                     
verdikleri Zeus tabirini İranlıların büyük tanrısını ifade etmek için 

kullanmıştır. Bkz Herodotus, Tarih, s.75. 
728  Burada kurbanın kesilmesinden ve yenilmesinden bahsetmektedir. 

Bu açıklamadan yasna ibadetinde değişimin olduğu çıkarılabilir. 
729  Herodotus, Tarih, s.75. 
730  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.133. 



 

 

259 Hayreddin Kızıl 

yapının kesinlikle olması gereklidir.731 Mary Boyce, 

Darius mezarı ve Nakş-ı Rüstem kabartmalarında görülen 

ateşlerin tapınak ateşini değil hükümdarların kendi 

hükümranlıklarını gösteren kendi evlerindeki ocak 

ateşlerini temsil ettiğini belirtir. Boyce’a göre kabartmalar, 

ilk dönemlerde bu ateşleri bir kaide üzerine oturtma 

geleneğinin başlamış olabileceğini gösterir.732 

Herodot’un açıklamaları ve başka bir Yunan yazar 

Porphyry’nin (M.Ö. 270-205) kendi döneminde 

Oromazdes’in bedenini ışık olarak tanımlamasından ilk 

dönem İran inançlarında tanrılarla ilgili imajlar olmadığı 

anlaşılmaktadır.733 Ahamenişlerden sonra hüküm süren 

Eşkaniler-Arsakidler döneminde yaşamış Strabon’un 

tariflerine dayanarak söylenebilecek senktretik 

Kapadokya kültünde ise imajlar yoğun bir şekilde 

görülmektedir.734 Bu da Ahamenişler zamanında bir 

                                                            
731  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.221-222. Ayrıca bkz Günaltay, 

tapınak yoksa da kült yerleri ve sunakların olduğunu 

söylemektedir. Darius, yazıtlarında tahtı gaspeden bir mecinin 

yıktırdığı hususî kurban sunağını yeniden tamir ve inşa ettirdiğini 

kaydetmiştir. Günaltay, İran Tarihi….., s.293. 
732  Boyce, “On the Zoroastrian Temple Cult of Fire”, s.457. 
733  Moulton, Early Zoroastrianism, s.67. Albert De Jong, Ahamenişlerin 

ilk dönemlerinde tapınak olmadığı, açık havada yüksek yerlerde 

ritüel uygulandığı konusunda bir çok antik yazardan alıntı 

yapmıştır. Bkz De Jong, Traditions Of The Magi…..,, s.345-346. 
734  Moulton, Early Zoroastrianism, s.68. Antik dönemde yaşamış başka 

yazarlar da Mag ve Ahamenişlerin inançlarıyla ilgili bilgi 

vermektedirler. Büyük İskender’in hayatını anlatan Quintus 

Curtius Rufus, Darius’un Mithra’ya, güneşe ve ateşe dua ettiğini 

belirtmektedir. Bkz A. S. Geden, Select Passages Illustrating 

Mithraism, London 1925, s.27-28. Aynı eserde başka bir yazar da 

Firmicu Maternus, Perslerin ateşle ilgili inanç ve uygulamalarını 

anlatmaktadır. Bkz Geden, aynı eser, s.56-57.  



 

 

260 Mecusilikte Ateş Sembolü 

dönem başlayan tanrıların imajlarını oluşturma, ikonuna 

tapmanın ileriki dönemlerde devam ettiğini 

göstermektedir. Ahamenişler döneminde, tapınaklarda 

ateş bulundurmaya başlama da muhtemelen bazı Mecûsî 

din adamlarının Anahit heykeli ile birlikte ortaya çıkan 

yeni tapınak kültüne karşı bir hareket olarak ortaya 

çıkmıştır.735 

Anahita heykellerine bir dönem bütün yakın 

doğuda tapınılmaktaydı. M.Ö. III. Yüzyılda yaşamış 

Babilli bir rahip olan Berossus’un aktardığına göre, imaj 

kültünü ilk defa İran’a getiren kişi II. Artaxerses oldu. 

Artaxerses, Afrodit Anahit’in heykellerini 

imparatorluğun önemli kentlerine getirdi ve 

Mecûsîlerden açık bir şekilde bu heykellerin Aredvi Sura 

Anahita’yı temsil ettiği düşüncesiyle heykellere ibadet 

etmeleri istendi.736  

Avesta İlahîlerinin bazılarında, direkt olarak bu 

heykellerden esinlenildiğini gösteren işaretler vardır. 

Avesta’da Anahita’ya sunulmuş bir Yeşt de vardır. Bu 

Yeşt’in ilk bölümlerinde hızlı akan bir nehir, rüzgâr gibi 

hızlı giden bir at arabasında, bulut, yağmur vb. özellikler 

ile kişileştirilmişken son bölümlerde (Yeşt 5/126-128) 

güzel bir tanrıça şeklinde tasvir edilmiştir:  

“126. ‘Ardvi Sura Anahita; güzel bedenli, son derece 

güçlü, uzun boylu, kuşağı yukarıdan bağlı, muzaffer ırkın saf, 

soylu asili, tümüyle altın işlemeli olan bir..... mantoyu boylu 

boyunca giyen bir hizmetçi biçiminde ortaya çıktı’; 127. 

‘Kurallara göre, her zaman elinde baresmayı tutan, delikli 

kulaklarında küpe taşıyan, güzel boynunda altın bir kolye 

                                                            
735  Boyce, History Of Zoroastrianism, c.II, s.222. 
736 Boyce, Zoroastrians Their Religious…., s.62. 



 

 

261 Hayreddin Kızıl 

taşıyan, O, soylu doğumlu Ardvi Sura Anahita; Ve O kuşağını 

sıkıca bağladı, göğüsleri iyi biçimli olsun, sarkmasın diye.’ 128. 

‘Ardvi Sura Anahita başına yüzlerce yıldızı olan, sekiz ışığı 

olan, iyi yapılmış güzel bir altın tacı bir .... biçiminde koydu, 

saçları aşağıya doğru dökülmüş bir şekilde..’ “  

Tabi bu şekilde süslenmiş heykeller sadece binaların 

içinde bulunabilirdi ve hiç şüphe yok ki bu tapınaklar 

resim kültünün İran’a gelmesi ile ortaya çıktı. Yapılan 

kazı çalışmalarında Persepolis’in kuzeyinde “Fratadara” 

tapınağı olarak bilinen II. Artaxerses dönemine ait geniş 

bir yapı kompleksi ortaya çıkarılmıştır. Bu tapınağın, 

kralın Anahita’nın onuruna inşa ettirdiği bir yapı olduğu 

tahmin edilmektedir.737 

O dönem, bazı din adamları ve imparatorluk 

gücünün işbirliği ile başlayan bu akım aynı zamanda bir 

tepki de meydana getirdi. Bu akıma karşı olan ve insan 

yapımı bir ikonun saygı konusu haline getirilmesine karşı 

olan din adamlarının girişimleri sonucu ateş tapınağı 

ibadeti ortaya çıkmıştır. Mecûsî görüş, Anahita modasına, 

bu yeni modaya karşı ibadet merkezi olması için yeni 

binalar kurdu. Bu binalarda heykel ve önünde bulunan 

sunağın yerine bir ateş yerleştirilmişti. İnsanlar buraya 

tek bir ikonun, Peygamberlerinin –Zerdüşt- kabul ettiği 

tek bir ikonun, “ateş”in önüne gelip ibadet ediyordu. Yeni 

tapınak ateşleri, Ahameniş krallarının mezarlarında 

olduğu şekilde altar gibi bir sunak üzerinde 

yükseltilmişti. Mecûsî din adamlarının girişimleri sonucu 

ortaya çıkan bu gelişmeler imparatorların desteğini almış 

olmalıdır. Çünkü tapınak ateş kültü ortaya çıktıktan sonra 

gelişti. Ateş kültünün çıkış tarihi ister II. Artaxerses ister 

                                                            
737  Boyce, Zoroastrians Their Religious…., s.62-63. 



 

 

262 Mecusilikte Ateş Sembolü 

halefleri dönemi olsun tam olarak tespit edilemezse de, 

Ahameniş döneminin sonlarında ateş kültünün Mecûsî 

ibadetinde bilinen bir yere sahip olduğu kesinlik 

kazanmıştır.738 

Ateş tapınağı kültü ortaya çıktıktan sonra gelişti ve 

zaman içinde yeni uygulamalar da eklendi. Her yeni kral 

için bir hanedan ateşinin kurulması ve bu ateş’in tahtına739 

yerleştirilmesi geleneği ortaya çıktı.Her Mecûsî kral için, en 

mükemmel dini davranış bir ateş kurmak, yani bir 

tapınak yaptırmak, ona gelir bağlamak ve rahipler 

atamaktı.740 Aynı zamanda başka bir uygulama da 

çıkmıştır. Sasanîler döneminin sonlarına kadar süren bu 

uygulamaya göre yüksekçe bir yere kurulmuş olan ocak, 

                                                            
738  Boyce, Zoroastrians Their Religious…., s.63. Ayrıca bkz Gartwaite, 

İran Tarihi…., s.58.  Ateş tapınaklarının ilk hali olabilecek ateş 

altarlarının, Akamenidler dönemindeki varlığı konusunda Aramice 

bir kitabedeki kaydın önemli bir ipucu verdiği belirtilmiştir. 

Kitabede dönemin Asvan şehrinin Persli garnizon komutanının bir 

"Brazman" kurdurduğundan bahsedilmektedir. Aramice’nin 

kullanıldığı kitabede geçen "Brzmdn"‘ kelimesi Eski Farsça’da ayin 

mekânı anlamına gelen "brazman" veya "brazmadana" sözcüğünün 

karşılığı olarak kabul edilmektedir. Kitabenin tarihi ise 

"Sivan/mehr ayında kral 1. Artazerkses’in yedinci yılında" şeklinde 

ifade edilmektedir. Bu tarihlendirme ise M.Ö. 458 yılı Haziran 

ayına rast gelmektedir. Kitabenin zarar görmesi nedeniyle bu ateş 

altarı hakkında detaylı bilgiye ulaşılamasa da, Persepolis’e oldukça 

uzak olan bir yerde dahi ateş altarının varlığı, merkezde oldukça 

gelişmiş bir mabed olgusuna işaret ettiği belirtilmiştir. Bkz. 

 Alıcı, Kadim İran’da Din...., s.177. 
739 Ateşin taşınıp kendisi için hazırlanan bir yere yerleştirilmesi. 
740 Boyce, Zoroastrians Their Religious…., s.63-64; Boyce, A History Of 

Zoroastrianism…, c.II, s.221-225; Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler 

Tarihi, c.I, s.397. 



 

 

263 Hayreddin Kızıl 

imparatorluk gücü ile ele geçirilmiş toprakların sahibi 

olmanın bir sembolü olarak algılanıyordu.741 

 Aslında tapınak ateşi de, hanedan ateşi gibi 

geleneksel ocak ateşiydi. Odunla beslenmekte, sürekli 

yanar halde tutulmakta, bazı bölümleri ocak ateşinden, 

ocak ateşinin yemeği pişirmesinden söz eden Ataş 

Niyayişle kendisine yakarılmakta, ocak ateşi gibi kuru 

odunla beslenmekte ve beş dua vaktinde 

tütsülenmekteydi. Dahası ateş kültü ile ilgili kullanılan 

terimler sade ve sıradandı. Ateşin bulunduğu binalar 

basitçe “ateş yeri” veya “ateş evi”, ve ateşin üzerine yanar 

halde bırakıldığı yapılar “ateş standı” veya “ateş tutucu” 

veya “ateş yeri” olarak isimlendirilirdi. Ateş ile ilgili 

terimlerdeki bu sadelik ve kolaylık, bu kültü kuranların 

kasıtlı çabalarını ve putperestlikle ilgili bir iz taşımaktan 

kaçınmalarını temsil eder. Ayrıca onların evdeki ocakta 

dua eder gibi, ateş tapınaklarındaki tahta kurulmuş ateşin 

önünde toplu ibadet yerleri haline getirmek için olan 

çabalarını açıklamaktadır.742 

Yine de tapınak ateşlerinin belli bir kutsallık 

taşıması ve ibadet edenlerin arasında bir ateşe bağlılığın 

gerçekleşmemesi kaçınılmazdı. Bu ateşlerin hem 

hazırlanması hem de huzurlarında sürekli dua edilmesi, 

onları ocak ateşinden farklı kılıyordu. Dahası ateş, taş ve 

tahtadan yapılmış bir ikonun aksine canlı, hareketliydi.743 

Bu özellikler kısa sürede ateş tapınaklarını hem 

yaygınlaştırdı hem de bir inanç ve ihtiyaç haline getirdi. 

                                                            
741 Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda…….,, s.496. 
742  Boyce, Zoroastrians Their Religious…., s.63-64; Boyce, A History Of 

Zoroastrianism….., c.II, s.221-225. 
743  Boyce, Zoroastrians Their Religious…., s.64. 



 

 

264 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Öyleki, belli bir sayıya ulaşmış bir Parsi topluluğunun 

bulunduğu yeni bir yerde iki yapının–yaşayanlar için ateş 

tapınağı ölenler için sessizlik kulesi-744 ivedilikle 

kurulması gerektiği inancı Mecûsîlikte mevcuttur.745 Bu 

yapılar aynı zamanda köy ve kasabalarda dini eğitimin 

merkezleri haline geldiler.746 

Ateş tapınaklarının yaygınlaşmasından sonra diğer 

din mensupları Mecûsîleri ateşperest olarak isimlendirdi. 

Herodot, (Her, I/131)747 kendi döneminde Persleri 

anlatırken ateşle ilgili bilgiler vermesine rağmen 

günümüzdeki anlamda belirleyici bir özellik olarak söz 

etmez. Ateş asıl belirleyici özelliğini tapınak kültünden 

sonra almıştır. Yine Herodot’un verdiği bilgiler arasında 

Pers askeri ritüellerinde ateşle ilgili bir konu bulunmaz. 

Fakat, Curtius Rufus, son Ahameniş hükümdarı III. 

Darius’un savaşa gittiği zaman, ordunun önünde taşınan 

ateşten, Persliler’in kutsal ve ebedî olduğunu söyledikleri 

bir ateşten alınmış bir ateş kor’undan söz eder.748 

Tapınak ateşi kültü çıktıktan sonra ki bir aşama da 

bu ateşlerin tasnif edilmesidir. Boyce, Ahamenişler 

dönemindeki ateşlerle ilgili bir tasnif hakkında hiçbir şey 

bilinmediğini fakat o dönemde görünebildiği kadarıyla 

iki tür ateşin bulunduğunu kaydetmiştir: 1- Verathragna-

Behram (Zafer)Ateşi: Boyce bu ateşi Katedral ateşi olarak 

isimlendirmiştir. 2- Ateşlerin Ateşi (Ataş-i Aduran).749 

                                                            
744  Moulton, The Treasure Of The Magi…., s.141. 
745  Moulton, The Treasure Of The Magi…., s.142. 
746 Dhalla, Zoroastrian Civilizations…,  s.306. 
747  Herodotus, Tarih, s.75. 
748  Boyce, Zoroastrians Their Religious…., s.64. 
749  Boyce, Zoroastrians Their Religious…., s.64-65. 



 

 

265 Hayreddin Kızıl 

Buraya kadar yapılan açıklamalardan, ateş 

tapınaklarının kuruluş dönemi hakkında iki farklı 

görüşün olduğu anlaşılmaktadır. Yine bu tapınakların 

kuruluş dönemi hakkında tartışmaların olduğu ve bu 

tartışmaların devam edeceği anlaşılmaktadır. Fakat temiz 

bir alana yerleştirilmiş ateş altarlarının sonraları etrafı 

kapalı yerlere alındığı kesindir. Yani ateş inancı, ateşi 

koruyacak bir yapıyı da gerektirmiştir. Dört mevsim 

boyunca yanması, korunması yağmurdan, rüzgârdan ve 

diğer unsurlardan etkilenmemesi için kapalı bir yapı 

zaruri olacaktır. 

Ahamenişler, M.Ö. 333’te İskender tarafından 

yıkıldı. Bu imparatorluğun yıkılmasından sonra uzun 

süre Yunan etkisinde kalan Mecûsîler, Helenizmden 

etkilenmiştir. Mecûsî inanç sisteminin büyük oranda 

etkilendiği bu dönemde tanrı imajları yapılmıştır. Tanrı 

imajlarının ilk dönemlerde görülmediği İran’da, yeni 

dönemde Yazatalar, insan şeklinde tasavvur edilmeğe 

başlandı. Buna Mitra ve Anahit örnek olarak verilebilir. 

Bu bağlamda tapınaklarında imajlar kullanmaya başlayan 

Mecûsîlerin, bu dönemdeki ibadetlerin imaj merkezli 

olduğu ileri sürülmüştür.750 

Ahamenişler döneminden sonra İran’da etkili 

olmuş diğer bir imparatorluk, kendileri de Ari bir kabile 

olan Partların kurduğu, Eşkani veya Arsakid 

imparatorluğunda yukarıda sayılan hususlar belirgin 

olmuştur. Partlar, din olarak Mecûsîliğin etkisindeydiler. 

Kutsal elementlere özellikle ateşe saygı duymakta, güneşe 

Mithra adı altında ibadet etmekteydiler. Ayrıca Mecûsî 

                                                            
750  Russel, Zoroastrianism In Armenia, s.182. Mecûsîlerde imajların 

kullanılması ve Helenistik dönem için Bkz Boyce, “Ātas”.   



 

 

266 Mecusilikte Ateş Sembolü 

inancına uygun olarak ölülerini güneş ışığına ve vahşi 

kuşlara maruz bırakmaktaydılar. Ateş altarı, ateş sunağı, 

Part hükümdarlarının sikkelerinin arka tarafında 

görülmekteydi.751  

Başa geldikten sonra İskender’in yıktığı ateş 

tapınaklarını yeniden yapan Partlar, petrol bakımından 

zengin olan Kuzey’de, doğal olarak topraktan fışkıran 

ateşleri kutsal kabul etmekte, Partlı rahipler, buralarda 

ateş ritüelleri gerçekleştirmekteydiler.752 

Helenizmin güçlü etkilerinin görüldüğü Part 

döneminde ibadetlerde sadece ateş kullanılmamıştır. O 

dönemde Mecûsîlik büyük bir çeşitliliğe sahip olmuştur. 

Bir kısmı ateş tapınaklarında Ahura Mazda’ya ibadet 

ederken diğeri eski bir tanrı olan ve Mecûsîlikte büyük bir 

melek olan Mithra’ya yönelmekteydi. Bazı tapınaklarda 

tanrıça Anahita heykelleri vardı.753 Ateş tapınaklarından 

ilk söz eden kişi olan754 ve Partlar’ın hakim olduğu 

dönemde yaşamış Strabon (M.Ö.64- M.S. 24), kitabında 

Anahit ve Omanos (Ahura Mazda) tapınaklarında 

Meci’lerin ateş tapınaklarında yaptıklarına benzer şekilde 

ibadet yaptıklarını kaydetmektedir. Yina Strabon, Anahita 

ve Omanos’a ithaf edilmiş çevrili yapılardan söz etmekte, 

Omanos’un bir imajının tören halinde taşındığını 

belirtmektedir.755 

                                                            
751  Dhalla, Zoroastrian Theology…, s.185. 
752  Hartz, Zoroastrianism, s.47-48. 
753  Hartz, Zoroastrianism, s.48. 
754  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.221-222. 
755  Strabon’un kitabından ilgili yerlerin çevirisi için bkz Moulton, Early 

Zoroastrianism, s. 408-410. 



 

 

267 Hayreddin Kızıl 

Strabon’un aktardıklarından inanılan başka 

tanrıların imajlarının da bu dönemde var olduğu 

anlaşılmaktadır. Part dönemi hakkında verilen diğer 

bilgilerden anlaşıldığı kadarıyla bu dönemin sonlarında 

ikonoklastik hareketin başladığı, kutsal ateşlerin sayısının 

arttığı ve imajlara olan tepkinin ortaya çıktığı 

anlaşılmaktadır. Part Kralı I. Vologeses  (M.S. 51-80) 

bronz paraların üzerine bir ateş tutucu eklemiştir. Sasanî 

döneminin başlarında Sasanî ailesinin baktığı İstahr’daki 

tapınaklarda Ateş, Anahit imaj kültüyle değiştirilmiştir. 

Partlardan sonra kurulan Sasanîler döneminde, Sasanî 

kralları bastırdıkları paralara ateş sembolü nakşetmiştir. 

Hatta erken Sasanî dönemine ait belgelerde yeni ateşlerin 

kurulması ile ilgili bilgiler mevcuttur.756 

Buraya kadar yapılan açıklamalardan Ahamenişler 

döneminin sonlarında tanrı imajlarının ortaya çıktığı, din 

adamlarının bu imajlara karşı ateş kültünü geliştirdiği 

anlaşılmaktadır. Ahamenişler döneminde Anahit kültü 

devlet destekli olduğu için sadece bazı din adamları 

tarafından desteklenen ateş kültünden daha yaygın olmuş 

olabilir. Ahamenişler’den sonraki dönemlerde 

Helenizm’in İran kültürü üzerinde güçlü bir etkisi olmuş, 

diğer tanrı imajlarının oluşturulmasının yaygın bir hal 

aldığı Strabon’un açıklamalarından anlaşılmaktadır. Tanrı 

imajlarına en büyük darbe Sasanîler döneminde 

vurulmuş bu dönemden itibaren ateş kültü yaygın bir hal 

almıştır. Son olarak Anahit kültünün Sasanîler dönemine 

kadar sürmüş olduğunun kesin olduğunu belirtmek 

gereklidir.  

                                                            
756  Boyce, “Ātas”. 



 

 

268 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Sasanîlerin kurucusunun geldiği aile de İstahr’daki 

Athur Anahit- Anahita ateşi-nin yandığı ateş mabedinde 

Anahit mabedinin koruyucusuydu.757 Bu tapınağın 

hizmeti herbad’lar veya ateş rahipleri tarafından yerine 

getirilmekteydi. Sasanîlerin kurucusu Sasan ve babası bu 

dini merkezde önemli bir mevkideydiler. Babek, Sasanî 

kralı olmadan önce babasının tapınaktaki halefi 

olmuştu.758 

Sasanîler, Partları yıkıp yerlerine geçtikten sonra 

ateş kültünü tüm coğrafyaya yaydılar. Bu dönemde 

Kutsal ateşlerin sayısı ve rahiplerin yaygın varlığı 

imparatorluğun etkisinin olduğu tüm bölgelerde büyük 

ölçüde arttı. Sasanîler döneminde idollara ibadeti 

engelleme, onun yerine ateşe ibadeti ikame etmek için 

birçok ateş tapınağı kuruldu.759 Avesta’nın en antik 

metinlerinde ateş tapınaklarından söz edilmemesine, yine 

arkeolojik kazılarda bu konuda herhangi bir bilgiye 

ulaşılamamasına rağmen Sasanî döneminde ateş ve ateş 

tapınakları ile ilgili bol miktarda bilgi mevcuttur. 

Arkeolojik veriler, epigrafik ve edebî belgeler bu 

dönemdeki ateş tapınaklarının yaygın varlığına tanıklık 

etmektedir.760 Hatta Sasanîler döneminde Ateşkede ve 

ateşdan milli bir simge olarak Sasanîler hanedanlığı 

krallarının bastırdıkları paralar üzerinde de yer aldı. 

Sasanîler devrinde de hükümdar sarayında milli birliğin 

simgesi olarak kutsal ateş yakma geleneği vardı.761 

                                                            
757  Ghirsman, Iran From The Earliest Times….., s.270. 
758  Ghirsman, Iran From The Earliest Times……, s.314-315. 
759  Garrison, “Fire Altars”. 
760  Vitalone, “Fires And The Establishment Of…..”, s.425. 
761  Yıldırım, Fars Mitolojisi Sözlüğü, s.95. 



 

 

269 Hayreddin Kızıl 

Günümüze kadar ulaşan en eski ateşgahlar da 

Partlar veya Sasanîler dönemine aittir. Dağ eteğine 

kurulmuş sade yapılar olan ilk dönem ateşkedelerine 

char-taqi (çar tak- dört yönlü) ismi verilirdi. Bu 

tapınaklarda hiçbir sembol bulunmazdı. Sadece ateşin 

içinde yandığı ayaklı bir vazo bulunurdu.762 

Sasanîler’in kurucusu I. Ardeşir Babekan (M.S. 224-

40), başa geçtikten sonra ilk dönemlerden itibaren 

imparatorluğun tamamında inançta ve pratikte birlik 

sağlamak için çalıştı. Bu konuda bir hirbed olan 

Tansar’dan yardım aldı. Tansar’ın mektubundan ve 

Dinkard’ın farklı bölümlerinden, Tansar’ın kendisinin iki 

büyük politik hamleden sorumlu olduğu anlaşılmaktadır. 

Birincisi heterodoks kabul edilen yargılardan arındırılmış 

yetkili kutsal bir kanon oluşturmak. Bu yeni kanon 

yanılmazlığın beyanı altında, onun kontrolü dâhilinde 

dinin tüm yorumunu yerleştirmek için bir temel 

oluşturmuştur. İkinci görevi ise kült birliğini dayatırken 

kutsal ateşlerin genişlemesini teşvik etmek oldu. 763 

Bu nedenle Sasanî imparatorluğu kurulduktan sonra 

Mecûsî tapınaklarına Ahamenişler döneminden itibaren 

yerleştirilmeye başlanan ikonlar yasaklandı. Sasanîler, 

ibadet esnasında, bir imaja, tanrı suretlerine tapınma 

yerine kutsal ateşi getirdiler ve tapınakları tanrı 

suretlerinden temizlediler. Sasanîler döneminde tanrı 

imajlara karşı yapılan mücadelenin yanında kutsal 

ateşleri tesis etmeye de aynı şekilde önem verildi. Kendi 

                                                            
762  Eduljee, Farohar/Fravahar Motif….., s.13. Bu ateşkedeler İranlıların 

diğer dinleri tercih etmesi üzerine zaman içerisinde kiliseler veya 

camilere dönüşmüşlerdir. Choksy, “Ateshgah”, s.569-570 
763  Malandra, “Zoroastrianism i. Historical Review”. 



 

 

270 Mecusilikte Ateş Sembolü 

dönemlerinde heykeller kutsal binalardan çıkarılmış 

onların yerine ateş yerleştirilmiştir. Özellikle İstahr’daki 

tapınakta bir idol (put) olduğu bunun kaldırılıp yerine ateş 

yerleştirildiği kaydedilmiştir. Boyce, bu ateşin 

Verethraghna-Behram ateşi olduğunu kaydetmiştir. Bu 

ateş, etkisini uzun süre devam etmiştir. M.S. III yüzyıla ait 

yazıtlardan birinde “Anahit’in ateşi” ifadesi geçmektedir. I. 

Şapur’un kızlarından birinin ismi de Adur-Anahit idi. I. 

Şapur, bu ismi kızına, muhtemelen bu bu ateş’ten 

esinlenerek vermişti.764 

Bundan sonraki aşama ise ateşlerin sınıflandırması 

olmuştur. İleriki dönemlerde Ateş Behram, Adaran ve 

Dadgah olarak isimlendirilen tapınak ateşlerinin üç 

kategoriye ayrılmasının bu dönemde olduğu konusunda 

güçlü tahminler vardır.765 Diğer metinler ve 

kullanımlardan Sasanîler devrinin sonlarında aralarında 

en önemlisi ve kurulması en zor olan Ateş Behram-

Behram Ateşi- dahil üç tür ateş tapınağının bilindiği 

anlaşılmaktadır.766 Bu ateşler hakkındaki en erken Mecûsî 

referans, M.S. III. Yüzyıla ait, Sasanî Kralı I. Şapur ve 

onun baş mobedi Kerdir’e ait bir yazıtta geçmektedir. 

Kerdir, burada Ateş Behram ve herhangi belirleyici bir 

ismi olmayan diğer ateşlerden söz etmektedir.767 

Sasanîler döneminin yenilediği başka bir kurum da 

din adamı sınıfıdır. Bu dönemde ayrıntılı ve oldukça 

                                                            
764  Boyce, Zoroastrians Their Religious…., s.106-108. 
765  Vitalone, “Fires And The Establishment Of…..”, s.425. 
766  Boyce, History Of Zoroastrianism, c.II, s.222. 
767  Nakş-ı Rüstem Yazıtlarında geçen bu ifadeler için Bkz Prods Oktor 

Skjaervo, Zoroastrian Texts, s.74. Kitap için bkz 

http://www.fas.harvard.edu/~iranian/Zoroastrianism/Zoroastrianis

m1_Intro.pdf erişim 23/09/2014 

http://www.fas.harvard.edu/~iranian/Zoroastrianism/Zoroastrianism1_Intro.pdf
http://www.fas.harvard.edu/~iranian/Zoroastrianism/Zoroastrianism1_Intro.pdf


 

 

271 Hayreddin Kızıl 

farklı ve devlet yönetiminde, akademik ve din işlerinde 

önemli bir role sahip din adamı sınıfı da ortaya çıktı. 

Fakat Sasanîlerin yıkılışından sonra Mecûsî din adamları 

eski konumunu kaybetti.768 

2. Kutsal Ateşlerin Dereceleri 

Tapınak ateş kültü kurulduktan sonra, tapınak 

ateşleri arasında bir derecelendirme ortaya çıkmıştır. 

Özellikle Sasanîler döneminde, sıralaması günümüzde de 

aynı şekilde devam eden, ateşlerin dereceleri din 

adamları tarafından standardize edilmiştir.769 Bu tasnife 

göre Ateş Behram, Ateş Adaran ve Ateş Dadgah olmak 

üzere üç tür tapınak ateşi vardır.770 

Ateşler arasında ilk derecelendirme Sasanîler 

döneminin başlangıcında Ateş Behram -Adur Behram- ile 

Ateş Adaran arasında oldu. Ateş Adaran tabiri, Sasanîler 

döneminde hem İran hem de İran dışında Mecûsîlerin 

yöneldikleri ateşler için kullanıldı. Daha sonra sabit bir 

yerdeki aslında ocak ateşleri olan küçük ateşler için de 

üçüncü derecedeki Ateş Dadgah olarak isimlendirildi.771 

Mecûsî tapınaklarındaki üç ateş türü arasındaki 

farklılıklar büyük ölçüde, onların oluşumu, kutsanması, 

arındırma miktarı bakımından oluşmaktadır. Hangi sınıf 

olursa olsun, hiç birinin sönmesine ve dağılmasına izin 

verilmez. Bu bağlamda ocak ateşi de kutsaldır. Hatta Atar 

sözcüğüne etimolojik olarak yaklaşanlar, bu sözcüğü 

Latince atrium ile ilişkilendirmekte onun ocağı ifade 

                                                            
768 Kreyenbroek-Munshi, Living Zoroastrianism……, s.9. 
769  Choksy, “Ateshgah”, s.569. 
770 Moulton, The Treasure Of The Magi…., s.142. 
771  Choksy, “Reassessing The Material Contexts….”, s.252. 



 

 

272 Mecusilikte Ateş Sembolü 

ettiğini, ateş kültünün ocak ateşinden başladığını 

belirtmektedirler. Günümüzde de bir Parsi başka bir eve 

taşınırsa ateşini de beraberinde götürmekte, daha uzağa 

giderse ateşi, arkadaşlarına veya akrabalarına ona 

bakmaları için vermektedir.772 Bu durum Mecûsî 

inancında tüm ateşlerin kutsal olduğunu göstermektedir. 

Bu nedenle tüm ateş türleri günün beş vaktinde düzenli 

olarak beslenir.773  

Ateşlerin dereceleri arasındaki fark ise devamlıdır. 

Düşük derecedeki ateş yüksek derecedeki ateşin 

derecesine ulaşamaz çünkü her ateş türü ayrı bir şekilde 

oluşturulur ve kutsanır. Yüksek derecedeki ateşin bakımı 

ile alt derecedeki ateşin bakımları da farklıdır. Hatta 

yüksek derecedeki ateşi düşük derecedeki ateşin 

hazırlandığı şekilde hazırlamak onun derecesini 

düşürebilir.774 

Mecûsîlik’te tapınak ve dolayısıyla kutsal ateşin üç 

derecesi şu şekilde sıralanabilir: 

a- Ateş Behram: Behram, Verethraghna olarak Hint-

İran dönemine ait bir tanrıdır. Kendisine sunulmuş bir 

yeşt vardır (Warharan Yeşt/14). Taraporewala, Behram’ın 

başarılarını anlatan bu yeştteki bazı olayların Veda’da 

                                                            
772  Moulton, The Treasure Of The Magi…, s.145. 
773  Kreyenbroek-Munshi, Living Zoroastrianism……, S.9. Üç ateş 

hakkında anlatılan mitoslar için bkz Hinnels, “Iran iv. Myths And 

Legends”. 
774  Vitalone, “Fires And The Establishment Of….”, s.425. 



 

 

273 Hayreddin Kızıl 

anlatılan İndra’nın yaptıklarına benzer olduğunu 

kaydeder.775 

Mecûsîlik döneminde de etkili olan Behram 

onuruna düzenlenmiş ateş, Mecûsîlikte en kutsal ateş 

kabul edilir. Pehlevice eserlerde atehş-i vehraman ya da 

atehş-i verheran (verheram) olarak geçer. Bu ateşi 

hazırlamak oldukça uzun karmaşık bir işlemi gerektirir. 

Yıldırım ateşinin de içinde bulunduğu on altı tür ateşin 

birleşmesiyle oluşturulur. Her zaman canlı tutulan bu 

ateş için çok özel ayin ve törenler düzenlenir. Yalnızca 

yetkili mûbedler onun sınırları içerisine girebilir ve dualar 

okuyarak yakarabilirler. Sıradan Mecûsîler ve sıradan 

mubedler yalnızca ateşin etrafına çevrelenmiş 

pencerelerden Ateş Behram’ı görebilir, oradan ateşe güzel 

kokulu ağaçlar atabilirler.776 

Behram ateşinin bütün kutsal varlıkları cezbeden 

bir güce sahip olduğuna inanılır. Yazataların, Behram 

ateşini kutsamak için kutsal tapınakları sık sık ziyaret 

ettikleri belirtilir.777 Yine ateş koruyucusu Arthawahisht 

yani Aşa, bir konuşmasında Zerdüşt’e Behram Ateşi’ni 

kutsaması ve koruması ayrıca bütün ateşleri korumasını 

tembihlemektedir (Zadsparam, 22/7). Ateş Behram’ın 

karanlığa ve yalana karşı savaşanları koruduğuna 

inanılmıştır.778 

                                                            
775  Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s.20–21. Ayrıca 

bkz G. Gnoli, P. Jamzadeh “Bahram (1), madde için bkz 

http://www.iranicaonline.org/articles/bahram-1     (08/12/2014) 
776  Yıldırım, Fars Mitolojisi Sözlüğü, s.100-101 
777  Dhalla, History of Zoroastrianism, s.368-369. 
778  Hartz, Zoroastrianism, s.102. 

http://www.iranicaonline.org/articles/bahram-1


 

 

274 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Ateş Behram, en önemli mabetlerde saklanır ve bir 

kral gibi üzerinde bir taç ile tahta çıkarılır. Ateş 

Behram’ların bulunduğu mabedlerin sayısı, ikisi İran’da 

ve sekizi de Hindistan’da olmak üzere, on civarındadır. 

Bunların az olması, kutsal ateşi elde etme, hazırlama ve 

takdisinin uzun, karmaşık ve pahalı metotları 

gerektirmesindendir. Ateş Behram’ın bulunduğu en eski 

mabed ise Bombay’ın yaklaşık yüz mil kuzeyindeki 

Udwâdâ’dadır.779 Şu an Bombay’da üç tapınakta Ateş 

Behram mevcuttur. Hindistan’da bunların dışında Ateş 

Adaranlar da vardır. Bunlar gece gündüz isteyen kişilerin 

içeri girip dua edebilmeleri için açıktır.780 Ateş 

Behram’lardan, alt rahiplerden bir ekip tarafından 

desteklenen, yüksek din adamı sınıfı olan, destur’lar 

(başrahip) sorumludur. 781 

b- Ateş Adaran: İkinci derecedeki ateş, Ateş 

Adaran’dır. Genelde Agiary veya ateşkede’de bulunur.782 

Geç dönemde yazılmış Mecûsî kaynaklarına göre on veya 

daha fazla Mecûsî ailenin yaşadığı yerde içinde adaran 

bulunan bir mabedin inşa edilmesi gerekir. Ateş 

oluşturulurken din adamı, asker, çiftçi ve tüccar, sanatkâr 

vb. toplumun dört farklı kesiminin evlerinden ateş toplanır 

ve kutsanır.783 Ateş Behram’dan kutsama sayısı ve ateş 

toplanan kesimlerin sayısı bakımından ayrılır. Hem Ateş 

Behram hem de Ateş Adaran sadece din adamları 

tarafından bakılabilir.784 

                                                            
779  Güç, Dinlerde Mabed ve İbadet, s.46; Oymak, Zerdüştlük..., s.252. 
780  Karaka, History Of The Parsis, s.210. 
781  Eduljee, “Zoroastrian Places Of Worship”. 
782  Eduljee, “Zoroastrian Places Of Worship”. 
783  Bkz Modi, The Religious Ceremonies…..,, s. 239.  
784  Hinnels, “Iran iv. Myhts And Legends”.  



 

 

275 Hayreddin Kızıl 

c- Ateş Dadgah: En küçük derecedeki ateştir. Bir ev 

veya çok küçük bir mabed için takdis edilir. Dadgah 

ateşini hazırlamak için yapılan ritüel çok basittir. Belirli 

bir toplama ve arındırma süreci olmayan basit ev ateşini 

kutsamak yeterlidir.785  Bu ifade bugün kutsanmamış 

herhangi bir ateş için kullanılmaktadır. Ateş Dadgah’ın 

kutsanması ise isteğe bağlıdır. Ateş, Yasna’dan veya 

Vendidad’dan bölümler okunarak kutsanır.786 Ateş 

Dadgah’ların yanında hiçbir yüksek ritüel yapılmaz ve 

bakımı için her zaman bir rahibin bulunması gerekmez. 

Eğer ateş Dadgah sürekli yanar halde tutulacaksa onu 

yıkanmış ve temiz elbise giyinmiş bir laik de 

besleyebilir.787  

2.1. Büyük Ateş Behramlar 

Avesta’da, toplum athravan ya da rahip, rathaeştar 

ya da savaşçı ve vastryoş ya da çiftçi olmak üzere üç 

sınıfa ayrılır.788 Mecûsîliğin İran’da hakim olduğu eski 

dönemlerde ise, toplum, kraliyet hanedanı, rahipler, 

askerler ve halk olarak birbirinden ayrılmış vaziyetteydi. 

Her sınıfın kendi kutsal büyük ateşleri vardı. Adûr 

Fernbag rahipler sınıfının, Adûr Guşnasp askerlerin, 

Adûr Burzen Mihr ise çiftçilik ve hayvancılıkla uğraşan 

halkın kutsal ateşiydi. Kraliyet hanedanının da kendine 

has kutsal ateşi vardı. Bir kral tahta çıktığında, onun 

kutsal ateşi saltanatı boyunca sürekli yakılı tutulurdu. 789 

                                                            
785  Vitalone, “Fires And The Establishment Of….”, s.425-426. 
786  Eduljee, “Zoroastrian Places Of Worship”. 
787  Hartz, Zoroastrianism, s.21. 
788  Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s.23. 
789  Gündüz, “Mecûsîlik”, c.XXVIII, s.283; Yıldırım, Fars Mitolojisi 

Sözlüğü, s.106. Sasaniler döneminde Perslerin yedi ünlü ateşkedesi 



 

 

276 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Avesta’da bu büyük ateşlerden söz edilmemiştir.790 

Fakat Büyük Bundahişn’de üç ateşin de Ahura Mazda 

tarafından, ilk yaratılıştan itibaren dünyayı korumaları 

için üç ışık olarak yaratıldığı, ilk dönemlerde hareket 

halinde oldukları anlatılmakta, dünyayı izledikleri ve 

korudukları belirtilmektedir (Büyük Bundahişn, 18/8-13).  

Bu Ateş Behram’ların kuruluşu için verilen tarihler 

en erken Ahamenişler’in orta dönemleri, en geç Partların 

orta dönemlerine kadar götürülmektedir. Bunlar birkaç 

kez taşınmış, son olarak Sasanîler döneminde sabit bir 

yere sahip olmuşlardır.791 Bu ateşlerle ilgili bilgilerimiz 

geç dönemde yazılmış Mecûsî eserlerinden gelmektedir. 

Bu nedenle bir ölçüde efsanevî bilgiler de içermektedir. 

Kaynaklardan Adur Burzen Mihr’in, Rewand Dağında 

yer aldığı anlaşılmaktadır. Mary Boyce, bu ateşin İran’ın 

doğusunda Part bölgesinde olduğunu öne sürmektedir. 

Fakat gelenek bu ateşi farklı yerlere yerleştirmiştir. İkinci 

büyük ateş Adur Fernbag, geç geleneğe göre Viştasp 

döneminde Harezm’den Fars’a getirilmiştir. Üçüncü 

büyük ateş, Adur Guşnasp, geleneğe göre İran’ın 

batısında Azerbeycan’da Urmiye gölü ile 

ilişkilendirilmiştir. Fakat Taht-ı Süleyman’da onun için 

                                                                                                                     
olduğu ve yedi sayısının da kutsanan yedi büyük gezegenden 

alındığı aktarılır. Bu ateşkedeler şunlardir: ı. Azerborzinmihr 

(Azermihrborzin, Azermihr), 2. Azernûş (Nûşazer), 3. Azerbehram 

(Ateş-i Behram), 4. Azerâyîn, 5. Azerhordad (Azerhorrîn), 6. 

Azerborzîn, 7. Azer Zerdüşt (Ateş-i Zerdüşt). Eski İran’da bu 

ateşkedeler için Azermihr, Azernûş, Azerbehram, Azerayîn, 

Azerhorrîn, Azerborzîn, Azer Zerdüşt isimleri de kullanılır; Bkz 

Yıldırım, Fars Mitolojisi Sözlüğü, s.364-365 ayrıca aynı eser s.106. 
790  Malandra, An Introduction To……,  s.159-160. 
791  Choksy, “Ateshgah”, s.569. aynı yerde başka dönemde de 

kurulmuş olabilir diyor. 



 

 

277 Hayreddin Kızıl 

bir tapınak inşa edilmiştir. Bu tapınak, Sasanî kralları 

döneminde önemli bir rol oynamıştır.792 

Üç önemli Ateş Behram ve özellikleri şu şekilde 

sıralanabilir: 

1- Adur Fernbag: Rahiplerin ateşi olan Adur 

Fernbag, İran’ın en kutsal ve en eski ateşlerinden biriydi. 

Bu konuda anlatılanlara göre Hazar Denizi’nin doğu 

kıyısında Harezm’de kurulmuştu, geçmişinin Yima 

dönemine kadar gittiğine inanılmıştır. 793 Büyük 

Bundahişn’e göre, Cemşîd, Adur Fernbag’ı Harizm 

Dağı’nda kurmuştur. Bu ateşin, Cemşid’in görkemini 

ondan alan Dahhak ile savaştığı ve Dahhak’ı yendiğine 

inanılır. Kavi Viştasp, kendi döneminde vahiy ile onu 

Kabil’e, Roşhan Dağı’na taşımıştır. (Büyük Bundahişn, 

18/10-11).  

2- Adur Guşnasp: Savaşçıların ateşidir. 

Kaynaklarda, “Azergeşnesp”, “Azercoşnesf”, 

“Azercoşnes”, “Azergoşesb” ve “Azerehş” olarak geçer. 

Goştasp/Viştasp tarafından yaptırıldığı için “Azer-i 

Goştasp”ın hafifletilmiş şekli olduğu da söylenen 

Azergoşesp bazı sözlüklerde kaydedildiği gibi “kıvılcım 

çakan ateş” anlamında değil, “erkek atın ateşi” 

anlamındadır.794  

                                                            
792  Skjærvø, Introduction to Zoroastrianism, S.32-33. Bu üç ateş ve yerleri 

için ayrıca bkz Jackson, Zoroaster The Prophet of Ancient Iran, s.222; 

The Cambridge Ancient History Volume XII The Imperial Chrisis And 

Recovery A.D. 193-324, Cambridge 1939, s.119-120. 
793  Jackson, Zoroaster The Prophet of Ancient Iran, s.99. 
794  Nimet Yıldırım, İran Mitolojisi, Pinhan Yayıncılık, İstanbul 2012, 

s.528-529. 



 

 

278 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Darmesteter, Goştasp’ın erkek at anlamına geldiğini 

ve Agni’nin bir sıfatı olduğunu belirtmiştir. Bu ateşin, 

Asnavan Dağının Urmiye kıyısına bakan yerlerin üst 

kısmındadır. Zerdüştname’ye795 göre Adur Guşnasp, 

Viştasp’a yardım için Ameşa Spentalarla gelmiştir.796 Bu 

ateşin Key Hüsrev zamanına kadar dünyayı koruduğu 

belirtilir. Key Hüsrev’in putperest tapınaklarını kaldırdığı 

zaman Adur Guşnasp’ı, atının yelesine yerleştirdiği ve 

ateşin karanlığı dağıtıp ışık yaydığı kaydedilmiştir 

(Büyük Bundahişn 18/12). 

Adur Guşnasp’ın kutsanmasının en önemli nedeni, 

Zerdüşt’ün dünyaya gelmiş olduğu bölgede 

bulunmasıdır. Bu ateşkedenin bir diğer özelliği, din ve 

devlet birliğinin simgesi olmasıdır. Sasanî Devleti’nin 

sembolü olarak kabul edilir. Krallar, taç giyme 

törenlerinden sonra Medayin’den ziyaret amacıyla yaya 

olarak buraya gelir ve çok değerli adaklarını burada 

tanrıya sunarlardı. Behram-i Gur, etrafındaki üst düzey 

yetkilileri ve büyüklerle birlikte savaşa çıkmadan önce 

buraya gelmiş ve ziyarette bulunmuştur. Savaşı 

kazandıktan sonra da bu ateşkedeyi ziyarete gelmiş, 

beraberinde getirmiş olduğu malları ve savaşta elde ettiği 

ganimetleri orduya bağışlamış, aynı zamanda ateşkedeye 

de önemli ölçüde hediyeler vermiştir. Bu ateşkede, 624 

yılında İran’ın Romalılar tarafından yenilgiye 

uğratılmasından sonra yıkıldı ve içerisinde bulunan çok 

önemli miktardaki hediyeler yağmalandı. Sasanîler 

döneminde, hemen hemen bütün halk kesimleri 

                                                            
795  Dinkerd isimli eserin 7. Cildi’dir. Zerdüst’e atfen yazıldığı 

belirtilmiştir. Bkz Azizi, Zerdüştiliğin Kutsal Kitabı Avesta Üzerine Bir 

Araştırma, s.70. 
796  Jackson, Zoroaster The Prophet of Ancient Iran, s.100, 216-217. 



 

 

279 Hayreddin Kızıl 

tarafından sık sık ziyaret edilen ve kendisine çeşitli 

hediyeler sunulan, adaklar adanan bu ateşkede, İran’ın 

Müslümanların eline geçmesinden sonra da bir dönem 

önemini korumuştur. Ancak Azerbaycan’ın Şiz şehrinde 

bulunan bu yapı, bugün kesin yeri belirlenemeyecek 

şekilde yerle bir olmuştur.797 

3- Adur Burzen Mihr, çalışan ve çiftçi kesiminin 

ateşidir.  Farsçada Burzin Mihr, Berezant Mithra’ya 

tekabül eder.798 Fars edebiyatında aydınlık ve parlaklığın 

simgesidir ve “Ateşkede-yi Borzin”, “Ateşkede’yi 

Azerborzinmihr” isimleriyle bilinir. Horasan bölgesinde, 

Rawend Dağı’nda bulunan bu ateşkedenin Viştasp 

tarafından yaptırıldığı kaydedilir. Buna göre Zerdüşt, 

yeni diniyle ortaya çıktığında Viştasp, onun dinini kabul 

etmiş ve ondan sonra da bu ateşkedeyi dinini tebliğ 

etmek amacıyla söz konusu dağda yaptırmıştır. Başka bir 

iddiaya göre bu ateşkede, Zerdüşt’ün haleflerinden 

Burzen ya da Keyhüsrev tarafından yapılmıştır. Burada 

yanan ateşin yardımıyla çiftçiler ve ziraatla uğraşan 

herkesin işlerini daha bilgili, daha temiz olarak yaptığına 

ve daha çalışkan olduğuna inanılmaktadır.799 

3. Kutsal Ateşlerin Hazırlanması 

Kutsal kabul edilen ateşlerin derecesine göre hazırlanma 

şekli farklıdır. Bu bölümde de kutsal ateşlerin hazırlanma 

şekli incelenecektir. Ateş Behram, Ateş Adaran ve Ateş 

Dadgah şeklinde sınıflandırılan Kutsal Ateşler’in her 

birinin farklı takdis şekilleri, ateşlerin beslenmesinde 

                                                            
797  Yıldırım, İran Mitolojisi, s.529. 
798  Jackson, Zoroaster The Prophet of Ancient Iran, s.100, 216-217. 
799  Yıldırım, İran Mitolojisi, s.530. 



 

 

280 Mecusilikte Ateş Sembolü 

uygulanan, farklı ritüel ve duaları vardır.800 Ayrıca bu 

ateşlerin oluşturulması sırasında arınma sayıları ve 

toplanılan ateşlerin alındığı farklı ateşlerin sayısı da 

değişmektedir. Kitabın bu bölümünde bu ateşlerin nasıl 

hazırlandığı anlatılacaktır. 

Bu bölüm hazırlanırken, büyük oranda kendisi bir Parsi 

olan Modi’nin dini seremoniler için önemli bir kaynak 

olan ve seremonileri ayrıntılı bir şekilde ele alan The 

Religious Ceremonies And Custom Of The Parsees adlı 

eserinden istifade edildi. Bu bölümün ele alınmasının 

nedeni ateşe verilen önemi göstermek, ateş inancının ilk 

dönemlerden bugüne gelene kadar geldiği aşamaları 

somut bir şekilde görebilmektir. İbadetin bir parçası olan 

ateş zaman içerisinde sembolize ettiği şeyin yerine 

geçmiş, Hint-İran toplumunun sınıflara ayrılması gibi 

ateş de kendi içerisinde sınıflandırılmıştır. 

3.1. Ateş Behram’ın Hazırlanması 

Kutsal ateşler arasında en zor hazırlanan ve hazırlığı en 

uzun süren Ateş Behram’dır. Bu bölüm okunurken hem 

Ateş Behram hem de diğerlerinin hazırlanması ve 

beslenmesi bir ritüel içerisinde gerçekleştiği 

unutulmamalıdır. Yani Mecusilikte hem dini ritüeller 

ateşin yanında gerçekleşmekte hem de ateşin 

hazırlanması ve beslenmesi bir ritüel olmaktadır. Ateş 

Behram’ın kuruluşu da son derece uzun ve tekrarlanan 

arındırma, kutsama ve aslında sonuçta on altı farklı ateşi 
                                                            
800  Modi, The Religious Ceremonies….., s.211. 



 

 

281 Hayreddin Kızıl 

birleştirmeden oluşan ayrıntılı bir ritüeli içermektedir.801 

Ocaklarda yanan sıradan ateşten farklı olduğu kabul 

edilen Ateş Behram’ın hazırlanması merasiminde 

kullanılan seremoniler anlam doludur. Bunlar da, 

inananların gözünde ateşi daha kutsal yapmaktadır.802 

Birazdan ayrıntılı bir şekilde açıklanacak olan Ateş 

Behram’ın kuruluşu şu şekilde özetlenebilir: On altı farklı 

yerden ateş getirilir ve farklı yerlerde tutulur. Bu on altı 

ateşten yıldırm ateşini elde etmek en zor olanıdır. 

Toplanmış bu ateşlerin üzerine delikli metalik düz bir 

kepçe tutulur bu kepçenin içine küçük sandal ağacı 

parçaları ve tozu yerleştirilir. Bu metal kepçenin ateşe 

temas etmemesine dikkat edilir, bu şekilde sandal ağacı 

parçaları alttaki ateşin ısısıyla tutuşturulur. Böylece ilk 

ateşten yeni bir ateş oluşturulmuştur. Bu yeni ateşten 

başka bir ateş oluşturulur, o ateşten başka yeni bir ateş 

böylece aynı işlem tekrar edilir. Bu işlemlerin kaç defa 

tekrarlanacağı alınan ateşin türüne göre değişmektedir. 

Bu şekilde hazırlanan ateşin son işlemden elde edileni saf 

olarak kabul edilir. Farklı yerlerden alınmış tüm ateşlere 

benzer şekilde davranılır (onlardan yeni arınmış ateşler 

oluşturulur). Bu arıtılmış ateşlerin birleşiminden oluşan 

ateş daha sonra ayrı bir odada uygun yerine bırakılacak 

büyük bir vazoda toplanır.803 

Aslında Ateş Behram’ın oluşturulması için Avesta’nın 

Vendidad’ın 73-96 bölümlerinde 16 sınıf sayılmış ve 

ateşin nerelerden alınacağı detaylandırılmıştır. Fakat 

                                                            
801  Vitalone, “Fires And The Establishment Of….”, s.427. 
802  Karaka, History Of The Parsis, s.212-213. 
803  Karaka, History Of The Parsis, s.212-215. 



 

 

282 Mecusilikte Ateş Sembolü 

bunların bir kısmı ileriki dönemlerde diğer kitaplarda 

genişletilmiştir. Aynı bölümde 81-96 arası paragraflarda 

Ateş Behram’ın hazırlanması için gereken on altı ateş 

listelenir. Bu ateşler arasında en büyük pay cesedin 

yakıldığı ateş en az pay ise bir kişinin kendi ocağının 

ateşine aittir.804  

Vendidad’da listelenen 16 farklı ateş şunlardır:  

1- Bir cesedin yakılmış olduğu ateş, 2- Kirli sıvı805, 

pislik806 yakılmış ateş, 3- Çerçöp yakan ateş807, 4- 

Çömlekçinin ateşi, 5- Camcının ateşi, 6- Bakırcının ateşi, 

7- Kuyumcunun ateşi, 8- Gümüşçünün ateşi, 9- 

Demircinin ateşi, 10- Çelik işçisinin ateşi, 11- Ekmek 

fırınının ateşi, 12- Kazan (hamam) ateşi, 13- Kalaycı ateşi, 

14- Çoban ateşi, 15- Asker veya ordu ateşi ve 16- 

Komşunun ateşi.808 

Yukarıda verilen liste aslında Vendidad 8/83-96’ın 

açıklamasıdır. Fakat Mecûsî otoriteler bazı detaylarda 

farklı şeyler söylemiştir.809 Günümüzde bu ateşlerin 

dışında başka ateşler de kullanılmaktadır. Yine 16’ya 

                                                            
804  Haug, “The Zend-Avesta, or the Scripture of the Parsis”, s.240-241; 

Vitalone, “Fires And The Establishment Of…..”, s.427. 
805  Darmesteter, “kirli sıvı” olarak çevirmiş. Aynı yerin dipnotunda 

vücuttan bütün kirliliklerin “hêhr” olarak isimlendirildiği 

belirtmiş. The Zend Avesta Part I The Vendidad, İngilizceye Çev: 

James Darmesteter, The Sacred Texts Of The East vol: IV, Ed: Max 

Müller, Oxford 1880, s.116 
806  Modi, “in burning filth” pislik, kir yakan ateş olarak belirtmiş. 

Modi, The Religious Ceremonies….., s.211. 
807  Bazı çevirilerde gübre ateşi denilmiş bkz The Zend Avesta Part I The 

Vendidad, s.116. 
808  Modi, The Religious Ceremonies…..,  s.211. 
809  Modi, The Religious Ceremonies……, s.211. 



 

 

283 Hayreddin Kızıl 

tamamlanan bu ateşlerin arasına “atmosfer ateşi-yıldırım” 

eklenmiştir. Liste şu şekildedir:  

1- Ölü yakan ateş,  

2- Boyacının ateşi,  

3- Kral veya yöneticinin evinin ateşi, 

 4- Çömlekçinin ateşi,  

5- Tuğlacının ateşi,  

6- Münzevi (keşiş)’in ateşi,  

7- Kuyumcunun ateşi,  

8- Para basanın ateşi,  

9- Demircinin ateşi,  

10- Bir zırh yapımcısı ateşi,  

11- Bir fırıncı ateşi,  

12- Alkol satan, damıtan veya bir Putperestin ateşi, 

13- Bir asker veya yolcunun ateşi,  

14- Çoban ateşi,  

15- Şimşek veya yıldırımdan elde edilmiş ateş,  

16- Ev ateşi veya bir Mecûsînin evinden alınmış 

ateş.810 

Bu ateşlerden birinin Parsilerin hiç tasvip etmediği 

ölünün yakıldığı ateş olması oldukça dikkat çekicidir.  

Ateş Behram için toplanan ateşlerden birinin de Ahura 

                                                            
810  Modi, The Religious Ceremonies….., s.212. 



 

 

284 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Mazda’dan doğrudan geldiğine inanılan yıldırım ateşi 

olması da dikkat çekicidir. Yıldırım ateşini beklemek bu 

ateşin hazırlanış sürecini de uzatabilmektedir. Ateş 

Behram’ın hazırlanması 1128 defadan oluşan ve bir yıl 

süren bir zamanda gerçekleşmektedir. Hindistan ve 

İran’da Ateş Behram’ın bulunduğu tapınaklarda 

asırlardır bu ateş yanmaktadır. Hindistan’daki ilk Behram 

Ateşi, İran’dan o dönemin şartlarında deniz yerine 

karadan belli bir dini tören eşliğinde getirilmiştir. Sonraki 

dönemlerde Hindistan’daki ateşler burada takdis 

edilmiştir.811 

Ateş behram oluşturma aşamaları şu şekildedir:  

1- 16 ateşin toplanması, bunlar yukarıda da 

sayıldığı gibi bir ölüyü yakan ateş, içinde kirli sıvı 

yakılmış ateş, çömlekçinin fırınından alınmış ateş, 

camcının fırınından alınmış ateş, bir gümüşçünün fırını, 

demircinin fırını, çoban ateşi vb.812 

2- Toplanmış on altı ateşin arındırılması,  

3- Arındırılmış on altı ateşin takdis edilmesi,  

4- Takdis edilmiş on altı ateşin birleştirilmesi,  

5- Birleştirilmiş ateşin kutsanması,  

6- Ateşin yerleştirileceği tapınağın kutsanması,  

                                                            
811  Hartz, Zoroastrianism, s.102. Ateş Behram’ın hazırlanması 

aşamasında dikkat çekici başka bir konu ateşin hazırlandığı 

günlere de dikkat edilmesi ve önemli bazı günlerde Behram Zafer 

Tanrısının sembolü olan kılıç kullanılmasıdır. Bkz Moulton, The 

Treasure Of The Magi…., s.144. 
812  Bu ateşler için bkz Vendidad 18/81-95. 



 

 

285 Hayreddin Kızıl 

7- Birleşik ateşin yerine bırakılması813 

3.1.1. Onaltı Farklı Ateşin Toplanması 

Ateş Behram’ın hazırlanması için ilk aşamada on 

altı yerden ateş alınır. Bunlardan biri, ölü yakmış bir 

ateşten alınır. Buna göre bir Mecûsî, ceset yakılmış bir 

yere gider ve ceset yakılmış ateşten bir kor ister. Eğer ateş 

gür iken ceset yakanlar ateşten verirse iyi olur. Fakat 

vermezlerse bütün cesedin yanmasını bekler, cesedin 

akrabaları ve arkadaşları gittikten sonra ateşin yanına 

gelir. Mecûsî olmayan biri varsa ondan ateşten bir parça 

ayırmasını ister. Eğer Mecûsî olmayan biri yoksa iki din 

adamı olmayan Mecûsî, padyab kuşti814 uygular, paiwand 

alır ve Sruş Baj’dan bir bölüm okuyarak ateşin üzerinde 

içine sandal ağacı parçaları ve kolay tutuşan 

malzemelerin bulunduğu delikli bir kepçeyi ateşin bir 

ayak kadar yüksekliğinde tutarak bunların tutuşması ile 

ateşi elde eder. Kepçenin ateşe dokundurulmaması 

gerekir. Cesedi yakan ateşin sıcaklığı malzemeleri 

tutuşturmalıdır. Mecûsîlikte cesed kirli kabul 

edildiğinden ateşi bu şekilde elde edenler daha sonra Baj’ı 

bitirmeli, arınma için dua etmeli ve riman815 denilen 

                                                            
813  Modi, The Religious Ceremonies….., s.212-213. 
814  Önemli bir arınma ayinidir. Farklı aşamalardan oluşur. “Bunu 

Ahura Mazda’yı hoşnut etmek için yapıyorum” anlamına gelen 

duayı okur. Aşem Vohu duasını okurken Kuşti’yi çözer  elini 

yüzünü ve vücudunun dışarıda kalan kısımlarını yıkar. Daha sonra 

kurulanarak Kuşti’yi bağlar. Bkz Modi, The Religious Ceremonies….., 

s.92-95; Pahlavi Texts Part II (The Dadistan-i Dinik And The Epistles Of 

Maniskuhar), İngilizceye çev: E. W. West, The Sacred Books Of The 

East, vol: XVIII, editör: Max Müller, Oxford 1882, s.387-388. Ayrıca 

bkz Oymak, s.231. 
815 Riman için bkz Modi, The Religious Ceremonies….., s.153-157; Oymak, 

Zerdüştlük…, s.233. 



 

 

286 Mecusilikte Ateş Sembolü 

arınma uygulamasını gerçekleştirmeli bunun için banyo 

yapmalıdır. Çünkü ateşin cesetten bir parça taşıdığına 

inanılır.816 Bu nedenle cesede dokunulduğunda 

uygulanması gereken arınma şekli burada da 

yapılmalıdır. 

Ceset yakan ateşten elde edilmiş yeni ateş, rüzgâra 

açık bir alana bırakılır, rüzgârın istikametinde çok küçük 

sandal ağacı parçaları ve diğer kolay tutuşan 

malzemelerden oluşmuş bir küme oluşturulur. Bu şekilde 

rüzgârın etkisi, ateşin kıvılcımı ve ateşin ısısıyla diğer 

malzemeler tutuşmuş olur. Yeni ateş yağla beslenir. 

Rüzgâr alan istikamette başka bir küme oluşturulur. Yeni 

ateşin etkisiyle başka bir yeni ateş oluşturulur. Bu işlem 

91 kez tekrarlanır. Her işlemde önceki ateşin kendi 

kendisi söner yani ateş söndürülmez. İşlemler sırasında 

ateşler arasındaki mesafe bir ayak boyu olmalıdır. Doksan 

birinci ateş daha sonra kullanıma hazır olması için takdis 

edilir ve yanar halde beklemesi için düzenli olarak 

beslenir.817  

Diğer on beş ateş türü benzer şekilde toplanır, fakat 

bunlar ilk ateşten bazı konularda farklılık göstermektedir: 

a) Arındırma sayısı değişir. Buna göre ilk ateş 91 

kez arındırılırken diğerlerinin arındırma sayısı 

değişmektedir. Mesela ikinci sıradaki ateş 80 defa 

arındırılır.  

                                                            
816  Modi, The Religious Ceremonies….., s.213. 
817 Modi, The Religious Ceremonies….., s.214. Ayrıca bkz Moulton, The 

Treasure Of The Magi…., s.142-143. 



 

 

287 Hayreddin Kızıl 

b) Diğer yerlerden ateş getirenler için herhangi bir 

arınma gerekmez. Fakat cesedin yakıldığı yerden ateşi 

alan kişinin arınması gereklidir.  

c) Diğer onbeş ateş olduğu gibi ateş kütlesinden 

alınıp kullanılacağı yere götürülebilir. Yani ilk ateşte 

olduğu gibi kepçe ile ateş elde etmeye gerek yoktur. Geri 

kalan süreç aynıdır. Fakat on altıncı sıradaki ocak ateşi bir 

Mecûsî evinden alınmalıdır.818 

On altıncı sıradaki ateşle ilgili başka ayrıntılar da 

mevcuttur. Buna göre bu ateş herhangi bir din adamı ile 

rahip sınıfından olmayan birinin evi olmalı ve ateş 

modern yöntemlerle elde edilmiş olmamalı, eskiden 

yapıldığı gibi iki çakmaktaşı veya iki ağaç birbirine 

sürtülerek elde edilmiş olmalıdır.819 Behram Ateşi için 

istenen bu ateş türü Vesta tapınağı için yakılacak ateşi 

elde edilmek için de kullanılmaktadır. 820 

3.1.2. Onaltı Farklı Ateşin Arındırılması 

Toplanan on altı farklı ateş daha sonra arındırılır. 

Bunların arındırma işlemi aşağı yukarı benzer olmakla 

beraber arındırma sayıları değişmektedir. Bunlardan en 

karmaşık olanı ceset yakan ateştir. Diğer ateşlerin 

arındırma işlemi de ceset yakan ateşin arındırma işlemi 

gibidir. Fakat diğer ateşlerin arındırma sayısı ceset yakan 

ateşin arındırma sayısından daha azdır. 

                                                            
818  Modi, The Religious Ceremonies….., s.214-215. 
819  Modi, The Religious Ceremonies….., s.215. oldukça ayrıntılı olan bu 

işlemleri konuyu uzatmamak için burada kesiyoruz ayrıntı için bkz 

aynı eser s. 214-215.  
820  Necatigil, Yüz Soruda Mitologya, s.35. Ayrıca bkz Knipe, “Fire”, 

s.3118-3119; Ingalsbe, The Encyclopedia of……., s.661; Britannica 

Encyclopedia of World Religions, s.1132. 



 

 

288 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Ceset yakan ateş toplandıktan sonra din adamları 

onu kutsamak için hazırlık yaparlar. Önce kendilerini 

arındırırlar bunun için Padyab-kuşti, uygularlar. Daha 

sonra ateşin arınmasına geçilir. Arınma sürecinde ceset 

yakan ateşin arındırılmasından söz eden Vendidad (8:73-

78) daki bölümler göz önünde bulundurulur. Sözü edilen 

bölüm şunları ihtar eder:  

(a) Önce yanan maddeler birbirinden uzaklaştırılır. 

Böylece ateşin kendi kendine sönmesi kolaylaşmış olur.  

(b) Daha sonra bir Mecûsî delik bir kepçe alır içine 

kolay tutuşan maddeler bırakır ve ateşe dokunmayacak 

şekilde ateşin üzerinde tutar ve yanmasını bekler. Cesedi 

yakan orijinal ateşin ısısı kepçenin deliklerinden geçerek 

onu tutuşturur. Bu şekilde yanan ateş diğer ateşin 

kenarına 25-26 cm kadar uzaklıkta bırakılmalıdır. 

Oriijinal ateşin kendi kendine sönmesi için bırakılır.  

(c) Böylece tek bir aşama ile arındırılmış ateş yakıtla 

beslenir. Daha sonra ikinci ateş bu şekilde arındırılarak 

hazırlatılır. Yine aynı şekilde bir kepçe ile ateşe 

dokunmadan üzerinde bekletilir, tutuştuktan sonra aynı 

uzaklıkta bir kenara bırakılır. Yeni ateş de yakıtla beslenir 

ve ondan önceki ateş, kendi kendine sönmesi için 

bekletilir. Ölüye dokunmuş kişi dokuz farklı çukurda 

arındığı gibi aynı şekilde ölü ile temasa geçmiş ateş dokuz 

işlem sonucunda arınmış kabul edilir.821 Bu nedenle aynı 

                                                            
821  Modi, The Religious Ceremonies….., s.216. Mecûsîlikte ölüye 

dokunan kişinin de ateşe dokunması yasaktır. Buna göre ölüye 

dokunan kişi arınma banyosundan sonra dokuz gün boyunca 

yalnız başına bir yerde kalmalı ve kendi iradesiyle ateş, su, toprak, 

inek, ağaç, imanlı erkek ve kadınlara dokunmamalıdır. Kişi bu süre 

içerisinde üçüncü, altıncı ve dokuzuncu gecelerde yıkanmalıdır. 



 

 

289 Hayreddin Kızıl 

süreç dokuz defa tekrarlanır. Yani ölü ile temas etmiş bir 

insan nasıl dokuz aşamada arınmış kabul ediliyorsa 

(Vendidad 9/1-36) ölü yakan ateşin de dokuz aşamada 

arındırıldığına inanılmaktadır. 

Modern arındırma uygulaması Vendidad’dan 

esinlenilerek yukarıdaki gibi yapılır. Fakat sayının 

arttırılması gerekir. İki rahip kendileri için laiklerin 

topladığı ateşi alır. Ateşin üzerinde 12-15 inç yükseklikte 

içinde sandal ağacı ve kolay tutuşan maddelerin 

bulunduğu delik bir kepçe tutar. Tutuştuğu zaman onu 

temiz bir yerde tutarlar ve ateşle beslerler. Sonraki 

dönemlere ait kaynaklarda din adamlarının 91 çukur 

hazırlamaları gerektiği söylenir. Sonra rahiplerin 

tutuşmuş ateşi bu çukurlardan birine bırakması gerekir. 

Daha sonra tutuşmuş ateşin üzerinde tekrar içi 

doldurulmuş kepçe bulundurulur. Tutuşmuş ateşi ikinci 

çukurun içine bırakır ve beslerler. Bu şekilde 91 defa aynı 

şekilde ateş tutuşturulur ve çukurlara yerleştirilir. Doksan 

birinci kez tutuşturulan ateş, arındırılmış ve kutsama için 

uygun kabul edilir. Her aşamadan sonra bir önceki 

çukurlar kendi kendilerine sönmeleri için bırakılır. 

Günümüzde şehirlerde 91 çukur açılacak temiz yer bulma 

imkânı olmadığı için bu çukurlar ateş vazoları ile 

değişmiştir. Bu vazoların 91 adet olmasına gerek yoktur. 

Süreç içerisinde bir vazo bir defadan fazla kullanılabilir. 

Burada birinci ateş, ceset yakan ateştir. Ateş Behram’ı 

oluşturmak için gereken diğer 15 ateşin arıtma işlemi de 

aynı şekildedir. Ama farklı ateşlerin arıtma işlemi için 

                                                                                                                     
Dokuzuncu gecedeki banyodan sonra onuncu günde ateşe ve su 

için olan yasak kalkar. Bkz Dubash, The Zoroastrian Sanitary Code, 

s.72. 



 

 

290 Mecusilikte Ateş Sembolü 

gereken işlem sayısı onların alındığı sınıfa göre 

değişmektedir.822 

3.1.3. Onaltı Farklı Ateşin Kutsanması 

Bu şekilde toplanmış ve arındırılmış ateş bir vazoya 

yerleştirilir ve kutsama için dini tören yapılacağı yere 

bırakılır. Dokuz gün süren baraşnum ayiniyle arınmış iki 

rahip, ateşten bir parça alır, özel bir vazoya yerleştirir ve, 

Ahura Mazda’nın onuruna ateşe Yasna ve Vendidad 

okur. Yasna, gündüz okunur gece ise Vendidad okunur 

ve doksan bir gün boyunca bu böyle devam eder. Böylece 

birinci tür ateşin arındırma süreci 91 gün devam eder. İlk 

üç gün Ahura Mazda’nın onuruna okunur. Daha sonraki 

günler boyunca ilk iki ay otuzar gün boyunca o gün hangi 

Ameşaspenta veya Yazataya ait ise, onun onuruna 

okunur. Kalan 28 gün ise ayın 28’ine kadar o gün hangi 

yazataya ait ise, onun onuruna okunur. Bu şekilde 91 gün 

bitmiş olur. Bu işlem geri kalan 15 ateş için de tekrarlanır. 

İki açıdan diğer on beş ateş farklılık gösterir: okunan 

Yasna ve Vendidad’ların sayısı, kutsamada arındırma 

sayısı ile ilk gün-günler onuruna okunan Yazatalar 

değişir. Bütün seremoni boyunca 1128 Yasna, gündüz ve 

1128 Vendidad ise geceyarısından sonra okunur. Eğer bir 

rahip okursa bu 1128 gün sürmüş olur. Aşağı yukarı 37-38 

ay devam eden bu süreç genelde birkaç rahip 

okuduğundan bir yıl veya bir yıldan daha az sürer.823  

                                                            
822  Bkz Modi, The Religious Ceremonies….., s.222’de her sınıfa ait ateşin 

kaç kez arındırılma işleminden geçmesi gerektiği tablo şeklinde 

verilmiş. 
823  Modi, The Religious Ceremonies….., s.216-221. Devamında s.222-

223’te 16 farklı ateşin arındırılması için kimin onuruna kaç defa 



 

 

291 Hayreddin Kızıl 

Ateş Behram’ın hazırlanma sürecinde daha önce de 

belirtildiği gibi işi geciktiren atmosferik ateşi elde etme 

işlemidir. Bu ateşin elde edilmesi ve Ateş Behram’ın 

gecikmemesi için ateşin hazırlanması işleminden aylar 

önce farklı bölgelere yıldırım düşmelerini gözetlemeleri 

haberi iletilir. Diğer bütün ateşlerin arındırma işlemi 

bitene kadar yıldırım ateşi bulunmamışsa son arındırma 

yani bütün ateşleri birleştirip arındıma işlemi 

geciktirilir.824 

Dosabhi Framja Karaka, Parsi tarihi ile ilgili 

kitabında yıldırımdan elde edilen bir ateş hakkında bilgi 

vermiştir. Buna göre Bombay’daki Hormasji Wadia Ateş 

Behramı için Kalküta’dan ateş getirilmiştir. Kalküta’da 

yaşayan Naorozji Sorabji Bengali, Kalküta’dan birkaç mil 

uzakta bir ağaca yıldırım isabet ettiğini ve yandığını 

öğrenir, o ve arkadaşı hemen oraya gider ve hemen yanan 

ateşten bir parça alırlar ve bu ateşi birkaç gün sandal 

ağacı ile canlı tutarlar. Daha sonra bu ateşi övgülerle, 

methiyelerle, Bombay’a naklederler.825 

Yukarıda da ifade edildiği gibi on altı tür ateş ayrı 

ayrı toplanıp arındırılır, kutsanır ve kaplara yerleştirilir. 

Bu şekilde on altı ayrı kapta on altı ateş toplanmış olur. 

Son işlem bu ateşleri birleştirme ve kutsama törenidir. 

Ateşin son birleştirme ve kutsama töreni ilk Gatha 

Gahambar Bayramı’nın ilk günü, mesela artık yılın son 

beş günü başlanır. Bunun için geniş bir buhurdanlık 

hazırlanır. İki rahip dua ve İlahîler eşliğinde ilk olarak bir 

                                                                                                                     
Yasna veya Vendidad okunduğu belirtilmiştir. Bkz ateşlerin kimin 

onuruna olduğu, neler okunduğu, kaç defa arındırıldığı verilmiş. 
824  Modi, The Religious Ceremonies….., s.224. 
825  Karaka, History Of The Parsis, s.213. 



 

 

292 Mecusilikte Ateş Sembolü 

kepçe vasıtasıyla ilk ateşten biraz ateş alır ve büyük 

buhurdanlığa yerleştirir. Sonra diğer ateşler yerlerinden 

taşınır ve kutsama sıralarına göre ilk ateşle karıştırılır. 

Bundan sonraki işlem birleştirilmiş ateşi kutsamadır.826 

3.1.4. Birleştirilmiş Ateşin Final Kutsanması 

Böylece buhurdanlık, on altı ateşin birleşiminden 

oluşturulmuş ateşi içerir. Bundan sonraki işlem bu ateşin 

kutsanmasıdır. Bunun için ateş, Yazaşna-gah’a taşınır. İlk 

başta iki rahip üç gün boyunca Sruş’un onuruna her 

birinden günde bir defa olmak üzere üç Yasna ve üç 

Vendidad okurlar. Daha sonra devam eden ayın ilk 

gününden -Ohrmazd günü-, otuzuncu gününe -Anagran 

günü- kadar her birinden günde birer tane o günün 

Yazatasının onuruna okunmak üzere 30 Yasna ve 30 

Vendidad okunur. Sonra son gün final takdisi ve ateşin 

oturtulması için Sruş onuruna bir Yasna, ritüeliyle 

beraber okunur ve Ateş Behram’ın kutsanması töreni 

bitmiş olur.827 

3.1.5. Ateşin Yerleştirileceği Odanın Kutsanması 

 Ateş Behram’ın hazırlanmasındaki önemli 

aşamalardan biri de, birleştirilmiş ateşin yerleştirileceği 

ateş tapınağındaki odanın da kutsanmasıdır. Bu kutsama 

seremonisi üç gün sürer. Bu işlem son kutsama ve 

yerleştirmeden önce olmalıdır. Tören, ateşin 

yerleştirileceği odada üç gün üst üste Sruş onuruna Yasna 

ve Vendidad İlahîleri okunmasından oluşur.828 

 

                                                            
826  Modi, The Religious Ceremonies….., s.224-225. 
827 Modi, The Religious Ceremonies….., s.224-225. 
828  Modi, The Religious Ceremonies….., s.225-226. 



 

 

293 Hayreddin Kızıl 

3.1.6. Son Yerleştirme  

Belirlenen son kutsama gününde Yasna İlahîsi 

okunur. Kutsal ateş, bütün haysiyet ve ciddiyetiyle odaya 

taşınır. Başrahip ve çeşitli kutsama törenlerinde görev 

almış diğer rahipler tarafından yönetilen bir alay kurulur. 

Görevlilerin ellerinde kılıç ve gürzler mevcuttur. Son 

kutsamanın yapıldığı Yazaşna-gah’dan ateşin 

yerleştirileceği kutsanmış odaya kadar olan yol, ateşin 

maddî ve manevî olarak zarar görmesinden korunması 

için pavi’lerle ayrılmıştır. Ateşin götürüleceği yolun 

kendisi de birkaç pavi’yle ayrılmıştır. Öyle ki ateşin içinde 

bulunduğu kabı taşıyan iki rahip her ilerlemede farklı bir 

alanda olduğunu anlar. Tüm kutsama töreni boyunca 

ateşin kutsandığı ve rahiplerin kendisini beslediği yer 

ayrı bir pavi’ydi. Ateş, son yerleştirmenin yapılacağı ve 

ateşin sürekli kalacağı odaya taşındıktan sonra tekrar 

pavi tarafından çevrilmiş geniş bir taş levhaya 

yerleştirilmiş, kendisini alacak şekilde tasarlanmış bir 

kaba oturtulur. Sonra ateş, sandal ağacı ve buhurla 

beslenir ve bir Ateş Niyayiş okunur. Genellikle 

Aferingan’ların829 okunduğu tapınağın o bölümünde 

jashan/ceşn830 seremonisi yapılır. Birincide Sruş 

                                                            
829  Mecûsîlikte yıl boyunca değişik günlerde tanrıya yönelerek yapılan 

dua ve ibadetlerin genel adıdır. Aferingan veya Farsça Aferinhâ 

sözcükleri, dua ve yakarı anlamlarında kullanılan aferin’den gelir. 

Bkz Yıldırım, Fars Mitolojisi Sözlüğü, s.54. Ayrıntılı bilgi için bkz 

Modi, The Religious Ceremonies….., s.377-407. 
830  Parsiler, jashan olarak ifade eder. İran’daki Mecûsîler arasında 

jashne olarak bilinir. İster neşeli, ister hüzünlü özel bir olay veya 

zaman için yapılan ayinsel bir şekilde düzenlenen dini ve resmi 

kutlamaları ifade eder. Ölen biri için yapılırsa, Falan kişinin 

jashan’ı, bir tapınak için yapılarsa falan tapınağın olarak belirtilir. 

Bkz Modi, The Religious Ceremonies….., s.455. 



 

 

294 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Kşnuman’ı831, ikinci olarak Dahman832 Kşnuman’ı ve 

üçüncü de yine Sruş Kşnuman’ı yapılır. Benzer biçimde 

Baj’lar okunur. Bu şekilde ateşin yerleştirmesi töreni 

bitirilmiş olur.833 

Bu bilgileri kaydeden Modi’ye göre kutsal ateş, bu 

durumuyla, etrafını saran şeyler ve dekoruyla metaforik 

olarak bir kral gibi konuşur. Taş döşeme -levha veya 

kapta- durması onu, bir kralın tahtında konuşması gibi 

gösterir. Ateşin bulunduğu oda, kubbe şeklindedir. Taş 

levhanın üzerinde bulunan ateşin içinde bulunduğu kap, 

tam kubbenin merkezinin altında bulunur. Yazar, bunun 

gök kubbe fikrini verdiğini ifade etmektedir. Bu 

merkezden, manevî kuralları temsil eden Kutsal ateşin 

tacı olarak isimlendirilen metalik bir sini asılı bulunur. 

Ateşin bulunduğu odanın duvarlarında bir veya iki kılıç 

ve bir veya iki gürz bulunur. Bu da, Mecûsî inancının 

ataklığını ve inanmış bir Mecûsînin düşmanlarına, 

kötülüğe ve ahlaksızlığa karşı savaşmasını ve muzaffer 

olmasını anlatmaktadır.834 

                                                            
831  Kşnuman, sevindirmek, memnun etmek demektir. Bütün Parsi 

ibadetlerinde Tanrı’yı, Ameşa Spentaları, Yazataları memnun etmek 

güdüldüğünden bu ifade kullanılır. İster litürjik olsun, ister litürjik 

olmasın bütün Parsi duaları, “Khshnaothra Ahurahe Mazdao, Ashem 

Vohu……” Bu sözü veya bu işi Ahura Mazda’yı övmek için yapıyorum 

gibi Kşnuman sözcüğünü içeren dualarla başlamaktadır. Bkz Modi, 

The Religious Ceremonies….., s.381. 
832  Dahman, bir yazatanın ismidir. Hakkında ayrıntılı bilgi için Bkz 

Mary Boyce, “Dahm Yazad”, ansiklopedi maddesi için bkz 

http://www.iranicaonline.org/articles/dahm-yazad-the-middle-

persian-name-of-the-zoroastrian-divinity-also-known-as-dahman-

afrin-and-dahman-who-is-the-spirit     erişim 10/12/2014. 
833  Modi, The Religious Ceremonies….., s.225-226. 
834  Modi, The Religious Ceremonies….., s.225-226. 

http://www.iranicaonline.org/articles/dahm-yazad-the-middle-persian-name-of-the-zoroastrian-divinity-also-known-as-dahman-afrin-and-dahman-who-is-the-spirit
http://www.iranicaonline.org/articles/dahm-yazad-the-middle-persian-name-of-the-zoroastrian-divinity-also-known-as-dahman-afrin-and-dahman-who-is-the-spirit
http://www.iranicaonline.org/articles/dahm-yazad-the-middle-persian-name-of-the-zoroastrian-divinity-also-known-as-dahman-afrin-and-dahman-who-is-the-spirit


 

 

295 Hayreddin Kızıl 

Mary Boyce, ateşi yerleştirmek için yapılan 

merasime kılıç ve gürzle beraber katılmayı, bunların daha 

sonra duvara asılmasını, ateşin savaşçı tabiatını temsil 

etmesine ve onun gerçeğe karşı olanlara karşı amansız 

savaşını temsil etmesine dayandırmıştır. Boyce, bu 

inancın kökeninin, ev ateşi kültü olmadığını muhtemelen 

rakip olarak geliştiği Anahit kültünden kaynaklandığını 

belirtmiştir. Çünkü Ahamenişler döneminde büyük 

olasılıkla savaşlarda zafer için yakarılan Anahit’e savaş 

tanrıçası olarak ibadet edilmekteydi. Boyce, en büyük 

tapınaktaki ateşin muhtemelen ateş behram -muzaffer 

ateş- olarak isimlendirildiğini aynı zamanda geç 

Ahameniş döneminde ordunun önünde kutsal bir ateşten 

köz taşıma geleneği geliştiğini bu geleneğin Sasanîler 

döneminde devam ettiğini belirtmiştir. Boyce’a göre bu 

ateşler, Ateş Behram olarak düşünüldü ve Zafer 

Yazata’sına ait olduklarına inanıldı.835 

Kendisi bir Parsi olan Modi, Behram ateşinin bu 

aşamalardan geçerek arındırılmış hale geldiğini düşünen 

bir Mecûsînin ateş karşısındaki düşüncelerini de 

aktarmıştır. Kısaca aktarmak gerekirse Modi’ye göre 

ateşin huzurunda bulunan onun saflığını düşünen kişi, 

kendisini de arındırmak isteyecek, iyi düşünce, iyi söz, iyi 

davranışla donanacak, kendini kötü düşünce, kötü 

davranış ve kötü sözlerden arındırmak isteyecektir. 

Ateşin farklı sınıflardan toplanıp tekbir bir kapta 

toplanmasını ise hangi sınıf ve meslekten olursa olsun 

bütün insanların arınma sürecinde, iyi düşünce, iyi söz, 

iyi davranışta eşit olduğunu hatırlattığını ifade 

etmektedir. Ateşin hatırlattığı başka bir şeyde gece 

                                                            
835  Boyce, “Atas”. 



 

 

296 Mecusilikte Ateş Sembolü 

gündüz yanan ateşin huzuruna giden ve rahibin 

kendisine sunduğu külü başına süren Mecûsî, parlak, 

şaşaalı, güzel kokular yayan ateşin sonunda toz olduğunu 

görür ve kendisinin de öyle olacağını hatırlar. Her şeyden 

sonra ben de böyle olacağım ve geçici dünyadan 

ayrılacağım diye düşünür. Ben de bu ateş gibi 

ölümümden önce elimden geleni yapayım, doğruluk 

ışığını, bilgiyi güzel iyi şeyleri yapayım diye düşünür. 

Kısaca, tapınakta yanan Kutsal Ateş, Parsi’ye kardeşlik, 

tevazu ve dindarlığı hatırlatmaktadır.836 

Ateşin toplanması, birleştirilmesi, kısaca ateşle ilgili 

her işlemin bir ritüel içerisinde gerçekleştirilmesi ateşten 

külün alınmasında da geçerlidir. Ateş Behram’ın külü 

kutsanmış boğa idrarı ile karıştırılır. Khub seremonisini 

ifa etmiş iki rahip, bareşnum ile Uşahin (gece yarısından 

sonra) vaktinde Kutsal Ateşin yanına gider. İlk önce bir 

Metalik tepsi, iki metalik kepçe ve bir parça kumaş, Pav 

(arındırma - Khshnaôthra Ahurahê Mazdâo ve bir Aşem Vohu 

okuma ve saf su ile yıkama) yapılır. Ahura Mazda adına bir 

baj okunur Baj sırasında aşem (saflık) sözcüğü tekrar 

edilir. Rahiplerden biri eldiven takarak kepçe ile gerektiği 

kadar kül alır ve tepsinin içine yerleştirir. Eldivenlerini 

çıkarır ve onları saf su ile pav yapar. Ellerini kurutarak bir 

elek ile külü kumaşın üzerine yayarlar. Kül, daha sonra 

bir kabın içine konur ve hemen pav yapılır. Sonra kap 

kapanır üç düğüm ile bağlanır ve ardından bu üç 

düğümden ayrı tutulan iki son düğüm de bağlanır. 

Bunları yapan rahipler Kutsal Ateş odasından çıkar ve 

                                                            
836  Modi, The Religious Ceremonies….., s.228-229. 



 

 

297 Hayreddin Kızıl 

baj’ı bitirirler. Kül, daha sonra alt dereceki diğer 

tapınaklara arınma işlemleri için gönderilir.837 

Bir tapınak ateşinin genel Zerdüştî uygulamasına 

uygun olarak yapılıp yapılmadığını anlamanın tek yolu 

külünün ritüel yaşamın temeli olarak kabul edilen arınma 

seremonisi için kullanılmasıdır.  Günümüzde bu külün 

Ateş Behram’dan alınması gerektiği kabulü vardır. Fakat 

Vendidad 5/51 üzerine yazılmış yorumlardan geçmişte 

ocak külünün de eşit kabul edildiği anlaşılmaktadır.838 

Behram Ateşi’nin bu kadar uzun ve zor bir süreçte 

hazırlanması, sayısının diğerleri kadar yaygın 

olmamasına neden olmuş ve iyi korunmalarını 

gerektirmiştir.  

3.2. Ateş Adaran’ın Hazırlanması ve Kutsanması  

Mecûsî inanç sistemi hakkında geç dönemde 

yazılmış kitaplarda, içinde on aile yaşayan köy veya 

kasabalarda Adaran Ateşi’nin kurulmasının gerekli 

olduğu belirtilmiştir.839 İkinci sınıf ateş olan bu ateşin 

kurulması Behram Ateşi’nin kuruluşu kadar karmaşık ve 

uzun değildir. Ateş Adaran’ın yapımı daha basittir. 

Ateşin dört yerden toplanması, Pers toplumunun dört 

sınıfından alınması gereklidir. Bunlar rahip, asker, çiftçi, 

esnaf vb, farklı sınıflardan dört farklı ev ateşi olmaktadır. 

Yine Yasna ve Vendidad ayini ile kutsanır. Yine bir tören 

eşliğinde tapınaktaki yerine bırakılır. Bir Adaran Ateşi, 

ancak bir rahip tarafından beslenebilir yukarıda da ifade 

edildiği gibi onun için gereken bakım, Ateş Behram kadar 

                                                            
837  Modi, The Religious Ceremonies….., s.230. 
838 Boyce,  “On the Zoroastrian Temple Cult of Fire”, s.455. 
839  Modi, The Religious Ceremonies….., s.239. 



 

 

298 Mecusilikte Ateş Sembolü 

karmaşık ve dallı budaklı değildir. Ateş Adaran’ı 

oluşturmak için toplanan ateşler ile Behram Ateşi’ni 

oluşturmak için toplanan ateşler için yapılan arındırma 

süreci, işlemin tekrarlanma sayısı dışında temelde 

aynıdır. Her iki ateş türünü yakmak için, içinde kolay 

tutuşan maddeler bulunan delik kepçe, yanan ateşin 

üzerinde belli bir mesafede, sıcaklık kepçedekileri 

alevlendirene kadar tutulur; bu şekilde elde edilmiş ateş 

ilk ateşin yanına bırakılır ve beslenir. Bu işlem dokuzuncu 

ateş elde edilene kadar devam eder. Ateşi her zaman canlı 

tutmak gerekmez, din adamı ateşi çıplak elle 

besleyebilir.840 

Ateşin hazırlanma süreci şu şekilde ifade edilebilir: 

Adaran Ateşi’nin kurulması için önce din adamı sınıfının 

evinden, asker sınıfının evinden, çiftçi sınıfının evinden 

ve esnaf, sanatkâr, üretici vb. sınıftan birinin evinden ateş 

almak gereklidir. Bu ateşin kuruluşu da Ateş Behram gibi 

ateşleri toplama, arındırma, kutsama, birleştirme ve son 

yerleştirme aşamalarından oluşmaktadır. Yine Ateş 

Behram gibi, bu ateşte de işlem, ismi verilen sınıflarda 

bulunan farklı kişilerin ateşlerinin arındırılmasıdır. 

Arındırma işlemi Ateş Behram’ı oluşturacak ateşlerin 

arındırması gibidir. Ateş Behram’dan farkı, işlem 

sayısının değişmesidir. Ateş Behram’da arındırma sayısı 

33-91 arasında iken burada süreç üç defadır. Bütün ateşler 

toplandıktan ve arındırıldıktan sonra hepsini birleştirme 

işlemine geçilir. Bu işlemi sekiz din adamı yerine getirir. 

Daha az da olabilir. Fakat daha az olduğunda süre uzar. 

Birinci gün, dört grup din adamı ateşlere, sabahları 

Yasna, geceyarısından sonra Vendidad’ı, Sruş Kşnuman’ı 

                                                            
840  Vitalone, “Fires And The Establishment Of….”, s.426. 



 

 

299 Hayreddin Kızıl 

ile okurlar. İkinci gün aynı şekilde tekrarlanır fakat ek 

olarak Ahura Mazda Kşnuman’ı ile birlikte okurlar. Bu 

İlahîler boyunca dört ateş de görevli din adamlarının 

önünde bekletilir. Üçüncü gün dört ateş, İlahîlerle, bir 

ateşe dönüştürülür. Dördüncü günün sabahı ateşe Dadar 

Ahura Mazda Kşnuman’ı ile birlikte bir Yasna okunur. 

Sonra yine benzer İlahîlerle ateş yerine yerleştirilir. 

Yerleştirme işlemi neredeyse birinci ateşin yerleştirilmesi 

gibidir. 841 

3.3. Ateş Dadgah’ın Hazırlanması 

Ateş Dadgah’ın kutsanması çok basittir. Sadece sıradan 

ocak ateşinin kutsanmasıdır. Onun için özel bir toplama 

şekli yoktur. Ayrıca özel bir arındırma işlemi de yoktur. 

Temel prensip yerleştirileceği tapınağın kutsanmasıdır. 

Tapınağın, Yasna ve Vendidad seremonisi uygulanarak 

kutsanması sırasında kullanılan ateş, Ateş Dadgah’ın 

Kutsal Ateşini oluşturur. Tapınağın kutsanması şu şekilde 

gerçekleştirilir: Tapınak olacak veya tapınak için inşa 

edilecek yapı temizlenir ve yıkanır. Geç dönemde yazmış 

kimi yazarlar bütün tapınak yapısının ilk başta gomez 

veya inek idrarı ile temizlenip arındırılması gerektiğini 

söylemişlerdir, fakat artık buna başvurulmamaktadır. Üç 

defa su ile yıkanılabilir. Bu yıkama ve temizleme 

işleminden sonra dört gün sürecek kutsama töreni başlar. 

Diğer ateşlerin yerleştirileceği odaların kutsama işlemine 

                                                            
841  Modi, The Religious Ceremonies….., s.239-242. 



 

 

300 Mecusilikte Ateş Sembolü 

benzemektedir. Gündüz Yasna ve gece Vendidad 

okunur.842 

Buna göre tapınak bittikten sonra onu hazırlamak 

için üç defa su ile arındırılır, daha sonra tapınağın 

ortasına ev ateşi yerleştirilir ve ardından dört gün sürecek 

kutsama töreni başlatılır. İlk üç gün boyunca, rahipler 

sabahları bir Yasna, gece yarısından sonra bir Vendidad 

okur, dördüncü gününde yapılacak bir Yasna töreni ile 

kutsama töreni tamamlanır ve Ateş Dadgah hazırlanmış 

olur. Rahiplerin kutsama için bulunması gerekmediği gibi 

Ateş Dadgah hazırlandıktan sonra da meslekten 

olmayan/laik biri tarafından korunabilir. Bunun yanında 

ateşin bir ritüel eşliğinde günde beş defa güzel kokulu 

odunlarla beslenmesi olan bui dadan seremonisini de 

gerçekleştirmek gerekmez. Bui dadan seremonisi için 

Hindistan’da sandal ağacının odunları kullanılırken 

İran’da nar, kayısı veya fıstık ağacının odunları 

kullanılır.843  

Bui dadan seremonisini gerekmeyen Ateş Dadgah 

için basit bir odun ve tütsü sunumu yeterli olmaktadır. Bu 

sunum, herhangi bir şekilde ya da herhangi bir durumda, 

birinci sınıf ateş için gerekli olandan çok daha az 

karmaşık bir şekilde gerçekleştirilmektedir.844 

3.4. Kutsal Ateşlerin Beslenmesi 

Mecûsîlikte önemli kabul edilen üç ateşle ilgili 

olarak onların beslenme şeklini de açıklamak 

gerekmektedir. Mecûsî inancına göre ateşe bakmak onu 

                                                            
842  Modi, The Religious Ceremonies….., s.242-243. 
843  Boyce, A Persian Stronghold Of Zoroastrianism, s.75-76. 
844  Vitalone, “Fires And The Establishment Of….”, s.426. 



 

 

301 Hayreddin Kızıl 

beslemek çok önemlidir. Mecûsî kaynaklarına göre Ahura 

Mazda’nın Zerdüşt’e bildirdiği en iyi dört şey arasında 

“ateşe, yakacak odun, tütsü ve kutsal su” sunulması ikinci 

sırada yer almaktadır.845 

Ateşin sürekli yanık tutulduğu ateş tapınaklarında, 

ateşi besleme önemli bir seremonidir. Bu seremoniye 

Farsçada bui dadan ve Gujarati dilinde bui devi 

denmektedir. Ateşin derecesine göre bu seremoni 

farklılaşmaktadır. Behram Ateşi ve Adaran Ateşleri 

sadece din adamları tarafından beslenebilir. Yine din 

adamları sadece bu ateşlerin yanına yaklaşabilir. Üçüncü 

derecedeki Dadgah Ateşi ise din adamı olmadığı zaman 

başka biri tarafından da beslenebilir. Behram Ateşi’ni 

bütün seremonileri gözetleyen, yerine getiren martab 

makamına ulaşmış ve onun için bareşnûm olmuş 

(arınmış) kişi besleyebilir. Görevli din adamı, ateşi 

beslemeden önce Khub denilen arınma seremonisini 

yerine getirmelidir. Khub seremonisi, Yasna seremonisini 

uygulamayı içermektedir. Bu seremoninin dört gün etkisi 

vardır. Dördüncü günden sonra bir daha 

tekrarlanmalıdır.846Adaran Ateşi’ni ise herhangi bir din 

adamı Khub seremonisi ile arınmadan da besleyebilir.847 

Ateşi besleme –Bui dadan- seremonisi, günde beş 

defa belirli vakitlerde yerine getirilir. Bunlar:  

                                                            
845  Pahlavi Texts Part II (The Dadistan-i Dinik And The Epistles Of 

Maniskuhar), s. 417. 
846  Dört günün yanında, ıslak rüya görmek, Mecûsî olmayan birine 

dokunmak vb. şeyler de Khub seremonininin etkisini gidermekte 

tekrar temizlenmeyi, banyo yapmayı gerektirmektedir.  Bkz Modi, 

The Religious Ceremonies….., s.231. 
847  Modi, The Religious Ceremonies….., s.231. Khub ve bareşnum için 

ayrıca bkz Modi, aynı eser, s. 146. 



 

 

302 Mecusilikte Ateş Sembolü 

(1) Hawan: Sabahın erken saatinde yıldızların 

kaybolmaya başladığı vakitte başlar, saat 12:00’ye kadar 

devam eder. Yani Haoma’yı dövme seremonisi 

zamanında gerçekleştirilir.  

(2) Rapithwin: 12:00-15:00 arası bulunan vakitlerde 

yapılır.  

(3) Uzerin: Saat 15:00’te başlar yıldızlar görünmeye 

başladığı vakit sona erer.  

(4) Aiwisruthrem: Yatsı vaktinden sonra gece 

yarısına kadar devam eder.  

(5) Uşahin: Gece yarısında başlar tanyeri zamanında 

biter.848 

Bui dadan seremonisinde Adaran ve Dadgah ateşleri 

için bir parça sandal ağacı verilebilir. Fakat Behram Ateşi 

için bir machi –altı adet- sandal ağacı verilmelidir. Burada 

Behram Ateşi, kral ile kıyaslanmakta ve payının fazla 

olacağına inanılmaktadır. Altı parça sandal ağacı ikişer 

parça halinde birbirinden farklı yerlere yerleştirilir. Başka 

bir farklılık da ikinci ve üçüncü derecede ateşlerde Ateş 

Niyayiş, ateşe başkanlık eden meleğin onuruna sadece bir 

defa okunur. Fakat Behram Ateşi’nde birkaç defa okunur. 

Buna göre Hawan, vaktinde 11 defa, Rapithwin vaktinde 

9 defa; üçüncü vakitte 7 defa; dördüncü vakitte 7 defa; 

beşinci vakitte 6 defa okunur. Tekrar ikinci ve üçüncü 

derece ateşlerde seremoni çok sadedir. Din adamı Kuşti-

padyab’ı uygular. Abdest alır ve dua ile beraber Kuşti’yi 

çözüp tekrar bağlar ve kutsal odaya gider, ateşe bir veya 

daha fazla sandal ağacı parçası atar ve Ateş Niyayiş’i 

                                                            
848  Modi, The Religious Ceremonies….., s.232. 



 

 

303 Hayreddin Kızıl 

okur fakat Behram Ateşi’nde ritüel biraz uzun ve farklı 

şeyler de gerektirmektedir.849 

Ateş bakımı sırasında ve diğer ritüllerde ateşe 

bakan rahip nefesinin ateşi kirletmemesi için ağzını 

örter.850 Birinci dereceki ateşte, din adamı dualarını 

söyleyip sandal ağacını ateşe attıktan sonra metalik bir 

kepçe ile buhurdanın etrafında gezer, sekiz farklı 

pozisyonda dört farklı yönde ve dört farklı köşede ayakta 

durur, duanın farklı bölümlerini okur, bir kısmı şu 

şekildedir: “Ey Tanrım! Senin ateşinle seni övüyoruz. Seni 

iyi düşünceler sunarak övüyoruz. Senin ateşinle seni 

övüyoruz. Seni iyi işlerle övüyoruz. Bütün bunları iyi 

düşüncelerimizin aydınlığı, iyi sözlerimizin aydınlığı ve 

iyi işlerimizin aydınlığı için yapıyoruz.851 

Ateş Behram için uygulanan Bui seremonisinde her 

vakit için Kusti-padyab gerçekleştirilir. Günün vaktine 

göre okunması gereken duaları okur. Bunlar Hurşid 

Niyayiş, Mihr Niyayiş, Sruş Yeşt şeklinde vakte göre 

değişir. Bunların dışında Humata, Hukhta, Hvarshta, iyi 

düşünceler, iyi sözler, iyi işler sözcükleri de tekrarlanır. 

Ayrıca ateşe odunu yerleştirme şekli de değişmektedir. 

                                                            
849  Modi, The Religious Ceremonies….., s.232-233. 
850  Moulton, The Treasure Of The Magi……,, s.145-146.  Ayrıca Rahiplik  

ve tapınak ibadeti, Din adamlarının görevleri ateşten sorumlu 

olmaları, Rahip sınıfı, ateş bakımının ve ateşle ilgili ibadetlerin bu 

sınıfı gerektirmesi vb birçok bilgi için bkz Boyce, Zoroastrians Their 

Religious Beliefs……, s.65-67,  Dhalla, Zoroastrian Civilizations…...., 

s.122-124; Mary Boyce, History Of Zoroastrianism, c.II, s.228-231. 
851  Masani, The Religion Of The Good Life…, s.173-174. 



 

 

304 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Yine yukarıda belirtilmiş olduğu gibi Ateş Niyayiş de 

vakte göre farklı sayılarda okunmaktadır.852 

Buraya kadar yapılan açıklamalardan Mecûsîlikte 

kutsal ateşlerin hazırlanmasının oldukça ayrıntılı 

işlemleri içerdiği anlaşılmaktadır. Ateşle ilgili her işlemin 

ibadet kabul edildiği Mecûsîlikte ateşte kullanılacak 

odunlara da dikkat edilmekte, odunlar andal ağacı gibi 

yandığı sırada etrafa güzel kokular yayan ağaçlar 

seçilmektedir.853 

Ateşle ilgili dikkat çekici bir nokta da onun asıl 

anlamını kaybetmesidir. Eskatolojik ve doğruyu 

ispatlamada kullanılan ateş sembolü önemli bir işlev 

kazandıktan sonra çeşitli türlere ayrıldığı, ateşkedelerdeki 

ateşlerin oluşumu ile ilgili kurallar ihdas edildiği 

anlaşılmaktadır. Kutsal ateşi hazırlama ile ilgili kuralların 

bu kadar çok ayrıntılı işlemler ve uygulamalar 

gerektirmesi sembolün sembolize edilenin yerine 

geçtiğini göstermektedir. 

Son olarak şunu da belirtmek gerekir ki ateş ile ilgili 

ritüel ve uygulamaların bir kısmı İran veya Hindistan’dan 

göç etmiş Mecûsîler arasında uygulanmamaktadır. En 

kutsal ritüeller özellikle Ateş Behmram’ın olduğu 

yerlerde gerçekleştirilenlerin hiç biri göç edilen 

topraklarda yapılamamaktadır. Ayrıca İran ve Hindistan 

dışındaki topraklarda takdis edilmiş ateşler de 

bulunmamaktadır. Bunun sonucu olarak ABD, Kanada 

Avusturalya ve Büyük Britanyadaki Mecûsîler’in 

                                                            
852  Modi, The Religious Ceremonies….., s.233-234. Ateşin beslenmesi için 

ayrıca bkz Hartz, Zoroastrianism, s.102-104. 
853  Muhammed Hamidullah, “İnsan Toplumlarında İbadet Tarihi”, 

Çev: Zahit Aksu, Hikmet Yurdu Yıl:1, sy.1, (Ocak-2008), ss.9-30, s.12. 



 

 

305 Hayreddin Kızıl 

ritüelleri, bayram kutlamaları veya sosyal faaliyetler dar-ı 

mihr ve ateş tapınaklarında sınırlı bir şekilde 

yapılmaktadır.854 Diyasporadaki gençlerin çoğunun ne 

kutsal ritüellerle ilgili bir tecrübesi var ne de Ateş 

Behram’ı ziyaret etmişlerdir. Bu bilgisizlik, dinlerinin 

temel inanç ve uygulamalarının onlar için öneminin 

azalmasına neden olmuştur. Bu sınırlamalara rağmen 

yine de dini inancı besleme gayesiyle yapılan çalışmalar 

mevcuttur. Modern Mecûsîler arasında dinin ritüel 

yönünden çok ahlaki özellikleri üzerinde duranlar vardır. 

Onlar iyi düşünce, iyi söz, iyi davranış ve günlük 

duayı/ibadeti Zerdüşt’ün temel öğretisi olarak kabul 

ederler.855 

4. Ateşkedelerin İçi 

Ahura Mazda’nın sembolü olarak kabul edilen ve 

devamlı yakılan kutsal ateşin muhafazası için inşa edilmiş 

ateşkedeler genellikle kare şeklinde açık bir avludan ve 

buna bitişik, üzeri kubbe ile örtülü boş bir odadan 

ibarettir. Kutsal ateş, Güneş ışınlarının temas etmeyeceği 

ve ateşin ışığını karartmayacağı bir yerde yakılır. Buraya 

sadece rahipler girebilir. Mecûsîliğin günümüzdeki 

temsilcileri olan ve Hindistan’da yaşayan Parsiler’e ait 

mabedlerin pek çoğu modern yapılar olup Bombay’ın 

kalabalık caddelerinde yoğun bir şekilde bulunur. Bu 

mabedlerde herhangi bir tasvir veya puta rastlanmaz. 

Fakat çok buyük taç ve kılıç sembolleri bulunmaktadır.856 

Mecûsîlik’te “kral” gibi kabul edilen kutsal ateşin 

                                                            
854  Hartz, Zoroastrianism, s.126. Amerika’daki ateş tapınaklarının listesi 

için bkz Hartz, aynı eser, s.127 
855  Hartz, Zoroastrianism, s.127. 
856  Güç, “Mabed”, DİA, , s.277. 



 

 

306 Mecusilikte Ateş Sembolü 

bulunduğu kabın üzerine konduğu taş, “taht” kabul 

edilmiştir. Mabedin, ateşin üstündeki kubbeli çatısında 

bronz bir “taç” vardır. Kılıç ve topuzlar, toplantı 

salonunun duvarlarına asılır.857  

Modern mabedlerde, kişi Zerdüşt’ün, Mecûsîliğin 

kahramanlarının, kutsal yerlerinin veya ateş 

tapınaklarının ikonografik temsillerini görebilir. Ama 

takdis görüntüler, büstler veya ritüel amaçlı kullanılan 

tanrıların heykelleri gibi, tanrıların veya kültik temsillerin 

ikonalarını göremez.858 

Sasanîler’in yıkılışından sonra hızla azalan, 

ateşkedeler, bugün İran, Azerbaycan ve Hindistan’da 

mevcuttur. Ateş tapınakları genellikle biri kutsal ateşin 

yakılı tutulduğu kısım, diğeri inananların ibadetlerini 

yerine getirdikleri daha büyük bir kısım olmak üzere iki 

bölümden oluşmaktadır.859  

Ateş tapınağının içerisinde, giriş holünde, 

insanların ibadetten önce vücutlarının açıkta kalan 

bölümlerini yıkaması için bir su kaynağı bulunur. Ateş 

gibi su da Ahura Mazda’nın kutsal bir yaratımıdır ve 

insanlar suyun önünde dualarını sunarlar. Ateşin sürekli 

olarak yanar durumda bulunduğu yer, binanın 

merkezindedir. Binanın ortası “ateş odası”dır. Bu odada, 

içinde ateş bulunan büyük bir vazo, afringan, bulunur. 

Ateş, gece gündüz yanar tutulur. Ateşin, güneşe eşit veya 

onun yerine geçebilmesi, onun daire şeklinde bir vazonun 

içinde yer almasının nedeni olabilir. Ateş odalarının 

herhangi bir dekorasyonu yoktur. Zaman zaman bu 

                                                            
857  Güç, Dinlerde Mabed ve İbadet, s.46-47. 
858  Stausberg, “Hinduism And Zoroastrianism”, s.609-610. 
859  Gündüz, “Mecûsîlik”, DİA, s.283. 



 

 

307 Hayreddin Kızıl 

odada bulunan kutsal ateşe güzel kokular sıkılır. Ateş 

tapınağının geri kalanı toplantı odaları, konferans 

salonları ve kütüphanedir. Kutsal öneme sahip hiçbir şey 

bulunmayan bu odalarda, bağış yapan kişilerin anısına 

portre veya plaketler ile Zerdüşt’ü temsil eden resimler 

bulunur. Binanın girişleri, genellikle oranın huzur, saflık 

ve mutluluk yeri olduğunu belirten, çiçek ve boncuk ile 

dekore edilmiştir.860 

5. Ateşkedeleri Ziyaret 

Mecûsîlerin günlük hayatlarında ateşkedelerin 

önemli bir yeri vardır. Bu dinin mensupları, ateşgedeleri 

günlük olarak ziyaret ederler ve her ayın dördüncü 

gününde ve Atar’a adanan (3’üncü, 9’uncu, 17’inci ve 

20’inci) günlerde geniş bir katılım olur.861 Yine bu 

ziyaretler Ameşaspenta veya bir Yazataya özel günlerde 

de artmaktadır.862 Bu günlerin dışında ayrıca her ateş 

tapınağının doğum günü kutlanır. Bu günlerde o 

tapınaklar ziyaret edilir.863 

                                                            
860  Hartz, Zoroastrianism, s.18. Ayrıca bkz Carnoy, “Zoroastrianism”, 

c.XII, s.865; Gernot Windfuhr, “Zoroastrian And Taoist Ritual: 

Cosmology And Sacred Numerology”, Zoroastrian Rituals In 

Context, Editör: Michael Stausberg, Leiden 2004, s.175. 
861  Moulton, The Treasure Of The Magi…., s.145. Tapınaklara ölülere 

tahsis edilen günde, Mithra’ya tahsis edilen günde de gidilir bkz 

Kreyenbroek-Munshi, Living Zoroastrianism……, s.22. 
862  Kreyenbroek-Munshi, Living Zoroastrianism……, s.22. Aynı yerde 

bu günlerde yapılan işler hakkında bilgi verilmiştir. Ayrıca suların 

ziyaret edildiği günler de vardır. Ardviura Anahita ait günde 

insanlar deniz kıyısına gitmektedir. Burada Ardvisur Niyayiş, 

okunur. Bkz Kreyenbroek-Munshi, aynı eser, s.23.  
863  Kreyenbroek-Munshi, Living Zoroastrianism……, s.27. 



 

 

308 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Ateş tapınağını ziyaret bir hazırlık gerektirir. 

Çalışan insanların öğle arası tatillerinde veya iş 

çıkışlarında her zaman mümkün olmasa da kişi ateş 

tapınağına gitmeden önce yıkanmalı, başörtülü olmalıdır 

ve tapınağın içine girmeden önce vücudunun dışarıda 

kalan kısımlarını yıkamalı ve kuşti yapmalıdır. Bazıları 

tapınağın hemen bitişiğinde bunları yapar. Mabede giren 

kişi önce ayakkabılarını çıkarır, el ve ayaklarını yıkar ve 

Ehrimen’i kötüleyip Hürmüz’ü öven bir tevbe duası 

yapar. Ehrimeni lanetleyerek ve Ahura Mazda’ya 

şükrederek ezberden bir dua okur. Sonra kutsal ateşin 

yandığı mukaddes mekânın önüne gelir, rahipten biraz 

kül alır ve ayakta, Ahunvar ve Aşem Vahu gibi, Avesta’ya 

ait duaları okur ve bunlara ek olarak özel ihtiyaçlarının 

karşılanması için kendine göre dua eder. İbadetin 

sonunda, yüzü mabede ve arkası kapıya dönük vaziyette 

geriye doğru çekilir, ayakkabılarını alır ve evine gider. 

Mecûsî mabedlerinde toplu ibadet yapılmaz. İbadet ferdi 

olarak yapılır. Ayrıca tapınaklara gelen kişilere vaaz 

verilmez. Kadınların mabedlere girip ibadet etmeleri 

yasak değildir. Bu sebeple, kadınlar da istedikleri zaman 

mabedlere erkekler gibi gidebilirler. Kadın ve erkeğin 

ibadet şekillerinde de farklılık yoktur. Kadın-erkek herkes 

tapınağa vardığında ibadet edecek kişi dışarıda kalan 

yani örtülmeyen yerleri yıkar ve Kuşti duasını okur. Daha 

sonra ateşin bulunduğu yere gider ve ayakta dua eder. 

Sadece sorumlu rahip odadadır. Rahip, ibadet edecek 

kişiden sandal ağacı ve biraz para alır ve ona kepçe 

içerisine “kül” verir, ibadet eden bunu alnına ve 

kirpiklerine sürer. İbadeti bittikten sonra geri geri (önü 



 

 

309 Hayreddin Kızıl 

ateşe dönük olarak) dışarıya ayakkabılarına bıraktığı yere 

gider ve evine döner.864 

Duanın dışında, ateşe sandal ağacı odunu sunulur. 

Ağaç, ibadet edenler tarafından tapınakta satın alınır veya 

sunu olarak getirilir.865 Günümüzde tapınağın içinde 

sandalların bulunduğu ve küllerin tutulduğu yerler 

vardır. Kişi buradan odun alıp ateşe sunabilir, kül alıp 

başına sürebilir. Odun aldıktan sonra rahip için bir siniye 

para bırakılması gelenekselleşmiştir. Özel günlerde altı 

sandal ağacı (Udwada’da dokuz) odunundan yapılmış 

machi sunulabilir. Machi, baj seremonisi eşiliğinde ateşe 

sunulduktan sonra, rahip gelen ailenin refahı için dua 

okur. Garlands (toran), genellikle çiçeklerden bazen saf 

gümüşten yapılır, sunulur ve ateş sunağına asılır. Ateşi 

selamlamadan önce Zerdüşt ve diğer önemli kişilerin 

resimlerini selamlamak adettendir.866 

E. GÜNLÜK HAYATTA ATEŞ 

Mecûsîler arasında ateş, sadece bir inanç ve ibadet 

sembolü değildir. O hayatın önemli ve ayrılmaz bir 

parçasıdır. Günümüzde her dindar Mecûsînin evinde 

yanan bir ateş bulunmaktadır. Bu ateş ev taşındığında 

veya değiştirildiğinde yeni eve götürülür. Eğer ev sahibi 

                                                            
864  Moulton, The Treasure Of The Magi…., s.145; Oymak, Zerdüştlük…., 

s.252-253; Güç, Dinlerde Mabed ve İbadet, s.49; Kreyenbroek-Munshi, 

Living Zoroastrianism……, s.17. Ayrıca bkz Boyce, Textual 

Sources……, s.145-146. Tapınaklarda her yıl binlerce rupi’lik sandal 

ağacı odununun kullanıldığı belirtilmiştir. Bkz Masani, The Religion 

Of The Good Life……, s.85. 
865 Hartz, Zoroastrianism, s.128. 
866  Kreyenbroek-Munshi, Living Zoroastrianism……, s.18. Ayrıca bkz 

Hamidullah, “İnsan Toplumlarında İbadet Tarihi”, s.12. 



 

 

310 Mecusilikte Ateş Sembolü 

geçici bir süre için şehir dışına çıkarsa ateşini komşularına 

veya akrabalarına bırakır.867  

Ateş, bir Mecûsî’nin yaşamında, doğumundan 

itibaren hayatın her anında, düğünlerde, bayramlarda,868 

festivallerde vb. hayatın hemen her anında 

görülmektedir.869  

Birçok dini kültürde olduğu gibi Mecûsîlikte de 

doğum öncesi ve doğum sonrası uygulanan bazı dini 

pratikler görülür. Ateşle ilgili en önemli uygulamalardan 

biri doğumdan sonra en az üç gün bir lamba çocuk ve 

kadının bulunduğu yerde açık bırakılır. Bu şekilde yeni 

doğmuş çocuğa bir kötülük gelmesi engellenmiş olur. 

Asılnda ateşin kullanılması hamilelik döneminde 

başlamaktadır. Buna göre gebeliğin beşinci ve yedinci 

aylarının tamamlanması nedeniyle çoğu Mecûsî aileler, 

yağ ile aydınlatan bir lamba yakarlar. Çocuğun doğması 

ile tekrar bir lamba yakılır ve anne ile çocuğun yattıkları 

odada en az üç gün lamba yakılı tutulur. Bazı Mecûsîler, 

bu lamba yakma işini on gün hatta kırk güne kadar 

sürdürmektedir. Bu şekilde yeni doğum yapmış kadına 

                                                            
867 Boyce, Textual Sources..…, s.145-146. Kreyenbroek’in konuştuğu bir 

Mecûsînin evinde ateşin yirmi dört saat yakılı tutulduğu 

belirtilmiştir. Bkz Kreyenbroek-Munshi, Living Zoroastrianism.…, 

s.62. 
868  Bazı bayramların nasıl kutlandığı için bkz Kreyenbroek-Munshi, 

Living Zoroastrianism……, s.62-67.  
869  Ateş için yapılan diğer geleneksel doğum günü, iyi bir sonuç 

bekleme, yeni bir eve taşınma fravaşiler için törenler, diğer bazı 

günler için bkz Kreyenbroek-Munshi, Living Zoroastrianism……, 

s.18-27. 



 

 

311 Hayreddin Kızıl 

ve çocuğuna kötü varlıkların zarar vermesinin 

engellendiğine inanılır.870  

Mecûsîlere göre; çocuğun ilk doğum günü de 

önemlidir. Çocuk ilk yılını doldurduğu gün ailesi 

tarafından ateş tapınağına götürülür. Orada yapılan dini 

törende çocuğun ailesi Ahura Mazda’ya yakarır ve kutsal 

ateşin külleri çocuğun alnına sürülür.871  

Ateşin kullanıldığı aşamalardan biri de çocukluk 

döneminden çıkış için yapılan ve Navjote  ismi verilen 

törendir. Naojote kelime olarak yeni dua sunmaya 

başlayan kişi belirtmektedir. Nao, yeni demek jote/zote, 

zaotar’la aynı kökten gelmekte ve dua sunan/eden kişi 

demektir.872  Cemaate kabul töreni olan Navjote mabede 

bitişik bir odada yapılır. Bu törenden sonra aday mabede 

getirilir ve böylece cemaate katılmış olur.873  

On ikinci yaşa doğru artık ergenlik dünyasına girişi 

gösteren bir tören olan Navjote, normalde babanın oğluna 

yaptığı bir dine kabul törenidir. Bu törende, çocukluk 

giysilerinden soyunan delikanlı Südre adlı yeni bir 

gömlek giyip beline de kuşti adı verilen bir kemer bağlar. 

O ana kadar gizli tutulmuş olan gerçek adını öğrenir. 

Daha sonra “ateş”e takdim edilir. Ateş, onu “tanır” ve 

                                                            
870  Dhalla, Zoroastrian Civilizations…., s.80; Modi, The Religious 

Ceremonies….., s. 5-6; Oymak, Zerdüştlük…, s.234. İskender Oymak, 

günümüzde Zerdüştiler arasında bu pratiklerin yaygın olmadığını 

kaydetmiştir. Bkz aynı eser  s. 234. Fakat doğumdan sonraki 

törenler, kırkıncı günde çocuğun ateş tapınağına götürülmesi için 

bkz Kreyenbroek-Munshi, Living Zoroastrianism……, s.35. 
871  Oymak, Zerdüştlük…, s.234. 
872 Jivanji Jamshedji Modi, The Naojote Ceremony Of The Parsees, Bombay 

1914, s.1. 
873  Güç, Dinlerde Mabed ve İbadet, s.49. 



 

 

312 Mecusilikte Ateş Sembolü 

onu “evlat edinir”. Genç insan, ilk kez, ateş önünde dua 

eder ve o andan itibaren aile reisi huzur içinde ölebilir. 

Çünkü artık ailenin sürekliliği sağlanmıştır.874 İran 

Mecûsîlerinde bu seremoni, erkek ve kız çocukları için 

yapılırken, Hindistan’da yaşayan Parsiler arasında sadece 

erkekler için yapılmaktadır.875 

Doğum ve navjote ile başlayan ateşin kullanımı 

evlilik hayatında da sürdürülmektedir. Mecûsîlerde, 

evlilik törenleri aile ocağı çevresinde yapılmaktadır. Baba, 

evdeki ateşin huzurunda, oğluna almak istediği kız için 

iki haberciyi belirler. Müstakbel gelinin evine gidilir 

orada gelinin ailesine ait ateşinin önünde, bu iki haberci 

ağırlanır ve kızın babası tarafından yine ateşin önünde 

törensel olarak “evet” cevabı verilirdi. Evlilik töreni 

yapıldığında da yine ateş tanık olacak, sunuları kabul 

edecek ve bu şekilde gerçekleşmiş birliğin de kefilliğini 

üstlenecektir. Mecûsîlikte, bayanlar evlilik töreni 

sırasında, yeni döneme giriş iznini kocalarından 

almaktadırlar. Çünkü onların gerçek varoluşları, 

kayınbabalarının ateşi tarafından kabul edildikleri andan 

itibaren başlar. Bu uygulama Hindistan’da olduğu kadar 

                                                            
874  Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda…….,, s.497. Naojote 

hakkında ayrıntılı bilgi, kelime anlamı, hazırlık, kullanılan 

semboller ve anlamları için bkz The Naojote Ceremony Of The Parsees, 

Bombay 1914, s.1-18. 
875  Oymak, Zerdüştlük…., s.212-213. Naojote töreni sırasında ateşin 

kullanılması için bkz Moulton, The Treasure Of The Magi…, s.160-

161; Kreyenbroek-Munshi, Living Zoroastrianism…… s.27-29. 

Navjote gibi katılma törenleri dışında ateş karşısında yapılan 

festivalller de vardır. Bkz Kreyenbroek-Munshi, aynı eser, s.9-11.  

Taraporewala, Navjote törenini Hinduların Upanayana töreni ile 

karşılaştırmış ve bu törenin Hint-İran kökenli olduğunu 

belirtmiştir. Bkz Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, 

s.24.  



 

 

313 Hayreddin Kızıl 

İran’da da günümüz Mecûsîlerinde adettir. Burada dikkat 

çekici olan, ateşle kurulan ilişkidir. Ateş, hem bir manevî 

gelişme etkeni hem de ailenin bekası açısından bir tür 

garantidir. Çünkü ateş yeni üyeleri kabul eder. Bunlar da 

aile içinde doğmuş çocuklar ve başka yerden gelip evlilik 

yoluyla aileye girmiş olan bayanlardır.876  

Ateş, düğün töreni sırasında da kullanılır. 

Gujarat’ta yaşayan Parsiler, evlilik töreninden bir iki saat 

önce gelin ve damat aralarına bir perde asılmak suretiyle 

karşılıklı otururlar. Çiftlerden her birinin bulunduğu 

tarafta birer mum bulunur.877 Bu arada bir görevlinin 

elinde içinde ateş bulunan buhurdanlıklarla damat ve 

geline yakın bir yerde ayakta bekler.878 

Ateşin, bir Mecûsînin yaşamında doğum, ergenlik 

ve düğünde belirgin bir şekilde görülmesi ölümde 

gerçekleşmemektedir. Mecûsîler, ateş ile kişisel iradenin 

en asil olanına işaret ederler. Bu şekilde tanımlanan ateşin 

hayatı yok etmesine müsaade edilmez. Bu sebeple kişi 

ölüme mahkûm edilse bile yakılmamalıdır. Ateş, hayata 

hizmet etmeli, yok etme için kullanılmamalıdır.879 

Mecûsîliğe göre soluk kişiyi terk eder etmez, gövde kirli 

sayılır, çünkü ceset hemen çürümeye ve parçalara 

ayrılmaya başlar. Bu nedenle ölü gövdenin ortadan 

kaldırılma sürecinde, Ahura Mazda’nın saf ögelerinin 

kirlenmemesi için özen gösterilmelidir. Mecûsîlikte, su, 

toprak ve ateş, kutsal kabul ediliğinden gövde 

                                                            
876  Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda…….,, s.497-498. 
877  Oymak, Zerdüştlük…, s.235. Düğün, düğün merasiminden sonra 

ateş tapınağını ziyaret, düğün ilgili diğer seremoniler için 

Kreyenbroek-Munshi, Living Zoroastrianism……, s.32-33 
878 Modi, The Religious Ceremonies….., s. 31. 
879 Oymak, Zerdüştlük…, s.255. 



 

 

314 Mecusilikte Ateş Sembolü 

yakılmayacağı gibi, ne gömülecek ne de suya 

atılacaktır.880 

Ceset (Nasu) pis kabul edildiği için ateş, su ve 

toprakla temas ettirilmez. Çünkü Mecûsî inancına göre 

ölüm, Ehrimen’in bir zaferidir ve onun izini taşıyan ceset 

kirli kabul edilir. Bu nedenle Mecûsîlikte, ölülerin ateş, 

toprak veya suyu kirletmemesi için ne gömülür, ne yakılır 

ne de suya atılır. Mecûsîler, ölen dindaşları için Sessizlik 

Kuleleri denilen yapılar inşa etmiştir.881  

Mecûsî inancının sembolü olan ateşin cesetle temas 

etmemesi Vendidad 1/16 da görülmektedir:  

Ben, Ahura Mazda’nın yarattığı iyi diyarların ve 

ülkelerin on üçüncüsü güçlü, kutsal (enerji merkezi) 

Chakra idi. Bunun üzerine tümüyle ölüm olan Angra 

Mainyu geldi ve karşıtı, hiçbir kefareti olmayan cesetleri 

yakma günahını yarattı. (Vendidad, 1/ 16) 

Mecûsîliğe göre bir kişi isteyerek su ve ateşe ölüyü 

koyarsa o ölümü hak etmiştir.882 

“Ey maddî dünyanın yaratıcısı, sen Kutsal biri! 

Eğer Mazda tapıcıları, yürürken ya da koşarken, ya da at 

sırtında giderken ya da hızla giderken Nasunun yakıldığı 

ya da pişirildiği yerde Nasuyu yakan ateşle 

karşılaşırlarsa ne yapsınlar? Ahura Mazda cevap verdi: 

                                                            
880  Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s.82-83. Ayrıca 

bkz Haug, “The Zend-Avesta, or the Scripture of the Parsis”, s.240-

241. 
881  Masani, The Religion Of The Good Life…., s.147; Hartz, 

Zoroastrianism, s.119; Laing, A Modern Zoroastrian, s.208; Buch, 

Zoroastrians Ethics, S.102. Mecûsîler, toprak ve ateş kirlenmesin 

diye cesedi toprağa vermez veya yakmazlar. Malandra, An 

Introduction To……,  s.163. 
882  Buch, Zoroastrians Ethics, s.174-175. 



 

 

315 Hayreddin Kızıl 

“Nasuyu pişiren adamı öldürsünler; kesinlikle onu 

öldürsünler. Kazanı kaldırsınlar, sehpayı kaldırsınlar 

(Vendidad, 8/73-74). 

Bu şekilde ölüyü ateşte yakan veya suya atan 

kişinin hiçbir zaman arınamayacağı belirtilmiştir: 

Ey maddî dünyanın yaratıcısı, sen Kutsal 

biri! Kirli bir cesedi suların içine veya ateşe getirmiş olup 

onları kirletmiş biri yeniden temiz olabilir mi, ey Ahura 

Mazda!? Ahura Mazda cevap verdi: ‘Olamaz, ey kutsal 

Zerdüşt! ...”(Vendidad, 7/ 25-26).883 

Ateşin ve suyun kirletilmesi sonucunda 

uygulanacak cezaları içeren Vendidad’da884 ateşin, ölü ile 

temas etmemesi hatta cesedin bulunduğu yerden belli bir 

süre uzak tutulması gerektiği belirtilmiştir: 

“Ey maddî dünyanın yaratıcısı, sen Kutsal biri! 

Ne zaman ateşi bir insanın ölmüş olduğu eve geri 

getirecekler? Ahura Mazda cevap verdi: ‘Kışın dokuz 

gece, yazın bir ay bekleyecekler ve sonra ateşi bir insanın 

ölmüş olduğu eve götürecekler.” (Vendidad, 5/41-42) 

Ateşin, cesedin bulunduğu evden kışın dokuz gün, 

yazın bir ay uzak tutulmasının nedeni yazın kokuşmanın 

daha hızlı gerçekleşmesinden, bu nedenle parçaların 

yazın daha çok dağılmış olmasından ve bunların 

arınmasının kıştan daha uzun gerçekleşmesinden 

kaynaklanmıştır.885 

                                                            
883  Fakat bu ateşler bazı işlemlerden sonra sunak ateşi olarak 

kullanılabilir. Fluegel, The Zend Avesta….., s.37-38. 
884  Malandra, An Introduction To……, s.163. 
885  Dubash, The Zoroastrian Sanitary Code, s.64. 



 

 

316 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Bu süre içinde cesedin bulunduğu eve ateş getiren 

kişinin cezası yine Vendidad’ta belirtilmiştir: 

“Ey maddî dünyanın yaratıcısı, sen Kutsal biri! 

Eğer ateşi, bir insanın ölmüş olduğu eve dokuz gece 

içinde ya da bir ay içinde geri götürürlerse ödeyecekleri 

ceza ne olacak? 44. Ahura Mazda cevap verdi: ‘Onlar 

Peşotanu olacaklar: Aşpahe-astra ile iki yüz kırbaç, 

Sraoşo-karana ile iki yüz kırbaç.” (Vendidad, 5/43-44) 

Parsilerin sayıca çok olduğu yerlerde, Sessizlik 

Kuleleri kurulmuştur. Sessizlik Kuleleri, genellikle, tüm 

çevresi kalın yüksek bir duvarla çevrili ve üstü 

gökyüzüne açık, basık silindirik biçimdedir. Tek giriş, 

kilitli tutulan, duvarın doğu yanındaki demir bir 

kapıdır.886 

Sessizlik kulesine götürülmeden önce, ceset 

hazırlanır. Buna göre ölmüş kişi bir köpeğe gösterilir. 

Köpeğin cesette ruh olup olmadığını anladığına inanılır. 

Ceset hazırlandıktan sonra kaldığı odaya bir vazo içinde 

ateş getirilir ve sandal ağacı odunu ve kokulu tütsü ile 

yanar halde tutulur887 ve bir rahip Sessizlik Kulesine 

götürülecek vakte kadar ölenin başında Avesta okur888. 

Ölenin güneşe gösterilmesi gerektiği için gündüz 

herhangi bir vakit götürülebilir ama gece götürülmez.889  

                                                            
886  Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s.82-83. Ayrıca 

bkz Haug, “The Zend-Avesta, or the Scripture of the Parsis”, s.240-

241. 
887  Ateş, doğumda olduğu gibi ölümde de cesetten kötü ruhları uzak 

tutmak için kullanılmaktadır. Bkz Hartz, Zoroastrianism, s.117-119. 
888 Modi, The Religious Ceremonies….., s.62. 
889  Masani, The Religion Of The Good Life…., s.148; Taraporewala, 

Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s.83. Ölümle ve ölüm sonrası 

yapılan uygulamalar için bkz Modi, The Religious Ceremonies….., 



 

 

317 Hayreddin Kızıl 

Vendidad’a göre ölüler yüzleri güneşe dönük 

bırakılmalıdır: 

“…..Mazda’ya inananlar ölüyü, gözleri güneşe 

dönük olacak şekilde (Dakma’da) yere koyacaklar.”  

(Vendidad, 5/13). 

 Bu şekilde ruhun güneş ışığıyla diğer dünyaya 

yolculuk yaptığına inanılır. Böylece dinin korunması ve 

öbür dünyaya ölen ruhun ilerlemesi sağlanacaktır. Bu da 

güneşin kemikler üzerinde parlamasını gerektirir.890 

Mecûsî cenaze törenlerindeki bu zorluklar ülkeleri 

dışında yaşayan Mecûsîleri yeni arayışlara götürmüştür. 

Hindistan ve İran’da yaşamayan Mecûsîler, yaşadıkları 

bölgelerin mahalli şartlarına uymak zorunda kalmışlardır. 

Mecûsîler, imkan buldukları yerlerde görkemli bir şekilde 

cenaze törenleri yaparlar.891  Bunun yanında Hindistan’da 

sessizlik kulelerini kullanmayan ve cenazelerini, 

defneden Mecûsîler bulunmaktadır. Ayrıca cesedin 

yakılmaması gerektiği belirtilmesine rağmen Dünyanın 

kimi yerlerinde modern yakma tekniklerini uygulayan 

Mecûsîler de vardır. 1970'li yıllardan sonra İran’da 

yaşayan Mecûsîler cenazelerini defnetmeye 

başlamışlardır. İran'daki bu duruma karşın 

Hindistan'daki sessizlik kuleleri/Dahmelerde cenaze 

törenleri sürdürülmektedir. Kuzey Amerika ve Avrupa' 

da yaşayan Mecusiler çoğunlukla cenazelerini 

                                                                                                                     
s.51-86; Kreyenbroek-Munshi, Living Zoroastrianism……, s.37-39. 

Mecûsîlikte ölüm törenleri ile ilgili olarak günümüzde yapılan bazı 

uygulamaların antik din adamı sınıfı olan Mecûslara ait olduğu 

Zerdüştlükte olmadığı Dakhma ve ölülere yapılan işlemler için bkz 

Moulton, The Treasure Of The Magi, s.148, 151-152, 153-155. 
890  Stausberg, “Hinduism And Zoroastrianism”, s.608 
891  Oymak, Zerdüştlük…, s.237 



 

 

318 Mecusilikte Ateş Sembolü 

defnetmektedirler. Burada yaşayanlar arasında cesedinin 

günümüzde mevcut Dahme'lere götürülmesini isteyenler 

de bulunmaktadır. 892 Bu değişim günümüz Mecûsîleri 

için ölünün etrafındaki dua ve ritüeller bedenin ortadan 

kaldırılmasından daha önemli hale geldiği 

anlaşılmaktadır, öyle ki bu yüzden en az kirletici 

yöntemin en uygun yöntem olduğu kabul edilir. 893 

F. MECÛSÎLERİN ATEŞPERESTLİĞİ KONUSU 

Ateş ve ışığın Mecûsiler için oldukça önemli olması, 

inanç ve ibadetlerinde ateşin kullanılan temel öğelerden 

biri olması, Mecûsîlerin, Mecûsî olmayanlar tarafından 

tarih boyunca “ateşperest” olarak bilinmelerine ve 

isimlendirilmelerine neden olmuştur. 

Ateşin, dini tezahürlerin merkezinde yer alması, 

Mecûsîlerin, ateşe dönerek ibadetlerini yapmaları, dua 

etmeleri hatta Mecûsîliğin en önemli ibadeti ve başka bir 

önemli sembolü olan Yasna ile Haoma ve hemen hemen 

tüm ritüel veya festivallerin ateşin çevresinde yapılması, 

böyle bir intiba oluşmasının en önemli nedenleri 

arasındadır.  

Yine daha önce de kaydedildiği gibi Mecûsîler 

bireysel olarak da günde beş defa ateşe veya ışığa ve 

güneşe dönerek bireysel ibadetlerini yerine 

getirmektedirler. Bütün bunlar Mecûsîler’in tarih boyunca 

diğer insanlar tarafından “ateş tapıcıları-ateşperest” 

olarak nitelelendirilmelerine neden olmuştur.894 Fakat 

                                                            
892 Mehmet Alıcı, “Mecûsîlik”, Dinler Tarihi El Kitabı, Grafiker 

Yayınları, Editör: Baki Adam, Ankara 2015, s.265. 
893  Hartz, Zoroastrianism, s.120. 
894 Zaehner, The Dawn and Twilight Of Zoroastrianism, s.59. 



 

 

319 Hayreddin Kızıl 

daha önce de belirtildiği gibi Mecûsîler kendileri 

hakkında yapılan ateşperest nitelendirilmesini kabul 

etmemektedirler. Ateşe veya güneşe ibadet ettikleri 

iddilarını şiddetle reddeden Mecûsîler, bunların –ateş 

(Atar) ve güneş- Her Şeye Kadir olanın, Ahura Mazda’nın 

(Ormazd) en uygun simgeleri olduklarını 

belirtmektedirler.895 

Bu din hakkında öne sürülen iddialardan biri de 

Zerdüşt dininde birbiri ile uyuşmayan öğretiler olduğu ve 

bu dinin tabiatın putlaştırılması temeli üzerine dayandığı 

şeklindedir.896 Parsi bilim adamları bu iddiayı da 

reddetmekte, kendilerinin doğayı putlaştırmadıklarını, 

doğadaki ateş, güneş ve diğer elementlere ibadet 

etmediklerini bunları Tanrı’nın saf sembolleri olarak 

tutan, onlara başkanlık eden meleklere saygı 

gösterdiklerini ifade etmektedirler.897 

Kitabın bu bölümünde Mecûsilik hakkında öne 

sürülen iddialardan en çok dile getirilmiş olan “ateşperest 

oldukları” konusunda Mecûsîlerin ve diğer 

araştırmacıların verdikleri cevaplar incelenecektir. Bu 

bölümde, konu ile ilgili görüşlerini belirtmiş 

                                                            
895  Karaka, History Of The Parsis, s.210; Laing, A Modern Zoroastrian, 

s.207-208; Lawrence Mills, Our Own Religion In Ancient Persia, USA 

1913, S.111-112; Fluegel, The Zend Avesta……, s.45-46; Mackenzie, 

Indian Myth And Legend, s.xxxiii; Karaka, History Of The Parsis, 

s.217; Knipe, “Fire”, s..3118; Mary Boyce, “Achaemenid Religion”, 

ansiklopedi maddesi için bkz 

http://www.iranicaonline.org/articles/achaemenid-religion              

erişim 31/05/2014. 
896  İngilizce aslı: The religion of Zoroaster, the controversialists 

alleged, abounded in absurdities and incongruities. It was based on 

the idolatry of nature. 
897 Dhalla, History of Zoroastrianism, s.491-492. 

http://www.iranicaonline.org/articles/achaemenid-religion


 

 

320 Mecusilikte Ateş Sembolü 

araştırmacılardan alıntı yapılacağı için onların 

kullandıkları tabirler kaydedildi. Bu nedenle zaman 

zaman Zerdüştî tabiri geçmektedir.  

Mecûsîlik hakkında yazılmış kitapların genelinde, 

ateşin bir sembol olarak kullanıldığı, bazen ateşin 

özellikleri üzerinden değerlendirilerek, ateşin, Ahura 

Mazda’nın bir sembolü olduğu kaydedilmiştir. Parsilerin 

tarihini yazmış Dosabhi Framja Karaka, bütün erken 

doğu tarihçilerinin, kayıtlarında Perslerin putperest 

olmadıklarını, ateş sembolü altında tek tanrıya, tek 

yaratıcıya ibadet eden kişiler olarak kaydettiklerini 

belirtmiştir. Karaka, hâlâ Hindistan’da onların soyundan 

gelenler arasında mevcut uygulamanın böyle olduğunu, 

ateşin, Parsiler tarafından parlaklığın, zafer ve görkemin, 

ışığın, Ahura Mazda’nın ilahlığının en doğru ve en asil 

sembolü olarak benimsendiğini belirtmiştir.898 

Dosabhoy Framjee, kitabında aynı konu ile ilgili 

olarak kendi dönemine kadar olan araştırmacılardan 

alıntı yapmış, doğu tarihçilerinin ve konu hakkında 

çalışmış bilim adamlarının, Perslilerin putperest 

olmadıklarını belirttiklerini kaydetmiştir. Buna göre 

Persliler, ateşe tapmazlar, onlar ateş ve güneşe Tanrı’nın 

sembolü olarak dönerler.  Ateşi, dünyanın yaratıcısı olan 

ve tek olan tanrının sembolü olarak kullanan Zerdüştîler, 

monoteisttirler, tek tanrıya inanırlar. Bir Parsi’ye ateşe 

veya güneşe ibadet edip etmediği sorusu sorulursa 

kendisi “Hayır cevabını verecek, bunların Tanrı’nın 

                                                            
898  Karaka, History Of The Parsis, s.211. Yazar daha sonraları Parsiler 

için yapılan putperestlik iddiasının asılsız olduğunun anlaşılmış 

olacağını belirtimiş ve Roma Bombay Katolik Kilisesi 

Başpapaz’ının Parsilerin putperest olmadıkları konusundaki 

açıklamasına yer vermiştir. Bkz Karaka, History Of The Parsis, s.215 



 

 

321 Hayreddin Kızıl 

sembolleri olduğunu söyleyecektir. Parsi imanına göre 

Tanrı, zafer, görkem ve ışığın sembolüdür. Bu bakış 

açısına göre bir Parsi ateşe veya güneşe karşı ayakta 

ibadet ederken, Her Şeye Gücü Yetenin en uygun 

sembollerine yönelmektedir.899 

Dean Prideaux, Parsi’lerin, tanrıya sadece ateşle 

ibadet ettiklerini söylemiştir. Işık, Tanrı’nın en doğru 

sembolüdür, bu nedenle onlar ışığın nedeni ve kökeni 

olduğundan ateşin, özellikle onlara göre en mükemmel 

ateş olan ve en mükemmel ışığın sebebi olan güneşin 

önünde ibadet ederler.  Bu nedenle bütün tapınaklarında 

sunakta bulunan sürekli yanan bir ateş kurmuşlardır. Bu 

ateşin önünde bütün toplu ibadetlerini yaparlar, özel 

ibadetlerini de evlerindeki özel ateşlerinin önünde 

gerçekleştirirler. Böylece onlara göre İyi Tanrı’nın ön 

önemli sembolü kabul ettikleri ışığa çok önem verirler. 

Fakat kötü tanrının en doğru sembolü olarak kabul 

ettikleri karanlıktan nefret ederler.900 

Dean Prideaux’un bu ifadeleri Mecûsî inanç sistemi 

hakkında öne sürülen birbiri ile uyuşmayan öğretileri 

içerdiği iddialarını hatırlatmaktadır.  Prideaux,  ilk 

cümlelerinde tek tanrı inancını vurgularken daha sonra 

ışığın, İyi Tanrı’nın sembolü olduğunu, Kötü Tanrı’nın 

sembolünün ise karanlık olduğunu ifade etmektedir. 

Önceki bölümlerde de ifade edildiği gibi Mecûsî 

                                                            
899  Framjee, The Parsees….., s.257-258 devamındaki sayfalarda alıntılar 

var. Devamındaki yerlerde Zerdüştilerin monoteist olduğunu 

söyleyen ateşe sembol olarak yöneldiklerini belirten yazarlardan 

alıntılar var. Framjee, aynı eser, s.258-268. 
900  Framjee, The Parsees….., s.258-259. Yazar başka bilim adamlarından 

da ateşin ve güneşin sembol oldukları konusunda benzer alıntılar 

yapıyor. Bkz s.260,261,262, 263, 264, 265, 266. 



 

 

322 Mecusilikte Ateş Sembolü 

geleneğinde ışık ve aydınlık Ohrmazd ve iyinin sembolü, 

temsilcisi olarak görülürken, karanlık Ehrimen ve 

kötünün temsilcisi olarak anlaşılmaktadır. Bununla 

ateşin, ışığın ve aydınlığın önemi vurgulanmak 

istenmektedir.  Bu da yukarıda ifade edilen Mecusi inanç 

sistemini tabir etmek için kullanılan karışıklığı 

göstermektedir. Bazen monoteist olduğu vurgulanırken 

bazen düalist özelliklerine işaret edilmektedir. Bunun 

temel nedeni Avesta’nın asırlarca süren bir zaman dilimi 

içerisinde derlenmiş olması ve farklı dönemlerdeki tanrı 

öğretilerini ihtiva etmesidir.  

Mecûsîlik hakkındaki başka bir iddiaya göre de 

Zerdüşt, evrende iyi ve kötü olmak üzere iki prensibin 

varlığını kabul etmiş, ışık, iyinin sembolü, karanlık, 

kötünün sembolü olmuştur. Bu bağlamda Zerdüştîler, 

mabette iken ateşe dönerek, açık havada iken tüm 

ışıkların en soylusu güneşe dönerek ibadet ederler. 

Zerdüşt’ün dini tek sonsuz ve hayır sahibi yaratıcıya 

ibadet etmeyi telkin eder.901 

Mecûsîliğin manevî yönü ile ilgili yazılmış bir 

kitapta ise, ateşin bütün tabiata, hayata ve ruha yayılmış 

olması, onun tüm tapınaklarda sürekli yanmasının 

hikmeti olarak gösterilmiştir. Buna göre ateşin, fiziksel 

ısıyı meydana getiren maddenin moleküllerinin hareket 

etmesinin sebebi olduğu belirtilmiştir. Binlerce ocaktaki 

ateşlerin, evrensel yaşamın parçalarının toplanması gibi 

bir kurban ateşinin içinde toplandığı, bu ateşin, Ahura 

Mazda’nın ışığının tam ve ortaklaşa bir örneği olabilecek 

kadar mükemmel olduğu belirtilmiştir.902 

                                                            
901 Framjee, The Parsees……, s.262-263. 
902  Colonel H. S. Olcott, The Spirit of Zoroastrianism, India 1913, s.19. 



 

 

323 Hayreddin Kızıl 

Ragozin ise, Zerdüştîler’in ateşe tapmadıklarını, ona 

ibadet etmediklerini,  ateşi tanrının bir sembolü olarak 

kabul ettiklerini belirtmiştir. Ragozin, Parsilerin kendileri 

için söylenen putperestlik ithamlarına karşı onların ateşi 

şu şekilde tanımladıklarını belirtmiştir: Saf ve temiz alev 

kesinlikle Kendisi Sonsuz Işık olanın en yüce doğal 

temsilidir.903 

Parsi dinini inceleyen J. A. Pope’e göre bu inanç 

sisteminde, ateş, Tanrı’nın saflığının, güneş onun en 

önemli işinin/yaratımının sembolleridir.904 

Diğer araştırmacıların görüşleri ise şu şekilde 

sıralanabilir: 

Antik İranlılar, ateşi her zaman kutsal kabul ettiler 

ve saygı gösterdiler. Fakat hiçbir zaman kendilerini ateşe 

tapan olarak kabul etmediler. Modern Parsiler, ateşi, 

parlaklığın, ihtişamın ve ışığın bir işareti, Tanrı’nın en 

mükemmel sembolü, tanrının en iyi ve en asil temsilcisi 

olarak görür.905 

Güneş ve ateş kutsaldır ve dualar ikisinin önünde 

sunulur fakat her zaman bunların sembolden öte bir şey 

olmadığı anlaşılmaktadır. Gathalar, hiçbir doğal objeyi 

Ahura Mazda’ya benzer olarak göstermemektedir.906 

Zerdüştîler için ateş,  Ahura Mazda’nın kutsal 

sembolüdür. Ateş, güneş ve göksel cisimlerin parlaklığını 

gösterir ve hakikat Ruhunun güç, kudret ve enerjisini 

ifade eder. En saf formunda en yüksek hakikati temsil 

                                                            
903 Zenaidi, Media, Babylon, Persia ….,, s.7-8. 
904 Framjee, The Parsees……, s.263-264. 
905 Menant, “Zoroastrianism And Parsis”, s.128-129 
906 Buch, Zoroastrian Ethics, s.179-180. 



 

 

324 Mecusilikte Ateş Sembolü 

eder. Din adamları, tüm dini ritüelleri ve seremonilerini 

Ahura Mazda’nın varlığını ve mevcudiyetini temsil eden 

ateşin huzurunda yapar. Burada Zerdüştîliğin ateşe 

ibadet etmediği, onun Ahura Mazda’nın, Bilge Rab ve 

Tanrı’nın sembolü ve anımsatıcısı olduğunu hatırlamak 

önemlidir.907 

Ateş, doğanın kesin saf/arı yönü kabul edilerek 

Zerdüşt inancının sembolü haline gelmiştir.908 

Saflık ve temizliğin sembolü olan beyaz giysiler 

giyinen ve toplumda önemli konumu olan Zerdüştî din 

adamları, merkezinde, doğruluğun sembolü sürekli 

yanan ateşleri bulunan tapınakları denetlerler. Ateş, 

Zerdüştîlerin yaşam ve kültüründe önemli bir gerçektir. 

Ateş, ışığı temsil eder ve inananı ateş çıkaran şimşekle 

göklere bağlar - ve birey hayatında özellikle teknoloji 

öncesi dönemde ateşin önemini hatırlatır.909 

Kutsal ateşi ibadet sırasında yakma önemli 

Brahmanizm ritlerinden biridir. Aynısı Zerdüştîlikte de 

görülür. Zerdüştîlikte, ateş, tanrı olma özelliğini 

kaybetmiş ve kutsal bir sembol olmuştur.910 Dört eleman 

kutsaldır. Ateş ve toprak özellikle saygı görür. Ateş, 

Ahura Mazda’nın en önemli sembolüdür. Ateşe 

tutuşturularak ve yanar halde korunarak ibadet edilir. 

Zerdüştilerin görünen tek dış kültü, ateş kültüdür. Onlar, 

kelimenin tam anlamıyla ateş-taparlardır. Fakat gerçekte 

                                                            
907 Hartz, Zoroastrianism, s.17-18. 
908 Choksy, “Zoroastrianism”, Editör: Bron R. Taylor, s.1814. 
909  Religions Of The World A Comprehensive Encyclopedia Of Beliefs 

And Practices, c.IV, s.1463. 
910 Fluegel, The Zend Avesta….., s.42. 



 

 

325 Hayreddin Kızıl 

ateşe, ateşin kendisi için ibadet etmezler, onlar Büyük 

Tanrı’ya en layık sembol olarak ona ibadet ederler.911 

Ateş doğruluğun sembolüdür. Ateş, Zerdüştî 

hayatında kültüründe önemli bir gerçekliktir. Ateş, ışığı 

sembolize eder ve yanan şimşek üzerinden müminin 

kalbini göklere bağlar. 912 

Zerdüştî ibadetinde kullanılan Güneş veya altardaki 

ateş, onlar için, dünyaya gelen her insanı aydınlatan 

Dünya’nın Gerçek Işığının, her insanın sinesinde saklı 

olan İlahî Işığın sembolleridir. Bu, Zerdüştîlerin iman 

kredosunda da mevcuttur: “Biz Tek Tanrı’ya inanıyoruz, 

gökleri, dünyayı, melekleri, güneşi, ayı, yıldızları, ateşi, 

suyu ve her şeyi yaratana. Bir ona ibadet ediyor, dua 

ediyor ve yakarıyoruz. Tanrı’mızın ne yüzü var ne biçimi, 

ne de bir mekânı, hiçbir şey ona benzemez. Biz onu tarif 

edemeyiz, aklımız onu kavrayamaz.913  

Başka bir yerde de şunları yazmıştır. Meciler, tanrı 

Ahura Mazda’ya vücut olarak Işık, öz olarak 

Gerçek/Truth demişlerdir. Bu şekilde güneş onun görülen 

temsilcisi olmuş, Meciler tarafından çok saygı ve hürmet 

görmüştür.914 

Genelde Parsilerin güneş-tapıcısı veya ateş-tapıcısı 

olduklarına inanılır. Zerdüşt, saflığı ateşle sembolize 

etmiştir. Bu öğe, her şeyden önce kendisi olmadan hiçbir 

varlığın ya da etkinliğin olmasının mümkün olmadığı 

                                                            
911 Fluegel, The Zend Avesta….., s.36-37. 
912 Religions Of The World A Comprehensive Encyclopedia Of Beliefs 

And Practices, c.IV, s.1464-1465. 
913  Bilimoria, Zoroastrianism….., s.202-203. 
914 Bilimoria, Zoroastrianism……., s.215. 



 

 

326 Mecusilikte Ateş Sembolü 

kadar yaşam ve enerji ile eş anlamlıdır. Yine, hayat eğer 

arılaşırsa fiziksel ve ruhsal olarak mükemmellikle dolar. 

Büyük arıtıcı ateş,  saflığın en doğru sembolüdür. Böylece 

aynı ateş, hayat için durduğu gibi saflık için de durur. 

Parsiler tarafından ateşi ibadetin önemli bir objesi olarak 

bulundurmak bu nedenle yaşamı ve saflığı bulundurmak 

ile eşdeğerdir, kişinin bu dünyadaki ve diğer dünyadaki 

yaşamının önemli noktalarından biri olarak. Kısaca ateş, 

Parsiler için her zaman ateştir, fakat büyük arınma 

gerçeğini-İlahî kanunları sembolize ettiği için ateş 

kutsaldır.  Ve ateşin yanar halde bulundurulduğu ateş 

tapınakları da semboliktir. Bunlar, Zerdüştîlere “İyi 

düşünce, iyi söz, iyi davranış” şeklindeki bilge düsturu 

hatırlatmaktadır. Bu düsturun, Zerdüştîliğin özünü 

içerdiği söylenebilir.915 

Zerdüştîler, yüzlerini ateşe, güneşe ve denize dönük 

ibadet ederler, Zerdüştîlerin bunu yapmlarının nedeni 

onlarda gizlenmiş Işıkların Işığına, Ahura Mazda’ya 

dönmedir.916 

Zerdüşt’ün tanrısı Ahura Mazda, sonsuz ışıktan 

oluşan ateşte ikamet eder; Yasna’nın kutsal sunak ateşi bu 

İlahî göksel ışığın yeryüzündeki tezahürü olarak kabul 

edilmektedir. Kutsal/İlahî yakınlık hem sevindirici ve 

hem de korkunç bir deneyim olabilir. Hem çeken hem de 

iten Isı ve ışığı olan ateş, tanrının varlığı ve deneyimi için 

doğal bir sembol olarak kullanılmaktadır.917 

                                                            
915  S. A. Kapadia, The Teaching of Zoroaster And The Philosophy Of The 

Parsi Religion, London 1913, S.54-55. 
916 Olcott, The Spirit of Zoroastrianism, s.17-18. 
917 Ingalsbe, The Encyclopedia of…….., .661. 



 

 

327 Hayreddin Kızıl 

Dindar Parsiler ateşin değişik sembolik yönlerinin 

ifade ettiği dini düşünceye bağlıdırlar. Güneş için olan 

referansları da aynı düşünceden gelmektedir. Her ikisine 

de dua okumaktadırlar. Gün ışığında Güneşe dönerek, 

ona ve Mithra’ya Niyayiş söylerler/okurlar.918 Hurşid 

Niyayiş de günde üç defa gerçekleşir, şafak vakti, öğlen 

ve akşam güneş batarken, Ataş Niyayiş ise gece ve 

gündüz beş defa ateşi denetleyen din adamları tarafından 

gerçekleştirilir.919 Skjaervo ise, Yasna 62/1-10 ve Ateş 

Niyayiş’in antik dönemden modern zamanlara kadar 

ateşin önünde okunduğunu belirtmektedir.920 

Ateşin sembol oluşu hakkında yeni yorumlar yapan 

Mecûsîler de vardır. Bunlardan birisi modern fizikten 

verileri de kullanmıştır. 

The World Zoroastrian Organisation’un (Dünya 

Zerdüştî Organizasyonu) internet sitesinde mevcut bir 

yazıya göre Zerdüştîlikte yaratıcı enerji her ikisi de 

yaratıcı gücün birçok özelliğini içeren ateş ve güneş ile 

temsil edilmektedir.  Yaratıcı enerji olarak onlarda, kalıcı 

parlak, saflık ve yaşam sürdürme vardır. Zerdüştîlerin 

ateşe saygı duymaları onların putperestlikle 

suçlanmalarına neden olmuştur. Bu suçlamadan rahatsız 

olan Zerdüştîler, ateşe olan saygıyı Hıristiyanların 

boynuna taktıkları ve kilisede merkezi bir önem taşıyan 

haç ile kıyaslamaktadırlar. Zerdüştîler, özelde ışığa 

dönerek ibadet etmektedirler, tercihen ateş veya güneş 

(geceleri güneşi temsil eden ay), bir kandil veya bazen 

elektrik ışığı olmaktadır. Hepsi de, yaratıcıyı temsil 

                                                            
918 Moulton, The Treasure Of The Magi……, s.146. 
919 Skjærvø, Introduction to Zoroastrianism, s.65 
920 Hinnels, “Iran iv. Myhts And Legends”.  



 

 

328 Mecusilikte Ateş Sembolü 

etmekte, ilgiyi yoğunlaştırmakta böylece şükür, övgü ve 

yaratılış mucizelerini huzur içinde tefekkür etmesi 

gerçekleşmektedir.921 

Başka bir modern yorum da Mecûsî inanç sistemini 

internet sitesi üzerinden tanıtan K. E. Eduljee tarafından 

yapılmıştır. Eduljee, ateşi edebi bir sembol şeklinde 

anlama üzerinden hareket etmektedir: Ona göre 

Zerdüştîler ibadet ederken ateşe dönerler. Bu ibadet, 

Zerdüştînin kalbinde bir ateş yakar, kalpte sürekli ateşin 

yanması mümkündür, sürekli yanan ateş sonsuz manevî 

ateşi sembolize eder. Maddî ateş içimizdeki manevî ateşi, 

yaratılışın İlahî ateşi, Aşa’nın ölümsüz-sonsuz ahlaki 

değerlerini: dürüstlük, düzen, kerem, doğruluk ve adaleti 

temsil eder. Zerdüştîlikte ışık, hikmeti, karanlık, cehaleti 

temsil eder. Gerçekten de ateş hakkında düşünme, ateşin, 

Zerdüştlüğün temelindeki bütün değer ve prensipleri 

ortaya koyduğu anlaşılmaktadır.922 

Zerdüştîlerin Ahura Mazda için “nûr” ifadesini 

kullandıklarını ileri süren Mecûsî yazar Mehr ise, ibadet 

esnasında nûra, güneşe, aya veya ateşe yönelmenin 

altında yatan gerekçenin bu ışığın Ahura Mazda’dan 

gelmesi olduğunu belirtir. Dastur Jamaspasa ise ateşin bir 

Mecûsî için Ahura Mazda’yı algılama ve anlamanın 

                                                            
921  http://www.w-z-o.org/downloads/symbolism_of_fire.pdf  (erişim 

03/04/2014). Aynı yerde geçmiş ve bugün karşılaştırılmakta, 

geçmişte ateşi elde etmenin ve korumanın daha zor olduğu 

belirtilmektedir. Buna göre Endüstri öncesi dönemde ateşin 

önemini anlamak zor değildir. Ateş yakmada kullanılan araçlar 

kibrit, çakmak vb. araçların olmadığı bu dönemde ateşi muhafaza 

etmek de öyle kolay değildi. 
922  K. E. Eduljee, “Zoroastrianism Overview  Simplified”, yazı için bkz 

http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/overview/simplif

ied.htm#god     (erişim 23/05/ 2014). 

http://www.w-z-o.org/downloads/symbolism_of_fire.pdf
http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/overview/simplified.htm#god
http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/overview/simplified.htm#god


 

 

329 Hayreddin Kızıl 

sembolü ve imajı olduğunu ileri sürmektedir. Bu yolla 

tapınmaya değer varlık olan Ahura Mazda’nın oğlu 

olarak ateş, Ahura Mazda’nın ayin ve törenlerdeki ruhani 

varlığının fiziki tezahürü olduğunu düşünmektedir. İranlı 

Mecûsîler, “peresten” fiilinin anlamının bakmak, 

gözetmek, bir şeyin veya birisinin sağlığını ve 

hayatiyetini devam ettirmek bağlamında ele alarak 

kendilerinin bu bağlamda “perestar-i ateş/ateşi koruyan/ 

onunla ilgilenen” kimseler olduklarını zikretmektedirler. 

Dolayısıyla ateşin huzurunda ibadet etmenin ateşe 

tapmak anlamına değil, ancak Ahura Mazda’ya onun 

aracılığıyla ibadet ve tazimde bulunmak manasına geldiği 

dile getirilmektedir923 

Mecûsilikle ilgili modern yorumlardan biri de 

kendisi bir Mecûsî olan Pervin J. Mistry, tarafından 

yapılmıştır. Pervin J. Mistry, şu ana kadar kaydedilmiş 

olanlardan farklı bir şey söylemektedir. Ona göre kimi 

Zerdüştîler ateşi tanrı olarak kabul etmemektedir. Onlar, 

ateşi sembol olarak görmekte, sembol üzerinden Ahura 

Mazda’ya ibadet ettiklerini belirtmektedirler. Pervin J. 

Mistry’e göre, Ahura Mazda’nın kendisi ışıktır. Ahura 

Mazda, Sonsuz Bilgeliğin Yüce Rabbi’dir. Bir Zerdüştî, 

ateşe dua edip ibadet ettiğinde, kendisi Ahura Mazda’ya 

dua edip ibadet etmektedir. Işığın kendisi, hayat 

sahibidir. Pervin J. Mistry’e göre, bugünkü bilim, ışık 

parçacıklarının (föton), akıl sahibi olduklarını 

söylemektedir. Sadece hayat sahibi olan varlıklar akıl 

sahibidir. Diğer sıradan maddeler ve semboller, akıl 

sahibi değildir. Bir Zerdüştî her zaman Işık’a dua eder, 

Ateş, Işık’ın Dünya’daki en saf temsilcisidir.  Fiziksel ateş, 

                                                            
923  Alıcı, Kadim İran’da Din...., s.178-179. 



 

 

330 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Ruhsal Ateş’in yani Ahura Mazda’nın kendisinin, 

sonucudur. Avesta’da Ataş’a Ahura Mazda’nın kendi 

oğlu denmektedir. Bir bitki tohumundan sadece bir bitki 

tekrar çıkabilir. Bir hayvan hücresinden ancak bir hayvan 

yaratılabilir; insanlar kendileri gibi olan başka bir insan 

doğurur; buna göre Ahura Mazda kendi oğlundan farklı 

olabilir mi? Mistry, bu soru ile Ahura Mazda ve ateşin 

ikisinin benzer olduklarını iddia etmektedir.  

Görüldüğü gibi Pervin J. Mistry, ateşi sembol gibi 

algılamamakta, Ahura Mazda’nın yeryüzündeki bir 

parçası, bir devamı gibi görmektedir. Mistry, ateşin 

sembol olması inancının Firdevsi’ye dayandığını 

belirtmekte, Firdevsi’nin kendisi,  Şehname’de 

Zerdüştîlerin, ateşperest olmadığını, onların ateş 

üzerinden, Ahura Mazda’ya ibadet ettiklerini belirtmiştir. 

Mistry’e göre Firdevsi’nin bu düşünceyi söylemesinin 

nedeni, o günkü fanatik Müslümanların, Zerdüştîlere 

zarar vermesini engellemektir. Mistry, maddeyi enerjiye 

dönüştüren şeyin ateş olduğunu, Zerdüştîlerin 

inançlarıyla enerji üzerine çalışan ama ona inanmayan 

bilim adamlarından daha çok bilimsel olduklarını, bütün 

enerjinin Ataş’ın enerjisi olduğunu kaydetmiştir. Bu 

nedenle, bu bilgi olmadan, her şeyin Ataş’ın enerjisi 

olduğu, Ahura Mazda’nın fiziksel tezahürü olan ateşe 

hiçbir özel saygı olmayacağını kaydetmiştir. Pervin J. 

Mistry’e göre “Tanrı olmadan hiçbir şey mevcut olmaz” 

cümlesi “Tanrı’nın özü, cevheri ve İlahî Enerji olan Ateş 

olmadan hiçbir şey mevcut olmaz şeklinde anlaşılabilir.924 

Pervin J. Mistry, devam ederek şunları kaydetmektedir: 

                                                            
924  Cümlenin İngilizcesi şu şekildedir: The words “nothing exists 

without God” may be read as “nothing exists without God’s 

Essence or Divine Energy which is Fire.” 



 

 

331 Hayreddin Kızıl 

“Ben şunu söylemekten gurur duyuyorum: Ben bu İlahî 

Enerji’ye (Ateş) ibadet ediyorum ve Ben Ateşperestim, o 

halde Yazdanperestim. -I’m truly proud to say that I 

worship this Divine Energy (Fire) and I am Atash Parast, 

therefore Yazdan Parast-.925 

Ateşperestlik ile ilgili Müslüman ilim adamlarının 

yazdığı eserlerde de, ateşin ilk dönemlerde Ahura 

Mazda’yı temsil etmek için kullanılan bir sembol olduğu 

fakat daha sonra bu dinin dejenere olmasıyla ateşin ilk 

manasını kaybettiği ve bu din mensuplarının ona 

yönelmeye başladıkları belirtilmiştir. Buna göre, Ahura 

Mazda, gözle görünmeyen, mahiyeti akıl ile idrak 

edilemeyendir. İnsanların çoğunun bu özelliği ile Ahura 

Mazda’yı kavrayamayacağını bu yüzden onu idrak 

edilebilmek için maddî şeylerden Yaratıcıya remzeden iki 

şey seçildiği belirtilmiştir. Bunlar biri semavi diğeri arzî 

(yere ait) olarak seçildi. Biri güneş, diğeri ateşti. Güneş ve 

ateşin, sahip olduğu bazı nitelikleri yaratıcıya 

benzetilerek her ikisi de, Ahura Mazda’yı temsil etmek 

için kullanıldı. Yazara göre, ateşe yapılan tazim ve 

gösterilen saygıda ileriye gidilince zamanla asıl manaları 

unutuldu. Bizzat ateşin kendisine tapınılmaya başlandı.926 

Beyanu’l-Edyan’ın yazarı Ebû’l Ma’âli’nin ateş 

kültüne yaklaşımı ise daha değişiktir. Beyanu’l-Edyan’a 

göre Mecûsîlerin ateşe tapma konusundaki görüşleri, 

Arapların puta tapma konusundaki görüşleri ile 

paraleldir. Yani; Arapların, putlarını, Allah ile kendileri 
                                                            
925  Pervin J. Mistry, “Fire, the Son of Ahura Mazda”, makale için bkz  

http://tenets.zoroastrianism.com/son33.html   (03/04/2014).” 
926  D. Ali Abdulvahid el-Vafi, el-Esfaru’-Mukaddese Fi’l-Edyani’s-

Sabikete Kale’l-İslam, Daru Nahda Misir li’t-Tab’ ve’n-Neşr, Mısır 

1964, s.145-146. 

http://tenets.zoroastrianism.com/son33.html


 

 

332 Mecusilikte Ateş Sembolü 

arasında vesile kabul etmeleri gibi, Mecûsîler de aynı 

düşünce ile kendilerini Allah’a yaklaştırması için ateşe 

ibadet etmektedirler.927 

Makdisî’nin konuya yaklaşımı ise daha 

bütüncüldür. O, Mecûsîlerin, hem günümüz kaynakları 

gibi ateşi, Allah’ın nuru ve Allah’ın bir parçası kabul 

ettikleri için, hem de Beyanu’l-Edyan yazarı Ebû’l Ma’âli 

gibi Allah’a yaklaşma gayesiyle vesile edindikleri için 

ateşe taptıklarını söylemektedir.928 

 Başka bir yorum da Zerdüşt’ün Ahura Mazda’yı 

ışıkla sembolleştirdiği fakat kendisinden sonra gelen din 

adamlarının ışık kavramını, ateşle sembolleştirdikleri 

şeklindedir. Bu açıklamaya göre Ateş sembolü sonraları 

Tanrı’nın yerini almıştır.929 

İskender Oymak da, Zerdüşt’ün, ışığı bir sembol 

olarak kullandığını sonraları bu anlamın değiştiğini 

belirtmiştir. Ona göre Avesta’da ışık, açıkça ayrı bir 

ibadet ve adama objesi değildir. Yalnızca Ahura 

Mazda’nın bir sembolüdür demekte ve Sanjana’dan şu 

alıntıyı kaydetmektedir: “Maddî dünya için güneş ne ise 

manevî dünya için de güneş, tanrının temsilcisi olmak 

bakımından aynı şeydir. Tanrı, adalet ve sonsuz 

doğruluğun güneşidir. Aynı şekilde Tanrı, en yüksek 

                                                            
927  Hidayet Işık, Ebu’l-Maali Muhammed b.Ubeydillah ve Beyanu’l­ Edyan 

Adlı Eseri Üzerinde Bir Araştırma, SÜSBE Felsefe ve Din Bilimleri 

Dinler Tarihi Bilim Dalı, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Konya 

1992, s.57-58. 
928  Hidayet Işık, Dinler Tarihi Açısından Fahreddin Razi Ve Eserleri, 

SÜSBE Felsefe ve Din Bilimleri Dinler Tarihi Bilim Dalı, Basılmamış 

Doktora Tezi, Konya 1998, s.129. 
929 Baki Adam-Mehmet Katar, Dinler Tarihi, T.C. Anadolu Üniversitesi 

Yayını, Eskişehir 2005, s.127-130. 



 

 

333 Hayreddin Kızıl 

güzelliğin sonsuz sevginin, en temiz kutsallık ve en 

mükemmel güzelliğin güneşidir. Onun sıfatları 

tanımlanamaz. Işık; tanrının görüntüsü, doğanın 

mutluluğu, cennetin gülümsemesi, dünyanın güzelliği, 

renklerin coşkusu ve evreni çevreleyen ve gözlerin ve 

ruhun huzur kaynağıdır. Dünyanın yaratılmasındaki ilk 

süs, ışıktır. Bu sayede dünyadaki karmaşık karanlık ve 

düzensizlik yok olmuş ve bu durum, tanrının kendisi 

tarafından büyük bir güzellik olarak övülmüştür. 

Zerdüşt’ün düşüncesi bundan ibaret iken daha sonraları, 

kaynağı ister insanın kendi kalbi; ister ay, yıldızlar ve 

güneş olsun, bunların önünde durup eğilme geleneği 

yaygınlaşmıştır.”930 

Muhammed Hamidullah aynı konuya daha farklı 

ve orijinal bir bakış açısı ile yaklaşmaktadır. Kendisi, 

Mecûsîler’in ateşi kutsallaştırmasının kökeni üzerinde 

durmakta, konuyu “İnsanın ateşe neden taptığı” sorusu 

üzerinden ele almakta, ateşe tapmanın mantığını tespit 

etmeye çalışmaktadır. Ona göre böyle bir problem 

üzerinde düşünülecek olursa, bu tapınmada bir çeşit 

mantık görülür. Muhammed Hamidullah’a göre:  

Zerdüşt’ün doğduğu asır, insanoğlunun tarihte 

ilk defa olarak ateşe hükmettiği asırdır. Onu yakıp 

söndürebildiği bir devirdir. Bugün bu iş bize son derece 

basit görünebilir. Ancak insanlık tarihinde bu işin ilk 

defa yapıldığı bir asır söz konusu olursa meselenin 

önemi ortaya çıkar. İnsanlık tarihinin başlangıcını ele 

alalım. İnsan da diğer canlılar, hayvanlar gibi etrafında 

bulduğu meyveleri, ağaç yapraklarını v.s. yiyordu. Daha 

sonra hayvan etini yemeyi de öğrenmiş olabilir. Her 

neyse, bir gün şiddetli bir düşme veya sürtünme 

                                                            
930 Oymak, Zerdüştlük…, s.255. 



 

 

334 Mecusilikte Ateş Sembolü 

sonunda meydana gelen bir ateşin ormanı tutuşturmuş 

olabileceğini düşünelim. O günün insanı, biraz sönmeye 

yüz tutan yangına korkarak yaklaşmış ve yangın yerinde 

bulunan bazı hayvanların öldüğünü ve piştiğini 

görmüştür. Bu insan kendi şartları içinde bir hayvanı çok 

güç avlayabilirdi. Hâlbuki şimdi önünde yenilmeye hazır 

bekleyen bir hayvan durmaktadır. Ayrıca insan, yediği 

bu pişmiş etin avladığı hayvanın çiğ etinden daha lezzetli 

olduğunu da fark etmiştir. İşte bu vakıayı ilk müşahede 

eden insanla beraber ateş de insanoğlunun mutfağına 

girmeye başlamıştır.931 

Muhammed Hamidullah, konuyu ateşin içine atılan 

bir şeyi yakma özelliğini de eklemiştir. Hamidullah’a göre 

o günün insanı henüz yanmakta olan ateşe elinde 

bulunan bir odun parçasını gayri ihtiyarî olarak atmışsa 

bu odunun da yandığını görmüş, o andan itibaren de 

ateşe hükmetmenin yolunun bu olduğu neticesini 

çıkarmış olabilir.932 

Konuya felsefi nazarla bakan insanların bakış açıları 

ile de yaklaşan Muhammed Hamidullah akla dayanan 

filozof metaforu üzerinden ateş hakkında yorumlarda 

bulunan insanların bakış açılarını ve Yaratıcıya yönelme 

şeklini değerlendirmiştir. Ona göre bu insan-filozof ateş 

üzerinde düşünmüş ve  

“....ateş, kâinatta mevcut unsurların en 

kuvvetlisidir.” demiştir. Çünkü bu insan, ateşe hiçbir 

şeyin mukavemet edemediğini, kendisine yaklaşan insan, 

hayvan, bitki, taş her ne olursa olsun dayanamayıp 

yandığını görmüş ve neticede onun en kuvvetli unsur 

olduğuna inanmıştır. Diğer taraftan aynı filozof insan, 

                                                            
931 Hamidullah, “İnsan Toplumlarında İbadet Tarihi”, s.10. 
932 Hamidullah, “İnsan Toplumlarında İbadet Tarihi”, s.11. 



 

 

335 Hayreddin Kızıl 

insanları kandırmanın, memnun etmenin iki yolu 

bulunduğunu da müşahede ile anlamıştır. Birinci yol 

direk yoldur. Bir kimse yüzüne karşı methedilir, “Sen 

şöyle iyisin, şu şu meziyetlerin var.” şeklinde övülürse 

bundan çok memnun kalır, sevinir. İkinci yol dolaylı 

yoldur. Mesela bir ressama, “Siz çok değerli bir 

ressamsınız” der veya tabloya bakar sonra da, “Bu ne 

güzel bir tablo.” dersiniz. Her iki yolla da sevindirirsiniz 

bu ressamı. Bu noktadan hareket eden rasyonalist filozof 

aynı yollarla Allah’ı da sevindirmenin mümkün 

olabileceğini düşünmüş olabilir. Mesela, görmesek de 

Allah’a şükretmek, onu övmek istediğimiz zaman iki 

yolumuz vardır. Ya doğrudan doğruya Allah’ı anar, onu 

zikreder, yüceltiriz veyahut da Allah’ın yarattığı 

varlıkları över, yüceltiriz. Mesela, “Bu ne güzel bir 

yaratık” diyerek yaratanı memnun etmiş oluruz. Böylece 

akılcı bir görüşe dayanarak Allah’ı da insanı sevindirdiği 

yollarla sevindireceğini zannetmiş olabilir bu filozof. 

Bunun için de onun yarattığı en kıymetli şeyi seçerek onu 

övecektir. Bu en değerli şey de ateştir. Mecûsîlerde ateşe 

ibadet etme inancı böyle bir mantıktan doğmuş olabilir.933 

Hamidullah, ineğin kutsallaştırılmasını da aynı 

bakış açısı üzerinde değerlendirmekte Mecûsîlerin 

Allah’ın yarattığı en güçlü varlığı ele alırken Hinduların 

en faydalı varlığı bu şekilde kabul ettiklerini kaydeder: 

İranlı Mecûsî ateşi nasıl Allah’ın en güçlü 

yaratığı olarak seçmişse, Hintli Brahman da ineği 

Allah’ın yaratıkları arasında en faydalı yaratık bularak 

öyle seçmiştir. Günümüzde ineğin o kadar büyük 

değeri yoktur, ama bir zaman düşünün ki insanoğlu ilk 

defa olarak bir hayvanı ehlileştirip ondan yararlanmaya 

başlamıştır. O günün insanı ineğe hükmetmeye 

                                                            
933 Hamidullah, “İnsan Toplumlarında İbadet Tarihi”, s.11. 



 

 

336 Mecusilikte Ateş Sembolü 

başladığı, ehlileştirdiği andan itibaren onunla kendisi 

arasında büyük bir yakınlık hissetmiş ve onda en 

büyük meziyetleri bulmuştur. Mesela, onun ziraat 

işlerinde kendisine ne büyük yardımlar sağladığını, 

yük taşımadaki gücünü görmüş, sütünü içmiş, hatta 

etini bile yemiştir. Bütün bu nedenlerledir ki, onu 

Allah’ın insanlara bahşettiği en faydalı varlık olarak 

görmüştür. İşte böylece Hintli Brahman, Allah’a 

yapmak istediği ibadetlerini onun yarattığı en kıymetli 

varlığa ibadet ederek, yani vasıtalı olarak yapmaya 

başlamıştır. 934 

Muhammed Hamidullah, başlangıçta tek bir puta 

ait tapınakların olduğunu, zamanla putların ve onlara ait 

tapınakların sayısının arttığını belirtir. Hinduizm 

üzerinden konuyu ele alan Hamidullah’a göre, insanoğlu 

zamanla Allah’ın birçok nimetlerini keşfetti, yani, sadece 

ineği tanımakla kalmadı, Allah’ın daha başka sıfatlarını 

da buldu. Böylece Yaratıcı yalnız Allah’tır, o en çok 

esirgeyendir, o en kuvvetlidir v.s. gibi daha birçok sıfatı 

öğrenen insan zamanla Allah’ın her sıfatı için de özel bir 

put yaptı. 935 

Hamidullah, Müslümanların ibadetlerinde böyle bir 

şey söz konusu olmadığını belirterek Mecûsîliğin ateşi 

kullanması ve Hinduların ineği kutsal kabul etmeleri ile 

karşılaştırmaktadır:  

Mecûsîlerde ateşe tapmanın gayesi, daha önce 

gördüğümüz gibi, Allah’ı yüceltmektir. Yani yaratıkları 

arasından en güçlü yaratığı olan ateşe taparak Allah’a 

sena etmektir. Bu ise, Allah’a vasıtalı olarak sena etmek 

demektir. Böylece, “Sen ne büyük ressamsın.” demek 

                                                            
934 Hamidullah, “İnsan Toplumlarında İbadet Tarihi”, s.13. 
935 Hamidullah, “İnsan Toplumlarında İbadet Tarihi”, s.13. 



 

 

337 Hayreddin Kızıl 

yerine, “Bu ne güzel resimdir.” denilmiş oluyor. “Bu ne 

güçlü bir yaratıktır.” diyerek ateşe tapmanın manası da, 

bilvasıta, “Bu yaratığın yaratıcısı en güçlüdür.” demektir. 

Aynı şekilde, Brahmanlar sığıra tapıyorlarsa bununla, 

insan için çok faydalı olan bir varlığa ibadet ediyorlar ve 

böylece vasıtalı olarak Allah’a tapıyorlar demektir. 

Müslümanlara gelince, onlar ibadetlerinde bazı 

hareketler ve kelimeler kullanırlar. Mesela, Allah’a sena 

ederken Fatiha Suresi’ni okurlar. Fatiha Suresi’nde 

Allah’ın en güzel isimleri, sıfatları geçer. Bunlar insanlar 

için çok faydalı kelimelerdir. Bu senada insanlara faydalı 

kelimelerden bazıları Allah’ın “Rahman”, Rahim” gibi 

sıfatlarıdır. Bir Müslüman’ın Allah’ı temsil eden putlara 

ihtiyacı yoktur. Zira, Allah’ın varlığıyla ilgili mücerret 

fikrî kendisine kafi geliyor. O şöyle düşünüyor: Allah 

vardır; görüp görmemem hiç de önemli değildir. Böylece, 

kendi içine dönerek kendisine görünmeyen bir Allah’ın 

varlığına mücerret fikriyle inanıyor. 936 

 Mecûsîlerin ateşi kutsal kabul etmeleri ile ilgili 

olarak yapılan yorumlardan biri de batılı yazarlar gibi 

Zerdüşt’ün ateşi sembol olarak kullandığı şeklindedir. Bu 

yoruma göre Zerdüşt’ün ateşi sembol olarak kullanması 

ışık ve ateşin özelliklerinden kaynaklanmaktadır: Buna 

göre  

“Zerdüşt, ziya ve hararetin bulunmadığı yerde, 

hayat olamayacağına kani idi. Ziya ve harareti Hürmüz’e 

nispet etmesi de bu iki kuvvette bir hassa-yı hayatiye 

görmesinden neşet etmiştir. Zerdüşt’e göre ziya ve 

hararetin menbaı şemstir. Şemsin sath-ı arz üzerindeki 

timsali de Ateşten ibarettir. Fakat Zerdüşt’ün timsal-i 

afitab olan ateşin eşyanın gölgesini yere düşürmeyecek 

kadar saf olması lazımdır. Çünkü gölge Ehrimen’e ait bir 

                                                            
936 Hamidullah, “İnsan Toplumlarında İbadet Tarihi”, s.23-24. 



 

 

338 Mecusilikte Ateş Sembolü 

zulmettir. Zerdüşt’ün tahayyül ettiği timsal-i afitab, bir 

suret-i zihniyeden ibaret olduğu için hariçte vücudu 

olmayacağı cihetle bunu der hatır ettirmek üzre; hiç 

olmazsa sevinmemek şartıyla adi ateş yakılması mecburi 

tutulmuş ve bu suretle Zerdüşt dini, ateşperestlik 

kisvesini iktisa eylemiştir.”937  

 M. Şemsedddin’in işaret ettiği ziya ve hararet yani 

ışık ve sıcaklık ateşin görünen ve hissedilen en önemli iki 

özelliğidir. Sıcaklık hem geçmişte hem de günümüzde 

hayat ve sevgi belirtisi olmuştur. Hinnels’in kaydettiği 

gibi özellikle iç ateşin hayat belirtisi, soğuğun ölümle 

ilişkili olması da antik düşüncenin bir özelliği olmuştur.938  

Işık ise, Bachelard’a göre ateşin kazandığı üst-

değerdir. Bu bir üst değerdir, çünkü bizim şimdi anlamsız 

kabul ettiğimiz olgulara anlam ve değer verir. 

Aydınlanma ise insanlar için gerçek bir fetihtir.939 Bu 

bağlamda ateş, ışık verdiğine göre, en büyük değerin 

yaratıcısı olmuştur. Bachelard’a göre, doğanın 

değerlerinin zirvesinde ortaya çıkan karışıklık, evrenle 

huzur içinde olmak isteyen düşçünün yüreğini paralar.940 

Bu iki özellik ışık ve ısı, insanlar için, her zaman çok 

önemli iki hayatî ihtiyaç olmuştur. Mecûsîlerin inanç 

sisteminde iki unsurun yer almasının nedenleri arasında 

Muhammed Hamidullah’ın dediği gibi ateşin kontrol 

altına alınmaya başlandığı dönemlerden kaynaklanmış 

olabilir. Aynı şekilde kanlı kurbanlar yasaklanması da 

yerleşik yaşama geçiş ve hayvanların tarımda 

                                                            
937 M. Şemseddin, “Kadim İran’da Din”, s.196-197. 
938 Hinnels “Iran iv. Myths And Legends”. 
939 Bachelard, Mumun Alevi, s.46. 
940 Bachelard, Mumun Alevi, s.63. 



 

 

339 Hayreddin Kızıl 

kullanılmaya başlaması ile ilgilidir.941 Hem bunlar hem de 

su ve tabiat ile ilgili eserlerin önünde ibadet etmeleri, 

Arilerin ilk dönemlerini, onların göçebe hayatını 

yansıtmaktadır. Aynı durum Mecûsî mitolojisindeki 

ateşin yansımalarında da görülmekte, bu mitolojide ateş, 

antik toplumda olduğu gibi, hayatı koruyan sıcaklıktan 

yargı sürecine kadar dayanmaktadır.942 

Sykes de, ateş inancını Arilerin yaşam şartları ile 

ilişkilendirmiştir. Ona göre Zerdüştîliğin en belirgin 

örneği ateşe duyulan derin saygıdır. Bu saygı, ateşin 

toprak altında fışkırdığı Hazar Denizinin batısını yurt 

edinmiş Arilerin yaşadıkları yaşam şartları nedeniyle 

şiddetlenmiştir. Bu bölgede ateş, toprak altından 

fışrkırmakta ve kalabalıklar tarafından saygı 

görmekteydi. Ülkenin tabiatı ateşin kutsallaştırılmasını, 

teşvik ediyordu. Bu bölgede yaşayan kişi, ateşin 

Yaratıcının sembolü olarak kabul etmeyi uygunsuz 

görmezdi.943 

Benzer bir yorumu M. Şemseddin de yapmıştır. Ona 

göre İran’ın coğrafi şartları ve doğal gaz kaynakları, ateşe 

karşı hürmeti arttırmıştır. Ona göre; 

“İran’da asetilen, etilen ve metan gibi kabil-i iştial 

müvellidü’l-ma karbonilerin mebzul olduğundan ötede 

beride zuhur eden gaz-ı müştealler akvam-ı cahile-i 

İraniyenin ateşe karşı perverde ettikleri hiss-i hürmet ve 

tabbudu bir kat daha arttırmıştır. Ateşperestlik 

                                                            
941  Ünver Günay’a göre kutsallıklar göçebe ve yerleşik yaşantıya göre 

ya da köylü ve ziraata dayalı hayat telakkisine göre değişmektedir. 

Bkz Ünver Günay, Din Sosyolojisi, İnsan Yayınları, 3. Baskı, İstanbul 

2000, s.299-300. 
942  Hinnels, “Iran iv.  Myths And Legends”. 
943 Sykes, History of Persia, c.I, s.114-115. 



 

 

340 Mecusilikte Ateş Sembolü 

beşeriyetin en kadim akidesindendir. Mamafih 

şemsperestlik, ateşperestlikten daha evvel zuhur etmiş 

olduğu da muhakkakat-ı tarihiyedendir.”944 

Bütün bunlara rağmen ateş sembolü, her Mecûsî 

için tek bir anlamı ifade etmemektedir. Framjee, 

kitabında, ateşi, güneşi, ayı bir tanrı gibi görenlerin ve bu 

şekilde ibadet edenlerin olduğunu belirtmiş okumamış ve 

cahil olanların ateşe, aya, güneşe, yıldızlara, Tanrı’yı 

hesaba katmadan ibadet ettiklerini fakat okumuş 

olanların her şeyi yaratan bir Tanrı’ya ateş sembolü 

altında yöneldiklerini kaydetmiştir.945 Bu da Mecûsî 

toplumunda ateşin iki farklı şekilde anlaşıldığını 

göstermektedir. Okumuş kesim onu bir sembol olarak 

görürken, halk arasında ateşi bir tanrı olarak görenler de 

bulunmaktadır. Pervin J. Mistry gibi ateşi Ahura 

Mazda’nın sembolü olmaktan çok tanrısal cevherin aynısı 

olarak göen ve ona taptığını ifade eden modern Mecûsîler 

olmasının yanında onu bir sembol olarak gören Mecûsîler 

de vardır. Halkın bir bölümü ise bu şekilde 

düşünmemekte onu bir tanrı gibi algılamaktadır.  Bu 

durum ateşin de diğer semboller gibi çok anlamlı 

olduğunu göstermektedir. 

Mecûsî toplumunda ateşin algılanma şekli hakkında 

benzer şeyler söyleyen Moulton, Mecûsîlerin ateşe ve 

güneşe dönerek ibadet ettiklerini belirtirken “worship” 

sözcüğünü kullanmakta fakat bu sözcüğün çok aldatıcı 

olduğunu belirtmektedir. Ona göre eğer bu sözcük 

Mecûsîlerin ateşi tanrı olarak kullandıkları ima edilerek 

kullanılırsa, aralarında sözcüğü bu şekilde kullanan 

                                                            
944 M. Şemseddin, “Kadim İran’da Din”, s.185. 
945 Framjee, The Parsees….., s.261. 



 

 

341 Hayreddin Kızıl 

cahillerin bulunması muhtemel olmasına rağmen, terimi 

bu anlamda kullanmak tamamen yanlıştır. Eğitimli 

Mecûsîler buna şiddetle karşı çıkmakta, kendilerinin Tek 

Bir Rabbi olduğunu belirtmekte, meleklere, ruhlara ve 

kutsal elemente olan saygının sadece Bilge Rabbe 

yaklaşmanın bir şekli olduğunu ifade etmektedirler. Bu 

iddialar diğer kutsal elementlere olan saygıya da 

eklenebilir.946 

Mecûsî din adamlarının, yazarlarının ve Moulton 

gibi araştırmacıların ifadeleri bu şekilde olmasına rağmen 

halk arasında ateşle ilgili intibaların bu şekilde olmasına 

yardım eden Avesta metinleri mevcuttur. Özellikle Ateş 

Niyayiş ve ateşle ilgili diğer bölümler incelendiğinde bu 

metinlerin de böyle bir algıyı destekledikleri 

görülmektedir. Bu metinlerde ateş, değişik güçlere sahip 

Ahura Mazda’dan müstakil bir varlık olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Yasna 36 ve Ateş Niyayiş’i okuyan bir kişi 

burada ateş’ten sağlık, bolluk bereket vb. istendiğini 

görecektir. Aynı şekilde Mithra Yeşt ve diğer yeştlerde, o 

                                                            
946  Moulton, The Treasure Of The Magi …, s.146. Ali Şeriati, bu inancı 

İslami bir terminoloji ile şirk olarak kabul etmiştir. Ona göre: 

“Zerdüşt dininde, Tanrı bir olmakla beraber yardım isteme ve 

tapma ona mahsus değildir. Belki güzel, iyi ve yüce olan herşeye 

yapılıyor. Bütün “Yeştler”in tamamı hep güzel ve Ahurai olan 

şeylerin, hatta inek ve ateşin övgüsüyle ilgili bölümlerdir. 

Gatalar’da, gördüğümüz gibi Ordibeheşt (Ardibeşt), Hordad, 

Espend, (Emşaspendlerin isimleri) Ahuramazda’nın sıfatlarıdır, 

özel isimler değil. Ama sonraki dönemlerde bu sıfatlar 

nitelenenden soyutlanıyorlar, Ahura’nın zatından ayrılıyorlar. 

Tanrıya yakın melekler ve tanrılar (izedan) şeklinde ortaya 

çıkıyorlar. Bunlar Vacibu’l-Vücud’un, ezeli ve ebedi zatın -yani 

Allah’ın- sıfatları oldukları için ayrıldıkları zaman, müstakil 

melekler şeklinde ortaya çıkıyorlar. Öylece ebediliklerini 

korumuşlardır; bu ise, artık şirktir.” Şeriati, Dinler Tarihi, s.494.  



 

 

342 Mecusilikte Ateş Sembolü 

yeştte hitap edilen Yazatadan bir şeyler istendiği 

görülmektedir. Bu yeştleri okuyan herhangi bir kişi 

Anahita, Mithra veya Atar’ın müstakil bir tanrıymışçasına 

kendilerinden bir şeyler istendiğini görecektir. Bu 

durumda Mecûsîlerin arasında bunların her birini bir 

tanrı gibi kabul eden kişilerin ortaya çıkması şaşırtıcı 

değildir. 

Taraporewala, Zerdüşt’ün, yaşamın tek efendisine -

Ahura Mazda’ya-tapılacağını ve onun dışında kimseye 

tapılmayacağını öğrettiğini, Ahura’nın yanında hiçbir 

tanrıyı eşit durumda benimsemediğini ve bu anlamda 

tam bir tektanrıcı olduğunu belirtmiştir. Ona göre bu 

güçlü monoteist vurgu Mecûsîliğe o kadar derinden 

damgasını vurmuştur ki, tarih boyunca deyim yerindeyse 

tektanrıcılık dışında birşey olmamıştır. Hatta sonraki 

dönemlerde, daha eski tanrılara popüler tapınma büyük 

oranda yeniden sağlanmış olmasına rağmen, Ahura 

Mazda’nın durumu yine ilk yaratıcı ve herşeyin babası 

olarak kalmış, böylece onlar (Yazatalar), Ahura 

Mazda’nın eşiti değil, Taraporewala’ya göre köleleri ve 

rahipleri olarak kabul edilmişlerdir. Buna göre 

Yazataların arasında en büyük kabul edilenleri bile 

Ahura’ya tapar ve Aşa’nın yasasına uyarlar.947 

Taraporewala’nın da yukarıda işaret ettiği gibi Eski 

Hint-İran tanrıları, Zerdüşt sonrası dönemde tekrar 

gündeme gelmiş eskisi gibi popülerlik kazanmıştı. Eski 

Hint-İran tanrılarınının hemen her biri hakkında bir Yeşt, 

Avesta’da oluşturulmuş, ya da eski dönemlerden beri 

okunan Yeşt ve Niyayişler,  bu tanrıların kabulünden 

sonra Avesta’ya eklenmiştir. Haoma Yeşt’i okuyan biri 

                                                            
947  Taraporewala, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları…, s.61. 



 

 

343 Hayreddin Kızıl 

Zerdüşt’ün ateşin önünde Gathaları okuduğunu 

görecektir. Bu şekilde hem ateş hem de Haoma’ya 

meşruiyet kazandırılmıştır. Fakat Taraporewala’nın 

vurguladığı gibi Ahura Mazda’nın güçlü vurgusu bu 

tanrıların daha düşük bir seviyede Avesta’ya dahil 

edilmesini sağlamıştır.  

Dinler tarihinde Henoteizm948 olarak ifade edilen bu 

teolojik sistemde, Eski bir Hint-İran tanrısı olan ateş de 

Yazata olarak ortaya çıkmış, eski gücünü yeniden 

kazanmıştır. Gathalarda edebi bir sembol olarak 

kullanılan ateş sonraki dönemlerde ortaya çıkan Avesta 

metinlerinde hem Ahura Mazda’nın sembolü hem de bir 

Yazata olmuştur. Yeni ortaya çıkan dine ilk inananlar Eski 

Hint-İran inanç sistemindeki unsurların bir benzerini yeni 

inanç içerisinde de görmüş ve zaman içerisinde yeni 

inancı eski inancına benzetmiş, Hint-İran teolojisi 

üzerinden yeni dini anlamıştır. Bu da zaman içerisinde 

ateşin sembolü olduğu Tanrı gibi kendisine yakarılan 

başka bir tanrıya dönüşmesine neden olmuştur. 

Ateş ve diğer semboller konusunda karşımıza 

çıkabilecek bu durum “sembolün işaret ettiği şeyden pay 

almasını”, sembolün, sembolize edilenin yerine geçtiğini 

göstermektedir. Bunun nedeni, dini sembollerin bir 

özelliği olan, işaret ettikleri şeye katılmaları, işaret 

ettikleri şeyle yer değiştirmeleri ve sembolize edilen gibi 

insan zihninde bizzat nihai olma temayülü 

göstermeleridir. Bu da sembolle, sembolize edileni 
                                                            
948  Max Müller veya F.W.J. Schelling’e atfedilir. Birçok tanrının 

varlığını kabul etmekle birlikte, bunlardan yalnızca birtanesine 

kabilenin, klanın ya da ailenin en yüce tanrısı olarak tapınmayı 

ifade eden teolojik doktrin. Bkz Gündüz, Din ve İnanç Sözlüğü, 

s.165. 



 

 

344 Mecusilikte Ateş Sembolü 

karıştırmaya neden olmaktadır. Dini semboller böyle bir 

durumla karşılaştığında ise putlaşma başlamaktadır. 

Tillich, sembollerde karşılaşılan bu tehlikeyi 

“şeytanileştirme” (demonization) olarak adlandırmıştır. 

Ona göre Putperestliklerin hepsi, Kutsalın sembollerinin 

mutlaklaştırılmasından başka bir şey değildir ve onlar, 

Kutsalla bizzat aynılaştırılmıştır. Örneğin bu şekilde, 

kutsal bir kişi, bir tanrı haline geldiği gibi, ritüeller de, 

sadece özel bir durumun ifadesi olmalarına rağmen, 

şartsız bir geçerlilik kazanırlar. Dinin bütün ayinsel 

etkinliklerinde, bütün kutsal objelerde, kutsal kitaplarda, 

kutsal doktrinlerde, kutsal ritüellerde, “şeytanileştirme” 

(demonization) olarak ifade edilecek bu tehlike bulunabilir. 

Onlar, bizzat kutsalın şartsız ve nihai karakterine 

yükseldiği anda şeytanileşirler.949 

Burada dikkat edilmesi gereken şey putlaştırma 

veya şeytanileştirme işini insanın kendisinin yapmış 

olmasıdır. Bu da insanın dindar tabiatından 

kaynaklanmaktadır. Doğasında dindarlık olan insan 

elindeki her şeyi putlaştırılabilir. M. Abdullah Draz’a göre 

“Dindar kişilerin kafa ve ruh yapıları üzerinde araştırma 

yapanların söyledikleri tek şey; ne derece sapık ve sakat 

olursa olsun, hiçbir dinin sırf duygu hudutları içerisinde 

kalmadığı, müşahede edilen maddeyi kendisine tanrı 

edinmekle yetinmediğidir. Hiçbir putperest yoktur ki, 

gerçek ibadetinin hedefi, eliyle dokunduğu putlar olsun 

ve o putların maddî yapısında saygı ve tebcili gerektiren 

bir azamet hissi mevcut olmasın. Onlar, tapındıkları 

putları görünmez bir gücün saklandığı veya gizlendiği 

nokta olarak görmektedirler. Yahut da çok kapalı ve girift 

                                                            
949  Tokat, Dinde Sembolizm, s.169-170; Ayrıca bkz Çınar, Varoluşçu 

Teoloji, s.253-254. 



 

 

345 Hayreddin Kızıl 

bir sırrın sembolü olduklarını düşünürler. Bundan dolayı 

tapınırlar. Çünkü onların nazarında bu ibadetler bir nevi 

dua ve salavattır. Kendilerine yapılan büyüleri veya 

kıskançlıkları onunla defetmek isterler. Yoksa tapındıkları 

nesnelerde, külün içerisindeki kor gibi, gizli ve değişmez 

bir özellik bulunduğuna inandıkları için değildir. Yahut 

da onlarda manyetik bir etki olduğunu düşünmüyorlar. 

Bilakis tapınılan şeyin gerisinde gizli bir ruhun 

bulunduğunu, bu ruhun müstakil irade sahibi akıllı bir 

varlık olduğunu, kendi istemiyle olayların gidişini 

değiştirdiğini, alışılmışın dışında seyrini sağladığını, 

verip alabildiğini, fayda ve zarar verebildiğini kabul 

etmektedirler. Bu tapındıkları maddî şeyler ise onların 

gözünde bu gizli ruhun içinde yer ettiği bir görüntüden 

ve şekilden ibarettir. Tanrının sembolü olan bu heykel 

veya putlara dokunanlar kutsallaşır. 950    

Ateş de, Mecûsî tarihi içerisinde böyle bir seyir 

izlemiş, zaman içerisinde sembolize ettiği anlamın yerine 

geçmiştir. Mecûsîler de ateşin kendisine tapınmaz onun 

içinde hem Ahura Mazda’yı hem de yazata olan Atar’ı 

görürler. Konu ile ilgili özet olarak şu söylenebilir. 

Zerdüşt, eski toplumda yer etmiş ve tanrılaştırılmış ateşi 

kullanmanın yanında ona yeni bir özellik de 

kazandırmıştır. Ateşin, ışığın kaynağı olması, karanlığı 

gidermede, yakıcı özelliğe sahip olması kötüleri yok 

etmede kullanılmıştır. Böylece ateşin hem aydınlatma 

hem yakma özelliğini kullanan Zerdüşt, her şeyden önce 

onu Ahura Mazda’ya nispet etmiş, müstakil bir tanrı 

olarak yer vermemiştir. Fakat ileriki dönemlerde bu 

                                                            
950  M. Abdullah Draz, Din ve Allah İnancı, Çev.: Bekir Karlığa, Bir 

Yayıncılık, İstanbul Basım Tarihi yok, s. 50-51. 



 

 

346 Mecusilikte Ateş Sembolü 

sembol aslından uzaklaşıp Tillich’in ifadesiyle 

putlaştırılmıştır. Gathalar’da ateş, tanrılaştırılmamış ve 

Ahura Mazda’ya nispet edilmişken diğer Avesta 

metinlerinde Ahura Mazda’nın oğlu olarak çağırılmıştır. 

Bu metinlerde, ateş kişileştirilmiş, Atar, Ahura Mazda’nın 

dışında, kendisine yakarılan bir Yazata olarak verilmiş, 

tanrılaştırılmıştır. Bu da Antik Ari inançlarının sonraki 

süreçte tekrar ortaya çıktığını göstermektedir. Yani 

Zerdüşt, öğretisini anlaşılır ve bilinir kılabilmek için 

kullandığı eski semboller tekrar eski anlamlarına 

dönmüş, Ahura Mazda’dan daha çok bu tanrılardan bir 

şeyler istenmiştir.  

Bu şekilde sembolize edilen asıl manaya değil de, 

sembolün kendisine tapınmak Lao-Tzu tarafından şu 

şekilde yerilmiştir:  

“Zihnindeki bulanıklıkları ve belirsizlikleri 

ortadan kaldır; 

Akıl kristalini tertemiz tut.    

 Gündüz düşleri görmekten kaçın ve izin ver 

özündeki saf anlayış ortaya çıksın.     

 Duygularını sustur; sükunet içinde bekle.   

 Putlara, sembollere ve düşüncelere tapınma 

deliliğine kapılma; 

Bu zaten sende var olan bir başın üzerine  Yeni 

bir baş yerleştirmeye benzer.  

Unutma ki gereksiz hareketlerini terk ettiğin 

zaman 



 

 

347 Hayreddin Kızıl 

Mükemmel tabiatın ortaya çıkacaktır.951 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                            
951  Lao-Tzu, Bilinmeyen Öğretiler, Çev: İsmail Taşpınar, Amine Gülşah 

Coşkun, Kaknüs Yayınları, İstanbul 1999, s.64. 



 

 

348 Mecusilikte Ateş Sembolü 

SONUÇ 

İnsan, sembol üreten ve kendi ürettiği 

sembolleriyle, düşüncelerini ve fikirlerini ifade eden bir 

varlıktır. Bu semboller, edebiyattan, mimariye, 

mimariden, müzik ve sanata her alanda karşımıza 

çıkmaktadır. Hatta şu an okunan bu yazılar da farklı 

sembollerin bir araya gelmesinden oluşmuştur. Bu kadar 

insani olan sembolün, tarih boyunca insanın olduğu her 

yerde görülen dinde olmaması düşünülemez. 

Yeryüzünde ortaya çıkmış her dinin, kendine ait 

sembolleri olmuştur. Sembolleri olmamış ve olmayan bir 

din yoktur.  

Semboller, dinlerin dışarıdan görülen en belirgin 

yönleridir. Dinler, sembolleriyle bilinir ve tanınır. Onlar, 

hem din müntesipleri hem de o dine dışarıdan bakanlar 

için anlam yüklüdür ve oldukça önemlidir. Sembollerin 

yapıldığı belli bir malzeme yoktur. Gözün gördüğü 

kulağın işittiği her şey sembol olabilir. Bazen sözcükler, 

bazen idoller, bazen de Mecûsîlikteki gibi ateş, sembol, 

olmaktadır.  

Ateş, dinler tarihinde oldukça yaygın kullanılmış 

bir semboldür. Dünyanın hemen her yerinde tarih 

boyunca ortaya çıkmış dinlerde, ateş sembolü 

görülmüştür. Ateş, bu dinlerde, bazen bir tanrı, bazen bir 

melek, bazen Mecûsîlikteki gibi hem maddî ateş, hem 

ateşten sorumlu yazata aynı zamanda tanrının 

yeryüzündeki sembolü olarak görülmüştür.   

Ateşin kutsal kabul edildiği dinlerde, kutsalın 

yayılmacı özelliğinden dolayı ateşle beraber ateşin 

bulunduğu ocağın da kutsal kabul edildiği 



 

 

349 Hayreddin Kızıl 

görülmektedir. Bazı dinlerde hem ateş tanrısı hem de 

ocak tanrısı görülmüştür. Ateş tanrısı erkek kabul 

edilirken, ocaktan sorumlu bir tanrıçanın olduğuna 

inanılmıştır.  

Ateşin dinlerdeki kullanımı ise dünyanın farklı 

yerlerinde benzer olarak karşımıza çıkmaktadır. Ateş, 

arındırıcı olarak kullanılmış, bununla beraber 

sınanmalarda da kullanıldığı görülmüştür. Bu sınanmalar 

suçlu olduğu veya yalan söylediği iddia edilen kişinin 

doğruluğunu test etmek için kullanılmıştır. Bunun 

yanında bir din mensubunun dine samimi olarak 

bağlılığını ispat etmek için de ateşle sınanma yapılmıştır. 

İmtihan şekilleri olarak en sık gerçekleştirilen uygulama, 

ateşte yürümedir. 

Ateşin, en güçlü ve en uzun süreli olarak inanç 

konusu olduğu yerler, Hindistan ve İran olmuştur. Ateş, 

Hint-İran mitolojisinde binlerce yıl bir tanrı olarak kabul 

edilmiştir. Ateş tanrısı Hindistan’da Agni, İran’da Atar 

olarak isimlendirilmiştir.  

Hint-İran döneminde görülen ateşle ilgili inançlar 

günümüze kadar devam etmiştir. Ateşle ilgili inançlar 

Hindistan’da zamanla ilk dönemlere göre zayıflamış 

olmasına rağmen, Zerdüşt sonrası İran’ında devam etmiş 

hatta eskisinden daha güçlü bir biçimde ortaya çıkmış, 

inanç, ibadet vb her alanda Mecûsiliğin sembolü haline 

gelmiştir. Bu dönemde Antik Hint-İran inanç sistemi 

tekrar ortaya çıkmış fakat Zerdüşt tarafından Ahura 

Mazda’ya yapılan güçlü vurgu sebebiyle ilk dönem 

inanılan tanrılar bir yazata olarak yeni dine dahil 

edilmişlerdir. 



 

 

350 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Ateş, Zerdüşt ve öncesi dönemde hem İran’ın 

doğusundaki din adamı sınıfı olan Athravanlar hem de 

İran’ın batısında bulunan din adamı sınıfı Mecilerin dini 

törenlerinde önemli bir unsurdu. Zerdüşt, ortaya çıktığı 

dönemde öğretisini açıklarken ateş dahil olmak üzere 

Ahura Mazda dışındaki tüm tanrıları ve birçok dini 

uygulama ve ibadetleri reddetmişti. Bununla beraber, 

yaygın bir inanç unsuru olan ateşi kendi öğretisini 

açıklarken kullanmıştır. Fakat ateşi kullanırken eski 

anlamından uzaklaştırarak ona yeni bir anlam 

kazandırmıştır. Gathalar’ında, Ahura Mazda’ya nispet 

ettiği ateşi, müstakil bir tanrı olmaktan uzaklaştırmış, bir 

sembole dönüştürmüştür. Zerdüşt, yaşadığı dönemde, 

ateşi, iyi ve kötüleri ayırmada, kötüleri cezalandırmada 

bir araç olarak kullanmış, ateşi ne bir yazata ne de 

müstakil bir tanrı olarak kabul etmiştir. 

Günümüzde ateşlerin yakılı tutulduğu mabedlere 

veya ibadetlerin yapıldığı kapalı, sabit yapılara da 

Zerdüşt döneminde rastlanmamaktadır. Mabedlerin 

olmamasının nedeni ilk dönemlerde Arilerin tam yerleşik 

yaşama geçmemesi, yarı göçebe yaşamın yaygın 

olmasıdır. Sonraki dönemlerde ise hem ateş kutsanmış 

hem de mabedler inşa edilmiştir. Bu dönemde hem 

Athravan’lar hem de Mecilerin, Zerdüşt’ün öğretisi ve 

ateş sembolü üzerinde kendi eski öğretilerini, 

yerleştirdikleri kabul edilebilir.  

Zerdüşt sonrası dönemdeki değişim Avesta’yı da 

etkilemiştir. Bu dönemde Avesta’da da ateş, su, toprak, 

rüzgâr vb. Hint-İran dönemine ait eski tanrıların tekrar 

kutsandığı görülmektedir. Ateş için Niyayiş mevcut iken 

diğerlerinin her biri için bir yeşt mevcuttur. Avesta’da 

Rüzgâr için Ram Yeşt, sular için Ardui Sur Bano Yeşt, 



 

 

351 Hayreddin Kızıl 

toprak için Zam Yeşt mevcuttur. Fakat bunların hiç biri 

ateş kadar etkili olmamıştır. 

Zerdüşt, kendinden önceki bir öğeyi yeni 

anlamlarla bir sembol olarak kullanmış, athravan ve 

meciler ise kendisinden sonra aynı sembolü yeni 

özelliklerle Zerdüşt öncesi eski anlamına doğru çekmiştir. 

Böylece başlangıçta sadece bir sembol olan ateş, sonraları 

güçlü bir inanışın konusu haline gelmiştir.   

Ateş, ilk dönemlerde Ahura Mazda’nın manevî 

ateşinin/nûr-ışık sembolü olarak kullanılmış, sonraki 

dönemlerde sembolden yazata haline, kendisinden bir 

şeyler istenen bir yazataya dönüşmüştür. Böylece, 

Avesta’nın en eski metinleri olan Gathalarda, Ahura 

Mazda’ya nispet edilen, ayrı bir varlık olarak görülmeyen 

ve maddî ateşten çok Ahura Mazda’nın ışığı/nuru olarak 

ifade edilen ateş, yeni dönemde bir inanç konusu 

olmuştur. Zerdüşt sonrası dönemde sonsuz İlahî ışığı 

temsil ettiği düşünülen dünyevî ateş olarak ön plana 

çıkmıştır. Bu dönemde maddî ateşin Ahura Mazda’yı 

temsil ettiği düşüncesiyle maddî ateş ön plana çıkmış, bu 

da ateş kültüne öncülük etmiştir.  

Ateşin, mabedlere –ateşkede- yerleştirilme süreci 

ilginçtir. Farklı iddialar olmasına rağmen en çok kabul 

gören görüş; Ahamenişler döneminde, II. Artaxerses 

zamanında, diğer dinlerden etkilenerek tanrıların 

imajlarının tapınaklarda kullanılmasına tepki olarak, ateş, 

tapınaklara yerleştirilmiştir.  

Ateşin, bu süreçte diğer imajlar ve putlar gibi 

insan eseri olarak görülmemesi, uzun bir geleneğe 

dayanması, İran kültüründe, tanrı suretlerine yabancı 



 

 

352 Mecusilikte Ateş Sembolü 

olunması ve ateşe işaret eden metinlerin Avesta’da yer 

almış olması hasebiyle tanrı imajlarından daha otantik 

görülmüştür. Bunların sonucu olarak halk arasında 

büyük bir kabul görmüştür. Anahit ve Mithra gibi 

Ahameniş ve Eşkani imparatorlarının da desteğini alan 

kültler bir dönem yaygınlık kazanmasına rağmen ateş 

kültü, diğerlerinden daha uzun ömürlü olmuştur.  

Ateşin, mabedlere yerleştirilmesinden sonraki 

değişim tapınak ateşleri arasındaki derecelendirme 

olmuştur. Sasanîler döneminde sistematize edilen bu 

sınıflandırmada tapınak ateşleri üç dereceye ayrılmış, en 

üst derecedeki ateş, Behram Ateşi olmuştur. Bu dönemde 

her ateş türü özel işlemlerle kutsanmakta, 

hazırlanmaktadır. Özellikle Behram Ateşi’nin 

hazırlanması ve kutsanması, oldukça karmaşık işlemleri 

gerektirmektedir. Fakat hangi sınıf olursa olsun Mecusî 

inanç sisteminde ateş, çok önemli bir konuma sahip 

olmuştur.  

Yeni dönemde hem yazata hem de bir ibadet 

unsuru haline gelmiş ve mabetlere yerleştirilmiş ateş, yeni 

yorumlarla değişik türlere de ayrılmıştır. Tabiatta, insan 

vücudunda, gökyüzünde vb. farklı ateş türlerinin olduğu 

kabul edilmiştir. Bu dönemde Rigveda ile Avesta’da yer 

alan ateşle ilgili inançların benzer olduğu yine her iki 

kültürde ateşle ilgili ibadetlerin de benzer olduğu 

görülmektedir. Bu benzerliklerin kökeni Hint-İran 

dönemindeki ortak kültürdür.  

Her iki kültürde de benzer öğelerin olması 

Zerdüşt’ün yapmak istediği değişimin uzun ömürlü 

olmadığını, tekrar eski inançların halk arasında kabul 

gördüğünü, ateşin daha güçlü olarak geri döndüğünü 



 

 

353 Hayreddin Kızıl 

göstermektedir. Ateş inancı ile ilgili böyle bir sonucun 

ortaya çıkması, Zerdüşt’ün içinde yaşadığı topluma ve 

çağa hitap ederken eski inanç ve sembolleri yeni 

anlamlarla vermesi böylece öğretisini daha uygun bir 

şekilde çağdaşlarına sunmasından kaynaklanmıştır. Eski 

inanç ve sembolleri gören insanlar bu dini yabancı ve 

bilinmez olarak görmemiş, kendi kullandığı inanç ve 

motifleri yeni anlamları ile görmüştür. 

İkinci neden olarak Zerdüşt sonrası dönemde ateş 

ve diğer dini öğelerin, yeni anlamları değil de eski 

anlamları üzerinden değerlendirilmesi ve yorumlanması 

yaşanmıştır. Bunda en önemli etkiyi o dönemin din 

adamları olan athravan ve meciler yapmıştır.  

Başka bir neden de o dönemin coğrafi ve 

toplumsal özellikleri olmuştur. Yarı göçebe toplumdan 

getirdikleri tabiatla ilgili inançlarla beraber yerleşik 

topluma geçen, sonraları devletleşen, bu bağlamda 

kurumsallaşan din mensuplarının yaşadıkları değişimler 

din algılarını bu bağlamda ateşle ilgili olanları da 

etkilemiştir.  

Son bir neden olarak diğer dinlerden etkilenmeler 

de eklenebilir. Çünkü konu hakkında araştırma yapan 

bilim adamlarının da belirttiği gibi Mecûsîlik, eski Hint-

İran inançları, Zerdüştî unsurlar yanında diğer dinlerle 

etkileşime geçerek bugüne kadar gelmiştir. Bu 

değişimlerin yaşanmasına rağmen temel etkenin, ateşin 

sembol olmasının devam ettiği bu nedenle değişimlerden 

en çok onun etkilendiği görülmektedir. Yasna, naojote, 

kuşti gibi diğer dini sembollerle karşılaştırıldığında 

değişimin en çok ateşte olduğu görülmektedir. Bunun 

nedeni de ateşin, dinin temel unsuru olan tanrıyı, Ahura 



 

 

354 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Mazda ile temel ilkesi olan Doğruluğu, Aşa’yı temsil 

ettiğine inanılmasıdır. 

Ateş sembolü,  sembol konusu üzerinden 

değerlendirildiğinde, onun, sembollerde görülen birçok 

özellik ve işlevi taşıdığı görülmektedir. Sembollerin 

özelliklerinden olan çok anlamlı oluşu, sembolün 

sembolize ettiği anlamın yerine geçmesi ateşte de 

gerçekleşmiştiir. Ateş sembolü, Mecûsîlere göre farklı 

şekillerde anlaşılmaktadır. Kimi onu sadece bir sembol 

olarak görürken kimisi de onu bir tanrı gibi görmüştür. 

Her ne olursa olsun, ateş, tarih boyunca tüm Mecûsîlerin 

önem verdiği dini bir sembol olmuştur. 

Günde beş defa ateşe dönerek yapılan ibadetlerin 

dışında her yerde, ateşe önem verilmiştir. Doğumda, 

naojote gibi dini mükellefiyetin başladığı törenlerde, 

düğünlerde, hayatın hemen her alanında görülen bu 

durum sadece ölümde belli belirsiz olarak 

kullanılmaktadır.  

Modern Mecûsîlikte de saydığımız bu inançların 

birçoğu devam etmektedir. Yalnız Avrupa ve Amerika 

gibi ülkelerde yaşayan Mecûsîler, bazı inançları 

uygulamamalarına rağmen, ateş onlar için de önemini 

korumakta, tapınak ateşi kültü oralarda da devam 

etmektedir.  

 

 

 

 



 

 

355 Hayreddin Kızıl 

BİBLİYOGRAFYA 

Kur’an-ı Kerim ve Açıklamalı Meali, Meali Hazırlayanlar: 

Hayrettin Karaman, Ali Özek, İbrahim Kafi 

Dönmez, Mustafa Çağrıcı, Ali Turgut, TDV 

Yayınları Ankara 2007 

Kitab-ı Mukaddes, Kitab-ı Mukaddes Şirketi, İstanbul 1997 

ve İstanbul 2010 baskıları 

Albayrak, Kadir, “Dinsel Bir Sembol Olarak Haçın 

Tarihi”, Dini Araştırmalar Dergisi, c.VII, sayı: 19, 

ss.105- 129. 

Alıcı, Mehmet, Kadim İran’da Din Monotezim’den Düalizm’e 

Mecûsî Tanrı Anlayışı, Ayışığı Kitapları, İstanbul 

2012. 

—————, “Mecûsîlik”, Dinler Tarihi El Kitabı, Grafiker 

Yayınları, Editör: Baki Adam, Ankara 2015, s.244-

267. 

—————, Genel Hatlarıyla Mecûsîlik ve Zerdüşt’ün 

Modern Takipçileri”, Ortadoğu Yıllığı, Açılım Kitap, 

İstanbul 2011 

Alexander, H. B., “Fire, Fireworshippers, And Fire Gods”, 

A Dictionary of Religion And Ethics, Editör: Shailer 

Mathews ve Gerald Birney Simth, New York 1921 

http://www.ancient.eu/Bactria/      erişim 08/12/2014 

An Encyclopedia of Religion, Editör: Vergillius Ferm, New 

York 1945. 

http://www.ancient.eu/Bactria/


 

 

356 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda Dinler ve Mitolojiler 

Sözlüğü, Editör: Yves Bonnefoy, Dost Kitabevi 

Yayınları, Ankara 2000. 

Ardâvirâf, Ardâvirâfnâme, Çev: Nimet Yıldırım, Pinhan 

Yayıncılık, İstanbul 2011. 

Arendzen, John, “Mithraism”, Catholic Encyclopedia, vol: 

X, Ansiklopedi maddesi için ayrıca bkz 

http://www.newadvent.org/cathen/10402a.htm 

erişim 22/09/2014 

Arslan, Ahmet, İlkçağ Felsefesi Tarihi Sokrates Öncesi Yunan 

Felsefesi, c.I, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

İstanbul 2006. 

Atasağun, Galip, “Hıristiyanlığın Tanıtım, Yorumu ve 

Kurumsallaşmasında Sembollerin Yeri”, Selçuk 

Üniversitesi İlahîyat Fakültesi Dergisi, sayı:10, Konya 

2000 

Avesta Zerdüştîlerin Kutsal Metinleri, Çev: Fahriye 

Adsay/İbrahim Bingöl, Avesta Yayınları, İstanbul 

2012 

Ayverdi, İlhan, Kubbealtı Lugatı Misalli Büyük Türkçe 

Sözlük, c.III, Kubbelatı Neşriyat, İstanbul 2006. 

Azargoshasb, Firouz, Translation of Gathas The Holy Songs 

Of Zarathushtra, www.Zarathushtra.com, erişim 

10/12/2014 

Azizi, Najiba Ziyayi, Zerdüştîliğin Kutsal Kitabı Avesta 

Üzerine Bir Araştırma, Basılmamış Doktora Tezi 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2009. 

http://www.zarathushtra.com/


 

 

357 Hayreddin Kızıl 

Bachelard, Gaston, Mumun Alevi, Çev: Ali Işık Ergüden, 

İthaki Yayınları, İstanbul 2008. 

—————, Ateşin Psikanalizi, Çev: Aytaç Yiğit, Bağlam 

Yayınları, Ankara 1995. 

Baussani, Alessandro, “İslam Öncesi İran Düşüncesi”, c.I, 

Çev: Kürşat Demirci, İslam Düşüncesi Tarihi, İnsan 

Yayınları, İstanbul 1990. 

Bilgin, Vejdi, İbadet Şekilsel, Sembolik ve Toplumsal, Emin 

Yayınları, Bursa 2011. 

Bilimoria, Nasarvanji F., Zoroastrianism In The Light Of 

Theosophy, Bombay 1898. 

Bloomfield, Maurice, The Religion Of The Veda The Ancient 

Religion Of India (From Rig-Veda To Upanishads), New 

York 1908. 

Bolton, Lesley, The Everything Classical Mythology, USA 

Massachutes 2002. 

Boyce, Mary- Grenet, Frantz, A History Of Zoroastrianism, 

Zoroastrianism Under Macedonian And Roman Rule, 

c.III, Köln 1991. 

Boyce, Mary-Kowal, F.M., “Atas-Zohr”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/atas-zohr-or-

atas-zor-persian-zor-e-atas-a-middle-persian-term-

for-the-zoroastrian-ritual-offering-to-fire-of-fat 

erişim 29/05/2014. 

Boyce, Mary, A Persian Stronghold Of Zoroastrianism, 

Oxford 1977. 

http://www.iranicaonline.org/articles/atas-zohr-or-atas-zor-persian-zor-e-atas-a-middle-persian-term-for-the-zoroastrian-ritual-offering-to-fire-of-fat
http://www.iranicaonline.org/articles/atas-zohr-or-atas-zor-persian-zor-e-atas-a-middle-persian-term-for-the-zoroastrian-ritual-offering-to-fire-of-fat
http://www.iranicaonline.org/articles/atas-zohr-or-atas-zor-persian-zor-e-atas-a-middle-persian-term-for-the-zoroastrian-ritual-offering-to-fire-of-fat


 

 

358 Mecusilikte Ateş Sembolü 

—————, Zoroastrians Their Religious Beliefs And 

Practices, USA 1979. 

—————, History Of Zoroastrianism, c.I, Köln 1975, 

s.154-155. 

—————, History Of Zoroastrianism Under The 

Achaemenians, c.II, Köln 1982. 

—————, Textual Sources For The Study Of 

Zoroastrianism, The University of Chicago Press, 

1990. 

—————, “On the Zoroastrian Temple Cult of Fire”, 

Journal of the American Oriental Society, Vol. 95, 

No. 3 (Jul. - Sep., 1975), ss. 454-465. 

—————, “On Mithra’s Part In Zoroastrianism”, 

Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 

University of London, Vol. 32,No. 1 (1969), ss. 10-34. 

—————, “Amesa Spenta” , 

http://www.iranicaonline.org/articles/amesa-spenta-

beneficent-divinity erişim 25/08/2013 

—————, “Atas”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/atas-fire 

erişim 28/05/2014 

—————, “Airyaman”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/airyaman-an-

ancient-iranian-divinity erişim 09/09/2014. 

—————, “Ātasdân”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/atasdan-

zoroastrian-pahlavi-place-of-fire-fire-holder-

http://www.iranicaonline.org/articles/amesa-spenta-beneficent-divinity
http://www.iranicaonline.org/articles/amesa-spenta-beneficent-divinity
http://www.iranicaonline.org/articles/atas-fire
http://www.iranicaonline.org/articles/airyaman-an-ancient-iranian-divinity
http://www.iranicaonline.org/articles/airyaman-an-ancient-iranian-divinity
http://www.iranicaonline.org/articles/atasdan-zoroastrian-pahlavi-place-of-fire-fire-holder-designates-the-altar-like-repository-for-a-sacred-wood-fire-i
http://www.iranicaonline.org/articles/atasdan-zoroastrian-pahlavi-place-of-fire-fire-holder-designates-the-altar-like-repository-for-a-sacred-wood-fire-i


 

 

359 Hayreddin Kızıl 

designates-the-altar-like-repository-for-a-sacred-

wood-fire-i erişim 30/05/2014 

—————, “Ataskada”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/ataskada-

new-persian-house-of-fire-mid erişim 30/05/2014 

—————, “Dar-e Mehr”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/dar-e-mehr-a-

zoroastrian-term-first-recorded-in-the-persian-

rivayats-and-parsi-gujarati-writings erişim 

31/05/2014 

—————, “Haoma ii. The Rituals”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/haoma-ii 

erişim 11/09/2014. 

—————, “Dahm Yazad”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/dahm-yazad-

the-middle-persian-name-of-the-zoroastrian-

divinity-also-known-as-dahman-afrin-and-dahman-

who-is-the-spirit      erişim 10/12/2014 

—————, “Achaemenid Religion”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/achaemenid-

religion    erişim 31/05/2014 

Britannica Encyclopedia of World Religions, Singapore 2006. 

Brown, R., The Religion Of Zoroaster Considered In 

Connection With Archaic Monotheism, London 1889. 

Browne, Edward G., A Literary History Of Persia From The 

Earliest Times Until Firdawsi, c.I, London 1919. 

Buch, Maganlal A., Zoroastrians Ethics, Hindistan-Baroda 

1919. 

http://www.iranicaonline.org/articles/atasdan-zoroastrian-pahlavi-place-of-fire-fire-holder-designates-the-altar-like-repository-for-a-sacred-wood-fire-i
http://www.iranicaonline.org/articles/atasdan-zoroastrian-pahlavi-place-of-fire-fire-holder-designates-the-altar-like-repository-for-a-sacred-wood-fire-i
http://www.iranicaonline.org/articles/ataskada-new-persian-house-of-fire-mid
http://www.iranicaonline.org/articles/ataskada-new-persian-house-of-fire-mid
http://www.iranicaonline.org/articles/dar-e-mehr-a-zoroastrian-term-first-recorded-in-the-persian-rivayats-and-parsi-gujarati-writings
http://www.iranicaonline.org/articles/dar-e-mehr-a-zoroastrian-term-first-recorded-in-the-persian-rivayats-and-parsi-gujarati-writings
http://www.iranicaonline.org/articles/dar-e-mehr-a-zoroastrian-term-first-recorded-in-the-persian-rivayats-and-parsi-gujarati-writings
http://www.iranicaonline.org/articles/haoma-ii%20erişim%2011/09/2014
http://www.iranicaonline.org/articles/haoma-ii%20erişim%2011/09/2014
http://www.iranicaonline.org/articles/dahm-yazad-the-middle-persian-name-of-the-zoroastrian-divinity-also-known-as-dahman-afrin-and-dahman-who-is-the-spirit
http://www.iranicaonline.org/articles/dahm-yazad-the-middle-persian-name-of-the-zoroastrian-divinity-also-known-as-dahman-afrin-and-dahman-who-is-the-spirit
http://www.iranicaonline.org/articles/dahm-yazad-the-middle-persian-name-of-the-zoroastrian-divinity-also-known-as-dahman-afrin-and-dahman-who-is-the-spirit
http://www.iranicaonline.org/articles/dahm-yazad-the-middle-persian-name-of-the-zoroastrian-divinity-also-known-as-dahman-afrin-and-dahman-who-is-the-spirit
http://www.iranicaonline.org/articles/achaemenid-religion
http://www.iranicaonline.org/articles/achaemenid-religion


 

 

360 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Budak, Selçuk, Psikoloji Sözlüğü, Bilim ve Sanat Yayınları, 

Ankara 2009. 

(Büyük Bundahişn) Greater Bundahishn, 

http://www.avesta.org/mp/grb12.htm#chap18 

erişim 09/ 09/ 2014. 

Campbell, Joseph, Kahramanın Sonsuz Yolculuğu, Çev: 

Sabri Gürses, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2000. 

—————, Doğu Mitolojisi Tanrının Maskeleri, Çev.: 

Kudret Emiroğlu, İmge Kitabevi, Ankara 2003. 

Can, H. Derya, “Hint Ateş Tanrısı Agni”, Nüsha Dergisi, 

Yıl:2, Sayı:7, Güz 2002. 

Carnoy, A. J., “Zoroastrianism”, Encyclopedia Of Religion 

And Ethics, Editör: James Hastings, Vol:12, New 

York 1921 

Casartelli, L. C., The Philosophy Of The Mazdayasnian 

Religion Under Tge Sassanids, Fransızcadan çev: Firoz 

Jamaspji Dastur Jamasp Asa, Bombay 1889. 

Cereti, Carlo G., “Middle Persian Literature I. Pahlavi 

Literature”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/middle-

persian-literature-1-pahlavi  erişim 11/02/2015 

Cevizci, Ahmet, Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yayınları, 

İstanbul 2000. 

Choksy, Jamsheed K., “Zoroastrianism”, The Encyclopedia 

of Religion And Nature, Editor In Chief: Bron R. 

Taylor, England 2005. 

http://www.avesta.org/mp/grb12.htm#chap18
http://www.iranicaonline.org/articles/middle-persian-literature-1-pahlavi
http://www.iranicaonline.org/articles/middle-persian-literature-1-pahlavi


 

 

361 Hayreddin Kızıl 

—————, “Reassessing The Material Contexts Of Ritual 

Fires In Ancient Iran” Iranica Antiqua, vol: XLII, 

2007. 

—————, “Ateshgah”, Encyclopedia of Religion -second 

edition-, editör: Lindsay Jones, USA 2005. 

—————, “Zoroastrianism”, Encyclopedia of Religion -

second edition-, editör: Lindsay Jones, USA 2005. 

Cohen, Anthony P., Topluluğun Simgesel Kuruluşu, Çev: 

Mehmet Küçük, Dost Kitabevi Yayınları, Ankara 

1999. 

Coomaraswamy, Ananda K., Hinduizm ve Budizm, Çev: 

İsmail Taşpınar, Kaknüs Yayınları, İstanbul 2000. 

Cox, James L., Kutsalı İfade Etmek Din Fenomenolojisine 

Giriş (Teori, Metot ve Uygulama), Çev: Fuat Aydın, İz 

Yayıncılık, İstanbul 2004. 

Cox, George W., An Introduction To The Science of 

Comparative Mythology And Folklore, London 1883. 

Cumont, Franz, The Mysteries Of Mythra, Fransızcadan 

İngilizceye çev: Thomas J. McCormack, London 

1903. 

Cyrous, Sam, “Zoroastrianism”, Encyclopedia of Psychology 

and Religion, Editors: David A. Leeming, Kathryn 

Madden, Stanton Marlan, USA 2010. 

Çınar, Aliye, Varoluşçu Teoloji Paul Tillich’te Din ve Sembol, 

İz Yayıncılık, İstanbul 2007. 

Çoruhlu, Yaşar Türk Mitolojisinin Anahatları, Kabalcı 

Yayınevi, İstanbul 2002. 



 

 

362 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Dandamayev, Muhammad A, “Magi”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/magi erişim 

16/09/2014 

Darmesteter, James, Selected Essays of James Darmesteter, 

Fransızcadan İngilizceye çev: Helen B. Jastrow, 

Editör: Morris Jastrow, USA 1895. 

Demir, Ömer ve Acar, Mustafa, Sosyal Bilimler Sözlüğü, 

Vadi Yayınları, Ankara 1997. 

Demirci, Kürşat, Hinduizmin Kutsal Metinleri Vedalar, 

İşaret Yayınları, İstanbul 1991 

—————, Dinler Tarihinin Meseleleri, İnsan Yayınları, 

İstanbul 1997. 

—————, Harût ve Marût”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, 

c. XVI, İstanbul 1997. 

Dhalla, Maneckji Nusservanji, History of Zoroastrianism, 

1938. 

—————, Zoroastrian Theology From the Earliest Times to 

the Present Day, New York 1914. 

—————, Zoroastrian Civilizations From The Earliest 

Times To The Dawnfall of The Last Zoroastrian Empires, 

New York 1922. 

Draz, M. Abdullah, Din ve Allah İnancı, Çev.: Bekir 

Karlığa, Bir Yayıncılık, İstanbul Basım Tarihi yok, 

Dubash, Sorabji Edalji, The Zoroastrian Sanitary Code, 

Bombay 1906. 

http://www.iranicaonline.org/articles/magi


 

 

363 Hayreddin Kızıl 

Duchesne-Guillemin, J., “Ahriman”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/ahriman, 

erişim 16/09/2014. 

Durand, Gilbert, Sembolik İmgelem, çev: Ayşe Meral, İnsan 

Yayınları, İstanbul 1998. 

Edsman, Carl-Martin, “Altar”, İngilizceye çev: Kjersti 

Board, Encyclopedia of Religion -second edition-, 

editör: Lindsay Jones, USA 2005. 

Eduljee, K.E., Farohar/Fravahar Motif What Does It 

Represent? Use Of Icons& Symbols In Zoroastrianism, 

Zoroastrian Heritage Monographs, 2013 Kanada, 

kitap için bkz 

http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/re

ference/FaroharMotif-Eduljee.pdf erişim 22/05/2014 

—————, “Zoroastrianism Overview  Simplified”, 

http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/o

verview/simplified.htm#god     (23/05/ 2014) 

—————, “Zoroastrian Places Of Worship”, 

http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/te

mples/atashBehram.htm erişim 22/05/2014  

—————, “Fire Light”, 

http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/w

orship/fire.htm erişim 20/05/2014. 

—————, “Zoroastrian Worship”, 

http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/w

orship/index.htm#praying erişim 22/05/2014 

http://www.iranicaonline.org/articles/ahriman
http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/reference/FaroharMotif-Eduljee.pdf%20erişim%2022/05/2014
http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/reference/FaroharMotif-Eduljee.pdf%20erişim%2022/05/2014
http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/overview/simplified.htm#god
http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/overview/simplified.htm#god
http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/temples/atashbahram.htm
http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/temples/atashbahram.htm
http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/worship/fire.htm
http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/worship/fire.htm
http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/worship/index.htm#praying
http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/worship/index.htm#praying


 

 

364 Mecusilikte Ateş Sembolü 

—————, “Liturgical Ceremonies”, 

http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/ce

remonies/liturgy.htm erişim 27/05/2014 

Eliade, Mircea ve Couliano, Ioan P., Dinler Tarihi Sözlüğü, 

Çev: Ali Erbaş, İnsan Yayınları, İstanbul 1997 

Eliade, Mircea, Dinler Tarihi (İnançlar ve İbadetlerin 

Morfolojisi), çev: Mustafa Ünal, Serhat Kitabevi, 

Konya 2005. 

—————, Mircea Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler 

Tarihi Taş Devrinden Eleusis Mysteria’larına, c.I, Çev: 

Ali Berktay, Kabalcı Yayınevi, 2.Basım, İstanbul 

2007.  

—————, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi – Gotama 

Budha’dan Hıristiyanlığın Doğuşuna- c.II, Çev: Ali 

Berktay, Kabalcı Yayınevi, İstanbul 2003 

—————, İmgeler ve Simgeler, Çev: Mehmet Ali Kılıçbay, 

Gece Yayınları, Ankara 1996 

Erdem, Hüsameddin, İlkçağ Felsefesi Tarihi, Konya 1998. 

Erhat, Azra, Mitoloji Sözlüğü, Remzi Kitabevi, İstanbul 

1996  

Eriksen, Thomas Hylland, Küçük Yerler Derin Mevzular 

Sosyal ve Kültürel Antropolojiye Giriş, Çev: Fahriye 

Adsay, Avesta Yayınları, İstanbul 2009. 

Findly, Ellison Banks, “Agni”, Encyclopedia of Religion 

Second Edition, Editor In Chief: Lindsay Jones, USA 

2005. 

http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/ceremonies/liturgy.htm
http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/ceremonies/liturgy.htm


 

 

365 Hayreddin Kızıl 

Firdevsî, Şahname, çev: Necati Lugal, Kabalcı Yayınevi, 

İstanbul 2009 

Fluegel, Maurice, The Zend Avesta And Eastern Religions, 

USA 1898. 

Framjee, Dosabhoy, The Parsees: Their History, Manners, 

Customs And Religion, Bombay 1858. 

Fromm, Erich, Rüyalar Masallar Mitoslar (Sembol Dilinin 

Çözümlenmesi), Çev: Aydın Arıtan, Kaan H. Ökten, 

Arıtan Yayınevi, İstanbul 1990. 

Frye, Richard N. The History of Ancient Iran, Germany 

1984. 

Garrison, Mark, “Fire Altars”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/fire-altars 

erişim 30/ 05/ 2014. 

Garthwaite, Gene R., İran Tarihi Pers İmparatorluğu’ndan 

Günümüze, İnkılap Kitabevi, İstanbul 2011. 

Geden, A. S., Select Passages Illustrating Mithraism, London 

1925. 

Geiger, Wilhelm; Windischmann, Friedrich Heinrich 

Hogo; Sanjana, Darab Dastur Peshotan, Zarathustra 

In The Gathas And In The Greek And Roman Classics, 

Leipzig 1897. 

Ghirsman, R., Iran From The Earliest Times To The Islamic 

Conquest, Penguin Books, İngiltere 1978. 

Gnoli, Gherardo, “Avesta”, İtalyancadan İngilizceye çev. 

Roger DeGaris, Encyclopedia Of Religion -second 

edition- editör: Lindsay Jones, USA 2005. 

http://www.iranicaonline.org/articles/fire-altars


 

 

366 Mecusilikte Ateş Sembolü 

—————, “Dualism”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/dualism, 

erişim 16/09/2014. 

—————, “Ind0-Iranian Religion”  

http://www.iranicaonline.org/articles/indo-iranian-

religion   erişim 02/02/2015 

Gnoli, Gherardo ve Jamzadeh P., “Bahram(1)”     

http://www.iranicaonline.org/articles/bahram-1     

erişim 08/12/2014 

Gökberk, Macit, Felsefe Tarihi, Remzi Kitabevi, İstanbul 

1999. 

Graham, Daniel W., “Arché”, Encyclopedi Of Philosophy, 

c.I, Editör: Donald M. Borchert, USA 2006. 

Granger, Herbert, “Heraclitus Of Ephesus”, Encyclopedi Of 

Philosophy, c.IV, Editör: Donald M. Borchert, USA 

2006. 

Güç, Ahmet, Dinlerde Mabed ve İbadet, Ensar Neşriyat, 

İstanbul 2005. 

—————, “Mabed”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, c. 

XXVII, Ankara 2003. 

Günaltay, M. Şemsettin, Dinler Tarihi, sadeleştiren: 

Sevdiye Yıldız, Kesit Yayınları, İstanbul 2006. 

—————, Günaltay, İran Tarihi En Eski Çağlardan 

İskender’in Asya Seferine Kadar, c.I, TTK Basımevi, 

Ankara 1987. 

Gündüz, Şinasi, Din Ve İnanç Sözlüğü, Vadi Yayınları, 

Ankara 1998. 

http://www.iranicaonline.org/articles/dualism
http://www.iranicaonline.org/articles/indo-iranian-religion
http://www.iranicaonline.org/articles/indo-iranian-religion
http://www.iranicaonline.org/articles/bahram-1


 

 

367 Hayreddin Kızıl 

—————, Mecûsîlik”, Yaşayan Dünya Dinleri, Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 2007. 

—————, “Mecûsîlik”, DİA, c.XXVIII, Ankara 2003. 

Gürkan, Salime Leyla Yahudilik, İSAM Yayınları, İstanbul 

2010. 

Hamidullah, Muhammed, “İslam’da Sembol”, Çev: İsmail 

Yakıt, Süleyman Demirel Üniversitesi İlahîyat Fakültesi 

Dergisi, Yıl:1995, sayı:2. 

—————, “İnsan Toplumlarında İbadet Tarihi”, Çev: 

Zahit Aksu, Hikmet Yurdu Yıl:1, sy.1, (Ocak-2008), 

ss.9-30. 

Hartz, Paula R., Zoroastrianism, Chelsea House Publishers, 

Printed In China 2009. 

Haug, Martin, “The Zoroastrian Religion as to its Origin 

and Development”, Essays On The Sacred Language, 

Writings, And The Religion Of The Parsis, London 

1884. 

—————, “The Zend-Avesta, or the Scripture of the 

Parsis”, Essays On The Sacred Language, Writings, 

And The Religion Of The Parsis, London 1884. 

—————, “Notes Descriptive Of Some Parsi 

Ceremonies”,  Essays On The Sacred Language, 

Writings, And The Religion Of The Parsis, London 

1884, ss. 393-409. 

Hay, Jeff - Holler, Linda, The Greenhaven Encyclopedia of 

World Religions, USA 2007. 



 

 

368 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Herodotus, Tarih, Çev: Müntekim Ökmen, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, İstanbul 2012. 

Hinnells, John R., “Iran iv. Myth And Legends”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/iran-iv-myths-

and-legends erişim 28/05/2014. 

Hintze, Almutz, “Ahura Mazdâ And Angra Mainyu”, 

Encyclopedia of Religion Second Edition, Editor In Chief: 

Lindsay Jones, USA 2005. 

Hopkins, Edward Washburn, The Religions of India, vol: I, 

Londra 1896. 

Houlle, Michelle M., Gods And Goddesses In Greek 

Mythology, Enslow Publishers, USA 2001. 

Humbach, Helmut ve Fais, Klauss, Zarathustra And His 

Antagonists –A Sociolinguistic Study With English And 

German Translations of His Gathas, Weisbaden 2010. 

Hussain, Ashaq, “Religion In Iran”, International Journal of 

Humanities and Social Science Invention, Volume 2, Issue 3,  

March. 2013, ss.01-08, s.5-6, www.ijhssi.org . 

 

Ingalsbe, Timothy, The Encyclopedia of Religion And Nature, 

Editor: Bron Taylor, England 2005. 

Insler S., The Gathas Of Zarathustra –Texts et Memories c.I, 

Belçika 1975. 

Işık, Hidayet, Dinler Tarihi Açısından Fahreddin Razi Ve 

Eserleri,  SÜSBE Felsefe ve Din Bilimleri Dinler 

Tarihi Bilim Dalı, Basılmamış Doktora Tezi, Konya 

1998 

http://www.iranicaonline.org/articles/iran-iv-myths-and-legends
http://www.iranicaonline.org/articles/iran-iv-myths-and-legends
http://www.ijhssi.org/


 

 

369 Hayreddin Kızıl 

—————, Ebu’l-Maali Muhammed b.Ubeydillah ve 

Beyanu’l­ Edyan Adlı Eseri Üzerinde Bir Araştırma, 

SÜSBE Felsefe ve Din Bilimleri Dinler Tarihi Bilim 

Dalı, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Konya 1992. 

el-İsfabanî,  Rağıb, el-Müfredat Fî Ğarîbi’l-Kur’an, Daru’l-

Marife, Beyrut 2005 

İznik, Erkan, “‘Magi’, ‘Magus’ Ya da ‘Magician’: Rahipten 

Büyücüye”, Eskişehir Anadolu Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Dergisi, 1(3): Yıl: 2002, ss.201–217. 

Jackson, A.V. Williams, Zoroaster The Prophet of Ancient 

Iran, Newyork 1898. 

Jamison, S. W. ve Witzel, M., Vedic Hinduizm, basım yeri 

yok tsiz. 

Jenner, Henry, Christian Symbolism, London 1910. 

Jones, Constance A. ve Ryan, James D., “Agni” maddesi, 

Encyclopedia of Hinduism, Editör: J. Gordon Melton, 

New York 2007. 

Jong, Albert De, Traditions Of The Magi Zoroastrianism In 

Greek And Latin Literature, Netherlands 1997. 

—————, “Magi”, Encyclopedia Of Religion, -second 

edition-, Editör: Lindsay Jones, USA 2005. 

—————, “Animal Sacrifice In Ancient Zoroastrianism: 

A Ritual And Its Interpretations”, Sacrifice In 

Religious Experience, Editör: Albert I. Baumgarten, 

Brill, Leiden 2002. 

Jung, Carl Gustave, İnsan ve Sembolleri, Çev: Ali Nihat 

Babaoğlu, Okuyan Us Yayınları, İstanbul 2007. 



 

 

370 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Kahler, Erich, “The Nature of the Symbol”, Symbolism in 

Religion and Literature, Editör: Rollo May, USA 1961. 

Kapadia, S. A.,  The Teaching of Zoroaster And The 

Philosophy Of The Parsi Religion, London 1913 

Kara, Cahit, İslam Coğrafyasında Mecûsîler (Emevilerin 

Sonuna Kadar), Basılmamış Doktora Tezi, Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2007. 

Karaka, Dosabhai Framji, History Of The Parsis Including 

Their Manners, Customs, Religion And Present Position, 

London 1884 

Karanjia, Ramiyar P., “The Bâj-Dharnâ (Drôn Yast) And 

Its Place In Zoroastrian Rituals”, Zoroastrian Rituals 

In Context, Editör: Michael Strausberg, Leiden 2004. 

Karataş, Turan, Ansiklopedik Edebiyat Terimleri Sözlüğü, 

Perşembe Kitapları, İstanbul 2001. 

Karlığa, H. Bekir, “Anasır-ı Erbaa”, Diyanet İslam 

Ansiklopedisi, c.III, 1991. 

Kasapoğlu, Abdurrahman, “Bir Dini Tecrübe ve Sembol 

Olarak Kıbleye Yönelme”, Diyanet İlmi Dergi, cilt: 

41, sayı:4, Ekim Kasım Aralık 2005. 

Kaya, Korhan, Hint Mitolojisi Sözlüğü, İmge Kitabevi 

Yayınları, Ankara 1997.  

el-Kazvini, Zekeriya b. Muhammed b. Mahmud, Asaru’l-

Bilad ve Ahbar’ul-İbad, Daru Sadr, Beyrut tsz 

Kılıç, Sadık, İslam’da Sembolik Dil, İnsan Yayınları, 

İstanbul 1995. 



 

 

371 Hayreddin Kızıl 

Kızıl, Hayreddin, “Rig Veda ve Avesta Tanrı 

Panteonundaki Benzerlikler”, Marife Dergisi, Bahar 

2013, ss. 29-52. 

—————, “Mitra’dan “Mithras’ın Sırları”na 

Mitraizm’in Kuruluş Serüveni” EKEV Akademi 

Dergisi, Yıl: 17, Sayı: 55, Bahar 2013; ss.113-136. 

—————, Hint Ve İran Mitolojilerine Göre “Mitra”, e-

Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi, Sayı:X, Kasım 2013, 

ss.26-41. 

—————, “Düalizm ve Antik Ari Kültürü”, DÜİFD, 

c.XIII, Sayı 1, Diyarbakır 2011. 

Knipe, David M., “Fire”, Encyclopedia of Religion -second 

edition-, editör: Lindsay Jones, USA 2005. 

Koç, Turan, Din Dili, İz Yayıncılık, İstanbul 1998. 

Kreyenbroek, Philip G. – Munshi, Shehnaz Seville, Living 

Zoroastrianism Urban Parsis Speak About Their 

Religion, Curzon Press, Great Britain 2001 

Kreyenbroek, Philip G., “Sraosa In The Zoroastrian 

Tradition”, Orientalia Rheno-Traiectina, Edited: J. 

Gonda, E. J. Brill, Leiden 1985. 

—————, “Millennialism and Eschatology in the 

Zoroastrian Tradition”, A Collection of Four Articles 

On The Zoroastrian Eschatology, kitap için bkz 

https://archive.org/details/ACollectionOfFourArticl

esOnTheZoroastrianEschatology erişim 26/09/201 

Kulke, Herman ve Rothermund, Dietmar, Hindistan 

Tarihi, Çev: Müfit Gürsoy, İmge Yayınları, Ankara 

2001. 

https://archive.org/details/ACollectionOfFourArticlesOnTheZoroastrianEschatology
https://archive.org/details/ACollectionOfFourArticlesOnTheZoroastrianEschatology


 

 

372 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Laing, S., A Modern Zoroastrian, London 1898. 

Lao-Tzu Bilinmeyen Öğretiler, Çev: İsmail Taşpınar, Amine 

Gülşah Coşkun, Kaknüs Yayınları, İstanbul 1999. 

Lévy-Bruhl, Lucien, İlkel Toplumlarda Mistik Deneyim ve 

Simgeler, Çev: Oğuz Adanır, Doğu Batı Yayınları, 

Ankara 2006. 

http://www.livius.org/place/bactria/    erişim 08/12/2014 

Mackenzie, Donald Alexander, Indian Myth And Legend, 

London basım tarihi yok. 

Malandra, William W., An Introduction To Ancient Iranian 

Religion –Readings From The Avesta And The 

Achaemenid Inscriptions-, USA 1983. 

—————, “Sacrifice i. In Zoroastrianism”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/sacrifice-i 

erişim 11/09/2014. 

—————, “Yasna”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/yasna erişim 

11/09/2014. 

—————, “Zoroastrianism i. Historical Review”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/zoroastrianis

m-i-historical-review erişim 31/05/2014. 

—————, “Ancient Iranian Religion” 

http://www.britannica.com/EBchecked/topic/293595

/ancient-Iranian-religion/68328/Origin-and-

historical-development#ref559647 , erişim 

08/02/2012 

http://www.livius.org/place/bactria/
http://www.iranicaonline.org/articles/sacrifice-i
http://www.iranicaonline.org/articles/yasna
http://www.iranicaonline.org/articles/zoroastrianism-i-historical-review
http://www.iranicaonline.org/articles/zoroastrianism-i-historical-review
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/293595/ancient-Iranian-religion/68328/Origin-and-historical-development#ref559647
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/293595/ancient-Iranian-religion/68328/Origin-and-historical-development#ref559647
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/293595/ancient-Iranian-religion/68328/Origin-and-historical-development#ref559647


 

 

373 Hayreddin Kızıl 

Mallory, J. P., Hint Avrupalıların İzinde Dil, Arkeoloji ve 

Mit,Çev: Müfit Günay, Dost Kitabevi Yayınları, 

Ankara 2002. 

Şerif, Mardin, Din ve İdeoloji, İletişim Yayınları, İstanbul 

2012. 

Marshall, Gordon, Sosyoloji Sözlüğü, Çev: Osman 

Akınhay-Derya Kömürcü, Bilim ve Sanat Yayınları, 

Ankara 1999. 

Masani, Sir Rustom, The Religion Of The Good Life 

Zoroastrianism, London 1954. 

Meçin, Mehmet, Gatalar’a Göre Zerdüşt, Basılmamış 

Yüksek Lisans Tezi, Dicle Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Diyarbakır 2013. 

Menant, D., “Zoroastrianism And Parsis”, Great Religions 

of The World, USA 1901. 

Merrill, E. T., “Religious Symbols”, A Dictionary of Religion 

And Ethics, Editör: Shailer Mathews ve Gerald 

Birney Smith, New York 1921. 

el-Mes’udi, Ebu’l-Hasan b. Huseyn b. Ali, Murucu’z- 

Zeheb ve Meadinu’l-Cevher, el-Mektebetu’l-Asriyye, 

Beyrut 2005, c.I 

Meyer, M. W., “The Mithras Liturgy”, The Ancient 

Mysteries, Çev: Erkan İznik, “Mithra Litürjisi” 

Anadolu Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, c.I, 

Sayı 1, Eskişehir, 1999. 

Mills, Lawrence H., Avesta Eschatology Compared with The 

Books of Daniel and Revelations Being supplementary to 



 

 

374 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Zarathushtra, Philo, the Achcemenids and Israel, 

Chicago 1908 

—————, Our Own Religion In Ancient Persia, USA 1913 

Mistry, Pervin J., “Fire, the Son of Ahura Mazda”,  

http://tenets.zoroastrianism.com/son33.html       

erişim 03/04/2014 

Modi, Jivanji Jamshedji, The Religious Ceremonies And 

Custom Of The Parsees, Bombay 1922. 

—————, “A Catechism of Zoroastrian Religion, , Bombay 

baskı tarihi yok 

—————, Naojote Ceremony Of The Parsees, Bombay 1914 

Moffat, James C., A Comparative History Of Religions: Part 

II. Later Scriptures Progress, And Revolutions Of Faith, 

New York, Basım tarihi yok.  

Moulton, James Hope, Early Religious Poetry of Persia, 

Cambridge 1911 

—————, Early Zoroastrianism, London 1926. 

—————, The Treasure Of The Magi A Study Of Modern 

Zoroastrianism, Bombay 1917 

—————, “Magi”, Encyclopedia Of Religion And Ethics, 

c.VIII, Editör: James Hastings, New York 1915 

Müller, F. Max, Contributions To The Science Of Mythology, 

vol:2, Oxford 1897. 

Necatigil, Behçet, Yüz Soruda Mitologya, K Kitaplığı, 2002. 

Northbourne, Lord, Modern Dünyada Din, Çev: 

Şahabeddin Yalçın, İnsan Yayınları, İstanbul 2003. 

http://tenets.zoroastrianism.com/son33.html


 

 

375 Hayreddin Kızıl 

Olcott, Colonel H. S., The Spirit of Zoroastrianism, India 

1913. 

Oymak, İskender, Zerdüştlük (İnanç, İbadet, Adetler), Elazığ 

2003. 

Ögel, Bahaeddin, Türk Mitolojisi (Kaynakları ve Açıklamaları 

İle Destanlar), Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara 

1989. 

Özarslan, Selim, “Dihlevi’ye Göre İslam’ın Sembolleri”, 

Bilimname, sayı: 18, 2010/1, ss.229-250. 

Pahlavi Texts, Part I (The Bundahis, Bahman Yast, And 

Shayast La Shayast), İng Çev: E. W. West, Chapter 

XV, 5. The Sacred Books Of The East, c.V, ed: M. 

Müller, Oxford 1880. 

Pahlavi Texts Part II (The Dadistan-i Dinik And The Epistles 

Of Maniskuhar), İngilizceye çev: E. W. West, The 

Sacred Books Of The East, vol: XVIII, editör: Max 

Müller, Oxford 1882 

Pahlavi Texts, Part III, (Dîna-î Maînog-i Khirad, Sîkand-

Gumanik Vigar, Sad Dar), İngilizce’ye çeviren: E. W. 

West, The Sacred Texts Of The East c. XXIV, Ed. 

Max Müller, Oxford 1895 

Parpolat, Asko, “The Nâsatyas, the Chairot and Proto-

Aryan Religion”, Journal of Indological Studies, No: 

16-17 (2004–2005). 

Raju, P. T.; Chan, Ningtsit; Kitagawa, Joseph M. ve 

Faruki, İsmail Raci, Asya Dinleri, Türkçesi, Abdullah 

Davudoğlu, İnkılab Yayınları, İstanbul 2002. 



 

 

376 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Rawlinson, George, Eski Doğu’nun Büyük Krallıklarından 

Medya Krallığı, Çev: Nadire Işık, Doz Yayıncılık, 

İstanbul 2006. 

Religions of the World A Comprehensive Encyclopedia 

Of Beliefs And Practices, California-USA 2002, c.IV. 

Reville, Albert, Prolegomena Of History Of The Religions, 

Fransızcadan İngilizceye çev:A. S. Squire, İngiltere 

1884. 

Rosenberg, Donna, Dünya Mitolojisi Büyük Destan Ve 

Söylenceler Antolojisi, çev: Koray Akten, Erdal 

Cengiz, Atıl Ulaş Cüce, Kudret Emiroğlu, Tuluğ 

Kenanoğlu, Tahir Kocayiğit, Erhan Kuzhan, Bengü 

Odabaşı, İmge Kitabevi, Ankara 2003. 

Roux, Jean-Paul, Türklerin ve Moğolların Eski Dini, Çev: 

Aykut Kazancıgil, İşaret Yayınları, İstanbul 1998. 

Russel, James.R, Zoroastrianism In Armenia, Harvard 

Iranian Series Vol: V, Editör: Richard N. Frye, USA 

1987  

—————, “Armenian And Iran iii. Armenian Religion”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/armenia-iii 

erişim 12 /09/ 2014. 

Sami, Şemsettin, Esatir -Dünya Mitolojisinden Örnekler-, 

Hazırlayan: Cengiz Batuk, İnsan Yayınları, İstanbul 

2004. 

Sarıkçıoğlu, Ekrem, Din Fenomenolojisi Dinlerin Mahiyeti ve 

Tezahür Şekilleri), Fakülte Kitabevi, Isparta 2011. 

—————, Başlangıçtan Günümüze Kadar Dinler Tarihi, 

Fakülte Kitabevi, Isparta 2002 

http://www.iranicaonline.org/articles/armenia-iii


 

 

377 Hayreddin Kızıl 

Sayım, Huzeyfe, “Zerdüştîlik’de Kozmogoni Ve 

Yaratılış”, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, Yıl: 2004, sayı:16, ss.91-101. 

Schimmel, Annamarie, “Dinde Sembolün Fonksiyonu 

Nedir?”, Ankara Üniversitesi İlahîyat Fakültesi Dergisi, 

yıl 1954, sayı III-IV. 

Schmidt, Hanns-Peter, “Mithra i. Mitra In Old Indian And 

Mithra In Old Iranian”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/mithra-i 

erişim 22/09/2014. 

Schmitt, R., “Aryans”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/aryans erişim 

26/09/2014. 

Scholten, Johannes Henricus, A Comparative View of 

Religions, ing çev Francis T. Washburn, S.7-8. 

www.gutenberg.org 

Schwarz, Fernand, Kadim Bilgeliğin Yeniden Keşfi, Çev: 

Ayşe Meral Aslan, İnsan Yayınları, İstanbul 1997. 

Sezen, Yümni, İslam’ın Sosyolojik Yorumu, İz Yayıncılık, 

İstanbul 2004. 

Shaked, Shaul, Dualism In Transformation Varieties of 

Religion In Sasanîan Iranian, London 1994 

Skjærvø, Prods Oktor, Introduction to Zoroastrianism, 

http://www.fas.harvard.edu/~iranian/Zoroastrianis

m/Zoroastrianism1_Intro.pdf erişim 23/09/2014. 

—————, Zoroastrian Texts, 

http://www.fas.harvard.edu/~iranian/Zoroastrianis

m/Zoroastrianism1_Intro.pdf erişim 23/09/2014 

http://www.iranicaonline.org/articles/mithra-i
http://www.iranicaonline.org/articles/aryans
http://www.fas.harvard.edu/~iranian/Zoroastrianism/Zoroastrianism1_Intro.pdf
http://www.fas.harvard.edu/~iranian/Zoroastrianism/Zoroastrianism1_Intro.pdf
http://www.fas.harvard.edu/~iranian/Zoroastrianism/Zoroastrianism1_Intro.pdf
http://www.fas.harvard.edu/~iranian/Zoroastrianism/Zoroastrianism1_Intro.pdf


 

 

378 Mecusilikte Ateş Sembolü 

—————, “Barsom Yast”, 

http://www.iranicaonline.org/articles/barsom-yast-

in-the-liturgical-manuscripts-of-the-avesta-the-

name-of-the-second-had-chapter-of-the-yasna 

erişim 11/09/2014. 

 Skjærvø, Prods Oktor - Schlerath, B., “Aša”,   

http://www.iranicaonline.org/articles/asa-means-

truth-in-avestan      erişim 20/01/2015. 

Skirbekk, G. ve Gilje, Nils, Antik Yunan’dan Modern 

Döneme Felsefe Tarihi, Çeviren: Emrah Akbaş-Şule 

Mutlu, Kesit Yayınları, İstanbul 2006. 

Solmaz, Sami, Ateşe Tapmayanlar, Elma Yayınları, İstanbul 

2004 

Stausberg, Michael, “Hell in Zoroastrian Belief”, Numen 

56 (2009), ss.217–253. 

—————, “Hinduism And Zoroastrianism”, 

http://michaelstausberg.net/wp-

content/uploads/2012/04/Hinduism-and-

Zoroastrianism.pdf erişim 15/09/2014 

Struck, Peter T., “Symbol And Symbolism”, Encyclopedia 

Of Religion, editör: Lindsay Jones, USA 2005. 

Sykes, P. M., History of Persia, vol I, Londra 1915 

Şahinler, Necmettin, Kur’an’da Sembolik Anlatımlar, İnsan 

Yayınları, İstanbul 2013. 

eş-Şehristani, Muhammed b. Abdülkerim, el-Milel ve’n-

Nihal, Tahkik: Emir Ali Mehna, Ali Hasan Fa’ur, 

Daru’l-Marife, Beyrut 1993 

http://www.iranicaonline.org/articles/barsom-yast-in-the-liturgical-manuscripts-of-the-avesta-the-name-of-the-second-had-chapter-of-the-yasna%20erişim%2011/09/2014
http://www.iranicaonline.org/articles/barsom-yast-in-the-liturgical-manuscripts-of-the-avesta-the-name-of-the-second-had-chapter-of-the-yasna%20erişim%2011/09/2014
http://www.iranicaonline.org/articles/barsom-yast-in-the-liturgical-manuscripts-of-the-avesta-the-name-of-the-second-had-chapter-of-the-yasna%20erişim%2011/09/2014
http://www.iranicaonline.org/articles/barsom-yast-in-the-liturgical-manuscripts-of-the-avesta-the-name-of-the-second-had-chapter-of-the-yasna%20erişim%2011/09/2014
http://www.iranicaonline.org/articles/asa-means-truth-in-avestan
http://www.iranicaonline.org/articles/asa-means-truth-in-avestan
http://michaelstausberg.net/wp-content/uploads/2012/04/Hinduism-and-Zoroastrianism.pdf
http://michaelstausberg.net/wp-content/uploads/2012/04/Hinduism-and-Zoroastrianism.pdf
http://michaelstausberg.net/wp-content/uploads/2012/04/Hinduism-and-Zoroastrianism.pdf


 

 

379 Hayreddin Kızıl 

Şemseddin, M., “Kadim İran’da Din”, Latinize eden: Fuat 

Aydın, Dinleri Tarihleriyle Okumak, Ensar Neşriyat, 

İstanbul 2007. 

Şeriati, Ali, Dinler Tarihi, Çev: Erdoğan Vatansever, 

Kırkambar Kitaplığı, İstanbul 2001. 

Tarlan, Ali Nihat, Zerdüşt’ün Gathaları Zerdüşt’ün Öz 

Şiirleri, İstanbul 1935 

Tanyu, Hikmet, “Türklerde Ateşle İlgili İnançlar”, I. 

Uluslar arası Türk Folklor Kongresi Bildirileri, 

Ankara 1976. 

—————, “Ateş”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, c.IV, 1991. 

Taraporewala, Irach J.I, Zerdüşt Dini Zerdüşt’ün Gathaları 

Üç Unutulmuş Din: Mitraizm, Maniheizm, Mazdakizm, 

Çev: Nice Damar, Avesta Yayınları, İstanbul 2002. 

Taşağıl, Ahmet, “Soğd”, DİA, c. XXXVII, 2009. 

The American Heritage Dictionary of The English Language, 

baskı yeri ve tarihi yok. 

The Cambridge Ancient History Volume XII The Imperial 

Chrisis And Recovery A.D. 193-324, Cambridge 1939 

The Encyclopedia A Dictionary of Britannica, c.XXV, New 

York baskı tarihi yok. 

The New Encyclopedia Britannica, c.XVII, USA 1974. 

The Zend-Avesta, Part I (The Vendidad), İngilizceye çev: 

James Darmesteter, The Sacred Books Of The East, ed.: 

F. Max Müller, Vol: IV, Oxford 1895. 



 

 

380 Mecusilikte Ateş Sembolü 

The Zend Avesta Part II (The Sîrozahs, Yasts And Niyayis), 

İngilizceye çev: James Darmesteter, The Sacred Books 

of the East, Vol: XXIII, ed.: Max Müller, Oxford 1883. 

The Zend Avesta Part III (The Yasna, Visparad, Afrinagan, 

Gahs, And Miscellaneous Fragments), İngilizceye çev: 

L. H. Mills, The Sacred Books Of The East, Vol: XXXI, , 

ed.: F. Max Müller, Oxford 1887, Oxford University 

Press. 

Thurston, Herbert, “Symbolism”, Catholic Encyclopedi, c. 

XIV, 

http://www.ccel.org/ccel/herbermann/cathen14.html 

Tığlı, Asiye, Zerdüşt Hayatı ve Öğretisi, Beyan Yayınları, 

İstanbul 2004. 

Tiele, C. P., The Religion Of The Iranian Peoples, İngilizceye 

Çev: G. K. Nariman, Bombay 1912. 

Tillich, Paul, “İmanın Sembolleri”, Çev: Aliye Çınar, 

Uludağ Üniversitesi İlahîyat Fakültesi Dergisi, c.9, 

sayı: 9, Bursa 2000. 

—————, Din Felsefesi, Çev: Zeki Özcan, Alfa Yayınları, 

İstanbul 2000. 

Tokarev, Sergei Aleksandrovich, “Kültür Tarihinde Ateş 

Sembolü”, Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi/Journal 

Of Turkish World Studies, c. VI, sy: 1, İzmir 2005 

—————, History Of Religions, Progress Publishers, 

Moscow 1989 

Tokat, Latif, Dinde Sembolizm, Ankara Okulu Yayınları, 

Ankara 2004. 

http://www.ccel.org/ccel/herbermann/cathen14.html


 

 

381 Hayreddin Kızıl 

Topaloğlu, Bekir Topaloğlu, “Nâr”, Diyanet İslam 

Ansiklopedisi, 2006, c.XXXII 

Toy, Crawford Howell, Introduction To The History Of 

Religions, c.IV, Editör: Morris Jastrow, USA 1913. 

Tümer, Günay,  “Çeşitli Yönleriyle Din”, AÜİLFD, c. 

XXVIII, Ankara 1986. 

Uhri, Ahmet, Ateşin Kültür Tarihi, Dost Kitabevi Yayınları, 

Ankara 2003. 

Uslu, Recep, “İstahr”, DİA, c.XXIII, 2001. 

Vernant, Jean-Pierre, Eski Yunan’da Söylen ve Toplum, Çev: 

Mehmet Emin Özcan, İmge Kitabevi, Ankara 1996. 

Vitalone, Mario, “Fires And The Establishment Of Ätas 

Behrams In The Zoroastrian Tradition”, Zoroastrian 

Rituals In Context, Editör: Michael Stausberg, Leiden 

2004. 

Vorlander, Karl, Felsefe Tarihi, İz Yayıncılık, Çev: Mehmet 

İzzet-Orhan Saadeddin, Günümüz Diline Aktaran: 

Yüksel Kanar, İz Yayıncılık, İstanbul 2008. 

el-Vafi, Ali Abdulvahid, el-Esfaru’-Mukaddese Fi’l-Edyani’s-

Sabikete Kale’l-İslam, Daru Nahda Misir li’t-Tab’ 

ve’n-Neşr, Mısır 1964. 

Watt, Montgomery, Günümüzde İslam ve Hıristiyanlık, 

Turan Koç, İz Yayıncılık, İstanbul 2012. 

Weber, Alfred, Felsefe Tarihi, Çev: H. Vehbi Eralp, Sosyal 

Yayınları, İstanbul 1998. 

West, M. L. The Hymns Of Zoroaster A New Translation Of 

The Ancient Sacred Texts Of Iran, London 2010. 



 

 

382 Mecusilikte Ateş Sembolü 

Whitehead, Alfred North, Sembolizm, Çev: Kadir Yılmaz, 

Şûle Yayınları, İstanbul 2009. 

—————, “Uses of Symbolism”, Symbolism in Religion 

and Literature, Editör: Rollo May, USA 1961. 

Williams, A. V., “Baj (1)” 

http://www.iranicaonline.org/articles/baj-a-

principal-zoroastrian-observance-meaning-

primarily-utterance-of-consecration-reference-to-

baj-has-been-current-       erişim 10/12/2014. 

Williams, Ron G., - Boyd, James W., Ritual Art And 

Knowledge, Aesthetic Theory and Zoroastrian Ritual, 

USA 1993. 

Windfuhr, Gernot, “Zoroastrian And Taoist Ritual: 

Cosmology And Sacred Numerology”, Zoroastrian 

Rituals In Context, Editör: Michael Stausberg, Leiden 

2004. 

http://www.w-z-o.org/downloads/symbolism_of_fire.pdf  

(erişim 03/04/2014) 

Yıldırım, Nimet, İran Edebiyatı, Pinhan Yayıncılık, İstanbul 

2012. 

—————, İran Mitolojisi, Pinhan Yayıncılık, İstanbul 

2012. 

—————, Fars Mitolojisi Sözlüğü, Kabalcı Yayınevi, 

İstanbul 2008. 

Zaehner, R. C., The Dawn and Twilight Of Zoroastrianism, 

New York 1961. 

http://www.iranicaonline.org/articles/baj-a-principal-zoroastrian-observance-meaning-primarily-utterance-of-consecration-reference-to-baj-has-been-current-
http://www.iranicaonline.org/articles/baj-a-principal-zoroastrian-observance-meaning-primarily-utterance-of-consecration-reference-to-baj-has-been-current-
http://www.iranicaonline.org/articles/baj-a-principal-zoroastrian-observance-meaning-primarily-utterance-of-consecration-reference-to-baj-has-been-current-
http://www.iranicaonline.org/articles/baj-a-principal-zoroastrian-observance-meaning-primarily-utterance-of-consecration-reference-to-baj-has-been-current-
http://www.w-z-o.org/downloads/symbolism_of_fire.pdf


 

 

383 Hayreddin Kızıl 

Zenaidi, A. Ragozin, The Story Of The Nations, Media, 

Babylon And Persia From The Fall Of Nineveh To The 

Persian War - Including A Study Of The Zend-Avesta 

Or Religion Of Zoroaster, London 1889. 

Zwiwerblosky, R. J. – Iwersen, Julia,  “Light And 

Darkness” , Encyclopedia Of Religion, editör: Lindsay 

Jones, USA 2005. 


