
 

3. SOSYAL BİLİMLER  
KONGRESİ
3. InternatIonal Congress of SocIal ScIences

3–4 Aralık  December 2025

Ö
Z
E
T
L
E
R

Şarkiyat
Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ 

ÖZETLER/ABSTRACTS 

D İYARBAKIR-2025 



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ - ÖZETLER 

  

ISBN: 978-625-92926-3-2

Yayına Hazırlayan: Veysel Gürhan 

© Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

Aralık 2025, Diyarbakır 

Tüm Hakkı Saklıdır  

Kapak ve Dizin: Şarkiyat  

Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 
Sertifika No: 52468 
https://www.sarkiyat.com 
e-mail: sarkiyat@gmail.com  

3



İÇİNDEKİLER/CONTENTS 

ROMAN Û BEDİLÎYAYÎŞÊ SOSYOPOLÎTÎKÎ: "ZAROKÊN BER ÇÊM" Û "ÇÊ QEMERÊ KEJÎ”	  ....................................11
KURDISH NOVELS AND SOCIOPOLITICAL CHANGES IN THE AXIS OF THE NOVELS “ZAROKÊN BER ÇÊM” AND “ÇÊ QEMERÊ KEJÎ” 

NUR HADİSİNİN METİN VE SENET YÖNÜNDEN TENKİDİ	  .................................................................................12
CRITICISM OF THE HADITH OF NUR IN TERMS OF TEXT AND SOURCE 

İSLAM HUKUKUNDA NAMAZ, ORUÇ VE HAC AÇISINDAN ÇOCUĞUN SORUMLULUĞU	  ...................................13
THE RESPONSIBILITY OF THE CHILD IN TERMS OF PRAYER, FASTING, AND PILGRIMAGE IN ISLAMIC LAW 

HALKLA İLİŞKİLER KAVRAMINA YÖNELİK ALGI VE YENİ BİR İSİM DENEMESİ: “KAMUSAL İLİŞKİLER”	  .............14
PERCEPTION TOWARDS THE CONCEPT OF PUBLIC  RELATIONS AND A NEW NAME ESSAY: ‘PUBLIC RELATIONS’ 

BAVYERA EYALETİNDE İSLAM DİN DERSLERİNİN GELİŞİM VE DEĞİŞİM SÜRECİ	  ................................................16

USÛL-İ HAMSENİN TEŞEKKÜLÜNDE AHLAKÎ BOYUT	  ........................................................................................17
MORAL DIMENSION IN THE FORMATION OF THE USUL-I HAMSE 

MÜTENEBBÎ'NİN ŞİİRLERİNDE YABANCILAŞMA (İĞTİRÂB) TEMASI	  ...................................................................19

İLAHİ HİTAPTA SES VE ANLAM BÜTÜNLÜĞÜ: ALAK SÛRESİ ÖRNEĞİNDE BEDÎ SANATLARININ ANLAMI İNŞA 
ETMEDEKİ ROLÜ	  ..............................................................................................................................................20
THE UNITY OF SOUND AND MEANING IN THE DIVINE DISCOURSE: THE ROLE OF THE FIGURES OF BADĪʿ IN CONSTRUCTING MEANİNG 

IN SŪRAT AL-ʿALAQ 

NÜZÛL DÖNEMİ SONRASI OLAYLARIN AYETLERLE İLİŞKİLENDİRİLMESİ: İBN KESÎR’İN EL-BİDÂYE VE’N-NİHÂYE 
ÖRNEĞİ	  ...........................................................................................................................................................21
THE ASSOCIATION OF QUR’ANIC VERSES WITH POST-REVELATION EVENTS: THE CASE OF IBN KATHĪR’S AL-BIDĀYA WA’L-NIHĀYA 

KUR’AN’DA SÖZ VE DAVRANIŞTA NEZAKET: LOKMÂN 19, İSRÂ 23 VE KASAS 55 AYETLERİ ÜZERİNE TEMATİK 
BİR İNCELEME	  ..................................................................................................................................................22
POLITENESS IN SPEECH AND BEHAVIOR IN THE QUR’AN: A THEMATİC ANALYSIS OF LUQMĀN 19, AL-ISRĀʾ 23 AND AL-QAṢAṢ 55 

KUSURLULUKTA HİKMET: TASAVVUF ESTETİĞİ VE WABİ-SABİ FELSEFESİ ÜZERİNE KARŞILAŞTIRMALI BİR 
İNCELEME	  ........................................................................................................................................................23
WISDOM IN IMPERFECTION: A COMPARATIVE STUDY ON TASAWWUF AESTHETICS AND WABI-SABI PHILOSOPHY 

ERKEN DÖNEM İBADİYYEDE KADER ANLAYIŞI: CÂBİR BİN ZEYD ÖRNEĞİ	  .......................................................24
THE CONCEPT OF PREDESTINATIION IN EARLY IBADIYYA: THE CASE OF JĀBİR İBN ZAYD 

MOLLA MUHAMMED SADIK ÖZTÜRK VE FELSEFETU’L-İNSAN ALÂ LİSANİ’L-KUR’ÂN ADLI ESERİ	  ....................25
MOLLA MUHAMMED SADIK ÖZTÜRK AND HIS WORK TITLED FELSEFETU’L-İNSAN ALÂ LİSANİ’L-KURAN 

EŞ-ŞAMAKMAKİYYE ADLI KASİDEDE DARB-I MESEL KULLANIMI	  ......................................................................26
THE USE OF PROVERBS (DARB AL-MATHAL) IN THE QAṢĪDA AL-SHAMQAMĀQIYYA 

EŞʿARÎ’NİN MAKÂLÂT’I BAĞLAMINDA MEZHEPLERİN ÇOKLU AİDİYETLİ YAPISI	  ..............................................28
THE MULTI-IDENTITY STRUCTURE OF SECTS IN THE CONTEXT OF AL-ASHʿARĪ’S MAQĀLĀT 



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

İSLAM DÜŞÜNCESİNDE VARLIĞIN ÖRGÜSÜ OLARAK ZAMAN	  ........................................................................29
TIME AS THE WEAVE OF EXISTENCE IN ISLAMIC THOUGHT 

DİYARBEKİR VİLAYETİ VE ÇEVRESİNDE BELEDİYECİLİK FAALİYETLERİNİN BAŞLAMASI	  ......................................30
START OF MUNICIPALITY ACTIVITIES IN AND AROUND DİYARBEKIR PROVINCE 

ADAY DİN GÖREVLİLERİNDE PSİKOLOJİK DAYANIKLILIK VE MERHAMET	  ........................................................31
PSYCHOLOGICAL RESILIENCE AND COMPASSION IN CANDIDATE RELIGIOUS PERSONNEL 

SÜRYANİ DİN EĞİTİMİNDE DİL EĞİTİMİNİN ÖNEMİ	  .........................................................................................32
THE IMPORTANCE OF LANGUAGE EDUCATION IN ASSYRIAN RELIGIOUS EDUCATION 

HAVAALANI ÇALIŞANLARININ YATIRIM KARARLARINI ETKILEYEN FAKTÖRLER: DAVRANIŞSAL FINANS 
PERSPEKTIFIYLE ANALİZİ	  .................................................................................................................................33
FACTORS INFLUENCING THE INVESTMENT DECISIONS OF AIRPORT EMPLOYEES: AN ANALYSIS FROM A BEHAVİORAL FINANCE 

PERSPECTIVE 

ESG PERSPEKTİFİNDEN KÜRESEL HAVAYOLU ŞİRKETLERİNİN SÜRDÜRÜLEBİLİRLİK PERFORMANSLARININ 
KARŞILAŞTIRMALI ANALİZİ	  .............................................................................................................................35
A COMPARATIVE ANALYSIS OF THE SUSTAINABILITY PERFORMANCE OF GLOBAL AIRLINES FROM AN ESG PERSPECTIVE 

SİVİL HAVACILIK KONULU YÜKSEK LİSANS TEZLERİNİN DOKÜMAN ANALİZİ	  ................................................36
DOCUMENT ANALYSIS OF MASTER'S THESIS ON CIVIL AVIATION 

HİNT ALT KITASI DERS MECLİSLERİNDE ‘ÖTEKİ’: ENVER ŞÂH EL-KEŞMÎRÎ’NİN SÜNEN-İ EBÎ DÂVÛD 
EMÂLÎSİ’NDEKİ ELEŞTİRİLERDEN HAREKETLE	  ....................................................................................................37
THE ‘OTHER’ IN THE LESSON ASSEMBLIES OF THE INDIAN SUBCONTINENT: AN ANALYSIS BASED ON THE CRITICISMS IN ANWAR SHĀH 

AL-KASHMĪRĪ’S AMĀLĪ ‘ALĀ SUNAN-İ ABĪ DĀWŪD 

SÜYÛTÎ’YE GÖRE MÜFESSİRİN BİLMESİ GEREKEN İLİMLER BAĞLAMINDA BELLİ BAŞLI MÜFESSİRLER	  ..............39

DİYANET İŞLERİ BAŞKANLIĞI'NA BAĞLI 4-6 YAŞ GRUBU KUR’AN KURSLARI ÖĞRENCİLERİNDE DİNİ 
DUYGUNUN OLUŞUMU	  ..................................................................................................................................40
THE FORMATION OF RELIGIOUS SENTIMENT IN 4-6 YEAR OLD QURAN COURSE STUDENTS AFFILIATED WITH THE PRESIDENCY OF 

RELIGIOUS AFFAIRS 

YASİN SURESİ’NDEKİ (13-27) MEVZU BAHİS ELÇİLER KİM? (KLASİK İSLAM TARİHİ VE TEFSİR KAYNAKLARINA 
GÖRE)	  .............................................................................................................................................................42
WHO ARE THE MESSENGERS IN SURAH YASIN (13-27)?  (ACCORDING TO CLASSICAL ISLAMIC HISTORY AND TAFSIR SOURCES) 

ARAPÇA'NIN MODERN İSLAM İKTİSAT İLMİNİN ISTILAHINI TÜRETİMİNDEKİ İMKÂNI	  .....................................43
THE ISSUE OF DERIVING THE TERMS OF MODERN ISLAMIC ECONOMICS FROM ARABIC 

ŞİİRLERİNDE SÂLİKLER TOPLUMUNUN ÖZELLİKLERİ: EBÛ HIRAŞ ÖRNEĞİNDE HÜZEYLİLERDE KOŞU VE KAÇIŞ 
TEMASI	  ............................................................................................................................................................45
THE FEATURES OF THE SAʿALIK SOCIETY IN THEIR POETRY: THE THEME OF RUNNING AND ESCAPE AMONG THE HUDHAYLITES – THE 

CASE OF ABŪ KHIRĀSH 

BİKARANÎNA DAÇEKÊN KURDÎ Dİ MEMÊ ALAN DA (MEMÊ ALAN'DA EDATLARIN KULLANIMI)	  .......................46
USES OF PREPOSITIONS IN MEMÊ ALAN 

5



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

MÜNEKKİD HADİSÇİLERİN KISMÎ CERH UYGULAMALARI: ZAPTIN TESPİTİNDE KAYNAĞIN ROLÜ	  ...................47

CÜCELOĞLU’NUN KİTAPLARINDA SAĞLIKLI VE SAĞLIKSIZ AİLE PROFİLLERİ VE DİNİ İNANÇ GELİŞİMİNE 
YANSIMASI	  .....................................................................................................................................................48
HEALTHY AND UNHEALTHY FAMILY PROFILES IN CÜCELOĞLU'S BOOKS AND THEIR REFLECTION IN RELIGIOUS BELIEF DEVELOPMENT 

MUSHAF İMLASINA TEVKÎFÎ YAKLAŞIM: ZERKEŞÎ’NİN EL-BURHÂN’I ÖRNEĞİ	  .................................................49
A TAWQĪFĪ APPROACH TO MUSHAF ORTHOGRAPHY: A STUDY ON AL-ZARKASHĪ’S AL-BURHĀN 

DİN KÜLTÜRÜ VE AHLAK BİLGİSİ DERSİ ÖĞRETİM PROGRAMLARINDA DOĞAL AFETLER	  ................................50
NATURAL DISASTERS IN THE CURRICULUM OF RELIGIOUS CULTURE AND MORAL KNOWLEDGE COURSES 

TRAVMATİK DURUMLARLA BAŞA ÇIKMADA DİNİ İNANÇ VE TUTUMLARIN ROLÜ (İTALYA ÖRNEĞİ)	  ................51
THE ROLE OF RELIGIOUS BELIEFS AND ATTITUDES IN COPING WITH TRAUMATIC EVENTS (SAMPLE OF ITALY) 

AFRİKA ARAP ŞİİRİNDE ULUSAL KİMLİK VE AİDİYET: İBRAHİM EL-MÂLÎ ŞİİRİNİN KÜLTÜREL ELEŞTİRİ 
BAĞLAMINDA İNCELENMESİ	  ...........................................................................................................................52
NATIONAL IDENTITY AND BELONGING IN AFRICAN ARABIC POETRY: AN EXAMINATION OF IBRAHIM AL-MALI’S POETRY WITHIN THE 

CONTEXT OF CULTURAL CRITIQUE 

DİYARBAKIR ALEVİLERİNDE ÖLÜMLE İLGİLİ İNANIŞ, ADET VE PRATİKLER	  ........................................................54
BELIEFS, CUSTOMS AND PRACTICES CONCERNING DEATH AMONG DİYARBAKIR ALEVIS 

YEZİDİLİĞİN VİRANŞEHİR’DEKİ DİNSEL VE KÜLTÜREL YANSIMALARI	  ..............................................................55
RELIGIOUS AND CULTURAL REFLECTIONS OF YAZIDISM IN VİRANŞEHİR 

ARAPÇANIN MISIR LEHÇESİNDEKİ ESKİ MISIR DİLİNE AİT KELİMELER	  .............................................................56
WORDS OF THE ANCIENT EGYPTIAN LANGUAGE IN THE EGYPTIAN DIALECT OF ARABIC 

İNSANIN TANRILAŞMASI MI, TANRI’NIN ÖLÜMÜ MÜ? NİETZSCHE’NİN FEUERBACHÇI MİRASI ÜZERİNE	  .......57
THE DEIFICATION OF MAN OR THE DEATH OF GOD? ON NIETZSCHE'S FEUERBACHIAN LEGACY 

KIRAAT İHTİLAFLARININ “MA‘NÂ-YI EVVEL” (BİRİNCİL ANLAM) TARTIŞMALARINA KATKISI: KUR’ÂN 
METNİNDE SEMANTİK ZENGİNLİĞİN DİL FELSEFESİ AÇISINDAN İNCELENMESİ	  ...............................................59
THE CONTRIBUTION OF READING DISPUTES TO THE “MA'NĀ-YI EVVEL” (PRİMARY MEANİNG) DISCUSSIONS: AN EXAMINATION OF THE 

SEMANTIC RICHNESS IN THE QUR'ANIC TEXT IN TERMS OF PHILOSOPHY OF LANGUAGE. 

HANBELÎLİKTE EMR Bİ’L-MA‘RÛF VE NEHİY ANİ’L-MÜNKER İLKESİ: EL-HALLÂL ÖRNEĞİ	  ..................................61
THE PRINCIPLE OF AMR Bİ’L-MA‘RŪF WA NAHY ‘ANİ’L-MUNKAR IN HANBALISM: THE EXAMPLE OF AL-HALLĀL 

TARİHİ İNCELEMELERDE İŞLEVSEL BİR ARAÇ OLARAK TEMESSÜL ŞİİRLERİ	  ........................................................62
THE USE OF "TEMESSUL" POETRY AS A FUNCTIONAL TOOL IN HISTORICAL ANALYSIS 

SÜNNET BAĞLAMINDA ÇOCUK EĞİTİMİNDE OYUNLAR -HZ. PEYGAMBER DÖNEMİ VE GÜNÜMÜZ 
MUKAYESESİ-	  ..................................................................................................................................................64
GAMES IN CHILD EDUCATION IN THE CONTEXT OF CIRCUMCISION - A COMPARİSON BETWEEN THE PERİOD OF THE PROPHET 

MUHAMMAD AND TODAY - 

ADLİ MUHASEBEDE YAPAY ZEKA VE BLOKZİNCİR TEKNOLOJİLERİNİN ENTEGRASYONU: HİLE ÖNLEME VE 
KANIT YÖNETİMİ ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME	  ............................................................................................65

6



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

INTEGRATION OF ARTIFICIAL INTELLIGENCE AND BLOCKCHAIN TECHNOLOGIES IN FORENSIC ACCOUNTING: AN ASSESSMENT ON 

FRAUD PREVENTION AND EVIDENCE MANAGEMENT 

PLATON’UN DİYALOGLARINDA DUA ANLAYIŞI	  ..............................................................................................67
THE CONCEPT OF PRAYER IN PLATO’S DIALOGUES 

BİR AYETTE YER ALAN İSTİKAMET KAVRAMININ HADİSLER IŞIĞINDA TAHLİLİ	  ................................................69
ANALYSIS OF THE CONCEPT OF ISTIQAMAH (STEADFASTNESS) FOUND IN A QURANIC VERSE, IN THE LIGHT OF HADITHS 

HZ. PEYGAMBER’İN, “KİM ARKASINDA BAKIMA MUHTAÇ KİŞİLER BIRAKIRSA, ONLARIN SORUMLULUĞU 
BİZE AİTTİR” HADİSİ BAĞLAMINDA DEZAVANTAJLILARIN SOSYAL GÜVENLİĞİNE YAKLAŞIMI	  .......................70
THE PROPHET'S APPROACH TO SOCIAL SECURITY FOR THE DISADVANTAGED IN THE CONTEXT OF THE HADITH: "WHOEVER LEAVES 

BEHIND THOSE IN NEED OF CARE, THEIR RESPONSIBILITY RESTS WITH US" 

FELSEFÎ DANIŞMANLIKTA TEMEL İLKELER	  .........................................................................................................72
FUNDAMENTAL PRINCIPLES IN PHILOSOPHICAL COUNSELING 

KAYIP AYDINLANMA-BEDÂİU’S-SANÂİ KAVŞAĞINDA FIKIH-TARİH İLİŞKİSİ ÜZERİNE	  .....................................73
ON THE RELATIONSHIP BETWEEN FIQH AND HISTORY AT THE JUNCTION OF THE LOST ENLIGHTENMENT-BEDĀİU’S-SANĀİ‘ 

ANNELİK DİNİ: ANNELİK PRATİKLERİNİN DİNSEL İÇERİMLERİ	  .........................................................................74
THE RELIGION OF MOTHERHOOD: THE RELIGIOUS IMPLICATIONS OF MOTHERING PRACTICES 

GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE AİLE KAVRAMI VE İSLAM DİNİNİN AİLEYE BAKIŞI	  ...................................................76
ENGLISH TITLE: FROM PAST TO PRESENT: THE CONCEPT OF FAMILY AND ISLAM’S PERSPECTIVE ON THE FAMILY 

ÇEVRE SORUNLARININ PSİKOLOJİK İYİ OLUŞ ÜZERİNE ETKİSİ	  .......................................................................77
THE IMPACT OF ENVIRONMENTAL PROBLEMS ON PSYCHOLOGİCAL WELL-BEING 

DİN EĞİTİMİNİN TÜKETİM ÇAĞI BİREYLERİNİ ÜRETKENLİĞE TEŞVİK FONKSİYONU	  .........................................78
THE FUNCTION OF RELIGIOUS EDUCATION TO ENCOURAGE PRODUCTIVITY IN THE CONSUMER ERA 

ABDULLAH SİRÂCEDDÎN'İN HADİS USULÜ ŞERHCİLİĞİ	  ....................................................................................80
ABDULLAH SİRAJ AL-DİN’S COMMENTARY APPROACH IN HADITH METHODOLOGY 

ARAP-İSRAİL SAVAŞLARININ TEOLOJİK VE DİPLOMATİK ARKA PLANI	  ............................................................82
THE THEOLOGICAL AND DIPLOMATIC BACKGROUND OF THE ARAB-ISRAELI WARS 

19. YY. OSMANLISINDA TAŞRADAN BİR NÜFUS MEMURUNUN KALEMİNDEN BİR TEBRİKİYYE ÖRNEĞİ	  .........83
AN EXAMPLE OF CONGRATULATIONS FROM THE PEN OF A PROVINCIAL CIVIL REGİSTRAR IN THE 19TH CENTURY OTTOMAN EMPIRE 

HIRİSTİYAN SİNEMASINDA KEFARET TEMASI VE KURTULUŞ ANLATISI	  ............................................................85
THE THEME OF ATONEMENT AND THE NARRATIVE OF SALVATION IN CHRISTIAN CINEMA 

ERKEN CUMHURİYET İDEOLOJİSİNDE BATICILIK AKIMININ FİKRÎ MİRASI	  .......................................................86
THE INTELLECTUAL LEGACY OF THE WESTERNISM MOVEMENT IN EARLY REPUBLICAN IDEOLOGY 

İSLÂM HUKUKUNDA SEDD-İ ZERÂİ‘ İLKESİ İLE TÜRK HUKUKUNDA ÖNLEYİCİ TEDBİR ANLAYIŞININ 
KARŞILAŞTIRMALI ANALİZİ	  .............................................................................................................................88

7



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

A COMPARATIVE ANALYSIS OF THE PRINCIPLE OF SADD AL-DHARA’I IN ISLAMIC LAW AND THE CONCEPT OF PREVENTIVE MEASURES IN 

TURKISH LAW 

İSLAM HUKUKUNDA BOŞANMA ÖNCESİ SULH GİRİŞİMİNİN DEĞERLENDİRİLMESİ VE BUNUN ŞART 
KILINMASI	  ......................................................................................................................................................90
AN EVALUATION OF PRE-DIIVORCE RECONCILIATION EFFORTS AND THEIR REQUIREMENT IN ISLAMIC LAW 

İMAM BAKILLÂNÎ’NİN “EL-İNSAF” İSİMLİ ESERİ BAĞLAMINDA KUR’AN SAVUNUSU	  .....................................92
DEFENSE OF THE QUR'AN IN THE CONTEXT OF IMAM BAKILLANI'S WORK "EL-INSAF" 

MÜSNED-İ EBÛ HÜREYRE (R.A) (TEKRARLARINDAN ARINDIRILMIŞ EBÛ HÜREYRE HADİSLERİ) ESERİNİN İLMÎ 
DEĞERİ	  ............................................................................................................................................................93
THE SCHOLARLY VALUE OF MUSNAD OF ABŪ HURAYRAH (A COLLECTİON OF ABŪ HURAYRAH’S ḤADĪTHS PURİFİED FROM REPETİTİONS) 

SOSYAL HIZLANMA VE PERFORMANS TOPLUMU BAĞLAMINDA DİNLENMENİN İMKÂNSIZLIĞI	  ....................95
THE IMPOSSIBILITY OF REST IN THE CONTEXT OF SOCIAL ACCELERATION AND THE PERFORMANCE SOCIETY 

EL-CEZÎRE’DE ŞÂFİÎLİĞİN YAYILIŞI: ABBÂSÎ DÖNEMİNE UZANAN TARİHÎ ARKA PLAN	  ....................................96
THE SPREAD OF SHĀFİʿİSM IN AL-JAZĪRA: THE HISTORICAL BACKGROUND EXTENDING TO THE ABBASID PERIOD 

İLK DÖNEM İSLAM COĞRAFYACILIĞINI GELİŞTİREN DİNİ ETKENLER	  ...............................................................97
RELIGIOUS FACTORS CONTRIBUTING TO THE DEVELOPMENT OF EARLY ISLAMIC GEOGRAPHY 

KUR’AN’A GÖRE “İLÂHÎ SÖZLEŞME AHLAKININ” BİREYSEL VE TOPLUMSAL HAYATA YÖN VERMEDEKİ ETKİSİ	...
 99

THE EFFECT OF THE "ETHICS OF THE DIVINE COVENANT" ON SHAPING INDIVIDUAL AND SOCIAL LIFE ACCORDING TO THE QUR'AN 

OSMANLI TAŞRASINDA KADINLARIN HUKUK MÜCADELESİ: İNEGÖL KAZASINDA DUL KADINLARIN YENİDEN 
EVLENMESİNE YÖNELİK ENGELLER VE MAHKEME SÜREÇLERİ	  ........................................................................100
WOMEN’S LEGAL STRUGGLE IN THE OTTOMAN PROVINCES: OBSTACLES AND COURT PROCESSES REGARDING THE REMARRIAGE OF 

WIDOWS IN THE DISTRICT OF INEGÖL 

KORUYUCU AİLENİN, KURUM BAKIMINA KIYASLA ÇOCUKLARIN DİNİ SOSYALLEŞMESİNE ETKİLERİ	  ............101
THE EFFECTS OF FOSTER CARE ON CHILDREN'S RELIGIOUS SOCIALIZATION COMPARED TO INSTITUTIONAL CARE 

ES-SEMÂNÎNÎ’NİN DİLBİLİM ALANINDAKİ KATKILARI	  ...................................................................................102
AL-THAMĀNĪNĪ AND HIS CONTRIBUTIONS TO LINGUISTİC STUDIES 

ATHANASİUS OF BALAD MANTIĞA GİRİŞİ: SÜRYANİ ARİSTOTELESÇİLİKTE DERS METNİ, ÇEVİRİ GELENEĞİ VE 
KIYAS ÖĞRETİSİ	  ............................................................................................................................................103
ATHANASIUS OF BALAD'S INTRODUCTION TO LOGIC: A SYRIAC TEXTBOOK IN ARISTOTELIANISM, THE TRANSLATION CONTINUUM, 

AND THE SYLLOGISTIC DOCTRINE 

KATILIM BANKACILIĞI İLE KONVANSİYONEL BANKACILIK ARASINDA İNCE SINIR: FAİZSİZ FİNANSIN 
GÜVENİLİRLİĞİ ÜZERİNE BİR TARTIŞMA	  ........................................................................................................105
THE THIN LINE BETWEEN PARTICIPATION BANKING AND CONVENTIONAL BANKING: A DEBATE ON THE CREDIBILITY OF INTEREST-FREE 

FINANCE 

8



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

İNGİLİZ ŞARKİYATÇI DAVİD GEORGE HOGARTH’IN ARABİSTAN COĞRAFYASI, ARAPLAR, İSLAM DİNİ VE HZ. 
MUHAMMED (SAV) HAKKINDAKİ GÖRÜŞLERİ	  ..............................................................................................106
THE VIEWS OF BRITISH ORIENTALIST DAVID GEORGE HOGARTH ON THE GEOGRAPHY OF ARABIA, THE ARABS, THE ISLAMIC RELIGION, 

AND THE PROPHET MUHAMMAD (SAW) 

ABDULLAH SİRÂCEDDÎN'İN HADİS USULÜ ŞERHCİLİĞİ	  ..................................................................................107
ABDULLAH SIRÂCEDDĪN’S COMMENTARY METHODOLOGY IN HADITH PRINCIPLES 

SESSİZ BİR HİKMET: MOLLA MUSA CELÂLÎ EL-BAZÎDÎ (1938–2021)	  ...............................................................109
A SILENT WISDOM: MOLLA MUSA JALALI AL-BAZIDI (1938–2021) 

KATILIM BANKACILIĞI İLE KONVANSİYONEL BANKACILIK ARASINDA İNCE SINIR: FAİZSİZ FİNANSIN 
GÜVENİLİRLİĞİ ÜZERİNE BİR TARTIŞMA	  ........................................................................................................110
THE THIN LINE BETWEEN PARTICIPATION BANKING AND CONVENTIONAL BANKING: A DEBATE ON THE CREDIBILITY OF INTEREST-FREE 

FINANCE 

MUHADDİSLERİN HAFIZA GÜÇLENDİRME YÖNTEMLERİ ÜZERİNE PSİKO-PEDAGOJİK BİR ANALİZ	  .................111
A PSYCHO-PEDAGOGICAL ANALYSIS OF THE MEMORY-ENHANCEMENT METHODS OF THE HADITH SCHOLARS 

İBN EBÎ ÖMER EL-ADENÎ VE EL-ÎMÂN İSİMLİ ESERİ	  .........................................................................................113

NAMAZLARIN REKÂT SAYILARININ BELİRLENMESİ BAĞLAMINDA HZ. PEYGAMBER’İN TEŞRÎ YETKİSİ	  ...........114
THE LEGISLATIVE AUTHORITY OF THE PROPHET MUHAMMAD IN DETERMINING THE NUMBER OF RAK‘AHS IN PRAYERS 

ÇOK KÜLTÜRLÜ HASTANE ORTAMLARINDA MÜSLÜMAN MANEVİ DANIŞMAN- DANIŞAN ETKİLEŞİMİNDE 
CİNSİYET ROLLERİ, MAHREMİYET ALGISI VE ETİK SINIRLAR	  ...........................................................................115
GENDER ROLES, PERCEPTIONS OF PRIVACY, AND ETHICAL BOUNDARİES IN MUSLIM CHAPLAİN–PATIENT ENCOUNTERS IN 

MULTICULTURAL HOSPITAL SETTINGS 

AMERİKA’DA YENİ NESİL MÜSLÜMAN TOPLULUK İNŞASI: CENTER DC ÖRNEĞİ	  .............................................117
BUILDING A NEW GENERATION OF MUSLIM COMMUNITIES IN AMERICA: THE CASE OF CENTER DC 

REDEFINING SECULARISM IN ERDOĞAN’S TÜRKİYE: THE TRANSITION FROM ASSERTIVE TO PASSIVE 
SECULARISM	  ..................................................................................................................................................119

TEMATİK KUR’AN TERCÜMELERİ VE MÜHTEDİLER ARASINDAKİ DÖNÜŞTÜRÜCÜ ROLÜ: AMERİKA BİRLEŞİK 
DEVLETLERİ’NDE THE CLEAR QUR’AN ÖRNEĞİ	  ...............................................................................................120
THEMATIC QUR’AN TRANSLATIONS AND THEIR TRANSFORMATIVE ROLE AMONG REVERTS: A STUDY OF THE CLEAR QUR’AN IN THE 

UNITED STATES 

TEFSİRDE İBN ABBAS’TAN 100 KADAR MI RİVAYET GELDİ?	  ...........................................................................121
ARE THERE ABOUT 100 NARRATIONS FROM IBN ABBAS IN THE EXEGESIS? 

OSMANLI DEVLETİ’NDE SERVET EŞİTSİZLİĞİ ALANI OLARAK EMLAK EDİNİMİ: 18. YÜZYIL DİYARBEKİR KADI 
SİCİLLERİNE GÖRE	  .........................................................................................................................................123
PROPERTY ACQUISITION AS A SITE OF WEALTH INEQUALITY IN THE OTTOMAN EMPIRE: BASED ON 18TH-CENTURY DİYARBEKİR QADI 

REGISTERS 

İBNÜ’L-VENNÂN’IN EŞ-ŞAMAKMAKİYYE KASİDESİNDE HİKMETİN ŞİİRSEL İNŞASI	  .......................................125
THE POETIC CONSTRUCTION OF WISDOM IN IBN AL-VENNĀN’S AL-SHAMAKMAKİYYA QASIDA 

9



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

	مكانة اللغة العربية وصمودها في شبه القارة الهندية (خلال الاحتلال البريطاني)  .......................................................................127
THE STATUS AND RESILIENCE OF THE ARABIC LANGUAGE IN THE INDIAN SUBCONTINENT DURING THE BRİTİSH OCCUPATION)) 

GÖSTERİŞÇİ TÜKETİM VE YEMEK: YEME PRATİKLERİNİN BESLENMEDEN STATÜ İFADESİNE GEÇİŞİ ÜZERİNE 
SOSYOLOJİK BİR DEĞERLENDİRME	  ...............................................................................................................128
CONSPICUOUS CONSUMPTION AND FOOD: A SOCIOLOGICAL ASSESSMENT OF THE TRANSITION OF EATING PRACTICES FROM 

NUTRITION TO STATUS EXPRESSION 

İSRAİL SOYKIRIMININ TARİHSEL SÜRECİ VE BATI ÜLKELERİNİN POLİTİK YAKLAŞIMLARI	  ...............................129
HISTORICAL PROCESS OF THE ISRAELI GENOCIDE AND THE POLITICAL APPROACHES OF WESTERN COUNTRIES 

18. YÜZYIL DİYARBAKIR ŞER‘İYYE SİCİLLERİNDE KADININ HUKUKÎ, TOPLUMSAL VE EKONOMİK TEMSİLİ	  ....130
THE LEGAL, SOCIAL, AND ECONOMIC REPRESENTATION OF WOMEN IN THE 18TH-CENTURY DIYARBAKIR SHARI‘A COURT REGISTERS 

“MIRINA NIVÎSKÊR” DI ROMANA KURDÎ DA: MÎNAKÊN OTOBÊS Û BÊZARÊN DINYALIGÊ	  ............................131
“THE DEATH OF THE AUTHOR” IN KURDISH NOVELS: EXAMPLES OF OTOBÊS AND BÊZARÊN DINYALIGÊ 

EPIPHANY AND EMANATION: NEO-PLATONIC ASCENT AND THE MODERNIST CRISIS OF TRUTH IN JAMES 
JOYCE’S “ARABY”	  .........................................................................................................................................133

THE CIVIL SERVANTS BORN IN BIGADIÇ DISTRICT RELATED TO THE SICILL-I AHVÂL REGISTERS	  ......................134

OSMANLI ŞEHİR YAŞAMINDA CAMİLERİN EĞİTİM VE TOPLUMSAL   İŞLEVLERİ: DİYARBAKIR MELEK AHMED 
PAŞA CAMİİ ÖRNEĞİ	  .....................................................................................................................................135
EDUCATIONAL AND SOCIAL FUNCTIONS OF MOSQUES IN OTTOMAN URBAN LIFE: THE CASE OF DİYARBAKIR MELEK AHMED PASHA 

MOSQUE 

ÇAĞDAŞ HERMENÖTİK YAKLAŞIMLAR İLE KLASİK TEFSİR YÖNTEMLERİNİN İLİŞKİSİ ÜZERİNE BİR 
DEĞERLENDİRME	  ...........................................................................................................................................136
AN EVALUATION OF THE RELATIONSHIP BETWEEN CONTEMPORARY HERMENEUTICAL APPROACHES AND CLASSICAL TAFSIR METHODS 

KÜRTÇE (KURMANCÎ) DERSİ: SORUNLAR VE ÇÖZÜM ÖNERİLERİ (ÖĞRETMEN GÖRÜŞLERİNE GÖRE)	  ............138
KURDISH (KURMANJI) COURSE: CHALLENGES AND PROPOSED SOLUTIONS (ACCORDING TO TEACHER PERSPECTIVES)

10



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

ROMAN Û BEDİLÎYAYÎŞÊ SOSYOPOLÎTÎKÎ: "ZAROKÊN BER ÇÊM" Û "ÇÊ QEMERÊ KEJÎ” 

Pınar YILDIZ 
Mardin Artuklu Üniversitesi, e-mail: pinaryildiz@artuklu.edu.tr  

Na xebate de ma hewl da ke edebîyatê kurdkî ra di romanan derûdormeyê bedilîyayîşê sosyopolîtîkî de analîz bikerê. 
Romanê Huseyîn Karakaşî yo bi nameyê Çê Qemerê Kejî û romanê Ciwanmerd Kulekî yo bi nameyê Zarokên Ber Çêm 

binge û nimûneyê xebate yê. Ma do bi metodê edebîyatê têvernayeyî nê her di romanan derûdormeyê temaya sosyopolîtîkî 
de bidê têver. Nê her di romanî herçiqas dîyalektanê cîyayan de binusîyê û mekananê cîyayan de bivîyarê zî zaf hetê înan yê 
hemparî estê. Her di romanan de zî tesîrê meseleyanê nasnameyî, bedilîyayîşanê komelkîyan, atmosferê polîtîkî esto. Nê 
her di romanî zî esasê xo de hetêk ra romanê keyeyêk (aile) û neslanê (azanê) înan ê. Ma nê her di romanan de dekewtê 
tayê temayan dima: şexs û ferdîyetê xo dima gêrayîşê karakteran, qehremanê romanan cuye senîn fehm kenê, manaya cuye 
seba înan çi ya, mabênê neslan de ferqê şekilê ciwîyayîşî senîn bedilîyayo, bedilîyayîşê pergalê komelî nesil ra nesil senîn 
hewa virazîyayo. Nê her di romanan de derûdormeyê tarîxê yew keyeyî de ma averşîyayîş û bedilîyayîşê komelî vînenê. Nê 
her di romanan de zî atmosfero polîtîk bedilîyeno û no bedilîyayîş her ke şono komelî, însanan û nê keyeyan ser o zî tesîr 
keno û înan bedilneno. Coka mabênê neslan (azan) de hetê ewnîyayîş û fehmkerdişê dinya de ferqî estê. Bi na xebate ma 
hewl da ke derûdormeyê dinyaya mûnite ya nê romanan de bedilîyayîş û seke newe ra awanbîyayîşê komelî teqîb bikerê. Ma 
hewl da ke bimojnê ra, komelê kurdan senîn hewa tesîrê romanê kurdkî kerdo û nê romanan de bi senî hewa temsîl bîyo û 
ameyo mojnayîş. 

Anahtar Kelimeler: Zarokên Ber Çêm, Çê Qemerê Kejî, Ciwanmerd Kulek, Huseyîn Karakaş.

KURDISH NOVELS AND SOCIOPOLITICAL CHANGES IN THE AXIS OF THE NOVELS 
“ZAROKÊN BER ÇÊM” AND “ÇÊ QEMERÊ KEJÎ” 

In this study, we attempted to analyze two novels from Kurdish literature, one in Zazaki and the other in Kurmanji, 
around sociopolitical changes and transformations. Huseyin Karakaş’s Zazaki novel Çê Qemerê Kejî (The Family of the 

Blond Kamer) and Ciwanmerd Kulek’s Kurmanji novel Zarokên Ber Çêm (Children by the River) are the sample novels that 
form the basis of this study. We will attempt to examine both novels within a sociopolitical context using the comparative 
literary method. Although written in two different Kurdish dialects and set in different settings, these novels share many 
commonalities. Both novels explore identity searches, social changes and transformations, and the influence of the political 
atmosphere of their time. Both novels, in turn, are the chronicles of a family and its generations. In both novels, we 
attempted to explore themes such as the characters’ quest to find their own identity and individuality, the protagonists’ 
perceptions of life and the meaning they ascribe to it, the differences between generations, and how the social order 
changes and transforms from generation to generation. In these novels, we witness the transformation and change of 
society centered around the history of a family. In both novels, the political atmosphere of the period changes, and this 
change gradually affects these families, changing and transforming them. Consequently, there are differences in perception 
and understanding of the world between generations. In this study, we attempted to trace the social change and newly 
established social structure within the fictional worlds of these novels. We attempted to demonstrate and present the 
reflection and representation of Kurdish society in Kurdish novels. 

Keywords: Zarokên Ber Çem, Çê Qemerê Kejî, Ciwanmerd Kulek, Huseyîn Karakaş. 

11



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

NUR HADİSİNİN METİN VE SENET YÖNÜNDEN TENKİDİ 

Hasan SELAM 
Şırnak Üniversitesi, e-mail: hasanselam@sirnak.edu.tr 

Çalışmamızın ana temasını, İmâmiyye Şîa’sının, temel hadis kaynaklarından Küleynî’nin (ö.329/941) el-Kâfî adlı 
kitabında, Rasûlullâh (sas) ile onun soyundan gelen imamların nurdan yaratıldığını ifade eden rivayet ile Câbir b. 
Abdullah tarikiyle Rasûlullah’a (sas) nispet edilen: “Rasûlullâh (sas) buyurdu ki: ‘Ey Câbir! Allah, her şeyden önce 

senin Peygamberinin nurunu kendi nurundan yarattı…” rivayetini oluşturmaktadır. el-Kâfî’de bu minvalde 40 kadar rivayet 
vardır. Yukarıda zikrettiğimiz rivayette olduğu gibi, Ehl-i Sünnet kaynaklarında da Rasûlullâh’ın (sas) nurdan yaratıldığını 
ifade eden hadisler vardır. Ehl-i Sünnet’e intisap eden, özellikle mutasavvıfların bir kısmı, Yüce Allah’ın (cc) kâinatta ilk 
yarattığının Muhammed’in (sas) nuru olduğuna ve diğer mahlûkatın o nurdan yaratıldığına inanırlar. 

Araştırmamızda konumuzla alakalı rivayetleri iki başlık altında derledik. Bu rivayetleri senet ve metin açısından kritize 
ederek sahih olmadıklarını belirledik. İddia edildiğinin tersine, Cabir Hadisinin Abdurrazzak’ın (ö. 211/826-27) 
Musannef’inde tahriç edilmediği gibi, diğer eserlerinde de olmadığını ve Ehli Sünnet muhaddislerine göre mevzu olduğunu 
tespit ettik. Abdurrazzak ile Câbir (ra) arasında olması gereken ravilerin isimlerinin zikredilmediğini, Kur’ân ve sahih 
hadislere aykırı yönlerini ortaya koymaya çalıştık. Öte yandan bu rivayetin ilk yaratılan şeyin Nur-i Muhammed olduğunu 
iddia eden -Muhiddin-i Arabî- gibi vahdeti vücudu savunanların savlarını desteklemek üzere uydurulmuş olabileceği 
kanaati bizde hasıl oldu. Şîa ve mutassavıfların bir kısmı, bu rivayetlerden hareketle Nur-i Muhammed’i inanç meselesi 
yapmışlardır. Söz konusu inancın yanlışlığını ortaya çıkarmaya çalıştık. Ayrıca tasavvufî eserlerde Şîi rivayetlerin tesiri ile 
aralarındaki etkileşimin araştırılmasının faydalı olacağı kanaatine vardık.  

Anahtar Kelimeler: Şîa, Hadis, Nur-i Muhammed, Senet, Metin Tenkidi. 

CRITICISM OF THE HADITH OF NUR IN TERMS OF TEXT AND SOURCE 

The main theme of our study is the narration in al-Kafi by al-Kulayni (d. 329/941), one of the primary sources of hadith 
in the Imamiyya Shia, stating that the Messenger of Allah (peace and blessings be upon him) and his descendants 

were created from light, and the narration attributed to the Messenger of Allah (peace and blessings be upon him) through 
Jabir ibn Abdullah: “The Messenger of Allah (peace and blessings be upon him) said: ‘O Jabir! Allah created the light of 
your Prophet from His light before anything else…’” There are approximately 40 narrations of this nature in al-Kafi. As 
with the narration mentioned above, there are also hadiths in Sunni sources that state that the Messenger of Allah (peace 
and blessings be upon him) was created from light. Some Sunni scholars, particularly Sufis, believe that the first thing 
Almighty God (swt) created in the universe was the light of Muhammad (peace be upon him) and that all other creatures 
were created from that light.  

In our research, we compiled narrations related to our topic under two headings. We criticized these narrations in terms of 
chain of narration and text, determining their authenticity. Contrary to claims, we determined that the Jabir Hadith was not 
recorded in the Musannaf of Abd al-Razzaq (d. 211/826-27), nor was it found in any of his other works, and that it was 
fabricated according to Sunni scholars. We attempted to demonstrate the omission of the names of the narrators who 
should have been between Abd al-Razzaq and Jabir (may Allah be pleased with them), and to demonstrate its 
contradictions to the Quran and authentic hadiths. On the other hand, we believe that this narration may have been 
fabricated to support the claims of those who advocate unity of existence, such as Muhiddin-i Arabi, who claimed that the 
first created being was Nur-i Muhammad. Some Shia and Sufi mystics, based on these narrations, have made Nur-i 
Muhammad an article of faith. We have attempted to reveal the fallacy of this belief. Furthermore, we have concluded that 
it would be beneficial to investigate the influence of Shia narrations on Sufi works and their interaction. 

 Keywords: Shia, Hadith, Nur-i Muhammad, Senet, Textual Criticism. 

12



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

İSLAM HUKUKUNDA NAMAZ, ORUÇ VE HAC AÇISINDAN ÇOCUĞUN SORUMLULUĞU

Ayşe AYAZ 
Diyanet İşleri Başkanlığı, e-mail: ayaz_ilahiyatci@hotmail.com

Toplumun en önemli bireylerinden biri olan çocuğun, sağlıklı bir gelişime sahip olması ona verilen sorumluluklarla da 
ilişkilidir. İslam hukuku, anne karnından itibaren çocuğu önemsemiş, çocuğu toplumun bir parçası olarak görmüş, 

çocuğun menfaati açısından çocuğa onun bilişsel, duyuşsal, fiziksel, sosyal ve ahlâkî gelişimini olumlu manada geliştiren ve 
etkileyen, çocuğun yaşına ve gelişimine uygun olan sorumluluklar yüklemiştir.  

Çalışmada ehliyet; vücûb ehliyeti, edâ ehliyeti gibi kavramlar ile çocuğun namaz, oruç ve hac gibi bedenî ibadetlerle 
mükellef olup olmayacağı gibi konular ele alınmıştır. Bu çalışmada çocuğu, hukukî statüye sahip kılan ve çocuğun hukuki 
konumunu belirleyen bazı sorumlulukların İslam hukuku açısından nasıl değerlendirilmesi gerektiği amaçlanmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: İslam hukuku, çocuk, sorumluluk, ibadet 

THE RESPONSIBILITY OF THE CHILD IN TERMS OF PRAYER, FASTING, AND PILGRIMAGE 
IN ISLAMIC LAW

The healthy development of a child, who is one of the most important members of society, is closely related to the 
responsibilities assigned to them. Islamic law has valued the child from the moment of conception, viewing the child 

as an integral part of society. In consideration of the child’s welfare, it assigns responsibilities that positively influence and 
enhance the child’s cognitive, emotional, physical, social, and moral development, in accordance with their age and level of 
maturity. 

This study discusses concepts such as legal capacity (ahliyyah), including capacity for acquisition of rights and obligations 
(ahliyyat al-wujūb) and capacity for execution (ahliyyat al-adā’), as well as whether a child is held accountable for bodily 
acts of worship such as prayer, fasting, and pilgrimage. The aim of this study is to examine how certain responsibilities that 
grant the child a legal status and determine their legal position should be evaluated from the perspective of Islamic law.

Keywords: Islamic law, child, responsibility, worship.  

13



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

HALKLA İLİŞKİLER KAVRAMINA YÖNELİK ALGI VE YENİ BİR İSİM DENEMESİ: “KAMUSAL 
İLİŞKİLER” 

Süleyman GÜVEN 
Gaziantep Üniversitesi, e-mail: suleymanguven1@gmail.com 

Halkla ilişkiler kavramı tarihsel süreç içerisinde yerine getirdiği bazı işlevler ve kimi olumsuz uygulamalar nedeniyle 
yaralanmış bir kavramdır. Bu çalışmanın amacı “halkla ilişkiler” kavramına yönelik algıyı ortaya koyarak alternatif bir 

isimlendirme denemesinde bulunmaktır. Bu amaçla ilgili alanda bulunan akademisyenlerin, öğrencilerin ve uygulayıcıların 
kavrama yönelik algıları tespit edilerek kavramın mevcut durum itibarıyla genel bir fotoğrafının çekilmesi ve isme yönelik 
alternatif kavramlar üretilerek alana katkının sağlanması amaçlanmaktadır. Halkla ilişkiler kavramının Batı dillerinde 
özellikle İngilizce’deki karşılığı olan “Public Relations” (PR) Türkçe’ye “halkla ilişkiler” olarak tercüme edilmiştir. Bununla 
birlikte İngilizce’de bulunan “public” kavramının gerek sözlük  gerekse de terimsel karşılığının sadece “halk” olmadığı 
bilinmektedir. İngilizce sözlüğe bakıldığında “public” kavramının “halk” ile birlikte “kamu”, “kamusal”, “umum”, “amme”, 
“genel” gibi kavramlara karşılık geldiği görülmektedir. “Public Administration” (Kamu Yönetimi); “Public Diplomacy” 
(Kamu Diplomasisi); -aslında kamu diplomasisi kavramı uluslararası halkla ilişkilerin isim değiştirmiş halidir- “Public 
Sphere” (kamusal alan)  vb. alana yakın disiplinlerin Türkçe’ye tercüme edilen hallerinde “public” kavramı “kamu” veya 
“kamusal” şeklinde tercüme edilmişlerdir. Çalışmada diğer alanlarda yer alan “public” kavramının tercüme edilmesinde 
“kamu” kavramının tercih edilmesine karşılık “public relations” kavramında yer alan “public” kelimesinin “halk” olarak 
tercih edilmiş olmasının “halkla ilişkiler” disiplinine olan genel bakışı zayıflattığı varsayılmaktadır. Bu bağlamda ilgili 
alanda yer alan akademisyen, öğrenci ve uygulayıcıların görüşlerine başvurularak disiplinin ismine yaklaşımları, algıları ve 
memnuniyet düzeyleri ile önerilerinin tespit edilmesi önem kazanmaktadır. İlgili alanın yeniden şekillenmesi ve genel 
olarak olumlu bir algıya sahip olabilmesi  açısından bu çalışmanın literatüre ve alan pratiğine katkı yapacağı umulmaktadır. 
Bu çerçevede yöntem olarak derinlemesine mülakat yöntemi seçilmiş olup ilgili alanda bulunan akademisyen, öğrenci ve 
uygulayıcılarla yarı yapılandırılmış mülakatlar gerçekleştirilecektir. Araştırma Gaziantep Üniversitesi İletişim Fakültesi 
akademisyenleri, öğrencileri ile Gaziantep ilinde sektörde yer alan uygulayıcılarla sınırlandırılmıştır.   

Anahtar Kelimeler: Halkla İlişkiler, Kamu, Kamusal İletişim, Kamusal İlişkiler, İletişim. 

PERCEPTION TOWARDS THE CONCEPT OF PUBLIC  RELATIONS AND A NEW NAME ESSAY: 
‘PUBLIC RELATIONS’ 

The concept of public relations is a concept that has been wounded due to some of the functions it has fulfilled in the 
historical process and some negative practices. The aim of this study is to reveal the perception towards the concept of 

‘public relations’ and to make an alternative naming attempt. For this purpose, it is aimed to determine the perceptions of 
academicians, students and practitioners in the relevant field towards the concept, to take a general picture of the concept 
as of the current situation and to contribute to the field by producing alternative concepts for the name. ‘Public Relations’ 
(PR), which is the equivalent of the concept of public relations in Western languages, especially in English, has been 
translated into Turkish as ‘public relations’. However, it is known that both the dictionary and the terminological 
equivalent of the concept of ‘public’ in English is not only ‘public’. When the English dictionary is examined, it is seen that 
the concept of ‘public’ corresponds to concepts such as ‘public’, ‘public’, ‘public’, ‘public’, ‘amme’, “general” along with 
‘people’.  The concept of ‘public’ is translated as ‘public’ or “kamusal” in the Turkish translations of disciplines close to the 
field such as ‘Public Administration’; ‘Public Diplomacy’; ‘Public Sphere’ - in fact, the concept of public diplomacy is a 
renamed form of international public relations. In the study, it is assumed that the fact that the word ‘public’ in the concept 
of ‘public relations’ is preferred as ‘public’ in the translation of the concept of “public” in other fields weakens the general 
view of the discipline of ‘public relations’. In this context, it is important to determine the approaches to the name of the 
discipline, perceptions, satisfaction levels and suggestions of academicians, students and practitioners in the relevant field. 
It is hoped that this study will contribute to the literature and field practice in terms of reshaping the related field and 

14

mailto:suleymanguven1@gmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

having a positive perception in general. In this framework, in-depth interview method has been selected as the method and 
semi-structured interviews will be conducted with academics, students and practitioners in the relevant field. The research 
is limited to Gaziantep University Faculty of Communication academicians, students and practitioners in the sector in 
Gaziantep province.  

Keywords: Public Relations, Public, Public Communication, Public Relations, Communication. 

15



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

BAVYERA EYALETİNDE İSLAM DİN DERSLERİNİN GELİŞİM VE DEĞİŞİM SÜRECİ

Bülent KELEŞ 
Goldbach Grundshule/ALMANYA, e-mail: bulentkeles@hotmail.de 

Cengiz KANIK 
 Bitlis Eren Üniversitesi, e-mail: cengizkanik@gmail.com 

A lmanya’da devlet okullarında İslam din eğitiminin kökeni neredeyse 50 yıllık bir geçmişe sahiptir. 1961’de Türkiye ve 
Almanya arasında imzalanan işgücü anlaşmasıyla başlayan süreçte, Müslüman öğrencilerin devlet okullarında yoğun 

bir şekilde görünür olmaları için 1974’ten sonra hız kazanan aile birleşimlerini beklemek gerekmiştir. O tarihlerde, geri 
döneceği düşünülen misafir işçilerin kolay kolay Almanya’yı terk etmeyecekleri anlaşılmış ve Alman devlet anayasasının 7 
maddesine göre temel bir hak olan din derslerinin Müslüman öğrencilere yönelik uygulanabilirliği tartışma konusu olmaya 
başlamıştır. Katolik ve Protestan Hristiyan öğrencilere sunulan din dersinin resmi muhatabı ilgili kiliselerken, 
Müslümanların muhatap kabul edilecek ve geneli kapsayan kurumsal bir yapısı 1970’li yıllarda henüz ortaya çıkmamıştır. 
1980’li yıllarda kurumsallaşmalarını tamamlayan Müslümanların devlet tarafından muhatap kabul edilmeleri süreci ise 
Ahmediyya ve Aleviler haricinde henüz tam anlamıyla gerçekleşebilmiş değildir. 

Devlet okullarında Müslüman öğrencilere din eğitimi sunulmaması velileri alternatif arayışlara yöneltmiş ve farklı dini/
siyasi organizasyonlarca kurulan cami derneklerinde düzenlenen din eğitimi ve Kuran kursları çözüm olarak ön plana 
çıkmıştır. Alman devletinin kontrol edemediği bu kurslar, öğrencileri İslami radikalleşmeye yönlendirdiği gerekçesiyle 
Alman kamuoyunda sürekli tartışılan bir konu olmuştur. 11 Eylül 2001 saldırılarından radikal Müslümanların sorumlu 
tutulması, devlet okullarında İslam din eğitimi hususunda yetkililerin sorumluluk alma sürecini hızlandırmıştır. Federal bir 
ülke olan Almanya’da her eyaletin eğitim sisteminin kendi içinde özerk olması farklı İslam dersi modellerini gündeme 
getirmiştir. Biz bu çalışmamızda 2004’ten itibaren Bavyera Eyaletinde uygulanmaya başlayan ve zaman içinde değişim ve 
gelişim gösteren İslam derslerinin gelişim sürecini incelemeye çalışacağız. 

Anahtar Kelimeler: Bavyera, Almanya, İslam din dersi, 11 Eylül 

16

mailto:bulentkeles@hotmail.de
mailto:cengizkanik@gmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

USÛL-İ HAMSENİN TEŞEKKÜLÜNDE AHLAKÎ BOYUT 

Muhammed Ragıp KAPLAN 
Milli Eğitim Bakanlığı, e-mail: muhammedxorosi@gmail.com 

Bilgi ve inanç ilkelerinin amel ve ahlak ile görünür kılındığı ilahi sistem, bu bütünlüklü yapısı ile tutarlılık ve anlam 
ifade etmektedir. Erken dönemden itibaren dindeki bu iki temel boyut, müslümanların üzerine kafa yordukları başat 

alanlar olmuştur. Nitekim müslüman fikir adamlarının din anlayışları, onların bu iki eksene dair yorumları etrafında 
şekillenmiştir. Amel ve ahlakın inanç alanı ile aşırıcı ya da pasif bir tarzda ilişkilendirildiği din anlayışlarının erken 
dönemde ortaya çıktığı bilinmektedir. Bunlardan aşırıcı olarak tanımlanan kesim, toplumda kargaşa ve korku üzerinden; 
pasif tutumlular ise ahlaki hassasiyet itibarıyla yetersiz kalma ile bir ahlaki yozluğu beslemişlerdir. Özellikle Mürcienin din 
anlayışı olarak tanımlanan bu ikinci yaklaşımın Emevi iktidarının keyfi ve dinin ilkelerinden kopuk siyaset anlayışı ile 
sistematik bir hal almaya başlaması, dönemin fikir adamlarının tepkisini çekmiş ve karşıt düşüncelerin ortaya çıkmasını 
tetiklemiştir. Mu‘tezile olarak tanımlanan gurup tam da bu fikirsel atmosferin kaynaklık ettiği bir din anlayışı olarak ortaya 
çıkmış ve şekillenmiştir. Usûl-i Hamse ile meşhur oluş mu‘tezilenin din anlayışı, genel anlamda müslüman toplumda 
ortaya çıkan ve din ahlak bütünselliğini bozan anlayışlara bir tepki olarak şekillenmiştir. Beş esas ile beraber özellikle 
“Adalet”, “Vad ve Vaîd”, ile “İyiliği emretme ve kötülükten sakındırma” ilkeleri, Mu‘tezilenin ahlakilik ile ilgili 
hassasiyetinin bir yansıması görünümündedir.  

Çalışmamız, Mu‘tezilenin din anlayışının şekillenmesinde ahlaki boyutun hangi oranda belirleyici olduğu hususunu 
belirlemeyi hedeflemiştir. Araştırmada Mu‘tezilî esasların oluşmasındaki siyasal ve sosyal etki tahlile tabi tutulmuş, 
şekillenen esaslardaki ahlaki boyut analiz edilmiştir. Beş esasın oluşmasında ahlakiliğin temel bir belirleyici olduğu 
sonucuna ulaşılmış ve bu husus açıkça ortaya konulmuştur. Çalışma, dinî ahlaka dair hassasiyetin erken dönemden itibaren 
çarpıcı bir şekilde ortaya çıktığını ve bu değerin günümüzde dahi tüm şiddeti ile önemini koruduğunu görünür kılması 
açısından önemlidir. 

Anahtar Kelimeler: Mu‘tezile, din anlayışı, beş ilke, ahlak, adalet. 

MORAL DIMENSION IN THE FORMATION OF THE USUL-I HAMSE 

The divine system, in which the principles of knowledge and belief are made visible through deeds and morals, 
expresses consistency and meaning with its holistic structure. From the early period, these two fundamental 

dimensions of religion have been the dominant areas on which Muslims have pondered. As a matter of fact, the religious 
understanding of Muslim intellectuals has been shaped around their interpretations of these two axes. It is known that 
religious understandings in which deeds and morals are associated with the realm of faith in an extremist or passive 
manner emerged in the early period. Among these, those defined as extremists have fostered moral corruption through 
chaos and fear in society, while those with a passive attitude have fostered moral corruption through inadequate moral 
sensitivity. his second approach, defined as the Murji'a's understanding of religion, began to take a systematic form with the 
arbitrary political understanding of the Umayyad government, which was disconnected from the principles of religion, and 
this drew the reaction of the intellectuals of the period and triggered the emergence of opposing ideas. The group defined 
as Mu'tazila emerged and took shape as a religious understanding originating from this intellectual atmosphere. The 
Mu'tazila's understanding of religion, which became famous with the Usul-i Hamsa, was shaped as a reaction to the 
understandings that emerged in the Muslim society in general and that disrupted the integrity of religious morality. Along 
with the five principles, the principles of “Justice”, “Vad and Vaid” and “Enjoining what is good and forbidding what is 
evil” seem to be a reflection of the Mu‘tazilites’ sensitivity regarding morality. 

	 Our study aims to determine to what extent the moral dimension is decisive in shaping the Mu'tazila's 
understanding of religion. n the research, the political and social impact on the formation of Mu'tazilite principles was 
analyzed and the moral dimension in the formed principles was analyzed. It has been concluded that morality is a 
fundamental determinant in the formation of the five principles and this issue has been clearly stated. The study is 

17

mailto:muhammedxorosi@gmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

important in that it reveals that sensitivity towards religious morality has emerged strikingly since the early period and that 
this value maintains its importance with all its intensity even today. 

Keywords: Mu'tazila, religious understanding, five principles, morality, justice. 

18



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

MÜTENEBBÎ'NİN ŞİİRLERİNDE YABANCILAŞMA (İĞTİRÂB) TEMASI 

İsa HIZIROĞLU 
Batman Üniversitesi, e-mail: isahiziroglu@gmail.com 

Abbâsî döneminin en seçkin ve etkili şairlerinden biri olan Ebü't-Tayyib Ahmed bin el-Hüseyin el-Mütenebbî (ö. 
354/965), kaleme aldığı binlerce beyit ile Arap şiirinin zirvesine yerleşmiş bir şahsiyettir. Şiirlerinin ana temasını, 

yaşadığı dönemdeki siyasi şahsiyetlere yönelik kaleme aldığı methiyeler ve bunlara karşıtlık oluşturan hicivler teşkil 
etmektedir. Söz sanatlarını ustalıkla kullanan şair, gazel, tasvir ve hikmetli sözler (mesel) ile de adından söz ettirmiştir. 
Geçimini büyük ölçüde yazdığı methiyelerle sağlayan Mütenebbî'nin, makam hırsının getirdiği hayal kırıklıkları ve sürekli 
mekân değiştirmesiyle oluşan zorunlu ayrılıklar, onun şiirlerine derin bir kötümserlik ve yabancılaşma (iğtirâb) teması 
katmıştır. 

Bu çalışmanın temel amacı, Mütenebbî’nin hayatı boyunca maruz kaldığı hüzün ve zorunlu ayrılıkların, onun şiirindeki 
melankolik ruh halini ve fikrî derinliği nasıl şekillendirdiğini detaylıca incelemektir. Bu doğrultuda çalışma, Mütenebbî'nin 
şiirlerinde beliren yabancılaşma duygusunu, coğrafi hareketliliğin ötesinde nefsî ve toplumsal bir ayrılış sürecinin yansıması 
olarak ele almaktadır. Yabancılaşmayı tetikleyen temel nedenler, hayatı boyunca sürekli eleştirilere yol açan soy (neseb) 
meselesi, Mehdîlik girişiminden kaynaklanan hapis cezası, Valilik ve mülk taleplerinde başarısız olmanın yol açtığı politik 
hayal kırıklığı ve sevdiklerinin kaybından doğan derin hüzün duygusudur. 

Elde edilen bulgular, Mütenebbî'nin hırsının onun için bir yıkım olduğunu, bu durumun onu hasetçilerin komplolarına 
maruz bıraktığını göstermektedir. Nihayetinde umudun acıya dönüştüğü bu süreç, şairin büyüklük arayışından kaynaklanan 
derin bir psikolojik yabancılaşma ile sonuçlanmıştır. Mütenebbî’nin şiirindeki gurbet temasının, mekân değiştirmenin 
yarattığı yalnızlık duygusundan ziyade, kendini çağdaşlarından yüce görme (tereffu') ile ifade bulan fikrî bir yalnızlık olduğu 
söylenebilir. 

Anahtar Kelimeler: Arap Dili ve Belagati, Arap Şiiri, Mütenebbî, İğtirâb. 

19

mailto:isahiziroglu@gmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

İLAHİ HİTAPTA SES VE ANLAM BÜTÜNLÜĞÜ: ALAK SÛRESİ ÖRNEĞİNDE BEDÎ 
SANATLARININ ANLAMI İNŞA ETMEDEKİ ROLÜ 

Nihat TARI 
Bitlis Eren Üniversitesi, e-mail: nihat.tari@outlook.com 

Bu tebliğ, Kur’an’daki bedîʻ sanatlarının salt estetik birer unsur olmanın ötesinde, ilahî hitapta ses ile anlamı 
bütünleştirerek manayı inşa eden temel unsurlar olduğunu Alak Sûresi örneğinde göstermeyi amaçlamaktadır. Yaygın 

olarak edebî tezyin (süsleme) aracı olarak görülen bu sanatların, aslında vahyin mesajını hem zihinsel hem de duygusal 
düzeyde ileten işlevsel bir role sahip olduğu tezi savunulmaktadır. Bu amaç doğrultusunda, Alak Sûresi, klasik belâgat 
geleneğinin bedîʻ ilmi metodolojisiyle tahlil edilmiş; sûredeki muhassinât-ı maneviyye (anlamsal sanatlar) ve muhassinât-ı 
lafziyye (sözel sanatlar) incelenmiştir. 

Araştırmanın bulguları, tıbâk ve iltifât gibi manevî sanatların, insanın Allah’a muhtaçlığı ve ilahi uyarı gibi teolojik 
mesajları derinleştirdiğini göstermiştir. Benzer şekilde, seciʻ ve cinâs gibi lafzî sanatların da sadece müzikal bir ahenk 
oluşturmakla kalmayıp, ayetlerin temasına (yaratılışın heybeti, rahmetin tecellisi, tehdidin gerilimi) uygun bir atmosfer 
yaratarak anlamı pekiştirdiği tespit edilmiştir. Sûredeki lafız ve mana sanatlarının birbirinden bağımsız değil, aksine 
birbirini tamamlayarak vahyin mesajını bütüncül bir estetik tecrübe içinde sunduğu sonucuna varılmıştır. Bu çalışma, Alak 
Sûresi özelinde Kur’an’ın iʻcâzının, metnin lafzı ile manası arasındaki bu ayrılmaz birliktelikte yattığını ve belâgat 
analizlerinin tefsir ilmine sunduğu derinliği ortaya koyması bakımından önem arz etmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Arap Dili ve Belâgati, Alak Sûresi, Bedî' İlmi, Ses ve Anlam Bütünlüğü 

THE UNITY OF SOUND AND MEANING IN THE DIVINE DISCOURSE: THE ROLE OF THE 
FIGURES OF BADĪʿ IN CONSTRUCTING MEANİNG IN SŪRAT AL-ʿALAQ 

This paper aims to demonstrate, through the example of Sūrat al-ʿAlaq, that the figures of ʿilm al-badīʿ in the Qurʾān 
are not merely aesthetic elements, but fundamental components that construct meaning by integrating sound and 

sense in the divine discourse. This study posits that these figures, commonly regarded as tools of literary ornamentation 
(tazyīn), in fact play a functional role in conveying the message of the revelation on both cognitive and affective levels. To 
this end, Sūrat al-ʿAlaq is analyzed using the methodology of ʿilm al-badīʿ from the classical tradition of balāgha, examining 
its semantic figures (al-muḥassināt al-maʿnawiyya) and verbal figures (al-muḥassināt al-lafẓiyya). 

The findings reveal that semantic figures such as antithesis (ṭibāq) and apostrophe (iltifāt) serve to deepen theological 
messages, including humanity’s dependence on God and the divine warning. Similarly, the study finds that verbal figures 
like rhymed prose (sajʿ) and paronomasia (jinās) do not merely create musical cadence, but also reinforce the meaning by 
cultivating an atmosphere appropriate to the verses’ themes, such as the majesty of creation, the manifestation of mercy, 
and the tension of divine threat. The paper concludes that the verbal and semantic figures in the sūra are not independent, 
but rather complementary, presenting the message of the revelation within a holistic aesthetic experience. The significance 
of this study lies in its demonstration, specific to Sūrat al-ʿAlaq, that the inimitability (iʿjāz) of the Qurʾān resides in this 
inseparable unity between the text’s form (lafẓ) and meaning (maʿnā), and in revealing the depth that rhetorical analysis 
offers to the science of exegesis (tafsīr). 

Keywords: Arabic Language and Balāgha, Sūrat al-ʿAlaq, ʿIlm al-Badīʿ, Unity of Sound and Meaning. 

20

mailto:nihat.tari@outlook.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

NÜZÛL DÖNEMİ SONRASI OLAYLARIN AYETLERLE İLİŞKİLENDİRİLMESİ: İBN KESÎR’İN EL-
BİDÂYE VE’N-NİHÂYE ÖRNEĞİ 

Muhammed Sadık SUBAŞI 
Batman Üniversitesi, e-mail: msadiksubasi@gmail.com 

K ur’an ayetlerinin nüzûl dönemi sonrasındaki kişi, kurum ve olaylarla ilişkilendirilmesi sıkça karşılaşılan bir durumdur. 
Müslümanlar açısından hayatı vahiy çerçevesinde yaşamanın; olayları ve olguları vahiy ekseninde değerlendirmenin 

yolu bu ilişkilendirmelerden geçmektedir. Bu durum, İslâm düşüncesinde yorumun sürekliliğini ve vahyin tarih içindeki 
yankısını gösteren bir olgu olarak değerlendirilebilir. Nitekim âyetler sadece dini hükümler için değil tarihi olayları 
anlamak, açıklamak ve yorumlamak için de kullanılmıştır. Ancak âyetlerin iç ve dış bağlamlarından koparılarak siyasi, dini, 
mezhebi vb. konularda taraflar için meşrulaştırma aracı olarak kullanılması bu bağlamdaki problemlerin başında 
gelmektedir. Bu çalışma, söz konusu olgunun hem müfessir hem de tarihçi olan İbn Kesîr’in el-Bidâye ve’n-Nihâye adlı 
tarih eserinde nasıl tezahür ettiğini incelemektedir. Hz. Peygamber’in vefatından sonrası esas alınarak yapılan taramada 
müellifin kendi anlatısı içinde 57 yerde doğrudan ayetlere atıfta bulunduğu tespit edilmiştir. İbn Kesîr, müfessir kimliğiyle 
tarihî olayları ele alırken Kur’an’ı, bazen olayların açıklayıcı çerçevesi hâline getirmekte bazen de yönlendirici bir işlev 
yüklemektedir. Toplumların ahlaki çözülmeleri, doğa olayları ya da siyasi değişimleri büyük bir ustalıkla ayetlerle 
ilişkilendirmektedir. Bu yaklaşım, Kur’an’ın tarih dışı değil, tarih içinde yaşayan bir rehber olarak algılandığını gösterir. 
Bununla birlikte, ayetlerin nüzûl bağlamı dışındaki olaylara uygulanması metodolojik bazı tartışmaları da gündeme getirir. 
İbn Kesîr’in yöntemi bu yönüyle hem anlam genişlemesinin imkânı hem de yorumun sınırları açısından dikkate değerdir. 
Sonuç olarak bu çalışma, el-Bidâye örneği üzerinden Kur’an ayetlerinin vahiy sonrası olaylarla nasıl ilişkilendirildiğini 
analiz etmekte; bu ilişkilendirmelerin barındırdığı problemleri ve İslâm ilim geleneğinde tefsir ile tarih arasındaki dinamik 
etkileşimi görünür kılmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Kur’an, Tefsir, Yorum, âyet-olay ilişkisi, İbn Kesîr, Tarih, el-Bidâye ve’n-Nihâye. 

THE ASSOCIATION OF QUR’ANIC VERSES WITH POST-REVELATION EVENTS: THE CASE OF 
IBN KATHĪR’S AL-BIDĀYA WA’L-NIHĀYA 

Associating Qur’anic verses with individuals, institutions, and events that occurred after the period of revelation is a 
frequently encountered phenomenon. For Muslims, living life within the framework of revelation and evaluating 

events and phenomena in line with it depends on such associations. This reflects the continuity of interpretation and the 
resonance of revelation throughout history. Indeed, Qur’anic verses have been used not only to establish religious rulings 
but also to understand, explain, and interpret historical events. However, detaching verses from their internal and external 
contexts and using them as instruments of political, religious, or sectarian legitimization constitutes one of the major 
problems in this regard. 

This study examines how this phenomenon appears in al-Bidāya wa’l-Nihāya, the historical work of Ibn Kathīr, who was 
both a historian and a Qur’anic exegete. Considering the period after the Prophet’s death, the study identified 57 direct 
citations from the Qur’an within the author’s narrative. While addressing historical events, Ibn Kathīr sometimes uses the 
Qur’an as an explanatory framework and at other times assigns it a guiding role. He skillfully relates moral corruption, 
natural events, and political changes to Qur’anic verses, showing that the Qur’an is perceived not as a text outside history 
but as a living guide within it. Nevertheless, applying verses to events beyond their original context raises certain 
methodological debates. In this respect, Ibn Kathīr’s method is significant both in terms of the possibility of semantic 
expansion and the limits of interpretation. 

In conclusion, through the example of al-Bidāya, this study analyzes how Qur’anic verses were associated with post-
revelation events; it reveals both the problems inherent in these associations and the dynamic interaction between exegesis 
and history within the Islamic scholarly tradition. 
Keywords: Qur’an, Tafsir, Interpretation, Verse-Event Relation, Ibn Kathīr, History, al-Bidāya wa’l-Nihāya. 

21

mailto:msadiksubasi@gmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

KUR’AN’DA SÖZ VE DAVRANIŞTA NEZAKET: LOKMÂN 19, İSRÂ 23 VE KASAS 55 
AYETLERİ ÜZERİNE TEMATİK BİR İNCELEME 

Esme İLERİ 
Milli Eğitim Bakanlığı, e-mail: ileriesme@gmail.com 

Bu çalışma, Kur’an’da nezaket olgusunu yalnızca söz düzleminde değil, aynı zamanda davranışsal boyutuyla birlikte ele 
almayı amaçlamaktadır. Literatürde konu genellikle “iletişim ahlakı” veya “söz adabı” çerçevesinde incelenmiş; 

nezaket, çoğunlukla dilsel nezaket ve üslup incelikleriyle sınırlandırılmıştır. Bu araştırma ise sözün ötesine geçerek 
nezaketin duygusal, ahlaki ve sosyal yönlerini ortaya koymayı hedeflemektedir. Bu bağlamda, Lokmân 19, İsrâ 23 ve Kasas 
55 ayetleri, bireysel, ailevi ve toplumsal iletişim alanlarında nezaketin üç farklı düzeyini temsil etmektedir. Çalışmada nitel 
içerik analizi yöntemi kullanılmış; ayetlerin bağlamı, mesaj bütünlüğü ve kavramsal derinliği incelenmiş; klasik 
müfessirlerin yorumları modern yaklaşımlarla karşılaştırılmıştır. Elde edilen bulgular, Kur’an’da nezaketin yalnızca “güzel 
konuşma” veya “yumuşak üslup”la sınırlı olmadığını göstermektedir. Aksine nezaket, duygusal olgunluk, empati, tevazu ve 
özellikle çatışma anlarında yapıcı ve zarif tutum sergileme gibi davranışsal özellikleri de kapsamaktadır. Böylece Kur’an, 
nezaketi hem söz hem de eylem boyutunda bütüncül bir erdem olarak temellendirmektedir. Sonuç olarak; Lokmân 19. ayet 
bireysel düzeyde davranışsal nezaketi (tevazu, ses tonunda ölçülülük), İsrâ 23. ayet aile içi ilişkilerde duygusal nezaketi 
(saygı, duygu kontrolü, şefkat), Kasas 55. ayet ise toplumsal düzeyde çatışma ortamında zarafet ve barış dilini 
vurgulamaktadır. Bu üç ayet birlikte değerlendirildiğinde, Kur’an’ın nezaketi yalnızca bireysel bir ahlak ilkesi değil, sözden 
davranışa, bireyden topluma uzanan kapsamlı bir değerler sistemi olarak sunduğu görülmektedir. Bu yönüyle nezaket, 
Kur’an’da hem kişisel olgunluğun hem de toplumsal barışın temel dinamiklerinden biri olarak ortaya çıkmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Kur’an, Nezaket, söz ve davranış, İsra, Kasas, Lokman 

POLITENESS IN SPEECH AND BEHAVIOR IN THE QUR’AN: A THEMATİC ANALYSIS OF 
LUQMĀN 19, AL-ISRĀʾ 23 AND AL-QAṢAṢ 55 

This study aims to examine the concept of politeness in the Qur’an not only at the level of speech but also in terms of 
behavioral conduct. While the existing literature predominantly focuses on politeness within the framework of 

“communication ethics” or “speech etiquette,” it generally limits the concept to linguistic politeness and stylistic 
refinement. By contrast, this research seeks to go beyond verbal expressions and reveal the emotional, ethical, and social 
dimensions of politeness in the Qur’anic discourse. In this regard, Luqmān 19, Isrā’ 23, and Qaṣaṣ 55 represent three 
distinct levels of politeness in communication: individual, familial, and social. Employing a qualitative content analysis 
approach, the study investigates the contextual background, message integrity, and conceptual depth of these verses. It 
further compares the interpretations of classical exegetes with contemporary scholarly perspectives. The findings 
demonstrate that politeness in the Qur’an is not confined to “speaking kindly” or maintaining a “soft tone.” Rather, it 
encompasses behavioral virtues such as emotional maturity, empathy, humility, and the ability to maintain composure and 
constructive conduct, especially in times of conflict. Accordingly, the Qur’an conceptualizes politeness as a holistic virtue, 
integrating both speech and action. 

In conclusion: Luqmān 19 emphasizes behavioral politeness at the individual level (humility, moderation of voice), Isrā’ 23 
highlights emotional politeness within the family context (respect, affective restraint, compassion), Qaṣaṣ 55 underscores 
grace and a language of peace in social tensions and conflict situations. Collectively, these three verses illustrate that 
politeness in the Qur’an is not merely a personal ethical rule but a comprehensive value system that extends from speech 
to conduct and from the individual to society. In this respect, politeness emerges as a fundamental dynamic of both 
personal virtue and social harmony in the Qur’anic worldview. 

Keywords: Tafsir, Qur’an, politeness, speech and conduct, Isrā’, Qaṣaṣ, Luqmān 

22

mailto:ileriesme@gmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

KUSURLULUKTA HİKMET: TASAVVUF ESTETİĞİ VE WABİ-SABİ FELSEFESİ ÜZERİNE 
KARŞILAŞTIRMALI BİR İNCELEME 

İsa Yalçın 
Bitlis Eren Üniversitesi, e-mail: iyalcin@beu.edu.tr 

W abi-sabi, Zen ve dolaylı olarak Taoist düşünceden beslenen bir estetik tutumdur. Diğer bir ifadeyle güzelliği 
mükemmellikte değil, zamanın bıraktığı izlerde, asimetride ve geçicilikte arar. Çay seremonisi, raku seramikleri, 

ikebana (çiçek düzenleme sanatı) gibi pratiklerde billurlaşan bu yaklaşım, gösterişi reddeder. Sadelik, doğallık ve ölçülülük 
üzerinden bir sessiz derinlik üretir. Tasavvuf estetiği ise “bâki olan yalnız Allah’tır” ilkesiyle, yaratılmışın eksiklik ve 
faniliğini kusur değil, hakikate yönelişin ve kemâle ermenin imkânı olarak görür. Manevî yoksulluk (fakr) ve tevazu 
idealleri, benliği arındırma ve “hiçlik” bilinciyle birleşerek insanı ilahî güzelliğin ve tecellilerin farkına varmaya yönelten bir 
iç estetik ufuk oluşturur. Wabi-sabi felsefesinin uygulamadaki somut ifadelerinden birisi olan Kintsugi, kırığı ya da çatlağı 
altınla görünür kılarak objeyi daha kıymetli hâle getirirken; tasavvufta tevbe, günahla çatlamış kalbi rahmetle onarır, 
hikmetin parladığı hatlara dönüştürür. Böylece “kemal, noksanda gizlidir” önermesi, iki gelenekte de estetik ve manevî 
olgunlaşmanın ortak formülü olarak belirir. İlgili çalışma modern dünyanın mükemmellik ve tüketim odaklı paradigmasına 
karşı, wabi-sabi ile tasavvufun kusurda hikmeti, fanilikte huzuru ve tevazuda zarafeti yücelten ortak bir estetik-ahlâk 
pedagojisi sunmaktadır. Karşılaştırmalı olarak değerlendirildiğinde wabi-sabi ile tasavvuf, geçicilik, kusurluluk ve sadelik 
kavramlarında ortak bir estetik-ahlâkî zemin paylaşır. Her iki gelenekte de kemal, noksanda; zarafet ise tevazuda aranır. 
Ancak wabi-sabi ilahî referanstan bağımsız, doğa merkezli bir sezgisel farkındalık geliştirirken; tasavvuf bu farkındalığı 
Allah merkezli bir aşk ve teslimiyet bilinciyle derinleştirir.  

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, Wabi-sabi, Estetik, Kintsugi, Sadelik 

WISDOM IN IMPERFECTION: A COMPARATIVE STUDY ON TASAWWUF AESTHETICS AND 
WABI-SABI PHILOSOPHY 

W abi-sabi is an aesthetic attitude rooted in Zen and, indirectly, Taoist thought. In other words, it seeks beauty not in 
perfection, but in the traces left by time, in asymmetry, and in transience. This approach, crystallized in practices 

such as the tea ceremony, raku ceramics, and ikebana (the art of flower arrangement), rejects ostentation. It produces a 
silent depth through simplicity, naturalness, and moderation. Tasawwuf aesthetics, on the other hand, with the principle 
that “only Allah is eternal,” sees the imperfection and transience of creation not as a flaw, but as an opportunity for turning 
towards truth and reaching perfection. The ideals of spiritual poverty (fakr) and humility, combined with the purification of 
the self and the awareness of “nothingness,” create an inner aesthetic horizon that leads humans to become aware of divine 
beauty and manifestations. Kintsugi, one of the concrete expressions of the wabi-sabi philosophy in practice, makes the 
object more valuable by making the break or crack visible with gold; in tasawwuf, repentance repairs the heart cracked by 
sin with mercy, transforming it into lines where wisdom shines. Thus, the proposition that “perfection is hidden in 
imperfection” emerges as the common formula for aesthetic and spiritual maturation in both traditions. The related work 
presents a common aesthetic-ethical pedagogy that elevates the wisdom in imperfection, peace in transience, and elegance 
in humility through wabi-sabi and tasawwuf, in opposition to the perfection and consumption-oriented paradigm of the 
modern world. When evaluated comparatively, wabi-sabi and tasawwuf share a common aesthetic-moral ground in the 
concepts of transience, imperfection, and simplicity. In both traditions, perfection is sought in imperfection, and elegance 
in humility. However, while wabi-sabi develops an intuitive awareness centered on nature, independent of divine reference, 
tasawwuf deepens this awareness with a consciousness of love and surrender centered on Allah.  

Keywords: Tasawwuf, Wabi-sabi, Aesthetics, Kintsugi, Simplicity 

23



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

ERKEN DÖNEM İBADİYYEDE KADER ANLAYIŞI: CÂBİR BİN ZEYD ÖRNEĞİ 

Tuba ERDEMCİ 
Siirt Üniversitesi, e-mail: tubaakif56@gmail.com 

K ader konusu, başta kelâm ilminde olmak üzere İslam düşüncesinde en çok tartışılan meselelerden biri olagelmiştir. 
Bireylerin gerçekleştirdikleri fiillerinde özgür olup olmadığı, ilahî irade ile insan iradesi arasındaki ilişki ve bu 

bağlamda sorumluluğun mahiyeti gibi konular, mezheplerin ayrışma noktalarından biri olmuştur. Bu çalışma, erken dönem 
İbâdî düşüncesinde kader anlayışının oluşumunu Câbir b. Zeyd örneği üzerinden incelemeyi   amaçlamaktadır. İbâdiyye 
mezhebi, Hâricîliğin erken döneminde ortaya çıkan mezheplerden biridir. Câbir b. Zeyd de, İbadiyye mezhebinin 
sistematikleşmesinde önemli bir role sahiptir. Hicrî birinci yüzyılda iman, amel ve insanın sorumluluğu üzerine şekillen 
İbadi düşünce ilk olarak Basra’da teolojik altyapısını oluşturmaya başlamıştır. Bu minvalde erken dönem kader meselesi, 
İbadi düşünce biçiminde ilahi kudretin mutlaklığı ve insanın fiillerindeki irade özgürlüğü bakımından önemli bir tartışma 
konusu olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Erken dönem İbadi alimlerinden Câbir b. Zeyd, kader meselesi ile ilgili görüşüyle dikkat çekmektedir. Câbir b. Zeyd’den 
gelen rivayetler doğrultusunda, insanın fiillerinde belli başlı bir iradeye sahip olduğunu ancak bu fiillerin Allah’ın 
yaratmasıyla ortaya çıktığını belirtmiştir. Bu bağlamda Câbir b. Zeyd bir taraftan insanın fiillerinde bizzat kendisinin 
sorumlu olduğunu belirtirken bir taraftan da İlahi iradenin kapsamını da korumaktadır. Dolayısıyla Câbir b. Zeyd’in kadere 
dair düşüncesi, erken dönem İslâm kelâmında iki farklı bakış açısına sahip olan Cebriyye ve Kaderiyye düşünce 
yaklaşımlarından ayrı bir tutum ortaya koyduğu görülmektedir. Bu çalışma kapsamında, İbâdîliğin kader konusundaki temel 
ilkeleri, erken dönem kaynaklarda yer alan rivayetler ve tarihsel bağlam göz önünde bulundurularak değerlendirilmiş olup 
Câbir b. Zeyd’in kader anlayışının İbâdî doktrin içindeki konumunu belirlemek ve İslâm düşünce tarihi içerisindeki özgün 
katkısını ortaya konulmaya çalışılmıştır.  

Anahtar Kelimeler: Cabir Bin Zeyd, Kader, İbadilik, kelam 

THE CONCEPT OF PREDESTINATIION IN EARLY IBADIYYA: THE CASE OF JĀBİR İBN ZAYD 

The issue of qadar (divine predestination) has been one of the most debated topics in Islamic thought, particularly 
within the discipline of kalām (theology). Questions such as whether individuals are free in their actions, the 

relationship between divine and human will, and the nature of responsibility within this framework have been major points 
of divergence among various theological schools. This study aims to examine the formation of the concept of 
predestination in early Ibadi thought through the example of Jābir ibn Zayd. The Ibadiyya school is one of the sects that 
emerged during the early period of Khārijism. Jābir ibn Zayd played a significant role in the systematization of Ibadi 
teachings. In the first Islamic century, Ibadi thought began to form its theological foundations in Basra around the concepts 
of faith (īmān), action (ʿamal), and human responsibility. In this context, the question of predestination emerged as an 
important subject of discussion within Ibadi thought, particularly concerning the absoluteness of divine power and the 
extent of human free will in actions. 

Among the early Ibadi scholars, Jābir ibn Zayd stands out with his views on the matter of predestination. According to the 
reports transmitted from him, human beings possess a certain degree of free will in their actions, yet these actions 
ultimately occur through God’s creation. In this sense, Jābir ibn Zayd emphasized that humans are responsible for their 
deeds while also maintaining the comprehensive scope of divine will. Therefore, his understanding of predestination 
represents a distinctive stance that differs from the two prominent theological perspectives of early Islamic kalām: the 
determinism of the Jabriyya and the strong emphasis on human free will upheld by the Qadariyya. Within the scope of this 
preliminary study, the fundamental principles of the Ibadi view on predestination are evaluated in light of early sources and 
their historical context. The research seeks to determine the position of Jābir ibn Zayd’s understanding of predestination 
within Ibadi doctrine and to reveal its distinctive contribution to the history of Islamic thought. 

Keywords: Jābir ibn Zayd, Qadar, and Ibadiyya, Kalam 

24



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

  MOLLA MUHAMMED SADIK ÖZTÜRK VE FELSEFETU’L-İNSAN ALÂ LİSANİ’L-KUR’ÂN 
ADLI ESERİ 

Mehmet ALTIN 
Bitlis Eren Üniversitesi, e-mail: mehmet_altin13@hotmail.com 

Bu bildiri, Muşlu âlim Molla Muhammed Sadık Öztürk (Tırtopî)’ün hayatını ve tefsir alanındaki Felsefetu’l-insan alâ 
lisani’l-Kur’ân adlı eserini incelemeyi amaçlamaktadır. Molla Muhammed Sadık, bölgenin tanınan âlimlerinden Molla 

Reşit-i Tırtopî’nin kardeşi olup Molla Sadreddin Yüksel gibi dönemin önde gelen isimlerinden ders alarak medrese 
eğitimini tamamlamıştır. Muş bölgesinde, özellikle Molla İbrahim-i Gülçimenî gibi önemli şahsiyetlere ders vererek ilmî 
birikimini pekiştirmiş ve Koğak Medresesi’nde müderrislik yapmıştır. Bir süre Muş ve Varto gibi yerlerde eğitim 
faaliyetlerini sürdürdükten sonra Almanya’ya gitmiş, 2000’li yıllarda Türkiye’ye dönerek 2016 yılında Bitlis’in Tatvan 
ilçesinde vefat etmiştir. Bu çalışmada, Molla Muhammed Sadık’ın Arapça olarak kaleme aldığı ve 48 varaktan oluşan 
Felsefetü’l-insan alâ lisani’l-Kur’ân adlı eserinin içeriğini ayrıntılı bir biçimde incelemektir. Eser, insanın yaratılışını, diğer 
varlıklardan farkını ve hikmetini Kur’an ayetleri bağlamında açıklamaktadır. Molla Sadık, hem eski hem de modern 
kaynaklardan faydalanarak Kur’ân ayetleri ışığında insanın varlık anlayışını felsefî bir açıdan ele almasıyla; geleneksel ilmî 
birikimini çağdaş düşüncelerle harmanlamayı başarmıştır. Eserin, insanın yaratılışını ve varlık amacını Kur’an 
perspektifinden ele alması, tefsir ve felsefe alanlarında önemli bir katkı sağladığını düşünmekteyiz. Bu çalışmayla Molla 
Muhammed Sadık’ın söz konusu eserinin tanınmasına ve anlaşılmasına katkı sağlanarak bu alimin Kur’ân ayetleri 
bağlamında insan felsefesini anlama biçimi ve yaklaşımının gün yüzüne çıkarılması hedeflenmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Kur’ân, Ayet, İnsan, Felsefe 

MOLLA MUHAMMED SADIK ÖZTÜRK AND HIS WORK TITLED FELSEFETU’L-İNSAN ALÂ 
LİSANİ’L-KURAN 

This paper aims to examine the life of the scholar Molla Muhammed Sadık Öztürk (Tırtopî) from Muş and his work 
Felsefetü’l-insan ala lisani’l-Kur’an in the field of tafsir. Molla Muhammed Sadık, the brother of the well-known 

regional scholar Molla Reşit-i Tırtopî, completed his madrasa education by studying under prominent figures of his time, 
such as Molla Sadreddin Yüksel. He consolidated his scientific knowledge by giving lessons to important figures, especially 
Molla İbrahim-i Gülçimenî, in the Muş region and worked as a teacher at the Koğak Madrasa. After continuing his 
educational activities in places like Muş and Varto, he went to Germany, later returned to Turkey in the 2000s, and passed 
away in 2016 in Tatvan, Bitlis. This study aims to analyze the content of Molla Muhammed Sadık’s work Felsefetü’l-insan 
ala lisani’l-Kur’an, which he wrote in Arabic and consists of 48 pages. The work explains the creation of human beings, 
their distinction from other creatures, and their purpose in life within the context of Qur'anic verses. Molla Sadık, by 
utilizing both classical and modern sources, approaches the understanding of human existence from a philosophical 
perspective based on Qur'anic teachings, successfully blending traditional scholarly heritage with contemporary thought. 
We believe that the work’s approach to human creation and purpose from the Qur'anic perspective makes a significant 
contribution to the fields of tafsir and philosophy. This paper seeks to contribute to the recognition and understanding of 
Molla Muhammed Sadık’s aforementioned work, and aims to bring to light this scholar’s unique approach to 
understanding human philosophy within the framework of Qur'anic verses. 

Keywords: Tafsir, Quran, Verse, Human, Philosophy. 

25

mailto:mehmet_altin13@hotmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

EŞ-ŞAMAKMAKİYYE ADLI KASİDEDE DARB-I MESEL KULLANIMI  

Ömer YILDIZ 
Batman Üniversitesi, e-mail: omer.yildiz@batman.edu.tr 

Ebu’l-Abbâs Ahmed b. el-Vennân el-Fâsî (ö.   1183/1773), Filâlî hükümdarı Muhammed b. Abdillâh (ö. 1204/1790) 
döneminde yaşamış seçkin Mağrib şairlerinden biridir. Babası el-Vennân, sultanın yakın çevresinde bulunan, nüktedan 

ve zarif sözleriyle tanınan bir ediptir. Sultan tarafından “Ebû Şamakmak” olarak künyelendirilen el-Vennân’ın vefatının 
ardından oğlu babasına ve şairlik yeteneğine ithafen el-Kasîdetü’ş-Şamakmakiyye adlı meşhur kasidesini kaleme almıştır. 
Rivayete göre, sultanın huzuruna çıkmak isteyen şair, fırsat bulamayınca yüksek bir yerde, gür sesiyle 

مَقْمَقِ أبَِي          أبَوُ الشَّ   يَا سَيِّدِي سِبطَْ النَّبِيِّ

beytini okuyarak dikkatini çekmiş ve bu vesileyle sultanın huzuruna kabul edilmiştir. 

İki yüz yetmiş beş beyitten oluşan Şamakmakiyye kasidesi, özellikle Mağrib bölgesi edebiyat çevrelerinde büyük yankı 
uyandırmış ve üzerine birçok şerh yazılmıştır. Zehru’l-efnân min hadîkatî İbni’l-Vennân, ve Şerhu’ş-Şamakmakiyye bu kasideye 
yazılmış önemli şerhlerdendir.  

Şair, kasidesinde darb-ı meselleri yoğun biçimde kullanan bir üslup benimsemektedir. Bazı beyitlerde darb-ı mesellerin hem 

lafız hem de mana bakımından aslî şekline bağlı kaldığı görülür. Nitekim ْــــهَا أخَْـــــربَُ مِـــــن  لَا تـَــــغْشَ دَارَ الـــــظُّلْمِ وَاعْـــــلَمْ أنََـّ
 darb-ı meselini klasik biçimiyle kasidesine dâhil ettiğinin açık bir أخَْـربَُ مِـنْ جَـوْفِ حِـمَارٍ beyti, şairin جَـوْفِ حِـمَارٍ خَـلَقِ

göstergesidir. Buna karşılık, bazı beyitlerde darb-ı mesellerin muhtevasını koruyarak fakat lafzında değişiklik yaparak 

aktardığı görülmektedir. Nitekim ِولََا تـَـعِدْ بِــوَعْــدِ عُــرقُْــوبٍ أخََــا وَفِــهْ وَفـَـى سَــمَوْألٍَ بِــالأبَـْـلَق beytinde yer alan ٍوَعْــدِ عُــرقُْــوب 

ifadesi, aslında klasik kaynaklarda ٍمَــــوَاعِــــيدُ عُــــرقُْــــوب şeklinde geçmektedir. Bazen de şair, darb-ı meseli doğrudan zikretmek 

yerine, meselin içinde geçen bir unsura işaret etmekle yetinir. Örneğin ٍاسُ رمُْـــحٍ راَصِـــد  وَمَـــنْ حَـــمَاهَـــا كَـــكُلَيبٍْ فـَــلَهُ جَـــسَّ
 darb-ı meseline telmih mahiyetindedir. Ayrıca şairin kimi beyitlerde أعََــــزُّ مِــــنْ كُــــلَيبِْ وَائِــــلٍ ,adı كُــــلَيبْ beytindeki بِــــالــــطُّرُقِ

aynı anlama gelen darb-ı meselleri birbirine atıfla zikrettiği; kimi yerlerde ise darb-ı meselin ortaya çıkış hikâyesine 

doğrudan gönderme yaptığı görülür. Nitekim ٍْأبَـْــطَأُ مِـــنْ فِـــند darb-ı meselinin hemen ardından gelen ،ًمَـــضَى لـِــناَرٍ طـَــالـِــبا 
 beyti, bu meselin kıssasına işaret etmektedir. Şair, Arap edebiyatında yaygın olarak وَبـَـعْدَ عــامٍ جَــا بِــهَا يَسُــبُّ فـَـرطَْ الــقَلَقِ

kullanılan darb-ı mesellere yer verdiği gibi, daha çok ilim ehlinin aşina olduğu أســـــــــــمج مـــــــــــن واو عـــــــــــمرو gibi meselleri de 

kasidesine dâhil etmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Arap Dili, Şiir, Darb-ı mesel, İbnü’l-Vennân, eş-Şamakmakiyye. 

THE USE OF PROVERBS (DARB AL-MATHAL) IN THE QAṢĪDA AL-SHAMQAMĀQIYYA  

Abū al-ʿAbbās Aḥmad b. al-Wannān al-Fāsī (d. 1183/1773) is one of the distinguished Maghribī poets who lived during 
the reign of the Filālī ruler Muḥammad b. ʿAbdillāh (d. 1204/1790). His father, al-Wannān, was a man of letters 

known for his wit and refined expressions, and was among the close entourage of the sultan. Upon his death, his son 
composed the famous qaṣīda al-Qaṣīdat al-Shamqamāqiyya (el-Kasîdetü’ş-Şamakmakiyye) in honor of his father and as a 
tribute to his poetic talent, for the sultan had given his father the laqab “Abū Shamqamāq.” According to the narrative, 
when the poet wished to appear before the sultan but was unable to find an opportunity, he raised his voice from a high 
place and recited the verse: 
  

26



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

مَقْمَقِ أبَِي          أبَوُ الشَّ   يَا سَيِّدِي سِبطَْ النَّبِيِّ

thus attracting the sultan’s attention and gaining permission to enter his presence. 
  
The Shamqamāqiyya, which consists of 275 verses, created great resonance particularly in the literary circles of the 
Maghrib, and many commentaries were written on it. Zehru’l-efnân min hadîkatî İbni’l-Vennânand Sharḥ al-
Shamqamāqiyya are among the important commentaries composed on this qaṣīda. 
  
The poet adopts a style in which proverbs darb al-mathal are used abundantly throughout the qaṣīda. In some verses, it is 

observed that he adheres to the original form of the proverbs both in wording and meaning. Indeed, the verse  َلَا تـَـــــــــــــــــغْـش 
ـهَا أخَْــربَُ مِــنْ جَــوْفِ حِــمَارٍ خَــلَقِ  أخَْــربَُ is a clear indication that the poet incorporates the proverb دَارَ الــظُّلْمِ وَاعْــلَمْ أنََـّ
 into his qaṣīda in its classical form. Conversely, in some verses the poet preserves the meaning of the مِـــــــــنْ جَـــــــــوْفِ حِـــــــــمَارٍ

proverb while altering its wording. For example, in the verse ٍَولََا تـَــعِدْ بِـــوعَْـــدِ عُـــرقُْـــوبٍ أخََـــا وَفِـــهْ وَفـَــى سَـــمَوْأل 
 .found in traditional sources مَـــوَاعِـــيدُ عُـــرقُْـــوبٍ appears in place of the classical form وَعْـــدِ عُـــرقُْـــوبٍ the expression بِــالأبَلَْقِ

At times, instead of quoting the proverb directly, the poet alludes to it by mentioning a single element within it. For 

instance, in the verse ِاسُ رمُْـحٍ راَصِـدٍ بِـالـطُّرُق  serves as an allusion to the كُـلَيبْ the name وَمَـنْ حَـمَاهَـا كَـكُلَيبٍْ فـَلَهُ جَـسَّ

proverb ٍأعََــــــــــزُّ مِــــــــــنْ كُــــــــــلَيبِْ وَائِــــــــــل Moreover, in some verses the poet cites proverbs of similar meaning in reference to one 

another, while in other instances he explicitly refers to the anecdote behind the proverb. Following the proverb ْأبَـْــــــــطَأُ مِـــــــــن 
 which alludes to the narrative مَـــــضَى لـِــــناَرٍ طـَــــالـِــــباً، وَبـَــــعْدَ عـــــامٍ جَـــــا بِـــــهَا يَسُـــــبُّ فـَــــرطَْ الـــــقَلَقِ he recites the verse فِـــــندٍْ

associated with that proverb. The poet not only includes widely known proverbs in Arabic literature but also incorporates 

expressions such as أسمج من واو عمرو which are familiar primarily to scholarly circles. 

Keywords: Arabic Language, Poetry, Proverb Darb al-Mathal, Ibn al-Wannān, al-Shamqamāqiyya. 

27



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

EŞʿARÎ’NİN MAKÂLÂT’I BAĞLAMINDA MEZHEPLERİN ÇOKLU AİDİYETLİ YAPISI 

Esra GÜLNİHAL 
Diyabet İşleri Başkanlığı, e-mail: esraerdemci@hotmail.com 

Bu çalışma, mezheplerin görüşlerini ve birbirleriyle olan ilişkilerini “çoklu aidiyet” kavramı çerçevesinde ele almaktadır. 
Mezhepler, tarihsel süreç içerisinde yalnızca teolojik veya siyasî saiklerle değil, aynı zamanda toplumsal ve kültürel 

dinamiklerin karşılıklı etkileşimiyle biçimlenen sosyal-beşerî yapılardır. Bu nedenle mezhepleri tek yönlü bir inanç sistemi 
olmaktan ziyade, farklı düzlemlerde etkileşen dinamik topluluklar olarak okumak gerekmektedir. Makâlât türü eserler bu 
noktada, erken dönem mezhep sınırlarının geçirgenliğinin ve farklı ekollerin karşılıklı etkileşiminin görünürlüğüne ilişkin 
çok katmanlı bir okuma zemini sunmaktadır. Bu kapsamda Ebu’l-Hasan el-Eşʿarî’nin (ö. 324/935) Makâlâtu’l-İslâmiyyîn ve 
İhtilâfu’l-Musallîn adlı eseri temel alınarak erken dönem mezheplerin düşünsel farklılaşmaları ve kesişim noktaları ortaya 
konmaya çalışılmıştır. Çalışmada, Eşʿarî’nin eserinde yer alan iki kademeli tasnifin ilk bölümü (Celîlü’l-Kelâm) esas 
alınarak mezheplerin inanç esasları karşılaştırmalı bir biçimde incelenmiştir. Nitel araştırma yönteminin benimsendiği bu 
çalışmada deskriptif (betimsel) desen kullanılmıştır. Elde edilen veriler ise karşılaştırmalı-tarihsel okuma biçimiyle 
değerlendirilmiştir. Bu şekilde her fırkanın kendi içerisindeki görüş ayrılıkları ile diğer mezheplerle kurduğu ilişkiler 
sistematik bir biçimde ortaya konulmuştur. Bulgular, mezhep içi çeşitliliğin mezhepler arası geçirgenliği arttıran bir dokuyu 
meydana getirdiğini göstermektedir. Nitekim, Şîa’nın imamet merkezli yapısına rağmen halku’l-Kur’ân gibi konularda 
Muʿtezile ve Ashâbu’l-Hadîs ile kesiştiği; Hâricîliğin küfür ve kader meselelerinde çoklu alt görüşlere sahip olduğu; 
Mürcie’nin iman ve büyük günah tanımlarında yeknesak bir doktrin oluşturamadığı anlaşılmaktadır. Bu çerçevede çalışma, 
mezheplerin keskin sınırlar yerine geçirgen katmanlar ve birbiriyle kesişen kümeler şeklinde bir yapıyı haiz olduğunu ortaya 
koymaktadır. 

Anahtar Kelimeler: İslam Mezhepleri Tarihi, Mezhep, Eşʿarî, Makâlât, Kimlik. 

THE MULTI-IDENTITY STRUCTURE OF SECTS IN THE CONTEXT OF AL-ASHʿARĪ’S MAQĀLĀT 

This study examines the doctrines of Islamic sects and their mutual interactions within the framework of the concept of 
“multiple identity.” Sects, as socio-human formations, were shaped throughout history not only by theological or 

political motives but also through the reciprocal influence of social and cultural dynamics. Therefore, rather than reading 
them as one-dimensional belief systems, it is necessary to approach them as dynamic communities interacting on multiple 
levels. Works of the Maqālāt genre, in this respect, provide a multilayered interpretive ground that reveals the permeability 
of early sectarian boundaries and the patterns of cross-interaction among different schools. Within this framework, based 
on Abu al-Hasan al-Ash'ari's (d. 324/935) work Makâlâtu'l-Islâmiyyîn ve İhtilâfu'l-Musallîn, an attempt has been made to 
reveal the intellectual differences and points of intersection between the early sects. The study focuses on the first part of 
al-Ashʿari’s bipartite classification (Jalīl al-Kalām), where the main theological issues are systematically compared. In this 
study, a qualitative research method was adopted, and a descriptive design was employed. The data obtained were 
evaluated through a comparative-historical reading approach. In doing so, both intra-sectarian disagreements and inter-
sectarian relations are systematically presented. The findings indicate that internal diversity within sects produced a 
texture that intensified permeability between them. For instance, Despite its imamate-centered structure, Shia intersects 
with Muʿtazila and Ashab al-Hadith on issues such as Khalq al-Qur'an; Khārijism displays multiple sub-opinions 
concerning disbelief and predestination; and the Murjiʾa failed to establish a uniform doctrine on faith and major sins. 
Accordingly, the study demonstrates that sects should be viewed not as rigidly bounded entities but rather as permeable 
layers and intersecting clusters within the broader landscape of early Islamic thought. 

Keywords: History of Islamic Sects, Sect, al-Ashʿari, Maqālāt, Identity. 

28

mailto:esraerdemci@hotmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

 İSLAM DÜŞÜNCESİNDE VARLIĞIN ÖRGÜSÜ OLARAK ZAMAN 

Muhammed Zahid KULDAŞ 
Bitlis Eren Üniversitesi, e-mail: mzahidkuldas@gmail.com 

Bu makale, İslam düşüncesinde zamanı “varlığın örgüsü” olarak ele alır; Kur'an, kelam ve felsefe geleneklerini 
karşılaştırmalı biçimde inceleyerek zamanın mahiyetini, yaratılışla ilişkisini, Allah-zaman bağını, kader-ecel ve ahiret 

boyutlarını tartışır. Yöntem olarak mantıksal-analitik çözümleme, klasik metinlerin (Kur'an ayetleri, “Dehr” hadisi) ve 
düşünürlerin (Kindî, İbn Sînâ, Birûnî, Gazzâlî, Fahreddin Râzî, İbn Teymiyye, İkbal) yorumlarının mukayesesini kullanılır. 

Bulgular: Kur'an'da “zaman”kavramı  geçmese de “dehr, asr, hin, vakit, ecel, karn, ahkâb” gibi kavramlarla çok katmanlı bir 
zaman tasavvuru kurulur. Gece-gündüzün yaratılışı, zamanın yaratılmışlığını gösterir (İsrâ 17/12). Zaman, hareketin 
bilgileri/sayısı olup izafidir; mekân, hız ve değişime bağlıdır (Kasas 28/71). Kelam geleneği, zamanı bağımsız ontolojik 
varlıklar olarak değil, değişimden zihnen soyutlanan itibarî/vehmî bir kavram olarak inceler; zamanın ezeliliğini reddeder, 
ezel-ebed yalnız Allah'a mahsustur. Zamanın ezelî sayılması devir ve teselsül gibi akli imkansızlıklara götürülebilir. “Dehr 
Benim” hadisi, yaratıcının zaman değil Allah olduğunu ifade eder; “dehr” Allah'ın ismi yapılmaz, te'vil edilir. Fiilî sıfatlar 
meselesinde Ehl-i sünnet, sıfatların kadîmliğini, tecellilerin hâdisliğini benimser; Allah zamada kayıtlı değildir.Allah'ın 
kader  bilgisi ezelîdir; ecel ve rızık ilahî takdir kapsamındadır. Kıyametin saati gaybtır, ansızın gelir; ahirette zaman algısı 
farklılaşır ve psikolojik boyut öne çıkar. 

Önem: Çalışma, din ile  felsefe arasında uzlaştırıcı bir çerçeve kurar; Zamanın ne mutlak ezelî bir gerçekliği ne de yalnız 
fiziksel bir ölçü yoktu, yaratılış, hareket ve bilinç deneyimiyle ortaya çıktı, Allah'tan bağımsız olmayan izafî bir örgü olduğu 
sonucuna  varır. Bu çerçeve, kader, ecel ve ahiret tasavvuruyla birlikte sunulan ve bütüncül bir anlayış sunar. 

Anahtar Kelimeler: Zaman, Dehr,Ecel,Ezel 

TIME AS THE WEAVE OF EXISTENCE IN ISLAMIC THOUGHT 

This article examines time as the "weaving of existence" in Islamic thought. It discusses the nature of time, its 
relationship with creation, the connection between God and time, and the dimensions of destiny, fate, and the afterlife 

through a comparative examination of the Quran, theological, and philosophical traditions. The method employed is 
logical-analytical analysis, comparing the interpretations of classical texts (Quranic verses, the "Dahr" hadith) and thinkers 
(Kindi, Ibn Sina, Biruni, Ghazali, Fakhr al-Din al-Razi, Ibn Taymiyya, Iqbal). 

Findings: Although the concept of "time" does not appear in the Quran, a multilayered conception of time is established 
through concepts such as "dahr, asr, hin, zaman, ajal, qarn, and ahkab." The creation of day and night demonstrates the 
created nature of time (Al-Isra 17:12). Time is the information/number of motions and is relative; it is dependent on space, 
speed, and change (Al-Qasas 28:71). The Kalam tradition examines time not as independent ontological entities, but as a 
nominal/imaginary concept mentally abstracted from change. It rejects the eternity of time, and eternity is exclusive to 
God. The notion of time as eternal can lead to rational impossibilities such as cycles and successions. The hadith "Dahr is 
Mine" states that the Creator is God, not time; "dahr" is not used as God's name, but is interpreted. Regarding the issue of 
physical attributes, the Ahl al-Sunnah embrace the eternality of attributes and the emergent nature of manifestations; God 
is not bound by time. God's knowledge of destiny is eternal; death and sustenance are within the scope of divine decree. 
The hour of the apocalypse is unseen, arriving suddenly; in the afterlife, the perception of time changes, and the 
psychological dimension becomes prominent. 

Significance: The study establishes a reconciling framework between religion and philosophy; it concludes that time is 
neither an absolute eternal reality nor a purely physical measure, but a relative fabric that emerges through creation, 
movement, and the experience of consciousness, not independent of God. This framework offers a holistic understanding, 
presented alongside the concept of fate, destiny, and the afterlife. 

Keywords: Time, Time, Death, Eternity 

29

mailto:mzahidkuldas@gmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

DİYARBEKİR VİLAYETİ VE ÇEVRESİNDE BELEDİYECİLİK FAALİYETLERİNİN BAŞLAMASI 

Mahmut YILMAZ 
Dicle Üniversitesi, e-mail: mahmutyilmazdicle@gmail.com 

Osmanlı Devleti’nin en önemli vilayetlerinden biri olan Diyarbekir Vilayeti ve çevresinde birer yerel yönetim örneği 
olan belediyelerin teşkilatlanmasına yönelik atılan adımları incelediğimiz çalışmamız yerel tarihin yanında Osmanlı 

kurumlarına dair de önemli gelişmeleri kapsamaktadır. 

Çalışmamızda arşiv vesikaları, vilayet salnameleri, matbu kaynaklar ve kent tarihlerine dair yapılan çalışmalar objektif ve 
karşılaştırmalı olarak incelenerek Osmanlı Devleti’nin belediye alanında kurumsallaşması Diyarbekir Vilayeti örneği 
üzerinden incelenmeye çalışılmıştır. 

Elde edilen bulgular neticesinde Diyarbekir Vilayeti ve çevresinde Osmanlı Devleti’nin attığı ilk belediyeleşme adımlarını 
gerek arşiv kaynaklarından gerek salnameler ile matbu kaynaklardan öğrenmekteyiz. Daha önce kadılar ve vakıflar 
üzerinden yürütülen şehir yönetimi ve kamu hizmetinin Tanzimat sonrasında hızlı bir şekilde yerini belediyelere ve 
belediye meclislerine bıraktığı görülmektedir. Böylece Osmanlı şehir idaresinde Belediye Meclisleri ile birlikte yeni bir 
temsil zümresinin oluştuğu ve modern şehirciliğin kuruluşunda bu meclislerin önemli bir görev üstlendiği söylenebilir. 

Bu çalışmayla birlikte bölgede daha önce pek çalışılmamış olan yerel yönetimlerin kuruluşu ve faaliyetleri ile sonuçlarına 
dair tarihi veriler incelenerek bölge tarihimize yeni bir katkı ve perspektif sunulması amaçlanmıştır. 

Yerel yönetimlerin tebaa ve devlet arasında bir köprü vazifesi gördüğü bu dönem içerisinde sadece olumlu yönler değil 
ayrıca yetkilerini suistimal eden belediye yetkililerine dair tespitler de çalışmamızda yer bulmaktadır. Osmanlı’nın en 
sancılı dönemlerinde belediyelerin oynadığı tarihi roller de yine önemli bir veri olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Belediye, Vilayet Nizamnamesi, Osmanlı'da Belediyecilik, Diyarbakır, Mardin, Siirt, Bitlis,  

Anahtar Kelimeler: Kadı, Vakıf, Yerel Yönetim 

START OF MUNICIPALITY ACTIVITIES IN AND AROUND DİYARBEKIR PROVINCE 

Our study examines the steps taken towards the organization of municipalities, which are examples of local 
government, in Diyarbekir Province and its surrounding areas, one of the most important provinces of the Ottoman 

Empire. This study covers not only local history but also significant developments in Ottoman institutions. Through an 
objective and comparative examination of archival documents, provincial yearbooks, printed sources, and urban histories, 
we attempt to examine the institutionalization of municipalities in the Ottoman Empire through the example of Diyarbekir 
Province. 

The findings provide insights into the Ottoman Empire's first steps toward municipalization in Diyarbekir Province and its 
surrounding areas, both from archival sources, yearbooks, and printed sources. It appears that city administration and 
public services, previously conducted through judges and foundations, quickly gave way to municipalities and municipal 
councils after the Tanzimat reforms. Thus, it can be argued that a new representative group emerged within Ottoman city 
administration with the municipal councils, and that these councils played a crucial role in the establishment of modern 
urban planning 

This study aims to offer a new perspective on the region's history by examining historical data on the establishment, 
activities, and outcomes of local governments, which have not been studied in the region before. 

During this period, when local governments served as a bridge between citizens and the state, our study highlights not 
only the positive aspects but also reveals observations of municipal officials abusing their authority. The historical roles 
played by municipalities during the most difficult periods of the Ottoman Empire also provide significant insight. 

Keywords: Municipality, Provincial Regulations, Municipality in the Ottoman Empire, Kadi, Local Government. 

30

mailto:mahmutyilmazdicle@gmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

ADAY DİN GÖREVLİLERİNDE PSİKOLOJİK DAYANIKLILIK VE MERHAMET 

Mehmet Nesim ANUŞTEKİN 
Milli Eğitim Bakanlığı, e-mail: anustekinnesimm@hotmail.com 

Bu araştırma, aday din görevlilerinde psikolojik dayanıklılık ile merhamet arasındaki ilişkiyi betimsel ve ilişkisel açıdan 
incelemeyi amaçlamaktadır. Çalışmada “Aday din görevlilerinin psikolojik dayanıklılık ve merhamet düzeyleri ne 

düzeydedir?” ve “Bu düzeyler yaş, cinsiyet, medeni hâl, anne-baba tutumu, çocuk sayısı ve dini eğitimin veriliş şekli 
değişkenlerine göre farklılaşmakta mıdır?” sorularına yanıt aranmıştır. Araştırmanın verileri, Diyanet akademilerinde 
eğitime devam eden 345 aday din görevlisinden elde edilmiştir. Katılımcılara “Kişisel Bilgi Formu”, “Yetişkin Psikolojik 
Dayanıklılık Ölçeği” ve “Yetişkin Merhamet Ölçeği” uygulanmıştır. Veriler, t testi, ANOVA, Kruskal-Wallis testi ve Pearson 
korelasyon analizi ile değerlendirilmiştir. Bulgulara göre aday din görevlilerinin psikolojik dayanıklılık ve merhamet 
düzeyleri yüksek bulunmuştur. Ancak psikolojik dayanıklılık ile merhamet arasında anlamlı bir ilişki tespit edilmemiştir. 
Psikolojik dayanıklılık düzeyleri yaş, baba tutumu, çocuk sayısı ve dini eğitimin veriliş şekline göre farklılaşırken; cinsiyet, 
medeni hâl ve anne tutumuna göre farklılaşmamaktadır. Merhamet düzeylerinin ise yaş, medeni hâl, anne-baba tutumu ve 
çocuk sayısına göre farklılaştığı; cinsiyet ve dini eğitimin veriliş şekline göre farklılaşmadığı belirlenmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Din Psikolojisi, Aday Din Görevlisi, Psikolojik Dayanıklılık, Merhamet. 

PSYCHOLOGICAL RESILIENCE AND COMPASSION IN CANDIDATE RELIGIOUS PERSONNEL 

This study aims to examine the relationship between psychological resilience and compassion in prospective religious 
personnel from a descriptive and correlational perspective. The study sought to answer the questions: “What are the 

levels of psychological resilience and compassion among prospective religious officials?” and “Do these levels differ 
according to variables such as age, gender, marital status, parental attitude, number of children, and the form of religious 
education?” The data for the study were obtained from 345 prospective religious officials continuing their education at 
Diyanet academies. Participants were administered a “Personal Information Form,” the “Adult Psychological Resilience 
Scale,” and the “Adult Compassion Scale.” The data were evaluated using t-tests, ANOVA, Kruskal-Wallis tests, and 
Pearson correlation analysis. According to the findings, the psychological resilience and compassion levels of the 
prospective religious officials were found to be high. However, no significant relationship was found between psychological 
resilience and compassion. Levels of psychological resilience differed according to age, father's attitude, number of children, 
and the method of religious education; they did not differ according to gender, marital status, or mother's attitude. 
Compassion levels were found to differ according to age, marital status, parents' attitude, and number of children; they did 
not differ according to gender or the method of religious education. 

 Keywords: Psychology of Religion, Candidate Religious Personnel, Psychological Resilience, Compassion. 

31

mailto:anustekinnesimm@hotmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

SÜRYANİ DİN EĞİTİMİNDE DİL EĞİTİMİNİN ÖNEMİ 

Kübra ÖZDEMİR 
Milli Eğitim Bakanlığı, e-mail: kubraakkuzu95@gmail.com 

Bu çalışma, Kadim Süryani ve İslami dil eğitimlerinin tarihsel gelişim süreçleri, amaçları ve pedagojik yaklaşımlarını 
mukayeseli bir bakış açısıyla ele almaktadır.  Kadim Süryani geleneğinde dil eğitimi, özellikle Süryanicenin kutsal bir 

dil olarak korunması İncil diline hakim olmak ve litürjik metinlerinin doğru okunup anlaşılması üzerine temellendirilmiştir. 
İslami dil eğitimi ise Arapçanın da Kur’an’ın dili olması ve iman eden kimsenin dinin emir ve yasaklarına muhatap 
olmasından kaynaklı kutsallık ithafı mevcuttur. Nitekim iki gelenekte de dil bir iletişim aracı olmaktan farklı olarak iman, 
ibadet ve kültürel aidiyeti nakleden bir özelliğe sahiptir. 

Metodolojik açıdan Süryani geleneğinde dil eğitimi kilise merkezli olup geleneksel eğitim modelinin uygulandığı düz 
anlatım, tekrar ve ezbere dayalı bir öğretim yöntemi kullanılmaktadır.  İslam dil eğitiminde ise merkezde medresenin esas 
alındığı Arapça grameri olarak kelime matematiği benzetmesiyle sarf derslerinin; cümle bilgisi içeriğine sahip olan nahiv 
derslerinin bununla birlikte imla-inşa, kıraat ve Kur’an tefsiri esaslı bir yöntem kullanılmaktadır. 

Günümüzde aktif olarak dil eğitiminin icra edildiği Süryani kurumları dil eğitiminde geleneksel eğitim modeline devam 
etmektedir. İslami dil eğitiminde ise geleneksel ve modern yöntemlere başvurularak kutsal dilin eğitiminde gelenek ve 
modern yöntem arasında bir denge arayışı ortaya çıkmaktadır. 

Sonuç olarak, Süryani ve İslami dil eğitimleri tarihsel ve teolojik kökenleri bakımından farklı olsa da dilin kutsallığına ve 
kimlik kazandırıcı gücüne ilişkin ortak bir niteliğe sahiptir. Bu mukayese, dinî dil öğretiminin sadece teolojik değil, aynı 
zamanda kültürel süreklilik açıdan da kritik bir rol oynadığını göstermektedir. 

Anahtar Kelimeler: Süryanice, Dil Eğitimi, Kutsal, Geleneksel. 

THE IMPORTANCE OF LANGUAGE EDUCATION IN ASSYRIAN RELIGIOUS EDUCATION 

This study examines the historical development processes, objectives, and pedagogical approaches of ancient Syriac and 
Islamic language education from a comparative perspective. In the ancient Syriac tradition, language education is 

primarily based on preserving Syriac as a sacred language, mastering the language of the Bible, and ensuring the accurate 
reading and comprehension of liturgical texts. In Islamic language education, Arabic is attributed a similar sanctity, as it is 
the language of the Qur’an and because the believer directly encounters the divine commands and prohibitions through it. 
Thus, in both traditions, language functions not merely as a means of communication but as a medium that transmits 
faith, worship, and cultural identity. 

From a methodological standpoint, Syriac language education is church-centered, employing a traditional instructional 
model based on direct exposition, repetition, and memorization. In Islamic language education, on the other hand, the 
madrasah serves as the central institution, where Arabic grammar (sarf)—often likened to the “mathematics of words”—
and syntax (nahw)—which covers the structure of sentences—are taught. Along with these, orthography and composition 
(imla–insha), Qur’anic recitation (qira’ah), and Qur’anic exegesis (tafsir) constitute the main components of the 
instructional approach. 

Today, Syriac institutions that continue active language teaching largely maintain the traditional model of instruction. In 
Islamic language education, however, both traditional and modern pedagogical methods are applied, leading to a search for 
balance between heritage and contemporary approaches in the teaching of sacred languages. 

In conclusion, although Syriac and Islamic language education differ in their historical and theological origins, they share a 
common understanding of the sacredness of language and its identity-forming power. This comparison reveals that 
religious language education plays a critical role not only theologically but also in maintaining cultural continuity. 

Keywords: Syriac, Language Education, Sacred, Traditional. 

32

mailto:kubraakkuzu95@gmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

HAVAALANI ÇALIŞANLARININ YATIRIM KARARLARINI ETKILEYEN FAKTÖRLER: 
DAVRANIŞSAL FINANS PERSPEKTIFIYLE ANALİZİ  1

Elif KARATAŞ 
Dicle Üniversitesi, e-mail: elifkaratas2147@gmail.com  

Muhammed Fatih YÜRÜK 
Dicle Üniversitesi, e-mail: mfyuruk@gmail.com 

Y atırımcılar, yatırım kararı alırken yalnızca ekonomik ve finansal göstergelerden değil; sezgileri, deneyimleri ve 
psikolojik eğilimlerinden de etkilenmektedir. Bu durum, geleneksel finans teorisinin varsayımlarını sorgulamakta ve 

davranışsal finans alanının temelini oluşturmaktadır. Neoklasik yaklaşıma göre bireyler rasyonel kararlar alır ve ekonomik 
güdüler doğrultusunda hareket eder. Ancak sanayileşme ve küreselleşme sürecinde yaşanan ekonomik krizler, yatırımcı 
davranışlarının çok boyutlu yapısının dikkate alınmasını zorunlu kılmıştır. Bu nedenle finansal karar alma süreçlerinde 
psikolojik ve sosyal faktörlerin de değerlendirilmesi gerekmektedir. Geleneksel finans teorileri rasyonel insan varsayımına 
dayanmakta olsa da yatırım kararlarını etkileyen çeşitli bilişsel ve duygusal unsurları açıklamakta yetersiz kalmaktadır. 
Davranışsal finans ise duygusal, sosyal ve bilişsel önyargıların etkisini kabul ederek finansal karar alma süreçlerini daha 
kapsamlı bir perspektifle ele almaktadır. Bu araştırmanın amacı, Türkiye’deki havaalanı çalışanlarının yatırım kararlarını 
etkileyen faktörleri belirlemek ve bu faktörler arasındaki nedensel ilişkileri açıklamaktır. Bu doğrultuda literatüre katkı 
sunulması hedeflenmektedir. Davranışsal finans literatürü, finansal karar alma süreçlerinin karmaşık ve çok boyutlu 
yapısını vurgulamakta; bireylerin sınırlı rasyonelliği, duygusal eğilimleri ve bilişsel önyargılarının hem bireysel yatırımcı 
davranışları hem de piyasa dinamikleri üzerinde belirleyici rol oynadığını ortaya koymaktadır. Söz konusu alan, finans 
kuramını zenginleştirmenin yanı sıra finansal danışmanlık, portföy yönetimi ve bireysel finansal planlama gibi 
uygulamalarda yatırımcıların daha bilinçli ve sağlıklı kararlar almasına yönelik stratejilerin geliştirilmesine önemli katkılar 
sağlamaktadır 

Anahtar Sözcükler: Davranışsal Finans, Havacılık Sektörü, Finans, Yatırım, Karar Alma. 

FACTORS INFLUENCING THE INVESTMENT DECISIONS OF AIRPORT EMPLOYEES: AN 
ANALYSIS FROM A BEHAVİORAL FINANCE PERSPECTIVE 

Investors make their investment decisions not only on the basis of economic and financial indicators but also under the 
influence of intuition, experience, and psychological tendencies. This reality challenges the assumptions of traditional 
finance theory and underscores the significance of behavioral finance. While the neoclassical approach assumes that 
individuals act rationally, economic fluctuations experienced during industrialization and globalization have demonstrated 
the multifaceted nature of investor behavior. Therefore, financial decision-making processes must be evaluated not only 
from an economic perspective but also by considering psychological and social factors. Traditional finance theories fall 
short in explaining the cognitive and emotional elements that shape investment decisions, whereas behavioral finance 
offers a more comprehensive perspective by acknowledging the impact of such biases on decision-making. This study aims 
to identify the factors influencing the investment decisions of airport employees in Türkiye and to explain the causal 
relationships among these factors. The findings are expected to contribute to the literature and shed light on the 
development of more effective strategies for understanding investor behavior. The behavioral finance literature emphasizes 
that individuals’ bounded rationality, emotional tendencies, and cognitive biases significantly affect both investor behavior 
and market dynamics. In this context, behavioral finance not only enriches financial theory but also contributes to more 

 Bu çalışma; Dicle Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Havacılık Yönetimi Anabilim Dalı Yüksek Lisans Programı bünyesinde Dr. Öğretim Üyesi 1

Muhammed Fatih YÜRÜK danışmanlığında Elif KARATAŞ tarafından yürütülmekte olan yüksek lisans tezinden üretilmiştir.

33

mailto:elifkaratas2147@gmail.com
mailto:mfyuruk@gmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

informed decision-making in practical fields such as financial advisory, portfolio management, and personal financial 
planning. 

Keywords: Behavioral Finance, Aviation Sector, Finance, Investment, Decision-Making 

34



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

ESG PERSPEKTİFİNDEN KÜRESEL HAVAYOLU ŞİRKETLERİNİN SÜRDÜRÜLEBİLİRLİK 
PERFORMANSLARININ KARŞILAŞTIRMALI ANALİZİ 

Ömer SUBAŞI 
Dicle Üniversitesi, e-mail: omersubasi.47@gmail.com  

Muhammed Fatih YÜRÜK 
Dicle Üniversitesi, e-mail: mfyuruk@gmail.com 

K üresel ulaşım talebi ve ekonomik büyüme, havacılık sektörünün hızla gelişmesine yol açmıştır. Ancak bu büyüme, 
çevresel, sosyal ve yönetişim (ESG) boyutlarında yeni sorumluluklar doğurmuştur. Fosil yakıt kullanımı karbon 

emisyonlarını artırırken; doğal kaynak tüketimi, çalışan hakları ve kurumsal şeffaflık gibi konular da sektörün 
sürdürülebilirlik temelli yeniden yapılandırılmasını zorunlu kılmaktadır. Bu çalışma, ESG çerçevesinde uluslararası 
havayolu şirketlerinin sürdürülebilirlik performanslarını karşılaştırmayı amaçlamaktadır. Skytrax verilerine göre küresel 
çapta en iyi 20 havayolu arasında yer alan ve kıtalararası temsiliyete sahip Türk Hava Yolları, Lufthansa Group, Air Canada, 
Singapore Airlines ve Emirates’in 2021–2023 yıllarına ait sürdürülebilirlik raporları, nitel araştırma yöntemiyle doküman 
analizi yaklaşımı kullanılarak incelenmiştir. Analizde karbon emisyonlarını azaltma stratejileri, sürdürülebilir havacılık 
yakıtı (SAF) kullanımı, atık yönetimi, çalışan refahı, toplumsal katkılar ve yönetişim uygulamaları dikkate alınmıştır. 
Bulgular, çevresel sürdürülebilirlik alanında genelde benzer yaklaşımların benimsendiğini; buna karşın sosyal ve yönetişim 
boyutlarında bölgesel farklılıkların belirgin olduğunu göstermektedir. Özellikle kurumsal şeffaflık ve çalışan odaklı 
politikaların coğrafi ve kültürel bağlamlara göre değiştiği gözlemlenmiştir. Bu çalışma, havacılık sektöründe ESG temelli 
sürdürülebilirlik anlayışının bölgesel dinamiklerini ortaya koyarak literatüre katkı sağlamayı hedeflemektedir.  

Anahtar Kelimeler: ESG, sürdürülebilirlik, havacılık sektörü, Türk Hava Yolları, Lufthansa, Air Canada, Emirates, 
Singapore Airlines, doküman analizi 

A COMPARATIVE ANALYSIS OF THE SUSTAINABILITY PERFORMANCE OF GLOBAL 
AIRLINES FROM AN ESG PERSPECTIVE 

Global transportation demand and economic growth have led to the rapid development of the aviation industry. However, 
this growth has introduced new responsibilities in terms of environmental, social, and governance (ESG) dimensions. 
While the use of fossil fuels increases carbon emissions, issues such as natural resource consumption, employee rights, and 
corporate transparency necessitate a sustainability-based restructuring of the sector. This study aims to compare the 
sustainability performance of international airline companies within the ESG framework. Sustainability reports from 2021 
to 2023 of Turkish Airlines, Lufthansa Group, Air Canada, Singapore Airlines, and Emirates all of which are among the 
world’s top 20 airlines according to Skytrax and have intercontinental representation were examined using the qualitative 
research method of document analysis. The analysis considered strategies for reducing carbon emissions, the use of 
sustainable aviation fuel (SAF), waste management, employee well-being, social contributions, and governance practices. 
The findings indicate that, in general, similar approaches are adopted in the field of environmental sustainability; however, 
regional differences are more pronounced in the social and governance dimensions. In particular, it was observed that 
corporate transparency and employee-focused policies vary depending on geographical and cultural contexts. This study 
aims to contribute to the literature by revealing the regional dynamics of ESG-based sustainability understanding in the 
aviation industry. 

Keywords: ESG, sustainability, Aviation Industry, Turkish Airlines, Lufthansa, Air Canada, Emirates, Singapore Airlines, 
Document Analysis. 

35

mailto:omersubasi.47@gmail.com
mailto:mfyuruk@gmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

SİVİL HAVACILIK KONULU YÜKSEK LİSANS TEZLERİNİN DOKÜMAN ANALİZİ  

Gülten ÇETİNER 
Dicle Üniversitesi, e-mail: mirvegul@gmail.com  

Muhammed Fatih YÜRÜK 
Dicle Üniversitesi, e-mail: mfyuruk@gmail.com 

Bu çalışmanın amacı, YÖK Ulusal Tez Merkezi’nde “sivil havacılık” konusu altında yer alan ve erişime açık durumda 
bulunan toplam 18 yüksek lisans tezini doküman analizi yöntemiyle inceleyerek Türkiye’de sivil havacılık alanındaki 

akademik eğilimleri, tematik yoğunlukları ve yöntemsel yönelimleri kapsamlı bir biçimde ortaya koymaktır. Çalışmada 
yöntem olarak sistematik bir doküman analizi benimsenmiş; belirlenen tezler yıllara, üniversitelere, enstitülere, anabilim 
dallarına, veri toplama yöntemlerine, örneklem türlerine ve tematik içeriklere göre sınıflandırılarak değerlendirilmiştir. 
Bulgular, sivil havacılık alanındaki tez üretiminin 2002–2025 yılları arasında dalgalı ancak giderek çeşitlenen bir yapı 
sergilediğini; çalışmaların özellikle sosyal bilimler temelli enstitülerde yoğunlaştığını; en sık kullanılan veri toplama 
yönteminin anket olduğunu ve tezlerin büyük bölümünün insan kaynakları, emniyet, operasyonel süreçler ve eğitim 
temaları etrafında şekillendiğini göstermektedir. Sonuç olarak bu çalışma, Türkiye’de sivil havacılık alanının akademik 
açıdan gelişmekte olan bir araştırma alanı olduğunu; tematik genişleme eğilimi taşısa da özellikle yönetim, insan faktörü ve 
operasyonel yapı odaklı çalışmaların öne çıktığını; buna karşılık dijitalleşme, sürdürülebilirlik ve kriz yönetimi gibi güncel 
alanlarda daha fazla akademik üretime ihtiyaç bulunduğunu ortaya koymaktadır. 

 Anahtar Kelimeler: Sivil Havacılık, Doküman Analizi, Akademik Eğilimler. 

DOCUMENT ANALYSIS OF MASTER'S THESIS ON CIVIL AVIATION 

The purpose of this study is to analyze a total of 18 master’s theses available in the Council of Higher Education (YÖK) 
National Thesis Center under the subject category of “civil aviation” using the document analysis method, and to 

comprehensively reveal the academic trends, thematic concentrations, and methodological orientations in Turkey’s civil 
aviation research field. A systematic document analysis approach was employed; the selected theses were examined and 
classified according to year, university, institute, department, data collection method, sample type, and thematic content. 
The findings indicate that thesis production in the field of civil aviation demonstrated a fluctuating yet increasingly 
diversified pattern between 2002 and 2025, that studies were predominantly concentrated within social sciences–oriented 
institutes, that surveys were the most frequently used data collection method, and that most theses centered around 
themes such as human resources, safety, operational processes, and education. As a result, the study reveals that civil 
aviation is an emerging academic research area in Turkey; although it shows a tendency toward thematic expansion, 
research remains primarily focused on management, human factors, and operational structures, while highlighting the 
need for increased academic work in contemporary areas such as digitalization, sustainability, and crisis management. 

Keywords: Civil Aviation, Document Analysis, Academic Trends. 

36

mailto:mirvegul@gmail.com
mailto:mfyuruk@gmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

HİNT ALT KITASI DERS MECLİSLERİNDE ‘ÖTEKİ’: ENVER ŞÂH EL-KEŞMÎRÎ’NİN SÜNEN-İ EBÎ 
DÂVÛD EMÂLÎSİ’NDEKİ ELEŞTİRİLERDEN HAREKETLE 

Fatih Muhammet YÜKSEL  
Ardahan Üniversitesi, e-mail: fatihmuhammetyuksel@ardahan.edu.tr 

T arihsel süreçte kesintisiz olarak devam eden hadisleri anlama, anlamlandırma ve yorumlama faaliyetinin bir veçhesini 
de “ders meclisleri” oluşturmaktadır. Hz. Peygamber’in (s.a.s.) birçok meseleyi kimi zaman ders meclisi tadında bazen 

de hutbe veya sohbet formatında ashabına açıkladığı bilinmektedir. Hatta rivayetlerden onun (s.a.s.) hanım sahabiler için 
özel ders-sohbet günü tayin ettiği de anlaşılmaktadır. İşte, bu geleneğin devamı niteliğindeki ders meclislerinin modern 
dönemdeki örnekleriyle Hint Alt Kıtasında bolca karşılaşılmaktadır. Bu noktada Hint Müslümanlığının farklı 
fraksiyonlarına mensup ulemanın talebe okutma faaliyeti esnasında temel hadis eserlerini şerh etmeye önem verdiği ve bu 
doğrultuda ders halkaları akdettiği belirtilmelidir. Ders ortamlarının telif faaliyetine nazaran daha interaktif bir atmosfer 
taşıdığı düşünüldüğünde, bu meclislerde nispeten serbest bir anlatım tarzının uygulandığı anlaşılmaktadır. Modern dönem 
hadis âlimlerinden olan Enver Şâh el-Keşmîrî’nin (ö. 1933) birçok eseri bu şekilde hayat bulmuş, ders verdiği esnada 
talebeleri imkân dâhilinde açıklamalarını not etmiştir. Sonrasında bu notlar kitap formatına çevrilip onun eserleri 
arasındaki yerini almıştır. Bu kabil eserlerinden biri, Ebû Dâvûd’un es-Sünen’i üzerine tertip ettiği derslerdeki izahlarından 
müteşekkil el-Emâlî ʻalâ Sünen-i Ebî Dâvûd’dur. Bir şârih olarak o, evvelemirde şerh ettiği eserin musannifi Ebû Dâvûd’a 
zaman zaman itiraz etmiştir. Keza çeşitli hadisçilere ve şârihlere, Hanefî bilginlerden başlamak üzere fıkıh âlimlerine; Hint 
alt kıtasının popüler figürleri Sıddık Hasan Han, Nezir Hüseyin, Sir Seyyid Ahmed Han ve Abdullah Çekrâlevî’ye 
tenkitlerde bulunmuştur. Ayrıca “bazı cahiller” ve “dersin kendisine fayda sağlamayacağı kişiler” gibi vasıflarla nitelenen 
muhataplara eleştiriler yöneltmiştir. Geçmiş dönem âlimlerine yönelik itirazlarında oldukça saygılı bir üslup kullanmış ve 
fakat muasır muhalifleri söz konusu olduğunda eleştiri dozunu yükseltmiştir. Onun farklı tonlardaki eleştirileri, bu tebliğde 
sistematik bir tasnifle ele alınıp analiz edilecektir. Böylelikle önemli bir şârihin ders meclislerinin atmosferi, “kendi” ve 
“öteki” denkleminde resmedilmiş olacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Hadis, Hint Alt Kıtası, Ebû Dâvûd, Keşmîrî, Şerh, Emâlî. 

THE ‘OTHER’ IN THE LESSON ASSEMBLIES OF THE INDIAN SUBCONTINENT: AN 
ANALYSIS BASED ON THE CRITICISMS IN ANWAR SHĀH AL-KASHMĪRĪ’S AMĀLĪ ‘ALĀ 

SUNAN-İ ABĪ DĀWŪD 

The continuous activity of understanding, interpreting, and making meaning of Hadith throughout history has found 
one of its facets in majālis al-dars (teaching assemblies). It is known that the Prophet Muhammad (PBUH) explained 

various issues to his companions, sometimes in the form of a study circle, and sometimes as a sermon (khutbah) or general 
talk (ṣuhbah). Furthermore, narrations indicate that he even designated special study and discussion days for female 
companions. The majālis al-dars is a continuation of this tradition, and its modern-era examples are frequently 
encountered in the Indian Subcontinent. At this juncture, it must be noted that the scholars (‘ulama) belonging to different 
factions of Indian Islam have prioritized commenting (sharh) on fundamental Hadith works during their teaching activities 
and have thus held teaching circles. Considering that the teaching environment typically presents a more interactive 
atmosphere compared to authorship, these circles are understood to have utilized a relatively free style of expression. Many 
works of Anwar Shāh al-Kashmīrī (d. 1933), a prominent modern Hadith scholar, came into existence in this manner. While 
he was teaching, his students would note down his explanations as much as possible. These notes were subsequently 
transformed into book format and took their place among his works. One such example is al-Amālī ‘alā Sunan-i Abī Dāwūd, 
which is composed of the elucidations he provided during the lessons he organized on Abū Dāwūd’s as-Sunan. As a 
commentator (shārih), al-Kashmīrī occasionally raised objections to the author (musannif) of the work he was expounding 
upon, namely Abū Dāwūd. He also directed criticisms towards various Hadith scholars and commentators, starting with the 

37



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

Hanafī jurists (fuqahā). Furthermore, he levelled critiques at popular figures of the Indian Subcontinent, such as Siddīq 
Hasan Khān, Nazīr Husayn, Sir Sayyid Ahmad Khān, and ʿAbdullāh Chakkrālāvī. Additionally, he criticized those he 
described with epithets such as “some ignorant individuals” and “individuals for whom the instruction will be of no 
benefit”. While he employed a very respectful tone in his objections directed towards earlier scholars, he intensified the 
dosage of his criticism when addressing his contemporary opponents. His criticisms, presented in varying tones, will be 
systematically classified and analyzed in this paper. This analysis will thus delineate the atmosphere of an important 
commentator's study circles through the prism of the “Self” and the “Other” dynamic. 

Keywords: Hadith, Indian Subcontinent, Abū Dāwūd, Kashmīrī, Commentary, Dictations. 

38



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

SÜYÛTÎ’YE GÖRE MÜFESSİRİN BİLMESİ GEREKEN İLİMLER BAĞLAMINDA BELLİ BAŞLI 
MÜFESSİRLER 

Mehmet Yusuf HAKLI 

 Dicle Üniversitesi, e-mail: yusufhilvani@hotmail.com 

Bilim dallarında ihtisaslaşmanın yoğun olduğu bir çağda yaşıyoruz. Tıp, matematik, doğa bilimleri, sosyal bilimler vb. 
alanlarda ihtisaslaşmaya gidildiği gibi, Bu durumun Kur’an’la ilgili ilimlerde de gittikçe yaygın bir hal aldığını 

görüyoruz. İhtisaslaşma, problemleri en kısa yoldan çözüme kavuşturmak için bir çözüm olarak kabul edilse de bir 
daralmayı da beraberinde getirmektedir. Yani kendi alanında mütehassıs olan araştırmacı veya bilim adamı, yoğunlaştığı 
alandan başka alanı ihmal edebilmekte ve daha önce öğrenmiş olduğu bazı bilgileri unutabilmektedir. 

Genelde İslâm tarihine, özelde ise tefsir tarihine baktığımızda meşhur âlimlerin kendilerini hemen her alanda (özellikle 
dini ilimlerde) çok iyi yetiştirdiklerini ve birçok ilmi sahada söz sahibi olduklarını görürüz. Bunun ispatı da birçok alanda 
yazmış oldukları kitaplar ve asırlar boyu devam eden tesirleridir. Bir müfessir, tefsirde etkin olduğu gibi hadis, fıkıh, kelam, 
dil, edebiyat, tarih vb. alanlarda da söz söyleyebilecek yetkinlikte olmuştur. Bu bağlamda bir müfessirin sahip olması 
gereken ilimler doğrultusunda kriterler tespit edilmiştir. Müfessir olmanın kriterlerini tespit eden âlimlerden biri de İmam 
Süyûtî’dir. Ona göre bir müfessirin sahip olması gereken ilimlerin adedi on beştir. Günümüzde, Ömer Nasuhi Bilmen de 
yaşadığımız asrın gerekliliklerini dikkate alarak bu şartlara birkaç tane daha ilave etmiştir.  

Bu çalışmada Süyûti’nin müfessirlik için belirlediği şartlar kısaca açıklanacak ardından bazı meşhur müfessirlerin bu 
şartların ne kadarına sahip olduklarına dair tespitler yapılacaktır. Özellikle rivayet, dirayet ve mezhebi tefsirlerde zirve 
konumunda olan müfessirler ele alınacaktır. 

Anahtar Kelimeler: İlim, Tefsir, Müfessir, Süyûtî, Kriter. 

39

mailto:yusufhilvani@hotmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

DİYANET İŞLERİ BAŞKANLIĞI'NA BAĞLI 4-6 YAŞ GRUBU KUR’AN KURSLARI 
ÖĞRENCİLERİNDE DİNİ DUYGUNUN OLUŞUMU 

Abdulvahit KAMALİ 
Dicle Üniversitesi, e-mail: kamali-30@hotmail.com 

Bu çalışma, Diyanet İşleri Başkanlığına bağlı 4-6 yaş Kur’an kurslarındaki öğrencilerde dini duygunun oluşumunu, bu 
kursların, öğrencilerin dini duygularının gelişimine katkısını araştırmayı amaçlamaktadır. Bu doğrultuda ilk olarak 

YÖKTEZ, İSAM, Dergi Park Akademi, YÖK Akademik gibi veri tabanları taranmıştır. Akabinde çocukluk dönemi gelişim 
özellikleri, çocukluk dönemi dini duygunun gelişim özellikleri, çocuklarda temel dini vasıflar, dini duyguyu besleyen 
kaynaklar, çocukluk dönemi Allah tasavvuru, çocukluk dönemi dua ve ibadet gelişimi, 4-6 yaş döneminde din eğitiminde 
dikkat edilmesi gereken hususlar analiz edilmiştir.  

Literatür taramasının kullanıldığı bu araştırmada 4-6 yaş grubu öğrencilerin dini duygu ve gelişimlerinde başta anne 
babalarının söz ve eylemleri olmak üzere Kur’an kurslarında öğreticiler tarafından verilen bilgilerin ve sergilen davranışların 
olumlu ya da olumsuz manada etkili olduğu, bu durumun hayatın ilerleyen aşamalarında köklü alışkanlıklara dönüştüğü 
tespit edilmiştir. Ayrıca inanç, ibadet ve dua ile ilgili bilgi aktarımında çok dikkatli olunması, çocukların seviyesine uygun 
bir dil anlatımının benimsenmesi, bu hususlarla ilgili yanlış ve mübalağalı bilgi aktarımından kaçınılması, onların dini 
duygusuna hitap eden bir sevgi eksenli dilin kullanılması gerektiği, aksi takdirde 4-6 yaş aralığındaki çocukların dine karşı 
tutumlarının olumsuz olacağı ve bu durumun bir tahribata sebep olacağı müşahede edilmiştir.  

Konuyla ilgili yapılan bu çalışmada, DİB bünyesinde açılan 4-6 yaş Kur’an kurslarının açılışının yakın bir geçmişe 
dayanması vb. sebeplerden dolayı alanla ilgili çalışmaların istenilen seviyede olmadığı, yeni araştırmalara ihtiyaç duyulduğu 
tespit edilmiştir.  

Araştırma, 4-6 yaş aralığındaki Kur’an kursu öğrencilerinin dini gelişim duygularını ele alıp analizini yapması ve ilerde 
yapılacak olan çalışmalara ilham olması bakımından önemlidir. 

Anahtar Kelimeler: Din Eğitimi, Dini Duygu, Diyanet İşleri Başkanlığı, Gelişim, 4-6 Yaş Kur’an Kursu. 

THE FORMATION OF RELIGIOUS SENTIMENT IN 4-6 YEAR OLD QURAN COURSE 
STUDENTS AFFILIATED WITH THE PRESIDENCY OF RELIGIOUS AFFAIRS 

This study aims to investigate the development of religious sentiment among students attending Quran courses for 4-6 
year-olds affiliated with the Presidency of Religious Affairs and the contribution of these courses to the development 

of religious sentiment. To this end, databases such as YÖKTEZ, İSAM, Dergi Park Academy, and YÖK Akdemik were first 
searched. Subsequently, the following analyses were conducted: childhood developmental characteristics, the 
developmental characteristics of childhood religious sentiment, fundamental religious characteristics in children, the 
sources that foster religious sentiment, childhood perceptions of God, the development of prayer and worship in 
childhood, and key points to consider in religious education for the 4-6 year-old age group. 

This research, which used a literature review, determined that the information and behaviors provided by teachers in 
Quran courses, particularly the words and actions of their parents, have a positive or negative impact on the religious 
feelings and development of 4-6 year-old students. This influence develops into deeply ingrained habits later in life. 
Furthermore, it was observed that great care must be taken when conveying information about faith, worship, and prayer, 
adopting a language appropriate to the children's level, avoiding inaccurate and exaggerated information on these matters, 
and using loving language that appeals to their religious feelings. Otherwise, children aged 4-6 will develop negative 
attitudes toward religion, which will lead to detrimental consequences. 

40

mailto:kamali-30@hotmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

This study on the subject determined that due to the recent opening of Quran courses for 4-6 year-olds under the auspices 
of the Directorate of Religious Affairs (DİB), research in the field is not at the desired level, and that new research is 
needed. 

This research is important because it examines and analyzes the religious developmental feelings of Quran course students 
aged 4-6 and provides inspiration for future studies. 

Keywords: The Religious Education, Religious Feeling, Presidency of Religious Affairs, Development, Quran Course for 4-
6 Year Olds. 

41



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

YASİN SURESİ’NDEKİ (13-27) MEVZU BAHİS ELÇİLER KİM? (KLASİK İSLAM TARİHİ VE 
TEFSİR KAYNAKLARINA GÖRE) 

Muhammed UĞURLU 
Bitlis Eren Üniversitesi, e-mail: mugurlu@beu.edu.tr 

Yasin Suresi’nin 13-27 arasındaki ayetlerde bahsi geçen şehir klasik İslam tarihi ve tefsir kaynaklarında Antakya olarak 
zikredilmektedir. Bunun yanında bahsi geçen elçiler için yine klasik kaynaklarda kafa karışıklığına neden olan isimler 
zikredilmektedir. Zira bahsi geçen elçileri peygamber olarak kabul edenler olduğu gibi Hz. İsa’nın havarileri olan Yuhanna 
ve Petrus; kendini sonradan Havari ilan eden Pavlus’un adı geçmektedir. Halbuki İsa Mesih’ten sonra Antakya’ya havarilerin 
gittiği görülmektedir. Yani bizatihi İsa Mesih Antakya’ya havari göndermemiştir. Bunun yanında Elçilerin işlerinde 
Antakya’ya giden kişiler zikredilirken Barnabas ismi zikredilmekte ancak bu isim klasik İslam kaynaklarımızda pek dikkate 
alınmamıştır. Bunun yanında İsa Mesih’in prensip ve ilkeleri kendine göre değiştirip tahrip eden ve kendi misyonunun 
sırasında “Ben özgürüm, kimsenin kölesi değilim. Ama daha çok kişi kazanayım diye herkesin kölesi oldum diyerek” duruş 
ve ilke bakımında her türlü zayıflığı gösteren Pavlus’un Allah’ın ayetlerinde ismi geçen elçiler arasında sayılması mümkün 
görünmemektedir. Ayrıca ayette geçen beldenin elçilerin davetini reddettiği ve azaba uğrayan yer olduğu görülmektedir. 
Antakya’da Hıristiyanlığın yaygın olduğu hatta Mesihçiler anlamına gelen Hristiyan kelimesinin de ilk kez burada 
kullanıldığı tespit edilmektedir. Bu konuda Mevdudi şöyle demiştir: “Rasûllerin" kim olduklarından da bahsedilmemiştir. 
Kur'an kıssayı sadece bir vakıa olarak zikrettiği için belde ve Rasûllerin isimlerinin bilinmesi pek gerekli değildir. Söz 
konusu kıssanın aktarılma amacı: "Kureyşlilere sizler nasıl inat ve zıtlıkla Rasûlullah'ı(s.a) inkar ediyorsanız, o beldedekiler 
de aynı yanılgı içindeydiler. Aynı yolu takip ettiğiniz ve inadınızda ısrarlı olduğunuz takdirde, sizlerin sonu da o beldedeki 
insanlar gibi olacaktır" demek suretiyle uyarıda bulunulmaktadır.” 

Anahtar Kelimeler:  İslam Tarihi, Yasin Suresi, Antakya, Pavlus. 

WHO ARE THE MESSENGERS IN SURAH YASIN (13-27)?  (ACCORDING TO CLASSICAL 
ISLAMIC HISTORY AND TAFSIR SOURCES) 

The city mentioned in verses 13-27 of Surah Yasin is mentioned as Antioch in classical Islamic history and tafsir sources. In 
addition, the names of the apostles mentioned are mentioned in the classical sources, which causes confusion. Because 
there are those who accept the apostles as prophets, as well as John and Peter, the apostles of Jesus Christ; Paul, who later 
declared himself an Apostle, is mentioned. However, it is seen that apostles went to Antioch after Jesus Christ. In other 
words, Jesus Christ himself did not send apostles to Antioch. In addition, the name of Barnabas is mentioned in the Acts of 
the Apostles when the people who went to Antioch are mentioned, but this name is not taken into consideration in our 
classical Islamic sources. In addition to this, Barnabas, who changed and destroyed the principles and principles of Jesus 
Christ according to himself and said in the course of his mission, "I am free, I am not a slave to anyone. But Paul, who 
showed all kinds of weakness in terms of stance and principle by saying, "I am free, I am no one's slave, but I have become 
the slave of everyone so that I can gain more people", cannot be counted among the apostles mentioned in the verses of 
Allah. In addition, it is seen that the town mentioned in the verse is the place where the apostles rejected the invitation 
and suffered torment. It is determined that Christianity was widespread in Antioch and even the word Christian, which 
means Christians, was used here for the first time. Mawdudi said on this subject: "The identity of the "Messengers" is not 
mentioned. Since the Qur'an mentions the parable only as a fact, it is not necessary to know the names of the towns and 
the Messengers. The purpose of narrating this parable is: "The people of Quraysh were in the same error as you were in 
denying the Messenger of Allah (s.a.) with stubbornness and opposition. If you follow the same path and persist in your 
stubbornness, you will end up like the people of that town.” 

Keywords: Islamic History, Surah Yasin, Antioch, Paul 

42

mailto:mugurlu@beu.edu.tr


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

ARAPÇA'NIN MODERN İSLAM İKTİSAT İLMİNİN ISTILAHINI TÜRETİMİNDEKİ İMKÂNI 

Cemal ARBAÇ 
Artvin Çoruh Üniversitesi, e-mail: jamalalaraby@artvin.edu.tr 

A rapça'nın İslam'ın temel kaynakları olan Kur'an ve Sünnetin dili olması hesabıyla nazari ve ameli olarak İslam iktisat 
ilminin ıstılahının türetiminde yapısal ve terkip bakımından birden çok amilden ötürü bu ilminin gelişmesine katkı 

sağlayabilir.   

Doğrudan Dilsel Amiller 

Arapça yapı bakımından kök bükümlü bir dil kabul edilmektedir. Bu, kelimenin eklemeli olarak türetilebileceği anlamına 
gelir. Istılahlar türediği dilin imkânın dahilindedir. Arapçanın yapısı, iktisadi alanların gelişimle birlikte, bir asli kökten 
farklı iktisadi kavramların türetilme imkânı İştikak sanatıyla mümkündür. Arapça'nın üç asli harfli kelimelerinin yer 
değişikliğiyle birbirine yakın anlamı çağrıştıran kavramların türetilme imkanına sahip hale gelebilmektedir. Bu, modern 
iktisatta aynı iktisadi alana ait birden çok türemiş kavramın elde edilmesi anlamındadır. 

Dolaylı Dilsel Amiller 

Kur'an'ın inzal edilesiyle birlikte Arapça'nın grameri başta olmak üzere fesahat ve belâğat kuralları bu değişimden 
korunmuş olmakla birlikte kendisine ait terkip ve üslubu sebebiyle ilim dünyasında kendi kelime ıstılahını türetebilmiştir. 
Bu iktisat için de geçerlidir. Peygamber (s.a.v.)'in ilk dönemde karşılaşılan olaylarda bu olayları nitelerken ticaretle ilgili 
kavramları zikretmiş olması İslam ticaretiyle ilgili yeni kavramların oluşmasını sağlamıştır. Bu literatür üzerinden ticari 
nitelikli kelimeler veya modern iktisadi ıstılahlar oluşturulabilir. İslam fıkhının ibadetle ilgili kısmını bir tarafa bırakırsak 
fıkıh büyük çoğunlukla ferdin tüm iktisadi ilişkilerini hukuki bağlamda işleyen bir ilim olduğundan bahsedilebilir. 
Dolayısıyla fıkıh ıstılahına ait bu kült üzerinden İslam iktisadi kavramlarının gelişebileceğinden de bahsedilebilir.İslam 
coğrafyasında hüküm sürmüş veya ilişki kurmuş milletlerin, önceden kullanmış oldukları ancak kullanım miadı dolmuş 
kelimelerin benzer olaylara kıyasla yeniden işlenmesiyle İslam iktisat ıstılahları yeniden inşa edilebilir.   

Anahtar Kelimeler: Arapça, İslam İktisat Istılahı, İştikak sanatı, Kur'an, Hadis Literatürü.  

THE ISSUE OF DERIVING THE TERMS OF MODERN ISLAMIC ECONOMICS FROM ARABIC 

Because Arabic is the language of the Quran and Sunnah, the fundamental sources of Islam, it can contribute to the 
development of Islamic economics due to multiple structural and compositional factors in deriving its terminology, 

both theoretically and practically. 

Direct Linguistic Factors 

Arabic is considered a root-inflected language in terms of structure. The structure of Arabic, along with the development of 
economic fields, allows the derivation of different economic concepts from a single root through the art of ishtikaq.By 
changing the place of the three-letter words of Arabic, it becomes possible to derive concepts that evoke similar meanings. 
This means that in modern economics, multiple derived concepts belonging to the same economic field are derived. 

Indirect Linguistic Factors 

With the revelation of the Quran, Arabic grammar, especially its rules of fluency and rhetoric, were preserved from this 
change, yet it was able to derive its own terminology in the scientific world due to its unique composition and style. This 
also applies to economics.The fact that the Prophet (pbuh) mentioned trade-related concepts while describing the events 
encountered in the early period enabled the formation of new concepts related to Islamic trade. Commercial words or 
modern economic terminology can be developed from this literature.If we leave aside the part of Islamic jurisprudence 
related to worship, it can be said that jurisprudence is a science that deals with all economic relations of the individual in a 
legal context. Therefore, it can be argued that Islamic economic concepts can develop through this cult of jurisprudential 

43

mailto:jamalalaraby@artvin.edu.tr


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

terminology.The terminology of Islamic economics can be reconstructed by re-processing old words used by nations that 
previously ruled or established relations in the Islamic geography, by comparing them with similar events. 

Keywords: Arabic, Islamic Economic Terminology, the art of Istiqaq, Quran, Hadith literature. 

44



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

ŞİİRLERİNDE SÂLİKLER TOPLUMUNUN ÖZELLİKLERİ: EBÛ HIRAŞ ÖRNEĞİNDE 
HÜZEYLİLERDE KOŞU VE KAÇIŞ TEMASI 

Doaa Ahmed Mohammed Mohammed ELAFİFİ 
Marmara Üniversitesi, e-mail: doaaelafifi@gmail.com 

Câhiliye dönemi şiiri, Arapların İslâm öncesi hayatını yansıtan en önemli kaynaklardan biridir. Bu şiirler, kabilelerin 
tarihini, kahramanlıklarını ve sosyal, ekonomik ve siyasî yaşamlarının çeşitli yönlerini kayıt altına almıştır. Bu kabileler 

arasında Hüzel Kabilesi, divanının bütünüyle günümüze ulaşması sayesinde, kendi çevresine ve toplumuna dair zengin bir 
edebî tablo sunmaktadır. Bu çalışma, Hüzel Divanı’ndan hareketle, kabile şiirinde yansıyan sosyal ve ekonomik yaşamın 
özelliklerini ortaya koymayı; özellikle de koşu (adım) ve kaçış olgusunu incelemeyi amaçlamaktadır. Bu olgu, özellikle Ebû 
Hıraş el-Hüzelî’nin şiirlerinde belirgin bir şekilde görülmekte; onun şiirlerinde mizahî bir üslup ve yaşanmış deneyimlerin 
canlı bir yansıması dikkat çekmektedir. Araştırmada, şiir metinlerini betimleyici ve çözümleyici yöntemle ele alarak, 
olgunun çevre, toplum ve birey özellikleriyle ilişkisi tahlil edilmiştir. Çalışmanın sonuçlarına göre, Hüzel bölgesinin dağlık 
ve engebeli yapısı, ekonomik yoksunluk ve hızlı koşan hayvanlarla (yaban eşeği, ceylan vb.) iç içe yaşam, kabile 
mensuplarının koşu ve kaçışı bir utanç değil, övünç kaynağı olarak görmelerine yol açmıştır. Sonuç olarak, Hüzel Divanı 
yalnızca olayları ve vakaları kaydeden bir eser değil, aynı zamanda Hüzel toplumunun yapısını ve kahramanlık anlayışını 
yansıtan bir ayna niteliğindedir. Araştırma, koşu ve kaçış gibi tek bir olgunun bile, kabilenin toplumsal yapısına dair daha 
net bir tablo çizebileceğini ve Hüzel şiirinin diğer yönleri üzerine yapılacak çalışmalara zemin hazırlayabileceğini 
göstermektedir.

Anahtar Kelimeler: Câhiliye, Koşu ve Kaçış, Hüzel, Kabile Divanları, Ebû Hıraş, Sâlikler 

THE FEATURES OF THE SAʿALIK SOCIETY IN THEIR POETRY: THE THEME OF RUNNING AND 
ESCAPE AMONG THE HUDHAYLITES – THE CASE OF ABŪ KHIRĀSH 

Pre-Islamic poetry constitutes one of the most significant sources for understanding the life of the Arabs before Islam. 
These poems record the history, heroism, and the various social, economic, and political aspects of tribal life. Among 

these tribes, the Hudhayl tribe stands out, as its entire poetic corpus has been preserved, offering a rich literary 
representation of its environment and society. This study aims, through the Hudhayl Dīwān, to reveal the social and 
economic features reflected in the tribe’s poetry, with a particular focus on the motif of running and fleeing. This motif 
appears most vividly in the poetry of Abū Khirāsh al-Hudhalī, whose verses exhibit a unique blend of humor and lived 
experience. Using a descriptive and analytical method, the study examines how this motif relates to the environment, 
society, and individual character. The findings indicate that the mountainous and rugged nature of the Hudhayl region, 
along with economic hardship and close interaction with swift animals such as wild donkeys and gazelles, shaped a cultural 
perception in which running and fleeing were viewed not as acts of shame, but as sources of pride. Ultimately, the Hudhayl 
Dīwān is not merely a record of events, but also a mirror reflecting the social structure and heroic ideals of Hudhayl society. 
The study demonstrates that even a single motif—such as running and fleeing—can illuminate essential aspects of tribal 
life, paving the way for further research into other dimensions of Hudhayl poetry.

Keywords: Pre-Islamic period, Running and Fleeing, Hudhayl, Tribal Dīwāns, Abū Khirāsh, Saʿalik. 

45



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

BİKARANÎNA DAÇEKÊN KURDÎ Dİ MEMÊ ALAN DA (MEMÊ ALAN'DA EDATLARIN 
KULLANIMI) 

Hayreddin KIZIL 
Dicle Üniversitesi,e-mail: hkhayreddin@gmail.com 

Berhemên folklorik ji bo çandekê hem ji aliye rêziman hem ji aliyê çand û dîrok ve dibin çavkanî. Memê Alan wekî 
destanek ji bo kurdan gelek giring e. Lê ji ber ku ne niviskî, bi devkî gihiştiye vê serdema me, taybetiyên devokan xwe 

di vê destanê da dane der. Di vê pêşkêşiyê da em ê vê destanê ji aliyê bikaranîna daçekan ve binirxînin. Destana Memê Alan 
a ku me di vê xebatê da wekî çavkanî esas girtiye, ji alî Roger Lescot ve hatiye berhevkirin. Lescot ji çend varyasyonan, 
metneka destanê ava kiriye. Ji ber ku çavkaniyên Lescot cuda ne, di metnê da çend versiyonên daçekan heye. Di vê xebatê 
da em ê ji bo bikaranînên cuda mînakên daçekan bidin. Ji ber ku di vê metne da, bazinedaçeka “bi…ra” ji bo çend wateyan 
hatiye bikaranîn, piştî wê em ê wateyên “bi…ra”yê di destanê da pêşkêşî we bikin. Di nav van bikaranîn da wateya balkêş 
bikaranîna “bi….ra”yê ji bo wateya “ji…ra”yê ye. Her wekî tê zanîn di devokan da însicam hene, lê di Memê Alan da hem 
bazinedaçeka “bi…ra” hem jî bazinedaçeka “ji…ra” ji bo heman wateyê tê bikaranîn. Her wiha şûna “ji”, daçeka “li” tê 
bikaranîn di Memê Alan da. Lê dema mirov berhemê bi hûrgulî bixwîne hem “ji” hem “li”, her du jî hene. Ev jî dîsa ferqa 
varyasyonan nîşanî me dide. Ji ber ku di Kurdî da xebatên li ser daçekan kêm in, ev xebata li ser Memê Alan ji bo 
tespîtkirina bikaranîna daçekan di berhemên folklorik da giring e. Herwekî tê zanîn berhemên folklorîk ji bo tespîtkirina 
bikaranîna daçekan çavkaniyên dewlemend in.

Anahtar Kelimeler: Memê Alan, kurmancî , daçek, ji….ra, bi….ra 

USES OF PREPOSITIONS IN MEMÊ ALAN 

Folklore works are a source for a culture, both in terms of grammar and culture and history. The Memê Alan is very 
important for the Kurds as an epic. However, because it has not been written down, but has reached our time orally, 

the characteristics of the dialects have been expressed in this epic. In this study, we will examine this epic from the 
perspective of its use of prepositions. The epic of Memê Alan, which we have taken as a source in this work, was compiled 
by Roger Lescot. Lescot created the text of the epic from several variations. Since Lescot's sources are different, there are 
several versions of prepositions in the text. In this study, we will give examples of prepositions for different uses. Since in 
this text, the preposition "bi…ra" is used for several meanings, after that we will present you the meanings of "bi…ra" in 
the epic. Among these uses, an interesting meaning is the use of “bi….ra” to mean “ji…ra”. As is known, there are 
differences in dialects, but in Memê Alan both preposition “bi…ra” and the preposition “ji…ra” are used for the same 
meaning. Also, instead of “ji”, the preposition “li” is used in Memê Alan. However, when one reads the work in detail, both 
“ji” and “li” are present. This again shows us the difference in variations. Since there are few studies on preposition in 
Kurdish, this study on Memê Alan is important for identifying the use of preposition in folkloric works. As is known, 
folkloric works are rich sources for identifying the use of prepositions.

Keywords: Memê Alan, kurdish, preposition, ji...ra, bi….ra. 

46

mailto:hkhayreddin@gmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

MÜNEKKİD HADİSÇİLERİN KISMÎ CERH UYGULAMALARI: ZAPTIN TESPİTİNDE KAYNAĞIN 
ROLÜ  

Cemal URAL
Fırat Üniversitesi, e-mail: cural@firat.edu.tr 

Cerh-ta’dîl ilmi hadislerin sıhhat tespiti açısından başat bir role sahiptir. Cerh edilen râviler için müstakil eserler 
oluşturulduğu gibi ta’dîl edilenler için de özel kitaplar yazılmış ayrıca her iki grubu kapsayan kaynaklar da telif 

edilmiştir. Bu ilim dalında son derece titiz davranılması önem arz etmektedir. Bu bağlamda sağlıklı bir sonuç elde etmek 
için satır aralarındaki bilgiler de özenle incelenmelidir. Sika olan kimi râvilerin bazı kişilerden naklettikleri rivâyetlerde 
eleştirilmesinin tespiti bu kabildendir. Esasında güvenilir olan bu râviler belirli kişilerden yaptıkları nakillerde bariz 
hatalara düşmüşlerdir. Bunun; kişisel nüshayı kaybetme, hadisleri tam ezberleyemeden hocanın yanından ayrılmak zorunda 
kalma, yolculuk esnasında karşılaşılan olumsuz durumlar gibi pek çok sebebi bulunmaktadır. Zaten hata yapmalarının 
sebebi de kendilerinde sürekli bulunan bir kusur değil arızi olarak meydana gelen bu tarz olaylardır. Bununla beraber sika 
olmaları tüm rivâyetlerinin kabul görmesine yetmemiş ve bu kişilerin hangi hocasından naklettiği rivâyetlerin sorunlu 
olduğu ve bunun nedenlerine dair açıklamalar hadis usulü, cerh-ta’dîl, tabakât ve hadis şerh kitaplarında yer almıştır. 
Hadislerin sahih olup olmadığını belirlemede râvinin değil rivâyetinin esas alınması gerektiği tespitini çağrıştıran bu 
yaklaşımın dikkate alınmaması, zayıf sayılması gereken bir rivâyeti sahîh kabul etme gibi hatalara sebep olabilir. Özellikle 
tasnif devri âlimlerinin hadis sıhhat yöntemlerini belirlemede bu tespitin önemli bir rolü vardır. Zira tek başlarına sika 
sayılan râviler özel bir isnâtta bir arada yer aldıklarında bunun sorunsuz olduğuna hükmetmek mümkün olmayabilir. Bu 
tebliğde bazı kişilerden yaptıkları nakillerde zayıf görülen birtakım şahısların kimler olduğu, hangi hocalarından 
naklettikleri rivâyetlerin eleştirildiği ve bunun sebepleri incelenecektir.

Anahtar Kelimeler: Hadis, Cerh-tadîl, Râvi, Sika, Zabt. 

47



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

CÜCELOĞLU’NUN KİTAPLARINDA SAĞLIKLI VE SAĞLIKSIZ AİLE PROFİLLERİ VE DİNİ 
İNANÇ GELİŞİMİNE YANSIMASI

Fatih ÖZKAN
Dicle Üniversitesi, e-mail: fatih.ozkan@dicle.edu.tr 

Cüceloğlu, çocuk psikolojisi ve çocuk gelişimi konularında önemli çalışmaları bulunan, eserlerinde bu konuda ülke 
dışında birçok çalışmadan atıflar yapan ve bu çalışmaları kitaplarına taşıyarak istifademize sunan önemli bir 

akademisyendir. Kitaplarıyla ailelere ve eğitimcilere çocuk eğitimi ve çocukların karakter gelişimi konusunda önemli 
mesajlar vermektedir. Fakat yapılan alanyazın taramalarında ne yazık ki çocuk eğitimi ve çocukların karakter gelişimi 
konusunda Cüceloğlu’nun çalışmalarını inceleyen müstakil çalışmalara rastlanmamıştır. Cüceloğlu, sağlıklı bir çocuğun 
yetişebilmesinin ön şartı olarak sağlıklı bir ailenin bulunmasını şart koşar. Sağlıklı aile özelliklerinin bulunduğu ortamların 
teşkil edilebilmesi için de öncelikle bu özelliklerin tespit edilmesi gerekmektedir. Örneğin utançla büyütülmüş, yani 
utandırılarak otoriteye itaat etmesi sağlanmış çocuğun hiçbir zaman sağlıklı bir manevi yaşam geliştiremeyeceğini ifade 
eder. Bu çalışmada kitaplarının hemen hepsinde aile ve çocuk gelişimine yer ayıran Cüceloğlu’nun bu konudaki tespitlerini 
incelemek ve sağlıklı ve sağlıksız aile profilleri merkezinde çocuk eğitimi ve çocuğun karakter gelişiminde belirleyici etkisi 
olan aile hakkında Cüceloğlu’nun bakış açısını yansıtan genel bir çerçevenin çizilmesi amaçlanmaktadır. Ayrıca 
Cüceloğlu’nun eserlerinde işlenen sağlıklı ve sağlıksız aile modellerinin genel özelliklerinin tespit edilmesi, aile ve 
eğitimcilerin çocuk gelişiminde ve çocuğun din eğitiminde göz önüne alması gereken hususlara dikkatlerinin çekilmesi 
amaçlanmaktadır. Bu amaçla bu çalışmada doküman incelemesi yöntemiyle Cüceloğlu’nun eserleri incelenecek ve 
eserlerinde işlenen sağlıklı ve sağlıksız aile modellerinin genel özellikleri ortaya çıkarılacak, tespit edilen aile özelliklerinin 
çocuk yetiştirmede ve çocuğun dini kişilik gelişimindeki etkilerine değinilecektir.

Anahtar Kelimeler: Din Eğitimi, Çocuk Gelişimi, Sağlıklı Aile, Dini İnanç Gelişimi. 

HEALTHY AND UNHEALTHY FAMILY PROFILES IN CÜCELOĞLU'S BOOKS AND THEIR 
REFLECTION IN RELIGIOUS BELIEF DEVELOPMENT 

Cüceloğlu is a prominent academic who has conducted significant research on child psychology and child development, 
citing numerous studies from abroad in his works and presenting these studies for our benefit by incorporating them 

into his books. His books convey important messages to families and educators about child education and children's 
character development. However, unfortunately, our literature review has not found any independent studies examining 
Cüceloğlu's work on child education and children's character development. Cüceloğlu identifies a healthy family as a 
prerequisite for raising a healthy child. Creating environments that embody healthy family characteristics requires 
identifying these characteristics first. For example, he states that a child raised in shame—that is, one who is shamed into 
obedience to authority—can never develop a healthy spiritual life. This study aims to examine Cüceloğlu's findings on this 
subject, focusing on healthy and unhealthy family profiles, and to outline a general framework reflecting Cüceloğlu's 
perspective on family, which plays a decisive role in child education and child character development. Additionally, the aim 
is to identify the general characteristics of healthy and unhealthy family models depicted in Cüceloğlu's works and to draw 
the attention of families and educators to issues they should consider in child development and children's religious 
education. To this end, this study will examine Cüceloğlu's works using document analysis, revealing the general 
characteristics of healthy and unhealthy family models depicted in his works, and addressing the impact of these identified 
family characteristics on child rearing and the child's religious beliefs and personality development.

Keywords: Religious education, Child Development, Healthy Family, Religious Personality Development. 

48



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

MUSHAF İMLASINA TEVKÎFÎ YAKLAŞIM: ZERKEŞÎ’NİN EL-BURHÂN’I ÖRNEĞİ

Nefise İnal
Dicle Üniversitesi, e-mail: nefiseinal@gmail.com

Z erkeşî’nin el-Burhân fî ʿUlûmi’l-Kurʾân adlı eserinde ele aldığı “ʿilmü mersûmi’l-hat”, Kur’an’daki yazım farklılıklarını 
sadece şekilsel farklar olarak değil, ontolojik ve semantik boyutları olan anlam göstergeleri olarak yorumlamaktadır. 

Bu bağlamda bazı kelimelerde elif gibi harflerin artırılması, ziyâde ale’l-lafz değil, ziyâde ale’l-maʿnâ kabilindendir. Zerkeşî, 
bu ziyadelikleri klasik dil kurallarıyla değil, merâtibu’l-vücûd (varlık mertebeleri) üzerinden açıklar. Varlığın zihin, lafız, 
yazı ve haricî alemdeki tezahürleri arasındaki farklara işaret ederek, dilin dış dünyaya (şehâdet âlemine) taalluk eden kısmı 
ile gaybî manaya işaret eden yönü arasında ayrım yapar. Örneğin, “تــــــــــــــــــقـــــولــــــــــــــــــن لــــــــــــــــــشـــــيء  Kehf sûresi 23. âyetinde şey ”...ولا 
kelimesindeki elif artırımı, zihinde var olan fakat hâricî varlığı henüz tahakkuk etmemiş olan bir nesnenin, zihinsel 
düzlemdeki varlığına dikkat çeker. Oysa “إنـــــــما قـــــــولـــــــنا لـــــــشيء...” Nahl sûresi 40. âyetinde elif yazılmaz; çünkü burada söz konusu 
varlık, Allah’ın ilminde mevcuttur ve bizim için mutlak gaybtır. Bu örnekler üzerinden Zerkeşî, Resm-i Osmânî ile Arap 
dilinin klasik yazım ve nahiv kuralları arasında bir ayrım yapar ve Kur’ân açısından bağlayıcı olanın Resm-i Osmânî 
olduğunu vurgular. Bir diğer ifadeyle Kur’an yorumunda yalnızca dilsel verilerin yeterli olmadığını, mushaf imlasının tevkîfî 
bir karakter taşıdığını ortaya koyar. Zerkeşî’nin mushaf imlasının tevkîfî olduğu yönündeki görüşü, el-Burhân’ın genel 
yaklaşımıyla da tam bir uyum göstermektedir. Onun, eserde 25. nevi olarak zikrettiği ʿilmü mersûmi’l-hat, sınırlı bir 
muhtevaya sahip görünmekle birlikte, eserin bütününe hakim olan ana fikrin izlerini yansıtan bir örneklik teşkil 
etmektedir. Bu çalışmada söz konusu bölümün, el-Burhân'ın genel bağlamıyla olan uyumu betimleyici bir üslupla 
incelenecektir.

Anahtar Kelimeler: Zerkeşî, Mushaf İmlası, Tevkîfîlik, Varlık Mertebeleri

A TAWQĪFĪ APPROACH TO MUSHAF ORTHOGRAPHY: A STUDY ON AL-ZARKASHĪ’S AL-
BURHĀN

In al-Burhān fī ʿUlūm al-Qurʾān, al-Zarkashī discusses ʿilm al-marsūm bi’l-khaṭṭ . He interprets differences in Qurʾānic 
writing not only as formal variations but as signs with ontological and semantic meaning. For him, the addition of letters 

such as alif is not a surplus in wording (ziyāda ʿala’l-lafẓ), but a surplus in meaning (ziyāda ʿala’l-maʿnā). He explains this 
through the levels of existence (marātib al-wujūd) rather than ordinary grammar. Zarkashī points to the difference between 
existence in the mind, in speech, in writing, and in external reality. He distinguishes between the part of language related 
to the visible world and the part that refers to the unseen. For example, in Q 18:23 the word shayʾ is written with an extra 
alif, showing something that exists in the mind but not yet in reality. In Q 16:40, however, no alif appears, since here the 
thing exists in God’s knowledge and is completely unseen to humans. From this, Zarkashī concludes that the ʿUthmānic 
script (rasm) is binding for the Qurʾān, not the later rules of grammar. Thus, the script of the Muṣḥaf has a tawqīfī 
(divinely determined) nature. His view fits the general method of al-Burhān. Although the 25th chapter on orthography 
seems short, it reflects the main idea of the whole book. This study will examine how that section relates to the broader 
context of the work

Keywords: al-Zarkashī, Mushaf Orthography, Tawqīfī, Marātib al-wujūd. 

49



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

DİN KÜLTÜRÜ VE AHLAK BİLGİSİ DERSİ ÖĞRETİM PROGRAMLARINDA DOĞAL AFETLER

Tuncay CEYLAN
Bitlis Eren Üniversitesi, e-mail: tuncyceyln@gmail.com 

Doğal afetler, doğal olaylar ile insan kaynaklı veya bunların etkileşimi sonucu ortaya çıkan olaylardır. Doğal afetler 
tarihin farklı dönemlerinde ve farklı yerlerde meydana geliş can ve mal kaybına, yaralanmaya, çevresel, psikolojik ve 

sosyolojik sorunlara neden olmuştur. Son dönemlerde Türkiye de dâhil olmak üzere dünyanın farklı bölgelerinde yaşanan 
doğal afetler sonucu can kaybı başta olmak üzere önemli sorunlar yaşanmaktadır. Doğal afetlerin sebep olduğu yıkımlar, 
afetlere karşı korunmayı gerekli kılmaktadır. Genel olarak toplumun tüm kesimlerinin özel olarak ise öğrencilerin doğal 
afetlere karşı korunmaları ve doğal afetlere hazırlıklı olmaları için eğitim yoluyla bilinçlendirilmeleri gerekmektedir. 
Öğretim programları, öğrencilerin öğrenme durumlarıyla ilgili tüm süreçlerin tasarlanmasını, uygulanmasını ve 
değerlendirilmesi içermektedir. Bu çerçevede öğretim programlarının, öğrencilerin doğal afetlerle ilgili farkındalıklarının 
oluşturulmasında ve bilgi düzeylerinin geliştirilmesinde önemli bir etkiye sahip olduğu söylenebilir. Bu araştırma, Türkiye 
Yüzyılı Maarif Modeli ilköğretim ve ortaöğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi (DKAB) dersi öğretim programlarına doğal 
afetler konusu nasıl yansımıştır? problem cümlesi üzerinde kurgulanmıştır. Araştırmanın amacı, DKAB dersi öğretim 
programlarında doğal afetlerin nasıl ele alındığını belirlemektir. Araştırma, DKAB dersi öğretim programlarında konuyla 
ilgili ihtiyaç ve eksikliklere ışık tutması açısından önem arz etmektedir. Araştırmada, doğal afetlerin DKAB dersi öğretim 
programlarına yansıması bir durum olarak belirlendiği için nitel araştırma yöntemlerinden durum çalışması deseni 
kullanılacaktır. Araştırmada veri toplama yöntemi olarak literatür taraması kullanılacaktır. Elde edilecek veriler içerik 
analizi yöntemi kullanılarak değerlendirilecek, ulaşılan bulgular tablolarla sunulup değerlendirilecektir. Bulgular, doğal 
afetlerin DKAB dersi öğretim programlarında ele alınış biçimi üzerinde ulaşılan temalar üzerinde analizler yapılarak ele 
alınacaktır. Ulaşılan sonuçlar ise literatürle karşılaştırılarak konuyla ilgili öneriler geliştirilecektir.

Anahtar Kelimeler: Din Eğitimi, Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi, Öğretim Programı, Doğal Afet. 

NATURAL DISASTERS IN THE CURRICULUM OF RELIGIOUS CULTURE AND MORAL 
KNOWLEDGE COURSES 

Natural disasters are phenomena that arise either from natural events, human-induced factors, or the interaction 
between the two. Throughout different periods of history and across various regions, natural disasters have led to 

loss of life and property, injuries, and numerous environmental, psychological, and sociological problems. In recent years, 
significant challenges -particularly loss of life -have occurred as a result of natural disasters in different parts of the world, 
including Turkey. The destruction caused by natural disasters makes protection and preparedness essential. In this regard, 
it is necessary to raise awareness through education so that all segments of society in general, and students in particular, 
can protect themselves and be prepared for such events. Curricula encompass the design, implementation, and evaluation 
of all processes related to students’ learning experiences. Within this framework, it can be asserted that curricula play a 
crucial role in fostering students’ awareness and enhancing their knowledge about natural disasters. This study is 
structured around the research question: How is the topic of natural disasters reflected in the Religious Culture and Moral 
Knowledge (RCMK) course curricula of primary and secondary education within the Türkiye Century Maarif Model? The 
primary aim of the research is to determine how natural disasters are addressed in the RCMK course curricula. The study is 
significant as it sheds light on the needs and deficiencies concerning this topic within the RCMK curricula. Since the 
reflection of natural disasters in the RCMK curricula is identified as a case, the study employs a qualitative research design, 
specifically the case study method. The literature review technique will be used for data collection. The data obtained will 
be analyzed through content analysis, and the findings will be presented and interpreted in tables. The results will be 
examined based on themes derived from the analysis of how natural disasters are represented in the RCMK curricula. 
Finally, the conclusions will be compared with existing literature, and recommendations related to the topic will be 
developed accordingly.

Keywords: Religious Education, Religious Culture and Moral Knowledge, Curriculum, Natural Disaster. 

50



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

   TRAVMATİK DURUMLARLA BAŞA ÇIKMADA DİNİ İNANÇ VE TUTUMLARIN ROLÜ 
(İTALYA ÖRNEĞİ)

Muharem Cufta
Scienza Natura/İtalya, e-mail: muharemcufta@hotmail.com

Bu araştırmanın amacı, COVID-19 pandemisi sırasında sevdiklerini kaybedenlere dini inanç ve tutumların somut destek 
sağlayıp sağlamadığını ve nasıl sağladığını değerlendirerek travmatik yaşantının dini ve manevi yaşantıda meydana 

getirdiği değişimleri ortaya koymaktır. Araştırmaya katılan katılımcılar, Kuzey İtalya'daki en çok etkilenen şehirlerden 10 
kişidir. Derinlemesine görüşmeler yapılmış, görüşmeler yazıya dökülmüş ve metinler Yorumlayıcı Fenomenolojik Analiz 
metodu ile analiz edilmiştir. Sonuçlar, dini inanç ve tutumların COVID-19 pandemisi gibi kriz durumlarında, özellikle de 
ölen sevilen kişinin artık başka bir dünyada olduğuna dair inanç açısından, yas tutma konusunda koruyucu bir faktör 
olduğunu göstermektedir. Dini inanç, bir cenaze törenini esnasında, yas tutan kişiye yas sürecinin erken aşamalarında 
destek sunarak sağlıklı bir yas süreci için temel oluşturur. Travmatik deneyimlerin ardından dini ve manevi yaşantıda büyük 
değişimler meydana gelebileceğini göstermiştir. Bu nedenle, travmatik durumlarda, zor zamanlarda travmatik deneyimi 
işlemek için yararlı bir araç olabilecek bireysel maneviyatı desteklemek önemlidir.

Anahtar Kelimeler: Başa Çıkma, Dini İnanç, Maneviyat, Travma. 

THE ROLE OF RELIGIOUS BELIEFS AND ATTITUDES IN COPING WITH TRAUMATIC EVENTS 
(SAMPLE OF ITALY) 

The aim of this study is to assess how religious beliefs and attitudes provide concrete support to those who have lost 
loved ones during the COVID-19 pandemic and to reveal the changes in religious and spiritual life brought about by 

traumatic experiences. Participants in the study were 10 people from the most affected cities in Northern Italy. In-depth 
interviews were conducted, transcribed, and the transcripts were analyzed using Interpretive Phenomenological Analysis. 
The results indicate that religious beliefs and attitudes are protective factors for grieving in crisis situations such as the 
COVID-19 pandemic, particularly regarding the belief that the deceased loved one is now in another world. Religious belief 
provides support to the bereaved during a funeral service, laying the foundation for a healthy grieving process by providing 
support in the early stages of the grieving process. It has been demonstrated that significant changes in religious and 
spiritual life can occur following traumatic experiences. Therefore, in traumatic situations, it is important to support 
individual spirituality, which can be a useful tool for processing the traumatic experience during difficult times.

Keywords: Coping, Religious Belief, Spirituality, Trauma. 

51



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

AFRİKA ARAP ŞİİRİNDE ULUSAL KİMLİK VE AİDİYET: İBRAHİM EL-MÂLÎ ŞİİRİNİN 
KÜLTÜREL ELEŞTİRİ BAĞLAMINDA İNCELENMESİ

Mohamadou Aboubacar MAIGA
Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi, e-mail: f.maiga85@gmail.com 

Bu çalışma, yazar İbrahim el-Mâlî'nin "İlâ ardi İfrîkıyâ aḥinnu ve entemî" kasidesini, kültürel eleştiri perspektifinden 
incelenecektir. Odak noktası, şiirin Afrika ulusal bilincinin şekillenmesindeki ve kültürel kimliğin yeniden inşasındaki 

rolüdür. Çalışma, şiir ile tarihsel hafıza, din ve aidiyet arasındaki karmaşık ilişkinin yanı sıra kültürel ve sosyal kalkınmayı 
ortaya çıkarmayı hedeflemekte; şiirsel deneyimin, çağdaş Afrika kıtasının zorluklarıyla yüzleşen eleştirel bir söyleme nasıl 
dönüştüğünü vurgulamaktadır. Kaside, sadece toprağa duyulan sevginin duygusal bir ifadesi değil, aynı zamanda şairin 
Afrika'nın tarihine, halklarının fedakârlıklarına, sömürgeciliğe karşı direnişine ve medeniyet katkılarına dair bilincini 
yansıtan bütünleşik bir kültürel projedir. Çalışma, Afrika Arap şiiri üzerine yapılan eleştirel çalışmalardaki bir bilgi 
boşluğunu doldurması açısından önem taşımaktadır; zira yapılan araştırmalar, şiirsel metin ile ulusal kültür arasındaki 
ilişkiyi, geçmişi şimdiki zamanla, bireysel kimliği kolektif kimlikle ve dini siyasetle bağlayan metodolojik bir yaklaşımla 
nadiren ele almaktadır. Ayrıca, Afrika'daki İslami şiirin kimliği ve kolektif bilinci güçlendirmedeki rolünü anlama 
konusundaki önemli bir eksiği de gidermekte; bu şiiri sadece edebi ve estetik bir sanat olarak değil, aynı zamanda sosyal ve 
kültürel değişim için pratik bir araç olarak değerlendirmektedir. Araştırma problemi, Afrika Arap şiirini, kimliğin tarihsel 
boyutu, sömürgeciliğin etkisi, dinin önemi ve şiirin toplumu ilerleme, eğitim ve barışa yönlendirmedeki rolü arasında bir 
bağ kurarak çağdaş kültürel eleştiri perspektifinden ele alan çalışmaların azlığıdır. Çalışmada, metindeki sembollerin, dilin 
ve fikrî içeriklerin analizine odaklanan, bunları sosyal ve tarihsel bağlamları içinde yorumlayan kültürel eleştiri metodu 
izlenmiştir. Ulusal kimlik, din ve kültür ile metin arasındaki ilişkiye ve bunların kolektif bilincin kristalleşmesindeki 
etkisine vurgu yapılmıştır. Sonuçlar, yazar İbrahim el-Mâlî'nin kasidesinin, toprağa aidiyeti dinsel ve kültürel aidiyetle 
ilişkilendiren kapsamlı ve değerli bir söylemi temsil ettiğini ve şiiri sosyal ve kültürel kalkınma için bir araca 
dönüştürdüğünü göstermiştir. Çalışma ayrıca, bu bağlamdaki Afrika ulusal şiirinin, sadece vatan sevgisinin bir ifadesi değil, 
aynı zamanda kolektif benliğin yeniden inşası, bilincin özgürleştirilmesi, ilerleme ve eğitimin teşvik edilmesi ve evrensel 
insani değerler çerçevesinde Afrika halklarının birliğinin pekiştirilmesi için bir araç olduğunu teyit etmektedir.

Anahtar Kelimeler: Afrika Şiiri, Ulusallık, Kültürel Eleştiri, Kimlik, İbrahim el-Mâlî, Kolektif Bilinç.

NATIONAL IDENTITY AND BELONGING IN AFRICAN ARABIC POETRY: AN EXAMINATION 
OF IBRAHIM AL-MALI’S POETRY WITHIN THE CONTEXT OF CULTURAL CRITIQUE 

This study aims to analyze the poem "Ilá arḍi Ifrīqiyā aḥinnu wa antamy" by the author Ibrahim al-Mali from the 
perspective of Cultural Critique. It focuses on the role of poetry in shaping African national consciousness and 

reconstructing cultural identity. The study aims to explore the intricate relationship between poetry, historical memory, 
religion, and belonging, as well as cultural and social development, highlighting how the poetic experience is transformed 
into a critical discourse that confronts the challenges of the contemporary African continent. The poem does not merely 
represent an emotional expression of love for the land, but rather an integrated cultural project reflecting the poet's 
awareness of Africa's history, the sacrifices of its peoples, its resistance to colonialism, and its civilizational contributions. 
The study gains its significance by filling an epistemological gap in critical studies on African Arabic poetry, where research 
rarely addresses the relationship between the poetic text and national culture in a systematic way that links the past with 
the present, individual with collective identity, and religion with politics. It also addresses a crucial gap in understanding 
the role of Islamic poetry in Africa as a tool for strengthening identity and collective consciousness, evaluating it not only 
as a literary and aesthetic art form, but also as a practical means for social and cultural change. The research problem lies in 
the scarcity of studies that address African Arabic poetry from the perspective of contemporary Cultural Critique, linking 
the historical dimension of identity with the impact of colonialism, the importance of religion, and the role of poetry in 
guiding society toward progress, education, and peace. The study adopted the Cultural Critique methodology, which 

52



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

focuses on analyzing the symbols, language, and intellectual contents in the text, interpreting them within their social and 
historical context, with an emphasis on the relationship between the text and national identity, religion, and culture, and 
their impact on the crystallization of collective consciousness. The results showed that the poem by the author Ibrahim al-
Mali represents a comprehensive and valuable discourse, linking belonging to the land with religious and cultural 
belonging, and transforming poetry into a tool for social and cultural advancement. The study also confirms that African 
national poetry in this context is not merely an expression of love for the homeland, but a means for reconstructing the 
collective self, liberating consciousness, promoting progress and education, and solidifying the unity of African peoples 
within the framework of universal human values.

Keywords: African Poetry, Nationalism, Cultural Critique, Identity, Ibrahim al-Mali, Collective Consciousness. 

53



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

DİYARBAKIR ALEVİLERİNDE ÖLÜMLE İLGİLİ İNANIŞ, ADET VE PRATİKLER 

Asım Demir 
Atatürk Üniversitesi, e-mail: asimdemir21@gmail.com

Bu bildirinin amacı, Diyarbakır yöresinde yaşayan Alevi topluluğunun ölüm olgusu etrafında şekillenen inanç sistemini, 
cenaze adetlerini ve bu süreçte ortaya çıkan pratikleri tespit etmek ve analiz etmektir. Aleviliğin yerel düzeydeki 

tezahürlerini anlamak bağlamında, ölümle ilişkili adetlerin nasıl yaşatıldığı ve ne tür anlamlar içerdiği araştırılmaktadır. 
Araştırmanın yöntemi nitel araştırmadır. Veriler, etnografik saha araştırması kapsamında, Diyarbakır merkez ve kırsalında 
yaşayan Alevi cemaati mensupları, inanç önderleri (dedeler, pirler) ve kanaat önderleri ile gerçekleştirilen derinlemesine 
mülakatlar ve katılımcı gözlem teknikleri kullanılarak toplanmıştır. Toplanan veriler tematik analiz yöntemiyle 
çözümlenmiştir. Araştırmanın temel bulguları, Diyarbakır Alevilerinin ölümü "Hakk’a yürüme" ve "don değiştirme" şeklinde 
kavramsallaştırdığını ortaya koymaktadır. Ölüm öncesi, defin sırasındaki ve defin sonrası pratiklerin, topluluğun inanç 
sistemini ve güçlü sosyal dayanışma ağlarını yansıttığı tespit edilmiştir. Erkanların yürütülmesinde 'dede'nin merkezi rolü 
ve bu pratiklerin yerel kültürle olan etkileşimi de önemli bulgular arasındadır. Bu çalışma, önem itibarıyla, Alevilik 
çalışmalarına ve inanç antropolojisine Diyarbakır özelinde yerel ve güncel bir veri sunarak literatürdeki bir boşluğu 
doldurmayı ve kaybolmaya yüz tutan somut olmayan kültürel mirası kayıt altına almayı hedeflemektedir.

Anahtar Kelimeler: Diyarbakır, Alevilik, Ölüm, Ritüel, Hakk'a Yürüme, Gelenek, Cemevi.

BELIEFS, CUSTOMS AND PRACTICES CONCERNING DEATH AMONG DİYARBAKIR ALEVIS 

The aim of this paper is to identify and analyze the belief system, funeral customs, and practices shaped around the 
phenomenon of death within the Alevi community living in the Diyarbakır region. In the context of understanding the 

local manifestations of Alevism, this research explores how death-related customs are maintained and the meanings they 
entail. The research method is qualitative. Data were collected within the scope of ethnographic fieldwork using in-depth 
interviews and participant observation techniques conducted with members of the Alevi community, religious leaders 
(dedes, pirs), and opinion leaders living in the central and rural areas of Diyarbakır. The collected data were analyzed using 
thematic analysis. The main findings of the research reveal that Diyarbakır Alevis conceptualize death as "Hakk’a yürüme" 
(walking to God/Truth) and "don değiştirme" (changing form/reincarnation). It was determined that the practices before 
death, during burial, and after death reflect the community's belief system and strong social solidarity networks. The 
central role of the 'dede' (religious leader) in conducting the rituals (erkan) and the interaction of these practices with local 
culture are also among the significant findings. In terms of its significance, this study aims to fill a gap in the literature and 
document intangible cultural heritage that is facing extinction by presenting local and current data specific to Diyarbakır to 
Alevi studies and the anthropology of belief.

Keywords: Diyarbakir, Alevism, Death, Ritual, Hakk'a Yürüme, Tradition, Cemevi. 

54



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

YEZİDİLİĞİN VİRANŞEHİR’DEKİ DİNSEL VE KÜLTÜREL YANSIMALARI 

Abdullah ÖZÇELİK 
Şırnak Üniversitesi, e-mail: abdullahoz047@gmail.com 

Mezopotamya coğrafyası, 12. yüzyıldan günümüze kadar sözlü kültür aracılığıyla varlığını sürdüren, başta Yezidilik 
olmak üzere birçok inanca ev sahipliği yapmıştır. Bu bağlamda, Şanlıurfa’nın Viranşehir ilçesinde Yezidî topluluğu 

uzun yıllar boyunca 6 mahalle ve 18 mezrada yaşamıştır. Geçmişte Viranşehir’e bağlı yaklaşık 25 köyde yoğun bir nüfusa 
sahip olan Yezidîler, zaman içinde ekonomik ve sosyal nedenlerle büyük ölçüde yurt dışına göç etmiş, ancak topluluğun bir 
kısmı hâlen bölgede varlığını sürdürmektedir. Bu durum hem Yezidî kültürünün sürekliliğini hem de demografik yapının 
değişimini gözler önüne sermektedir. Bu çalışma, Viranşehir Yezidîlerinin tarihsel gelişimini, dinî yapısını, halk inanışlarını, 
ziyaret kültünü, sözlü gelenek unsurlarını ve sosyo-kültürel yaşamını kapsamlı bir biçimde incelemeyi amaçlamaktadır. 
Araştırmada hem saha çalışması hem de literatür taraması yapılmış; gözlem ve görüşme yöntemleri temel veri toplama 
araçları olarak kullanılmıştır. Ayrıca fenomenolojik desen ve nitelendirici (vasıflandırıcı) yöntem benimsenmiş, katılımcılara 
ulaşmada ise kartopu örnekleme yöntemi tercih edilmiştir. Bu sayede hem bireysel deneyimler hem de toplumsal eğilimler 
detaylı olarak analiz edilmiştir. Araştırmanın bulguları, Yezidîlerin 17. ve 18. yüzyıllarda Viranşehir’e yerleştiğini ve 
kendilerini tek Tanrı’ya inanan bir topluluk olarak “meleklerin kavmi” şeklinde tanımladıklarını göstermektedir. 
Günümüzde dini ritüellerin çoğu sürdürülmekte, bazı geleneksel uygulamalar ise artık uygulanmamaktadır. Çarşema Sor 
Bayramı kitlesel olarak kutlanmakta; zekât, kurban, adak, dua ve oruç gibi farz ritüellere uyulmaktadır. Halk inanışları, 
nazar, bereket uygulamaları ve ziyaret fenomenleri toplumun ayrılmaz bir parçası olarak sürdürülmekte, sözlü kültür 
unsurları hâlen yaşatılmakta ancak yalnızca sınırlı sayıda kişi tarafından korunmaktadır. Bu bulgular, Viranşehir 
Yezidîlerinin hem dini hem de kültürel yapısını anlamak açısından önemli bilgiler sunmaktadır.

Anahtar Kelimeler: Yezidilik, Etno-Din, Kültür, Ritüel, Viranşehir.

RELIGIOUS AND CULTURAL REFLECTIONS OF YAZIDISM IN VİRANŞEHİR 

Mesopotamia has been home to many faiths, most notably Yazidism, which has survived through oral tradition from 
the 12th century to the present. In this context, the Yazidi community in the Viranşehir district of Şanlıurfa has lived 

for many years in six neighborhoods and 18 hamlets. Once densely populated in approximately 25 villages within 
Viranşehir, the Yazidis have largely migrated abroad over time for economic and social reasons, but some of the community 
still maintains a presence in the region. This demonstrates both the continuity of Yazidi culture and the changing 
demographic structure. This study aims to comprehensively examine the historical development, religious structure, folk 
beliefs, the cult of pilgrimage, elements of oral tradition, and socio-cultural life of the Yazidis of Viranşehir. The research 
employed both fieldwork and a literature review, with observation and interviews serving as primary data collection tools. 
Additionally, a phenomenological design and descriptive (qualifying) method were adopted, and snowball sampling was 
used to reach participants. This allowed for detailed analysis of both individual experiences and social trends. The research 
findings indicate that the Yazidis settled in Viranşehir in the 17th and 18th centuries and, as a community of monotheists, 
defined themselves as "the people of angels." Today, most religious rituals are maintained, while some traditional practices 
are no longer practiced. The Çarşema Sor holiday is celebrated en masse, and obligatory rituals such as zakat, sacrifice, 
votive offerings, prayer, and fasting are observed. Folk beliefs, practices of the evil eye, fertility, and visitation phenomena 
are maintained as an integral part of society, and elements of oral culture are still preserved, although only by a limited 
number of individuals. These findings provide important information for understanding both the religious and cultural 
structure of the Yazidis of Viranşehir.

Keywords: Yazidism, Ethno-Religion, Culture, Ritual, Viranşehir. 

55



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

ARAPÇANIN MISIR LEHÇESİNDEKİ ESKİ MISIR DİLİNE AİT KELİMELER

Ahmet Fatih ŞAYBAK 
Dicle Üniversitesi, e-mail: ahmetfatihsaybak@gmail.com 

Bu araştırmanın konusu, günlük Mısır Lehçesinde (الــــــــــــــــــعــامــــــــــــــــــيــة المــــــــــــــــــصــريــــــــــــــــــة) kullanılan ve kökeni Eski Mısır diline dayanan 
kelimelerdir. Çalışmanın temel amacı, bu kadim kelimelerin orijinal hallerinin modern Mısır lehçesindeki kullanımını 

tespit etmektir. Mısır lehçesindeki Eski Mısır dilinden kalan kelimelerin bir kısmı orijinaline çok yakınken, bir kısmı 
Arapçanın dil yapısına veya ses düzenine uyum sağlamak için büyük veya küçük değişikliklere uğramıştır. Hatta bazı 
kelimeler Arapça kelime kalıplarına (vezinler) uydurulmuş ve Arapça kökenliymiş gibi iştikaka tabi tutulmuştur. Gündelik 
yaşamda bazen bir çocuğu susturmak için ْبـَـح baḥ (bitti) bazen de bir çocuğun susadığını ifade ettiği أنــبو unbû (su istiyorum) 
gibi şekillerde karşımıza çıkan bu kelimeler çoğu zaman kökeni bilinmeden kullanılmaktadır. Bu durum Mısır halk dilinin 
zengin ve köklü oluşunu ve binlerce yıllık Eski Mısır dili birikiminin, Arapça lehçesinin içinde yaşamaya devam etmesinin 
önemli bir kanıtıdır. Bu çalışmada Eski Mısır diline ait kelimelerin günlük yaşamdaki kullanım örnekleri ve alanları Mısır 
Lehçesine ait örneklerle ifade edilip Fasih Arapçadaki karşılıkları ile verilmiştir. Sonuç: Bu araştırma, Arapçanın Mısır 
lehçesinin, binlerce yıllık kadim bir geçmişe sahip Eski Mısır dilinden aldığı kelimeleri gündelik yaşamın vazgeçilmez bir 
parçası haline getirdiğini ortaya koymaktadır. Bu durum, Mısır'ın kültürel kimliğinin dildeki sürekliliğinin canlı bir 
kanıtıdır.

Anahtar Kelimeler: Arapça, Mısır Lehçesi, Eski Mısır Dili, Mısır Kültürü.

WORDS OF THE ANCIENT EGYPTIAN LANGUAGE IN THE EGYPTIAN DIALECT OF ARABIC 

The subject of this research is the words used in the daily Egyptian dialect (الـــــــعامـــــــية المـــــــصريـــــــة) that have their origins in the 
Ancient Egyptian language. The primary aim of the study is to identify the original forms of these ancient words and 

their usage in the modern Egyptian dialect. While some of the words remaining from the Ancient Egyptian language in the 
Egyptian dialect are very close to their originals, others have undergone major or minor changes to adapt to the linguistic 
structure or phonetic system of Arabic. Some words have even been fitted into Arabic morphological patterns (awzān) and 
have been subjected to derivation as if they were of Arabic origin. These words, which we often encounter in daily life—
sometimes used to quiet a child, like "baḥ" (ْبـَـــــح - meaning "enough/it's over"), or to express a child's thirst, like "unbû" (أنــــــبو - 
meaning "I want water")—are frequently used without knowledge of their etymology. This situation is significant evidence 
of the richness and depth of the Egyptian vernacular and the continuation of the millennia-old Ancient Egyptian linguistic 
heritage within the Arabic dialect. In this study, the usage examples and contexts of words of Ancient Egyptian origin in 
daily life are presented with examples from the Egyptian Dialect alongside their equivalents in Modern Standard Arabic. 
Conclusion: This research demonstrates that the Egyptian dialect of Arabic has made words taken from the millennia-old 
Ancient Egyptian language an indispensable part of daily life. This situation is living proof of the continuity of Egypt's 
cultural identity within its language.

Keywords: Arabic, Egyptian Dialect, Ancient Egyptian Language, Egyptian Culture. 

56



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

İNSANIN TANRILAŞMASI MI, TANRI’NIN ÖLÜMÜ MÜ? NİETZSCHE’NİN FEUERBACHÇI 
MİRASI ÜZERİNE 

Kibar GÜRBÜZ 
Şırnak Üniversitesi, e-mail: kibargurbuz06@gmail.com 

Modern felsefede teoloji alanında en derin kırılmalardan biri, dinin teosantrik (Tanrı merkezli) bir yapıdan 
antroposentrik (insan merkezli) bir yapıya dönüşmesidir. Bu dönüşüm ile Tanrı’nın insan üzerindeki aşkınlığı 

yitirilmiş insanın kendi varlığı esas alınmıştır. Bu dönüşümü farklı boyutlarıyla temsil eden anlayış ise, Feuerbach’ın 
antropolojik teolojisi ile Nietzsche’nin “Tanrı’nın ölümü” felsefesidir. Bu çalışma ifade ettiğimiz radikal dönüşümü felsefî 
ve teolojik açıdan inceleyerek Feuerbach’ın öncüsü olduğu antroposentrik dönüşümün Nietzsche tarafından nasıl ele 
alındığını ve neye dönüştürüldüğünü ortaya koymaktır. Zira Tanrı düşüncesinin önce insana indirgenmesi daha sonra 
bütünüyle aşılması kendi içinde bir sürekliliği ama aynı zamanda keskin bir kopuşu temsil etmektedir. Bu doğrultuda 
çalışmamız iki düşünürün argümanlarını karşılaştırmalı bir çözümlemeyi yöntem olarak kullanmıştır. Feuerbach, Tanrı’yı 
insanda temellendirirken, Nietzsche bu temelin kendisini de sorgulamış; “üstinsan” (Übermensch) kavramıyla yeni bir 
değer türünü önermiştir. Araştırmanın önemi, Nietzsche’nin Tanrı’nın ölümünü yalnızca teolojik bir kopuş olarak değil, 
Feuerbachçı hümanizmin içsel sınırlarının ifşası olarak yorumlamasında yatmaktadır. Böylece çalışma, modern düşüncede 
insanın Tanrı karşısındaki konumunu yeniden tanımlayan dönüşümün felsefi dinamiklerini aydınlatmayı amaçlamaktadır. 
Ulaştığımız bulgular sonucunda Nietzsche'nin her türlü aşkın değeri reddederek Feuerbach’ın hümanizmini 
radikalleştirdiğini göstermektedir. Ancak bu radikalleşme bir paradoksu içinde barındırmaktadır. Çünkü Feuerbach Tanrı’yı 
tahtından indirip insanı tahta çıkarırken, Nietzsche’nin “Tanrı’nın ölümü” bu insan merkezli metafiziği bile ortadan 
kaldırarak düşünceyi nihilizmin eşiğine taşımaktadır. Zira her iki düşünür de ilahi referanstan uzaklaşan bir dünya 
anlayışını ortaya koymaktadır. Bu sonuç ise, seküler hümanizmin içsel bir çelişki taşıdığını göstermektedir. İnsan özerkliği 
aracılığıyla kurtuluşu vaat ederken, aynı zamanda insanlığı varoluşsal boşluğa maruz bırakmaktadır. Bu araştırmanın önemi, 
modern felsefede Tanrı eleştirisinin aynı zamanda insan için yeni bir anlam krizinin doğuşuna işaret ettiğini 
göstermektedir.

Anahtar Kelimeler: Nietzsche, Feuerbach, Seküler Hümanizm, Tanrı’nın Ölümü, Antropolojik Teoloji, Nihilizm. 

THE DEIFICATION OF MAN OR THE DEATH OF GOD? ON NIETZSCHE'S FEUERBACHIAN 
LEGACY 

One of the deepest fractures in the field of theology in modern philosophy is the transformation of religion from a 
theocentric (God-centered) structure to an anthropocentric (human-centered) structure. This transformation, God’s 

transcendence over humanity was lost, and humanity’s own existence was prioritized. The understandings that represent 
this transformation in its different dimensions are Feuerbach’s anthropological theology and Nietzsche’s philosophy of the 
“death of God”. This study examines this radical transformation from a philosophical and theological perspective, revealing 
how Nietzsche addressed and transformed the anthropocentric transformation pioneered by Feuerbach. Indeed, the 
reduction of the idea of God to humanity, and then its complete transcendence, represents both a continuity and a sharp 
rupture. In this vein, our study uses a comparative analysis of the arguments of these two thinkers as a method. While 
Feuerbach grounded God in humanity, Nietzsche questioned this very foundation, proposing a new type of value with the 
concept of the “overman” (Übermensch). The significance of this research lies in Nietzsche’s interpretation of the death of 
God not merely as a theological rupture but as a revelation of the inherent limitations of Feuerbachian humanism. Thus, 
the study aims to illuminate the philosophical dynamics of the transformation that redefines humanity’s position vis-à-vis 
God in modern thought. Our findings demonstrate that Nietzsche radicalized Feuerbach’s humanism by rejecting all 
transcendent values. However, this radicalization harbors a paradox. While Feuerbach dethroned God and enthroned 
humanity, Nietzsche’s “death of God” dismantles even this anthropocentric metaphysics, pushing thought to the brink of 
nihilism. Both thinkers reveal a worldview that distances itself from the divine. This conclusion demonstrates the inherent 

57



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

contradiction of secular humanism. While it promises salvation through human autonomy, it simultaneously exposes 
humanity to an existential void. The significance of this research demonstrates that the critique of God in modern 
philosophy also signals the emergence of a new crisis of meaning for humanity.

Keywords: Nietzsche, Feuerbach, Secular Humanism, Death Of God, Anthropological Theology, Nihilism. 

58



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

KIRAAT İHTİLAFLARININ “MA‘NÂ-YI EVVEL” (BİRİNCİL ANLAM) TARTIŞMALARINA 
KATKISI: KUR’ÂN METNİNDE SEMANTİK ZENGİNLİĞİN DİL FELSEFESİ AÇISINDAN 

İNCELENMESİ

Sedat KAYA
Bitlis Eren Üniversitesi, e-mail: sekaya@beu.edu.tr 

Bu çalışma, Kur’ân-ı Kerim’deki kıraat ihtilaflarını geleneksel tefsir ve dilbilgisi yaklaşımlarının ötesine taşıyarak, dil 
felsefesi ve semantik (anlambilim) gibi modern disiplinlerin ışığında incelemeyi amaçlamaktadır. Çalışmanın temel 

problematiğini, Kur’ân lafızlarındaki kıraat farklılıklarının, kelimenin “Ma‘nâ-yı Evvel”ini (birincil, literal ve temel anlam) 
dağıtıcı bir unsur olarak mı işlev gördüğü, yoksa metnin semantik alanını genişleterek bu temel anlamı derinlemesine 
zenginleştirme potansiyeli mi taşıdığı sorusu oluşturmaktadır. Bu çerçevede araştırma, söz konusu vecihlerin Kur’ân 
metnine, dil felsefesi perspektifinden ve anlam bütünselliği açısından sunduğu metodolojik katkıyı ortaya koymayı 
hedeflemektedir. Çalışma, nitel araştırma yöntemini benimseyerek, kıraat vecihlerini Arap dilinin potansiyel semantik 
derinliğini gösteren metodolojik bir araç olarak ele alan analitik bir tezi savunmaktadır. Bu bağlamda, “Mâlik/Melik” gibi 
temel kelimelerdeki kıraat ihtilafları bir durum analizi olarak incelenmiştir. Yapılan analizde, farklı okuyuşların, Allah'ın 
mutlak otoritesi gibi temel bir anlamı, mülkiyet ve hükümranlık gibi farklı veçhelerle nasıl pekiştirdiği ve tamamladığı 
tartışılmıştır. Bu yöntem, ihtilafların anlamı dağıtmak yerine, kelimenin kök anlamından türeyebilecek tüm meşru anlam 
katmanlarını gösterdiğini ortaya koyar. Elde edilen temel bulgu, kıraat ilminin, tefsir metodolojisine, metnin “tek ve 
mutlak” bir anlamı yerine, “tüm meşru birincil anlam potansiyellerini kapsayan” bir anlam bütünselliği sunduğu önerisidir. 
Bu bulgu, İnsanla tekellüm etme tenezzülünde bulunan yüce yaratıcının muradının, insan dilindeki anlam sınırlarının 
ötesinde, kelimenin tüm meşru anlamlarını aynı anda içerme ihtimalini göstererek önemli bir kapı açmaktadır. Bu yeni 
yaklaşım, İslami ilimlere özgün, anlamın zenginliğini ve kapsayıcılığını vurgulayan bir dil felsefesi perspektifi kazandırması 
açısından akademik ve metodolojik bir öneme sahiptir. Çalışma, kıraatleri tefsirde bir zenginlik kaynağı olarak 
konumlandırarak, Kur’ân’ın anlam dünyasını derinleştirmeye katkı sunacaktır.

Anahtar Kelimeler: Kıraat İhtilafları, Ma‘nâ-yı Evvel, Dil Felsefesi, Dil Felsefesi, Semantik, Tefsir Metodolojisi. 

THE CONTRIBUTION OF READING DISPUTES TO THE “MA'NĀ-YI EVVEL” (PRİMARY 
MEANİNG) DISCUSSIONS: AN EXAMINATION OF THE SEMANTIC RICHNESS IN THE 

QUR'ANIC TEXT IN TERMS OF PHILOSOPHY OF LANGUAGE. 

This study aims to examine the qira'at disputes in the Noble Qur'an in the light of modern disciplines such as 
philosophy of language and semantics (semantics) by moving beyond traditional exegetical and grammatical 

approaches.his study aims to examine the qira'at disputes in the Noble Qur'an in the light of modern disciplines such as 
philosophy of language and semantics (semantics) by moving beyond traditional exegetical and grammatical approaches. 
The main problematic of the study is the question of whether the qiraat differences in the words of the Qur'an function as a 
distributing element of the “Ma'a-yi Awwal” (primary, literal and basic meaning) of the word, or whether it has the 
potential to deeply enrich this basic meaning by expanding the semantic field of the text. In this context, the study aims to 
reveal the methodological contribution of these aspects to the Qur'anic text from the perspective of philosophy of language 
and in terms of semantic integrity.n this context, the study aims to reveal the methodological contribution of these aspects 
to the Qur'anic text from the perspective of philosophy of language and in terms of semantic integrity. The studyn this 
context, the study aims to reveal the methodological contribution of these aspects to the Qur'anic text from the perspective 
of philosophy of language and in terms of semantic integrity. The study adopts a qualitative research method and defends 
an analytical thesis that treats reading aspects as a methodological tool that demonstrates the potential semantic depth of 
the Arabic language. In this context, the qira'at disputes in basic words such as ”Malik/Malik" were examined as a situation 
analysis. The analysis discussed how different readings reinforce and complement a basic meaning, such as the absolute 

59



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

authority of Allah, with different aspects such as ownership and sovereignty.he analysis discussed how different readings 
reinforce and complement basic meaning, such as the absolute authority of Allah, with different aspects such as ownership 
andhe analysis discussed how different readings reinforce and complement a basic meaning, such as the absolute authority 
of Allah, with different aspects such as ownership and sovereignty. This method reveals that instead of dispersing the 
meaning of disputes, it shows all the legitimate layers of meaning that can be derived from the root meaning of the word. 
The main finding obtained is the suggestion that the science of qira'at offers a totality of meaning to the methodology of 
exegesis, which “covers all legitimate primary meaning potentials” instead of a “single and absolute” meaning of the text. 
This finding opens an important door by showing the possibility that the achievement of the supreme creator, who deigns 
to monopolize with Man, contains all the legitimate meanings of the word at the same time, beyond the limits of meaning 
in human language.his finding opens an important door by showing the possibility that the achievement of the supreme 
creator, who deigns to monopolize with Man, contains all the legitimate meanings of the word at the same time, beyfinding 
opens an important door by showing the possibility that the achievement of the supreme creator, who deigns to 
monopolize with Ma

Keywords: Reading Disputes, Ma'na-yi Evvel, Philosophy of Language, Semantics, Exegesis Methodology. 

60



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

HANBELÎLİKTE EMR Bİ’L-MA‘RÛF VE NEHİY ANİ’L-MÜNKER İLKESİ: EL-HALLÂL ÖRNEĞİ

Lokman TOKDEMİR 
Dicle Üniversitesi, e-mail: lokman3663@gmail.com 

Hanbelîlik tarihinde “emr bi’l-ma‘rûf ve nehiy ani’l-münker” ilkesi, dinî ve toplumsal yaşamda merkezi bir konuma 
sahiptir. Ancak bu ilkenin yorumlanışı ve uygulanışı konusunda mezhep içinde farklı eğilimler olmuştur. Hanbelîliğin 

tarihsel gelişimi incelendiğinde, genel olarak “zühdî”, “ilmî” ve “eylemci/müdahaleci (cihatçı)” olmak üzere üç eğilimden 
bahsetmek mümkündür. Özellikle el-Berbehârî (ö. 329/940-941) ve takipçilerinin temsil ettiği eylemci kol, bu ilkeyi aktif 
bir toplumsal müdahale aracı olarak görmüş; bu durum Hanbelîliğin dışarıdan çoğu zaman “sert” veya “müdahaleci” bir 
gelenek olarak algılanmasına neden olmuştur. Buna karşılık, mezhebin ilmî çizgisini temsil eden el-Hallâl (ö. 311/923) gibi 
âlimler, bu ilkeyi daha dengeli, temkinli ve teorik bir yaklaşımla ele almışlardır. Hallâl ve benzeri âlimler, eylemci kanadın 
faaliyetlerini uygun görmemiş, bu yaklaşımı çeşitli yönleriyle eleştirmiştir. Onun el-Emrû bi’l-Ma‘rûf ve’n-Nehyû ‘ani’l-
Münker adlı eseri, Hanbelî düşüncede bu ilkenin ilmî, sistematik ve metodolojik bir şekilde nasıl ele alındığını göstermesi 
bakımından önem taşımaktadır. Bu çalışmada, eylemci bir karakter taşımayan ve konuyu teorik bir zeminde değerlendiren 
Hallâl’in eserinden hareketle, bu ilkenin hangi sınırlar içinde ele alındığı, hangi davranışların bu kapsamda değerlendirildiği 
ve görüşlerinin hangi ilmî temellere dayandığı ortaya konulacaktır. Ayrıca Hanbelîliğin bu ilkeye dair teorik yaklaşımlarıyla 
pratik uygulamaları arasındaki ilişki de analiz edilecektir. Böylelikle, Hanbelîlikte “emr bi’l-ma‘rûf ve nehiy ani’l-münker” 
anlayışının yalnızca aktivist bir yönelimden ibaret olmadığı; aksine, ilim, hikmet ve itidal ilkeleriyle şekillenen ahlâkî ve 
dinî bir bilinci de yansıttığı gösterilmeye çalışılacaktır. Bu yaklaşımla, Hanbelî düşüncesinin iç dinamiklerinin, entelektüel 
çeşitliliğinin ve tarihsel gelişiminin daha bütüncül bir biçimde anlaşılmasına katkı sağlanması amaçlanmaktadır.

Anahtar Kelimeler: Mezhep, Hanbelîlik, Emr bi’l-Ma‘rûf ve Nehiy ani’l-Münker, el-Hallâl. 

THE PRINCIPLE OF AMR Bİ’L-MA‘RŪF WA NAHY ‘ANİ’L-MUNKAR IN HANBALISM: THE 
EXAMPLE OF AL-HALLĀL 

In the history of Hanbalism, the principle of amr bi’l-ma‘rūf wa nahy ‘ani’l-munkar (enjoining right and forbidding 
wrong) occupies a central position in both religious and social life. However, within the school itself, different 

tendencies emerged regarding the interpretation and implementation of this principle. When the historical development of 
Hanbalism is examined, it is possible to identify three general tendencies: the “ascetic” (zuhdī), the “scholarly” (‘ilmī), and 
the “activist/interventionist (jihād-oriented)” trends. The activist current, represented particularly by al-Barbahārī (d. 
329/940–941) and his followers, regarded this principle as a means of active social intervention. Consequently, Hanbalism 
has often been perceived externally as a “strict” or “interventionist” tradition. In contrast, scholars such as al-Hallāl (d. 
311/923), who represented the scholarly line of the school, approached this principle with a more balanced, cautious, and 
theoretical perspective. Al-Hallāl and other scholars of similar inclination disapproved of the activist faction’s practices and 
criticized their methods on various grounds. His work, al-Amr bi’l-Ma‘rūf wa’n-Nahy ‘ani’l-Munkar, is of great significance 
as it demonstrates how this principle was treated in a scholarly, systematic, and theoretical manner within Hanbalī 
thought. This study, based on al-Hallāl’s work—which lacks an activist character and approaches the issue from a 
theoretical standpoint—seeks to determine within what limits this principle was framed, which actions were included 
under its scope, and upon what scholarly foundations his views were built. It will also analyze the relationship between the 
theoretical approaches and practical applications of this principle within Hanbalism. In doing so, the study aims to show 
that the Hanbalī understanding of amr bi’l-ma‘rūf wa nahy ‘ani’l-munkar is not merely an activist orientation but rather 
reflects a moral and religious consciousness shaped by the principles of knowledge (‘ilm), wisdom (ḥikmah), and 
moderation (i‘tidāl). With this approach, the paper seeks to contribute to a more comprehensive understanding of the 
internal dynamics, intellectual diversity, and historical development of Hanbalī thought.

Keywords: Sect, Hanbalism, Amr bi’l-Ma‘rūf wa Nahy ‘ani’l-Munkar, al-Hallāl. 

61



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

TARİHİ İNCELEMELERDE İŞLEVSEL BİR ARAÇ OLARAK TEMESSÜL ŞİİRLERİ

Emre BABAYİĞİT 
Batman Üniversitesi, e-mail: emre_babaygt14@hotmail.com 

Sıbgatullah BARAN  
Bursa Uludağ Üniversitesi, e-mail: sibgatullahbaran@hotmail.com 

T arihi olayların aktarımı ve yazımı; dönemin siyasal yapısı, tarihçinin bakış açısı ve benzeri unsurlardan etkilendiği için 
yoruma dayalı bir boyut kazanmaktadır. Buna karşılık, tarih analizi, içerisinde çeşitli tartışmalar barındırsa da esasında 

geçmişte hakikatin ne olduğunu ortaya çıkarma çabasıdır. Dolayısıyla tarihi aydınlatacak ve veri sağlayacak her türlü bilgi 
kaynağı kritik bir önem taşımaktadır. Bu meyanda edebiyat, bir toplumun bütünsel ruhunu ve yaşantısını asırlar boyunca 
en sahici haliyle yansıttığı için tarih bilimi açısından temel bir kaynak niteliği taşımaktadır. Zira bir milletin edebiyatı, o 
topluluğun nasıl düşündüğü, nasıl hissettiği ve olayları nasıl algıladığıyla beraber nasıl deneyimlediğine dair en doyurucu 
cevapları verebilme niteliğine sahiptir. Bu bağlamda edebi metinler, tarihe kaynaklık edecek birçok veri barındırma 
potansiyeline sahiptirler. Bu bildiri ise bu potansiyeli, bir gelenek olan şiirle temessül olgusu özelinde ele alacaktır. Bir 
şahsiyetin; içinde bulunduğu durumu, ruh halini, ahlaki perspektifini ve zihin dünyasını ifade etmek için bir şiiri veya beyti, 
bir referans kaynağı olarak sürekli kullanmasına şiirle temessül denir. Bu durum, şiirle temessül eden şahsiyetin sadece 
bireysel zihin dünyasını yansıtmakla kalmaz, aynı zamanda ait olduğu dönemin sosyolojik yapısı ve entelektüel havzası 
hakkında da önemli ipuçları sunar. Yapısalcı çözümlenin öne sürdüğü üzere bir metin sadece yazılı bir evrak olmanın 
ötesinde anlamlar ihtiva etmektedir. Veya Foucaultcu anlamda kelimeler ve şeyler arasında sanılandan daha derin ilişkiler 
vardır. Bu bağlamda araştırmada, tarih boyunca şiirle temessül eden şahsiyetleri kronolojik bir yaklaşımla (İlk Dönem İslam 
Tarihi, Emeviler, Abbasiler) ele alınmıştır. Şiirlerin, konu edindikleri bu şahsiyetler aracılığıyla ait oldukları dönemin 
toplumsal yapısını yansıtma biçimi, yapısalcılık, post-yapısalcılık, hermenötik ve karşılaştırmalı metin analizi kuramları 
çerçevesinde incelenmiştir. Yapılan incelemede, şairlerin eserlerine yansıttıkları vurguların, yaşadıkları dönemin tarihsel 
ruhu ve entelektüel görüşleriyle paralellik arz ettiği görülmüştür. Sonuç olarak bu bildiride, şiirle temessül olgusunun, 
tarihsel bir belge niteliği taşımanın birlikte dönemin sosyolojisini ve şiirle temessül eden bireyin içsel durumunu ortaya 
koyan kritik bir tarihi materyal olduğunu göstermeyi amaçlamaktadır.

Anahtar Kelimeler: Şiir, Temessül, Tarihi Veri, Toplumsal Yapı, Yapısalcılık. 

THE USE OF "TEMESSUL" POETRY AS A FUNCTIONAL TOOL IN HISTORICAL ANALYSIS 

The transmission and writing of historical events inherently acquire an interpretive dimension, as they are influenced 
by factors such as the period's political structure, the historian's perspective, and similar elements. Historical analysis, 

conversely, despite containing various debates, is fundamentally an effort to uncover the truth of the past. Consequently, 
every source of information that can illuminate history and provide data is of critical importance. In this respect, literature 
serves as a fundamental source for historical inquiry, as it authentically reflects the holistic spirit and life of a society across 
centuries. Indeed, a nation's literature has the capacity to provide the most comprehensive answers regarding how that 
community thinks, feels, perceives, and experiences events. In this context, literary texts hold the potential to contain a 
wealth of data that can serve as a historical resource. This paper will, therefore, examine this potential through the specific 
phenomenon of Temessül through Poetry. Temessül through Poetry is defined as the sustained use of a poem or a couplet 
by an individual as a frame of reference to express their situation, state of mind, moral perspective, and intellectual world. 
This act not only reflects the individual inner world of the person embodying the poetry but also offers significant clues 
about the sociological structure and intellectual milieu of their era. As structuralist analysis suggests, a text contains 
significations beyond being merely a written document. Or, in a Foucauldian sense, deeper relationships exist between 
"words and things" than is commonly assumed. Within this theoretical framework, the study examines historical figures 

62

mailto:sibgatullahbaran@hotmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

who engaged in Temessül through Poetry (representation through poetry) with a chronological approach (Early Islamic 
Period, Umayyads, Abbasids). The way in which poems, through these figures, reflect the social structure of their 
respective periods is analyzed within the theoretical frameworks of structuralism, post-structuralism, hermeneutics, and 
comparative textual analysis. The study finds that the emphases reflected in the referenced poems show a parallel with the 
historical spirit and intellectual views of their time. In conclusion, this paper aims to demonstrate that the phenomenon of 
Temessül through Poetry not only possesses the quality of a historical document but also constitutes critical historical 
evidence that reveals the sociology of an era and the inner state of the individual engaging in this act.

Keywords: Poetry, Temessül, Historical Data, Social Structure, Structuralism. 

63



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

SÜNNET BAĞLAMINDA ÇOCUK EĞİTİMİNDE OYUNLAR -HZ. PEYGAMBER DÖNEMİ VE 
GÜNÜMÜZ MUKAYESESİ-

Mevlüt UZUT 
Dicle Üniversitesi, e-mail: uzutmevlut@gmail.com

Çocukluk dönemi, çocuğun fikrî, hissî ve içtimaî kuvvelerinin harekete geçirilmesi açısından kritik bir evre olup, bu 
süreç, çocuğun gelişimine önemli katkılar sağlar. Hz. Peygamber, çocukların gelişimine büyük önem vermiş ve zaman 
zaman onlarla oyun oynayarak, çocukların hem bedensel hem de zihinsel gelişimlerini desteklemiştir. Nitekim 

çocukların gelişiminde önemli bir etken olan oyun, çocukların fiziksel, bilişsel, duygusal ve sosyal gelişimleri için temel bir 
araçtır. Bu nedenle oyun, yalnızca fiziksel egzersizlerle sınırlı değildir. Fiziksel egzersizler, kan dolaşımını hızlandırarak 
fiziksel gelişime katkı sağlamakla beraber çocuğun zihinsel gelişimine de katkı sağlar. Dolayısıyla çocuğun zihinsel 
gelişimini desteklemek ve kapasitesini artırmak için onun akıl yürütme ve hafıza becerilerini geliştirmeye yönelik hikaye 
anlatımı ve zekâ geliştirici oyunlar önemli bir etkiye sahiptir. Ayrıca çocuklar, oyun oynarken dil becerilerini geliştirir, 
kelime dağarcıklarını zenginleştirir ve sosyal beceriler kazanırlar. Bu beceriler sayesinde oyun, çocukların karşılaştıkları 
olaylara hızlı tepki verme, doğru kararlar alma ve esneklik gösterme becerilerini kazanmalarını sağlar. Oyun, çocukların 
ilerleyen yıllarda üstleneceği sosyal roller için bir hazırlık süreci sunar; bu süreç, yanılma ve başarı deneyimleriyle 
çocukların gelişimini pekiştirir. Bunun birlikte oyun, çocukların zaman ve mekan kavramlarını somutlaştırmalarına da 
yardımcı olur. Ev içindeki ya da dışarıdaki oyunlar, çocukların bu kavramları içselleştirmesini sağlar. Bu çalışmada, Hz. 
Peygamber’in çocuklara verdiği değer incelenecek ve günümüz çocuklarıyla kıyaslanarak ebeveynlerin rolü tartışılacaktır.

Anahtar Kelimeler: Hz. Peygamber, Sünnet, Oyun, Çocuk, Ebeveyn. 

GAMES IN CHILD EDUCATION IN THE CONTEXT OF CIRCUMCISION - A COMPARİSON 
BETWEEN THE PERİOD OF THE PROPHET MUHAMMAD AND TODAY - 

Childhood is a critical stage in terms of stimulating a child's intellectual, emotional and social abilities, and this process 
makes a significant contribution to the child's development. The Prophet Muhammad attached great importance to 

children's development and, by playing with them from time to time, supported both their physical and mental 
development. Indeed, play, which is an important factor in children's development, is a fundamental tool for their physical, 
cognitive, emotional and social development. Therefore, play is not limited to physical exercise. Physical exercise 
contributes to physical development by accelerating blood circulation, but it also contributes to the child's mental 
development. Therefore, storytelling and intelligence-developing games that aim to develop the child's reasoning and 
memory skills have an important effect in supporting the child's mental development and increasing their capacity. 
Furthermore, children develop their language skills, enrich their vocabulary, and acquire social skills while playing. These 
skills enable children to respond quickly to events they encounter, make the right decisions, and gain flexibility. Play 
provides a preparatory process for the social roles children will assume in later years; this process reinforces children's 
development through experiences of failure and success. At the same time, play helps children to concretise their concepts 
of time and space. Games played indoors or outdoors enable children to internalise these concepts. This study will examine 
the value that the Prophet Muhammad placed on children and discuss the role of parents by comparing it with that of 
today's children.

Keywords: The Prophet, Sunnah, Games, Child, Parent. 

64



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

ADLİ MUHASEBEDE YAPAY ZEKA VE BLOKZİNCİR TEKNOLOJİLERİNİN ENTEGRASYONU: 
HİLE ÖNLEME VE KANIT YÖNETİMİ ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME

Kadir GÖKOĞLAN
Dicle Üniversitesi, e-mail: kadir.gokoglan@dicle.edu.tr  

Yunus BÖRÜTEÇENE 
 Dicle Üniversitesi 

Bu çalışma, yapay zeka (YZ) ve blokzincir teknolojilerinin adli muhasebe süreçlerine entegrasyonunu kavramsal düzeyde 
incelemeyi ve bu teknolojilerin hile önleme ile kanıt yönetimi üzerindeki potansiyel etkilerini değerlendirmeyi 

amaçlamaktadır. Günümüz dijital ekonomisinde finansal verilerin hacmi, karmaşıklığı ve çeşitliliği hızla artmakta; bu 
durum, adli muhasebecilerin geleneksel yöntemlerle hile tespiti ve kanıt toplama süreçlerinde karşılaştıkları zorlukları 
artırmaktadır. YZ teknolojileri, özellikle makine öğrenmesi, doğal dil işleme ve veri madenciliği gibi alt alanlar aracılığıyla 
olağandışı işlem modellerini belirleyebilmekte ve potansiyel hile vakalarını erken aşamada tespit etmeye imkân 
tanımaktadır. Buna paralel olarak blokzincir teknolojisi, dağıtık defter yapısı sayesinde finansal kayıtların 
değiştirilemezliğini, doğrulanabilirliğini ve şeffaflığını teminat altına alarak dijital kanıtların güvenilir bir biçimde 
saklanmasına olanak sağlamaktadır. Bu bağlamda çalışma, kavramsal bir analiz çerçevesinde YZ ve blokzincirin adli 
muhasebe süreçlerine entegrasyonunun sağlayabileceği yapısal dönüşümleri tartışmaktadır. Literatürdeki güncel bulgulara 
dayanarak, iki teknolojinin birlikte kullanımının hem hile önleme politikalarının etkinliğini artıracağı hem de adli delillerin 
doğruluk ve bütünlüğünü güçlendireceği öngörülmektedir. Ayrıca, YZ destekli analitik sistemlerin blokzincir tabanlı kayıt 
mekanizmalarıyla bütünleşmesi, denetim izlerinin otomatikleştirilmesine ve veri manipülasyon risklerinin minimize 
edilmesine katkı sunmaktadır. Çalışma sonucunda, söz konusu teknolojilerin adli muhasebe uygulamalarına stratejik 
düzeyde entegre edilmesinin, mesleğin geleceğinde güvenilirlik, şeffaflık ve etik standartların güçlenmesi açısından kritik 
bir rol oynayacağı değerlendirilmektedir.

Anahtar Kelimeler: Adli Muhasebe, Yapay Zeka, Blokzincir, Hile Önleme, Kanıt Yönetimi

INTEGRATION OF ARTIFICIAL INTELLIGENCE AND BLOCKCHAIN TECHNOLOGIES IN 
FORENSIC ACCOUNTING: AN ASSESSMENT ON FRAUD PREVENTION AND EVIDENCE 

MANAGEMENT 

This study aims to conceptually examine the integration of artificial intelligence (AI) and blockchain technologies into 
forensic accounting processes and to evaluate their potential effects on fraud prevention and evidence management. In 

today’s digital economy, the volume, complexity, and diversity of financial data are rapidly increasing, which poses 
significant challenges for forensic accountants relying on traditional methods of fraud detection and evidence collection. AI 
technologies—particularly machine learning, natural language processing, and data mining—enable the identification of 
unusual transaction patterns and allow for the early detection of potential fraud cases. In parallel, blockchain technology, 
through its distributed ledger structure, ensures the immutability, verifiability, and transparency of financial records, 
thereby providing a secure foundation for the preservation of digital evidence. Within this context, the study adopts a 
conceptual analytical framework to discuss the structural transformations that may result from the integration of AI and 
blockchain into forensic accounting practices. Based on current findings in the literature, the combined use of these 
technologies is expected to enhance the effectiveness of fraud prevention policies and strengthen the accuracy and integrity 
of forensic evidence. Furthermore, the integration of AI-driven analytical systems with blockchain-based record 
mechanisms contributes to the automation of audit trails and the minimization of data manipulation risks. The study 

65



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

concludes that the strategic integration of these technologies into forensic accounting practices will play a critical role in 
reinforcing reliability, transparency, and ethical standards in the future of the profession.

Keywords: Forensic aCcounting, Artificial İntelligence, Blockchain, Fraud Prevention, Evidence Management. 

66



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

PLATON’UN DİYALOGLARINDA DUA ANLAYIŞI

Emine GÖREN BAYAM
Dicle Üniversitesi, e-mail: eminegoren@gmail.com 

T emel felsefi meselelerin ele alındığı Platon’un diyaloglarında, Tanrı’nın evrenle nasıl bir ilişki içinde olduğu sorusu da 
önemli bir yer tutar. Bu bildiride söz konusu ilişki, diyaloglarda yer alan Tanrı’ya yapılan dualar çerçevesinde ele 

alınacaktır. Platon’un metinlerine bakıldığında duanın, klasik anlamıyla bir yakarıştan ziyade felsefi bir sorgulama ya da 
eleştirel bir konu olarak incelendiği görülmektedir. Bu bağlamda özellikle Timaios (27c), Euthyphron (14a-15a), Phaidros 
(279b) ve Yasalar (801b) diyaloglarında yer alan dua ile ilgili bölümler incelenecektir. Platon’un kozmolojisini anlattığı 
Timaios’ta dua kozmolojik bir çerçevede ele alınır. Platoncu canlı evren tasavvurunun içinde insanın dua aracılığıyla bu 
kozmik düzene katıldığı söylenebilir. Nitekim bu yaklaşım sonraki Platoncu gelenekler ve Stoacılar için de duanın 
mahiyetini belirlemiş gibidir. Phaidros’da, Pan’a yapılan duada ise benzer bir motivasyonun olduğu görülür. “Dışımda sahip 
olduğum her şeyin içimdeki güzellikle uyum içinde olması”nın istendiği dua pasajında içsel güzellik ve ruhsal uyum 
arzusuna vurgu yapılmaktadır. Euthyphron’da ise dua, kurban ritüeli ile birlikte değerlendirilerek tanrıların bunlara ihtiyacı 
olup olmadığı üzerinden yorumlanmaktadır. Dindarlığın ne olduğunun çözümlenmeye çalışıldığı bu diyalogda duanın 
araçsallaşması üzerinden bir eleştirel okuma gerçekleştirildiği söylenebilir. Platon’un diyaloglarında dua, aynı zamanda 
politik ve toplumsal bir işleve de sahiptir. Yasalar ve Devlet diyaloğunda bu tarz pasajların olduğu da görülmektedir. Bu 
bölümlerde dua devletin vatandaşlarının ahlaki eğitimiyle ilişkilendirilerek Platon felsefesinde birbirinden ayrılmayacak 
şekilde devletin dindarlık anlayışını da biçimlendirir. Yasalar’da dindarlık ve devlet arasındaki ilişki daha belirgin bir şekilde 
yer alır. Sonuç olarak Platon’un diyaloglarında dua üç temel biçimde ele alınır: Birincisinde dua kozmik uyumun bir 
parçasıdır ve ahlaki anlamda ruhsal uyuma hizmet eder. İkincisinde duanın, istek ve arzular için bir araç olmasının 
eleştirildiği görülürken üçüncüsünde dua toplumsal politik bir çerçevede değerlendirilir. Bu üç biçime daha yakından 
bakıldığında duanın, Platon’un diyaloglarında önemli bir mesele olan Tanrı ve tanrılar ile insan arasındaki ilişkinin doğasına 
dair önemli ip uçlar sunduğu söylenebilir.

Anahtar Kelimeler: Din Felsefesi, Platon, Dua, Tanrı, Timaios, Phaidros.

THE CONCEPT OF PRAYER IN PLATO’S DIALOGUES 

In Plato’s dialogues, which address fundamental philosophical issues, the question of how God relates to the universe 
occupies a significant place. This paper examines that relationship through the prayers directed to God found in the 

dialogues. When one looks at Plato’s texts, it becomes clear that prayer is treated not merely as a traditional act of 
supplication but as a subject of philosophical inquiry and critical reflection. In this context, the sections on prayer in 
Timaeus (27c), Euthyphro (14a–15a), Phaedrus (279b), and Laws (801b) will be analyzed. In the Timaeus, where Plato 
presents his cosmology, prayer is considered within a cosmological framework. Within the Platonic conception of the living 
universe, the human being participates in the cosmic order through prayer. This approach seems to have influenced later 
Platonic traditions and the Stoics in their understanding of the nature of prayer. In the Phaedrus, in Socrates’ prayer to Pan, 
a similar motivation can be seen. In the passage where Socrates prays that “everything external to me may be in harmony 
with the beauty within,” the emphasis is placed on inner beauty and the desire for spiritual harmony. In the Euthyphro, 
prayer is discussed alongside the ritual of sacrifice and questioned in terms of whether the gods actually need such 
offerings. In this dialogue, which seeks to define the nature of piety, prayer is examined critically in light of its 
instrumentalization. Prayer in Plato’s dialogues also has political and social dimensions. Passages in the Laws and the 
Republic demonstrate that prayer is linked to the moral education of citizens, thus shaping the Platonic understanding of 
piety as inseparable from the life of the state. In the Laws, the relationship between piety and the state becomes even more 
explicit. In conclusion, prayer in Plato’s dialogues appears in three main forms: first, as part of cosmic harmony serving 
moral and spiritual order; second, as a practice criticized when reduced to a means for fulfilling desires; and third, as an 
element embedded within the social and political framework of the city-state. Examining these three dimensions reveals 

67



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

that prayer, for Plato, offers profound insight into the nature of the relationship between God (or the gods) and human 
beings.

Keywords: Philosophy of Religion, Plato, Prayer, God, Timaeus, Phaedrus. 

68



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

BİR AYETTE YER ALAN İSTİKAMET KAVRAMININ HADİSLER IŞIĞINDA TAHLİLİ

Mehmet TURAN 
Batman Üniversitesi, e-mail: mehmet.turan@hotmail.com 

K ur’an-ı Kerim’de istikamet ile ilgili birçok ayet yer almaktadır. Bunlardan biri de Fussilet süresinde yer alan, 
“Rabbimiz Allah’tır” deyip de istikamet üzere olanlara melekler inerler, “Korkmayın, üzülmeyin, size vaad edilen 

Cennetle sevinin derler.” ayetidir. Çalışmamızın konusu olan ve yukarıda aktarmış olduğumuz ayet-i kerimede istikamet 
üzere olanların cennetle müjdelendiği görülmektedir. Bu çalışmada söz konusu ayette geçen “istikamet” kavramının anlamı, 
Hz. Peygamber ve sahabe görüşleri ışığında ele alınıp incelenmiştir. Çalışmanın temel amacı, bu ayette geçen "istikamet 
üzere olanlar" ifadesiyle kastedilenin ne olduğunun ortaya konulmasıdır. Hz. Peygamber’in istikameti, “Allah’a iman edip 
bu inançtan ölünceye kadar dönmemek” şeklinde tefsir ettiği tespit edilmiştir. Dolayısıyla Hz. Peygamber’in istikameti, 
imanda kesin ve kalıcı bir duruş sergilemek şeklinde yorumladığı söylenebilir. Hz. Ebû Bekir, istikameti Allah’a şirk 
koşmamak ve “Rabbimiz Allah’tır” sözünün gereğini yerine getirmek olarak açıklamıştır. Başka bir rivayette ise istikamet 
kavramını tevhid inancında sebat etmek ve başka ilahlara yönelmemek şeklinde yorumlamıştır. Hz. Ömer ise istikameti 
hutbesinde, "Allah’a itaatle dosdoğru oldular ve tilkinin yaptığı gibi haktan sapmadılar" şeklinde yorumlamıştır. Bu 
metaforla istikametin, sebat ve dürüstlük gerektirdiğini, müminin ibadet ve itaatte net bir duruş sergilemesi, hilelerle 
haktan sapmaması gerektiğini vurgulamıştır. İbn Abbas ise istikameti amelî bir devamlılık olarak görerek, ayeti "Farzlarını 
eda etme hususunda istikamet üzere oldular" şeklinde tefsir etmiştir. O, kişinin üzerine farz olan ibadetleri titizlikle, 
düzenli ve devamlı bir şekilde yerine getirmesini istikamet üzere olmak şeklinde değerlendirmiştir. Sonuç olarak, ayette 
geçen istikamet kavramın sadece inançta değil, amel ve ahlâkta da kararlılık, sebat ve dürüstlük göstermeyi ifade ettiği 
söylenilebilir.

Anahtar Kelimeler: Hadis, Yorum, İstikamet, sahabe, sebat. 

ANALYSIS OF THE CONCEPT OF ISTIQAMAH (STEADFASTNESS) FOUND IN A QURANIC 
VERSE, IN THE LIGHT OF HADITHS 

There are many verses concerning Istiqamah (steadfastness/uprightness) in the Holy Quran. One of these is the verse 
in Surah Fussilat, which states: "Indeed, those who say, 'Our Lord is Allah,' and then remain firm and straight (on the 

path of truth)—the angels will descend upon them, [saying], 'Do not fear and do not grieve, but receive good tidings of 
Paradise which you were promised.' The subject of our study, and the verse quoted above, shows that those who are 
Istiqamah (steadfast) are given the glad tidings of Paradise. In this study, the meaning of the concept of Istiqamah found in 
this particular verse is examined in light of the views of the Prophet Muhammad and his companions (sahabah). The main 
objective of the study is to reveal what is meant by the phrase "those who remain firm and straight" (Istiqamah) in this 
verse. It has been determined that the Prophet Muhammad interpreted Istiqamah as: "Believing in Allah and not turning 
away from this belief until death." Therefore, it can be said that the Prophet interpreted Istiqamah as exhibiting a definitive 
and permanent stance in faith. Hz. Abu Bakr explained Istiqamah as not associating partners with Allah (shirk) and 
fulfilling the requirements of the statement, "Our Lord is Allah." In another narration, he interpreted the concept of 
Istiqamah as persevering in the belief of monotheism (tawhid) and not turning to other deities. Hz. Umar, in his sermon, 
interpreted Istiqamah as: "They were upright in obedience to Allah and did not deviate from the truth like the fox does." 
With this metaphor, he emphasized that Istiqamah requires perseverance and honesty, and that a believer must exhibit a 
clear stance in worship and obedience and should not deviate from the truth with trickery or deceit. Ibn Abbas, on the 
other hand, viewed Istiqamah as practical continuity, interpreting the verse as: "They remained steadfast in fulfilling their 
obligatory duties (fara'id)." He considered being Istiqamah as diligently, regularly, and continuously performing the 
obligatory acts of worship. In conclusion, it can be said that the concept of Istiqamah in the verse expresses the need to 
show determination, perseverance, and honesty not only in belief but also in action and morals.

Keywords: Hadith, Comment , Rectituden, Companion, Perseverance. 

69



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

HZ. PEYGAMBER’İN, “KİM ARKASINDA BAKIMA MUHTAÇ KİŞİLER BIRAKIRSA, ONLARIN 
SORUMLULUĞU BİZE AİTTİR” HADİSİ BAĞLAMINDA DEZAVANTAJLILARIN SOSYAL 

GÜVENLİĞİNE YAKLAŞIMI 

Yusuf AÇIKEL 
Süleyman Demirel Üniversitesi, e-mail: yusufacikel@sdu.edu.tr

Bu tebliğ sosyal güvenliğin İslam’daki temel ilkeleri ile uyum gösteren hukûkî ve ahlâkî ilkelerin karşılaştırılmasının 
incelenmesine yöneliktir. Araştırmanın temel amacı, hadislerde sosyal güvenlik kavramlarının ahlâk, pratik ve 

uygulamalı boyutlarını tetkik ederek, bu önemli değerlerin günümüzdeki yeri ve önemi hakkında bir değerlendirme 
yapmaktır. Bu kapsamda, hadislerdeki sosyal güvenlik ilkeleri, günümüz toplumlarının sosyal adâlet ve refah seviyesinin 
arttırılmasında Kur’an ve hadislerin rolü ve potansiyeli, net bir şekilde ortaya koymak gerekmektedir. Araştırmanın yöntem 
ve kaynaklar kısmında, litaratür taraması ile temel hadis kaynakları esas alınarak hadislerin orijinal Arapça metinleri 
incelenmiş, anlam bütünlüğü ve bağlamı değerlendirilmiştir. Bu çalışmalar sırasında, hadislerin tahric ve değerlendirilmesi 
yapılmış, özellikle hadislerde vurgulanan sosyal güvenlik kavramları ortaya konulmaya çalışılmış ve uzman görüşlerine yer 
verilmiştir. Toplumun sosyal güvenliğini sağlamak üzere, devlet ve fertler arasında karşılıklı sorumluluklar belirlenerek, 
ekonomik ve sosyal sürdürülebilirlik için, fertlerin kendilerini koruma hakkı ile toplumun genel refahını gözeten 
yükümlülükler arasında bir denge kurulması gerekir. Hadislerde yer alan bazı temel ilkeler, devletlerin ve sivil toplum 
kuruluşlarının uygulamalarına ışık tutabilir. Dolayısıyla herkesin sosyal güvenlikten yararlanması, ferdî merhametin 
kurumlara yansımasıdır. Bu noktada, devletin sorumluluğu, hadislerde gözetilen ahlâkî değerlerle paralel bir biçimde, hak 
temelli ve sürdürülebilir yaklaşımlarla şekillenmelidir. Sonuçta, hadislerdeki sosyal güvenlik, günümüz toplumlarının temel 
ihtiyaçlarına cevap bulunacak biçimde, kültürel ve dinî mirasın modern zamanlara uyarlanması açısından büyük bir önem 
taşımaktadır. Bu bağlamda dinî değerlerle uyumlu sosyal politika ve uygulamaların teşvik edilmesi gerekmektedir. Bu 
bütünsel yaklaşım, hem ahlâkî ve hukûkî, hem de toplumsal pratikler açısından, gelecek nesillere daha güçlü ve âdil bir 
toplum bırakmak adına temel bir yol haritası sunmaktadır.

Anahtar Kelimeler: Hadis, Dezavantajlılar, Engelliler, Sosyal Güvenlik, Muhtaçlar

THE PROPHET'S APPROACH TO SOCIAL SECURITY FOR THE DISADVANTAGED IN THE 
CONTEXT OF THE HADITH: "WHOEVER LEAVES BEHIND THOSE IN NEED OF CARE, THEIR 

RESPONSIBILITY RESTS WITH US" 

This paper aims to examine the comparison of legal and moral principles that align with the fundamental principles of 
social security in Islam. The primary objective of this research is to examine the ethical, practical, and applied 

dimensions of social security concepts in the hadiths and to assess the current status and importance of these important 
values. In this context, it is necessary to clearly demonstrate the social security principles in the hadiths and the role and 
potential of the Quran and hadiths in enhancing social justice and welfare in contemporary societies. In the method and 
sources section of the research, the original Arabic texts of the hadiths were examined through a literature review and 
based on primary hadith sources, assessing their semantic integrity and context. During this study, the hadiths were 
transcribed and evaluated, and the social security concepts emphasized in the hadiths were specifically explored, and expert 
opinions were included. To ensure social security in society, mutual responsibilities must be established between the state 
and individuals, and a balance must be established between individuals' right to self-protection and their obligations to 
safeguard the general welfare of society for economic and social sustainability. Certain fundamental principles contained in 
the hadiths can inform the practices of states and civil society organizations. Therefore, ensuring that everyone benefits 
from social security is a reflection of individual compassion in institutions. In this regard, the state's responsibility should 
be shaped by rights-based and sustainable approaches, aligned with the moral values espoused in the hadiths. Ultimately, 
the social security principles in the hadiths are crucial for adapting cultural and religious heritage to modern times to meet 

70



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

the fundamental needs of today's societies. In this context, social policies and practices compatible with religious values 
must be encouraged. This holistic approach provides a fundamental roadmap for leaving future generations a stronger and 
more just society, both in terms of morality, law, and social practices.

Keywords: Hadith, Disadvantaged, Disabled People, Social Security, The Needy. 

71



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

FELSEFÎ DANIŞMANLIKTA TEMEL İLKELER 

Şerefettin ADSOY
Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, e-mail: sadvan885@gmail.com 

İ nsan, başta kendisi olmak üzere varlık, olay ve olguya dayalı olarak bilgi elde etme yetisine sahiptir. Birikim ve artış 
gösteren bilginin sağlıklı kullanım ve kontrolünü sağlamak adına insan, belli bir konu, amaç ve yöntem bağlamında 

disiplin denilen yeni oluşumlar ortaya koyma yoluna gitmiştir. Henüz oluşum aşamasında olan felsefî danışmanlık, kendine 
ait belli bir konu, amaç ve yönteme sahip olması bakımından bağımsız bir disiplin olarak kabul edilmektedir. O, danışanın 
sahip olduğu sorunu çözümleme ve üstesinden gelme ve bilgeliğe ulaşma yolunda felsefî danışman gözetiminde görüşler ve 
anlayışlar dünyasında gerçekleştirilen kişisel bir yolculuk olarak tanımlanmaktadır. Zihnî boyuta odaklanan felsefî 
danışmanlığın konusu, kavramların sağlıksız oluşturulmasına bağlı olarak meydana gelen, insan ve ona ait sorun, ikilem, 
hayata ilişkin üstesinden gelinemeyen hususlara felsefece bakmaktır. Baş döndürücü bir hızla değim geçiren günümüz 
dünyasındaki yüzeyselliklerden dolayı ortaya çıkan olumsuzlukların giderilmesinde felsefî danışmanlık ciddi bir işlev 
görmektedir. Danışanının daha özgür, daha derin ve dolayısıyla daha dolu bir yaşam elde etmesi yolunda karşılaştığı 
sorunları görmek ve bu sorunların üstesinden gelme adına çözümler üretme konusunda kendisine yardımcı olmayı amaç 
edinen felsefî danışmanlık, bunu gerçekleştirebilmek için belli bir takım ilkeler çerçevesinde hareket etmek durumundadır. 
Biz de bu çalışmamızda, felsefî danışmanlığın, amacını gerçekleştirme yolunda dikkate alması gereken temel ilkeleri ele 
alacağız.

Anahtar Kelimeler: İnsan, Kavram, Sorun, Felsefî Danışmanlık, Bilgelik.

FUNDAMENTAL PRINCIPLES IN PHILOSOPHICAL COUNSELING 

Human beings possess the capacity to acquire knowledge based on existence, events, and phenomena, starting with 
the irown self. Humanity has resorted to establishing new formations, termed as 'disciplines,' within the context 
of a specific subject, aim, and methodology to ensure the sound utilization and control of accumulating and 

expanding knowledge. Philosophical counseling, which is still in its formative phase, is considered an independent 
discipline in that it has its own specific subject, purpose and method. It is defined as a personal journey undertaken in the 
realm of insights and perspective sunder the supervision of a philosophical counselor, aimed at resolving and over coming 
the client's problem and reaching wisdom. The subject matter of philosophical counseling, which focuses on the mental 
dimension, is to philosophically examine human beings and their related problems, dilemmas, and insur mountableissues 
in life that arise from the unhealthy formation of concepts. Philosophical Counseling serves a critical function in 
eliminating the negativities arising from the superficialities prevalent in today's rapidly changing (or 'vertiginouslyshifting') 
world. Philosophical counseling, which aims to help the client see the problems they face on the pathto achieving a freer, 
deeper, and thus a more fulfilling life, and to generate solutions to over come the seproblems, must operate within the 
framework of certain principles to accomplish this. In this study, we will address the fundamental principles that 
philosophical Counseling must take into account on the path to realizing its goal.

Keywords: Human Being, Concept, Problem, Philosophical Counseling, Wisdom. 

72



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

KAYIP AYDINLANMA-BEDÂİU’S-SANÂİ KAVŞAĞINDA FIKIH-TARİH İLİŞKİSİ ÜZERİNE

Fırat ORĞUN
Bitlis Eren Üniversitesi, email: ahmetfirat7@hotmail.com 

İ kisi de beşerî bilimler olan tarih ve hukukun ortak noktaları sınırlıdır. İkisinin de odağında insan yer alır ama her biri ona 
bambaşka açılardan yaklaşır. Tarih bilimi insan türünün, geçmişi boyunca ortaya koyduğu ürün ve müesseseleri tespit 

etme ve anlamlandırma çabası içindedir. Buna karşılık hukuk, tamamıyla normatif bir alan olup insanı düzen içinde tutarak 
yaşatma amacına hizmet eder. Bir başka deyişle hukuk, insanın yeryüzünde atacağı adımları şekillendirmeye çalışırken 
tarih, o adımların izini sürerek kayda geçirir. Doğal bir sonuç olarak ikisi birbirinden farklı yöntemlerle çalışır. Ne var ki 
hukuk, nihayetinde beşerî bir olgudur. O yüzden düzene sokmaya çalıştığı insan topluluklarından gelen etkilere tamamen 
kapalı olma lüksüne sahip değildir. Bir hukuk sistemi olması hasebiyle fıkıh da anılan tabiat yasasına tabi olmak zorunda 
kalmıştır. Her ne kadar dini kökenleri değişime ve insan etkisine açık alanlarını kısıtlasa da tümüyle ortadan kaldırmamıştır. 
Bu etkilenme yer yer hükümlerde ve ondan daha çok fıkıh ekolleri ve havzalarının oluşumunda kendisini gösterir. Hanefi 
mezhebinin tarihinde ve gelişim sürecinde bunun en güzel örnekleri karşımıza çıkar. Hanefilik doğum yeri olan Irak 
coğrafyasından çok daha geniş bir yayılım alanı ve mensup kitlesini Orta Asya’da bulmuştur. Burada sayısız âlim yetişmiş; 
Buhara ve Belh gibi mezhep içi ekoller ortaya çıkmıştır. Kâsânî’nin (ö. 587/1191) Bedâiu’s-sanâi‘ adlı eserinde genel bir 
sunumu yapılan ilk dört asır Hanefî âlimleri içinde nisbesi Mervezî (Mervli), Belhî (Belhli), Buharî (Buharalı), Semerkandî 
(Semerkantlı), Râzî (Reyli) ve Nesefî (Nesefli) olan pek çok isim dikkat çeker. Meraklı zihinler bu durum karşısında ister 
istemez neden bu bölge ve şehirler diye sormadan edemez. Bu noktada devreye S. Frederick Starr’ın (d. 1940) “Kayıp 
Aydınlanma” adlı kitabı girer. Zira Starr bu çalışmada, Orta Asya’nın toplumsal, dini ve ilmi yapısının katmanlı bir 
haritasını çizer. Bunu da İslam’dan önce başlayan bir serüven halinde önünüze koyarak sorularınızın cevabını fazlasıyla 
bulmanızı sağlar.

Anahtar Kelimeler: Kayıp Aydınlanma, Bedâiu’s-sanâi‘, Fıkıh, Tarih.

ON THE RELATIONSHIP BETWEEN FIQH AND HISTORY AT THE JUNCTION OF THE LOST 
ENLIGHTENMENT-BEDĀİU’S-SANĀİ‘ 

History and law, both human sciences, have limited common ground. While both focus on humanity, each approaches 
it from a completely different perspective. The science of history strives to identify and interpret the products and 

institutions that humankind has produced throughout its history. In contrast, law is a purely normative field, serving the 
purpose of preserving humanity by keeping it in order. In other words, while law seeks to shape the steps humans will take 
on earth, history traces and records those steps. Naturally, the two operate using different methods. However, law is 
ultimately a human phenomenon. Therefore, it does not have the luxury of being completely immune to the influences of 
the human communities it seeks to order. As a legal system, it has been subject to natural law, also known as fiqh. While 
its religious origins limit its openness to change and human influence, they have not eliminated it entirely. This influence 
manifests itself in certain rulings and, more importantly, in the formation of schools and branches of fiqh. The history and 
development of the Hanafi school of thought reveal the most striking examples of this. Hanafis found a much wider reach 
and a much broader following in Central Asia than in their birthplace of Iraq. Numerous scholars were trained there, and 
schools within the school of thought emerged, such as those in Bukhara and Balkh. Among the Hanafi scholars of the first 
four centuries, a general overview of whom is provided in Kāsānī's (d. 587/1191) work Badā'ī al-Sānāi', are many notable 
figures, including Marwazī (of Merv), Balkhī (of Balkh), Bukharī (of Bukhara), Samarqandī (of Samarkand), Razī (of Ray), 
and Nasāfi (of Nasāf). In the face of this, curious minds cannot help but ask why these regions and cities. At this point, S. 
Frederick Starr's (b. 1940) book "Lost Enlightenment" comes into play. In this work, Starr draws a layered map of the 
social, religious, and scientific structure of Central Asia. By presenting this as an adventure that begins before Islam, he 
provides you with ample answers to your questions.

Keywords: Badā'ī al-Sānāi', Lost Enlightenment, Fıqh, Tistory. 

73



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

ANNELİK DİNİ: ANNELİK PRATİKLERİNİN DİNSEL İÇERİMLERİ 

Esra Aslan TURAN 
Dicle Üniversitesi, e-mail: esraleyl@gmail.com 

Dini geleneklerin birçoğunda ilahi düzenin sağlanması ve nitelikli nesillerin inşasında annelik kutsal bir pozisyon 
olarak görülür. Dini söylemler doğuran, yetiştiren ve nesilleri şekillendiren aktörler olarak anneliği yücelten 

anlamlarla yüklüdür. Annelikle bir arada düşünülen çeşitli işlevler ve yükümlülükler onu toplumsal alanda da ahlaki bir 
vazife şeklinde konumlandırır. Bu anlamda toplumsal kabuller ve dini geleneğin anneliği değerlendirme biçimi birbiriyle 
örtüşür. Doğum, emzirme, bakım ve hayat boyu devam edecek bir sorumluluğu yüklenmekle annelik fıtri bir donanımın 
eylem haline gelmesi şeklinde ilahi bir nitelik kazanmış olur. Bu yönleriyle baştan sona dinsel bir zemine yaslanan annelik 
kadınlarla ilgili toplumsal kabuller açısından da öncelikli ve meşruiyeti oldukça güçlü bir var olma biçimidir. Annelikle ilgili 
dinsel ve toplumsal kabullerin bu şekilde iç içe olması anneliğin dindarlıkla ilişkisini de önemli hale getirmektedir. 
Dindarlık literatürü kadınların erkeklere oranla dinle daha içli dışlı olduğunu; dinsel deneyimlerinin daha yoğun ve daha 
derin olduğunu göstermektedir. Yetiştirilme biçimleri itibariyle kadınların erkeklere göre daha uyumlu, şefkatli ve 
yakınındakilerin refahıyla ilgili kimseler olmaları, onları toplum içinde dindar kişiden beklenen davranış biçimlerine daha 
meyilli hale getirmektedir. Ayrıca kadınları itaatkâr ve bağımlı olamaya teşvik eden dini ve toplumsal kabuller onların sosyal 
ilişkilerinde çeşitli eşitsizlikler tecrübe etmelerine neden olmakta, bu da kadınların dinle yakınlaşmalarında motive edici bir 
unsur olabilmektedir. Daha da önemlisi annelik vazifeleri kadınları, ailelerinin iyiliği ve refahıyla ilgili daha emektar, 
şefkatli ve düşünceli kimseler olmaya yönlendirmekte, bu yolla annelik dinsel bir karaktere bürünmektedir. Din adeta ev içi 
iş bölümün bir uzantısı olarak annelerin eylem alanında bir faaliyet haline gelmekte, anneliğin kendisi dinsel içerimleri çok 
güçlü bir pozisyon olmaktadır. Yani kadınların fedakârlık, besleyicilik ve eğiticilik rolleri “annelik dini” olarak 
değerlendirilebilecek pratik bir gerçeklik ortaya çıkarmaktadır. Bu bildiride dindarlık ve anneliğin hangi toplumsal alanlarda 
kesiştikleri, literatür verileri üzerinden netleştirilmeye çalışılacaktır.

Anahtar Kelimeler: Annelik, Annelik Dini, Anne Dindarlığı, Kadın Dindarlığı.

THE RELIGION OF MOTHERHOOD: THE RELIGIOUS IMPLICATIONS OF MOTHERING 
PRACTICES 

In many religious traditions, motherhood is viewed as a sacred position in ensuring the divine order and building quality 
generations. Religious discourses are laden with meanings that exalt motherhood as actors who give birth, raise, and 

shape generations. The various functions and obligations associated with motherhood also position it as a moral duty in 
the social sphere. In this sense, social acceptance and the way religious traditions view motherhood overlap. By assuming 
birth, breastfeeding, care, and a lifelong responsibility, motherhood acquires a divine quality, transforming it into an act of 
innate endowment. In these respects, motherhood, grounded entirely in religion, is a prioritized and highly legitimized way 
of being for women, also in terms of social acceptance. This intertwining of religious and social acceptances regarding 
motherhood also makes the relationship between motherhood and religiosity crucial. Religiosity literature demonstrates 
that women are more closely connected to religion than men, and that their religious experiences are more intense and 
profound. Women, due to their upbringing, are more compliant, compassionate, and concerned with the well-being of 
those around them than men, making them more inclined to behave in ways expected of religious individuals within 
society. Furthermore, religious and societal norms that encourage women to be obedient and dependent cause them to 
experience various inequalities in their social relationships, which can be a motivating factor in their engagement with 
religion. More importantly, maternal duties lead women to be more diligent, compassionate, and considerate of their 
families' well-being, thus taking on a religious character. Religion, as an extension of the division of labor within the 
household, becomes an activity within mothers' sphere of activity, and motherhood itself becomes a position with strong 
religious implications. In other words, women's roles of self-sacrifice, nurturing, and education create a practical reality 

74



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

that can be considered a "religion of motherhood." This paper will attempt to clarify the social domains where religiosity 
and motherhood intersect, drawing on literature data.

Keywords: Motherhood, Motherhood Religion, Maternal Religiosity, Women's Religiosity. 

75



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE AİLE KAVRAMI VE İSLAM DİNİNİN AİLEYE BAKIŞI

Mehmet Şafi BİLİK 
Diyanet İşleri Başkanlığı, e-mail: msbilik@gmail.com 

İ nsanın yaşamını şekillendiren birçok temel unsur bulunmaktadır. Bu unsurlar arasında aile ve din, bireyi fiziksel, 
zihinsel ve ruhsal yönlerden etkileyen en önemli iki faktör olarak öne çıkar. Aile, bireyin beslenme, bakım ve sevgi 

ihtiyaçlarını karşılarken; onun fiziksel, ruhsal ve zihinsel gelişimini destekleyen; aynı zamanda eğitim, kültürel kimlik ve 
dini değerlerin edinilmesini sağlayan birincil toplumsal kurumdur. İnsanlık tarihi boyunca aile, toplumların temel yapı taşı 
olarak kabul edilmiş; bireylerin sosyalleşmesinde, değerlerin kuşaktan kuşağa aktarılmasında ve toplumsal düzenin 
korunmasında merkezi bir rol üstlenmiştir. Tarihsel süreçte aile kavramı, ekonomik, kültürel, siyasal ve dini etkenlere bağlı 
olarak farklı biçimlerde dönüşüm geçirmiştir. Geleneksel toplumlarda geniş aile yapısı hâkimken, modernleşme ve 
sanayileşme süreçleriyle birlikte çekirdek aile modeli ön plana çıkmıştır. Bu dönüşüm, toplumsal rollerin, evlilik anlayışının 
ve bireysel sorumlulukların yeniden tanımlanmasına zemin hazırlamıştır. Aile ile din arasında güçlü bir karşılıklı ilişki 
olduğu görülmektedir. Din, ailenin kuruluşundan itibaren tüm aşamalarına dair emirler, yasaklar ve tavsiyeler sunarak aile 
kurumunun korunmasına katkı sağlarken; aile de dinin bireylere öğretilmesi ve gelecek nesillere aktarılmasında temel bir 
eğitim kurumu olarak işlev görür. Bu bağlamda, İslam dini aile kurumuna büyük bir önem atfetmekte ve onu toplumsal 
istikrarın temeli olarak değerlendirmektedir. Kur’an-ı Kerim ve hadislerde evlilik, sevgi, merhamet, sadakat, adalet ve 
karşılıklı sorumluluk esasları üzerine inşa edilmiş bir aile yapısı idealize edilmektedir. İslam’da aile yalnızca biyolojik bir 
birliktelik değil; ahlaki, ruhsal ve sosyal dayanışmanın da merkezinde yer alan bir kurumdur. Bu anlayış, geçmişten 
günümüze Müslüman toplumlarda aile ilişkilerinin biçimlenmesinde belirleyici olmuştur. Günümüzde küreselleşme, 
dijitalleşme ve bireyselleşme süreçleri, aile kurumunun yapısında önemli değişimlere yol açmış olsa da, İslam’ın öngördüğü 
aile değerleri birçok toplumda hâlen yol gösterici bir işlev görmektedir. Bu çalışma, aile kavramının tarihsel gelişim sürecini 
inceleyerek, İslam dininin aileye bakışını ortaya koymayı; ayrıca modern çağda bu anlayışın nasıl yeniden yorumlandığını 
analiz etmeyi amaçlamaktadır.

Anahtar Kelimeler: Din, Kur'an-ı Kerim, Aile, Toplumsal Değerler, Modernleşme, Bireyselleşme 

ENGLISH TITLE: FROM PAST TO PRESENT: THE CONCEPT OF FAMILY AND ISLAM’S 
PERSPECTIVE ON THE FAMILY 

Multiple foundational forces shape human life, among which family and religion stand out as two principal institutions 
influencing individuals physically, mentally, and spiritually. The family fulfills needs for care, affection, and security; 
supports physical, psychological, and cognitive development; and functions as the primary locus for education, cultural 
identity, and religious socialization. Historically, the family has been regarded as the cornerstone of society, central to 
socialization, intergenerational transmission of values, and the maintenance of social order. Over time, economic, cultural, 
political, and religious dynamics have transformed family forms: while extended families predominated in traditional 
societies, modernization and industrialization fostered the rise of the nuclear family, reconfiguring social roles, marital 
expectations, and individual responsibilities. A strong bidirectional relationship exists between family and religion. 
Religion provides commands, prohibitions, and recommendations that safeguard and regulate family life from its formation 
onward, whereas the family serves as the first educational setting through which religion is taught and transmitted to 
subsequent generations. In this regard, Islam accords the family a pivotal status as the foundation of social stability. The 
Qur’an and Hadith envision a family structure grounded in love, mercy, fidelity, justice, and mutual responsibility. 
Accordingly, the family in Islam is not merely a biological unit but a moral, spiritual, and social community that has shaped 
Muslim family relations across history. Despite contemporary pressures—globalization, digitalization, and individualization
—that have restructured family life, Islamic family values continue to offer guidance in many contexts. This study examines 
the historical transformation of the family, articulates Islam’s approach to family life, and analyzes how these principles are 
reinterpreted in the modern era.
Keywords: Religion, The Holy Qur'an, Family, Social Values,Modernization, İndividualization. 

76



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

ÇEVRE SORUNLARININ PSİKOLOJİK İYİ OLUŞ ÜZERİNE ETKİSİ

Engin ÇELEBİ 
Çukurova Üniversitesi, e-mail: engincelebi@cu.edu.tr 

Sürekli artan, farklı türleri olan, güncel ve acil bir mesele olarak çevre sorunları birey ve toplum sağlığı için uzun vadeli 
tehditler oluşturmaktadır. En güçlü belirleyicisinin risk algısı olduğu çevre sorunlarına yönelik tedbirler, zararlar ve 

deneyimler Ülkelere göre farklılık gösterse de zararlar ortak ve aynıdır. Çok yönlü olumsuz ve görünür etkileri olan çevre 
sorunlarının stres ve depresyon gibi daha az görünür olan bilişsel ve duygusal olumsuz etkileri de vardır. Özellikle uzun 
dönemli çevresel sorunların bireylerin sosyal refahı ve psikolojik sağlıkları üzerinde fonksiyonel olumsuz etkileri vardır. 
Ruhsal ve zihinsel sağlık bireylerde duygu kaybına neden olabilir, bireylerin sosyal ilişkilerini ve davranışlarını olumsuz 
etkileyebilir. Çevre sorunlarının çözümü için gelişmiş ülke teknolojilerinden, bilgi ve deneyimlerinden yararlanılmakta, 
dijital ortamlarda mesajların etkinlikleri genişletilmekte, cezai yaptırımlar arttırılmaktadır. Göçlere de neden olabilecek 
küresel bir sorun olduğu için herkesin ortak endişe duyduğu, çözümü için de uluslararası birçok kurumla iş birliğine ihtiyaç 
duyulan çevre sorunları konusunda kamuoyunun da çözüm sürecine dahil olması gerekmektedir. Bu süreçte yasal 
zorunlulukların yanında bireysel sorumluluklara da ihtiyaç duyulmaktadır. Çevre dostu uygulamalara yönelik katılım ile 
sürece dahil olma toplumsal ve sosyal bağlar oluşturur, bireylerde olumlu duygular ve motivasyon yaratır. Herkesin temel 
bir hakkı olan sağlıklı çevre koşullarında yaşamak stres ve depresyon ile de ilişkilidir, yeşil alanların varlığını arttırmak ise 
ruh haline ve strese iyi gelebilir. Doğal çevre ile bağlantılar kurmak ve sorunların çözümüne katkı sağlamak kişisel 
motivasyonu ve mutluluğu arttırabilir. Birlikte hareket edilmesi ve görev paylaşımı yapılması toplumsal uyumu 
kolaylaştırabilir, diyalog ve hoşgörüyü arttırabilir. Çevre bilinci, kültür, eğitim düzeyi, ideoloji, sosyal statü, gelir durumu, 
sosyal adalet duygusu, yaşam felsefesi, öz kontrol seviyesi vb. özellikler bireylerin davranışlarını etkileyebilir. Bu nedenle, 
bir toplum kültürü oluşturabilmek için evrensel ilkeler ve ortak zemin bulunmalı, sürdürülebilir davranışlar ve tutum 
değişiklikleri alışkanlık haline getirilmelidir.

Anahtar Kelimeler: Çevre Sorunları, Çevre Kirliliği, Halkla İlişkiler, Psikolojik İyi Oluş.

THE IMPACT OF ENVIRONMENTAL PROBLEMS ON PSYCHOLOGİCAL WELL-BEING 

Environmental problems, a constantly growing, diverse, current, and urgent issue, pose long-term threats to people and 
public health. While the measures, harms, and experiences surrounding environmental problems, the strongest 

determinant of which is risk perception, vary across countries, the harms are common and consistent. Environmental 
problems, which have multiple negative and visible effects, also have less visible cognitive and emotional negative effects, 
such as stress and depression. Long-term environmental problems, in particular, have functionally negative effects on 
individuals' social well-being and psychological health. Mental and psychological health can cause emotional distress in 
individuals and negatively impact their social relationships and behavior. To address environmental problems, advanced 
technologies, knowledge, and experiences are being used, the effectiveness of digital messaging is being expanded, and 
criminal penalties are being increased. Because environmental problems are a global issue that can lead to migration, they 
are a shared concern for everyone and require collaboration with many international institutions to address them. In this 
process, individual responsibilities are also required, besides legal obligations. Participation in environmentally friendly 
practices and involvement in the process builds social and community bonds, generating positive emotions and motivation 
in people. Living in healthy environmental conditions, a fundamental right for everyone, is also linked to stress and 
depression, and increasing the availability of green spaces can improve mood and reduce stress. Establishing connections 
with the natural environment and contributing to problem-solving can increase personal motivation and happiness. 
Working together and sharing tasks can facilitate social harmony and foster dialogue and tolerance. Environmental 
awareness, cultural background, education level, ideology, social status, income status, a sense of social justice, philosophy 
of life, and self-control can influence individual behavior. Therefore, to establish a social culture, universal principles and 
common ground must be established, and sustainable behaviors and attitude changes must become habits.

Keywords: Envİronmental Problems, Pollution, Public Relations, Psychological Well-Being. 

77



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

DİN EĞİTİMİNİN TÜKETİM ÇAĞI BİREYLERİNİ ÜRETKENLİĞE TEŞVİK FONKSİYONU

Leyla KOZAN
Dicle Üniversitesi, e-mail: leylakozan84@gmail.com 

Çağımızın tüketim kültürü, bireyleri edilgenleştirmekte ve anlık doyum arayışlarına sürüklemektedir. Taleplere hızlı ve 
kolay ulaşma üzerine kurulu bu kültür, birey üzerinde haz odaklı ve pasifleştirici etkiler yaratmaktadır. Din eğitimi ise 
bireyi tüketim odaklı edilgen yapıdan çıkararak, bu duruma karşı bir değer sistemi sunmaktadır. Çünkü din eğitimi, 

bireye, üretken ve sorumluluk bilinci gelişmiş bir kimlik kazandırmayı amaçlar. Bu çalışmada din eğitiminin bireyi, edilgen 
tüketici konumundan çıkarıp, düşünsel, üretken ve sorumluluk bilincine sahip bir kimliğe kavuşturma rolü ele alınmıştır. 
Çalışma, nitel araştırma yöntemine dayalı olarak kavramsal ve kuramsal bir analiz yaklaşımıyla gerçekleştirilmektedir. Din 
eğitiminin tüketim kültürüne karşı üretkenliği teşvik edici rolü, literatür temelli değerlendirmeler ve din eğitiminin 
dinamikleri ile yapılan teorik çözümlemelerle ele alınmaktadır. Tüketim kültürü, bireyleri, yüzeysel kazanımlara 
yönlendirerek sabırsız, talepkâr ve edilgen bir kimlik inşa etmektedir. Bu kültür, uzun vadeli düşünme, anlam üretme ve 
değer inşa etme gibi üretkenlik temelli davranışları geri plana itmektedir. Din eğitimi ise bireye sabır, emek ve süreç odaklı 
bir yaşam anlayışı kazandırarak uzun vadeli hedeflere yönlendirir. Tüketim kültürü dış motivasyonlarla tatmin sağlar; din 
eğitimi içsel huzur ve manevi doyumla üretkenliği teşvik eder. Din eğitimi, bireyin anlam arayışını derinleştirerek onu içsel 
motivasyonla hareket eden bir varlık hâline getirir. Üretkenlik, bireyin yaşamına anlam katma gayretiyle ilişkilidir. Din 
eğitimi, bireyin yaşam amacını sorgulamasını ve üretken faaliyetlere yönelmesini sağlamaktadır. Aynı zamanda infak, 
paylaşma, hizmet ve sorumluluk gibi değerler ile üretkenliğin ahlaki boyutunu vurgulamakta ve bireye faydalı olma 
sorumluluğunu aşılamaktadır. Bireyi tüketim odaklı yaşam şeklinden uzaklaşarak, anlamlı ve sürdürülebilir bir hayat 
anlayışına sahip olmasına imkân tanıyan bu eğitim süreci bireysel ve toplumsal boyutta öneme sahiptir. Çalışma bulguları, 
din eğitiminin tüketim çağı bireyini bilgiyle, değerlerle, sorumlulukla donatarak, onu hem bireysel hem toplumsal düzeyde 
üretken bir kimliğe dönüştürme gücüne sahip olduğunu ortaya koymaktadır.

Anahtar Kelimeler: Din Eğitimi, Üretkenlik, Tüketim Kültürü, Birey, Toplum 

THE FUNCTION OF RELIGIOUS EDUCATION TO ENCOURAGE PRODUCTIVITY IN THE 
CONSUMER ERA 

The consumer culture of our age passively infects individuals, driving them toward a quest for instant gratification. This 
culture, built on quick and easy access to demands, creates a pleasure-focused and passive effect on the individual. 

Religious education, on the other hand, offers a counter-value system by removing the individual from a passive, 
consumption-focused structure. Religious education aims to instill in individuals a productive and responsible identity. 
This study examines the role of religious education in transforming individuals from passive consumers into intellectual, 
productive, and responsible individuals. The study utilizes a conceptual and theoretical analysis approach based on 
qualitative research methods. The role of religious education in encouraging productivity against consumer culture is 
explored through literature-based assessments and theoretical analyses of the dynamics of religious education. Consumer 
culture directs individuals toward superficial gains, constructing an impatient, demanding, and passive identity. This 
culture marginalizes productivity-based behaviors such as long-term thinking, generating meaning, and building value. 
Religious education, on the other hand, equips individuals with patience, effort, and a process-oriented understanding of 
life, guiding them toward long-term goals. Consumer culture provides satisfaction through extrinsic motivations; religious 
education encourages productivity through inner peace and spiritual fulfillment. Religious education deepens an 
individual's search for meaning, transforming them into intrinsically motivated beings. Productivity is linked to an 
individual's effort to add meaning to their lives. Religious education enables individuals to question their purpose in life 
and engage in productive activities. It also emphasizes the moral dimension of productivity through values such as charity, 
sharing, service, and responsibility, instilling in individuals the responsibility to be useful. This educational process, which 
allows individuals to move away from a consumption-focused lifestyle and embrace a meaningful and sustainable 

78



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

understanding of life, is significant both individually and societally. The study findings reveal that religious education has 
the power to transform individuals in the consumer age into productive individuals, both individually and societally, by 
equipping them with knowledge, values, and responsibility.

Keywords: Religious Education, Productivity, Consumer Culture, Individual, Society. 

79



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

ABDULLAH SİRÂCEDDÎN'İN HADİS USULÜ ŞERHCİLİĞİ 

Muhammed AKDOĞAN 
İzmir Katip Çelebi Üniversitesi, e-mail: el-hadimi@hotmail.com 

Abdullah Sirâceddîn, Haleb’in öne çıkan âlimlerindendir. Hıfzını ikmâl ettikten sonra hadis ve fıkıh gibi İslâmî ilimlerin 
yanı sıra matemetik gibi ilimleri de tahsil etmiştir. Eğitiminin ardından Ebü’d-Dereceyn Camii, Ma‘hedü’l-ulûmi’ş-

şer‘iyye ve es-Sâneviyyetü’ş-şer‘iyye gibi yerlerde müderrislik yapmıştır. Suriye’de dini ilimlerin gelişmesi için kimi 
kurumların kuruluşunda yer almıştır. Elde ettiği bilgi birikimiyle Hadis, Kur’ân, tefsir, akâid ve diğer konularla ilgili eserler 
yazan Abdullah Sirâceddîn’in hadis ilminde önemli bir manzum hadis usulü eseri Beykûniyye’yi şerh etmiştir. Tespit 
edilebildiği kadarıyla bu eseri analiz eden bir çalışma tespit edilememiştir. Türkiye’de Mohammed Obaıdullah Saadullah 
tarafından Şeyh Abdullah Siraceddin el-Hüseynî Hayatı ve Hadis İlmindeki Yeri başlıklı bir tez bulunmaktadır. Tezde bu 
şerhin içeriğinden bahsedilmiş ancak şârih’in yaptığı faaliyetlerden bahsedilmemiştir. Abdullah Sirâceddîn hakkında 
Muhammed Beyler tarafından yazılan XX. Yüzyıl Halep Muhaddisleri ve Abdülfettâh Ebû Gudde isimli bir kitapta da bilgiye 
rastlanmaktadır. Yine aynı müellif tarafından yazılan Abdullah Sirâceddîn başlıklı bir ansiklopedi maddesi bulunmaktadır. 
Bu çalışmanın amacı Şârihin bu eseriyle hadis alanına katkısını ortaya çıkarmaktadır. Bu çalışma, nitel araştırma 
yöntemlerinden, doküman incelemesi yoluyla Şeyh Abdullah Sirâceddîn’in Şerhu’l-Beykûniyye adlı eserindeki ilmî 
faaliyetleri, açıklama yöntemi ve hadis ilmine katkısı analiz edilmiştir. Şârih esere kısa bir giriş yapmıştır. Şerhte, metinde 
geçen hadisleri tahriç ettiği, kimi musanniflerin vefat tarihlerini verdiği, metinde okunması sıkıntı oluşturabilecek 
kelimeleri zaptettiği, metinde geçen bilginin kaynağını zikrettiği, çoğunlukla kimi konularla ilgili olarak kaynak kitaplara 
okuyanı yönlendirdiği, bazı tartışmalı konuları izah ettiği, kimi yerlerde hadisin râvisi ile ilgili malumat verdiği ve metinde 
yanlış anlaşılabilecek kelimeleri açıkladığı tespit edilmiştir. Özellikle dikkat çeken bir açıklaması ise zayıf hadisle amel 
mevzusudur. Anlaşıldığı kadarıyla şerhte yararlandığı eserler çok olmakla birlikte temel başvuru kaynakları, İbn Hacer’in 
Nüzhehü’n-nazar ve Hedyü’s-Sârî’si, Sehâvî’nin Fethu’l-muğîs’i, Süyûtî’nin Tedrîbu’râvî’si, Ebyârî’nin Hâşiye’si, Abdullah 
b. Hüseyin el-Hâtır’ın Laktu’d-Dürer Haşiye’si olduğu görülmüştür. Özellikle şerh boyunca Sehâvî ve Süyûtî’nin eserlerine 
oldukça çok referans vermektedir.

Anahtar Kelimeler: Hadis; Abdullah Sirâceddîn; Şerh; Beykuniyye; 

ABDULLAH SİRAJ AL-DİN’S COMMENTARY APPROACH IN HADITH METHODOLOGY 

Abdullah Siraj al-Din is one of the prominent scholars of Aleppo. After completing the memorization of the Qur’an, he 
studied Islamic sciences such as Hadith and Fiqh, as well as sciences like mathematics. After his education, he 

worked as a teacher in places such as Abu al-Darajayn Mosque, Maʿhad al-ʿUlūm al-Sharʿiyya, and al-Sanawiyya al-
Sharʿiyya. He took part in the establishment of certain institutions in Syria for the development of religious sciences. With 
the knowledge he acquired, Abdullah Siraj al-Din wrote works on Hadith, Qur’an, Tafsir, ʿAqidah, and other subjects. In 
the field of Hadith, he wrote a commentary on the well-known didactic poem in hadith methodology, al-Bayqūniyya. As far 
as it has been determined, no study analyzing this work has been found. In Turkey, there is a thesis written by Mohammed 
Obaidullah Saadullah entitled “Shaykh Abdullah Siraj al-Din al-Husayni: His Life and Position in the Science of Hadith.” In 
this thesis, the content of the commentary is mentioned, but the activities of the commentator are not discussed. 
Information about Abdullah Siraj al-Din is also found in the book “The Hadith Scholars of Aleppo in the 20th Century and 
ʿAbd al-Fattāḥ Abū Ghudda” written by Muhammad Beyler. There is also an encyclopedia entry titled “Abdullah Siraj al-
Din” written by the same author. The aim of this study is to reveal the contribution of the commentator to the field of 
Hadith through this work. This study analyzes the scholarly activities, explanatory method, and contribution to Hadith 
science of Shaykh Abdullah Siraj al-Din in his work Sharḥ al-Bayqūniyya through document analysis, one of the qualitative 
research methods. The commentator made a brief introduction to the work. It has been determined that in the 
commentary, he performed takhrīj of the hadiths mentioned in the text, gave the death dates of some authors, recorded the 
pronunciation of difficult words, cited the sources of the information in the text, often directed the reader to reference 

80



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

books related to certain topics, explained some controversial issues, provided information about the narrators of certain 
hadiths, and clarified words that might be misunderstood in the text. A particularly remarkable explanation is his 
discussion on acting upon weak hadiths. As far as it can be understood, although the commentator benefited from many 
works in his commentary, his main reference sources were Ibn Ḥajar’s Nuzhat al-Naẓar and Hady al-Sārī, al-Sakhāwī’s Fatḥ 
al-Mughīth, al-Suyūṭī’s Tadrīb al-Rāwī, al-Abyārī’s Ḥāshiya, and ʿAbdullāh b. Ḥusayn al-Khāṭir’s Laqṭ al-Durar Ḥāshiya. It 
is observed that throughout the commentary, he made extensive reference to the works of al-Sakhāwī and al-Suyūṭī.

Keywords: Hadith; Abdullah Siraj al-Din; Commentary (Sharḥ); al-Bayqūniyya. 

81



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

ARAP-İSRAİL SAVAŞLARININ TEOLOJİK VE DİPLOMATİK ARKA PLANI

Hüseyin AKDEMİR 
Milli Eğitim Bakanlığı, e-mail: hsynakfe@hotmail.com 

Arap-İsrail Savaşları, yalnızca siyasi ve askeri boyutlarıyla değil, aynı zamanda teolojik nedenlerle şekillenen 
çatışmalardır. Siyasi bir hareket olarak gelişen Siyonizm, Yahudi yurdu oluşturmak için girişimlerde bulunmuştur. 

Hareket, Yahudilerin geneli arasında kabul görmek için Tanah’taki “Vadedilmiş Topraklar” anlayışını kullanmıştır. Buna 
karşılık, Araplar, Filistin’de bir Yahudi devletine karşı “cihad” anlayışı etrafında bir söylem geliştirmişlerdir. Balfour 
Deklarasyonu ile hız kazanan Yahudi devleti kurma girişimi, Arapların sert tepkisini çekmiş ve bu durum iki taraf arasında 
çatışmalara yol açmıştır. İsrail’in 1948 yılında kurulmasıyla başlayan Arap-İsrail Savaşları’nın diplomatik yansımaları, 
Kudüs’ün statüsü üzerindeki değişiklikler ve Birleşmiş Milletler (BM) kararları üzerinden analiz edilmektedir. Böylece, dini 
söylemlerin diplomasi üzerindeki etkisi ele alınmaktadır. Çalışmanın amacı, Arap-İsrail Savaşları’nın yalnızca siyasi 
temellere dayanmadığını, bu savaşların ardında teolojik anlayışların da bulunduğunu ortaya koymaktır. Çalışmada, dini 
referansların savaşların ortaya çıkmasında etkili olduğu ve barış antlaşmalarını etkilediği tespit edilmiştir. Tarihsel analiz 
yöntemi kullanılarak, dini metinler, diplomatik belgeler, siyasi liderlerin söylemleri ve akademik çalışmalar esas alınarak 
değerlendirme yapılmıştır.

Anahtar Kelimeler: Siyonizm, Arap-İsrail Savaşları, Vadedilmiş Topraklar, Cihad, Kudüs. 

THE THEOLOGICAL AND DIPLOMATIC BACKGROUND OF THE ARAB-ISRAELI WARS 

The Arab-Israeli Wars were conflicts shaped not only by their political and military dimensions but also by theological 
reasons. Zionism, which developed as a political movement, attempted to establish a Jewish homeland. The 

movement used the concept of the "Promised Land" in the Bible to gain acceptance among the Jewish community. In 
response, Arabs developed a discourse around the concept of "jihad" against a Jewish state in Palestine. The attempt to 
establish a Jewish state, accelerated by the Balfour Declaration, drew a strong Arab reaction, leading to conflict between the 
two sides. The diplomatic repercussions of the Arab-Israeli Wars, which began with the establishment of Israel in 1948, are 
analyzed through changes in the status of Jerusalem and United Nations (UN) resolutions. Thus, the influence of religious 
discourses on diplomacy is examined. The aim of this study is to demonstrate that the Arab-Israeli Wars were not solely 
politically motivated, but also had theological underpinnings. The study determined that religious references influenced the 
outbreak of wars and influenced peace agreements. Using historical analysis, the analysis was based on religious texts, 
diplomatic documents, statements by political leaders, and academic studies.

Keywords: Zionism, Arab-Israeli Wars, Promised Land, Jihad, Jerusalem. 

82



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

19. YY. OSMANLISINDA TAŞRADAN BİR NÜFUS MEMURUNUN KALEMİNDEN BİR 
TEBRİKİYYE ÖRNEĞİ

Ahmet Serdar ERKAN 
Milli Eğitim Bakanlığı, e-mail: asemata66@gmail.com 

Güneş EKMEKÇİ 
Batman Üniversitesi, e-mail: gnekmekci@hotmail.com 

Edebiyat tarihlerinde, 19. yy. ikinci yarısından sonra tarih sahnesinden çekildiği iddia edilen Klasik edebiyatın bu 
söylenilenin aksine 20. yy.da bile birçok şairin farklı nazım şekillerinde yüzlerce eser verdiği, yaşayan bir edebiyat 

olduğu tespit edilmiştir. Bu tespit ışığında her ne kadar Tanzimat edebiyatının etkisi ve Batı medeniyeti etrafında oluşan 
hayranlığın yönlendirmesiyle Klasik edebiyata şairlerin ilgisi azalmış gibi gözükse de 19. yy. da taşrada, eserlerinden 
günümüze çoğu veya hiçbiri ulaşamamış birçok şairin varlığı artık mecmualar sayesinde tespit edilebilmiştir. Bu isimlerden 
biri de 19. yy.da Bozok sancağına bağlı Boğazlıyan ve Kırşehir sancağına bağlı Keskin kazalarında, nüfus memurluğu yapan 
Muhsin Bey isimli bir şairdir. Çalışma konumuz olan eseri, bir mecmuadaki kuvvetle muhtemel II. Abdulhamid’e yazılmış 
bir tebrikiyyedir. Toplam 13 kıtadan meydana gelen eser, aruzun hezec bahrinin “mefâ‘îlün mefâ‘îlün mefâ‘îlün mefâ‘îlün” 
kalıbında yazılmıştır. Şiirinden aruza çok hâkim olduğunu tespit ettiğimiz şairin çok uzun tamlamalarla oluşturduğu 
mısralarında yoğun bir Arapça ve Farsça ağırlığı görülmektedir. “Bugün bir şems-i ḥikmet ih̬tişām-ārā-yı ṭal‘ātdur” benzeri 
birçok sıfatla andığı bir gün için sultanına övgüler düzen şair Muhsin Bey, padişahının sevincine bir tebrikiyyeyle katılmak 
istemiştir. “Tebrikiyye” ler; akraba, dost, devlet büyükleri, dinî şahsiyetler ve saygın kişilere doğum, sünnet, evlilik, dinî 
törenler cülûs, sıhhat bulma, zafer, kudûm ve yeni yıl gibi sebeplerle sunulan manzum veya mensur eserlerin genel ismidir. 
Bildiri konumuz olan “tebrikiyye”nin de içinde yer aldığı “Mecmû‘a-i Eş‘âr”, Çorum Hasan Paşa Kütüphanesinde Hasan 
Paşa Yazma Koleksiyonunun 128972 demirbaş numarasına kayıtlıdır. 521 yapraktan oluşan eserde mezkûr tebrikiyye, 
mecmuanın 452-456 sayfaları arasında yer almaktadır. Kırmızı bez kaplı mukavva cilt içinde cedid kâğıt üzerine rika hat ile 
yazılmış olan eserin ebatları 165x110 mm.dir. Metinleri farklı renkte yazılmış olan mecmuada, manzum ve mensur 
metinlerdeki satır sayıları, sayfalara göre değişiklik göstermektedir. Bu bildiriyle, 19. yy. Osmanlısında taşrada, bir nüfus 
memurunun aruza hâkim sayılacak bir ustalıkla kaleme aldığı bir eser tanıtılarak bu edebiyatın sadece bir havas edebiyatı 
olmadığı tezine dikkat çekilmek istenmiştir. Bildiride metnin yazıldığı tarihsel ve kültürel arka plan dikkate alınarak şairin 
edebî tercihleri ve dil özellikleri ortaya konmaya çalışılmıştır.

Anahtar Kelimeler: 19. Yüzyıl, Tebrikname, Klasik edebiyat, Taşra, Kıta 

AN EXAMPLE OF CONGRATULATIONS FROM THE PEN OF A PROVINCIAL CIVIL 
REGİSTRAR IN THE 19TH CENTURY OTTOMAN EMPIRE 

In literary histories, it has been established that Classical Literature, which is claimed to have disappeared from the stage 
of history after the second half of the 19th century, remained a living literature, despite the fact that many poets 

produced hundreds of works in various verse forms even in the 20th century. In light of this observation, although poets' 
interest in Classical Literature appears to have waned due to the influence of the Tanzimat period and the admiration 
surrounding Western civilization, the existence of many 19th-century provincial poets, many or none of whose works have 
survived to the present day, has now been identified through journals. One of these names is a poet named Muhsin Bey, 
who served as a civil registry officer in the districts of Boğazlıyan, part of the Bozok Sanjak, and Keskin, part of the Kırşehir 
Sanjak, in the 19th century. The work we study is likely a congratulatory note addressed to Abdulhamid II, published in a 
journal. The work, which consists of 13 stanzas in total, is written in the hezec form of the aruz prosody “mefa‘îlün 
mefa‘îlün mefa‘îlün mefa‘îlün”. A heavy weight of Arabic and Persian is observed in the verses composed with very long 
phrases by the poet, who as we understand from his poetry has a very good command of aruz. The poet Muhsin Bey, who 

83

mailto:asemata66@gmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

praised his sultan for a day he commemorated with many adjectives such as “Today is a sun of glory, magnificence of the 
mighty”, wanted to join his sultan’s joy with a congratulatory message. “Congratulatory”s are; is the general name of 
works in verse or prose that are presented to relatives, friends, statesmen, religious figures and respected people on 
occasions such as birth, circumcision, marriage, religious ceremonies, accession to the throne, finding of health, victory, 
kudum and new year. “Mecmû‘a-i Eş‘âr” which includes the “tebrikiyye” which is the subject of our report, is registered 
under inventory number 128972 in the Hasan Pasha Manuscript Collection in Çorum Hasan Pasha Library. The 
aforementioned greeting in the work consisting of 521 leaves is located between pages 452-456 of the magazine. The 
dimensions of the work, which is written in Rika calligraphy on cedid paper in a red cloth-covered cardboard cover, are 
165x110 mm. In the magazine where the texts are written in different colors, the number of lines in the verse and prose 
texts varies according to page. With this report, the 19th century. The paper presents a work written by a provincial 
Ottoman civil servant with a mastery of prosody, a mastery of the prosody of the Ottoman Empire. It aims to highlight the 
thesis that this literature is not merely a literary genre of the elite. The paper attempts to reveal the poet's literary 
preferences and linguistic characteristics, taking into account the historical and cultural context in which the text was 
written.

Keywords: 19th century, Tebrıkname, Classical literature, Country, Continent. 

84



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

HIRİSTİYAN SİNEMASINDA KEFARET TEMASI VE KURTULUŞ ANLATISI

Yasin ÖNER
Milli Eğitim Bakanlığı, e-mail: yasinoner21@gmail.com 

Bu çalışma, Hıristiyan sinemasında kefaret temasının teolojik ve ritüel boyutlarını inceleyerek, günah ve kurtuluş 
kavramlarının sinema dili üzerinden nasıl yeniden inşa edildiğini analiz etmeyi amaçlamaktadır. Hıristiyan teolojisinde 

kefaret kavramı, insanın Tanrı ile ilişkisini onaran, günahın bedelini ödeyen ve kurtuluşu mümkün kılan merkezî bir inanç 
öğesidir. Sinema ise bu doktrinel fikri dinî bir sembolizm düzleminin yanı sıra etik, varoluşsal ve kültürel bir düzlemde 
yeniden üretmektedir. Çalışma, özellikle bu mesajı barındıran filmler üzerinden Hıristiyan sinemasında bu kavramın görsel 
ve anlatısal biçimlerini tespit etmeyi hedeflemektedir. Bu anlamda araştırmanın kapsamı, doğrudan ya da dolaylı biçimde 
kefaret temasını işleyen The Passion of the Christ (2004), Gran Torino (2008), Les Misérables (2012) ve Silence (2016) 
adlı filmlerle sınırlandırılmıştır. Bu filmler geleneksel çarmıh teolojisinden modern seküler kurtuluş anlatısına kadar uzanan 
bir yelpazeyi temsil etmektedir. Bu çerçevede çalışmada hem teolojik hem sinematografik okuma yöntemlerinden 
yararlanılmıştır. Paul Tillich’in “görsel teoloji” yaklaşımı, Hans Urs von Balthasar’ın estetik teolojisi ve Robert K. 
Johnston’un film teolojisi perspektifleri temel kuramsal arka planı oluşturmaktadır. Metodolojik olarak ise hermenötik 
çözümleme yöntemi benimsenmiş, filmlerdeki semboller (kan, ışık, sessizlik, çarmıh, su vb.) ve dramatik yapı unsurları 
(fedakârlık, ölüm, yeniden doğuş) tematik çözümlemeye tabi tutulmuştur. Araştırmanın amacı, Hıristiyan teolojisinde yer 
alan kefaret fikrinin sinemada Tanrı merkezli bir öğreti olmakla birlikte insanın ahlaki ve varoluşsal arayışını temsil eden 
bir anlatı kalıbı olarak yeniden üretildiğini göstermektir. Bulgular, modern Hıristiyan sinemasının klasik kurtuluş anlayışını 
dönüştürerek “seküler kefaret” kavramına yöneldiğini, Tanrı’nın sessizliği temasının ise kurtuluşun ilahi bir lütuf değil, 
insani bir sorumluluk olarak yorumlanmasına zemin hazırladığını ortaya koymaktadır. Sonuç olarak bu çalışma, kefaretin 
sinemasal temsillerinin teolojik derinliğini korurken, çağdaş insanın etik arayışlarına ve kültürel travmalarına yanıt veren 
bir görsel dil ürettiğini savunmaktadır. Bu yönüyle araştırma din, sinema ve kültür etkileşimini inceleyen disiplinler arası 
literatüre özgün bir katkı sunmayı amaçlamaktadır.
Anahtar Kelimeler: Dinler Tarihi, Hıristiyanlık, İsa Mesih, Kurtuluş, Çarmıh. 

THE THEME OF ATONEMENT AND THE NARRATIVE OF SALVATION IN CHRISTIAN CINEMA 

This study aims to analyze how the concepts of sin and salvation are reconstructed through cinematic language by 
examining the theological and ritual dimensions of the theme of atonement in Christian cinema. In Christian 

theology, the concept of atonement is a central element of belief that restores man's relationship with God, pays the price 
for sin, and makes salvation possible. Cinema, in turn, reproduces this doctrinal idea not only on a religious symbolism 
plane but also on an ethical, existential, and cultural plane. The study aims to identify the visual and narrative forms of this 
concept in Christian cinema, particularly through films that carry this message. In this sense, the scope of the research is 
limited to the films The Passion of the Christ (2004), Gran Torino (2008), Les Misérables (2012), and Silence (2016), 
which deal with the theme of atonement either directly or indirectly. These films represent a spectrum ranging from 
traditional crucifixion theology to modern secular narratives of salvation. Within this framework, the study utilizes both 
theological and cinematographic reading methods. Paul Tillich's “visual theology” approach, Hans Urs von Balthasar's 
aesthetic theology, and Robert K. Johnston's film theology perspectives form the basic theoretical background. 
Methodologically, the hermeneutic analysis method has been adopted, and symbols in films (blood, light, silence, the cross, 
water, etc.) and dramatic structure elements (sacrifice, death, rebirth) have been subjected to thematic analysis. The aim of 
the research is to show that the idea of atonement in Christian theology is reproduced in cinema as a God-centered 
doctrine, but also as a narrative pattern representing man's moral and existential quest. The findings reveal that modern 
Christian cinema has shifted towards the concept of “secular atonement” by transforming the classical understanding of 
salvation, and that the theme of God's silence has paved the way for salvation to be interpreted as a human responsibility 
rather than a divine grace. In conclusion, this study argues that cinematic representations of atonement produce a visual 
language that responds to contemporary humanity's ethical quests and cultural traumas while preserving its theological 
depth. In this respect, the research aims to make an original contribution to the interdisciplinary literature examining the 
interaction between religion, cinema, and culture.
Keywords: History of Religions, Christianity, Jesus Christ, Salvation, Cross. 

85



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

ERKEN CUMHURİYET İDEOLOJİSİNDE BATICILIK AKIMININ FİKRÎ MİRASI

Zafer GÜRBÜZ
Şırnak Üniversitesi, e-mail: zafergurbuz06@gmail.com 

Bu çalışma, Erken Cumhuriyet ideolojisinin şekillenme sürecinde Batıcılığın belirleyici rolünü, Osmanlı 
modernleşmesinin son yüzyılında gelişen fikir akımları ve aydın çevrelerinin tartışmaları üzerinden incelemektedir. 

Osmanlı İmparatorluğu’nun son döneminde ortaya çıkan Batıcılık söylemleri, yalnızca bir dış dünya hayranlığının ürünü 
değil, devletin varlığını sürdürebilmek için kendi içinden doğan bir zihniyet dönüşümünün de taşıyıcısı olmuştur. 
Çalışmada temel olarak şu soruya odaklanılmıştır: Osmanlı entelektüel ortamında filizlenen Batıcılık akımı, Cumhuriyet’in 
kurucu ideolojisinin düşünsel zeminini hangi yollarla kurmuştur? Bu bağlamda, özellikle Abdullah Cevdet ve Ahmet 
Ağaoğlu gibi dönemin öne çıkan figürlerinin yazıları, konuşmaları ve entelektüel müdahaleleri merkezî bir yere sahiptir. 
Abdullah Cevdet’in pozitivist ve liberal bakış açısı, modernleşmeyi yalnızca teknik bir ilerleme olarak değil, toplumsal ve 
hukuki düzenin rasyonel ilkeler üzerine yeniden inşası olarak tanımlar. Bilimin otoritesini, seküler hukuk düzenini ve 
bireysel özgürlükleri merkeze alan bu yaklaşım, Cumhuriyet döneminin laiklik ve kurumlaşma politikalarının kavramsal 
arka planını oluşturur. Ahmet Ağaoğlu’nun medeniyet anlayışı ise Batı’yı taklit edilecek bir model olmaktan çıkarıp, 
zihniyet dönüşümünü hedefleyen bir uygarlık projesi haline getirir. Ona göre modernleşme, yalnızca teknik araçların değil, 
değerler sisteminin de dönüştürülmesini gerektirir; bu yaklaşım, Cumhuriyet reformlarının toplumsal yönünü anlamada 
kritik bir eşik teşkil eder. Bu fikrî yönelimler, dönemin dergi ve gazetelerinde yürütülen hararetli tartışmalar, aydınlar 
arasındaki polemikler ve modernleşmenin anlamına dair yapılan teorik müdahalelerle somutluk kazanmıştır. Batıcılık, bu 
entelektüel iklimde devletin bekası, ilerleme ideali ve toplumsal dönüşüm hedefleriyle iç içe geçmiş bir düşünce hattı 
olarak kurumsallaşmıştır. Cumhuriyet’in kuruluşuyla birlikte bu hat, reformların ideolojik zemini haline gelirken, 
Osmanlıcılık ve İslamcılık gibi diğer modernleşme çizgileri siyasal merkezden uzaklaşmış ve etkisini büyük ölçüde 
yitirmiştir. Batıcılığın Cumhuriyet ideolojisine etkisi, yalnızca hukuki ya da siyasal reformlarda değil, ulus-devlet inşası, 
laiklik anlayışı ve toplumsal normların yeniden tanımlanmasında da açık biçimde gözlemlenebilir. Bu durum, yeni rejimin 
düşünsel omurgasının dışsal bir model transferinden ziyade, Osmanlı’nın kendi entelektüel birikiminden beslenen uzun 
erimli bir dönüşüm olduğunu göstermektedir. Bu süreklilik, modern Türkiye’nin ideolojik formasyonunun hem tarihsel 
hem de düşünsel bağlamını anlamaya imkân tanımakta; Cumhuriyet’i kendi öncesinden bağımsız değil, onun içinden 
filizlenen bir modernleşme hamlesi olarak konumlandırmaktadır.

Anahtar Kelimeler: Batıcılık, Erken Cumhuriyet, Osmanlı Modernleşmesi, Abdullah Cevdet, Ahmet Ağaoğlu

THE INTELLECTUAL LEGACY OF THE WESTERNISM MOVEMENT IN EARLY REPUBLICAN 
IDEOLOGY 

This study examines the decisive role of Westernism in the shaping of Early Republican ideology through the 
intellectual currents and debates of the last century of Ottoman modernization. The discourses of Westernism that 

emerged in the late Ottoman period were not merely a product of admiration for the external world, but also carried a 
transformation of mindset originating from within, aimed at sustaining the state’s existence. The study primarily focuses 
on the following question: How did the Westernism movement, which took root in the Ottoman intellectual environment, 
lay the intellectual groundwork for the founding ideology of the Republic? In this context, the writings, speeches, and 
intellectual interventions of prominent figures such as Abdullah Cevdet and Ahmet Ağaoğlu occupy a central place. 
Abdullah Cevdet’s positivist and liberal perspective defines modernization not merely as technical progress, but as the 
reconstruction of social and legal order on rational principles. By emphasizing the authority of science, a secular legal 
system, and individual freedoms, this approach constitutes the conceptual backdrop for the secularization and institutional 
policies of the Republican period. Ahmet Ağaoğlu’s conception of civilization, in turn, transforms the West from a model to 
be imitated into a civilizational project aimed at mental and cultural transformation. According to him, modernization 
requires not only the adoption of technical tools but also the transformation of value systems; this perspective provides a 

86



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

critical threshold for understanding the societal dimension of Republican reforms. These intellectual orientations were 
concretized through the heated debates in contemporary journals and newspapers, polemics among intellectuals, and 
theoretical interventions regarding the meaning of modernization. Within this intellectual climate, Westernism 
institutionalized itself as a line of thought intertwined with the preservation of the state, the ideal of progress, and the 
objectives of social transformation. With the establishment of the Republic, this line became the ideological foundation for 
reforms, while other modernization currents, such as Ottomanism and Islamism, receded from the political center and 
largely lost influence. The impact of Westernism on Republican ideology is observable not only in legal and political 
reforms but also in the construction of the nation-state, the understanding of secularism, and the redefinition of social 
norms. This demonstrates that the intellectual backbone of the new regime was not merely a transfer of external models, 
but a long-term transformation nourished by the Ottoman intellectual heritage. Such continuity enables a deeper 
understanding of the historical and intellectual context of modern Turkey’s ideological formation, positioning the Republic 
not as independent from its past, but as a modernization initiative that emerged organically from it.

Keywords: Westernism, Early Republican Era, Ottoman Modernization, Abdullah Cevdet, Ahmet Ağaoğlu. 

87



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

İSLÂM HUKUKUNDA SEDD-İ ZERÂİ‘ İLKESİ İLE TÜRK HUKUKUNDA ÖNLEYİCİ TEDBİR 
ANLAYIŞININ KARŞILAŞTIRMALI ANALİZİ

Fatih AVCI
Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi, e-mail: favci@mehmetakif.edu.tr 

İ slâm hukukunda Sedd-i Zerâi‘ ilkesi, bir fiilin doğrudan haram olmamakla birlikte gelecekte haram veya zararlı bir 
sonuca yol açma ihtimali bulunması halinde bu fiilin önceden engellenmesini öngören temel bir prensip olarak kabul 

edilir. Bu ilke, İslâm hukukunun hem bireysel sorumlulukları hem de toplumsal düzeni ve kamu yararını önceleyen 
bütüncül yapısını ortaya koyar. Seddi Zerâi‘, zararın doğmasını beklemeden onun sebeplerini ortadan kaldırmayı hedefleyen 
önleyici bir hukuk mekanizmasıdır. Böylece hukuk, cezalandırıcı bir sistem olmaktan öteye geçerek bireylerin ve toplumun 
korunmasını esas alan aktif bir koruma işlevi üstlenir. Bu yönüyle ilke, sadece ahlaki ve dini boyutları değil aynı zamanda 
sosyal istikrarı da koruma amacını taşır. Türk hukukunda doğrudan “Sedd-i Zerâi‘” terimi yer almamakla birlikte benzer bir 
koruma refleksinin çeşitli hukuk alanlarında yer aldığı görülmektedir. Ceza hukukunda suça teşebbüsün cezalandırılması, 
fiil gerçekleşmeden önce topluma zarar verme tehlikesinin önüne geçilmesi anlayışını yansıtır. İdare hukukunda kamu 
sağlığı, güvenliği ve düzenini tehdit eden faaliyetlere karşı getirilen yasaklar, bu ilkenin pratik karşılıkları arasındadır. 
Medeni hukukta yer alan ihtiyati tedbir ve evden uzaklaştırma kararları, zararın doğmasını beklemeden bireyi koruma 
amacı taşır. Ticaret hukukunda iflasın ertelenmesi, şirketlerin ve dolayısıyla ekonomik düzenin korunmasına yönelik 
önleyici bir müdahale niteliğindedir. Bu örnekler hem İslâm hem de Türk hukuk sisteminde bireysel özgürlüklerin mutlak 
olmadığını, toplumsal yarar, kamu düzeni ve ahlaki denge gibi üst ilkeler doğrultusunda sınırlandırılabileceğini 
göstermektedir. Her iki hukuk anlayışında da hukukun amacı, sadece meydana gelen zararı gidermek değil, zararı 
doğmadan engellemektir. Bu bağlamda, Sedd-i Zerâi‘ ilkesi ile Türk hukukundaki önleyici tedbir kavramı, farklı tarihsel ve 
kültürel zeminlerde gelişmiş olsalar da aynı koruma felsefesini paylaşmaktadır. Tarihsel veri dökümü ve mukayeseli analiz 
yöntemlerinin kullanıldığı çalışma özelde bu iki kavramı, genelde ise İslâm ve Türk hukuk sistemlerini karşılaştırarak, 
koruyucu adaletin iki hukuk düzeninde de temel bir ideal olarak benimsendiğini ortaya koymaktadır. Sonuçta her iki sistem 
de hukuku, sadece yaptırım aracı olarak değil, toplumsal barışın ve düzenin devamını sağlayan önleyici bir mekanizma 
olarak konumlandırmaktadır.

Anahtar Kelimeler: İslam Hukuku, Sedd-i Zerîa, Önleyici Tedbir, Koruyucu Tedbir 

A COMPARATIVE ANALYSIS OF THE PRINCIPLE OF SADD AL-DHARA’I IN ISLAMIC LAW 
AND THE CONCEPT OF PREVENTIVE MEASURES IN TURKISH LAW 

In Islamic law, the principle of Sadd al-Dharā’i (Blocking the Means) is recognized as a foundational doctrine that 
mandates the prevention of an act which, although not intrinsically unlawful, may potentially lead to a prohibited or 

harmful outcome in the future. This principle reflects the holistic nature of Islamic law, which prioritizes not only 
individual responsibility but also social order and the public interest. Sadd al-Dharā’i functions as a preventive legal 
mechanism that seeks to eliminate the causes of harm before it materializes. In this way, the law assumes an active 
protective role, extending beyond punitive measures to safeguard both individuals and society. Thus, the principle aims to 
preserve not only moral and religious integrity but also social stability. Although the specific term “Sadd al-Dharā’i” does 
not appear in modern Turkish law, a comparable preventive rationale can be observed across various legal domains. In 
criminal law, the punishment of attempted crimes embodies the idea of averting potential harm before it affects society. In 
administrative law, prohibitions imposed on activities that threaten public health, safety, or order serve as practical 
manifestations of this principle. In civil law, injunctions and restraining orders function to protect individuals preemptively, 
before any actual harm occurs. Likewise, in commercial law, the postponement of bankruptcy represents a preventive 
intervention aimed at preserving corporate and economic stability. These examples demonstrate that in both Islamic and 
Turkish legal systems, individual freedoms are not absolute, but may be limited in favor of higher principles such as public 
welfare, social order, and moral equilibrium. In both traditions, the purpose of law is not merely to redress harm after it 

88



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

occurs but to prevent it altogether. Accordingly, the principle of Sadd al-Dharā’i in Islamic law and the concept of 
preventive measures in Turkish law—though developed within distinct historical and cultural frameworks—share a 
common protective philosophy. Employing historical data analysis and comparative methodology, this study examines 
these two concepts in particular and, more broadly, the Islamic and Turkish legal systems as a whole, revealing that 
protective justice is embraced as a fundamental ideal in both. Ultimately, both systems conceptualize law not merely as an 
instrument of punishment but as a preventive mechanism designed to ensure the continuity of social peace and order.

Keywords: Islamic Law, Sadd al-Dharā’i (Blocking the Means), Preventive Measure, Protective Measure, 

89



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

İSLAM HUKUKUNDA BOŞANMA ÖNCESİ SULH GİRİŞİMİNİN DEĞERLENDİRİLMESİ VE 
BUNUN ŞART KILINMASI

Selahattin YILMAZ
Diyanet İşleri Başkanlığı, e-mail: syilmaz_47@hotmail.com 

Çalışmamızda spesifik olarak boşanma öncesi ailenin devamında hakemlerin sulh girişimi ve bunun neticeleri ele 
alınacaktır. Karı koca arasında oluşan şikakta (boşanma krizleri baş gösterdiğinde) kendi başlarına işin içinden 
çıkamadıklarında Kur’anı Kerim’de hakemlerin devreye girmesi emredilmektedir. Hakemlerin karı kocanın 

problemlerine ayna tutmaları, tecrübeleriyle onlara destek olarak engelleri aşmalarını sağlamaları ve sorunlarını 
çözmelerine imkan tanınması, böylece karı koca arasında sulhu sağlayarak aileyi devam ettirmeleri beklenmektedir. Nitel 
bir araştırma olan çalışmamızda veriler analiz edilecek, bunun işlevselliği ortaya konacaktır. Boşanma öncesi aile meclisi/
hakemlik müessesesinin işletilmesinin sağlanması eşlerin bakış açısına, tecrübesine ve daha iyi bir geçim noktasında ciddi 
katkısı olacaktır. Geçmişte tefsir ve fıkıh kitaplarında hakemlerin nasıl davranması gerektiğine dair bilgiler verilirken 
günümüzde bunun aile danışmanlığını -dolayısıyla terapötik beceri ve koşulları da- içine alacak şekilde bir işlev yürütmesi 
değerlendirilmelidir. Sulh girişimi/hakem gönderme emrinin vücûb mu nedb mi olduğu tartışılmıştır. Klasik hukukçulara 
göre sulh girişimi olmadan gerçekleşen boşamalar geçerlidir. Boşamanın sıhhat şartları arasında sulh girişimi 
bulunmamaktadır. Klasik fıkıh doktrininde eşler arası geçimsizlik çıktığında Kur’ân'da emredilen “tahkim” müessesine 
başvurmanın gerekliliği ifade edilmiş, ancak “tahkim” müessesine Mâliki mezhebi hariç (hukukî) bir işlerlik 
kazandırılmamıştır. Özellikle günümüzün sosyal hayat şartları değişmiş, boşanma sadece bireyleri değil, toplumu ve devleti 
ilgilendirir hale gelmiştir. Bu sebeple “tahkim” ayetine hukukî bir düzen vermek ve boşanmayı belirli bir prosedüre 
bağlamak günümüz şartları açısından kaçınılmaz olmuştur. Günümüzde bazı İslam hukukçuları Kuranın bu emrini vacip 
görmekte ve bazı ahvâl-i şahsiyye kanunları da talâk, muhâlea ve tefvîzi talâk ile ilgili olarak her iki tarafın boşanmasına 
hukuki bir form getirmişlerdir. Buna göre hakem müessesi işletilmeden evlilik birliğinin sona erdirilmesine karar 
verilemeyecektir. Niza durumunda eşler mahkemeye başvurabilmekte ve mahkeme sulh için hakemleri 
görevlendirmektedir. Mahkeme tarafından hakemler devreye girdiği halde sulh meydana gelmediği takdirde duruma göre 
talâk, muhâlea veya tefrike hükmedilmektedir. Sulh oluştuğunda ise dava kapanmaktadır. Tahkim müessesinin resmî olarak 
yürürlüğe konması terapötik bir etki oluşturması yanında gayrı ciddi sebeplerle fevrî boşanmaları önleyici bir tedbir olarak 
insanların maslahatına olan bir durumdur.

Anahtar Kelimeler: İslam Hukuku, Talâk, Ahvâl-i Şahsiyye, Şikâk, Sulh, Aile Meclisi, Maslahat, Sosyal Değişim. 

AN EVALUATION OF PRE-DIIVORCE RECONCILIATION EFFORTS AND THEIR REQUIREMENT 
IN ISLAMIC LAW 

In our study, we will specifically address the reconciliation efforts of arbiters (ḥakamayn) in maintaining the family before 
divorce and the outcomes of such efforts. When a rift (discord) arises between a husband and wife and they are unable 

to resolve it on their own, the Qur’an commands that arbiters be appointed. It is expected that the arbiters, by reflecting on 
the couple’s problems, supporting them with their experience, helping them overcome obstacles, and enabling them to 
resolve their issues, will bring about reconciliation between the spouses and thus preserve the family. In this qualitative 
study, the collected data will be analyzed to demonstrate the functionality of this mechanism. Ensuring the operation of the 
family council/arbitration institution prior to divorce will make a significant contribution to the spouses’ perspectives, 
experiences, and ability to achieve better coexistence. While classical tafsīr and fiqh works provide information about how 
arbiters should act, in modern times this institution should be evaluated as encompassing family counseling—and 
therefore therapeutic skills and conditions. The command to initiate reconciliation or appoint arbiters has been debated as 
to whether it is obligatory (wujūb) or recommended (nadb). According to classical jurists, divorces that occur without a 
reconciliation attempt are still valid; reconciliation is not among the conditions for the validity of divorce. In classical fiqh 
doctrine, it was expressed that when discord arises between spouses, recourse to the Qur’anic institution of taḥkīm 

90



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

(arbitration) is required; however, except in the Mālikī school, this institution was not granted legal enforceability. 
Especially in modern times, social conditions have changed: divorce now concerns not only individuals but also society and 
the state. For this reason, it has become inevitable, in contemporary circumstances, to give the Qur’anic injunction of 
arbitration a legal framework and to bind divorce to a specific procedure. Today, some Islamic jurists consider this Qur’anic 
command to be obligatory, and several ahwāl al-shakhṣiyya (personal status) laws have introduced a legal framework for 
divorce, mukhālaʿa, and tafwīḍ al-ṭalāq. According to these regulations, a marriage cannot be terminated without the 
implementation of the arbitration mechanism. In the event of a dispute, the spouses may apply to the court, and the court 
appoints arbiters for reconciliation. If reconciliation does not occur despite the arbiters’ intervention, the court may rule for 
ṭalāq, mukhālaʿa, or tafrīq, depending on the case. If reconciliation is achieved, the case is closed. The official 
implementation of the arbitration institution not only has a therapeutic effect, but also serves as a preventive measure 
against impulsive divorces arising from trivial reasons—thus aligning with the overall welfare (maṣlaḥa) of individuals and 
society.

Keywords: Islamic Law, Divorce, Personal Conditions, Complaint, Peace, Family Council, Benefit, Social Change. 

91



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

İMAM BAKILLÂNÎ’NİN “EL-İNSAF” İSİMLİ ESERİ BAĞLAMINDA KUR’AN SAVUNUSU 

Mehmet GÖKARAN
Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, e-mail: mehmetgokarandib@gmail.com

K ur’ân’ın, nüzul ve metinleşme süreci hakkında akla gelen şüpheler ilk dönemlerde muhtelif fırkalar tarafından 
dillendirilmiştir. Özellikle İslamî ilimlerin teşekkül etttiği ilk dönemlerde aşırı Şiî, Batınî ve Mu’tezilî fırkalar 

kaynaklardaki rivayetlerin tutarsızlığı, Kur’an metninin lafız ve mana yönünden tahrif edildiği gibi iddialar öne sürmüştür. 
Bu şüphe ve eleştiriler genel olarak Kur’ân tarihi literatüründe metnin tahrifi, ilahî kelamın kıdemi ve kıraat konuları 
bağlamında değerlendirilmiştir. Eleştirilerin ana eksenini oluşturan metin ve mushaflarla ilgili spekülasyonlara İslam 
alimleri yazdıkları eserlerle savunularda bulunmuştur. Söz konusu eleştiri ve iddialara karşılık, Ehl-i sünnet uleması 
Kur’ân’ın mütevatir olduğu ve Allah’ın ilahî lafzı koruma vaadinin bulunduğu hakikatini ısrarla savunmuşlardır. Bu 
hususlardan yola çıkarak ilahî kelamın tek bir harfinin bile değişmediğini ve ilahî muhafaza yoluyla nesilden nesile 
aktarıldığını kesin bir kanaat olarak benimsemişlerdir. Bu gerekçeleri esas alarak ilk dönem Kur’an savunusu örneklerinin 
en önemlilerinden birini kaleme alan alimlerden biri de Eş’arî kelamının öncü isimlerinden Ebû Bekr Muhammed b. Tayyib 
el-Bâkıllânî’dir (ö. 403/1013). Yazdığı birçok eserde Kur’an’ın nüzul ve metinleşme sürecine dair şüpheleri gidermeye, 
ayrılıkçı fırkalara cevap vermeye çalışmıştır. et-Temhid, el-İntisâr, İ’cazu’l-Kur’an gibi eserlerinde yaşadığı dönemde Kur’an 
ve mushaf merkezli eleştirileri naklî ve aklî delillerle çürütecek teoriler üretmiştir. Kelamî konuları ele aldığı el-İnsaf isimli 
eserinde bilgi, varlık, isbât-ı vâcib, ilâhî sıfatlar, ef ‘âl-i ibâd, istitâat, âhiret, iman, nübüvvet, imâmet bahislerinin yanı sıra 
Havâric, Şîa ve Mu‘tezile fırkalarını hedef alarak halku’l-Kur’ân, kader, şefaat ve rü’yetullah meselelerinde ortaya atılan 
şüpheleri izale etmeye gayret göstermiştir.

Anahtar Kelimeler: İslam Mezhepleri Tarihi,Eş’arîlik, Bakıllânî, el-İnsaf, Kur’an 

DEFENSE OF THE QUR'AN IN THE CONTEXT OF IMAM BAKILLANI'S WORK "EL-INSAF" 

The doubts that came to mind about the Quran’s revelation and textualization process were voiced by various sects in 
the early periods. Especially in the early periods when Islamic sciences were formed, the extreme Shia, Batini and 

Mu’tazilite sects put forward claims such as the inconsistency of the narrations in the sources and the distortion of the 
Quranic text in terms of wording and meaning. These doubts and criticisms have generally been evaluated in the literature 
of Quranic history in the context of the distortion of the text, the age of the divine word and the issues of recitation. 
Islamic scholars have defended the speculations about the text and mushafs, which constitute the main axis of criticism, 
with the works they have written. In response to these criticisms and claims, the scholars of Ahl as-Sunnah have 
persistently defended the truth that the Quran is mutawatir and that Allah has promised to protect the divine word. Based 
on these issues, they have adopted the absolute belief that not even a single letter of the divine word has changed and that 
it has been passed down from generation to generation through divine preservation. One of the scholars who wrote one of 
the most important examples of early defense of the Qur'an based on these justifications is Abu Bakr Muhammad b. Tayyib 
al-Baqillani (d. 403/1013), one of the pioneers of Ashari theology. In many of his works, he tried to eliminate doubts about 
the revelation and textualization process of the Quran and to respond to separatist sects. In his works such as al-Tamhid, 
al-Intisar, and I’jazu’l-Kuran, he produced theories that would refute the criticisms centered on the Quran and the Qur’an 
with religious and rational evidence during his lifetime. In his work al-Insaf, in which he dealt with theological issues, he 
tried to eliminate the doubts raised on the issues of knowledge, existence, proof of necessary revelation, divine attributes, 
acts of worship, ability, the hereafter, faith, prophethood, and imamate, as well as targeting the Khawarij, Shia, and 
Mu’tazila sects, and the issues of the Qur’an, destiny, intercession, and vision of Allah.

Keywords: History of Islamic Sects, Ash'ari, Baqillani, al-Insaf, Qur’an. 

92



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

MÜSNED-İ EBÛ HÜREYRE (R.A) (TEKRARLARINDAN ARINDIRILMIŞ EBÛ HÜREYRE 
HADİSLERİ) ESERİNİN İLMÎ DEĞERİ 

Osman YAĞMUR 
E-mail: osman.yagmur@dicle.edu.tr

Hadis ilmi, İslâm’ın ikinci temel kaynağı olarak, sahâbe ve tâbiûn nesilleri vasıtasıyla büyük bir titizlikle korunmuş ve 
sonraki kuşaklara aktarılmıştır. Ancak bu süreçte, özellikle rivayet sayısı fazla olan sahâbîler çeşitli tenkitlere konu 

olmuştur. Bu bağlamda, hadislerin en çok râvîlerinden biri olan Ebû Hüreyre (r.a.), hem klasik hem modern dönemde farklı 
yönlerden eleştirilmiştir. Bu çalışmada, Nizâmeddin Ersöz tarafından telif edilen Müsned-i Ebû Hüreyre (Tekrarlarından 
Arındırılmış Ebû Hüreyre Hadisleri) adlı eser ilmî açıdan incelenmektedir. Eserde, Ebû Hüreyre’ye ait rivayetler bütüncül 
bir yaklaşımla bir araya getirilmiş; sahih, hasen, zayıf ve mevzû rivayetler, kaynaklardaki varlık durumları esas alınarak 
zikredilmiştir. Müellif, rivayetlerin sıhhat derecelerine dair muhaddisler arasındaki görüşleri mukayeseli biçimde aktarmış; 
zayıf rivayetlerin destek veya çelişki durumlarını analiz etmiştir. Eser, hadisleri fıkhî konu başlıklarına göre sistematik 
biçimde tasnif etmiş, metinlerin fıkhî ve kelâmî yönlerine dair açıklamalarla zenginleştirilmiştir. Bu yönüyle Müsned-i Ebû 
Hüreyre, sadece bir hadis derlemesi değil, aynı zamanda ilmî tenkit, şerh ve tahkik yönü güçlü bir çalışmadır. Anahtar 
Kelimeler Hadis, Ebû Hüreyre, Müsned, Nizâmeddin Ersöz, Sahâbe, Rivayet Metodu. Giriş Müsned-i Ebû Hüreyre, 
rivayetlerin tekrarlarından arındırılarak derlendiği kapsamlı bir hadis mecmuasıdır. Müellif, rivayetleri fıkıh bablarına göre 
tasnif etmiş; her hadis için kaynak, râvî zinciri ve sıhhat değerlendirmesi sunmuştur. Eserde, yalnızca sahih rivayetler değil; 
hasen, zayıf ve mevzû hadisler de, klasik kaynaklarda yer almaları itibarıyla dahil edilmiştir. Böylece eser, hadislerin tenkidî 
bir bakışla bütüncül değerlendirilmesine olanak sağlamaktadır. Müellif, hadislerin sıhhat derecelerini belirlerken klasik 
muhaddislerin hükümlerini karşılaştırmalı biçimde zikretmiş; zayıf rivayetlerin destekleyici varyantlarını veya metin 
çelişkilerini de göstermiştir. Ayrıca müellif, Ebû Hüreyre’ye yöneltilen “çok rivayet etme” eleştirilerine karşı, ilmî delillerle 
cevap vermeyi amaçlamıştır. Ebû Hüreyre’nin ilmî birikimi, hafızası, Hz. Peygamber’e yakınlığı ve hadis öğrenmeye 
adanmışlığı gibi faktörler, onun rivayet otoritesini destekleyen unsurlar olarak vurgulanmıştır. Sonuç Nizâmeddin Ersöz’ün 
Müsned-i Ebû Hüreyre adlı eseri, hem klasik hadis kaynaklarından hareketle rivayetleri derleyen hem de modern akademik 
metotlarla tahlil eden özgün bir çalışmadır. Eser, Ebû Hüreyre’nin rivayetlerine dair yapılan eleştirileri ilmî zeminde 
değerlendirerek, sahâbe adaletini koruma yönünde önemli bir katkı sunmaktadır. Bu yönüyle Müsned-i Ebû Hüreyre, hadis 
ve sahâbe araştırmaları açısından güvenilir bir başvuru kaynağı olmasının yanı sıra, hadis metodolojisi ve rivayet tarihine 
dair çağdaş bir yaklaşımı da temsil etmektedir. Kaynakça el-Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâʿîl. el-Câmiʿu’s-sahîh. 
Thk. Mustafa Dîb el-Buğâ. Beyrut: Dâru İbn Kesîr, 1987. Müslim b. el-Haccâc, Ebü’l-Hüseyn el-Kuşeyrî. el-Câmiʿu’s-sahîh. 
Thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî. Kahire: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, ts. İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân el-
Büstî. es-Sahîh. Thk. Şuayb el-Arnaût. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1993. Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh. el-Müsned. 
Thk. Şuayb el-Arnaût. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1999. İbn Saʿd, Muhammed. et-Tabakâtü’l-kübrâ. Thk. Muhammed 
Abdülkâdir Atâ. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1990. Zehebî, Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed. Siyeru aʿlâmi’n-nübelâʾ. 
Thk. Şuayb el-Arnaût. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1985.

Anahtar Kelimeler: Hadis, Ebû Hüreyre, Müsned, Nizâmeddin Ersöz, Sahâbe, Rivayet Metodu. 

THE SCHOLARLY VALUE OF MUSNAD OF ABŪ HURAYRAH (A COLLECTİON OF ABŪ 
HURAYRAH’S ḤADĪTHS PURİFİED FROM REPETİTİONS) 

Abstract As the second fundamental source of Islam, the science of ḥadīth has been meticulously preserved and 
transmitted through the generations of the Companions (ṣaḥābah) and the Followers (tābiʿūn). However, during this 

process, certain Companions—particularly those who transmitted a large number of narrations—became the subject of 
criticism. In this context, Abū Hurayrah (ra), one of the most prolific transmitters of ḥadīths, has been examined and 
criticized from various perspectives in both classical and modern scholarship. This study analyzes the scholarly value of 
Musnad of Abū Hurayrah (Purified from Repetitions), authored by Niẓām al-Dīn Ersöz. The work brings together the 

93



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

narrations attributed to Abū Hurayrah in a comprehensive manner and records ṣaḥīḥ, ḥasan, ḍaʿīf, and even mawḍūʿ 
ḥadīths based on their presence in classical sources. The author presents a comparative analysis of the scholars’ evaluations 
regarding the degrees of authenticity and examines the supporting or conflicting variants of weak narrations. The work 
systematically classifies the ḥadīths according to jurisprudential (fiqhī) topics and enriches them with explanatory notes 
related to their theological and jurisprudential implications. In this regard, Musnad of Abū Hurayrah is not merely a 
collection of ḥadīths but also a work of critical, exegetical, and analytical scholarship. Keywords: Ḥadīth, Abū Hurayrah, 
Musnad, Niẓām al-Dīn Ersöz, Companions, Method of Transmission. Introduction Musnad of Abū Hurayrah is a 
comprehensive ḥadīth compilation that gathers the narrations of Abū Hurayrah while eliminating repetitions. The author 
classifies the narrations according to jurisprudential chapters (abwāb al-fiqh) and provides, for each ḥadīth, its source, 
chain of transmitters (isnād), and an evaluation of authenticity. The compilation includes not only authentic (ṣaḥīḥ) 
narrations but also ḥasan, ḍaʿīf, and mawḍūʿ ones, in accordance with their presence in classical sources. This approach 
allows for a holistic and critical evaluation of the entire corpus of Abū Hurayrah’s narrations. In determining the degrees of 
authenticity, the author compares the judgments of classical ḥadīth scholars, identifies supporting variants of weak 
narrations, and highlights textual discrepancies where relevant. Moreover, the author aims to address the scholarly 
criticisms directed at Abū Hurayrah for his frequent narration of ḥadīths, providing evidence-based responses grounded in 
traditional scholarship. Factors such as Abū Hurayrah’s strong memory, his close companionship with the Prophet (peace 
be upon him), and his lifelong dedication to learning ḥadīth are emphasized as key elements supporting his credibility and 
authority as a transmitter. Conclusion Niẓām al-Dīn Ersöz’s Musnad of Abū Hurayrah represents an original scholarly 
contribution that combines the authenticity of classical ḥadīth sources with the analytical rigor of modern academic 
methods. The work critically evaluates the narrations attributed to Abū Hurayrah, responding to historical and 
contemporary criticisms on a sound methodological basis. By doing so, it contributes to the preservation of the 
Companions’ integrity and offers a valuable reference for researchers in the fields of ḥadīth and Companion studies. 
Furthermore, the Musnad of Abū Hurayrah embodies a contemporary perspective on ḥadīth methodology and transmission 
history, making it a reliable academic resource for both classical and modern ḥadīth scholarship. References • al-Bukhārī, 
Abū ʿAbd Allāh Muḥammad b. Ismāʿīl. al-Jāmiʿ al-Ṣaḥīḥ. Ed. Muṣṭafā Dīb al-Bughā. Beirut: Dār Ibn Kathīr, 1987. • Muslim 
b. al-Ḥajjāj, Abū’l-Ḥusayn al-Qushayrī. al-Jāmiʿ al-Ṣaḥīḥ. Ed. Muḥammad Fuʾād ʿAbd al-Bāqī. Cairo: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-
ʿArabī, n.d. • Ibn Ḥibbān, Abū Ḥātim Muḥammad b. Ḥibbān al-Bustī. al-Ṣaḥīḥ. Ed. Shuʿayb al-Arnaʾūṭ. Beirut: Muʾassasat 
al-Risālah, 1993. • Aḥmad b. Ḥanbal, Abū ʿAbd Allāh. al-Musnad. Ed. Shuʿayb al-Arnaʾūṭ. Beirut: Muʾassasat al-Risālah, 
1999. • Ibn Saʿd, Muḥammad. al-Ṭabaqāt al-Kubrā. Ed. Muḥammad ʿAbd al-Qādir ʿAṭā. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 
1990. • al-Dhahabī, Shams al-Dīn Muḥammad b. Aḥmad. Siyar Aʿlām al-Nubalāʾ. Ed. Shuʿayb al-Arnaʾūṭ. Beirut: 
Muʾassasat al-Risālah, 1985.

Keywords Ḥadīth, Abū Hurayrah, Musnad, Niẓām al-Dīn Ersöz, Companions, Method of Transmission. 

94



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

SOSYAL HIZLANMA VE PERFORMANS TOPLUMU BAĞLAMINDA DİNLENMENİN 
İMKÂNSIZLIĞI

Eyyüp AKYÜZ
E-mail: eyyupakyuz@gmail.com 

Bu çalışma, hız çağında “dinlenme”nin toplumsal olarak nasıl imkânsızlaştığını ortaya koymayı amaçlamaktadır. 
Kapitalist üretim mantığı; zamanı ölçülebilir, planlanabilir ve verimlilik odaklı bir kaynak hâline dönüştürmektedir. 

Hartmut Rosa’nın “sosyal hızlanma” teorisi, yaşam temposundaki artışı ve toplumsal ilişkilerin sürekli ivmelenmesini 
açıklar. Byung-Chul Han’ın başarı, şeffaflık ve yorgunluk toplumu analizleri, bireyin içselleştirdiği performans disiplinini 
görünür kılmaktadır. Han’ın ortaya koyduğu “öz-sömürü” kavramı, öznenin dışsal baskıdan çok kendi içsel performans 
zorunluluğu altında tükenişini işaret eder. Çalışma, literatür temelli bir yöntemle Rosa ve Han’ın hız ile performans 
teorilerini, Jonathan Crary’nin 24/7 kapitalizm eleştirisiyle birlikte değerlendirmektedir. Crary’nin analizinde, 24 saatlik 
üretim ve tüketim döngüsünün bireyin biyolojik ritimlerini dahi işgal ettiği; uykunun bile piyasa mantığına tabi kılındığı 
vurgulanmaktadır. Bu bağlamda, uyku, tatil ve boş zaman pratiklerinin “üretkenliğe hazırlık” söylemi çerçevesinde nasıl 
anlamlandırıldığı ortaya konulmakta; dikkat ekonomisinin bu zaman dilimlerini hangi yollarla kolonileştirdiği 
tartışılmaktadır. Bulgular, dinlenmenin pasif bir ara olmaktan çıkarak performansın sürekliliğini sağlayan bir araç hâline 
geldiğini göstermektedir. Bu durum, bireyin varoluşunu sürekli kendine yatırım yapan bir “proje”ye indirgerken, bedensel 
ve zihinsel yorgunluğu da kalıcılaştırmaktadır. Modern özne; kronik yorgunluk, dikkat dağınıklığı ve tatminsizlik 
döngüsüne sürüklenmektedir. Bu süreç, bedeni olduğu kadar zamanı da denetim altına alan yeni bir iktidar biçimi 
yaratmaktadır. Sonuçlar, modern öznenin yaşamında dinlenmenin artık bir hak olmaktan çıktığını, performansın 
sürdürülebilirliği için zorunlu bir araç hâline geldiğini göstermektedir. Sonuç olarak çalışma, dinlenmenin toplumsal anlam 
kaybını teşhis etmekte ve “bağlantıyı kesme hakkı”, esnek olmayan mesai, dijital bildirimlerin sınırlandırılması, yavaşlık 
kültürü ile mahrem zaman rejimleri gibi öneriler aracılığıyla sosyoloji literatürüne hem kuramsal bir çerçeve hem de pratik 
bir tartışma zemini sunmaktadır.
Anahtar Kelimeler: Hız Kültürü, Dinlenme, Neoliberal Özne, Yorgunluk Toplumu, Performans Toplumu. 

THE IMPOSSIBILITY OF REST IN THE CONTEXT OF SOCIAL ACCELERATION AND THE 
PERFORMANCE SOCIETY 

This study aims to reveal how “rest” has become socially impossible in the age of speed. The capitalist mode of 
production transforms time into a measurable, programmable, and productivity-oriented resource. Hartmut Rosa’s 

theory of “social acceleration” explains the increasing pace of life and the constant intensification of social relations. Byung-
Chul Han’s analyses of the achievement, transparency and burnout society make visible the internalized discipline of 
performance within the individual. Han’s concept of “self-exploitation” indicates that the subject exhausts itself not under 
external coercion but through an internal compulsion for constant performance. The study, based on a literature-oriented 
method, evaluates Rosa and Han’s theories of acceleration and performance together with Jonathan Crary’s critique of 24/7 
capitalism. According to Crary’s analysis, the 24-hour cycle of production and consumption invades even the biological 
rhythms of the individual, subjecting sleep itself to market logic. In this context, it explores how practices such as sleep, 
vacation, and leisure are discursively framed within a narrative of “preparation for productivity” and discusses the ways in 
which the attention economy colonizes these temporal spaces. The findings show that rest has ceased to be a passive 
interval and has become an instrument that sustains the continuity of performance. This condition reduces the individual’s 
existence to a continuous “project of self-investment” and renders physical and mental fatigue permanent. The modern 
subject is drawn into a cycle of chronic exhaustion, distraction, and dissatisfaction. This process produces a new form of 
power that governs not only the body but also time itself. The results indicate that rest has ceased to be a right in modern 
life and has become a compulsory tool for maintaining performance. In conclusion, the study diagnoses the social loss of 
meaning of rest and, through proposals such as the “right to disconnect,” fixed working hours, the restriction of digital 
notifications, the culture of slowness, and regimes of private time, offers both a theoretical framework and a practical 
ground for discussion within the sociology literature.
Keywords: Culture Of Speed, Rest, Neoliberal Subject, Burnout Society, Performance Society. 

95



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

EL-CEZÎRE’DE ŞÂFİÎLİĞİN YAYILIŞI: ABBÂSÎ DÖNEMİNE UZANAN TARİHÎ ARKA PLAN

Mutlu SAYLIK
Dicle Üniversitesi, e-mail: mutlu.saylik@dicle.edu.tr 

Bu bildiri, Şâfiîliğin El-Cezîre bölgesinde yaygınlaşma sürecini tarihsel, siyasal ve sosyo-kültürel faktörler ışığında ele 
almakta ve genel kabulün aksine bu sürecin Abbâsî Halifesi Mütevekkil dönemine kadar uzandığını ileri sürmektedir. 

Çalışmanın amacı, Şâfiîliğin bölgede kökleşmesinde yalnızca Mervânîler, Selçuklular ve Eyyûbîler dönemindeki 
medreselerin değil, daha erken bir dönemde Abbâsî siyasal desteğinin de belirleyici rol oynadığını ortaya koymaktır. 
Yöntem olarak kronolojik ve analitik inceleme benimsenmiş; klasik tarih ve fıkıh kaynakları modern literatürle 
karşılaştırmalı biçimde değerlendirilmiştir. Bulgulara göre Mütevekkil, Mihne uygulamalarına son vererek Ashâbü’l-Hadîs 
çevrelerine yakınlık göstermiş, bu çerçevede mezheplerin yayılışına doğrudan katkıda bulunmuştur. Haricî etkinin güçlü 
olduğu el-Cezîre’ye İmam Şâfiî’nin oğlu Ebû Osman Muhammed’i (ö. 240/854-855) kadı olarak tayini, bölgede Şâfiî 
görüşlerinin yayılması için idarî ve ilmî bir zemin hazırlamıştır. Sonraki dönemlerde Eyyûbîler, Mervânîler ve Selçukluların 
medrese faaliyetleri, himayeleri ve siyasî desteği bu süreci pekiştirerek mezhebin halk arasında kökleşmesini sağlamıştır. 
Araştırmanın önemi, el-Cezîre’de Şâfiîliğin tarihsel arka planına ilişkin yerleşik kabulleri sorgulamasında ve mezhebin 
bölgede daha erken bir dönemde, siyasal iradenin yönlendirici etkisiyle yayılmaya başladığını ortaya koymasında 
yatmaktadır. Bu çerçevede, Şâfiîliğin gelişim sürecinin yalnızca ilmî ve toplumsal dinamiklerle değil, aynı zamanda siyasî 
faktörlerle birlikte değerlendirilmesi gerektiği vurgulanmaktadır.

Anahtar Kelimeler: Şâfiîlik, el-Cezîre, Abbâsîler, Mütevekkil. 

THE SPREAD OF SHĀFİʿİSM IN AL-JAZĪRA: THE HISTORICAL BACKGROUND EXTENDING 
TO THE ABBASID PERIOD 

This paper examines the process of the spread of Shāfʿism in the al-Jazīra region within the framework of historical, 
political, and socio-cultural factors, and argues, contrary to the common view, that this process dates back to the reign 

of the Abbasid Caliph al-Mutawakkil. The aim of the study is to demonstrate that the consolidation of Shāfʿism in the 
region was not only the result of the madrasa activities of the Marwānids, Seljuks, and Ayyubids, but that Abbasid political 
support at an earlier stage also played a decisive role. Methodologically, a chronological and analytical approach has been 
adopted, and classical historical and juridical sources have been comparatively evaluated alongside modern scholarship. 
According to the findings, al-Mutawakkil put an end to the mihna policy and showed favor toward the circles of Ahl al-
Hadith, thereby directly contributing to the spread of the schools of law. The appointment of Abū ʿUthmān Muḥammad (d. 
240/854–855), the son of Imām al-Shāfʿī, as judge in al-Jazīra—where Kharijite influence was strong—provided an 
administrative and scholarly foundation for the dissemination of Shāfʿī views in the region. In the following periods, the 
madrasah activities, patronage, and political support of the Ayyubids, Marwanids, and Seljuks consolidated this process, 
enabling the school to take firm root among the people. The significance of this research lies in its challenge to established 
assumptions regarding the historical background of Shāfʿism in al-Jazīra, by demonstrating that the spread of the madhhab 
began earlier and under the guiding influence of political authority. Thus, it emphasizes that the development of Shāfʿism 
should be assessed not only in terms of scholarly and social dynamics but also within the context of political factors.

Keywords: Shāfʿism, al-Jazīra, Abbasids, al-Mutawakkil. 

96



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

İLK DÖNEM İSLAM COĞRAFYACILIĞINI GELİŞTİREN DİNİ ETKENLER

Esra Doğan TURAY
Mardin Artuklu Üniversitesi, e-mail: esra_dogan@hotmail.com 

İ slam’ın ilk dönemlerinden itibaren bazı dini yükümlülükler coğrafya ilminin gelişmesine sebep olmuştur. Müslümanlar 
kutsal şehirleri Mekke’nin dünyanın merkezi oluşuna dair yeni bir tasavvur üretme yolunda adım atmışlardır. Bu çaba 

coğrafyada bir çığır açmış ve ekollerin oluşmasına sebep olmuştur. Fetihler çağında yaygın olan Bağdat’ın dünyanın merkezi 
olduğu görüşü zamanla bir kenara bırakılmış, dini kabuller ağır basarak farklı bir tasavvur oluşmuştur. Bu tasavvur Mekke 
ve Hicaz’ı dünyanın merkezi olarak kabul eden Belh ekolüne aittir. Nitekim Ebu Zeyd Belhî (ö.322/934) tarafından çizilen 
yuvarlak dünya haritasında Mekke merkez olarak kabul edilmiştir. Bu ekolün temsilcilerinden Ebu İbrahim İstahrî 
(ö.340/952)de Harameyn’in kutsiyetini eserinde dile getirmiş, iklimleri Harameyn’e göre tespit etmiş, Mekke’yi merkeze 
almıştır. Muhammet bin Necip Bikran (605/1208), Zekeriyya bin Muhammet Kazvînî (ö. 682/1283) ve Hâfız Ebrû (ö. 
833/1430) gibi coğrafya öncüleri de eserlerinde kıble tayini ve Mekke’nin merkeziyetini işlemişlerdir. Öte yandan İslam’da 
günde beş vakit kılınan namazın şartı olan kıble tayini, Harameyn’den uzak olan yeni Müslüman kitlelerin gündemine 
oturmuştur. Bu sebeple İslam coğrafyacılarının öncü ve ekol kurucuları eserlerine ilk olarak kıble tayiniyle ilgili pratik 
bilgilerle başlamışlardır. Bunun dışında yine İslam’ın beş şartından biri olan hac ibadeti, Mekke’ye uzak iklimlerden gelecek 
hacılar için yolların tespiti açısından önem arz etmiş, bu emir Müslüman coğrafyacıların omuzlarına yeni bir yük 
yüklemiştir. Bu sebepledir ki ilk dönem coğrafyacılarının tamamına yakını eserlerine Harameyn bölgesini tanıtarak 
başlamış, bölgeye ulaşan yollar hakkında geniş bilgiler vermişlerdir. İbn Hurdadbeh (300/912), Ya’kubî (ö.292/905), 
İbnu’l-Fakih Hemedani (ö.289/902) gibi coğrafyacılar eserlerinde Bağdat, Kufe ve Mısır’dan Harameyn’e ulaşan tüm yolları 
ayrıntılı bir şekilde incelemiştir. İbn Rüste (ö. 300/913) ve Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed Ceyhani’de (ö. 330/942) 
Biladuşşam, Irak ve Horasan, Afrika ve Mısır havzalarından gelen yolları mercek altına almıştır. Bu çaba, coğrafyacılar kadar 
mevcut halife ve devlet erkânının da görevi sayılmış, uzun yolculuklar yaparak Harameyn’e gelen hacıların rotalarının doğru 
tespiti, devlet hassasiyeti ve desteği ile sabitlenmiştir. Bu dikkat ve özen coğrafya ilmini o güne kadar ulaşamadığı bir 
noktaya getirmiş, coğrafya daha önce yalnızca elit bir kitlenin malı olmaktan çıkarak dini bir yükümlülük halini almış, her 
Müslümanların ilgilenmesi ve bir düzeyde bilmesi gereken bir ilime dönüşmüştür. Bu çalışma mezkûr gelişimin seyrini 
takip edecek, ilk dönem eserleri inceleyerek mukayese edecektir. Daha önce ele alınmayan bu konu İslam dininin ilk dönem 
coğrafya eserleri ve yazıcıları üzerindeki etkisini gösterecektir.

Anahtar Kelimeler: Coğrafya, Kıble tayini, Mekke, Harameyn, Hac Yolları 

RELIGIOUS FACTORS CONTRIBUTING TO THE DEVELOPMENT OF EARLY ISLAMIC 
GEOGRAPHY 

From the earliest days of Islam, certain religious obligations have contributed to the development of geography. 
Muslims have taken steps toward developing a new conception of the holy city of Mecca as the center of the world. 

This effort has made a breakthrough in geography and led to the formation of schools of thought. The view that Baghdad 
was the center of the world, which was widespread during the age of conquests, was gradually set aside, and a different 
conception emerged as religious beliefs gained prominence. This conception belongs to the Balkh school, which considers 
Mecca and the Hijaz to be the center of the world. Indeed, in the round world map drawn by Abu Zeyd Belhi (d. 322/934), 
Mecca is accepted as the center. Another representative of this school, Abu Ibrahim Istahrî (d. 340/952), also expressed the 
sanctity of the Two Holy Mosques in his work, determined climates in relation to the Two Holy Mosques, and centered his 
work on Mecca. Geographical pioneers such as Muhammad bin Necip Bikran (605/1208), Zekeriyya bin Muhammad 
Kazvini (d. 682/1283), and Hafiz Ebrû (d. 833/1430) also addressed the determination of the qibla and the centrality of 
Mecca in their works. On the other hand, determining the direction of prayer, which is a requirement for the five daily 
prayers in Islam, has become a priority for new Muslim communities far from the Holy Cities..For this reason, the pioneers 
and founders of Islamic geography began their works with practical information related to determining the direction of the 

97



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

qibla.In addition, the pilgrimage to Mecca, one of the five pillars of Islam, was important in terms of determining the 
routes for pilgrims coming from distant climates, and this command placed a new burden on the shoulders of Muslim 
geographers.For this reason, nearly all early geographers began their works by introducing the Harameyn region and 
provided extensive information about the routes leading to it.Geographers such as Ibn Hurdadbeh (300/912), Ya'kubi (d. 
292/905), and Ibn al-Fakih Hemedani (d. 289/902) examined in detail all the routes leading from Baghdad, Kufa, and 
Egypt to the Two Holy Mosques in their works.Ibn Rusta (d. 300/913) and Abu Abdillah Muhammad b. Ahmed al-Jeyhani 
(d. 330/942) examined the routes coming from Bilad al-Sham, Iraq and Khorasan, Africa, and Egypt. This effort was 
considered the duty of geographers as well as the current caliph and state officials, and the routes of pilgrims who traveled 
long distances to reach the Two Holy Mosques were determined with the sensitivity and support of the state. This attention 
and care brought the science of geography to a point it had never reached before. Geography ceased to be the preserve of an 
elite group and became a religious obligation, transforming into a science that every Muslim should be interested in and 
know to some degree. This study will follow the course of the aforementioned development and compare it by examining 
the works of the early period.This previously unexplored topic will demonstrate the influence of the early geographical 
works and writers of the Islamic religion.

Keywords: Geography, Qibla determination, Mecca, Harameyn, Hajj Routes. 

98



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

KUR’AN’A GÖRE “İLÂHÎ SÖZLEŞME AHLAKININ” BİREYSEL VE TOPLUMSAL HAYATA 
YÖN VERMEDEKİ ETKİSİ

Musa TURŞAK 
Bitlis Eren Üniversitesi, e-mail: mtursak@beu.edu.tr 

Bezm-i Elest ile başlayan insanın Allah ile sözleşmesi, insanın hem bireysel hem de toplumsal hayatına yön vermede 
belirleyici bir etkiye sahiptir. Ne kadar geriye gidilirse gidilsin, tarihin her döneminde bu etkiyi görmek mümkündür. 

Gaye varlık olan insanın, Allah’tan ödünç olarak almış olduğu malı ve canı doğru yerde kullanması ve zayi etmemesi bu 
sözleşmenin ana maddesini teşkil etmektedir. Sözleşmenin bir tarafı olan Allah Teâlâ, diğer tarafta bulunan insandan hayatı 
boyunca bu sözleşmeye sadık kalmasını, özgür bir ortamda kendisine verilen yetenek ve yetkilerini doğru zamanda, doğru 
yerde ve doğru işlerde kullanmasını istemektedir. Zaten her şeyin sahibi olan Allah’ın insana tanıdığı bu fırsatın asıl amacı, 
insanın emanet olarak elinde tuttuğu malına ve canına karşılık cenneti kazanmasıdır. Allah’ın vaad ettiği cennet, bu 
sözleşmede elde edilebilecek en büyük kazanç ve zaferdir. Bu tebliğde, Tefsir ve Hadis kaynaklarında geçen konu ile ilgili 
ayet ve hadislerden faydalanılacaktır. Allah’a verilen bir sözün tasdiki olan imanın, insanın hem bireysel hem de toplumsal 
hayatını şekillendirmedeki önemini ele alacağımız bu tebliğin İslam tarihindeki örnekleri çok olmakla beraber, en canlı 
örneği şüphesiz son iki yıldır dünyanın şahit olduğu Gazze direnişidir. Bu direniş, hak ile batılın kesin çizgilerle birbirinden 
ayrıldığının en büyük şahididir. Bu destansı direnişe büyük bedeller ödeyerek imza atan mücahitler, Kur’an’ın ifadesiyle 
Rahman’ın has kullarıdır.

Anahtar Kelimeler: Tefsir, İlâhî Sözleşme, Can, Mal, Cennet. 

THE EFFECT OF THE "ETHICS OF THE DIVINE COVENANT" ON SHAPING INDIVIDUAL AND 
SOCIAL LIFE ACCORDING TO THE QUR'AN 

The covenant between humanity and God, which began with the spiritual gathering where souls first attested to God’s 
Lordship, has a determining effect on shaping both the individual and social life of humans. This effect can be 

observed throughout every period of history, no matter how far back one goes. The core article of this covenant is for 
human beings, whose existence has a purpose, to use the life and possessions they have borrowed from God correctly and 
not to waste them. Allah the Almighty, being one party of the covenant, expects the human being on the other side to 
remain faithful to this covenant throughout their life and to use the talents and authorities given to them in a free 
environment at the right time, in the right place, and for the right deeds. Indeed, the ultimate purpose of this opportunity 
granted by Allah, who is the Sovereign of the Kingdom, is for humans to earn Paradise in exchange for the life and 
possessions they hold as a trust. The Paradise promised by God is the greatest gain and victory that can be achieved in this 
covenant. This paper will utilize relevant verses and hadiths found in Tafsir and Hadith sources. While there are many 
examples of the importance of faith, which is the confirmation of a promise given to God, in shaping both the individual 
and social life of humans throughout Islamic history, the most vivid example is undoubtedly the Gaza resistance that the 
world has witnessed over the past two years. This resistance is the greatest witness that truth and falsehood are definitively 
separated. The Mujahideen who have accomplished this epic resistance by paying great prices are, in the words of the 
Qur'an, the devoted servants of the Most Gracious.

Keywords: Tafsir, Divine Covenant, Life, Property, Paradise. 

99



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

OSMANLI TAŞRASINDA KADINLARIN HUKUK MÜCADELESİ: İNEGÖL KAZASINDA DUL 
KADINLARIN YENİDEN EVLENMESİNE YÖNELİK ENGELLER VE MAHKEME SÜREÇLERİ

Mustafa POLAT
Balıkesir Üniversitesi, e-mail: mustafa.polat@balikesir.edu.tr 

Bu bildiri, 19. yüzyıl Osmanlı taşrasında kadınların hukuk önündeki görünürlüğünü İnegöl kazası örneğinde ele alarak, 
dul kadınların yeniden evlenme süreçlerinde karşılaştıkları toplumsal ve idarî engelleri incelemektedir. Osmanlı 

toplumunda dul kalma nedenleri arasında ölüm, boşanma veya kocanın “diyâr-ı âhara” gitmesi gibi durumlar öne 
çıkmaktaydı. Ekonomik sıkıntı, geçim derdi ve sosyal güvenlik endişesi kadınların yeniden evlenme talebini zorunlu hâle 
getiriyordu. Bu süreçte özellikle mahalle ve köy muhtarlarının engel olmaya çalışması, resmî belgelere “âhere tezvîce 
mümânaʻat” şeklinde yansımıştır. Araştırma, nitel tarih araştırma yöntemlerine dayanmaktadır. Osmanlı Arşivi’nde yer alan 
İnegöl şerʿiyye sicilleri taranmış; belgeler, belge çözümleme ve içerik analizi teknikleriyle değerlendirilmiştir. Elde edilen 
bulgular, mahkemelerin büyük oranda kadınlar lehine karar verdiğini göstermektedir. Kadı hükmünde sıkça yer alan 
“mûcibince mezbûreye izin verildiği” ve “mümânaʻatına tembih olunduğu” ifadeleri, hukukî sürecin kadınların lehine 
sonuçlandığını ortaya koymaktadır. Bu durum, Osmanlı taşrasında kadınların haklarını aramakta aktif bir tavır 
sergilediklerini göstermektedir. Kadınlar, vekil kullanmadan bizzat mahkemeye başvurmuş; iddialarını şahitler ve belgelerle 
ispat etmişlerdir. İncelenen örnekler, Osmanlı hukuk sisteminin kadınların hak arayışına açık bir adalet mekanizması 
sunduğunu; dul kadınların ise bu mekanizmayı etkin biçimde kullandıklarını kanıtlamaktadır.

Anahtar Kelimeler:  Osmanlı Taşrası, İnegöl Kazası, Dul Kadınlar, Şeriyye Sicilleri. 

WOMEN’S LEGAL STRUGGLE IN THE OTTOMAN PROVINCES: OBSTACLES AND COURT 
PROCESSES REGARDING THE REMARRIAGE OF WIDOWS IN THE DISTRICT OF INEGÖL 

This paper examines the visibility of women before the law in the Ottoman provinces during the nineteenth century by 
focusing on the case of İnegöl, analyzing the social and administrative obstacles encountered by widowed women in 

their attempts to remarry. In Ottoman society, widowhood commonly resulted from circumstances such as death, divorce, 
or a husband’s departure to “other lands” (diyâr-ı âhar). Economic hardship, livelihood concerns, and the lack of social 
security often made remarriage a necessity for women. Within this process, neighborhood and village headmen (muhtars) 
frequently sought to prevent such marriages, an attitude reflected in official documents through the expression “âhere 
tezvîce mümânaʻat” (objection to remarriage). The study employs qualitative historical research methods. The şerʿiyye 
sicils (Islamic court registers) of Inegöl, preserved in the Ottoman Archives, were systematically examined and analyzed 
through document analysis and content analysis techniques. The findings reveal that the courts generally ruled in favor of 
women. Frequent statements in the kadı (judge) rulings, such as “mûcibince mezbûreye izin verildiği” (permission was 
granted to the aforementioned woman as required) and “mümânaʻatına tembih olunduğu” (the objector was admonished), 
demonstrate that the legal process often concluded in favor of women. This outcome indicates that women in the Ottoman 
provinces actively pursued their rights. They personally appeared before the courts without intermediaries, substantiating 
their claims through witnesses and documents. The analyzed cases confirm that the Ottoman legal system provided an 
accessible judicial mechanism for women to seek justice and that widows effectively utilized this mechanism to assert their 
rights.

Keywords: Ottoman Provinces, İnegöl District, Widowed Women, Şerʿiyye Sicils. 

100



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

KORUYUCU AİLENİN, KURUM BAKIMINA KIYASLA ÇOCUKLARIN DİNİ 
SOSYALLEŞMESİNE ETKİLERİ 

Abdussamet KAYA
Dicle Üniversitesi, e-mail: abdusamet.kaya@dicle.edu.tr

Bu bildiri, kurum bakımındaki çocukların dini sosyalleşmesini önce sorun odaklı, ardından koruyucu ailenin katkıları 
bağlamında karşılaştırmalı biçimde özetlemeyi amaçlamaktadır. Kurumlarda vardiyalı işleyiş ve personel devri, çocukla 

yetişkin arasındaki sürekliliği zayıflatır; bu kırılganlık, ibadet ve gündelik ritüellerin istikrarlı alışkanlıklara dönüşmesini 
engeller. Dini dilin kullanımı çekingen ve yüzeysel kalabilir; değer aktarımı çoğunlukla kural izlemeye indirgenir. Toplulukla 
temas resmî ve aralıklıdır; çocuk, bakım geçmişi nedeniyle damgalanmaya maruz kalma korkusuyla geri çekilebilir. 
Ergenlikte, çoklu fakat süreksiz otorite figürleri kimlik arayışını parçalı kılar; kontrolsüz çevrimiçi içerik akışı yanlış bilgiye, 
kutuplaşmaya ve kırılgan aidiyete zemin hazırlar. Koruyucu aile bağlamında aynı yetişkinlerle kurulan güvenli ilişki ve evin 
öngörülebilir ritmi, ritüel sürekliliği için düzenli bir çerçeve sağlar. Dini dil ve kavramlar, sıcak ve anlaşılır ilişkiler içinde 
gündelik deneyimle bağ kurarak içselleştirilir. Aile, okul ve mabet arasında kurulan doğal köprüler tanınma, meşruiyet ve 
aidiyet duygusunu güçlendirir; ergenlikte kimlik müzakeresi daha düşük damgalanma baskısı altında yürütülebilir. Dijital 
alanda ebeveyn rehberliği, güvenilir kaynak seçimi ve eleştirel değerlendirme becerisini besleyerek anlamlandırmayı 
destekler. Koruyucu aile dini sosyalleşmede ritüel düzenini, değerlerin içselleştirilmesini ve topluluk aidiyetini güçlendirir; 
kurum bakımı ise yapısal özellikleri nedeniyle kırılganlıkları artırabilmektedir. İlişkisel süreklilik, öngörülebilir rutin ve 
çoğulcu topluluk köprüleri, çocukların uzun erimli dini sosyalleşmesinde belirleyici unsurlardır. Bu konudaki akademik 
literatür, özellikle koruyucu aile yanında çocukları ritüel katılım sıklığının arttığını, dini dili kullanma rahatlığının 
yükseldiğini, toplulukla temasın daha düzenli ve gönüllü gerçekleştiğini rapor etmektedir. Kurum bakımında ise 
devamsızlık, görünürlük baskısı ve savunucu benlik sunumu, dini aidiyette dalgalanmalara ve kırılgan bağlanma 
örüntülerine eşlik edebilmektedir.

Anahtar Kelimeler: Koruyucu aile, Kurum Bakımı, Dini sosyalleşme, Ritüel Sürekliliği, Topluluk aidiyeti. 

THE EFFECTS OF FOSTER CARE ON CHILDREN'S RELIGIOUS SOCIALIZATION COMPARED 
TO INSTITUTIONAL CARE 

This paper aims to summarize the religious socialization of children in institutional care, first from a problem-focused 
perspective and then in a comparative perspective, in the context of foster care. Shift work and staff turnover in 

institutions weaken the continuity between child and adult; this fragility prevents worship and daily rituals from becoming 
stable habits. The use of religious language can remain reserved and superficial; the transmission of values is often reduced 
to rule-following. Contact with the community is formal and intermittent; children may withdraw out of fear of being 
stigmatized due to their care history. In adolescence, multiple but intermittent authority figures fragment the search for 
identity; an uncontrolled flow of online content fosters misinformation, polarization, and fragile belonging. In the foster 
care context, the secure relationship with the same adults and the predictable rhythm of the home provide a regular 
framework for ritual continuity. Religious language and concepts are internalized through connections to everyday 
experience within warm and understanding relationships. Natural bridges between family, school, and temple strengthen a 
sense of recognition, legitimacy, and belonging; identity negotiation in adolescence can be conducted under less 
stigmatizing pressures. In the digital realm, parental guidance fosters meaning-making by fostering trustworthy source 
selection and critical evaluation skills. Foster care strengthens ritual order, the internalization of values, and community 
belonging in religious socialization; institutional care, due to its structural characteristics, can increase vulnerabilities. 
Relational continuity, predictable routines, and pluralistic community bridges are decisive factors in children's long-term 
religious socialization. Academic literature on this topic reports that children in foster care, in particular, experience 
increased frequency of ritual participation, increased comfort with using religious language, and more regular and 
voluntary contact with the community. In institutional care, absenteeism, the pressure of visibility, and defensive self-
presentation can accompany fluctuations in religious belonging and fragile attachment patterns.
Keywords: Foster care, Institutional Care, Religious Socialization, Ritual continuity, Community Belonging. 

101



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

Suheyb MUHAMMEDOĞLU
Yüzüncü Yıl Üniversitesi, e-mail: suheybmuhammedoglu@yyu.edu.tr

ES-SEMÂNÎNÎ’NİN DİLBİLİM ALANINDAKİ KATKILARI 

Ömer b. Sâbit es-Semânînî, Hicrî V. yüzyılda Anadolu’da yetişmiş seçkin âlimlerden biridir. Arap dili ilimlerini İbn 
Cinnî’den tahsil etmiş, nahiv ve sarf meselelerinde derin bir anlayış kazanmıştır. Bu birikimiyle söz konusu dönemde 

Arap dilbilim geleneğinin gelişimine özgün ilmî katkılarda bulunmuştur. Nisbesi, Şırnak şehrinin güneydoğusunda yer alan 
Semânîn köyüne dayanmaktadır. Rivayete göre köy, tufandan sonra Nûh (a.s.) ile birlikte kurtulan seksen kişiden dolayı bu 
adla anılmıştır. Bu araştırma, es-Semânînî’nin ilmî hayatını incelemeyi ve Arap dili ilimlerine hizmetteki katkılarını analiz 
etmeyi amaçlamaktadır. Çalışmada, el-Fevâid ve’l-Kavâid fi’n-Nahv, Şerhu’l-Lüma‘ fi’l-‘Arabiyye (İbn Cinnî), el-Müfîd fi’n-
Nahv ve Şerhu’t-Tasrîfi’l-Melûkî (İbn Cinnî) gibi temel eserleri incelenmiştir. Araştırma, onun nahiv ve sarf alanındaki 
görüşlerini, kendine özgü yönlerini ve sonraki âlimler üzerindeki etkisini ortaya koymaktadır. Çalışmada, metinlerin nesnel 
biçimde sunumu ile titiz bir eleştirel çözümlemeyi birleştiren betimsel-analitik yöntem benimsenmiştir. Böylece es-
Semânînî’nin ilmî mirasının değeri ve Anadolu’daki dilbilim çalışmalarının gelişim sürecindeki yeri aydınlatılmaktadır.

Anahtar Kelimeler: Es-Semânînî, Anadolu Âlimleri, Nahiv, Sarf, Dilbilim Çalışmaları. 

AL-THAMĀNĪNĪ AND HIS CONTRIBUTIONS TO LINGUISTİC STUDIES 

Abstract ʿUmar ibn Thābit al-Thamānīnī was one of the distinguished scholars of Anatolia in the 5th century AH. He 
studied Arabic linguistics under the eminent grammarian Ibn Jinnī and developed a profound understanding of syntax 

and morphology. With this intellectual background, he made original scholarly contributions to the development of Arabic 
linguistic studies during that period. His nisba refers to the village of Thamānīn, located southeast of the city of Şırnak, 
which, according to tradition, was named after the eighty people who survived the Flood with Prophet Noah (peace be 
upon him). This study aims to explore his scholarly life and analyze his contributions to the service of Arabic linguistic 
sciences by examining his major works, such as al-Fawāʾid wa al-Qawāʿid fī al-Naḥw, Sharḥ al-Lumaʿ fī al-ʿArabiyya (by Ibn 
Jinnī), al-Mufīd fī al-Naḥw, and Sharḥ al-Taṣrīf al-Mulūkī (by Ibn Jinnī). It focuses on highlighting his syntactic and 
morphological views, his unique insights, and his influence on later scholars. The research adopts a descriptive-analytical 
methodology, combining objective presentation of texts with critical analysis to reveal the scientific value of his linguistic 
legacy and his role in the evolution of linguistic studies in Anatolia.

Keywords: Al-Thamānīnī, Anatolian Scholars, Syntax, Morphology, Linguistic Studies. 

102



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

ATHANASİUS OF BALAD MANTIĞA GİRİŞİ: SÜRYANİ ARİSTOTELESÇİLİKTE DERS METNİ, 
ÇEVİRİ GELENEĞİ VE KIYAS ÖĞRETİSİ

Alaattin Tekin
Dicle Üniversitesi, e-mail: alaatekin@gmail.com 

Bu çalışma, VII. yüzyıl Süryani Ortodoks patriği ve Aristotelesçi bilgin Athanasius of Balad Mantığa Giriş adlı eserini 
konu edinmektedir. Balad, Dicle’nin verimli batı yakasında yer alan, tarihi en azından Asur İmparatorluğu dönemine 

kadar uzanan eski bir kasabaydı. Geç Antik Çağ’da hem Doğu Süryani hem de Batı Süryani bir piskoposluk merkeziydi; 
bunlardan ilki, muhtemelen XIV. yüzyılda Timur’un bölgeyi tahrip ettiği zamana kadar varlığını sürdürmüştür. Günümüzde 
Eski Musul olarak bilinen bu yerleşim, modern Musul şehrinin yaklaşık 40 km yukarısında bulunur ve hâlen önemli bir 
yerleşimdir. Athanasius, “Süryani Ortodoks” veya “Batı Süryani” bir aileye mensuptu; yani, Kadıköy Konsili’nden (451) 
sonra Bizans imparatorluk kilisesinden ayrılan, teolojik ilham kaynağı olarak İskenderiyeli Kyrillos ve Antakyalı Severus’u 
kabul eden ve kurumsal bağımsızlığını Yakup Baradeus’un misyoner gayretine dayandıran kilise mezhebine bağlıydı. 
Athanasius’un kendisi, yedinci yüzyılın başlarında Balad bölgesinde doğmuştur. Çalışmanın amacı, bu metni Süryani 
entelektüel geleneği içerisinde, İskenderiye mantık okulunun devamı olarak ele almak ve onun Aristoteles’in Organon 
külliyatına dair oluşturduğu özgün öğretim modelini ortaya koymaktır. Athanasius’un eseri, yalnızca bir çeviri faaliyetinin 
ürünü değil, aynı zamanda mantık ilminin öğretiminde kullanılan sistematik bir ders metnidir. Araştırmada temel olarak 
filolojik çözümleme, karşılaştırmalı metin incelemesi ve kavramsal-analitik yöntem birlikte kullanılmıştır. Furlani’nin 1917 
tarihli neşri başta olmak üzere mevcut yazma nüshalar gözden geçirilmiş; metnin dili, terminolojisi ve yapısı Porphyrios’un 
Eisagoge’si, Aristoteles’in Önermeler ve Birinci Analitikler’i, ayrıca Ammonios ve Philoponos gibi şarihlerin eserleriyle 
karşılaştırılmıştır. Bu yöntem sayesinde Athanasius’un, Yunan mantık geleneğini birebir aktarmaktan ziyade, onu Süryanice 
bir düşünme dili içinde yeniden sistemleştirdiği tespit edilmiştir. Bulgular, Mantığa Giriş’in Süryani dünyasında kıyas 
öğretisinin sistematik biçimde işlendiği ilk metinlerden biri olduğunu göstermektedir. Eserde yer alan önermelerin 
dönüşümü, kıyas şekilleri, imkânsıza indirgeme (reductio ad impossibile) ve safsata türleri gibi başlıklar hem Aristotelesçi 
geleneğin özünü korumakta hem de onu Süryani öğretim bağlamına uyarlamaktadır. Sonuç olarak çalışma, Athanasius of 
Balad Mantığa Giriş’ini Süryani Aristotelesçiliğinin epistemolojik olgunluk aşaması olarak değerlendirmekte; bu metni, 
İslam düşüncesinde mantığın kurumsallaşmasına zemin hazırlayan entelektüel halkalardan biri olarak 
konumlandırmaktadır.

Anahtar Kelimeler: Aristoteles, Mantık, Athanasius of Balad, Süryani Mantığı 

ATHANASIUS OF BALAD'S INTRODUCTION TO LOGIC: A SYRIAC TEXTBOOK IN 
ARISTOTELIANISM, THE TRANSLATION CONTINUUM, AND THE SYLLOGISTIC DOCTRINE 

This study critically engages with the Introduction to Logic by Athanasius of Balad, a prominent Syriac Orthodox 
patriarch and Aristotelian polymath of the seventh century. Balad, an ancient locale situated on the fertile western 

periphery of the Tigris, boasted a historical lineage extending at least to the era of the Assyrian Empire. During Late 
Antiquity, it served as an episcopal seat for both East and West Syriac communities; the former likely maintained its 
presence until the regional devastation wrought by Timur in the fourteenth century. The site, currently identified as Old 
Mosul, is positioned approximately 40 kilometers north of the contemporary city of Mosul and remains a significant 
habitation. Athanasius originated from a "Syriac Orthodox" or "West Syriac" lineage, aligning with the ecclesiastical faction 
that separated from the Byzantine imperial Church following the Council of Chalcedon (451), drew theological inspiration 
from Cyril of Alexandria and Severus of Antioch, and established its institutional autonomy through the missionary 
endeavors of Jacob Baradaeus. Athanasius himself was born in the Balad region during the nascent years of the seventh 
century. The primary objective of this research is to situate this text within the broader Syriac intellectual tradition, 

103



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

treating it as a legitimate continuation of the Alexandrian school of logic, and to elucidate the distinctive pedagogical 
paradigm it established for the instruction of Aristotle's Organon corpus. Athanasius’s treatise is viewed not merely as an 
artifact of translational activity, but as a systematic didactic manual instrumental in the instruction of formal logic. The 
methodology employed integrates philological exegesis, comparative textual analysis, and conceptual-analytic scrutiny. 
Available manuscript witnesses, notably Furlani's seminal 1917 edition, were meticulously reviewed. The text’s lexicon, 
technical terminology, and architectural structure were juxtaposed with Porphyry’s Eisagoge, Aristotle’s De Interpretatione 
and Prior Analytics, as well as the commentaries of exegetes like Ammonius and Philoponus. This comparative approach 
demonstrates that Athanasius, rather than merely transcribing the Greek logical heritage, effectively re-systematized it 
within a distinctively Syriac intellectual idiom. The findings substantiate that the Introduction to Logic constitutes one of 
the pioneering texts in the Syriac intellectual sphere to methodically elaborate upon the doctrine of the syllogism. The 
thematic content, encompassing the conversion of propositions, the syllogistic figures, reductio ad impossibile and the 
classification of fallacies, rigorously preserves the core tenets of the Aristotelian tradition while simultaneously adapting 
them to the Syriac educational milieu. In conclusion, this study positions Athanasius of Balad’s Introduction to Logic as the 
epistemological apogee of Syriac Aristotelianism, and further identifies the text as a crucial component in the chain of 
intellectual transmission that facilitated the formal institutionalization of logic within nascent Islamic thought.

Keywords: Aristotle,Logic, Athanasius of Balad, Logic of Syriac. 

104



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

KATILIM BANKACILIĞI İLE KONVANSİYONEL BANKACILIK ARASINDA İNCE SINIR: 
FAİZSİZ FİNANSIN GÜVENİLİRLİĞİ ÜZERİNE BİR TARTIŞMA 

Erkan Kaya
Milli Eğitim Bakanlığı, e-mail: erkan336565@gmail.com 

Bu çalışma, katılım bankalarının İslami finans ilkeleri çerçevesindeki işleyişini ve özellikle kâr payı uygulamalarının 
faizsiz bankacılık anlayışıyla ne ölçüde örtüştüğünü incelemektedir. Araştırmanın amacı, katılım bankalarının teorik 

olarak savundukları faizsiz finans modelinin, pratikte ne derece uygulanabildiğini ortaya koymaktır. Çalışma, nitel 
araştırma yöntemine dayanmakta olup, İlahiyat alanında uzman akademisyenlerle gerçekleştirilen mülakatlardan elde 
edilen verilerin tematik analiziyle bulgulara ulaşılmıştır. Bulgular, katılım bankalarının sundukları kâr payı oranlarının çoğu 
zaman geleneksel faizli bankaların faiz oranlarına yakın seyrettiğini göstermektedir. Bu durum, kamuoyunda bu bankaların 
İslamî ilkelere uygunluğu konusunda güven sorunlarına ve şüphelere yol açmaktadır. Ayrıca, katılım bankalarının yatırım 
alanlarına ve kâr belirleme süreçlerine ilişkin yeterli şeffaflık sağlamadıkları tespit edilmiştir. Katılımcıların önemli bir 
kısmı, katılım bankalarının görünürde İslamî bir model benimsemelerine rağmen, uygulamada konvansiyonel bankacılıkla 
benzer işleyişe sahip olduklarını ifade etmiştir. Sonuç olarak, katılım bankalarının faizsiz finansın etik ve ilkelerine daha 
güçlü biçimde bağlı kalmaları, şeffaflık ve hesap verebilirlik düzeylerini artırmaları gerektiği vurgulanmaktadır. Bu yönüyle 
çalışma, İslami finans kurumlarının meşruiyeti ve toplumsal güven ilişkisine dair literatüre nitel bir katkı sunmaktadır.

Anahtar Kelimeler: Katılım Bankacılığı, Kâr Payı, Faizsiz Finans, İslami Bankacılık Şeffaflık. 

THE THIN LINE BETWEEN PARTICIPATION BANKING AND CONVENTIONAL BANKING: A 
DEBATE ON THE CREDIBILITY OF INTEREST-FREE FINANCE 

This study examines the operational structure of participation banks within the framework of Islamic finance principles, 
focusing particularly on the extent to which their profit-sharing practices align with the concept of interest-free 

banking. The main purpose of the research is to reveal how effectively the participation banking model, theoretically based 
on Islamic finance principles, is implemented in practice. Employing a qualitative research method, the study draws on 
data collected through interviews with scholars specialized in the field of Islamic theology, which were analyzed 
thematically. The findings indicate that the profit rates offered by participation banks often parallel those of conventional 
interest-based banks, leading to widespread public skepticism regarding their conformity with Islamic principles. 
Furthermore, a lack of transparency concerning investment areas and profit determination processes has been observed. 
Many participants contend that, despite adopting Islamic terminology and models, participation banks operate in ways that 
resemble conventional banking practices. Consequently, it is emphasized that participation banks must enhance their 
transparency, accountability, and adherence to the ethical and structural principles of Islamic finance. In this respect, the 
study contributes qualitatively to the academic discussion on the legitimacy and public trustworthiness of Islamic financial 
institutions.

Keywords: Participation Banking, Profit Share, Interest-Free Finance, Islamic Banking, Transparency. 

105



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

İNGİLİZ ŞARKİYATÇI DAVİD GEORGE HOGARTH’IN ARABİSTAN COĞRAFYASI, ARAPLAR, 
İSLAM DİNİ VE HZ. MUHAMMED (SAV) HAKKINDAKİ GÖRÜŞLERİ

Mübarek İPEK
Mardin Artuklu Üniversitesi, e-mail: mubarekipek@hotmail.com 

Arabistan coğrafyası kadim uygarlıkların ve semavi dinlerin doğduğu önemli bir yer olmuştur. Bölge, barındırdığı bu 
özelliklerden dolayı Avrupalı araştırmacı, seyyah, din adamı ve oryantalistlerin ilgi duyduğu bir coğrafya olmuştur. 

Arabistan’a, Araplara, İslam dini ve Hz. Muhammed’e (SAV) ilgi duyan Avrupalı oryantalistlerin arasında İngiliz şarkiyatçı 
ve Arabist David George Hogarth’da vardı. İngiliz araştırmacı Arabistan coğrafyasına ilk ziyaretini 1894 yılında 
gerçekleştirdi. Bu tarihten itibaren 1915 yılına kadar Arap Yarımadasına bilimsel çalışmalarını icra etmek için ara sıra 
gelmeye devam etti. I. Dünya Savaşı başladıktan sonra 1915-1919 yılları arasında Mısır’da Arap bürosunda istihbarat 
subayı olarak çalıştı. İngiliz oryantalist hem akademik araştırmaları esnasında hem de savaş döneminde Arap coğrafyası, 
tanıştığı Araplar, İslam dini ve Hz. Muhammed (SAV) hakkında bilgiler topladı. Topladığı bilgileri günlük, mektup ve tarih 
notlarına kaydetti. Bu çalışma da İngiliz oryantalist D. G. Hogarth’ın tuttuğu notlar üzerine Arabistan coğrafyası, Araplar, 
Arap tarihi, İslam dini ve Hz. Muhammed (SAV) hakkında ne gibi düşüncelerinin olduğu ve hangi açılardan oryantalizm 
bilimine katkı sunduğu konusu ele alınmıştır.

Anahtar Kelimeler: David George Hogarth, Arabistan Coğrafyası, Araplar, İslam Dini, Oryantalizm 

THE VIEWS OF BRITISH ORIENTALIST DAVID GEORGE HOGARTH ON THE GEOGRAPHY 
OF ARABIA, THE ARABS, THE ISLAMIC RELIGION, AND THE PROPHET MUHAMMAD 

(SAW) 

The geography of Arabia has been an important place where ancient civilizations and heavenly (Abrahamic) religions 
originated. Due to these characteristics, the region has been a geography of interest to European researchers, 

travellers, clergymen, and orientalists. Among the European orientalists interested in Arabia, Arabs, the Islamic religion, 
and the Prophet Muhammad (SAW) was the British orientalist and Arabist David George Hogarth. The British researcher 
made his first visit to the geography of Arabia in 1894. From that date until 1915, he continued to visit the Arabian 
Peninsula from time to time to carry out his scientific studies. After World War I began, he worked as an intelligence officer 
in the Arab Bureau in Egypt between 1915 and 1919. The British orientalist collected information about the Arab 
geography, the Arabs he met, the Islamic religion, and the Prophet Muhammad (SAW) both during his academic research 
and during the war. He recorded the information he gathered in his diaries, letters, and historical notes. This study 
examines the notes kept by British orientalist D. G. Hogarth, focusing on his thoughts on the geography of Arabia, Arabs, 
Arab history, the Islamic religion, and the Prophet Muhammad (SAW), and the contributions he made to the science of 
orientalism from various perspectives.

Keywords: David George Hogarth, Geography of Arabia, Arabs, Islam, Orientalism. 

106



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

ABDULLAH SİRÂCEDDÎN'İN HADİS USULÜ ŞERHCİLİĞİ

Muhammed AKDOĞAN
İzmir Katip Çelebi Üniversitesi, e-mail: el-hadimi@hotmail.com 

Abdullah Sirâceddîn, Haleb’in öne çıkan âlimlerindendir. Hıfzını ikmâl ettikten sonra hadis ve fıkıh gibi İslâmî ilimlerin 
yanı sıra matemetik gibi ilimleri de tahsil etmiştir. Eğitiminin ardından Ebü’d-Dereceyn Camii, Ma‘hedü’l-ulûmi’ş-

şer‘iyye ve es-Sâneviyyetü’ş-şer‘iyye gibi yerlerde müderrislik yapmıştır. Suriye’de dini ilimlerin gelişmesi için kimi 
kurumların kuruluşunda yer almıştır. Elde ettiği bilgi birikimiyle Hadis, Kur’ân, tefsir, akâid ve diğer konularla ilgili eserler 
yazan Abdullah Sirâceddîn’in hadis ilminde önemli bir manzum hadis usulü eseri Beykûniyye’yi şerh etmiştir. Tespit 
edilebildiği kadarıyla bu eseri analiz eden bir çalışma tespit edilememiştir. Türkiye’de Mohammed Obaıdullah Saadullah 
tarafından Şeyh Abdullah Siraceddin el-Hüseynî Hayatı ve Hadis İlmindeki Yeri başlıklı bir tez bulunmaktadır. Tezde bu 
şerhin içeriğinden bahsedilmiş ancak şârih’in yaptığı faaliyetlerden bahsedilmemiştir. Abdullah Sirâceddîn hakkında 
Muhammed Beyler tarafından yazılan XX. Yüzyıl Halep Muhaddisleri ve Abdülfettâh Ebû Gudde isimli bir kitapta da bilgiye 
rastlanmaktadır. Yine aynı müellif tarafından yazılan Abdullah Sirâceddîn başlıklı bir ansiklopedi maddesi bulunmaktadır. 
Bu çalışmanın amacı Şârihin bu eseriyle hadis alanına katkısını ortaya çıkarmaktadır. Bu çalışma, nitel araştırma 
yöntemlerinden, doküman incelemesi yoluyla Şeyh Abdullah Sirâceddîn’in Şerhu’l-Beykûniyye adlı eserindeki ilmî 
faaliyetleri, açıklama yöntemi ve hadis ilmine katkısı analiz edilmiştir. Şârih esere kısa bir giriş yapmıştır. Şerhte, metinde 
geçen hadisleri tahriç ettiği, kimi musanniflerin vefat tarihlerini verdiği, metinde okunması sıkıntı oluşturabilecek 
kelimeleri zaptettiği, metinde geçen bilginin kaynağını zikrettiği, çoğunlukla kimi konularla ilgili olarak kaynak kitaplara 
okuyanı yönlendirdiği, bazı tartışmalı konuları izah ettiği, kimi yerlerde hadisin râvisi ile ilgili malumat verdiği ve metinde 
yanlış anlaşılabilecek kelimeleri açıkladığı tespit edilmiştir. Özellikle dikkat çeken bir açıklaması ise zayıf hadisle amel 
mevzusudur. Anlaşıldığı kadarıyla şerhte yararlandığı eserler çok olmakla birlikte temel başvuru kaynakları, İbn Hacer’in 
Nüzhehü’n-nazar ve Hedyü’s-Sârî’si, Sehâvî’nin Fethu’l-muğîs’i, Süyûtî’nin Tedrîbu’râvî’si, Ebyârî’nin Hâşiye’si, Abdullah 
b. Hüseyin el-Hâtır’ın Laktu’d-Dürer Haşiye’si olduğu görülmüştür. Özellikle şerh boyunca Sehâvî ve Süyûtî’nin eserlerine 
oldukça çok referans vermektedir.

Anahtar Kelimeler: Hadis; Abdullah Sirâceddîn, Beykûniyye; Haleb 

ABDULLAH SIRÂCEDDĪN’S COMMENTARY METHODOLOGY IN HADITH PRINCIPLES 

Abdullah Sirājuddīn (d. 2002) was one of the most prominent religious scholars of Aleppo in the twentieth century. 
After completing the memorization of the Qurʾān, he pursued a comprehensive education that included both Islamic 

sciences—such as ḥadīth and fiqh—and rational disciplines such as mathematics. Upon completing his studies, he taught 
in several notable institutions, including Abū al-Darajayn Mosque, Maʿhad al-ʿUlūm al-Sharʿiyya, and al-Thānawiyya al-
Sharʿiyya. In addition to his teaching activities, he played a significant role in establishing institutions that contributed to 
the development of religious scholarship in Syria. Drawing on his extensive scholarly background, Sirājuddīn authored 
numerous works on ḥadīth, Qurʾānic exegesis, theology (ʿaqīda), and related disciplines. Among his noteworthy 
contributions to the science of ḥadīth is his commentary on al-Manẓūmah al-Bayqūniyya, one of the most widely studied 
didactic poems on the principles of ḥadīth. Despite the significance of this commentary, no comprehensive academic study 
appears to have been conducted to date. In Turkey, Mohammed Obaidullah Saadullah completed a master’s thesis entitled 
Shaykh Abdullah Sirajuddin al-Husayni: His Life and His Place in the Science of Ḥadīth, which briefly introduces the 
commentary but does not examine the specific scholarly activities of its author. Information on Sirājuddīn is also found in 
Muhammad Beyler’s book The 20th-Century Ḥadīth Scholars of Aleppo and ʿAbd al-Fattāḥ Abū Ghudda and in his 
encyclopedia entry entitled Abdullah Sirājuddīn. The present study aims to explore Sirājuddīn’s contribution to the science 
of ḥadīth through his commentary on al-Bayqūniyya, focusing on his exegetical methodology and scholarly approach. The 
study employs a qualitative, descriptive-analytical method based on documentary analysis. It examines the Sharḥ al-
Bayqūniyya in terms of its structure, interpretive techniques, and the sources utilized by the commentator. Sirājuddīn 

107



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

begins his commentary with a concise introduction. Throughout the work, he performs a variety of scholarly functions: 
tracing the aḥādīth mentioned in the text (takhrīj), recording the death dates of certain authors (muṣannifūn), correcting 
and vocalizing ambiguous expressions, citing the sources of transmitted information, directing the reader to major 
reference works, clarifying disputed issues, providing biographical notes on narrators, and explaining potentially 
ambiguous words or phrases. A particularly remarkable discussion concerns his treatment of the use of weak (ḍaʿīf) 
ḥadīths in religious practice. Although Sirājuddīn cites numerous references, his principal sources appear to be Ibn Ḥajar’s 
Nuzhat al-Naẓar and Hady al-Sārī, al-Sakhāwī’s Fatḥ al-Mughīth, al-Suyūṭī’s Tadrīb al-Rāwī, al-Abyārī’s Ḥāshiya, and ʿAbd 
Allāh b. Ḥusayn al-Khāṭir’s Laqṭ al-Durar Ḥāshiya. Notably, he frequently refers to the works of al-Sakhāwī and al-Suyūṭī, 
reflecting his deep engagement with the late medieval ḥadīth commentarial tradition.

Keywords: Hadith; Abdullah Sirājuddīn; al-Bayqūniyya; Aleppo. 

108



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

SESSİZ BİR HİKMET: MOLLA MUSA CELÂLÎ EL-BAZÎDÎ (1938–2021)

Vefa ASLANPAY
Mardin Artuklu Üniversitesi, e-mail: vefaaslanpay@artuklu.edu.tr

Bu çalışma, Doğu Anadolu medrese geleneğinin 20. yüzyıldaki önemli temsilcilerinden biri olan Molla Musa Celâlî el-
Bazîdî’nin (1938–2021) hayatını, ilmî kişiliğini ve eserlerini konu edinmektedir. Cumhuriyet döneminde medreselerin 

resmî statüsünü kaybetmesiyle birlikte, bölgesel ilmî halkalar gayri resmî biçimde varlıklarını sürdürmüş; bu durum İslâmî 
ilimlerdeki geleneğin yerel ölçekte devam ettiğini göstermiştir. Molla Musa Celâlî, bu sürekliliğin çağdaş dönemdeki en 
dikkat çekici temsilcilerinden biridir. Çalışmanın amacı, bir yandan Molla Musa Celâlî’nin ilmî gelişim sürecini, aldığı 
klasik medrese eğitimini ve yetiştiği ilmî çevreyi tarihsel bağlamda ortaya koymak; diğer yandan onun eserleri üzerinden 
Doğu Anadolu’daki İslâmî ilim geleneğinin sürekliliğini belgelemektir. Bu yönüyle araştırma, hem yerel bir âlim portresi 
hem de bir ilmî-kültürel hareket incelemesi niteliğindedir. Metodolojik olarak çalışma nitel biyografik yöntem esas alınarak 
yürütülmüştür. Birincil kaynaklar olarak müellifin kendi el yazmaları, talebelerinin sözlü aktarımları ve bölgesel arşiv 
kayıtları; ikincil kaynaklar olarak ise Doğu medreseleri ve Kürt ilmî mirası üzerine yapılmış akademik incelemeler 
kullanılmıştır. Araştırma sonucunda, Molla Musa Celâlî’nin klasik İslâmî ilimlerin hemen her alanında eser kaleme aldığı; 
özellikle sarf-nahiv, kelâm, fıkıh, tasavvuf ve tefsir sahalarında derin bir birikim oluşturduğu tespit edilmiştir. Kırk beşi 
aşkın ciltlik telifleri, yalnızca ilmî bir üretim değil, aynı zamanda Cumhuriyet sonrası dönemde ilim geleneğinin 
sürekliliğini temsil eden bir direniş bilinci olarak değerlendirilmektedir. Sonuç olarak, Molla Musa Celâlî el-Bazîdî’nin 
hayatı ve eserleri, Doğu Anadolu medrese geleneğinin modern çağda da köklü bir ilim ve irfan damarını koruduğunu 
göstermektedir.

Anahtar Kelimeler: Molla Musa Celâlî el-Bazîdî, Medrese Geleneği, Doğu Anadolu, İslâmî İlimler, Biyografi. 

A SILENT WISDOM: MOLLA MUSA JALALI AL-BAZIDI (1938–2021) 

This study focuses on the life, scholarly personality, and works of Molla Musa Jalali al-Bazidi (1938–2021), one of the 
prominent representatives of the Eastern Anatolian madrasah tradition in the twentieth century. Following the loss of 

official status of madrasahs during the Republican period, regional scholarly circles continued to exist in an unofficial 
capacity, indicating the persistence of Islamic sciences at the local level. Molla Musa Jalali stands out as one of the most 
remarkable figures representing this continuity in the modern era. The aim of this research is twofold: first, to reveal Molla 
Musa Jalali’s intellectual development, classical madrasah education, and the scholarly milieu in which he was raised 
within its historical context; and second, to document the continuity of the Islamic scholarly tradition in Eastern Anatolia 
through his writings. Thus, the study serves both as a portrait of a local scholar and as an examination of an intellectual-
cultural movement. Methodologically, the study adopts a qualitative biographical approach. Primary sources include the 
author’s own manuscripts, oral testimonies of his students, and regional archival records; secondary sources consist of 
academic works on Eastern madrasahs and the Kurdish scholarly heritage. Findings indicate that Molla Musa Jalali 
produced works in nearly all fields of the classical Islamic sciences—particularly in morphology and syntax (ṣarf–naḥw), 
theology (kalām), jurisprudence (fiqh), Sufism (taṣawwuf), and Qur’anic exegesis (tafsīr)—accumulating a profound 
scholarly corpus. His more than forty-five volumes of writings are not only an intellectual legacy but also a form of 
resistance, symbolizing the survival of Islamic learning in the post-Republican period. In conclusion, the life and works of 
Molla Musa Jalali al-Bazidi demonstrate that the Eastern Anatolian madrasah tradition preserved a deep-rooted chain of 
knowledge and spirituality in the modern age.

Keywords: Molla Musa Jalali al-Bazidi, Madrasah Tradition, Eastern Anatolia, Islamic Sciences, Biography. 

109



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

KATILIM BANKACILIĞI İLE KONVANSİYONEL BANKACILIK ARASINDA İNCE SINIR: 
FAİZSİZ FİNANSIN GÜVENİLİRLİĞİ ÜZERİNE BİR TARTIŞMA

Erkan KAYA
Milli Eğitim Bakanlığı, e-mail: erkan336565@gmail.com 

Bu çalışma, katılım bankalarının İslami finans ilkeleri çerçevesindeki işleyişini ve özellikle kâr payı uygulamalarının 
faizsiz bankacılık anlayışıyla ne ölçüde örtüştüğünü incelemektedir. Araştırmanın amacı, katılım bankalarının teorik 

olarak savundukları faizsiz finans modelinin, pratikte ne derece uygulanabildiğini ortaya koymaktır. Çalışma, nitel 
araştırma yöntemine dayanmakta olup, İlahiyat alanında uzman akademisyenlerle gerçekleştirilen mülakatlardan elde 
edilen verilerin tematik analiziyle bulgulara ulaşılmıştır. Bulgular, katılım bankalarının sundukları kâr payı oranlarının çoğu 
zaman geleneksel faizli bankaların faiz oranlarına yakın seyrettiğini göstermektedir. Bu durum, kamuoyunda bu bankaların 
İslamî ilkelere uygunluğu konusunda güven sorunlarına ve şüphelere yol açmaktadır. Ayrıca, katılım bankalarının yatırım 
alanlarına ve kâr belirleme süreçlerine ilişkin yeterli şeffaflık sağlamadıkları tespit edilmiştir. Katılımcıların önemli bir 
kısmı, katılım bankalarının görünürde İslamî bir model benimsemelerine rağmen, uygulamada konvansiyonel bankacılıkla 
benzer işleyişe sahip olduklarını ifade etmiştir. Sonuç olarak, katılım bankalarının faizsiz finansın etik ve ilkelerine daha 
güçlü biçimde bağlı kalmaları, şeffaflık ve hesap verebilirlik düzeylerini artırmaları gerektiği vurgulanmaktadır. Bu yönüyle 
çalışma, İslami finans kurumlarının meşruiyeti ve toplumsal güven ilişkisine dair literatüre nitel bir katkı sunmaktadır.

Anahtar Kelimeler: Katılım bankacılığı, Kâr payı, Faizsiz finans, İslami bankacılık Şeffaflık. 

THE THIN LINE BETWEEN PARTICIPATION BANKING AND CONVENTIONAL BANKING: A 
DEBATE ON THE CREDIBILITY OF INTEREST-FREE FINANCE 

This study examines the operational structure of participation banks within the framework of Islamic finance principles, 
focusing particularly on the extent to which their profit-sharing practices align with the concept of interest-free 

banking. The main purpose of the research is to reveal how effectively the participation banking model, theoretically based 
on Islamic finance principles, is implemented in practice. Employing a qualitative research method, the study draws on 
data collected through interviews with scholars specialized in the field of Islamic theology, which were analyzed 
thematically. The findings indicate that the profit rates offered by participation banks often parallel those of conventional 
interest-based banks, leading to widespread public skepticism regarding their conformity with Islamic principles. 
Furthermore, a lack of transparency concerning investment areas and profit determination processes has been observed. 
Many participants contend that, despite adopting Islamic terminology and models, participation banks operate in ways that 
resemble conventional banking practices. Consequently, it is emphasized that participation banks must enhance their 
transparency, accountability, and adherence to the ethical and structural principles of Islamic finance. In this respect, the 
study contributes qualitatively to the academic discussion on the legitimacy and public trustworthiness of Islamic financial 
institutions.

Keywords Participation banking, Profit share, Interest-free finance, Islamic banking, Transparency. 

110



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

MUHADDİSLERİN HAFIZA GÜÇLENDİRME YÖNTEMLERİ ÜZERİNE PSİKO-PEDAGOJİK BİR 
ANALİZ

Mustafa ORAL
Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi, e-mail: mustafaoral@kmu.edu.tr 

Muhaddisler, yalnızca rivayet zincirinin bir halkası değil, aynı zamanda insan zihninin sınırlarını zorlayan birer hafıza 
ustası olarak temayüz etmişlerdir. Bu durum, hadis rivayetinde ezber sağlamlığının (zabt), ilmî otoritenin en temel 

ölçütlerinden biri sayılmasından kaynaklandığı gibi muhaddislerin hadis camiasındaki prestij ve statülerini belirleyen en 
başat faktör olmasından da kaynaklanmıştır. Bu nedenle muhaddisler, ezber güçlerini artırmak için farmakolojik, psikolojik 
ve pedagojik çeşitli yöntemler geliştirmiş, bu yöntemler zamanla bir “hafıza pedagojisi”ne dönüşmüştür. Muhaddislerden 
bazıları bitkisel ilaçlar ve özel gıdalarla zihni berrak tutmaya ve güçlendirmeye çalışmıştır. Bu tür besinlerin beynin 
uyarılma düzeyini artırdığı, dikkati canlı tuttuğu ve hatırlamayı kolaylaştırdığı düşünülüyordu. Günümüzde yapılan 
araştırmalar, beslenmenin ve bazı ilaçların beyin fonksiyonları üzerinde doğrudan etkisi olduğunu göstererek bu geleneksel 
yaklaşımın doğruluğunu teyit etmiştir. Hafıza gücünü artıran en önemli psikolojik faktör niyettir. Allah rızası için hadis 
ezberleme niyeti, bilişsel enerjiyi yönlendiren manevî bir motivasyon olarak işlev görmüştür. Niyet, zihinsel dikkati 
keskinleştirmiş; azim, hırs ve prestij arzusu bu dikkatin sürekliliğini sağlamıştır. Bazı muhaddisler içinse ezberin bizatihi 
kendisi bir tutku olmuş, hatırlamanın verdiği haz, öğrenmenin en derin motivasyonu hâline gelmiştir. Pedagojik açıdan ise, 
tekrar ve birlikte öğrenme en etkili araçlar olmuştur. Hafıza gücüyle ünlü Buhârî’nin, kendisine bunun sırrını soran 
muhaddislere çok tekrarın en etkili ilaç olduğunu söylemesi, tekrarın bilişsel öğrenmedeki etkisini göstermektedir. 
Müzâkere yöntemi ve grupsal çalışmalar, bilginin zihinde kalıcılığını artırmıştır. Uzun süre hocalarıyla birlikte yaşamanın 
ise ezberin sağlamlığıyla doğrudan ilişkili olduğunu gösteren birçok veri bulunmaktadır. Sonuç olarak, muhaddislerin hafıza 
güçlendirme yöntemleri, bilişsel psikolojinin erken tarihsel formlarını temsil eder. Bu yönüyle hadis geleneği, çağdaş 
nörobilim ve eğitim psikolojisi açısından incelendiğinde, öğrenmenin manevî, bilişsel ve biyolojik bütünlüğüne dair önemli 
örnekler barındırmaktadır. Nitel araştırma yöntemlerinden betimsel içerik analizi esas alınarak yürütülen çalışmada tarih, 
tabakât ve ricâl literatüründeki anlatılar tematik olarak sınıflandırılmış ve yorumlanmıştır. Gerek görüldükçe bu veriler 
güncel bilimsel literatürle ilişkilendirilmiştir.

Anahtar Kelimeler:  Hadis, Bilişsel Öğrenme, Nörobilim, Öğrenme Kuramları, Pedagoji 

A PSYCHO-PEDAGOGICAL ANALYSIS OF THE MEMORY-ENHANCEMENT METHODS OF THE 
HADITH SCHOLARS 

Hadith scholars (muhaddithūn) distinguished themselves not only as transmitters within the chain of narration but 
also as masters of memory who tested the limits of human cognition. Their exceptional concern for memorization 

stemmed from the fact that the accuracy of transmission (ḍabt) was regarded as one of the primary criteria of scholarly 
authority and prestige within the hadith community. Consequently, many muhaddiths developed diverse pharmacological, 
psychological, and pedagogical methods to strengthen their memory, giving rise over time to what might be described as a 
“pedagogy of memory.” Some scholars sought to maintain mental clarity through herbal remedies and specific foods 
believed to stimulate the mind, heighten alertness, and facilitate recall. Contemporary research on nutrition and cognitive 
enhancement confirms the intuitive accuracy of such practices, demonstrating the direct influence of diet and certain 
substances on neural performance. Among the psychological factors that strengthened memory, niyyah (intention) held a 
central role. The intention to memorize hadith for the sake of God served as a spiritual motive that directed cognitive 
energy and sharpened mental focus. Determination, ambition, and the pursuit of scholarly prestige further sustained this 
focus over time. For some, the very act of memorization became an inner passion; the joy of recollection itself functioned 
as the deepest form of motivation for learning. Pedagogically, repetition and collaborative learning were the most effective 
strategies. When the renowned scholar al-Bukhārī—famed for his prodigious memory—was asked about his secret, he 
replied that frequent repetition was the best medicine. His answer reflects the fundamental role of repetition in 

111



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

consolidating knowledge. Similarly, mudhākara (peer discussion) and group study enhanced retention by strengthening 
associative recall. Prolonged companionship with teachers was also observed to contribute significantly to the durability of 
memorization. In conclusion, the memory-strengthening practices of hadith scholars represent early historical 
manifestations of cognitive and educational psychology. From this perspective, the hadith tradition offers remarkable 
examples of the spiritual, cognitive, and biological unity of learning. This study, based on qualitative descriptive content 
analysis, thematically classifies and interprets relevant narratives from historical, biographical, and rijāl literature, relating 
them—where appropriate—to insights from contemporary scientific research.

Keywords: Hadith, Cognitive Learning, Neuroscience, Learning Theories, Pedagogy. 

112



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

İBN EBÎ ÖMER EL-ADENÎ VE EL-ÎMÂN İSİMLİ ESERİ 

Bahadır OPUS
Diyanet İşleri Başkanlığı, e-mail: bahadir-opus@hotmail.com.tr 

İ slamiyet, doğuşundan kısa bir süre sonra geniş coğrafyalara yayılmış ve bu süreçte önemli siyasi, sosyal, ekonomik ve 
kültürel gelişmeler yaşanmıştır. Ancak bu gelişmelerin yanı sıra, etkisi günümüze kadar süren bazı olaylar da meydana 

gelmiştir. Hz. Osman’ın öldürülmesinin ardından yaşanan Cemel ve Sıffin savaşları, hilafet ve imamet konularında 
tartışmaların başlamasına yol açmış; bu tartışmalar zamanla iman konusuyla da ilişkilendirilmiştir. Böylece ilerleyen 
dönemlerde ortaya çıkan fikir ayrılıklarının temeli atılmıştır. İslam’ın farklı bölgelerde yayılmasıyla birlikte, çeşitli din ve 
kültürlerden insanlar İslam’ı kabul etmiş; bu durum İslam kültürünün başka kültürlerle etkileşimini artırmıştır. Ayrıca 
Emevî döneminin sonlarına doğru, felsefi içerikli Yunanca eserlerin Arapçaya çevrilmeye başlanması, Müslüman âlimlerin 
düşünce dünyasına yeni konular kazandırmıştır. Bu durum, bazı meselelerin felsefi yöntemlerle ele alınmasına yol açmış; 
Mutezile düşüncesi bunun en belirgin örneği olmuştur. Kader, hakem olayı ve büyük günah işleyen kişinin âhiretteki 
durumu gibi konular; Kaderiyye, Cebriyye, Hâriciyye, Mutezile ve Mürcie gibi mezheplerin doğmasına neden olmuştur. Bu 
tartışmalar, o dönemde yazılan eserlerin türünü ve içeriğini de etkilemiştir. Özellikle ehl-i hadis grubu bu tartışmalardan 
etkilenmiş; bu etkinin sonucu olarak Kitâbü’s-sünne ve Kitâbü’l-îmân gibi eserler kaleme alınmıştır. Bu türün ilk 
örneklerinden biri olarak kabul edilen İbn Ebî Ömer el-Adenî’nin el-Îmân adlı eseri büyük önem taşır. Aslen Yemenli olan 
İbn Ebî Ömer’in tam adı Muhammed b. Yahyâ Ebû Abdillah’tır. O, Süfyân b. Uyeyne, Abdürrezzâk es-San‘ânî, Fudayl b. 
İyâz ve Vekî‘ b. Cerrâh gibi dönemin önde gelen hadis âlimlerinden ders almıştır. Müslim, Tirmizî, İbn Mâce, Bakī b. 
Mahled, Ebû Hâtim er-Râzî ve Ebû Zür‘a er-Râzî gibi tanınmış muhaddisler onun öğrencileri arasındadır. İbn Ebî Ömer, 
243/858 yılında Mekke’de vefat etmiştir. Bu çalışmada, dönemin inançla ilgili tartışmalarını anlamaya katkı sağlamak 
amacıyla, İbn Ebî Ömer’in el-Îmân adlı eseri ele alınacak; eserdeki hadislerin kullanımı ve bölüm başlıkları üzerinden bir 
değerlendirme yapılacaktır. 

113



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

NAMAZLARIN REKÂT SAYILARININ BELİRLENMESİ BAĞLAMINDA HZ. PEYGAMBER’İN 
TEŞRÎ YETKİSİ  

Fuat İSTEMİ 
Batman Üniversitesi, e-mail: fuatistemi@hotmail.com 

Namaz ibadeti, İslâm dininin en temel ritüellerinden biri olarak tarihsel süreç içerisinde aşamalı bir biçimde 
şekillenmiştir. Peygamberliğin ilk yıllarından itibaren ibadetin özü olarak kabul edilen namaz, Müzzemmil suresinde 

vurgulanan gece namazı (teheccüd) üzerinden temellenmişti. Ancak rivayetlere göre beş vakit namazın farz kılınması ve 
vakitlerinin kesin biçimde belirlenmesi, Miraç hadisesi ile birlikte Mekke döneminin sonlarında gerçekleşmiştir. Bu olay, 
yalnızca ibadet düzeninin belirlenmesi açısından değil, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) hüküm koyma yetkisinin pratik bir 
tezahürü olarak da büyük önem taşır. 

Hz. Aişe’den nakledilen rivayetlere göre Miraç’ta namazlar, akşam hariç olmak üzere ikişer rekât şeklinde farz kılınmıştır. 
Fakat Hz. Peygamber, Medine’ye hicret ettikten sonra bu ibadet biçimini toplumun yeni şartlarına ve yerleşik hayata uygun 
şekilde yeniden düzenlemiştir. İkamet hâlindeyken öğle, ikindi ve yatsı namazlarını dört rekâta çıkarırken; sefer hâlinde ise 
ilk hâli olan ikişer rekât uygulamasını sürdürmüştür. Sabah namazı ise, uzun kıraati nedeniyle iki rekât olarak, akşam ise üç 
rekat olarak korunmuştur. 

Bu değişim, Hz. Peygamber’in sadece vahyi tebliğ eden bir elçi değil, aynı zamanda vahye dayalı olarak hüküm koyma 
(teşrî) yetkisine sahip bir peygamber olduğunu göstermektedir. Rekât sayılarındaki bu düzenleme, sünnetin Kur’an’ı 
tamamlayıcı işlevinin somut bir örneğidir. Böylece namaz, hem ilahî vahyin hem de peygamberî tasarrufun ortak bir ürünü 
olarak şekillenmiştir. Bu yönüyle namazın tarihsel gelişimi, Hz. Peygamber’in yasama fonksiyonunu ve İslam hukukundaki 
normatif rolünü açık biçimde ortaya koymaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Hadis, Kur'an, Hz. Peygamber, Teşri, Namaz 

THE LEGISLATIVE AUTHORITY OF THE PROPHET MUHAMMAD IN DETERMINING THE 
NUMBER OF RAK‘AHS IN PRAYERS 

Ṣ alāh (prayer), as one of the most fundamental rituals of Islam, developed through a gradual historical process. In the 
early years of the prophethood, prayer—considered the essence of worship—was grounded in the night vigil (Tahajjud) 

emphasized in Sūrah al-Muzzammil. However, According to reports the prescription of the five daily prayers and the 
definitive determination of their times occurred during the late Meccan period with the event of the Miʿrāj (Ascension). 
This event is significant not only for establishing the order of worship but also as a practical manifestation of the Prophet 
Muḥammad’s (PBUH) authority to legislate. 

According to reports transmitted from ʿĀʾishah, the prayers during the Miʿrāj were initially prescribed as two rakʿahs each, 
except for Maghrib (the sunset prayer). After the Hijrah (Migration) to Madinah, however, the Prophet revised this form of 
worship in accordance with the new social conditions of settled life. While residing (muqīm), he increased the Dhuhr 
(noon), ʿAṣr (afternoon), and ʿIshāʾ (night) prayers to four rakʿahs, whereas during travel (musāfir), he maintained the 
original two-rakʿah form. The Fajr (dawn) prayer remained two rakʿahs due to its lengthy recitation, and Maghrib was 
retained as three. 

This adjustment demonstrates that the Prophet was not merely a messenger conveying revelation but also a prophet 
endowed with legislative (tashrīʿ) authority based on divine guidance. The modification of rakʿah counts constitutes a 
concrete example of the Sunnah’s complementary function to the Qurʾān. Hence, Ṣalāh emerged as a synthesis of divine 
revelation and prophetic authority. In this respect, the historical development of prayer clearly reveals the Prophet’s 
legislative function and his normative role in Islamic jurisprudence. 

Keywords: Hadith, Qur’an, Prophet Muhammad, Tashrīʿ (Legislation), Ṣalāh (Prayer). 

114



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

ÇOK KÜLTÜRLÜ HASTANE ORTAMLARINDA MÜSLÜMAN MANEVİ DANIŞMAN- DANIŞAN 
ETKİLEŞİMİNDE CİNSİYET ROLLERİ, MAHREMİYET ALGISI VE ETİK SINIRLAR 

Hatice Koç KANCA 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi,  e-mail: hatice.kanca@hbv.edu.tr 

Bu çalışma, çok kültürlü ve çok dinli Amerikan hastanelerinde pastoral bakım ilişkisini, özellikle mahremiyet, etik 
sınırlar ve cinsiyet dinamikleri ekseninde incelemeyi amaçlamaktadır. Artan göç, dinî çoğulculuk ve etnik çeşitlilikle 

birlikte hastaneler, farklı inançlara mensup hastalar, hasta yakınları ve sağlık çalışanlarının aynı mekânda kesiştiği ve 
manevi danışmanlık hizmeti aldığı başlıca alanlardan biri hâline gelmiş; bu durum manevi danışmanlık hizmetlerini 
karmaşık kimlik, güç ve mahremiyet müzakerelerinin gerçekleştiği bir saha hâline getirmiştir. 

Kuramsal çerçevede, çok kültürlü pastoral bakım modellerinin çoğulcu paradigmaya sahip olmasına rağmen, hâlen hakim 
dinî geleneklerin normları etrafında kurulduğu; bunun Müslümanlar başta olmak üzere ülkede azınlık olarak varlığını 
sürdüren farklı   dinlere mensup manevi danışmanlar için etik gerilimler ve profesyonel sınır sorunları ürettiği 
tartışılmaktadır. Çalışma, özellikle mahremiyetin çift yönlü doğasını yalnızca hastanın değil, manevi danışmanın da 
bedensel, mekânsal ve duygusal sınırlarının korunması gereğini görünür kılarak, pastoral bakımın tek taraflı “hizmet 
sunumu” olarak değil, karşılıklı rıza ve güvene dayalı bir ilişki olarak kavramsallaştırılması gerektiğini savunmaktadır. Saha 
vakalarına dayalı analizler, cinsiyet rolleri ve mahremiyet algısının, karşı cinsten manevi danışman ile görüşme taleplerini, 
beden ve mekân paylaşımını, duygusal açıklık düzeyini ve ritüel katılımını doğrudan şekillendirdiğini göstermektedir. Bazı 
kültürel bağlamlarda kadın manevi danışmanların mesleki otoritelerinin daha az tanınması, erkek manevi danışmanların ise 
kadın hastalarla çalışırken fiziksel mesafe ve mekân kullanımında yoğun sınırlamalarla karşılaşması, cinsiyet dinamiklerinin 
pastoral ilişkiyi nasıl kırılganlaştırdığını ortaya koymaktadır. 

Sonuç itibariyle çalışma, Müslüman manevi danışmanların hem kendi dinî mahremiyet normlarını hem de seküler ve 
çoğulcu hastane politikalarının tarafsızlık/kapsayıcılık beklentilerini eşzamanlı olarak gözetmek zorunda kaldığını; bu 
nedenle özellikle hastane odalarında gerçekleşen görüşmelerde yüksek bir etik öz-düzenleme ve sınır koyma becerisi 
geliştirme zorunluluğunu göstermektedir. Dolayısıyla, çok kültürlü hastane ortamlarında etkili ve adil bir pastoral bakım 
için, kurumların cinsiyet ve mahremiyet duyarlı politikalar (aynı cinsiyetten manevi danışman seçeneği, danışan tercihine 
saygı, mahrem mekân düzenlemeleri gibi), manevi danışmanlar için etik süpervizyon ve destek mekanizmaları ile kültürel-
dinî farklılıklara duyarlı etik eğitim programlarını sistematik biçimde güçlendirmesi gerektiğini ileri sürmektedir. 

GENDER ROLES, PERCEPTIONS OF PRIVACY, AND ETHICAL BOUNDARİES IN MUSLIM 
CHAPLAİN–PATIENT ENCOUNTERS IN MULTICULTURAL HOSPITAL SETTINGS 

This study aims to examine pastoral care relationships in culturally and religiously diverse American hospitals, with 
particular emphasis on privacy, ethical boundaries, and gender dynamics. With increasing migration, religious 

pluralism, and ethnic diversity, hospitals have become primary spaces where patients, family members, and healthcare 
professionals from different faith traditions intersect and receive spiritual care; consequently, spiritual care has turned into 
a field in which complex negotiations of identity, power, and privacy take place. 

Within the theoretical framework, the paper argues that, despite their pluralist paradigm, multicultural pastoral care 
models are still constructed around the norms of dominant religious traditions. This configuration generates ethical 
tensions and professional boundary problems for chaplains belonging to minority faiths, especially Muslims. By 
foregrounding the dual nature of privacy, not only the protection of the patient’s bodily, spatial, and emotional boundaries 
but also those of the chaplain, the study contends that pastoral care should not be conceptualized as a one‑sided “service 
provision,” but rather as a relationship based on mutual consent and trust. Case‑based analyses show that gender roles and 
perceptions of privacy directly shape requests to meet with a chaplain of the opposite sex, the sharing of space and bodily 
proximity, the level of emotional openness, and participation in rituals. In some cultural contexts, the professional 

115



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

authority of female chaplains is less readily recognized, while male chaplains face significant restrictions regarding physical 
distance and use of space when working with female patients, revealing how gender dynamics render pastoral relationships 
fragile.  

The study concludes that Muslim chaplains are required to attend simultaneously to their own religious norms of modesty 
and privacy and to the neutrality and inclusivity expectations of secular, pluralistic hospital policies, which in turn 
necessitates a high level of ethical self‑regulation and boundary‑setting, particularly in encounters that take place in 
patients’ rooms. Accordingly, it argues that effective and equitable pastoral care in multicultural hospital settings depends 
on institutions systematically strengthening gender‑ and privacy‑sensitive policies (such as options for same‑gender 
chaplains, respect for patient preference, and arrangements for private spaces), as well as ethical supervision and support 
mechanisms for chaplains and ethics training programs that are responsive to cultural and religious diversity. 

116



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

 AMERİKA’DA YENİ NESİL MÜSLÜMAN TOPLULUK İNŞASI: CENTER DC ÖRNEĞİ  1

Halide Rumeysa KÜÇÜKÖNER 
Dicle Üniversitesi, e-mail: rumeysah@hotmail.com  

Günümüzde İslam, sadece dini bir inanç sistemi olarak değil, aynı zamanda bireysel ve toplumsal kimliğin önemli bir 
bileşeni olarak farklı coğrafyalarda yeniden şekillenmektedir. Bu dönüşüm özellikle Batı toplumlarında, yerli 

Müslüman nüfusun artışı ve göçle gelen Müslümanların ötesinde yeni kuşakların ortaya çıkışıyla daha da görünür hale 
gelmiştir. Amerika Birleşik Devletleri’nde faaliyet gösteren Center DC, bu bağlamda dikkat çekici bir örnek teşkil etmekte ve 
modern Amerikan Müslüman kimliğinin dönüşümünü somutlaştırmaktadır. 

Center DC, geleneksel Müslüman topluluk yapılanmalarından farklı olarak, göçmen Arap veya Güney Asyalı 
Müslümanların baskın olmadığı, yerli Amerikalıların –özellikle beyaz ve Afrikalı Amerikalı bireylerin– birlikte oluşturduğu 
bir cemaat yapısı sunmaktadır. Bu yapı, etnik, kültürel ve mezhepsel çeşitliliği belirgin şekilde içermekte ve topluluğun 
kimliğini şekillendiren temel faktörlerden biri olmaktadır. Merkezde siyahi ve beyaz Amerikalıların birlikte yer alması, hatta 
aralarındaki evliliklerin yaygınlığı, Amerika'daki Müslüman kimliğinin etnik sınırların ötesine taşındığını göstermektedir. 

Topluluğun en dikkat çekici özelliklerinden biri ise, büyük çoğunluğunu göçmen Müslümanlardan ziyade İslam’ı sonradan 
benimseyen (convert) Amerikalıların oluşturmasıdır. Bu durum, Center DC’yi geleneksel etnik-dini cemaat kalıplarından 
ayırmakta ve dini kimliğin bireysel keşif ve dönüşüm süreçleriyle şekillendiği bir yapı ortaya koymaktadır. Convert 
Müslümanlar arasında hem beyaz Amerikalılar hem de Afrikalı Amerikalılar yer almakta; bu çeşitlilik cemaatin 
sosyokültürel dinamiklerini de zenginleştirmektedir. 

Center DC’nin en belirgin özelliklerinden biri, topluluk bilincine ve sosyal dayanışmaya verdiği önemdir. Cemaatin 
faaliyetleri sadece ibadet eksenli değil, aynı zamanda sosyal bağları güçlendiren etkinliklerle de örülüdür. Haftalık oyun 
saatleri, ortak çalışma grupları, pizza geceleri, kamp etkinlikleri ve özellikle Ramazan ayındaki yoğun katılımlı programlar, 
dini kimliğin sadece bireysel ibadetle değil, ortak yaşam ve deneyimlerle pekiştirildiği bir alan oluşturmaktadır. Bu tür 
etkinlikler, topluluğa katılan bireylerde aidiyet hissini güçlendirirken, İslam’ın sosyal yönüne vurgu yapmaktadır. 

Center DC, genç ve eğitimli bir Müslüman kitlenin ilgisini çekmektedir. Georgetown gibi seçkin üniversitelerden gelen 
öğrencilerin ve profesyonellerin katılımı, cemaatin entelektüel düzeyini de yükseltmektedir. Bu durum, dini pratiklerin 
sadece geleneksel kalıplarla değil, aynı zamanda modern yaşamın dinamikleriyle uyumlu bir şekilde yeniden yorumlandığını 
göstermektedir. Merkez bünyesinde sunulan Arapça dersleri, İslami metin okumaları ve manevi gelişim oturumları da 
bireysel anlam arayışı ile akademik yaklaşımları birleştirmektedir. 

Öne çıkan bir diğer yön ise “chaplaincy” hizmetlerine verilen önemdir. Manevi rehberlik çalışmaları, bireylerin kişisel 
gelişimi kadar toplumsal sorumluluk bilinciyle hareket etmelerini de teşvik etmektedir. Topluluk üyeleri arasında hem 
bireysel hem kolektif refahın önemsendiği görülmekte; ruhsal denge, mindfulness uygulamaları ve bütünsel iyi oluş (well-
being) gibi kavramlar dini hayatın ayrılmaz parçası haline getirilmektedir. 

Center DC’nin tutumu, kapsayıcılığı esas alan, yargılayıcı olmayan ve her bireyi olduğu haliyle kabul eden bir yaklaşım 
üzerine kuruludur. Topluluk, geleneksel cemaat yapılarında karşılaşılabilen dışlayıcı veya sınırlayıcı pratiklerden bilinçli 
olarak uzak durmakta; farklı inanç aşamalarında bulunan bireyleri teşvik edici, sıcak ve destekleyici bir atmosfer 
sunmaktadır. Bu yönüyle, Amerikan Müslüman kimliği içinde yükselen ılımlı, entegre ve kültürel açıdan özgüvenli bir 
yönelimi temsil etmektedir. 

Sonuç olarak, Center DC, Amerika’da göçmen kimliğinin ötesinde yerli Müslüman kimliğini temsil eden, etkileşim odaklı 
ve bütüncül bir İslam yorumu geliştiren önemli bir yapıdır. Kimlik, cemaat, çeşitlilik ve modernleşme ekseninde yürütülen 
faaliyetleriyle Center DC, çağdaş İslam çalışmalarında örnek bir model olarak ele alınmayı hak etmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Amerikalı Müslüman Kimliği, Sonradan Müslüman Olanlar, , Amerika’da İslam, Center DC. 

 Bu çalışmadaki veriler Tübitak 2219 Yurtdışı Araştırma Bursu ile 1059B192202209 nolu proje kapsamında Amerika George Mason 1

Üniversitesi’nde gerçekleştirilen araştırmalar sonucunda elde edilmiştir. Tübitak’a projeme verdiği destekten ötürü teşekkürü borç bilirim.

117

mailto:rumeysah@hotmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

BUILDING A NEW GENERATION OF MUSLIM COMMUNITIES IN AMERICA: THE CASE OF 
CENTER DC    1

Today, Islam is being reshaped not only as a religious belief system but also as a significant component of individual 
and collective identity across various geographies. This transformation has become increasingly visible in Western 

societies, especially with the rise of native Muslim populations and the emergence of new generations beyond immigrant 
Muslim communities. Center DC, based in the United States, presents a remarkable example in this context, embodying the 
transformation of American Muslim identity. 

Center DC differs from traditional Muslim community structures in that it is not dominated by immigrant Arab or South 
Asian Muslims. Instead, it offers a communal structure formed predominantly by native Americans—particularly white and 
African American individuals. This structure is marked by notable ethnic, cultural, and sectarian diversity, which plays a 
key role in shaping the community’s identity. The presence of both Black and white Americans within the community, and 
even the prevalence of intermarriages, illustrates how Muslim identity in America is transcending ethnic boundaries. 

One of the most striking aspects of the community is that it consists largely of American converts to Islam rather than 
immigrant Muslims. This fact distinguishes Center DC from traditional ethnically-defined communities and reveals a 
structure shaped by individual processes of religious discovery and transformation. Among the converts are both white and 
African American individuals, and this diversity enriches the community’s sociocultural dynamics. 

One of Center DC’s most distinctive characteristics is its emphasis on community consciousness and social solidarity. The 
community’s activities are not limited to worship; they are also interwoven with events that strengthen social bonds. 
Weekly game nights, collaborative work groups, pizza nights, camping activities, and especially the highly participatory 
programs during Ramadan create a space where religious identity is reinforced not only through individual worship but 
also through shared experiences. These activities enhance the sense of belonging among community members and 
emphasize the social dimension of Islam. 

Center DC attracts a young and well-educated Muslim demographic. The participation of students and professionals from 
prestigious institutions such as Georgetown University elevates the intellectual level of the community. This demonstrates 
that religious practices are being reinterpreted not solely within traditional frameworks but also in harmony with the 
dynamics of modern life. Programs offered by the center, such as Arabic language classes, Islamic text readings, and 
spiritual development sessions, combine personal quests for meaning with academic approaches. 

Another notable feature is the importance given to chaplaincy services. Spiritual guidance initiatives encourage individuals 
not only to grow personally but also to act with a sense of social responsibility. It is observed that both individual and 
collective well-being are prioritized among community members; concepts such as spiritual balance, mindfulness, and 
holistic wellness are integrated as essential parts of religious life. 

Center DC’s overall approach is built on a non-judgmental and inclusive attitude that welcomes every individual as they 
are. The community consciously distances itself from the exclusionary or rigid practices sometimes encountered in 
traditional community structures and instead fosters an encouraging, warm, and supportive atmosphere for individuals at 
all stages of faith. In this regard, it represents an emerging American Muslim orientation that is moderate, integrated, and 
culturally self-assured. 

In conclusion, Center DC stands as an important model that represents native American Muslim identity beyond 
immigrant narratives and develops an interactive and holistic interpretation of Islam. With its work at the intersections of 
identity, community, diversity, and modernity, Center DC deserves recognition as a compelling example in contemporary 
Islamic studies. 

Keywords: American Muslim Identity, Convert Muslims, Islam in the United States, Center DC. 

 The data used in this study were obtained as part of the research conducted at George Mason University, United States, within the scope of the 1

TÜBİTAK 2219 International Postdoctoral Research Fellowship Program, project number 1059B192202209. I would like to express my sincere 
gratitude to TÜBİTAK for its support of my project.

118



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

REDEFINING SECULARISM IN ERDOĞAN’S TÜRKİYE: THE TRANSITION FROM ASSERTIVE 
TO PASSIVE SECULARISM 

Yılmaz ACAR 
Diyanet Islamic Research Institute, e-mail: yacar@diyanetamerica.org 

This paper argues that since 2009, under President Recep Tayyip Erdoğan’s leadership, Türkiye has undergone a crucial 
transformation from assertive to more passive secularism, marked by the gradual integration of religion into the 

public and political realms. Building on Ahmet T. Kuru’s theoretical framework of “assertive” and “passive” secularism, the 
study examines how this shift redefines the state’s relationship with Islam and modernity. It first traces the historical 
foundations of assertive secularism rooted in late Ottoman reformism and entrenched through Kemalist ideology in the 
early Republic. The paper analyzes how the military, judiciary, and bureaucracy institutionalized secularism and how, by the 
1990s, rising social conservatism and democratization pressures exposed its limits. The paper then explores the Justice and 
Development Party’s (AK Party) rise as a turning point that recalibrated the balance between religion and state. Through 
policy analysis, spanning education, the judiciary, dress codes, and domestic and foreign affairs, it highlights how Islamist 
and nationalist narratives increasingly shape political discourse. These developments illustrate a transition toward a more 
accommodative, “passive” secularism that tolerates, and often instrumentalizes, public religiosity. Finally, the paper 
assesses the implications of this ideological reorientation for Türkiye’s democracy, pluralism, and global image, noting both 
the empowerment of conservative constituencies and growing concerns among secular and liberal circles. This redefinition 
of secularism reveals a dynamic negotiation between state power, religion, and identity in twenty-first-century Türkiye. 

Keywords: Assertive Secularism, Passive Secularism, Türkiye, Erdoğan, Islamism, Kemalism. 

119



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

TEMATİK KUR’AN TERCÜMELERİ VE MÜHTEDİLER ARASINDAKİ DÖNÜŞTÜRÜCÜ ROLÜ: 
AMERİKA BİRLEŞİK DEVLETLERİ’NDE THE CLEAR QUR’AN ÖRNEĞİ 

Fatih KANCA  
Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, e-mail: fkanca@aybu.edu.tr 

2050 yılına kadar İslam’ın Amerika Birleşik Devletleri’nde ikinci büyük din haline gelmesi öngörülmektedir. Bu 
demografik artış yalnızca nüfus dinamiklerinden değil, aynı zamanda İslam’ı seçen mühtedilerin sayısındaki dikkate 

değer yükselişten de kaynaklanmaktadır. Mühtedi topluluğunun giderek genişlemesi, onların dilsel, kültürel ve manevi 
ihtiyaçlarına hitap eden Kur’an tercümelerine olan talebi de artırmaktadır. Bu çalışma, özellikle Dr. Mustafa Khattab 
tarafından hazırlanan The Clear Qur’an adlı tematik İngilizce tercümenin, İslam’ın mesajını yeni Müslümanlara 
ulaştırmada neden etkili bir araç haline geldiğini incelemektedir. Klasik ayet-ayet tercümelerden farklı olarak tematik 
Kur’anlar, ayetleri ahlaki ve manevi temalar etrafında düzenleyerek okuyucuya bağlam bütünlüğü, açıklık ve duygusal 
derinlik sunar. The Clear Qur’an, sade ve çağdaş dili, anlaşılır üslubu ve Furqaan Bookstore (2020) gibi kuruluşlar 
aracılığıyla geniş kitlelere düşük maliyetle ulaştırılmasıyla öne çıkmaktadır. Araştırma şu temel soruya odaklanmaktadır: 
The Clear Qur’an gibi tematik tercümeler, ABD’deki mühtediler arasında Kur’an’ın anlaşılmasını, manevi etkileşimi ve 
kimlik inşasını nasıl güçlendirmektedir? Niteliksel mühtedi deneyimlerinden ve metin çözümlemesinden yararlanılarak, 
tematik düzenlemenin ve dilsel erişilebilirliğin dinî okuryazarlığı nasıl derinleştirdiği ve Kur’an’la kişisel bağı nasıl 
kuvvetlendirdiği ortaya konulmaktadır. Sonuç olarak bu çalışma, tematik tercümelerin, inanç ve aidiyet arayışındaki 
mühtediler için ruhsal dönüşüm ve bütünleşmenin güçlü bir aracı olarak nasıl işlev gördüğünü ortaya koyarak, Kur’an 
araştırmaları, tercüme teorisi ve din sosyolojisine özgün bir katkı sunmaktadır.  

THEMATIC QUR’AN TRANSLATIONS AND THEIR TRANSFORMATIVE ROLE AMONG 
REVERTS: A STUDY OF THE CLEAR QUR’AN IN THE UNITED STATES 

By 2050, Islam is projected to become the second-largest religion in the United States, reflecting both demographic 
growth and a growing number of reverts embracing Islam. As this community expands, so does the need for Qur’anic 

translations that speak to the linguistic, cultural, and spiritual realities of new Muslims. This study investigates why 
thematic English translations of the Qur’an, most notably The Clear Qur’an by Dr. Mustafa Khattab, have proven especially 
effective in introducing reverts to the message of Islam. Unlike traditional verse-by-verse translations, thematic Qur’ans 
organize verses around central moral and spiritual themes, offering readers coherence, clarity, and emotional resonance. 
The Clear Qur’an stands out for its accessible language, contemporary style, and cost-effective mass distribution through 
organizations such as Furqaan Bookstore (2020). The research asks: How do thematic translations like The Clear Qur’an 
enhance comprehension, spiritual engagement, and identity formation among reverts in the U.S.? Drawing upon critical 
textual analysis and qualitative insights from revert experiences, this study explores how thematic organization and 
linguistic accessibility deepen religious literacy and strengthen personal connection to the Qur’an. Ultimately, this study 
contributes to Qur’anic studies, translation theory, and the sociology of religion by demonstrating how thematic 
translations function as powerful instruments of spiritual transformation and integration for reverts seeking faith and 
belonging within America’s pluralistic society. 

120



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

TEFSİRDE İBN ABBAS’TAN 100 KADAR MI RİVAYET GELDİ?

Abdulcabbar ADIGÜZEL 
Samsun Üniversitesi e-mail: , abdlcbbr86@gmail.com

Erken dönem literatüründe yer alan bazı rivayet ve ilmî kayıtlar, bağlamı tam olarak belirlenemediğinde araştırmacılar 
için hem yorum alanı hem de ciddi riskler içeren malzemelere dönüşebilmektedir. Bağlamı eksik aktarılan metinler, 

kimi zaman maksadın çarpıtılmasına; kimi zaman da metin sahibinin hiç söylemediği bir yaklaşımın ona nispet edilmesine 
zemin hazırlamaktadır. İmam Şâfiî’ye izafe edilen ve “İbn Abbas’tan tefsir konusunda ancak yüz kadar rivayet sabittir” 
şeklinde nakledilen söz, bu durumun tipik bir örneğidir. Zira sahabe tefsirinin yaklaşık %80’inin İbn Abbas’a isnat edildiği 
bilindiği hâlde, Şâfiî’nin bu beyanı, literatürde kimi zaman İbn Abbas’a nispet edilen rivayetlerin büyük çoğunluğunu zayıf, 
sorunlu hatta uydurma gördüğü şeklinde yorumlanmıştır. Bu yorumlar, Ehl-i hadis geleneğinin kurucu isimlerinden olan 
Şâfiî’nin tefsir rivayetleri karşısında şüpheci bir tutum benimsediği, sahabe tefsirinin bağlayıcılık alanını daralttığı ve 
dolayısıyla tefsir rivayetlerinin problemli yapısına dikkat çekmek istediği izlenimini doğurmuştur. Bu yaklaşım, modern 
araştırmalara da yansımış; söz konusu beyan çoğu kez tefsirdeki rivayet çokluğunu değersizleştiren bir argüman olarak 
kullanılmıştır. Hâlbuki Şâfiî’nin eserlerinde veya onunla ilgili kaynakların aktardığı kayıtlarda, onun tefsire karşı olduğu, 
müfessirleri küçümsediği ya da sahabe tefsirini bütünüyle sorunlu gördüğüne dair bir ifade bulunmamaktadır. Aksine 
Şâfiî’nin bazı müfessirlere yönelik takdir ifadeleri ve tefsiri ilim içerisinde konumlandırması, bu sözün mutlak bir reddetme 
amacı taşımadığını göstermektedir. Bu çalışma, Şâfiî’nin “yüz rivayet” ifadesini Şâfiî’nin ait olduğu çevre ve rivayet 
paradigması çerçevesinde anlamlandırmayı hedeflemektedir. Şâfiî’nin bu beyanına odaklanan bu çalışmada tarihsel veri 
incelemesi, metin karşılaştırması ve nitel analiz yöntemleri kullanılacaktır. Netice olarak Şâfiî’nin “yüz kadar rivayet” 
ifadesi, İbn Abbas’ın Hz. Peygamber’den merfu olarak naklettiği tefsir rivayetlerinin sayısına işaret etmektedir. Yoksa İbn 
Abbas’ın sahabe kavilleri, dirayet içeren açıklamaları veya sahabeden aktardığı mevkuf bilgiler bu kapsamın dışındadır. İbn 
Abbas’ın tefsirde geniş bir kabule sahip olması, Şâfiî’nin kendi eserlerinde de onun rivayetlerine sıkça yer vermesi, Şâfiî’nin 
bu sözüyle tefsir rivayetlerini değersizleştirmeyi değil, merfu rivayetin sınırını tayin etmeyi amaçladığını göstermektedir. 

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Şâfiî, İbn Abbas, Merfû, Mevkûf, Sahih.

ARE THERE ABOUT 100 NARRATIONS FROM IBN ABBAS IN THE EXEGESIS?

Some accounts and scholarly records found in early literature can become material that offers room for interpretation 
but also poses serious risks for researchers when the context cannot be fully determined. Texts that are conveyed with 

an incomplete context sometimes pave the way for distortion of intent; at other times, they lead to attributing an approach 
to the author that he never actually held. The statement attributed to Imam Shafi’i, which is quoted as “Only about a 
hundred narrations have come from Ibn Abbas regarding Quranic exegesis”, is a typical example of this situation. Although 
it is known that approximately 80% of the companions’ exegesis is attributed to Ibn Abbas, Shafi’i’s statement has 
sometimes been interpreted in the literature as meaning that he considered the vast majority of the narrations attributed to 
Ibn Abbas to be weak, problematic, or even fabricated. These comments have given the impression that Shafi’i, one of the 
founding figures of the Ehl-i hadith tradition, adopted a skeptical stance toward exegetical narrations, narrowed the scope 
of the binding nature of the Companions’ exegesis, and thus sought to draw attention to the problematic structure of 
exegetical narrations. This approach has also been reflected in modern research; the aforementioned statement has often 
been used as an argument that devalues the abundance of narrations in tafsir. However, there is no statement in Shafi’i’s 
works or in the records transmitted by sources related to him that he was opposed to exegesis, belittled exegetes, or 
viewed the exegesis of the Companions as entirely problematic. On the contrary, Shafi’i’s expressions of appreciation for 
some exegetes and his positioning of exegesis within the realm of knowledge indicate that this statement does not carry 
the intention of absolute rejection. This study aims to interpret Shafi’i’s statement “a hundred narrations” within the 
context of the environment to which Shafi’i belonged and the paradigm of narration. This study, which focuses on Shafi’i’s 
statement, will employ historical data analysis, textual comparison, and qualitative analysis methods. Consequently, 

121



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

Shafi’i’s expression “a hundred narrations” refers to the number of tafsir narrations that Ibn Abbas transmitted as marfû 
from the Prophet. Ibn Abbas’s statements as a Companion, his explanations involving insight, or the mawqûf information 
he transmitted from the Companions are outside this scope. The fact that Ibn Abbas’s tafsir is widely accepted and that 
Shafi’i frequently quotes his narrations in his own works shows that Shafi’i’s statement was not intended to devalue tafsir 
narrations, but rather to define the limits of marfû narrations.

Keywords: Quranic Exegesis, Shâfiî, Ibn Abbas, Marfû, Mawqûf, Sahih. 

122



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

OSMANLI DEVLETİ’NDE SERVET EŞİTSİZLİĞİ ALANI OLARAK EMLAK EDİNİMİ: 18. YÜZYIL 
DİYARBEKİR KADI SİCİLLERİNE GÖRE  

Veysel GÜRHAN 
Dicle Üniversitesi, e-mail: veysel.gurhan@dicle.edu.tr 

Bu çalışma, 18. yüzyılda Osmanlı coğrafyasının önemli sosyal ve ekonomik merkezlerinden biri olan Diyarbekir 
Eyaleti’nin merkezinde, Amid Sancağı’ndaki mülk edinme kayıtlarını inceleyerek servet eşitsizliğinin izini 
sürmektedir. Zira, incelediğimiz dönemde emlak edinmek sadece ekonomik bir yatırım aracı değil, aynı zamanda 

sosyal statü ve siyasi nüfuzun da somut bir göstergesiydi. 

Çalışmanın birinci amacı Diyarbekir kenti özelinde emlak alım-satım işlemlerinin hukuki, sosyal ve ekonomik boyutlarını 
analiz ederek, bu işlemlerin servetin dağılımındaki rolünü ortaya koymaktır. Çalışmanın temel veri kaynağını döneme ait 
Diyarbekir Şer’iyye Sicilleri (Kadı Sicilleri) oluşturmaktadır. Bu sicillerde yer alan tereke kayıtları, hüccetler ve mülk satış 
belgeleri üzerinden bir veri seti oluşturulmuştur. Nicel ve nitel analiz yöntemlerinin birlikte kullanıldığı araştırmada, ev, 
dükkân, bağ-bahçe ve han gibi taşınmazların dağılımı incelenerek toplumun farklı kesimleri arasındaki mülkiyet uçurumu 
sorgulanmaktadır. 

Araştırmanın ön bulguları, 18. yüzyılda seçkinlerin emlak piyasasında domine edici bir role sahip olduğunu göstermektedir. 
Büyük meblağlı ve çoklu emlak edinimleri büyük ölçüde bu zümreler tarafından gerçekleştirilmektedir. Mülkiyetin belirli 
ellerde yoğunlaşmasının sınıfsal ayrışmayı derinleştirmesi beklenmektedir. Ayırca, emlak edinenler arasında kadınlar var 
olsa da, genellikle edindikleri emlakların değer ve büyüklüğü erkeklerle göre daha zayıf kalmaktadır.  

Kent içindeki mahallelere göre emlak fiyatlarında farklılıklar gözlemlenmektedir. Merkezi, yola yakın ve ticari bölgelerdeki 
emlaklar daha yüksek fiyatlandırılırken, bazı mahallelerde durum tam tersi gelişmektedir. Sonuç olarak bu bildiri, 
Diyarbekir örneği üzerinden Klasik Dönem sonrası Osmanlı kentinde servetin nasıl el değiştirdiğini ve bu değişimin sosyal 
adaletsizlik üzerindeki etkilerini tartışmaya açmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Diyarbekir, Kadı Sicilleri, Servet Eşitsizliği, Emlak Mülkiyeti, 18. Yüzyıl Osmanlı İktisadı. 

PROPERTY ACQUISITION AS A SITE OF WEALTH INEQUALITY IN THE OTTOMAN EMPIRE: 
BASED ON 18TH-CENTURY DİYARBEKİR QADI REGISTERS 

This study traces wealth inequality by examining property acquisition records in the Amid Sanjak, the center of the 
Diyarbekir Province, which was one of the important social and economic centers of the Ottoman geography in the 
18th century. This is because, during the period under examination, acquiring real estate was not only an economic 

investment tool but also a concrete indicator of social status and political influence. 

The primary objective of the study is to analyze the legal, social, and economic dimensions of real estate transactions in the 
city of Diyarbekir, revealing the role these transactions played in the distribution of wealth. The main data source for the 
study consists of the Diyarbekir Sharia Registers (Qadi Registers) from the period. A dataset was created based on the 
estate records, deeds, and property sale documents found in these registers. Using both quantitative and qualitative 
analysis methods, the study examines the distribution of real estate such as houses, shops, vineyards, gardens, and inns, 
questioning the property gap between different segments of society. 

The preliminary findings of the research show that the elite played a dominant role in the real estate market in the 18th 
century. Large-scale and multiple real estate acquisitions were largely carried out by these groups. The concentration of 
property ownership in certain hands is expected to deepen class divisions. Furthermore, although there were women 
among property acquirers, the value and size of the properties they acquired were generally weaker compared to men.  

123

mailto:veysel.gurhan@dicle.edu.tr


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

Differences in real estate prices were observed depending on the neighborhoods within the city. Properties in central, 
roadside, and commercial areas were priced higher, while in some neighborhoods, the opposite was true. In conclusion, 
this paper discusses how wealth changed hands in Ottoman cities after the Classical Period, using the example of 
Diyarbekir, and the effects of this change on social injustice. 

Keywords: Diyarbekir, Kadı Registers, Wealth Inequality, Real Estate Ownership, 18th Century Ottoman Economy. 

124



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

İBNÜ’L-VENNÂN’IN EŞ-ŞAMAKMAKİYYE KASİDESİNDE HİKMETİN ŞİİRSEL İNŞASI 

Mehmet GÜLNİHAL
Dicle Üniversitesii, e-mail: mehmetgulnihal8282@hotmail.com 

Bu çalışma, 18. yüzyıl Mağrib edebiyatının önde gelen şairlerinden Ebu’l-Abbâs Ahmed b. el-Vennân el-Fâsî’nin (ö. 
1183/1773) kaleme aldığı el-Kasîdetü’ş-Şamakmakiyye adlı kasidenin 115–200. beyitleri arasında yer alan hikmet temalı 

bölümü üzerine odaklanmaktadır. Şairin düşünsel birikimini, ahlaki duruşunu ve toplumsal gözlemlerini yansıtan bu 
beyitler, kasidenin anlam dünyasını şekillendiren, muhteva yoğunluğu ve tematik derinliğiyle öne çıkan en önemli 
bölümlerden birini teşkil etmektedir. 

Çalışmanın temel amacı, İbnü’l-Vennân’ın şiirinde hikmet kavramını nasıl yapılandırdığını, bu kavramı hangi temalar 
etrafında işlediğini ve söz konusu temaların şairin düşünce dünyasındaki yerini ortaya koymaktır. Bu bağlamda, hikmetin 
bireysel tefekkür, ahlaki duruş ve toplumsal eleştiriyle kurduğu ilişki analiz edilmektedir. 

İbnü’l-Vennân’ın bu kasidesi, Mağrib edebiyatında hikmet geleneğinin şiirsel temsiline dair özgün bir örnek sunmaktadır. 
Şairin, hikmeti yalnızca soyut bir düşünce olarak değil, aynı zamanda bireyin iç dünyasını inşa eden, toplumsal ilişkileri 
düzenleyen ve ahlaki sorumluluğu pekiştiren bir değerler sistemi olarak ele alması bakımından dikkat çekicidir. Bu yönüyle 
eser hem edebi hem düşünsel bir metin olarak değerlendirilmekte; dönemin kültürel ve entelektüel iklimine ışık 
tutmaktadır. 

Çalışmada, kasidenin ilgili beyitleri içerik analizi yöntemiyle incelenmiştir. Beyitler tematik olarak sınıflandırılmış; sabır, 
tevazu, kanaat, adalet, zamanın kıymeti, dostluk ve kendini tanıma gibi hikmet temaları etrafında çözümlenmiştir. Şairin 
kullandığı dilsel ve şiirsel araçlar, anlam katmanları ve ahlaki duruşla olan ilişkisi değerlendirilmiştir. Ayrıca, klasik Arap 
şiirindeki hikmet geleneğiyle karşılaştırmalı bir bakış açısı sunularak, İbnü’l-Vennân’ın bu geleneğe katkısı ortaya 
konmuştur. 

el-Kasîdetü’ş-Şamakmakiyye’nin hikmet temalı bölümü, yalnızca edebi bir metin değil, aynı zamanda dönemin sosyal 
yapısına ve bireysel değer anlayışına dair kapsamlı bir düşünsel çerçeve olarak da değerlendirilmektedir. Bu bölümde şairin 
hikmet anlayışı, şiirsel bir inşa süreci ve bireysel tefekkür ile toplumsal sorumluluğu buluşturan bir anlatı biçimine 
dönüşmektedir. 

Anahtar Kavramlar: Mağrib edebiyatı, İbnü’l-Vennân, eş-Şamakmakiyye, Hikmet, Şiirsel İnşa  

THE POETIC CONSTRUCTION OF WISDOM IN IBN AL-VENNĀN’S AL-SHAMAKMAKİYYA 
QASIDA 

This study focuses on the wisdom-themed section, comprising verses 115 to 200, of al-Qasīdat al-Shamakmakiyya, 
composed by Abū al-ʿAbbās Aḥmad ibn al-Vennān al-Fāsī (d. 1183/1773), one of the prominent poets of 18th-century 

Maghrebi literature. These verses, which reflect the poet’s intellectual depth, moral stance, and social observations, 
constitute one of the most significant parts of the qasida, distinguished by their thematic richness and conceptual intensity. 

The primary aim of this study is to examine how Ibn al-Vennān constructs the concept of wisdom in his poetry, the 
thematic frameworks through which he articulates it, and the place of these themes within his intellectual worldview. In 
this context, the relationship between wisdom and individual contemplation, moral orientation, and social critique is 
analyzed. 

This qasida by Ibn al-Vennān offers a unique example of the poetic representation of the wisdom tradition in Maghrebi 
literature. The poet’s treatment of wisdom is noteworthy in that he does not present it merely as an abstract notion, but 
rather as a value system that shapes the individual’s inner world, regulates social relations, and reinforces ethical 
responsibility. In this regard, the work is evaluated as both a literary and intellectual text that sheds light on the cultural 
and intellectual climate of its time. 

125



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

The selected verses are analyzed using content analysis methodology. They are thematically categorized around key 
concepts such as patience, humility, contentment, justice, the value of time, friendship, and self-knowledge. The poet’s 
linguistic and poetic devices, layers of meaning, and ethical positioning are examined. Furthermore, a comparative 
perspective is adopted to situate Ibn al-Vennān’s contribution within the broader tradition of wisdom in classical Arabic 
poetry. 

The wisdom-themed section of al-Qasīdat al-Shamakmakiyya is regarded not only as a literary achievement but also as a 
comprehensive intellectual framework that reflects the social structure and individual value system of its era. In this 
section, the poet’s understanding of wisdom transforms into a narrative form that unites poetic construction with 
individual reflection and social responsibility. 

Keywords: Maghrebi Literature, Ibn al-Vannan, al-Shamakmakiyya, Wisdom, Poetic Construction. 

126



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

مكانة اللغة العربية وصمودها في شبه القارة الهندية (خلال الاحتلال البريطاني)

Mahmoud NASSSAN*

Dicle Üniversitesi, e-mail: mahmoud.naassan@gmail.com 

اهـتم المسـلمون بـالـلغة الـعربـية وفـنونـها، واسـتمروا بـالمـحافـظة عـليها وصـونـها بشـتى الـوسـائـل، وتـمسكوا بـجوهـرهـا وبـلاغـتها، وصـانـوا مـفرداتـها وقـواعـدهـا؛ لـكونـها لـغة الـقرآن 
الـكريـم ولـسان الـرسـول ـ صـلى الله عـليه وسـلم -؛ فـلذا تـمتعت الـلغة الـعربـية فـي تـلك الـبلاد بـأهـمية بـارزة ومـكانـة خـاصـة، وتجـلت آثـارهـا فـي أقـلام المـؤلـفين والـدارسـين، وأفـكار 
المـبدعـين والمـحققين، ودُرسَِـت فـنونـها فـي المـراكـز الـعلمية والمـدارس الـديـنية، وزوايـا المـساجـد، واسـتطاعـت بـذلـك المـحافـظة عـلى أصـالـتها الـبليغة، وبـلاغـتها الـعميقة، وأسـالـيبها 

المتنوعة دون أن تتأثر بمخططات الاستعمار البريطاني، ومحاولته فرض الثقافة التنصيرية ووسائلها التبشيرية.

ونــظراً لأهــمية الــلغة الــعربــية فــي فــهم الإســلام وأحــكامــه، ونشــر قــيمه وآدابــه، ودورهــا الــبارز فــي تــوحــيد صــف المســلمين ولــمِّ شــملهم بــمعرفــتها وإتــقان ضــوابــطها والــتألــيف 
بـــلسانـــها، وعـــرض بـــلاغـــتها بـــصورهـــا، فـــاعـــتكف عـــليها طـــائـــفة مـــن الـــعلماء بـــالـــبحث والـــدراســـة، والـــنقد والتحـــليل، والـــتألـــيف والشـــرح والـــتدريـــس، ونـــبغ فـــيها كـــثير مـــن المـــؤلـــفين 
والمـحققين اشـتهروا فـي الـعالـم الإسـلامـي كـله بـغزارة الـتألـيف وضـخامـة الإنـتاج، كـما وجـدت فـي تـلك المـناطـق آلاف مـن المـدارس الأهـلية الـعربـية الـديـنية سـاهـمت فـي نشـر 
الـلغة الـعربـية والـثقافـة الإسـلامـية، بـالإضـافـة إلـى أقـسام خـاصـة لـدراسـتها وآدابـها فـي الـجامـعات الـحكومـية الـتي تـعتني بـتدريـس الـلغة الـعربـية وعـلومـها وتـمنح فـيها طـلابـها 

درجات علمية دقيقة.

ولمــكانــتها الــديــنية والــفكريــة والــلغويــة فــإن كــثيراً مــن الــصحف والمــجلات الــعلمية كــانــت تــصدر بــالــلغة الــعربــية ويــشارك فــيها كــبار الــعلماء الــلغويــين والأدبــاء بــكتابــة المــقالات 
ومناقشة البحوث والقضايا العلمية لعنايتهم بهذه اللغة وإحيائها والمحافظة عليها أثناء الاحتلال البريطاني رغم محاربة الاحتلال دراستها ونشرها.

الكلمات المفتاحية: اللغة العربية وفنونها، العلماء، المدارس، المساجد، الجامعات، الصحف، المجلات. 

 THE STATUS AND RESILIENCE OF THE ARABIC LANGUAGE IN THE INDIAN SUBCONTINENT
 (DURING THE BRİTİSH OCCUPATION)

Muslims paid great attention to the Arabic language and its literary arts, persistently striving to preserve and protect it 
by all possible means. They clung to its essence and eloquence, safeguarding its vocabulary and grammatical 

structures, since it is the language of the Qur’an and the tongue of the Prophet—peace be upon him. For this reason, 
Arabic enjoyed a distinguished status and exceptional significance throughout those lands. Its influence was manifested in 
the writings of authors and scholars, in the reflections of creative thinkers and researchers, and in the curricula of scientific 
centers, religious schools, and mosque institutes. Through these efforts, Arabic maintained its classical authenticity, 
profound eloquence, and stylistic diversity, remaining largely unaffected by British colonial schemes and their attempts to 
impose missionary culture and evangelizing methods. Given the vital role of Arabic in understanding Islam, its rulings, 
values, and ethics—and its unifying power in bringing Muslims together through mastery of its principles and eloquent 
expression—a number of scholars dedicated themselves to its study and teaching. They engaged in research, criticism, 
composition, commentary, and instruction. Many authors and editors distinguished themselves in this field, becoming 
renowned across the Islamic world for the abundance and depth of their scholarly output. Moreover, thousands of 
traditional Arabic-Islamic schools flourished in these regions, contributing significantly to the spread of the Arabic 
language and Islamic culture. In addition, public universities established specialized departments for the study of Arabic 
language and literature, awarding advanced academic degrees in these disciplines. Because of its religious, intellectual, and 
linguistic importance, numerous scholarly newspapers and journals were published in Arabic. Prominent linguists and 
literary figures contributed articles, debates, and studies, seeking to sustain and revive the language despite the colonial 
opposition to its teaching and dissemination during the British occupation. 

Keywords: Arabic Language And Its Arts, Scholars, Schools, Mosques, Universities, Newspapers, Journals. 

127

mailto:mahmoud.naassan@gmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

GÖSTERİŞÇİ TÜKETİM VE YEMEK: YEME PRATİKLERİNİN BESLENMEDEN STATÜ İFADESİNE 
GEÇİŞİ ÜZERİNE SOSYOLOJİK BİR DEĞERLENDİRME 

Elanur AYDIN  
Milli Eğitim Bakanlığı, e-mail: elaaydin704@gmail.com 

Nazife GÜRHAN 
Batman Üniversitesi, e-mail:  nazife.gurhan@batman.edu.tr 

Y emek, insanların temel bir ihtiyacı olmasının ötesinde, taşıdığı kültürel, sembolik ve simgesel anlamlarla bireylerin 
kimliğinin oluşmasında önemli bir rol oynar. Sadece bireyleri değil, toplumların yapısını da etkileyerek birçok alanda 

şekillenmelerine katkı sağlar. Tüketim ise günümüzde giderek artan bir şekilde önem kazanmakta olup, dikkat çeken 
tüketim biçimlerinden biri de gösteriş amaçlı tüketim olmaktadır. Bu tür tüketimde bireyler, ait oldukları sosyal sınıfın 
dışına çıkarak, daha üst grupların tüketim alışkanlıklarını taklit etmeye çalışır. Bu kişiler, yalnızca bir ürünü kullanmakla 
yetinmez; aynı zamanda sahip olduklarını çevresindekilere göstermeyi ve farklı olmayı hedeflemektedirler. Hedeflenen bu 
ayrışmanın yollarından biri de yemekten geçmektedir. Bu çalışma, yemek kültürünü bir beslenme eyleminden çıkarak 
statüyü simgeleyen bir gösterici tüketime dönüşümünü ele almaktadır. Başka bir ifadeyle, çalışma yemeklerin kimlik 
göstergesine dönüşümünü ve toplum içinde prestij sağlama aracı olarak kullanımını incelenmektedir.  

Anahtar Kelimeler: Yemek, Gösterişçi Tüketim, Kimlik, Statü.   

CONSPICUOUS CONSUMPTION AND FOOD: A SOCIOLOGICAL ASSESSMENT OF THE 
TRANSITION OF EATING PRACTICES FROM NUTRITION TO STATUS EXPRESSION 

Food plays a significant role in shaping individuals' identities, beyond being a basic human need, due to its cultural, 
symbolic, and figurative meanings. It contributes to shaping many areas by influencing not only individuals but also 

the structure of societies. Consumption is becoming increasingly important today, and one notable form of consumption is 
conspicuous consumption. In this type of consumption, individuals attempt to break out of their social class and imitate 
the consumption habits of higher groups. These individuals do not merely use a product; they also aim to show off what 
they have to those around them and to be different. One of the ways to achieve this desired differentiation is through food. 
This study examines the transformation of food culture from an act of nourishment into a form of conspicuous 
consumption that symbolizes status. In other words, the study examines the transformation of food into an identity marker 
and its use as a means of gaining prestige within society. 

Keywords: Food, Conspicuous Consumption, Identity, Status. 

128



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

İSRAİL SOYKIRIMININ TARİHSEL SÜRECİ VE BATI ÜLKELERİNİN POLİTİK YAKLAŞIMLARI 

 Remzi KIZIL 

Dicle Üniversitesi, e-mail: r.kizill2112@gmail.com 

Davut ADLIĞ 

 Dicle Üniversitesi, e-mail: davut.adlig@dicle.edu.tr 

Soykırım sözcüğü eski Yunanca  genos  (soy veya kabile) ve Latince  cide  (öldürmek) kelimelerinin birleştirilmesiyle 
oluşturulmuştur. Soykırım (genocide) sözcüğü ilk kez Raphael  Lemkin  tarafından II. Dünya Savaşı sırasında 

kullanılmıştır. Soykırım belirli bir etnik, ırksal, dini ya da ulusal grup üyelerinin bütününü ya da bir bölümünü ortadan 
kaldırmak amacıyla yok edilmesine denir. 9 Aralık 1948 tarihinde Birleşmiş Milletler Genel Kurulu, Soykırım Suçunun 
Engellenmesi ve Cezalandırılmasına İlişkin Sözleşmesi'nde soykırım terimi ilk kez onaylanıp ve hukuksal tanımını 
yapmıştır.   

1948’den beri İsrail, Filistin halkına karşı sistematik bir soykırım uygulamakta, bu halkı dünyadan izole etmekte, zülüm ve 
işkencelerin en acımasızını onlara uygulamaktadır. İsrail devletinin kurulduğu ilk günden beri başlayan zülüm günümüze 
kadar artarak devam etmektedir. 2023 Ekim ayında başlayan saldırılarla İsrail, ikinci dünya savaşından sonra meydana gelen 
en büyük katliam ve soykırımı tüm dünya halklarının gözü önünde gerçekleştirmektedir. Tüm bu katliamlar 
gerçekleştirilirken demokrasinin merkezi olarak bilinen batı ülkelerinin yönetimleri İsrail’e desteklerini bildirmektedir. Bu 
ülkelerin halklarının soykırıma karşı çıkması üzerine yönetimler ikiyüzlü tavırlar sergilemeye başladı. Bu çalışmada İsrail’in 
tarihsel süreç içerisinde Filistinde uyguladığı soykırım belgeler ışığında gün yüzüne çıkarılmakta ve Batı demokrasisinin 
aldatmacası ve ikiyüzlülüğü anlatılmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Soykırım, Filistin, Gazze, İsrail, Batı Demokrasisi . 

HISTORICAL PROCESS OF THE ISRAELI GENOCIDE AND THE POLITICAL APPROACHES OF 
WESTERN COUNTRIES 

The word genocide is formed by combining the ancient Greek word genos (race or tribe) and the Latin word cide (to 
kill). The word genocide was first used by Raphael Lemkin during World War II. Genocide is the annihilation 

intended to destroy, in whole or in part, a specific ethnic, racial, religious, or national group. On December 9, 1948, the 
United Nations General Assembly first approved and legally defined the term genocide in the Convention on the 
Prevention and Punishment of the Crime of Genocide. 

Since 1948, Israel has been systematically committing genocide against the Palestinian people, isolating them from the 
world, and subjecting them to the most brutal forms of cruelty and torture. The oppression, which began from the very 
first day of the establishment of the State of Israel, has continued to increase until today. With the attacks that began in 
October 2023, Israel is carrying out the largest massacre and genocide since the Second World War, in front of the eyes of 
all the world’s people. While all these massacres are being carried out, the governments of Western countries, known as 
the center of democracy, are declaring their support for Israel. As the people of these countries began to oppose the 
genocide, the governments started to display two-faced attitudes. This study uncovers the genocide committed by Israel in 
Palestine throughout the historical process, based on documented evidence, and discusses the deception and hypocrisy of 
Western democracy. 

Keywords: Genocide, Palestine, Gaza, Israel, Western Democracy. 

129



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

18. YÜZYIL DİYARBAKIR ŞER‘İYYE SİCİLLERİNDE KADININ 
HUKUKÎ, TOPLUMSAL VE EKONOMİK TEMSİLİ 

Hayrettin ELBİR
Dicle Üniversitesi, e-mail: elbirhayrettin@gmail.com 

Davut ADLIĞ
Dicle Üniversitesi, e-mail: davut.adlig@dicle.edu.tr 

Bu çalışma, 18. yüzyıla ait Diyarbakır şer‘iyye sicillerini kadın tarihçiliği açısından inceleyerek kadınların hukukî, 
toplumsal ve ekonomik görünürlüğünü bütüncül bir çerçevede ele almaktadır. Sicillerde boşanma, mehir, nafaka ve 

şiddet davaları gibi aile hukukuna ilişkin başvurular, kadınların Osmanlı hukuk sistemi içinde aktif hak arama pratiklerine 
sahip olduğunu ve çoğu durumda mahkemelerin kadın lehine koruyucu kararlar verdiğini göstermektedir. Kadınların 
yalnızca davacı değil, aynı zamanda şahitlik yapan, vekil tayin eden, mahalle ve komşuluk ilişkilerinde toplumsal rol 
üstlenen bireyler olarak kaydedilmeleri, Osmanlı taşra toplumunda etkin sosyal aktörler olduklarını ortaya koymaktadır. 
 
Ekonomik açıdan ise kadınların mülkiyet sahibi, borç veren, alacak tahsil eden ve çeşitli ticari işlemlere katılan bireyler 
olarak sicillere yansıdığı görülmektedir. Tereke kayıtları, kadınların ziynet eşyalarından taşınmaz mallara uzanan geniş bir 
mal varlığına sahip olduğunu ve ekonomik temsiliyetlerinin sınıfsal farklılıklarla belirlendiğini ortaya koymaktadır. Bu 
yönüyle çalışma, şer‘iyye sicillerinin Osmanlı kadınını yalnızca aile içi rollerle sınırlamayan; aksine hukukî bilinç, sosyal 
etkileşim ve ekonomik aktörlük bağlamında güçlü bir özne olarak konumlandırdığını göstermektedir.

Anahtar Kelimeler: Diyarbakır Şer‘iyye Sicilleri, Osmanlı Kadın Tarihi, Hukukî Temsil, Ekonomik Aktörlük, Mikro-Tarih.

THE LEGAL, SOCIAL, AND ECONOMIC REPRESENTATION OF WOMEN IN THE 18TH-
CENTURY DIYARBAKIR SHARI‘A COURT REGISTERS 

  

This study examines the 18th-century Diyarbakır Shari‘a Court Registers (Şer‘iyye Sicilleri) from the perspective of 
women's history, addressing the legal, social, and economic visibility of women within a holistic framework. 

Submissions to the registers concerning family law, such as cases of divorce, mahr (dower), alimony, and domestic violence, 
indicate that women actively exercised their right to seek justice within the Ottoman legal system, and that the courts 
often rendered protective decisions in favor of women. The fact that women were recorded not only as plaintiffs but also as 
witnesses, attorneys (proxies), and individuals who assumed social roles in neighborhood and community relations reveals 
them to be effective social actors in the Ottoman provincial society.

Economically, women are seen in the registers as property owners, creditors, debt collectors, and individuals participating 
in various commercial transactions. Inheritance records (tereke) demonstrate that women possessed a wide range of assets, 
from jewelry to real estate, and that their economic representation was shaped by class distinctions. In this respect, the 
study shows that the Shari‘a Court Registers position the Ottoman woman not merely as one confined to domestic roles, 
but rather as a powerful subject in the context of legal awareness, social interaction, and economic agency.

Keywords: Diyarbakır Shari‘a Court Registers, Ottoman Women’s History, Legal Representation, Economic Agency, 
Micro-History.  

130



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

“MIRINA NIVÎSKÊR” DI ROMANA KURDÎ DA: MÎNAKÊN OTOBÊS Û BÊZARÊN DINYALIGÊ  

Güneş KAN 

Mardin Artuklu Üniversitesi, e-mail:  rojxun@hotmail.com. 

Roland Barthes, di gotareke 1967an da nivîsî da li dor têkiliya nivîskêr û nivîsarê li ser desthilatdariya nivîskêr 
radiweste. Barthes, nêrîna edebiyatê ya tradîsyonel rexne dike ku nivîskêr wek tekane otorîteya nivîsarê û jêdera 

wateya wê dibîne. Ew, rola nivîskêr a tradîsyonel û hikûmraniya wî li ser nivîsarê red dike. Li gor wî dema nivîsar diçe ber 
xwîner nivîskar êdî nema tekane otorîte ye û berhemînerê wateya nivîsarê ye. Lewra wate ji aliyê xwîner ve jinûve tê 
hilberîn û di pêvajoya watedarkirinê da peywend û ziman bixwe jî roleke çalak dibînîn. Wateya nivîsarê ne ku li ser niyeta 
nivîskêr, bi hevkarîgeriya nivîsar û xwîner tê berhemanîn. Bi derketinapêş a xwîner û nivîsarê nivîskar dimire, bi gotineke 
berevajî mirina nivîskêr rê li ber “xwedêdana xwîner” vedike. Ji ber ku vegêr temsîlkarê nivîskêr e di nivîsarên edebî da 
mirina nivîskêr di heman demê da tê wateya mirina vegêr jî. Ev rewş di nivîsarên modernîst û postmodernîst da wek 
şikandin û sistkirina otorîteya vegêr yan jî qewitandina wî xuya dibe. Bi zeîfkirin yan jî qewitandina vegêr sehne dimîne ji 
gotarên karakteran û temsîlên zêhnê wan re. Bi vî awayî nivîsarên pir-dengî, pir-navendî, pir-wateyî derdikevin holê ku tê 
da xwîner ne ku bi arasteyîkirina vegêrekî giştzan ve xwebixwe rêya xwe dibîne û nivîsarê jinûve înşa dike. Di du romanên 
kurdî yên postmodernîst, Otobêsa Ciwanmerd Kulek û Bêzarên Dinyaligê ya Mem Zînistanî da jî rewşeke weha heye. Di van 
her du romanan da hîn di destpêkê da mirina nivîskêr pêk hatiye, di beşa ewil da nivîskarekî mirî yê xwekuştî pêşwaziya 
xwîner dike. Di her du romanan da vegêr pir kêm tê dîtîn, di nebûn yan kêmhebûna vegêr da meydan hema bibêje bi 
temamî ji gotar û temsîlên zêhnê karakteran ra hatiye hiştin ku bi awayekî yekser hatine nîşandan. Di her du berheman da 
hem bi awayekî rasteqîn û hem jî metaforîk mirîna nivîskêr hatiye îlankirin. Di vê xebatê da di peywenda têgiha “mirina 
nivîskêr” da dê romanên Otobês û Bêzarên Dinyaligê bên analîzkirin û şîrovekirin; bi mînakan behs ji xwekuştina nivîskêr bê 
bikin; bê destnîşankirink a deng û otorîteya temsîlkarê nivîskêr -vegêr- çawa hatiye sistkirin, vegêr ji vegêranê bi temamî 
nehatibe qewitandin jî ka zêhn û cîhana navxweyî ya karakteran çawa bêvegêr hatiye ragihandin. 

Bêjeyên Sereke: Mirina Nivîskêr, Otobês, Bêzarên Dinyaligê, Xwîner, Vegêr.   

“THE DEATH OF THE AUTHOR” IN KURDISH NOVELS: EXAMPLES OF OTOBÊS AND 
BÊZARÊN DINYALIGÊ  

In an essay he wrote in 1967, Roland Barthes focuses on the author's authority within the context of the relationship 
between author and text. Barthes criticizes the traditional understanding of literature that views the author as the sole 

authority and source of meaning in the text. He rejects the traditional role of the author and their absolute mastery over 
the text. According to him, when the text is presented to the reader, the author ceases to be the sole authority and 
meaning-maker of the text. Because meaning is reconstructed by the reader, and context and language themselves play an 
active role in the process of meaning-making. The meaning of a text is produced through the interaction between the 
reader and the text, independently of the author's intention. The death of the author occurs when the reader and the text 
come to the forefront; conversely, the death of the author gives rise to “the birth of the reader”. In literary texts, because 
the narrator is the author's representative, the author's death also signifies the narrator's death. This manifests in 
modernist and postmodernist texts as a weakening, breaking of the narrator's authority, or even expulsion of the narrator 
from the text. With the narrator weakened or dismissed, the stage is left to the characters' discourses and mental 
representations. In this way, multi-voiced, multi-centred, multi-meaning texts emerge, where the reader finds their own 
way and reconstructs the text, rather than being guided by a omniscient narrator. This situation is also seen in two 
postmodernist Kurdish novels, Otobês by Civanmerd Kulek and Bêzarên Dinyaligê by Mem Zînistanî. At the beginning of both 
novels, the author has already died; in the first chapter, a dead narrator who has committed suicide greets the reader. In 
both novels, where the narrator is scarcely present, the absence of the narrator or their minimal presence leaves the stage 

131



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

almost entirely to the direct presentation of the characters' discourses and mental representations. In both works, the 
author's death has been declared both literally and metaphorically. In this study, the novels Otobês and Bêzarên Dinyaligê will 
be evaluated and interpreted in the context of the concept of ‘the death of the author’; with examples referring to the 
narrator's suicide; it will be pointed out how the voice and authority of the author's representative – the narrator – is 
weakened, and how the characters' mental and emotional worlds are conveyed without the narrator, even though the 
narrator is not completely expelled from the narrative.  

Keywords: The Death of The Author, Otobês, Bêzarên Dinyaligê, The Reader, The Narrator. 

132



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

EPIPHANY AND EMANATION: NEO-PLATONIC ASCENT AND THE MODERNIST CRISIS OF 
TRUTH IN JAMES JOYCE’S “ARABY” 

Emrah Işık 

Batman University, e-mail: isik.emrah@batman.edu.tr

The aesthetic revolution of modernism emerged from the disappearance of inherited metaphysical certainties and the 
confrontation of the modern artist with the loss of transcendence. Among its greatest innovators, James Joyce turns 

this crisis into an aesthetic principle, combining spiritual longing with epistemological doubt. This paper aims to discuss 
the transition between Neo-Platonic metaphysics and modernism in Joyce’s “Araby”as a paradigmatic literary effort to 
reclaim meaning in a disenchanted world. Employing the philosophical continuum of Plotinus, Augustine, and Marsilio 
Ficino, it is asserted that Joyce's spirit secularized the Neo-Platonic ascent, transforming it freely into a modern perceptual 
and aesthetic awakening. The boy’s passing from the shadows of North Richmond Street into the bazaar recreates the 
Plotinus’s journey from ignorance to ultimate truth, nevertheless, his final epiphany overturns divine revelation and 
transforms enlightenment into the modern experience of disillusionment. The analysis, based on the leading Joyce 
scholars,  demonstrates how Joyce transformed the Neo-Platonic triad of emanation, ascent, and return into an act of 
internal recognition. Using the language of light, vision, and desire, Joyce transforms metaphysical transcendence into an 
aesthetic of perception in which the sacred survives only as a trace within consciousness. In this regard, the paper 
examines “Araby” as both the legacy and reversal of the Neo-Platonic search for truth, a modernist meditation upon truth 
following transcendence, where Joyce transforms metaphysical longing into an act of literary form and reidentify 
illumination as the art of seeing through absence. 
Keywords: Neo-Platonism, James Joyce, “Araby” , Modernist Aesthetics, Epiphany, Truth and Vision.  

133

mailto:isik.emrah@batman.edu.tr


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

  

THE CIVIL SERVANTS BORN IN BIGADIÇ DISTRICT RELATED TO THE SICILL-I AHVÂL 
REGISTERS 

                                                                                    

Ayşe IŞIK 

Batman University, e-mail: aysebalkayaa7@hotmail.com 

The Sicill-i Ahvâl Registers are one of the most significant archival sources that allow insight into the structure and 
functioning of the late Ottoman bureaucracy. This paper critically examines the personal and professional histories of 

Bigadiç-born civil servants using the records of the Sicill-i Ahvâl Registers. These documents demonstrates biographical 
information on paternal lineage, educational background, and administrative appointments, salaries and ranks, and even 
transfers, retirements, and deaths. Collecting and interpreting these records will show the social, economic, and 
educational traits of Bigadiç in light of the greater bureaucratic environment of the nineteenth and early twentieth century. 
Employing a prosopographical approach, the paper discusses how recruitment and promotion patterns, as well as 
geographical mobility, mirrored both the merits of individuals and the structural dynamics of the Ottoman administrative 
system. In this regard, the study shows that the Sicill-i Ahvâl Registers not only record bureaucratic procedures but may 
also serve as a mirror to local social mobility and cultural capital. Therefore, the registers become instruments that might 
help reconstruct the socio-historical fabric of the provincial Ottoman life for those interested in gaining insight into the 
manner in which state formation, education, and class identity intersected in the late imperial period. The paper aims to 
regard Bigadiç as a microcosm in which the relationship between provincial origin and bureaucratic career paths can be 
investigated in the modernizing Ottoman Empire. 
Keywords: Ottoman Bureaucracy,  Sicill-i Ahvâl Registers, Civil Servants, Bigadiç District, Prosopography.   

134

mailto:aysebalkayaa7@hotmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

OSMANLI ŞEHİR YAŞAMINDA CAMİLERİN EĞİTİM VE TOPLUMSAL   İŞLEVLERİ: 
DİYARBAKIR MELEK AHMED PAŞA CAMİİ ÖRNEĞİ 

Ömer KAYA 

Milli Eğitim Bakanlığı 

Davut ADLIĞ
Dicle Üniversitesi, e-mail: davut.adlig@dicle.edu.tr 

Osmanlı toplumunda camiler, ibadet mekânı olmanın ötesinde eğitim ve sosyal yaşamın merkezleri olarak işlev 
görmüştür. Diyarbakır’da Melek Ahmed Paşa Camii, hem mimari değeri hem de eğitim ve toplumsal işlevleriyle öne 

çıkmaktadır. Camii’nin kurucusu konusunda kaynaklar çelişkilidir; Ali Emîrî camiyi Melek Ahmed Paşa’ya atfederken, bazı 
tarihçiler sadrazam veya yüksek rütbeli yetkililerin etkili olabileceğini belirtir. Bu belirsizlik, camiyi yalnızca mimari bir yapı 
olarak değil, Osmanlı şehir yaşamı ve eğitim faaliyetlerinin yansıması olarak değerlendirmeyi gerekli kılmaktadır. Cami, 
sosyal, kültürel ve idari bağlamda araştırılması gereken önemli bir örnektir. 

Eğitim açısından bakıldığında, cami ve çevresindeki medrese, derslik ve kütüphaneler aracılığıyla hem dinî hem de ilmi 
eğitim verilmesi, caminin toplum içindeki rolünü pekiştirmiştir. Melek Ahmed Paşa Camii, imam ve müderrisler aracılığıyla 
yerel halkın eğitimine katkı sağlarken, cami avluları da öğrencilerin ve halkın sosyal etkileşim ve bilgi alışverişinde 
bulunduğu bir alan olarak işlev görmüştür. Bu yönüyle cami, Osmanlı şehirlerindeki eğitim ve toplumsal yapının 
bütünleşik bir göstergesi olarak değerlendirilebilir. Bu çalışmada belgeler ışığında Diyarbakır Melek Ahmed Paşa camisinde 
yapılan eğitim faaliyetleri üzerinde durulacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Osmanlı Devleti, Diyarbakır, Melek Ahmed Paşa, Camii, Eğitim. 

EDUCATIONAL AND SOCIAL FUNCTIONS OF MOSQUES IN OTTOMAN URBAN LIFE: THE 
CASE OF DİYARBAKIR MELEK AHMED PASHA MOSQUE 

In Ottoman society, mosques functioned not only as places of worship but also as centers of education and social life. In 
Diyarbakır, the Melek Ahmed Pasha Mosque stands out due to both its architectural significance and its educational and 

social functions. Sources present conflicting accounts regarding the founder of the mosque; while Ali Emîrî attributes it to 
Melek Ahmed Pasha, some historians suggest that a grand vizier or other high-ranking officials may have played a decisive 
role in its construction. This ambiguity necessitates evaluating the mosque not merely as an architectural structure but as a 
reflection of Ottoman urban life and educational activities. In this respect, the mosque constitutes an important example 
that should be examined within its social, cultural, and administrative context. 

From an educational perspective, the provision of both religious and scholarly instruction through the mosque and its 
surrounding madrasas, classrooms, and libraries reinforced the mosque’s role within society. The Melek Ahmed Pasha 
Mosque contributed to the education of the local population through imams and müderris, while its courtyards functioned 
as spaces for social interaction and the exchange of knowledge among students and the public. In this sense, the mosque 
can be regarded as an integrated representation of the educational and social structure of Ottoman urban life. This study 
focuses on the educational activities conducted at the Melek Ahmed Pasha Mosque in Diyarbakır in the light of historical 
documents. 

Keywords: Ottoman State, Diyarbakır, Melek Ahmed Pasha, Madrasa, Education.  

135



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

ÇAĞDAŞ HERMENÖTİK YAKLAŞIMLAR İLE KLASİK TEFSİR YÖNTEMLERİNİN İLİŞKİSİ 
ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME

 Murat AKTEPE 
Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi, e-mail: murat.aktepe@asbu.edu.tr

Bu araştırma, modern hermenötik düşünce ile klasik tefsir yöntemleri arasındaki anlam kurma biçimlerini 
karşılaştırmalı olarak incelemesini konu edinmektedir. Araştırmanın temel amacı, çağdaş yorum teorilerinin Kur’ân 

tefsirine ne ölçüde uygulanabileceğini, bu yaklaşımların İslamî yorum geleneğiyle hangi açılardan örtüştüğünü veya 
ayrıştığını ortaya koymaktır. Çalışmada nitel araştırma yöntemi benimsenmiş; hermenötik ve tefsir literatürü üzerinden 
metin merkezli, yorum odaklı bir çözümleme yapılmıştır. Klasik tefsir usulü içerisinde yer alan anlamın sabit ve 
değişmezliği, müfessirin içinde bulunduğu bilgi zemini ve vahyin ilâhî referansına dayalı yorum ilkeleri; modern dönem 
hermenötik anlayışların tarihselcilik, dilsel ve okuyucu merkezli anlam üretimi kavramlarıyla mukayese edilmiştir. Bu 
konuda özellikle Taberî, Zemahşerî Fahreddin Râzî ve İbn Kesîr gibi müfessirlerin tefsir metotları Martin Heidegger, Hans-
Georg Gadamer, Hans Blumenberg, E.D. Hirsch ve Paul Ricoeur gibi müelliflerin hermenötik anlayışlarıyla mukayese 
edilmiştir. Araştırma bulguları, klasik tefsir geleneğinin anlamın sınırlarını ilâhî kelamın bütünlüğü içinde belirlediğini, 
müfessirin görevinin bu anlamı tahrif etmeden ortaya çıkarmak olduğunu göstermektedir. Buna karşılık çağdaş hermenötik 
yaklaşımlar, anlamın durağan bir yapıdan ziyade tarihsel, dilsel ve kültürel bağlamlarda sürekli yeniden üretilen bir süreç 
olduğunu savunmaktadır. Her iki yaklaşımın ortak noktası, metnin çok katmanlı anlam potansiyelini kabul etmesi ve 
anlamın müfessir/yorumcu ile muhatap arasındaki etkileşimle şekillendiğini vurgulamasıdır. Elde edilen sonuçlar, tefsir 
ilminin yalnızca geleneksel kalıplar içinde değil, çağdaş düşünceyle etkileşim içinde gelişebileceğini göstermektedir. 
Hermenötik perspektif, Kur’ân yorumunda metodolojik yenilenmenin teorik zeminini oluşturmakta ve tefsir geleneğini 
çağdaş zihin dünyasına taşıma potansiyeli sunmaktadır. Dolayısıyla bu çalışma, hem klasik ilim mirasının sürekliliğini 
koruyan hem de modern anlam arayışlarına yön veren bir yorum modeli teklif etmektedir.

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Hermenötik, Anlam, Yorum, Kur’ân.

AN EVALUATION OF THE RELATIONSHIP BETWEEN CONTEMPORARY HERMENEUTICAL 
APPROACHES AND CLASSICAL TAFSIR METHODS

This study addresses the comparative examination of meaning-construction approaches in modern hermeneutical 
thought and classical tafsir methodologies. Its primary aim is to evaluate the applicability of contemporary 

interpretive theories to Qur’anic exegesis and to identify the areas in which these approaches converge with or diverge 
from the traditional Islamic exegetical heritage. A qualitative research design was employed, involving a text-centered, 
interpretation-focused analysis of both hermeneutical and tafsir literature. Classical tafsir methodology emphasizes the 
stability and invariability of meaning, the epistemic position of the exegete, and interpretation grounded in the divine 
reference of revelation, whereas contemporary hermeneutical approaches foreground historicity, linguistic structures, and 
reader-oriented meaning production. This study specifically compares the methodologies of classical exegetes such as al-
Tabari, al-Zamakhshari, al-Razi, and Ibn Kathir with the hermeneutical perspectives of Martin Heidegger, Hans-Georg 
Gadamer, Hans Blumenberg, E.D. Hirsch and Paul Ricoeur. Findings indicate that classical tafsir preserves the boundaries 
of meaning within the integrity of divine revelation, with the exegete’s role confined to unveiling this meaning without 
distortion. In contrast, contemporary hermeneutical approaches argue that meaning is not static but continuously 
reproduced within historical, linguistic, and cultural contexts. Both approaches, however, acknowledge the multi-layered 
potential of textual meaning and emphasize that interpretation emerges through the interaction between the exegete or 
interpreter and the audience. The results demonstrate that tafsir can evolve not only within traditional frameworks but also 
through engagement with contemporary thought. Hermeneutical perspectives provide a theoretical foundation for 
methodological renewal in Qur’anic exegesis and enrich classical tafsir traditions, enabling their integration into modern 

136



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

intellectual contexts. Consequently, this study proposes an interpretive model that preserves the continuity of the classical 
scholarly heritage while guiding modern approaches to meaning-making.

Keywords: Tafsir, Hermeneutics, Meaning, Interpretation, Qur’an. 

137



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

KÜRTÇE (KURMANCÎ) DERSİ: SORUNLAR VE ÇÖZÜM ÖNERİLERİ (ÖĞRETMEN 
GÖRÜŞLERİNE GÖRE)  

Kenan Bulut 
Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, e-mail: kenanbulut80@yyu.edu.tr  

Rozerin Aydın 
Muş Alparslan Üniversitesi, e-mail:  rozerin47400@gmail.com  

Dil zihnin aynası, kalbin tercümanı, milletlerin kimliği, kültürün aktarıcısı ve yaşamın anlamıdır. İnsanoğlunun 
yaşamında böylesine derin bir yer edinen dil, hiç kuşkusuz büyük bir muammadır aynı zamanda.  

Cumhuriyetin kuruluşundan bugüne, resmi statüde, Türkçe dışındaki dillerle eğitim yapılması ya da bu dillerin eğitiminin 
yapılması yasaklanmıştır. Türkiye’de Türkçeden sonra en çok konuşulan ana dili olan Kürtçe de bu dillerden biridir. Ancak 
2012 yılından itibaren Kürtçe (Kurmancî/Zazakî) dersinin sadece ortaokul kademesinde haftada iki saat seçmeli ders olarak 
okutulmasına yasal olarak olanak tanınmıştır. Böylece ilk defa Kürtçe öğretimi, devletin ulusal eğitim sistemine dâhil 
edilmiştir. Bu önemli bir adımdır ancak bunun tek başına ana dili eğitimi için yeterli olmadığı/olamayacağı açıktır. Dersin 
uygulama süreci ile ilgili birçok eksikliğin olduğu, paydaşlar (öğretmen-öğrenci-veli) tarafından dile getirilmektedir. Bu 
çalışmanın amacı, öğretmenlerin görüşlerinden hareketle seçmeli Kürtçe (Kurmancî) [1] dersinin uygulanışı ile ilgili 1

sorunların tespit edilmesi ve bu sorunların giderilmesine yönelik çözüm önerilerinin ortaya konulmasıdır. Çalışmada 
Kurmancî dersi öğretmenlerinin ne tür sorunlarla karşılaştıkları, sorunları nasıl çözdükleri ve daha farklı ne tür çözüm 
önerileri sundukları tespit edilmeye çalışılmıştır. 

Çalışmanın Önemi 

Bir dersin uygulama sürecinin daha sağlıklı ve nitelikli yürütülebilmesi için söz konusu dersin uygulama sürecinin nasıl 
olduğu, çıktılarının ne düzeyde olduğu, dersi yürüten öğretmenlerin ne tür sorunlarla karşılaştığı, öğrencilerin ya da 
velilerin dersi seçme amaçlarının ne olduğu, amaçları doğrultusunda yürütülüp yürütülmediğinin vb. konuların akademik 
çalışmalarla ortaya konulması gerekmektedir. Literatür incelendiğinde, 2012 yılından beri ortaokullarda seçmeli olarak 
okutulan Kurmancî dersinin uygulama durumu ile ilgili algılar, sınırlıklar, sorunlar ve çözüm önerileri ile ilgili çeşitli 
çalışmaların yapıldığı görülmektedir (Akın ve Araz, 2014; Karagöz, 2016; Karacan ve Kinay, 2016; Kurt ve Beltekin, 2020; 
Derince, 2021; Bilmez, Çağatay ve Arslan, 2022; Leinonen, 2022; Kurt, 2024; Geyik, 2025; Gökhan ve Bulut, 2025). Ancak 
söz konusu çalışmalar incelendiğinde öğretmen görüşlerinden hareketle ve Kurmancî dersinin uygulama sürecini her 
yönüyle inceleyen ve değerlendiren herhangi bir çalışmaya rastlanmamıştır. Bu durum bu çalışmanın çıkış noktasını 
oluşturmaktadır. 

Çalışmanın Amacı 

Bu çalışmanın amacı, öğretmenlerin görüşlerinden hareketle seçmeli Kürtçe (Kurmancî) dersinin uygulanışı ile ilgili 
sorunların tespit edilmesi ve bu sorunların giderilmesine yönelik çözüm önerilerinin ortaya konulmasıdır. Çalışmada 
Kurmancî dersi öğretmenlerinin ne tür sorunlarla karşılaştıkları, sorunları nasıl çözdükleri ve daha farklı ne tür çözüm 
önerileri sundukları tespit edilmeye çalışılmıştır.  

Bu genel amaç doğrultusunda aşağıdaki sorulara yanıt aranmıştır: 

Kürtçe (Kurmancî) dersinin öğretmenlerinin, dersin verilme şekli ve önemi; ders kitapları; dersin uygulanma sürecinde 
olanaklar; yöneticilerin ve diğer paydaşların, öğrencilerin, ailelerin/velilerin derse ve dersin öğretmenlerine yaklaşımları ile 
ilgili görüşleri nelerdir? 

Yöntem 

 Metnin bundan sonraki kısmında “Kurmancî” olarak ifade edilecektir1

138

mailto:kenanbulut80@yyu.edu.tr
mailto:rozerin47400@gmail.com


III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

Nitel araştırma yaklaşımına uygun olarak tasarlanan bu çalışma, durum çalışmasına (case study) göre yürütülmüştür. 
Araştırmanın çalışma grubunu Milli Eğitim Bakanlığına (MEB) bağlı okullarda görev yapan 8 Kurmancî dersi öğretmeni 
oluşturmaktadır. Veri toplama aracı olarak araştırmacılar tarafından geliştirilen Kurmancî Dersinin Uygulanışı ile İlgili Öğretmen 
Görüşleri Formu (EK-1) kullanılmıştır. Veriler içerik analiziyle çözümlenmiş, değerlendirilmiş ve yorumlanmıştır. Çalışmada 
elde edilen veriler bulgular bölümünde tablolar halinde sunulmuştur.  

Sonuç 

Çalışmanın sonuçları bir bütün olarak değerlendirildiğinde, Kurmancî dersinin Türkiye’de ana dili öğretimi kapsamında 
karşılaştığı sorunların büyük ölçüde yapısal, kurumsal, pedagojik ve sosyo-kültürel eksikliklerden ve politik kaygılardan 
kaynaklandığı görülmektedir. Buna göre dersin seçmeli statüde olması, materyal ve dijital içerik eksikliği, müfredatın 
güncel olmaması, öğretmen sayısının son derece yetersiz olması, yönetimsel tutarsızlıklar sürecin verimliliğini sınırlayan 
temel engellerdir. Öğrencilerin ve velilerin potansiyel ilgilerinin olduğu göz önüne alındığında eksikliklerin giderilmesi, 
uygun koşulların sağlanması durumunda Kurmancî dersinin nitelikli bir ana dili öğretimine hizmet etmesi mümkün 
gözükmektedir. 

Bu çalışma, Kurmancî dersinin nitelikli bir şekilde yürütülmesi ve dil öğretiminin güçlendirilmesi için bütüncül, kapsayıcı ve 
sürdürülebilir bir eğitim politikasına ihtiyaç olduğunu ortaya koymaktadır. Dilin kültürel ve toplumsal boyutu dikkate 
alındığında, Kurmancî öğretiminin güçlendirilmesi pedagojik bir iyileştirme getirmekle kalmayacak aynı zamanda toplumsal 
bir ihtiyacın giderilmesini de sağlayacaktır. 

Elde edilen sonuçlar, literatürde yer alan benzer çalışmaların sonuçlarıyla karşılaştırılarak tartışılmıştır. Çalışmanın 
sonunda ilgili kurum ve kuruluşlara, kişilere, yöneticilere, velilere yönelik çeşitli önerilere yer verilmiştir. 

KURDISH (KURMANJI) COURSE: CHALLENGES AND PROPOSED SOLUTIONS 
(ACCORDING TO TEACHER PERSPECTIVES) 

L anguage is the mirror of the mind, the interpreter of the heart, the identity of nations, the transmitter of culture, and 
the meaning of life. Having such a profound place in human life, language is undoubtedly also a great enigma. 

Since the establishment of the Republic of Turkey, providing education in languages other than Turkish or offering 
instruction in these languages in an official capacity has been prohibited. Kurdish, which constitutes the most widely 
spoken mother tongue in Turkey after Turkish, is among these languages. However, since 2012, Kurdish (Kurmanji/Zazaki) 
has been legally permitted as an elective course at the secondary school level, with two hours of instruction per week. This 
development marks the first formal inclusion of Kurdish education within the state’s national education system. While this 
represents a significant milestone, it is evident that, on its own, it is insufficient for comprehensive mother tongue 
education. Numerous shortcomings in the implementation process of the course have been reported by key stakeholders, 
including teachers, students, and parents. 

Importance of the Study 

For a course to be implemented in a healthier and more effective way, academic studies are needed to reveal aspects such as 
how the course is implemented, the level of its outcomes, the problems encountered by the teachers conducting the course, 
the reasons why students or parents choose the course, and whether it is being conducted in line with those reasons. A 
review of the literature reveals that various studies have been conducted since 2012 regarding perceptions, limitations, 
problems, and proposed solutions related to the implementation of the Kurmancî course, which has been offered as an 
elective in middle schools (Akın and Araz, 2014; Karagöz, 2016; Karacan and Kinay, 2016; Kurt and Beltekin, 2020; 
Derince, 2021; Bilmez, Çağatay and Arslan, 2022; Leinonen, 2022; Kurt, 2024; Geyik, 2025; Gökhan and Bulut, 2025). 
However, upon reviewing the studies in question, no research was found that comprehensively examined and evaluated the 
implementation process of the Kurmancî lesson, based on teachers' opinions. This situation forms the starting point of this 
study. 

139



III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ ÖZETLER

Purpose of the Study 

The aim of this study is to identify the problems related to the implementation of the elective Kurdish (Kurmancî) course 
based on the opinions of teachers, and to propose solutions to address these problems. The study attempts to determine 
the types of problems encountered by Kurmancî course teachers, how they solve these problems, and what other solutions 
they offer. 

In line with this general objective, the following questions were addressed: 

What are the opinions of the teachers of the Kurdish (Kurmanji) course regarding the method and importance of the 
course; the textbooks; the opportunities in the course implementation process; and the approaches of the administrators 
and other stakeholders, students, families/parents to the course and the teachers? 

Method 

Designed within a qualitative research framework, this study adopts a case study approach. The study group comprises 
eight Kurmanji course teachers employed in schools affiliated with the Ministry of National Education (MEB). Data were 
collected using the Teacher Perspectives Form on the Implementation of the Kurmanji Course which was developed by the 
researchers. The collected data were analyzed through content analysis, evaluated, and interpreted accordingly. 

Conclusion 

When the results of the study are evaluated as a whole, it is seen that the problems encountered by the Kurmanji course 
within the scope of mother tongue education in Turkey largely stem from structural, institutional, pedagogical, and socio-
cultural deficiencies, as well as political concerns. Accordingly, the fact that the course is elective, the lack of materials and 
digital content, the outdated curriculum, the extremely insufficient number of teachers, and administrative inconsistencies 
are the main obstacles limiting the effectiveness of the process. Considering the potential interest of students and parents, 
it seems possible for the Kurmanji course to serve as a high-quality mother tongue education if these deficiencies are 
addressed and appropriate conditions are provided. 

This study reveals the need for a holistic, inclusive, and sustainable educational policy to ensure the effective 
implementation of Kurmanji language instruction and to strengthen language teaching. Considering the cultural and social 
dimensions of the language, strengthening Kurmanji language instruction will not only bring about pedagogical 
improvement but also address a societal need.  

The results obtained are discussed by comparing them with the results of similar studies in the literature. The study 
concludes with various recommendations for relevant institutions, organizations, individuals, administrators, and parents.

 

 

140


	III. SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ
	ÖZETLER/ABSTRACTS
	Diyarbakır-2025
	İÇİNDEKİLER/CONTENTS
	Roman û Bedilîyayîşê Sosyopolîtîkî: "Zarokên Ber Çêm" û "Çê Qemerê Kejî”
	KurdIsh Novels and SocIopolItIcal Changes In the AxIs of the Novels “Zarokên Ber Çêm” and “Çê Qemerê Kejî”
	Nur Hadisinin Metin ve Senet Yönünden Tenkidi
	CrItIcIsm of the HadIth of Nur In Terms of Text and Source
	İSLAM HUKUKUNDA NAMAZ, ORUÇ VE HAC AÇISINDAN ÇOCUĞUN SORUMLULUĞU
	The ResponsIbIlIty of the ChIld In Terms of Prayer, FastIng, and PIlgrImage In IslamIc Law
	HALKLA İLİŞKİLER KAVRAMINA YÖNELİK ALGI VE YENİ BİR İSİM DENEMESİ: “KAMUSAL İLİŞKİLER”
	PERCEPTION TOWARDS THE CONCEPT OF PUBLIC  RELATIONS AND A NEW NAME ESSAY: ‘PUBLIC RELATIONS’
	Bavyera Eyaletinde İslam Din Derslerinin Gelişim ve Değişim Süreci
	USÛL-İ HAMSENİN TEŞEKKÜLÜNDE AHLAKÎ BOYUT
	MORAL DIMENSION IN THE FORMATION OF THE USUL-I HAMSE
	MÜTENEBBÎ'NİN ŞİİRLERİNDE YABANCILAŞMA (İĞTİRÂB) TEMASI
	İlahi Hitapta Ses ve Anlam Bütünlüğü: Alak Sûresi Örneğinde Bedî Sanatlarının Anlamı İnşa Etmedeki Rolü
	The UnIty of Sound and MeanIng In the DIvIne DIscourse: The Role of the FIgures of Badīʿ In ConstructIng Meaning In Sūrat al-ʿAlaq
	NÜZÛL DÖNEMİ SONRASI OLAYLARIN AYETLERLE İLİŞKİLENDİRİLMESİ: İBN KESÎR’İN EL-BİDÂYE VE’N-NİHÂYE ÖRNEĞİ
	THE ASSOCIATION OF QUR’ANIC VERSES WITH POST-REVELATION EVENTS: THE CASE OF IBN KATHĪR’S AL-BIDĀYA WA’L-NIHĀYA
	Kur’an’da Söz ve Davranışta Nezaket: Lokmân 19, İsrâ 23 ve Kasas 55 Ayetleri Üzerine Tematik Bir İnceleme
	PolIteness In Speech and BehavIor In the Qur’an: A Thematic AnalysIs of Luqmān 19, al-Isrāʾ 23 and al-Qaṣaṣ 55
	Kusurlulukta Hikmet: Tasavvuf Estetiği ve Wabi-sabi Felsefesi Üzerine Karşılaştırmalı Bir İnceleme
	WIsdom In ImperfectIon: A ComparatIve Study on Tasawwuf AesthetIcs and WabI-sabI PhIlosophy
	Erken Dönem İbadiyyede Kader Anlayışı: Câbir Bin Zeyd Örneği
	The Concept of PredestInatIIon In Early IbadIyya: The Case of Jābir ibn Zayd
	Molla Muhammed Sadık Öztürk ve Felsefetu’l-insan alâ lisani’l-Kur’ân Adlı Eseri
	Molla Muhammed Sadık Öztürk and HIs Work tItled Felsefetu’l-insan alâ lisani’l-Kuran
	eş-Şamakmakiyye Adlı Kasidede Darb-ı Mesel Kullanımı
	The Use of Proverbs (Darb al-Mathal) In the Qaṣīda al-ShamqamāqIyya
	Eşʿarî’nin Makâlât’ı Bağlamında Mezheplerin Çoklu Aidiyetli Yapısı
	The MultI-IdentIty Structure of Sects In the Context of al-Ashʿarī’s Maqālāt
	İSLAM DÜŞÜNCESİNDE VARLIĞIN ÖRGÜSÜ OLARAK ZAMAN
	TIME AS THE WEAVE OF EXISTENCE IN ISLAMIC THOUGHT
	DİYARBEKİR VİLAYETİ VE ÇEVRESİNDE BELEDİYECİLİK FAALİYETLERİNİN BAŞLAMASI
	START OF MUNICIPALITY ACTIVITIES IN AND AROUND DİYARBEKIR PROVINCE
	Aday Din Görevlilerinde Psikolojik Dayanıklılık ve Merhamet
	PsychologIcal ResIlIence and CompassIon In CandIdate RelIgIous Personnel
	SÜRYANİ DİN EĞİTİMİNDE DİL EĞİTİMİNİN ÖNEMİ
	THE IMPORTANCE OF LANGUAGE EDUCATION IN ASSYRIAN RELIGIOUS EDUCATION
	HAVAALANI ÇALIŞANLARININ YATIRIM KARARLARINI ETKILEYEN FAKTÖRLER: DAVRANIŞSAL FINANS PERSPEKTIFIYLE ANALİZİ
	Factors InfluencIng the Investment DecIsIons of AIrport Employees: An AnalysIs from a Behavioral FInance PerspectIve
	ESG Perspektifinden Küresel Havayolu Şirketlerinin Sürdürülebilirlik Performanslarının Karşılaştırmalı Analizi
	A ComparatIve AnalysIs of the SustaInabIlIty Performance of Global AIrlInes from an ESG PerspectIve
	SİVİL HAVACILIK KONULU YÜKSEK LİSANS TEZLERİNİN DOKÜMAN ANALİZİ
	DOCUMENT ANALYSIS OF MASTER'S THESIS ON CIVIL AVIATION
	Hint Alt Kıtası Ders Meclislerinde ‘Öteki’: Enver Şâh el-Keşmîrî’nin Sünen-i Ebî Dâvûd Emâlîsi’ndeki Eleştirilerden Hareketle
	The ‘Other’ In the Lesson AssemblIes of the IndIan SubcontInent: An AnalysIs Based on the CrItIcIsms In Anwar Shāh al-Kashmīrī’s Amālī ‘alā Sunan-i Abī Dāwūd
	SÜYÛTÎ’YE GÖRE MÜFESSİRİN BİLMESİ GEREKEN İLİMLER BAĞLAMINDA BELLİ BAŞLI MÜFESSİRLER
	Diyanet İşleri Başkanlığı'na Bağlı 4-6 Yaş Grubu Kur’an Kursları Öğrencilerinde Dini Duygunun Oluşumu
	The FormatIon of RelIgIous SentIment In 4-6 Year Old Quran Course Students AffIlIated wIth the PresIdency of RelIgIous AffaIrs
	Yasin Suresi’ndeki (13-27) Mevzu Bahis Elçiler Kim? (Klasik İslam Tarihi ve Tefsir Kaynaklarına Göre)
	Who are the Messengers In Surah YasIn (13-27)?  (AccordIng to ClassIcal IslamIc HIstory and TafsIr Sources)
	ARAPÇA'NIN MODERN İSLAM İKTİSAT İLMİNİN ISTILAHINI TÜRETİMİNDEKİ İMKÂNI
	THE ISSUE OF DERIVING THE TERMS OF MODERN ISLAMIC ECONOMICS FROM ARABIC
	Şiirlerinde Sâlikler Toplumunun Özellikleri: Ebû Hıraş Örneğinde Hüzeylilerde Koşu ve Kaçış Teması
	The Features of the SaʿalIk SocIety In TheIr Poetry: The Theme of RunnIng and Escape among the HudhaylItes – The Case of Abū KhIrāsh
	Bikaranîna Daçekên Kurdî di Memê Alan da (Memê Alan'da Edatların Kullanımı)
	Uses of PreposItIons In Memê Alan
	Münekkid Hadisçilerin Kısmî Cerh Uygulamaları: Zaptın Tespitinde Kaynağın Rolü
	Cüceloğlu’nun Kitaplarında Sağlıklı ve Sağlıksız Aile Profilleri ve Dini İnanç Gelişimine Yansıması
	Healthy and Unhealthy FamIly ProfIles In Cüceloğlu's Books and TheIr ReflectIon In RelIgIous BelIef Development
	Mushaf İmlasına Tevkîfî Yaklaşım: Zerkeşî’nin el-Burhân’ı Örneği
	A Tawqīfī Approach to Mushaf Orthography: A Study on al-Zarkashī’s al-Burhān
	DİN KÜLTÜRÜ VE AHLAK BİLGİSİ DERSİ ÖĞRETİM PROGRAMLARINDA DOĞAL AFETLER
	NATURAL DISASTERS IN THE CURRICULUM OF RELIGIOUS CULTURE AND MORAL KNOWLEDGE COURSES
	Travmatik durumlarla başa çıkmada dini inanç ve tutumların rolü (İtalya örneği)
	The role of relIgIous belIefs and attItudes In copIng wIth traumatIc events (Sample of Italy)
	Afrika Arap Şiirinde Ulusal Kimlik ve Aidiyet: İbrahim el-Mâlî Şiirinin Kültürel Eleştiri Bağlamında İncelenmesi
	NatIonal IdentIty and BelongIng In AfrIcan ArabIc Poetry: An ExamInatIon of IbrahIm al-MalI’s Poetry wIthIn the Context of Cultural CrItIque
	Diyarbakır Alevilerinde Ölümle İlgili İnanış, Adet ve Pratikler
	BelIefs, Customs and PractIces ConcernIng Death Among Dİyarbakır AlevIs
	Yezidiliğin Viranşehir’deki Dinsel ve Kültürel Yansımaları
	RelIgIous and Cultural ReflectIons of YazIdIsm In Vİranşehir
	Arapçanın Mısır Lehçesindeki Eski Mısır Diline Ait Kelimeler
	Words of the AncIent EgyptIan Language In the EgyptIan DIalect of ArabIc
	İnsanın Tanrılaşması mı, Tanrı’nın Ölümü mü? Nietzsche’nin Feuerbachçı Mirası Üzerine
	The DeIfIcatIon of Man or the Death of God? On NIetzsche's FeuerbachIan Legacy
	Kıraat İhtilaflarının “Ma‘nâ-yı Evvel” (Birincil Anlam) Tartışmalarına Katkısı: Kur’ân Metninde Semantik Zenginliğin Dil Felsefesi Açısından İncelenmesi
	The ContrIbutIon of ReadIng DIsputes to the “Ma'nā-yı Evvel” (Primary Meaning) DIscussIons: An ExamInatIon of the SemantIc RIchness In the Qur'anIc Text In Terms of PhIlosophy of Language.
	Hanbelîlikte Emr bi’l-Ma‘rûf ve Nehiy ani’l-Münker İlkesi: el-Hallâl Örneği
	The PrIncIple of Amr bi’l-Ma‘rūf wa Nahy ‘ani’l-Munkar In HanbalIsm: The Example of al-Hallāl
	TARİHİ İNCELEMELERDE İŞLEVSEL BİR ARAÇ OLARAK TEMESSÜL ŞİİRLERİ
	THE USE OF "TEMESSUL" POETRY AS A FUNCTIONAL TOOL IN HISTORICAL ANALYSIS
	SÜNNET BAĞLAMINDA ÇOCUK EĞİTİMİNDE OYUNLAR -Hz. Peygamber Dönemi ve Günümüz Mukayesesi-
	GAMES IN CHILD EDUCATION IN THE CONTEXT OF CIRCUMCISION - A Comparison Between the Period of the Prophet Muhammad and Today -
	ADLİ MUHASEBEDE YAPAY ZEKA VE BLOKZİNCİR TEKNOLOJİLERİNİN ENTEGRASYONU: HİLE ÖNLEME VE KANIT YÖNETİMİ ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME
	INTEGRATION OF ARTIFICIAL INTELLIGENCE AND BLOCKCHAIN TECHNOLOGIES IN FORENSIC ACCOUNTING: AN ASSESSMENT ON FRAUD PREVENTION AND EVIDENCE MANAGEMENT
	Platon’un Diyaloglarında Dua Anlayışı
	The Concept of Prayer In Plato’s DIalogues
	BİR AYETTE YER ALAN İSTİKAMET KAVRAMININ HADİSLER IŞIĞINDA TAHLİLİ
	AnalysIS of the Concept of IstIqamah (Steadfastness) Found In a QuranIc Verse, In the LIght of HadIths
	Hz. Peygamber’in, “Kim arkasında bakıma muhtaç kişiler bırakırsa, onların sorumluluğu bize aittir” Hadisi Bağlamında Dezavantajlıların Sosyal Güvenliğine Yaklaşımı
	The Prophet's Approach to SocIal SecurIty for the DIsadvantaged In the Context of the HadIth: "Whoever leaves behInd those In need of care, theIr responsIbIlIty rests wIth us"
	FELSEFÎ DANIŞMANLIKTA TEMEL İLKELER
	FUNDAMENTAL PRINCIPLES IN PHILOSOPHICAL COUNSELING
	Kayıp Aydınlanma-Bedâiu’s-sanâi Kavşağında Fıkıh-Tarih İlişkisi Üzerine
	On the RelatIonshIp between FIqh and HIstory at the JunctIon of the Lost EnlIghtenment-Bedāiu’s-sanāi‘
	Annelik Dini: Annelik Pratiklerinin Dinsel İçerimleri
	The RelIgIon of Motherhood: The RelIgIous ImplIcatIons of MotherIng PractIces
	Geçmişten Günümüze Aile Kavramı ve İslam Dininin Aileye Bakışı
	EnglIsh TItle: From Past to Present: The Concept of FamIly and Islam’s PerspectIve on the FamIly
	Çevre Sorunlarının Psikolojik İyi Oluş Üzerine Etkisi
	The Impact of EnvIronmental Problems on Psychological Well-beIng
	Din Eğitiminin Tüketim Çağı Bireylerini Üretkenliğe Teşvik Fonksiyonu
	The FunctIon of RelIgIous EducatIon to Encourage ProductIvIty In the Consumer Era
	Abdullah Sirâceddîn'in Hadis Usulü Şerhciliği
	Abdullah Siraj al-Din’s Commentary Approach In HadIth Methodology
	Arap-İsrail Savaşlarının Teolojik ve Diplomatik Arka Planı
	The TheologIcal and DIplomatIc Background of the Arab-IsraelI Wars
	19. yy. Osmanlısında Taşradan Bir Nüfus Memurunun Kaleminden Bir Tebrikiyye Örneği
	An Example of CongratulatIons from the Pen of a ProvIncIal CIvIl Registrar In the 19th Century Ottoman EmpIre
	Hıristiyan Sinemasında Kefaret Teması ve Kurtuluş Anlatısı
	The Theme of Atonement and the NarratIve of SalvatIon In ChrIstIan CInema
	Erken Cumhuriyet İdeolojisinde Batıcılık Akımının Fikrî Mirası
	The Intellectual Legacy of the WesternIsm Movement In Early RepublIcan Ideology
	İslâm Hukukunda Sedd-i Zerâi‘ İlkesi ile Türk Hukukunda Önleyici Tedbir Anlayışının Karşılaştırmalı Analizi
	A ComparatIve AnalysIs of the PrIncIple of Sadd al-Dhara’I In IslamIc Law and the Concept of PreventIve Measures In TurkIsh Law
	İSLAM HUKUKUNDA BOŞANMA ÖNCESİ SULH GİRİŞİMİNİN DEĞERLENDİRİLMESİ VE BUNUN ŞART KILINMASI
	An EvaluatIon of Pre-DIIvorce ReconcIlIatIon Efforts and TheIr RequIrement In IslamIc Law
	İMAM BAKILLÂNÎ’NİN “EL-İNSAF” İSİMLİ ESERİ BAĞLAMINDA KUR’AN SAVUNUSU
	DEFENSE OF THE QUR'AN IN THE CONTEXT OF IMAM BAKILLANI'S WORK "EL-INSAF"
	MÜSNED-İ EBÛ HÜREYRE (R.A) (TEKRARLARINDAN ARINDIRILMIŞ EBÛ HÜREYRE HADİSLERİ) ESERİNİN İLMÎ DEĞERİ
	The Scholarly Value of Musnad of Abū Hurayrah (A Collection of Abū Hurayrah’s Ḥadīths Purified from Repetitions)
	Sosyal Hızlanma ve Performans Toplumu Bağlamında Dinlenmenin İmkânsızlığı
	The ImpossIbIlIty of Rest In the Context of SocIal AcceleratIon and the Performance SocIety
	EL-CEZÎRE’DE ŞÂFİÎLİĞİN YAYILIŞI: ABBÂSÎ DÖNEMİNE UZANAN TARİHÎ ARKA PLAN
	THE SPREAD OF SHĀFİʿİSM IN AL-JAZĪRA: THE HISTORICAL BACKGROUND EXTENDING TO THE ABBASID PERIOD
	İlk Dönem İslam Coğrafyacılığını Geliştiren Dini Etkenler
	RelIgIous Factors ContrIbutIng to the Development of Early IslamIc Geography
	KUR’AN’A GÖRE “İLÂHÎ SÖZLEŞME AHLAKININ” BİREYSEL VE TOPLUMSAL HAYATA YÖN VERMEDEKİ ETKİSİ
	THE EFFECT OF THE "ETHICS OF THE DIVINE COVENANT" ON SHAPING INDIVIDUAL AND SOCIAL LIFE ACCORDING TO THE QUR'AN
	Osmanlı Taşrasında Kadınların Hukuk Mücadelesi: İnegöl Kazasında Dul Kadınların Yeniden Evlenmesine Yönelik Engeller ve Mahkeme Süreçleri
	Women’s Legal Struggle In the Ottoman ProvInces: Obstacles and Court Processes RegardIng the RemarrIage of WIdows In the DIstrIct of Inegöl
	Koruyucu Ailenin, Kurum Bakımına Kıyasla Çocukların Dini Sosyalleşmesine Etkileri
	The Effects of Foster Care on ChIldren's RelIgIous SocIalIzatIon Compared to InstItutIonal Care
	Es-Semânînî’nin Dilbilim Alanındaki Katkıları
	Al-Thamānīnī and HIs ContrIbutIons to LInguIstic StudIes
	Athanasius of Balad Mantığa Girişi: Süryani Aristotelesçilikte Ders Metni, Çeviri Geleneği ve Kıyas Öğretisi
	AthanasIus of Balad's IntroductIon to LogIc: A SyrIac Textbook In ArIstotelIanIsm, the TranslatIon ContInuum, and the SyllogIstIc DoctrIne
	Katılım Bankacılığı ile Konvansiyonel Bankacılık Arasında İnce Sınır: Faizsiz Finansın Güvenilirliği Üzerine Bir Tartışma
	The ThIn LIne Between PartIcIpatIon BankIng and ConventIonal BankIng: A Debate on the CredIbIlIty of Interest-Free FInance
	İngiliz Şarkiyatçı David George Hogarth’ın Arabistan Coğrafyası, Araplar, İslam Dini ve Hz. Muhammed (SAV) Hakkındaki Görüşleri
	The VIews of BrItIsh OrIentalIst DavId George Hogarth on the Geography of ArabIa, the Arabs, the IslamIc RelIgIon, and the Prophet Muhammad (SAW)
	Abdullah Sirâceddîn'in Hadis Usulü Şerhciliği
	Abdullah SIrâceddīn’s Commentary Methodology In HadIth PrIncIples
	Sessiz Bir Hikmet: Molla Musa Celâlî el-Bazîdî (1938–2021)
	A SIlent WIsdom: Molla Musa JalalI al-BazIdI (1938–2021)
	Katılım Bankacılığı ile Konvansiyonel Bankacılık Arasında İnce Sınır: Faizsiz Finansın Güvenilirliği Üzerine Bir Tartışma
	The ThIn LIne Between PartIcIpatIon BankIng and ConventIonal BankIng: A Debate on the CredIbIlIty of Interest-Free FInance
	Muhaddislerin Hafıza Güçlendirme Yöntemleri Üzerine Psiko-Pedagojik Bir Analiz
	A Psycho-PedagogIcal AnalysIs of the Memory-Enhancement Methods of the HadIth Scholars
	İBN EBÎ ÖMER EL-ADENÎ VE EL-ÎMÂN İSİMLİ ESERİ
	Namazların Rekât Sayılarının Belirlenmesi Bağlamında Hz. Peygamber’in Teşrî Yetkisi
	The LegIslatIve AuthorIty of the Prophet Muhammad In DetermInıng the Number of Rak‘ahs In Prayers
	Çok Kültürlü Hastane Ortamlarında Müslüman Manevi Danışman- Danışan Etkileşiminde Cinsiyet Rolleri, Mahremiyet Algısı ve Etik Sınırlar
	Gender Roles, PerceptIons Of PrIvacy, And EthIcal Boundaries In MuslIm Chaplain–PatIent Encounters In MultIcultural HospItal SettIngs
	Amerika’da Yeni Nesil Müslüman Topluluk İnşası: Center DC Örneği
	BuIldIng a New GeneratIon of MuslIm CommunItIes In AmerIca: The Case of Center DC
	REDEFINING SECULARISM IN ERDOĞAN’S TÜRKİYE: THE TRANSITION FROM ASSERTIVE TO PASSIVE SECULARISM
	Tematik Kur’an Tercümeleri ve Mühtediler Arasındaki Dönüştürücü Rolü: Amerika Birleşik Devletleri’nde The Clear Qur’an Örneği
	ThematIc Qur’an TranslatIons and TheIr TransformatIve Role Among Reverts: A Study of The Clear Qur’an In the UnIted States
	Tefsirde İbn Abbas’tan 100 Kadar mı Rivayet Geldi?
	Are There About 100 NarratIons from Ibn Abbas In The ExegesIs?
	Osmanlı Devleti’nde servet Eşitsizliği Alanı Olarak Emlak Edinimi: 18. Yüzyıl Diyarbekir Kadı Sicillerine Göre
	Property AcquIsItIon as a SIte of Wealth InequalIty In the Ottoman EmpIre: Based on 18th-Century Diyarbekir QadI RegIsters
	İbnü’l-Vennân’ın eş-Şamakmakiyye Kasidesinde Hikmetin Şiirsel İnşası
	The PoetIc ConstructIon of WIsdom In Ibn al-Vennān’s al-Shamakmakiyya QasIda
	مكانة اللغة العربية وصمودها في شبه القارة الهندية (خلال الاحتلال البريطاني)
	The Status and ResIlIence of the ArabIc Language In the IndIan SubcontInent DurIng the British OccupatIon))
	GÖSTERİŞÇİ TÜKETİM VE YEMEK: YEME PRATİKLERİNİN BESLENMEDEN STATÜ İFADESİNE GEÇİŞİ ÜZERİNE SOSYOLOJİK BİR DEĞERLENDİRME
	CONSPICUOUS CONSUMPTION AND FOOD: A SOCIOLOGICAL ASSESSMENT OF THE TRANSITION OF EATING PRACTICES FROM NUTRITION TO STATUS EXPRESSION
	İSRAİL SOYKIRIMININ TARİHSEL SÜRECİ VE BATI ÜLKELERİNİN POLİTİK YAKLAŞIMLARI
	HISTORICAL PROCESS OF THE ISRAELI GENOCIDE AND THE POLITICAL APPROACHES OF WESTERN COUNTRIES
	18. YÜZYIL DİYARBAKIR ŞER‘İYYE SİCİLLERİNDE KADININ HUKUKÎ, TOPLUMSAL VE EKONOMİK TEMSİLİ
	THE LEGAL, SOCIAL, AND ECONOMIC REPRESENTATION OF WOMEN IN THE 18TH-CENTURY DIYARBAKIR SHARI‘A COURT REGISTERS
	“MIRINA NIVÎSKÊR” DI ROMANA KURDÎ DA: MÎNAKÊN OTOBÊS Û BÊZARÊN DINYALIGÊ
	“THE DEATH OF THE AUTHOR” IN KURDISH NOVELS: EXAMPLES OF OTOBÊS AND BÊZARÊN DINYALIGÊ
	EpIphany and EmanatIon: Neo-PlatonIc Ascent and the ModernIst CrIsIs of Truth In James Joyce’s “Araby”
	The CIvIl Servants Born In BIgadIç DIstrIct Related to the SIcIll-I Ahvâl RegIsters
	OSMANLI ŞEHİR YAŞAMINDA CAMİLERİN EĞİTİM VE TOPLUMSAL   İŞLEVLERİ: DİYARBAKIR MELEK AHMED PAŞA CAMİİ ÖRNEĞİ
	EDUCATIONAL AND SOCIAL FUNCTIONS OF MOSQUES IN OTTOMAN URBAN LIFE: THE CASE OF DİYARBAKIR MELEK AHMED PASHA MOSQUE
	ÇAĞDAŞ HERMENÖTİK YAKLAŞIMLAR İLE KLASİK TEFSİR YÖNTEMLERİNİN İLİŞKİSİ ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME
	An EvaluatIon of the RelatIonshIp Between Contemporary HermeneutIcal Approaches and ClassIcal TafsIr Methods
	KÜRTÇE (KURMANCÎ) DERSİ: SORUNLAR VE ÇÖZÜM ÖNERİLERİ (ÖĞRETMEN GÖRÜŞLERİNE GÖRE)
	KURDISH (KURMANJI) COURSE: CHALLENGES AND PROPOSED SOLUTIONS (ACCORDING TO TEACHER PERSPECTIVES)


