
Sünnî gelenekte sürekli bir şekilde önemini 
koruyan hadîs ilimleri eğitimi, Hz. Peygamber’den 
sonra özellikle cami meclislerinde icra edile 
gelmiştir. Fetihlerle genişleyen İslâm âleminde 
ihtiyaçlara binaen ortaya çıkan eğitim 
kurumlarından biri olan medreselerde de bu 
gelenek sürdürülmüştür. Zamanla şark medreseri 
diye anılan eğitim kurumlarında hadîs ilimleri 
eğitimi zayıflamıştır. Özellikle Osmanlı devletinin 
yıkılışı ve Cumhuriyetin kurulmasıyla, bu 
medreselerde hadîs ilimleri eğitimi yok olma 
mesabesine gelmiştir. Şark medreselerinde Arap 
Dili ve Belağatı ile ilgili eğitime ağırlık verilmiş 
bilgi aktarımında sözlü kültür hâkim olmuştur. 
Öyle ki, müdderisler eser telif etme geleneğinden 
imtina eder hale gelmişlerdir. Bu eğitim 
kurumlarında yetişen Molla Halîd, bu geleneğe 
rağmen çeşitli telifatlarda bulunmuştur. 
Medreselerde hadîs alanında var olan eksikliği 
tespit eden Molla Halîd, hadîs usûlü ile ilgili 
“el-Hadîsu’s-Sahîh” adlı eseri telif etmiştir. Sünnî 
gelenekteki hadîs kültürünü özümseyen Molla 
Halîd, söz konusu eserin de çok sayıda temel 
kaynaktan istifade etmiştir. Birçok hadîs usûlü 
ıstılahını ele alan müellif, tartışmalı bazı konulara 
değinmiştir.                            

İBRAHİM AYHAN

SEYDA MOLLA HÂLİD KORKUSUZ
VE EL-HADÎSU’S-SAHÎH ADLI ESERİ



1 

 

 

SEYDA MOLLA HÂLİD KORKUSUZ     

VE EL-HADÎSU’S-SAHÎH ADLI ESERİ 
 

 

 

 

 

 

 

 

İBRAHİM AYHAN 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 

 

Bu kitabın yayın hakkı Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı 

Yayınları’na aittir. Yayınevi ve yayıncısının izni olmaksızın 

çoğaltılamaz, kopyalanamaz ya da yayınlanamaz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

SEYDA MOLLA HÂLİD KORKUSUZ  

VE EL-HADÎSU’S-SAHÎH ADLI ESERİ 

Yazar: İbrahim Ayhan 

ISBN: 978-605-74247-5-4 

 

© Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

E-Yayın/Ekim 2021, Diyarbakır 

Tüm Hakkı Saklıdır 

 

Editör: Mehmet Bilen 

Kapak ve Mizanpaj: Fuat İstemi 

 

Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

Sertifika No: 52468 

Mimar Sinan Cad. Aslan Apt. A Blok, Kat: 1, No: 2, 

Yenişehir/DİYARBAKIR 

https://www.sarkiyat.org/ 

sarkiyatvakfi@gmail.com 

 

https://www.sarkiyat.org/
mailto:sarkiyatvakfi@gmail.com


3 

 

İbrahim Ayhan, Diyarbakır-Dicle’de doğdu (1985). 

Diyarbakır İmam Hatip Lisesini bitirdi (2003). Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesinden mezun oldu (2010).  

Diyanet İşleri Başkanlığı’nda çalıştı (2007-2017).  Rize 

Müftü Yusuf Karali Dini Yüksek İhtisas Eğitim 

Merkezi’nden mezun oldu (2016). Sivas’ın Suşehri 

ilçesinde vaizlik yaptı (2016-2017). Seyda Molla Hâlid 

Korkusuz ve el-Hadîsu’s-Sahîh Adlı Eseri isimli teziyle 

yüksek lisansı bitirdi (2017).  Halen Kafkas Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesinde araştırma görevlisi olarak 

çalışmalarını sürdürmektedir.  Evli ve dört çocuk 

babasıdır. 



4 

 

ÖN SÖZ 

 

Hadîs usûlü, Hz. Peygamber’e isnad edilen sözlerin 

aslına uygun olarak bugüne ulaştırılma vazifesini yerine 

getiren bir ilimdir. Ayrıca bu ilim, Hz. Peygamber’e ait olan 

ile olmayanı birbirinden ayırt etmek amacıyla 

oluşturulmuştur. İslâm âlimleri tarafından tarihî süreç 

içerisinde ortaya çıkan problemleri çözmek amacıyla ortaya 

çıkan bu ilim, zamanla gelişerek bağımsız bir ilmî disiplin 

olma özelliği göstermiştir.  

İslamî ilimler alanında eğitim veren Şark 

medreselerinde ise hadîs usûlü ile ilgili eğitim, kısmi oranda 

icra edilmiştir. Buna rağmen Şark medreselerinin 

müfredatına göre eğitim görmüş Molla Halîd Korkusuz 

hadîs alanına ehemmiyet vermiş ve hadîs usûlü ile ilgili “el-

Hadîsu’s-Sahîh” adlı eseri telif etmiştir. Bu çalışmada söz 

konusu eserin Şark medreselerindeki hadîs usûlü eğitimine 

sunduğu katkılar açısından önemi ortaya konacaktır.  

Çalışmamız giriş ve iki bölümden oluşmaktadır. Giriş 

bölümünde konunun önemi, amacı ve kaynakları üzerinde 

durulmaktadır.  

Birinci bölümde Molla Hâlid Korkusuz’un hayatı ve 

ilmî kişiliği hakkında bilgi verilmektedir. Bu çerçevede 

hocaları, talebeleri ve eserlerine değinilmektedir. Ayrıca 

yapmış olduğu görevler ve ilmî seyahatlerine işaret 

edilmektedir. Ayrıca Molla Hâlid’in medrese geleneğinden 

gelen biri olması hasebiyle medreselerin tarihi, müellif 

tarafından yazılan eserin medrese geleneğinde ki yeri ve 

eserde kullanılan kaynaklar hakkında bilgi verilmektedir. 



5 

 

Ayrıca Molla Hâlid’in eserinde kullandığı başlıklar tespit 

edilip eserde kullanılan ayet ve hadîslere de 

değinilmektedir. 

İkinci bölümünde ise Halîd Korkusuz’un söz konusu 

eserde hadîs usûlü ilmi ile ilgili yaptığı değerlendirmeler 

hakkında bilgi verilmektedir. Ayrıca müellif tarafından 

yazılan eserde Kütüb-i Sitte ve müellifleri hakkında yapılan 

aktarımlar tahlil edilmektedir. 

Uzun soluklu bir çalışmanın sonucu olan bu eserin 

meydana gelmesinde daima teşvik ve tavsiyelerinden 

istifade ettiğim danışman hocam Prof. Dr. Mehmet Bilen’e 

teşekkür ediyorum. Aynı şekilde tezimi okuma zahmetinde 

bulunan Dr. Öğretim Üyesi Cüneyt Maral, Arş. Gör. 

Mahmut Üstün, Arş. Gör. Üsame Bozkurt, Arş. Gör. Yusuf 

Çınar’a ve bu süreçte desteklerini yanımda hissettiğim eşime 

ve çocuklarıma da şükranlarımı arz ediyorum. 

İbrahim Ayhan 

Diyarbakır 2021



6 

 

İÇİNDEKİLER 

 

Sayfa No. 

ÖN SÖZ .................................................................................... 4 

İÇİNDEKİLER ......................................................................... 6 

KISALTMALAR ...................................................................... 9 

GİRİŞ 

ARAŞTIRMANIN KONUSU, AMACI VE METODU…10 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MOLLA HÂLİD KORKUSUZ’UN HAYATI VE ESERLERİ 

1.1. HAYATI ............................................................................... 13 

1.1.1 Adı, Nesebi, Doğum Yeri ve Tarihi ..................................... 13 

1.1.2. Tahsili, Hocaları ve Öğrencileri.......................................... 14 

1.1.3. Tasavvufî ve Edebî Yönü ............................................. 26 

1.1.4. Hizmetleri ........................................................................... 28 

1.1.5. Vefatı ................................................................................... 30 

1.2. ESERLERİ ............................................................................. 31 

1.2.1. Telif Eserleri................................................................. 31 

1.2.2. Tercüme Eserleri .......................................................... 31 

1.3. MOLLA HÂLİD KORKUSUZ’UN EL-HADÎSU’S-SAHÎH 

ADLI ESERİ ................................................................................ 33 

1.3.1. GENEL BİLGİLER ............................................................. 33 

1.4. KONULARIN İŞLENİŞİ ..................................................... 50 

1.4.1. Konuların Tasnifi ............................................................... 50 

1.4.2. Mukaddime (Eserin Telif Sebebi) ........................................ 51 

1.4.3. Asıl Başlıklar (Başlık Sistemi, Tablo) ................................. 52 

1.4.4. Konu Başlıklarının Açıklanması ......................................... 55 



7 

 

1.4.5. İktibas Şekilleri ................................................................... 57 

İKİNCİ BÖLÜM 

MOLLA HÂLİD KORKUSUZ’UN HADİS USÛLÜ 

ANLAYIŞI 

2.1. MÜELLİFİN HADÎS USÛLÜ İLE İLGİLİ TEMEL 

KAVRAMLARA YAKLAŞIMI ................................................. 64 

2.1.1. Sünnet Kavramı .................................................................. 64 

2.1.2. Hadîs Kavramı ............................................................. 70 

2.1.3. Haber Kavramı ............................................................ 77 

2.1.4. Eser Kavramı ............................................................... 89 

2.1.5. Sahîh Hadîs .................................................................. 91 

2.1.6. Şazz Hadis Kavramı .................................................. 100 

2.1.7. İllet Kavramı .............................................................. 102 

2.1.8. Sıhhatin Göreceli Olması ve Sıhhat İçin İleri Sürülen 

Şartlar 107 

2.1.9. Sıhhatin Tespitinde Takip Edilen Yöntemler ............. 116 

2.1.10. Esahhu’l-Esânîd Kavramı .......................................... 121 

2.1.11. Şeyhaynin el-Câmi‘u’s-Sahîh Adlı Eserlerinde Hadîs 

Tahricinde Aradıkları Şartlar ..................................................... 122 

2.1.12. Şeyhayn Bütün Sahîh Hadîsleri el-Câmi‘u’s-Sahîh Adlı 

Eserlerinde Cem’ Ettiler Mi? ..................................................... 124 

2.1.13. Şeyhayne Yöneltilen Bazı Eleştiriler ve Verilen 

Cevaplar 127 

2.1.14. Sıhhat Açısından Hadîslerin Sıralaması ................... 128 

2.1.15. Sahîh Hadîsleri Derleyen Diğer Bazı Çalışmalar ...... 130 

2.1.16. Müstahrec Türü’ne Dair Açıklamaları ...................... 131 

2.2. MOLLA HÂLİD’İN BAZI HADÎS KAYNAKLARI VE 

MESELELERİNE YAKLAŞIMI VE DEĞERLENDİRMELERİ

 133 

2.2.1. Buhârî (ö. 256/870) ve el-Câmi‘u’s-Sahîh Adlı Eseri 134 



8 

 

2.2.2. Müslim ve el-Câmi‘u’s-Sahîh Adlı Eseri ................... 142 

2.2.3. Nesâî ve Sünen’i ........................................................ 147 

2.2.4. Tirmizî ve el-Câmi‘u’s-Sahîh Adlı Eseri ................... 151 

2.2.5. Ebû Davûd ve Sünen’i ............................................... 155 

2.2.6. İbn Mâce ve Sünen’i .................................................. 157 

SONUÇ ................................................................................. 161 

KAYNAKÇA ........................................................................ 164 

 

 



9 

 

KISALTMALAR 

 

Ar.  Arapça 

bkz.   Bakınız 

böl.   Bölüm 

bs.   Baskı, basım 

C.    Cilt 

DİE   Devlet İstatistik Enstitüsü 

DPT   Devlet Planlama Teşkilatı 

DTÖ   Dünya Ticaret Örgütü 

DÜ  Dicle Üniversitesi 

EU   European Union 

Hz.   Hazreti 

IMF   International Monetary Fund 

İSO   İstanbul Sanayi Odası 

K.    Karar 

KHK   Kanun Hükmünde Kararname 

mad.   Madde 

MK   Medenî Kanun 

No.   Numara 

s.    Sayfa 

S.    Sayı 

vr.   Varak 

yy.   Yüzyıl



10 

 

GİRİŞ 

 

ARAŞTIRMANIN KONUSU, AMACI VE 

METODU 

 

“Seyda Molla Hâlit Korkusuz ve el-Hadîsu’s-Sahîh Adlı 

Eseri” isimli çalışmada Molla Hâlid Korkusuz’un “el-

Hadîsu’s-Sahîh” eseri hadîs usûlü açısından incelenmiştir. Bu 

bağlamda hadîs alanının tarihsel gelişimi ve teşekkül süreci 

kısmen incelenmiştir. Ayrıca müellif, şark medreselerinde 

yetiştiği için medreseler ve şark medreselerinin tarihsel 

gelişimi konu edinilmiştir. Şark medreseleri özelinde hadîs 

eğitiminin değerlendirilmesi yapılmıştır. Hadîs ilimleri 

alanında bu medreselerde gerek okuma gerekse telifat 

alanında var olan eksiklikler ele alınmıştır.  

Şark medreselerinde şifahî geleneğin hâkim olduğu 

vurgulanmıştır. Buna binâen bu gelenekten gelenlerin eser 

yazmaktan uzak durdukları ortaya konmuştur. Bu 

medreselerde yetişmesine rağmen Molla Hâlid’in farklı 

alanlarda eserler telif ettiği belirtilmiştir. Bu eserlerden biri 

olan   “el-Hadîsu’s-Sahîh” adlı eserde geçen hadîs usûlüne 

yönelik; sünnet, hadîs, haber, eser, sahîh hadîs, şazz ve illet 

gibi kavramlar mukayeseli bir şekilde irdelenmiştir. 

Kavramlar hakkında bilgi verilirken önce kavramın sözlük 

anlamı, daha sonra ıstılahî anlam ve son olarak müellifin 

görüşü belirtilmiştir. Ayrıca hadîs sıhhat tespitinde var olan 



11 

 

görecelilik konusu Molla Hâlid perspektifinden ele 

alınmıştır.  

Bu çalışmada Molla Hâlid’in sünen tarzı eserlerde 

mutlak olarak kabul edilen bazı hadîslere tenkitlerde 

bulunduğu konu edinilmiştir. Ayrıca Şeyhayn tarafından 

telif edilen “el-Câmiu’s-Sahîh” adlı eserlerde hadis tahriç 

edilirken aranan şartlar, söz konusu eserlerde bütün sahîh 

hadîslerin bir araya getirilip getirilmediği, Şeyhayn’e 

yönelik yapılan eleştiriler ve bu eleştirilere verilen cevaplar, 

sıhhat açısından hadislerin sıralanması ve sahîh hadîsleri 

yazan diğer bazı müellifler hakkında bilgi verilmiştir. 

Bilimsel faaliyetlerde metodoloji önemli unsurların 

başında gelmektedir. Bu çalışmada da tespit, tahlil ve tenkid 

metotları kullanılmıştır. Tespit aşamasında kaynak taraması 

yapılmış, bu doğrultuda Molla Hâlid’in söz konusu eseri ve 

hadîs ilmi ile ilgili eserler kronoloji dikkate alınarak 

irdelenmiştir.  Tahlil aşamasında ise elde edilen bilgiler, 

analizden geçirilmiş ve sentezlenmiştir. Yine bu aşamada 

açıklama, betimleme, alıntı yapma, tartışma ve örnekleme 

gibi edebi usluplar kullanılmıştır. 

Eserin muhtevası göz önüne alınarak başlık düzeni 

oluşturulmuştur. Başlıklardan sonra konuların luğavî ve 

ıstılahî düzlemdeki karşılıkları dile getirilmiştir. Daha sonra 

Molla Hâlid’in eserinde geçen bilgilere atıf yapmak suretiyle 

ilgili konuların sınırları çizilmeye çalışılmıştır. Tenkit 

aşamasında ise eserdeki görüş ve öneriler eleştirel bakış 

açısıyla tahlil edilmiş, alanın önemli eserleriyle mukayeseler 

yapılmıştır. Bunun yanında Molla Hâlid’in yanlış görülen 

bazı görüşleri dile getirilmiş, olumlu eleştiriye tabi 

tutulmuştur.   



12 

 

Şark medreselerinde şifahî aktarım geleneği hâkim 

olmakla beraber, hadîs eğitimi sathi düzeyde icra edilmiştir. 

Dolayısıyla Molla Hâlid’in yazdığı söz konusu eser bu 

açıdan önem arz etmektedir. Bu çalışmada Molla Hâlid’in 

medrese geleneğine mensûb olmasına rağmen hadîs usuûlü 

alanında eser telif etme yönünün ortaya konması 

amaçlanmıştır.



13 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MOLLA HÂLİD KORKUSUZ’UN 

HAYATI VE ESERLERİ 

 

1.1. HAYATI 

1.1.1 Adı, Nesebi, Doğum Yeri ve Tarihi 

Korkusuz ailesi takriben 430 yıl önce şimdiki Ürdün 

sınırlarında kalan Zerkâ kasabasından Erzurum’un Tekman 

ilçesine gelmiştir. Birinci dünya savaşı ile başlayan Rus 

işgalinde1 sayıları 30 ile 40 kişi oldukları ifade edilen aile 

büyüklerini kaybeden Korkusuz ailesi, 1917 yılında Molla 

Hâlid Korkusuz’un babası Hacı Hüseyin öncülüğünde 

Tekman’dan, Diyarbakır’ın Lice ilçesine taşınmıştır.2 Savaş 

döneminde yaşanan sıkıntılardan dolayı aileye öncülük 

eden Hacı Hüseyin de 1967 yılında 57 yaşında ceviz 

ağacının altında istirahat ederken kalp krizi geçirerek vefat 

etmiştir. 01.12.1940 yılında Molla Hâlid Korkusuz Lice’nin 

Kâli mahallesinde dünyaya gelmiştir.3 Lice’de doğduğu için 

Molla Hâlid el-Licevî nisbesiyle de tanınmaktadır. 17 

                                                 
1  Birinci Dünya savaşı sırasında Erzurumun Rus’lar tarafından işgal 

edilme süreci hakkında bkz. Mevlüt Yüksel, “I. Dünya Savaşı’nda 

Erzurum’un İlk İşgal Günleri”, A.Ü. Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü 

Dergisi, S. 37.  
2  Molla Hâlid Korkusuz’un oğlu Prof. Dr. M. Refik Korkusuz ile 

yaptığımız röportajdan naklen. 
3  Güneş Ekmekçi, “Seyda Molla Halil ve Molla Hâlid Korkusuz’un İlmî 

ve Edebi Kişilikleri”, Dünden Bugüne Lice Sempozyumu, Mardin 

Artuklu Üniversitesi Yayınları, Mardin 2012, s. 408. 



14 

 

yaşında evlenen Molla Halîd’in bu evlilikten 1’i kız 5’i erkek 

olmak üzere toplam 6 çocuğu dünyaya gelmiştir.  

1.1.2. Tahsili, Hocaları ve Öğrencileri 

1.1.2.1. Tahsili   

Molla Hâlid Korkusuz, babasının destek ve teşvikiyle 

küçük yaşlardan itibaren medrese eğitimi almaya 

başlamıştır. Molla Hâlid’in yaşadığı dönem ve öncesinde 

Diyarbakır çevresinde bulunan medreseler sosyal ve ilmî 

hayatın merkezinde yer alıyordu. Bundan dolayı Molla 

Hâlid medrese eğitiminin büyük bir kısmına Diyarbakır 

çevresinde bulunan medreselerde devam etmiştir. Ayrıca 

Diyarbakır’ın ilim ve kültür merkezi olması da babasının 

Molla Hâlid’i yörede bulunan medreselere 

yönlendirmesinde etkili olmuştur. Nitekim temel eğitimini 

ve Kur’ân derslerini Lice’nin güvenilir hocalarından olan 

Molla Halil Efendi’den4 alan Molla Hâlid üç yıl süreyle 

Molla Halil’in gözetiminde derslerine devam etmiştir. İlim 

merakı günden güne artan Molla Hâlid Suriye’ye gitmeye 

karar vermiş ve 10 yaşında Suriye’ye gitmiştir. Ancak 

Suriye’deki eğitim-öğretim seviyesini yeterli görmeyen 

Molla Hâlid kısa süre sonra geri dönmüştür. Adeta bir ilim 

aşığı olan müellifimiz dönemin önde gelen âlimlerinden 

olan, Molla Muhammed-ê Reş (ö. ?), dönemin Lice müftüsü 

ve bölgede tanınan, kendisine derin saygı duyulan Molla 

Hüseyin Küçük’ün (1871-1955) yanında ilim tahsiline devam 

etmiştir. Yaptığımız röportajda müellifimizin oğlu Refik 

Korkusuz babasının 11-16 yaşları arasında, hayatını 

                                                 
4  Molla Halil efendinin hayatı için bkz. Ekmekçi, “Seyda Molla Halil ve 

Molla Hâlid Korkusuz’un İlmî ve Edebi Kişilikleri”, s. 405-408 



15 

 

okumaya ve okutmaya adayan büyük mürebbi Molla Hacı 

Abdulfettah Yazıcı’nın yanında tahsiline devam ettiğini 

ifade etmiştir. Molla Hâlid medrese eğitimini kısa süre 

içerisinde bitirerek icazetnamesini almaya hak kazanmıştır.5 

Molla Hâlid, geleneksel ilmi usûlün takipçisi olduğu 

için icazet geleneğine önem vermiştir. İcazet geleneğine 

verdiği ehemmiyeti aldığı üç ayrı icazetname 

göstermektedir. İlk icazetnamesini Molla Hacı 

Abdulfettah’tan şifahî olarak alan Molla Hâlid, ikinci 

icazetnamesini Kızıltepe’nin önde gelen mollalarından olan 

Molla Abdurrezzak’tan yazılı olarak almıştır. Üçüncü 

icazetnamesini ise Bağdat’ta araştırmada bulunduğu zaman 

zarfı içerisinde kendisine fikri manada sürekli yol 

göstericilik yapan Heyet-i Ulema başkanı ve Cami’i Ahmet 

imam hatibi eş-Şeyh Abdulkerim Müderris’ten almıştır.6 Zor 

ve sıkıntılı tahsil hayatından sonra Molla Hâlid, artık 

birikimli ve aktif bir müderris olarak ilmî hayatın içerisinde 

yer almıştır. İlk icazetnamesini 16 yaşında alan Molla Hâlid 

17 yaşından itibaren medreselerde dersler vermeye 

başlamıştır. 

Doğu medrese müfredatında okunan eserler sayı itibari 

ile pek fazladır. Eserlerin okutulması ve ezberletilmesi 

noktasında medreseler arasında ortak hareket etme durumu 

söz konu değildir. Bazı medreseler okuttuğu eserlerin 

tamamını ezberletir iken bazı medreseler ise okutulan 

müfredatın bir kısmını ezberletmektedir.  Yapılan röportajda 

müellifin oğlu, Molla Hâlid’in müfredatta bulunan eserlerin 

                                                 
5  Ekmekçi, “Seyda Molla Halil ve Molla Hâlid Korkusuz’un İlmî ve Edebi 

Kişilikleri”, s. 409; Refik Korkusuz ile yapılan röportaj. 
6  Ekmekçi, “Seyda Molla Halil ve Molla Hâlid Korkusuz’un İlmî ve Edebi 

Kişilikleri”, s. 409. 



16 

 

tamamını ezberlediğini dile getirmiştir. Örnek olarak da 

medrese geleneğinde Molla Câmî diye bilinen “el-Fevâidu’d-

Diyâiyye” isimli eserin metni olan “el-Kafiye” ile İmam 

Malik’in (ö. 672/1274) nahiv ilmine dair telif ettiği “Elfiyye” 

gibi eserleri ezberlediğini dile getirmiştir.7 Doğu 

medreselerinde okutulan eserler hakkında ortak bir duruşun 

olmaması müellifin okuduğu eserleri tespit etmemiz 

noktasında bize zorluk çıkarsa da doğu medreseleri 

hakkında yapılan bazı araştırmalarda eserlerin genel 

çerçevesi çizilmeye çalışılmıştır. Medreselerde okutulan 

eserler hakkında kısmen de olsa bize fikir verecek bir listeyi 

sunarak müellifin okuduğu eserlerin tamamına yakınını 

göstermeye çalışacağız.  

Sarf ilmine dair: Müellifi belirsiz, ancak kimi 

şârihlerince Hz. Ali’ye ait olduğu ileri sürülen Emsile, 

Müellifi kesin bilinmemekle beraber bir iddiaya göre Seyyid 

Abdullah (ö. 667/1245) adında bir zata ait olan Binâ, 

‘İzzuddîn İbrahîm ez-Zencânî’nin (ö. 655/1257) eseri olan 

İzzî metni, Sa‘duddîn et-Teftazanî’nin (ö. 791/1388) bu metin 

üzerindeki şerhi.  

Nahiv ilmine dair: Abdulkâhir el-Curcânî’ye (ö. 

471/1078) ait Avâmil, Molla Yunus el-Erkatînî’ye ait olan 

Terkîb (Kürtçe), Yine Molla Yunus el-Erkatînî’ye ait olan 

Zurûf (Kürtçe), Sa’dullah’ın (ö. ?) Avâmil şerhi, Ahmed b. 

Hasen el-Çarperdî’ye (ö. 746/1345) ait Muğni metni, 

Muhammed b.‘Abdirrahîm el-‘Umarî el-Mîlânî’ye ait 

Şerhu’l-Muğnî, Cemaluddîn Yûsuf b. Hişâm el-Mısrî’nin (ö. 

761/1360) el-İ‘râb ‘an Kavâ‘idi’l-İ‘râb adlı metin kitabı, 

Osmanlı müelliflerinden Ahmed b. Muhammed’in (ö. 1600) 

                                                 
7  M. Refik korkusuz ile yapılan röportaj 



17 

 

bu metne yazdığı Hallu Ma‘âkidi’l-Kavâ‘id adlı şerhi, Ebu’l-

Kâsım Mahmûd ez-Zemahşerî’ye (ö. 538/1143) ait el-

Unmûzec fi’n-nahv adlı metin kitabı, Sa‘duddîn Sa‘dullah el-

Berda‘î’nin (ö. ?) bu metne yazdığı Hadâiku’d-Dakâik adlı 

şerh, Ebû ‘Abdillah Muhammed b. Mâlik’in (ö. 673/1274) 

Elfiyye adlı manzum eseri, Celâluddîn ‘Abdurrahmân es-

Suyûtî’nin (ö. 911/1505) bu esere yazdığı el-Behcetu’l-

Mardiyye fî Şerhi’l-Elfiyye adlı şerhi,  Ebû ‘Amr ‘Usmân 

b.’Umar el-Hâcib’in (ö. 647/1249) el-Kâfiye adlı metin kitabı, 

Abdurrahmân el-Câmî’nin (ö. 898/1492) bu metne yazdığı ve 

Molla Cami diye ünlenen el-Fevâidu’d-diyâiyye adlı şerh, 

Abdulgafûr Lârî’nin (ö. 912/1506) bu şerhe yazmış olduğu 

hâşiye, Abdulhakîm Siyalkotî’nin (ö. 1067/1656) bu hâşiyeye 

yazdığı hâşiye isimli kitaplar. 

Mantık ilmine dair: Esîruddîn el-Ebherî’nin (ö. 

663/1264) İsâgûcî metni, Husâmuddîn el-Kâtî’ye (ö.760/1358) 

ait İsâgûcî Şerhi, Muhyiddîn Efendi’nin (ö. ?) bu şerhe yazmış 

olduğu ve kendi adıyla anılan hâşiye, Molla Şemsüddîn 

Muhammed Fenarî’nin (ö. 835/1431) İsâgûcî Şerhi, Ahmed b. 

Muhammed b. Hıdır’ın (ö. ?) Fenârî şerhine yazmış olduğu 

ve yörede Kavl (kul) Ahmed hâşiyesi olarak ünlenen Hâşiye 

‘ala’l-Fenarî adlı hâşiye, ‘Umar b. ‘Ali el-Kazvînî’nin (ö. 

695/1295) Şemsiyye adlı detaylı mantık metni, Kutbuddîn 

Muhammed b.Muhammed er-Razî’nin (ö. 766/1364) bu 

metne yazdığı Şerhu’ş-Şemsiyye adlı uzunca şerh, Seyyid 

Şerif el-Curcânî’in (ö. 816/1413) bu şerhe yazdığı ve medrese 

muhitinde Seyyid Şerif’in Tasavvurat ve Tasdikat’ı diye anılan 

Hâşiye. 

Vad’ ilmine dair: ‘Adududdîn el-İcî’nin (ö. 756/1354) er-

Risâletu’l-‘Adudiyye adlı metin kitabı, Ebu’l-Kâsım Ali el-



18 

 

Leysî es-Semerkandî (ö. 888/1483) veya Ali Kuşçu tarafından 

bu metne yazılmış olan Şerhu’r-Risâleti’l-Vad’iyye adlı şerh. 

Belâgat ilmine dair: Ebu’l-Kâsım Ali el-Leysî es-

Semerkandî’nin (ö. 888/1483) el-Ferîde es-Semerkandiyye adlı 

metin kitabı, ‘İsâmuddîn el-İsferâînî’nin (ö. 945/1538) bu 

metne yazdığı ‘İsâm ‘ale’l-Ferîde adlı şerhi, Hasen b. 

Muhammed Zibarî’nin (ö. 1044/1634) bu şerhe yazdığı 

Hâşiyetu Zibarî adlı hâşiye, Hatîb el-Kazvînî’nin (ö. 739/1338) 

Telhîsu’l-Miftâh adlı metin kitabı, Sa’duddîn Teftâzânî’nin (ö. 

792/1390) bu metne yazdığı Muhtasaru’l-Ma’anî adlı şerh. 

Münazara ilmine dair: Saçaklızade Muhammed el-

Mer’aşî’nin (ö. 1145/1732) el-Velediyye adlı metin kitabı. 

Abdulvahhâb el-Amidî’nin (ö. ?) bu metne yazdığı 

Abdulvahhâb ‘alel’-Velediyye adlı şerh. 

Kelam ilmine dair: Ebû Hafs en-Nesefî’nin (ö. 537/1142) 

el-‘Akâidu’n-Nesefiyye adlı metin kitabı, Sa’duddîn 

Teftâzânî’nin (ö. 792/1390) bu metne yazdığı Şerhu’l-

‘Akâidi’n-Nesefiyye adlı şerh. 

Fıkıh usûlüne dair: Abdulvahhâb Tâcuddîn es-

Subkî’nin (ö. 771/1370) Cem’u’l-Cevâmi’ adlı metin kitabı, 

Celaluddîn Muhammed b. Ahmed el-Mahallî’nin (ö. 

864/1459) bu metin üzerine kaleme aldığı Şerhu’l-Mahallî ‘ala 

Cem’i’l-Cevâmi‘ adlı şerh. Zikredilen kitaplar şark 

medreselerinde okunan eserlerin tamamına yakınını 

oluşturmaktadır.8 

                                                 
8  Medreselerde okutulan eser listesi için bkz. Mehmet Yalar, “Şark 

Medreselerine Analitik ve Eleştirel Bir Bakış”, (Ed. İsmail Narin), 

Medrese ve İlahiyat kavşağında İslâmî İlimler, Bingöl Üniversitesi 

Yayınları, Bingöl 2013, c. 1, s. 84-88; Çiçek, Şark Medreselerinin 

Serencâmı, s. 46-77; Muhammed Sadık Hamidi, “Doğu ve Güneydoğu 

Medreseleri’nin Mahiyeti ve Ders Müfredatı’nın Islah Önerisi”, (Ed. 



19 

 

İcazetini aldığı vakitten vefatına dek halk ile beraber 

olmaktan ve ilmî birikimini aktarmaktan zevk almıştır. 

Esasen Şark medrese geleneği ve bu gelenekten geçmiş 

kişiler sürekli toplumsal hayatı yönlendirmişlerdir.9 

Medreseler, toplumsal kurumlar olduğu için toplumla iç içe 

ve topluma önderlik yapacak örnek ve önder kişiler 

yetiştirmiştir.10 İşte böyle bir kurumun temsilcisi 

konumunda olan bir şahsiyetin de kendini toplumdan 

soyutlayıp uzaklaşması düşünülemezdi. Molla Hâlid 

Korkusuz, bu bilinç ve şuurla toplumun ihtiyacı olan dinî 

rehberlik, ahlakî örneklik ve kültürleşme alanlarındaki 

görevleri sürekli üstlenmiştir.11 Molla Hâlid, gittiği her yerde 

yaptığı tefsir, hâdis ve fıkıh dersleri ile insanlar ile iç içe 

olmuş ve insanların gönül dünyasında yer edinmiştir. 

Emekli olduktan sonra da ilmî faaliyetlerine devam eden 

Molla Hâlid, cami ve taziye evi gibi yerlerde irşat ve tebliğ 

vazifelerine devam etmiştir.12  

Şark medrese geleneğinden gelen Molla Hâlid’in ilmî 

faaliyetlerini sürdürdüğü dönemde Kuzey Irak 

                                                                                           
Fikret Gedikli), Medrese Geleneği ve Modernleşme Sürecinde 

Medreseler, Muş Üniversitesi Yayınları, Muş 2013, c. 1, s. 319-323. 
9  Tahir Pekasil, “Kürtlerde Toplumsal Statü Göstergesi Olarak Dini 

Otorite Tipleri: Cizre Örneğinde Şeyh, Molla ve Seyyidler”, (Ed. Adnan 

Demircan), Kürtler,  Nida Yayınları, İstanbul 2015, c. 1, s. 127. 
10  M. Halil Çiçek, Şark Medreselerinin Serencâmı, Beyan Yayınları, 

İstanbul 2009, s. 133. 
11  Aynı rolü medresenin yerine getirdiğine dair bkz. Çiçek, Şark 

Medreselerinin Serencâmı, s. 134 
12  Ekmekçi, “Seyda Molla Halil ve Molla Hâlid Korkusuz’un İlmî ve Edebi 

Kişilikleri”, s. 411; Mehmet Hişyar Korkusuz, “Doğu’dan Batı’ya 

Uzanan Yeryüzü İzlenimleriyle Dr. Mehmet Hişyar Korkusuz”, 

http://146609.webhosting56.1blu.de/2015.06.12_Dogudan_Batiya_Dr.Me

hmet_Hisyar_Korkusuz.pdf (Erişim Tarihi: 04.07.2017); M. Refik 

Korkusuz ile yapılan röportaj. 

http://146609.webhosting56.1blu.de/2015.06.12_Dogudan_Batiya_Dr.Mehmet_Hisyar_Korkusuz.pdf
http://146609.webhosting56.1blu.de/2015.06.12_Dogudan_Batiya_Dr.Mehmet_Hisyar_Korkusuz.pdf


20 

 

medreselerinin ilmî seviyesi şark medreselerinden daha iyi 

konumdaydı. Kuzey Irak’taki medreselerde alanlarında 

yetkin âlimlerin bulunması bu bölgenin ilmî seviyesinin 

yüksek bir kaliteye ulaşmasını beraberinde getirmekteydi.13 

Kuzey Irak’ta bulunan medreselerin eğitiminin yüksek 

seviyede olduğu ve orada okumanın bir ayrıcalık sayıldığını 

M. Halil Çiçek şu cümleleriyle ifade etmektedir; ‘’Kuzey Irak 

medreseleri tahsil, ilmî seviye ve yetkin âlimlerin bulunması 

yönünden medrese eğitiminde yüksek kaliteyi ifade eden bir sembol 

olmuştu. Kuzey Irak medreseleri bunu hak ediyordu. Zira bu 

medreseler Karadağî ve Kızılcî gibi çok mümtaz simalar 

yetiştirmişti. Bundan ötürü Kuzey Irak medreselerinde öğrenim 

görmek Şark medreseleri ortamında bir prestij vesilesi oluyordu.’’14 

İlme olan sevdasını küçük yaşlardan itibaren gösteren Molla 

Hâlid’in, Irak’a gitmesinin ardında yatan asıl nedenin; bu 

ilmî kaliteyi elde etmek olduğu kanaatindeyiz.  

Çocukluk döneminden itibaren ilim ile iştigal eden 

Molla Hâlid 71 yıllık ömrünü ilmî çalışmalara adamıştır. Bu 

adanmışlık, sadece bölgede yaşayan âlim ve mürebbi 

şahsiyetler tarafından değil, yurt dışında bile kendisi ile 

tanışan kişiler tarafından da dile getirilmiştir. Nitekim Molla 

Hâlid ile Kâbe-i Muazzama’da tanışan dönemin Hac Bakanı, 

kendisi ile yaptığı ilmî sohbetten sonra şu sözleri 

söylemekten kendini alamamıştır: “Rabbim’e hamd olsun! 

Demek ki Türkiye’de sizin gibi âlimler kalmış ha!”. Yaptığı bu 

sohbetten sonra Türkiye’ye dönen Molla Hâlid ile Suud’lu 

Hac Bakanı arasındaki muhabbet gönderilen birkaç koli 

kitapla devam etmiştir. Seksen darbesinden sonra ülkede 

                                                 
13  Çiçek, Şark Medreselerinin Serencâmı, s. 28. 
14  Çiçek, Şark Medreselerinin Serencâmı, s. 28. 



21 

 

yaşanan siyasi olaylardan dolayı gönderilen kitaplar Molla 

Hâlid’e teslim edilmemiştir. Ama Molla Hâlid, takriben altı 

aylık süreç sonunda kitapların tehlikeli olmadığını ispat 

etmiş ve gönderilen eserleri teslim alabilmiştir.15      

Molla Hâlid’in ilmî kişiliğine değinirken dikkat 

çekilmesi gereken öncelikli hususlardan biri, onun Arap 

diline olan vukufiyetidir. Bilindiği üzere Arap Dili ve 

Belağatı Şark medrese geleneğinde merkezi bir konuma 

haizdir. Bu sebeple Molla Hâlid gerek ders vererek gerekse 

kendisinin yaptığı araştırmalarla Arap dilinde yetkin bir 

hale gelmiştir. Ayrıca hocanın hadis ilmine olan yakın 

ilgisinden de söz etmek mümkündür. Hoca binlerce hadîsi 

senedi ile birlikte ezberlemiştir. Oğlunun, babasının 

kendisine senetleri ile birlikte binden fazla hadis 

ezberlettiğini ifade etmesi de Hocanın hadîse olan ilgisini 

gösteren bir diğer husustur. Molla Hâlid’in sürekli 

ilgilendiği alanlardan birinin de usûl-ü fıkıh olduğunu dile 

getiren oğlu bu tercihe sebep olarak usûl-ü fıkhın “İslâmî 

hükümlerin nasıl çıkarıldığını, verilen hükümlerin tarihi arka 

planında yatan gerekçelerin neler olduğunu en iyi ifade eden alan” 

olmasını göstermiştir. Ayrıca Molla Hâlid’in öğrencilerine 

sürekli hadîs ve usûl-ü fıkıh okumaları yapmalarını tavsiye 

ettiği de ifade edilmektedir.16  

1.1.2.2. Hocaları 

Molla Hâlid Korkusuz, bölgenin önde gelen 

hocalarından medrese eğitimi aldığı gibi, araştırma yapmak 

için gittiği Irak’ta bulunan İslam âlimlerinden de aynı 

                                                 
15  M. Hişyar Korkusuz, “Doğu’dan Batı’ya Uzanan Yeryüzü İzlenimleri 

İle Dr. Mehmet Hişyar Korkusuz”, s. 1. 
16  M. Refik Korkusuzla yaptığımız röportajdan. 



22 

 

şekilde istifade etmek için elinden gelen bütün çabayı 

göstermiştir. Kendisi birçok âlimden istifade etmiş olmakla 

beraber bu çalışmada Molla Hâlid’in hayatında iz bırakan 

hocalarının bir kısmını kısaca tanıtmaya çalışacağız. 

1.1.2.2.1. Seyda Molla Hüseyin Küçük 

 Molla Hüseyin Küçük 1290/1871 yılında daha önce 

Diyarbakır’a bağlı iken, önce Mardin’e, il olduktan sonra da 

Şırnak’a bağlanan Cizre yakınlarındaki Deştadahl köyünde 

dünyaya gelmiştir. Babasının İsmi Abdullah, annesinin ismi 

Ayşe’dir. Molla Hüseyin süt emme döneminde annesini, üç 

yaşlarında iken babasını kaybetmiştir.  

Molla Hüseyin Küçük’ün ilim tahsil etmesi babasının, 

Molla Hüseyin’in dayısına yaptığı vasiyet ile farklı bir boyut 

kazanmıştır. İlk etapta okuma isteği olmayan Hoca daha 

sonra babasının vasiyetini yerine getirmek için dayısının 

evinden hicret edip ilim okumaya karar vermiştir. İlk önce 

Cizre’ye gelip burada ilim okuyan Molla Hüseyin daha 

sonra Van Bahçesaray’da bulunan Bidârî isimli köye gidip 

orada bulunan Şeyh Abdullah el-Bidârî isimli molla’nın 

yanında Nûruddîn Abdurrahmân b. Nizâmiddîn Ahmed b. 

Muhammed el-Câmî (ö. 898/1492) tarafından yazılan “el-

Fevâidu’d-Diyâiyye” isimli kitabı bitirinceye kadar kalmıştır. 

Daha sonra Siirt’te bulunan Molla Halil’in oğlu Molla 

Mustafa’nın yanında okumalarını sürdürmüştür. Molla 

Hüseyin kısa süre sonra hocasının vefat etmesinden dolayı 

Molla Halil’in torunu olan Molla Hamid’in yanında “el-

Fevâidu’d-Diyâiyye” isimli eserin haşiyeleri olan 

“Abdulğafȗr”, “Sîyâlkȗtî” ile “Ussâm” ve Mantıkla ilgili olan 

“Kavlu Ahmed” isimli eserleri okumuştur. Hoca daha sonra 

Bitlis’te bulunan şeyh Fethullah el-Verkânsî’nin yanında 



23 

 

“Şerhu’ş-Şemsiyye” ve “Muhtasaru’l-Me’ânî” isimli eserleri 

okumuştur. Hoca, Şeyh Fethullah’ın ölümünden sonra 

Diyarbakır’ın Silvan ilçesine gelip orada bulanan Müftü 

Molla Ahmed Hamdî’nin yanında medrese eğitiminde 

okunması gereken eserlerin geri kalanını okuyarak ilmî 

icazetini almıştır. 

Molla Hüseyin Küçük 1355/1955 yılında vefat etmiştir. 

Öğrencileri üzerinde derin etkiler bırakan Molla Hüseyin 

Küçük, öğrencilerinin ilmî yolu takip etmelerine sebep 

olmuştur. Kendisinin ilmî geleneğini sürdüren öğrencileri 

hocalarını hiç unutmamışlardır. Bunun en açık göstergesi 

öğrencileri tarafından hoca hakkında yazılan şiirlerdir.17 

1.1.2.2.2. Molla Abdulfettah Yazıcı  

Abdulfettah Yazıcı 1892 yılında o dönem Diyarbakır’ın 

Silvan ilçesine bağlı Hazro kasabasının Cami mahallesinde 

dünyaya gelmiştir. Hoca henüz 16 yaşında iken 1908 yılında 

dayısı Molla Abdullah Düşünücü (ö. 1944) ile beraber hacca 

gittiği için kendisine Hacı lakabı verilmiştir. 

Molla Abdulfettah, 10-12 yaşlarında Hazro’da bulunan 

dayısı Molla Abdullah Düşünücü’nün (ö. 1944) yanında ilim 

tahsiline başlamıştır. Daha sonra sırası ile Diyarbakır 

merkezde bulunan Tıl’alo (Karaçalı) köyünde bulunan 

Molla Faik (ö. ?), Diyarbakır’ın Lice ilçesinde bulunan Molla 

Abdullah (ö. 1915),  Molla Muhammed Hâdî (ö.1911 veya 

1912) ve Batman’ın Kozluk ilçesine bağlı Cezni köyünde 

ismi tespit edilemeyen bir âlim’in eğitiminden geçmiştir. 

Molla Abdulfettah, son olarak Diyarbakır’ın Silvan ilçesinde 

                                                 
17  Mehmet Çiçek, “Seyda Molla Hüseyin Küçük’ün hayatı ve ilmi kişiliği”, 

Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi, S. 2, s. 124-139; 

http://www.biyografya.com/biyografi/14730 (Erişim Tarihi: 09.09.2016). 

http://www.biyografya.com/biyografi/14730


24 

 

bulunan Molla Hüseyin Küçük’ün yanında medrese 

eğitimini tamamlamış ve icazetnamesini almıştır. 

İcazetnamesini alan Molla Abdulfettah Yazıcı 1920 

yılında Silvan’da açılan sınavı kazandığı için askerlikten 

muaf tutulmuştur.18 Çok zeki ve alçak gönüllü biri olan 

Molla Abdulfettah Yazıcı, klasik medrese kitaplarının yanı 

sıra, özellikle Mantık ve Arap dili ve edebiyatı ile 

uğraşmıştır. Bununla beraber çok iyi seviyede Farsça bildiği 

de belirtilmektedir. 

İki evlilik gerçekleştiren Molla Abdulfettah’ın çocuğu 

olmamıştır. Yaklaşık yedi yıl yarı felçli halde yaşayan Molla 

Abdulfettah Yazıcı 21 Şubat 1975 tarihinde vefat etmiştir.19  

1.1.2.2.3. Şeyh Abdulkerim el-Müderris 

Şeyh Abdulkerim el-Müderris, Irak’ın kuzeyinde 

bulunan Beyâre beldesinde 3131/1905 yılında dünyaya 

gelmiştir. Temyiz yaşına gelir gelmez Kur’an-ı Kerim’i 

ezberleyerek ilim yolculuğuna başlayan Üstad Müderris, 

daha sonra kısa dini metinler ezberlemiştir. Farklı 

medreselerde İslamî ilimler alanında dersler almaya devam 

eden Müderris, ismini tespit edemediğimiz bir hocanın 

denetiminde sarf ve nahiv dersi almıştır. Osman Sirâcu’d-

Dîn gözetiminde bulunan Hânkâh Dûrûd (خانقاه دورود)  

medresesine kayıt yaptıran Müderris, burada Nahiv, 

Mantık, Münazara, Fıkıh ve Astronomi eğitimini aldıktan 

                                                 
18  Osmanlı devletinin son dönemlerinde medrese eğitimi alıp icâzetini 

alan kişinin askerden muaf olacağı hakkında bkz. Hasan İbn Ahmed, 

Hâşiyetu Câm‘i’l-Fevâid ‘alâ Helli’l-Me‘akıd bişerhi Metni’l-Kava‘id 

fî’l-‘İrâb, Mektebetu Seydâ, Diyarbakır 1431/2010, s. 3. 
19  Cevat Ergin, “Hazrolu Seyda Hacı Abdulfettah Yazıcı”, D.Ü.İ.F.D., c. 8, 

S. 1, s. 109-130. 



25 

 

sonra Molla Mahmud Bâlik ve eş-Şeyh Ömer el-Karadâğî 

gözetiminde tasavvuf, matematik, belağat, fıkıh vb. derslerin 

eğitimini görmüştür. 1925 yılında eş-Şeyh Ömer el-

Karadâğî’den icazetnamesini almıştır. 1959 yılında Bağdat’a 

geçen Müderris’in ders halkalarına başta Türkiye, Irak, 

Hindistan ve Pakistan olmak üzere farklı İslam ülkelerinden 

birçok öğrenci iştirak etmiştir.20  

Molla Hâlid Korkusuz’un oğlu Prof. Dr. M. Refik 

Korkusuz ile tarafımızca yapılan röportajda dile getirdiğine 

göre Molla Hâlid Korkusuz özellikle Bağdat’ta araştırma 

yaptığı sırada ders halkasına katıldığı hocası Şeyh 

Abdülkerim el-Müderris’in, ilmî kişiliğinin oluşmasında 

birinci derecede etkili olan şahsiyet olduğunu defalarca dile 

getirmiştir. Bu Açıklamadan hareketle Molla Hâlid’in ilmî 

kişiliğinde en etkili olan şahsiyetin Şeyh Abdülkerim el-

Müderris olduğu söylenebilir. Molla Hâlid Korkusuz’un 

yaptığı çalışmalar içinde ağırlıklı bir yer tutan 

tercümelerinin tasavvuf kaynaklı olması, bize müellifimizin, 

Şeyh Abdülkerim el-Müderris’in tasavvuf anlayışından 

etkilenmiş olabileceğini de göstermektedir.      

1.1.2.3. Talebeleri 

Müellifimizin, gerek akademisyen gerekse din 

görevlilerinden pek çok sayıda öğrencisi bulunmaktadır. 

Yapılan araştırmalar neticesinde ismine ulaşılan 

öğrencilerinin bir kısmı şu şekildedir: Prof. Dr. Nihat 

Hatipoğlu, Riyad üniversitesinde görevli olan Molla Ekrem, 

Emekli hâkim Ahmet Efendi, Diyanet İşleri Başkanlığında 

                                                 
20  https://www.youtube.com/watch?v=mndTW7NVr1c (Erişim 

Tarihi:24.07.2017.) 

https://www.youtube.com/watch?v=mndTW7NVr1c


26 

 

daire başkanlığı yapan Zafer Koç, İzmir il müftü 

yardımcılığı yapan Muhammed İnceoğlu, öğretim görevlisi 

Mehmet Çiftçi, emekli imam Molla Ahmet ve emekli müftü 

Molla Abdullah.21 

1.1.3. Tasavvufî ve Edebî Yönü 

Medrese geleneğinin olmazsa olmazlarından biri olan 

tasavvufi hareketin etkisi kendini Molla Hâlid Korkusuz’un 

şahsında da göstermektedir. Takvası ile sürekli örnek 

gösterilen bir kişiliğe sahip olması da tasavvufî öğretileri 

içselleştirdiğini göstermektedir. Nitekim Mehmet Bilen, 

müellifimiz ile yaptığı umre ziyaretinde Molla Hâlid’den 

bahsederken: “Biz tavaf yaptıktan sonra dinlenmeye çekildiğimiz 

sıralarda bile Hocanın sürekli tavaf yapması ve Kur’an-ı Kerim 

okuması dikkatlerimizden kaçmazdı. Yaşı ilerlemiş olmasına 

rağmen ibadetlerde bizden daha hızlı ve istekli idi” tespitlerinde 

bulunarak hocanın takva ve vera’ boyutunu gözler önüne 

sermiştir.  

Doğu bölgesinde bulunan insanların tasavvufî anlamda 

kendilerine rehber kabul ettikleri Haznevî ailesi müellifimiz 

için bir başka muhabbet kaynağı olmuştur. Nitekim Şeyh 

İzzeddin’i22  kendine mürşit olarak kabul etmiş ve 

sohbetlerine bizzat katılmıştır. Katıldığı sohbetleri 

                                                 
21  Ekmekçi, “Seyda Molla Halil ve Molla Hâlid Korkusuz’un İlmî ve Edebi 

Kişilikleri”, s. 410. 
22  Şeyh İzzeddin el-Haznevî, 1928 yılında Suriye’nin Kamışlı beldesinin 

Hazne köyünde doğmuştur. İlmî ve amelî birlikteliği olan ender 

şahsiyetlerden biri olan Şeyh İzzeddin Nakşibendi tarikatına 

mensuptur.  Suriye, Irak, Lübnan, Ürdün ve Türkiye’de birçok bağlısı 

olan Şeyh İzzeddin 1992 yılında vefat etmiştir. Şeyh İzzeddin hakkında 

ayrıntılı bilgi için bkz. http://www.haznevi.net/haznevi-ekolu/seyh-

izzeddin-hazretlerinin-hayati-ve-yolunun-ozellikleri.html (erişim tarihi: 

19.07.2017)  

http://www.haznevi.net/haznevi-ekolu/seyh-izzeddin-hazretlerinin-hayati-ve-yolunun-ozellikleri.html
http://www.haznevi.net/haznevi-ekolu/seyh-izzeddin-hazretlerinin-hayati-ve-yolunun-ozellikleri.html


27 

 

Arapçadan Türkçeye çeviren Molla Hâlid, mürşidinin sevgi 

ve muhabbetini kazanmıştır. Tekman’da ilçe müftülüğü 

görevini yerine getirirken Şeyh Ali Rıza Efendi’ye duyduğu 

muhabbet ve derin saygı da müellifimizin Tasavvuf ile bağı 

olan insanlara karşı duyduğu hürmetin bir göstergesidir.23 

Çok zeki ve halim olduğu ifade edilen Molla Hâlid 

medrese mollaları içinde önemli bir yer edinmiştir. Doğu 

dillerinden Arapça ve Farsça’yı çok iyi seviyede bilen Molla 

Hâlid, Batı dillerinden Fransızca ve İngilizce’yi de iyi 

derecede bilmekteydi.24 Arapça ve Farsça yeminli 

mütercimlik yapan Molla Hâlid hakkında Mehmet Bilen ile 

yaptığımız görüşmede, kendisi, Edip Çağmar, Refik 

Korkusuz, Metin Bozan ve Ahmet Erkol gibi hocaların da 

içerisinde bulunduğu bir grupla yapılan Hacc ziyaretinde 

Arap hocalar ile Molla Hâlid Korkusuz hocanın yaptığı ilmi 

münazaralar ve Hocanın karşısındaki kişiyi ikna etmesi 

Molla Hâlid’in Arap dilinin sadece gramer bilgisine değil 

aynı zamanda hitabet ve konuşma düzeyinin de iyi 

olduğunu gösterdiğini dile getirmiştir.25  

Molla Hâlid, duygusallık yönü ön plana çıkan, ruh ve 

gönül dünyası zengin bir şairdir. Şiirlerinde ‘’Huldi’’ 

mahlasını kullanan Molla Hâlid’in Arapça, Farsça, Türkçe ve 

Kürtçe divanlar kaleme aldığı ifade edilmektedir.26 Müellif, 

Ehl-i sünnet ve Ehl-i beyt kurumlarının birbirinden 

                                                 
23  Korkusuz, “Doğu’dan Batı’ya Uzanan Yeryüzü İzlenimleri İle Dr. 

Mehmet Hişyar Korkusuz”, s. 1. 
24  M. Refik Korkusuz ile yaptığımız röportajdan. 
25   Mehmet Bilen İle yapılan röportaj. 
26  Ekmekçi, “Seyda Molla Halil ve Molla Hâlid Korkusuz’un İlmî ve Edebi 

Kişilikleri”, s. 411. 



28 

 

ayrılamayacak seviyede içselleştirildiğine inanmaktadır.27 

Türkçe ve Kürtçe kaleme aldığı şiirlerinde özellikle Allah 

aşkının ön plana çıktığı ve Ehl-i Beyt sevgisinin izhar 

edildiği ifade edilmiştir. Ayrıca Molla Hâlid ilme olan 

düşkünlüğünü yaşayarak gösterdiği gibi ilim sevdasını 

satırlara da nakşetmiştir. Nitekim Kürtçe yazdığı bir şiirinde 

ilmin toplumsal manada gerekli olduğunu şöyle dile 

getirmiştir: 

Bî xebatî tû rake ji meydan xezanî 

 Bi kitab tû rake ne zanî qet çê nabe28 

Molla Hâlid’in şiirlerinde dikkat çeken bir diğer husus 

ise memleketine olan özlemi olmuştur. İnsan fıtratında 

bulunan memleket sevgisi doğal olarak Molla Hâlid 

Korkusuz da kendini göstermiştir. Kendisi, Liceli insanların 

sahip olduğu üstün vasıfları, cahilliğin ve tembelliğin 

zararlarını, insanlara karşı gösterilmesi gereken saygıyı, 

yıllarca memleketinden uzak yaşadığı için Lice’ye olan 

hasretini ve Liceli insanlara duyduğu derin bağlılığı 

şiirlerinde dile getirmiştir. Yine memleketinde meydana 

gelen bazı üzücü olayları da şiirlerinde zikretmiştir.29 

1.1.4. Hizmetleri 

Şark Medreselerindeki ilim tedrisatı bittikten sonra 

öğrenciler farklı bölgelere dağılarak imamlık-hatiplik 

                                                 
27  Korkusuz, “Doğu’dan Batı’ya Uzanan Yeryüzü İzlenimleri İle Dr. 

Mehmet Hişyar Korkusuz”, s. 1. 
28  Ekmekçi, “Seyda Molla Halil ve Molla Hâlid Korkusuz’un İlmî ve Edebi 

Kişilikleri”, s. 412-413; şiirin tercümesi: Çalışarak cehaleti ortadan 

kaldır. Kitapla cehaleti ortadan kaldır, (çünkü) bilgisizlik asla kabul 

edilemez  
29  Ekmekçi, “Seyda Molla Halil ve Molla Hâlid Korkusuz’un İlmî ve Edebi 

Kişilikleri”, s. 411.   



29 

 

görevini yerine getirirlerdi. Molla Hâlid Korkusuz da bu 

geleneğin bir takipçisi olarak medresede aldığı ilmî birikimi 

gelecek nesillere aktarmak için 195930 yılında Mardin’in 

Mazıdağı ilçesinde resmi imam olarak görev almıştır. Bu 

sırada ilçede ikinci caminin yapımında emeği geçen Molla 

Hâlid cami yapım aşamasında aktif rol almıştır. Sonrasında 

müderrislik yapmış ve burada birçok öğrenci yetiştirmiştir. 

Bir yıl sonra 1960 yılında askerlik vazifesini yapmak üzere 

görev yerinden ayrılan müellifimiz askerlik dönüşü Lice 

Kur’an Kursu’na öğretmen olarak atanmıştır.  

Medresede okuyan öğrenciler, medrese eğitimi ile 

beraber örgün eğitimi yürütemedikleri için okullarını 

dışardan girdikleri sınavlarla bitirirlerdi. Molla Hâlid de 

ilkokul eğitimini, İmam Hatip’in ortaokul ve lise eğitimini 

dışarıdan bitirmiştir. Daha sonra Diyarbakır’a bağlı Kulp 

ilçesinin Ağaçlı köyünde görevine devam eden Molla Hâlid, 

1966 yılında Diyanet İşleri Başkanlığı tarafından açılan 

müftülük sınavına girerek sınavı birincilikle kazanmış ve 

Erzurum’un Tekman ilçesine müftü olarak atanmıştır. İki yıl 

Tekman’da müftülük görevine devam eden müellif 1968 

yılında İzmir’in Menemen ilçesine yerleşmiş ve burada da 

müftülük vazifesine devam etmiştir. İlimden bir an dahi olsa 

geri durmayan Molla Hâlid, 1969 yılında Türkiye’de sayılı 

olan Yüksek İslam Enstitüsü sınavlarına girmiş ve İzmir 

Yüksek İslam Enstitüsünü kazanmıştır. 1973 yılında 

Enstitüyü birincilikle bitiren Molla Hâlid, daha sonra 

İzmir’in Ödemiş ilçesinde müftülük görevine devam 

                                                 
30  Refik Korkusuz ile yaptığımız röportajda tarih 1958 olarak ifade edildi. 

Ancak Müellifin hayatı ile ilgili makale yazan Güneş Ekmekçi tarihi 

1959 olarak belirtmektedir. 



30 

 

etmiştir. Görev yaptığı zaman zarfı içerisinde sürekli ilim 

talebesi yetiştiren Molla Hâlid, 1974 yılında ülke dışında 

ilmi araştırma yapmak için MEB tarafından açılan sınava 

girmiş ve bu sınavı birincilikle kazanmıştır. Araştırma 

yapmak için bir süre Irak’ta bulunan Molla Hâlid, Bağdat 

Üniversitesi Arap Dili ve Edebiyatı bölümünde eğitimine 

devam ederek gösterdiği gayret ve zekâsı ile hocaların 

sevgisini kazanmıştır. Molla Hâlid’in girdiği sınavlarda 

genelde birinci olması, hayatını belli bir disiplinle 

yürüttüğünü göstermektedir. Belirlenen süreden daha fazla 

Bağdat’ta kalan Molla Hâlid bir süre Bağdat Üniversitesinde 

de derslere girmiştir. Molla Hâlid’in Bağdat üniversitesinde 

derslere girmiş olması, Arapçaya olan hâkimiyetinin 

oluşmasında etkili olmuştur.  

Irak’tan döndükten sonra İzmir merkezde vaizlik 

yapmaya devam eden Molla Hâlid; Buca, Bandırma, 

Ahmetli ve Turhal ilçelerinde de müftülük yapmıştır. Son 

görevi İzmir il müftü yardımcılığı olan Molla Hâlid 1999 

yılında emekli olmuştur. 

1.1.5. Vefatı 

Molla Hâlid, 71 yıllık ömrü boyunca kalemi, kitabı ve 

tesbihi elinden düşürmeyen, ilim ve amel bütünlüğünü 

hayatında sağlayabilen ender şahsiyetlerden birisidir. 

Hayatını ilme adayan Molla Hâlid Korkusuz ömrünün 

sonlarına doğru uzun süreli bir hastalığa yakalanmış ve 23 

Kasım 2011 tarihinde vefat etmiştir.  Ömrünü ilim talimi ve 

tedrisine adayan Molla Hâlid, vefatından kısa süre önce bile 

ilim ile olan ilişkisini kesmemiştir. Nitekim 2011 yılının 

başlarında, kanser hastalığı teşhisi konulan Molla Hâlid bu 

vaziyette iken hastane duvarlarında bulunan şiirleri 



31 

 

ezberlemiştir. Molla Hâlid hocanın oğlu Prof. Dr. Refik 

Korkusuz ile yaptığımız röportajda “Babamı hastaneye 

kontrole götürmüştüm. Bende kendisi ile beraberdim. Babam kısa 

bir süre duvara bakakaldı. Sonra bana dönerek duvardaki şiiri 

ezberledin mi? (dedi). Bende yok ezberlemedim. (dedim). Bunun 

üzerine babam: “Niye ezberlemedin oğlum bak kaç dakikadır 

buradayız. Niye zamanımızı boşa geçirelim”(dedi). “Ben, daha 

sonra babamın kısa süre içinde duvarda asılı olan Yunus Emre’nin 

şiirlerini ezberlediğini anladım.”31 Bu ifadeler ulvî bir 

şahsiyetin ilme ne derece önem verdiğinin göstermektedir. 

1.2. ESERLERİ 

1.2.1. Telif Eserleri 

1-Bağdat’ta iken hadîs usûlü ilmiyle ilgili olan “el-

Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu” 

2-Kaza ve Kader ile ilgili Arapça olarak yazdığı “el-

Kadâ’u ve’l-Kader” 

3-Fetvalarla ilgili 4 cilt olarak yazdığı “Fetavâ’l-Âmıdi” 

4-Divan  

1.2.2. Tercüme Eserleri 

1- Seyda Molla Hüseyin Küçük tarafından kaleme 

alınan tasavvuf ve akaid ile ilgili arapça eserlerin Türkçe ve 

Kürtçeye tercümeleri. 

2- Seyda Molla Hassî tarafından kaleme alınan Akaid’le 

ilgili eserin manzumesinin Türkçe ve Kürtçe tercümesi. 

3- Cakarta’daki dînî ve ahlakî yapıyı konu edinen 

eserin Arapçadan Türkçe’ye tercümesi 

                                                 
31 Refik Korkusuz ile yapılan röportaj. 



32 

 

4- “Cündullah ve Hizbu’ş-Şeytan” isimli eseri Arapça 

aslından Türkçeye tercümesi 

5- “İslam’da Irkçılık Yoktur” isimli Arapça eserin Türkçe 

tercümesi 

6- “el-Hikmetu fi’t-Tasavvuf” adlı eserin Türkçe 

tercümesi 

7- ‘’el-Menâzilu’l-Kudsiyye ve’l-Himayetu’r-Rabbaniyye’’ 

adlı eserin Türkçe tercümesi 

8- “Şeceretu’l-Kevn” adlı risalenin Türkçe tercümesi 

9- ‘Afîf Abdulfettâh Tebbâre tarafından telif edilen ve 

İslâm dininin sakındırdığı davranışlardan bahseden “el-

Hatâyâ fî Nazari’l-İslâm” adlı kitabın Türkçe tercümesi32 

                                                 
32  Ekmekçi, “Seyda Molla Halil ve Molla Hâlid Korkusuz’un İlmî ve Edebi 

Kişilikleri”, s. 410-411. 



33 

 

1.3. MOLLA HÂLİD KORKUSUZ’UN EL-

HADÎSU’S-SAHÎH ADLI ESERİ 

1.3.1. GENEL BİLGİLER 

Çalışmamızın konusu olan el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu 

adlı eserin müellifi olan Molla Hâlid Korkusuz’un Şark 

medrese geleneğinden gelen biri olması hasebiyle öncelikle 

medreseler tarihi hakkında kısaca bilgi vermek faydalı 

olacaktır. Kuruldukları günden beri toplumun bir arada 

kardeşçe yaşamasında etkili olan medreseler, bireylerin 

ortak kültür etrafında toplanmasında ve ortak bir kimlik 

etrafında birleşmesinde büyük bir rol üstlenmişlerdir. 

Medrese kültürünün tam anlamı ile anlaşılması için 

konunun sosyolojik, psikolojik, siyasi, ekonomik ve tarihî 

yönleri ile beraber değerlendirilmesi de gerekmektedir.  

Modern dönemde haberleşme, tarihî verileri aktarma, 

toplumun geçmişi ile olan bağını sürekli canlı tutma gibi 

vazifeleri üstlenen yayın organlarının aktif rolünü, geçmiş 

dönemde cami-tekke ve medreseler üstlenmişlerdir.33 

Medreselerde halka yönelik verilen vaazlar ve öğrenciler 

arasında düzenlenen yarışmalar, bir yandan halkın ve 

öğrencilerin sosyalleşmesine katkı sağlarken diğer taraftan 

da bireylere öz güven verme, bireylerde aidiyet ve ortak 

kültür bilincinin oluşmasına katkı sağlamıştır. Fakat 

geleneksel kültürün devamında etkin bir rol oynayan 

medreseler Osmanlı Devletinin gerilemesi ile beraber farklı 

problemlerle karşılaşmıştır. Neticede,  bu medreselerin 

                                                 
33  Mustafa Kara, “Tekke Eğitimi ve Literatürü”, Türkiye Araştırmaları 

Literatür Dergisi, C. 6, S. 12, s. 113-114. 



34 

 

toplum nezdinde yürüttükleri aktif faaliyetler sekteye 

uğramıştır.34 

Konumuz medreseler olmadığı için biz sadece tarihî 

açıdan medreseler hakkında kısa bilgiler verdikten sonra 

doğu medreselerine ve toplumsal bağlamda bu kurumların 

yerine getirdikleri bazı hususlara değinmeye çalışacağız. 

Müellifimiz doğu medreselerinde eğitim almış bir şahsiyet 

olduğundan dolayı bu medreselerde hadîs usûlü ile ilgi 

derslerin verilip verilmediğine de kısaca değinmeye 

çalışacağız.  

1.3.1.1. Medreselerin Kısa Bir Tarihçesi 

İnsanoğlunun yaratılış anından, içinde bulunduğumuz 

zaman dilimine kadar duraksamaya uğramaksızın devam 

ettirdiği süreç, ilmî verileri elde etme sürecidir. Dolayısıyla 

eğitim-öğretim faaliyeti insanlık tarihi kadar eskidir.35 

Müslümanların ilk öğretmeni olan Hz Peygamber’in 

risâleti ile son bulan peygamberî gelenek içerisinde de 

eğitim-öğretim faaliyetleri aktif bir şekilde 

sürdürülmüştür.36 Hz Peygamber, bu faaliyetleri Mekke’de 

özel evlerde ve küttab37 olarak belirtilen mekânlarda icra 

etmiştir.38 Medine’de ise Mescid-i Nebevî’nin yanında 

                                                 
34  Çiçek, Şark Medreselerinin Serencâmı, s. 133-134; 170. 
35  Mahmud Dündar, İlk Dönem İslami Eğitim-Öğretim Faaliyetleri, 

İşrak yayınları, İstanbul 2011, s. 53. 
36  Yaşar Sarıkaya, Medreseler ve Modernleşme, İz Yayıncılık, İstanbul 

1997, s. 13. 
37  Küttab denilen kurumların Mekke döneminde ortaya çıkmadığı 

hakkında bkz. Ahmed Çelebi, İslam’da Eğitim-Öğretim, Ali Yıldırım 

(Çev.), Damla Yayınevi, İstanbul 2013, s. 28-29. 
38  Ayrıntılı bilgi için bkz. Ziya Kazıcı, İslâm Medeniyeti ve Müesseseleri 

Tarihi, İ.F.A.V. Yayınları, İstanbul 2014, s. 325- 326; Dündar, İlk dönem 

İslami Eğitim-Öğretim Faaliyetleri, s. 58; Ali Muhammed Sallabi, 



35 

 

bulanan ve Suffe diye tabir edilen bölmede eğitim 

faaliyetlerini sürdürmüştür.39 İbn Kayyım (ö. 751/1350) 

tarafından rivâyet edilen, Hz Peygamber’in kâtiplerinin ve 

şairlerinin isimlerinin bulunduğu liste göz önüne 

alındığında Suffe mektebinde eğitim faaliyetinin çok yönlü 

olduğu anlaşılmaktadır.40   

İslam toplumu, Hulefâ-i Râşidîn (632-661) döneminde 

artarak devam eden fetih hareketleri ile farklı kültür ve 

medeniyetlerle tanışma imkânı bulmuştur. Fetih hareketleri 

ile tanışılan toplumlar yeni problemlerin oluşmasına neden 

olmuştur.41 Bu problemlerin çözümü noktasında sahâbe, 

Kur’ân ve sünnet etrafında daha sıkı şekilde bir araya 

gelmişler, gerek Medine’de kalan gerekse Medine’nin dışına 

çıkan sahâbenin etrafında ilim halkaları oluşmuştur. Bu 

dönemde eğitim-öğretim faaliyetleri mescitlerde icra edilmiş 

ve insanlar dînî konulardaki ihtiyaçlarını mescitlerde 

bulunan sahâbeye sormak suretiyle gidermişlerdir.42  

Emevîler döneminde (661-750) ise bir taraftan fetih 

hareketlerine devam edilirken bir taraftan da eğitim-öğretim 

faaliyetleri sürdürülmüştür. Bu dönemin eğitim-öğretim 

faaliyetinin yürütüldüğü mekânlar yine mescitler olmakla 

beraber, küttâb diye ifade edilen özel alanlar okuma-yazma, 

                                                                                           
Siyer-i Nebi,  Mustafa Kasadar, Sadullah Ergin, Şerafettin Şenaslan 

(Çev.), Ravza Yayınları, İstanbul 2015, s. 129-130; Dündar, İlk dönem 

İslami Eğitim-Öğretim Faaliyetleri, s. 59.   
39  Kazıcı, İslâm Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi, s. 294; 321; 322; 330.   
40  İbnu’l-Kayyım el-Cevziyye, Zâdu’l-Me’âd fî Hedyi Hayri’l-‘İbâd, Thk. 

Şu’ayb el-Arnavȗt, Abdulkadir el-Arnavȗt, Müessetu’r-Risâleti Naşirȗn, 

Beyrut 1431/2010, c. 1, s. 113-124. 
41  Dündar, İlk dönem İslami Eğitim-Öğretim Faaliyetleri, s. 63. 
42  Mustafa Fayda, “Hulefâ-i Râşidîn”, DİA, T.D.V. Yayınları, İstanbul 

1998, c. 18, s. 11.  



36 

 

lügat, nahiv, aruz, temel dinî ilimlerin öğretildiği yerlerde 

de eğitim-öğretim faaliyetleri devam ettirilmiştir. 

Buralardan yetişen kişiler uzmanlık alanlarına göre, 

mescitlerde kurulmuş olan ders halkasının başına getirilmiş, 

bu uygulama ile ders halkaları devamlılık kazanmış ve 

mescitler toplumdaki aktif rollerini devam ettirmişlerdir.43  

Abbasiler döneminde (758-1258) ise daha önce 

camilerde aktif bir şekilde yürütülen eğitim-öğretim 

faaliyetleri Halife Me’mun (ö. 218/833) tarafından, 832 

yılında açılan Beytu’l-Hikme’ye taşınarak farklı bir hüviyet 

kazanmıştır. Cündişâpûr’da bulunan mektebin örnek 

alındığı yeni sistemde yapılan tercüme faaliyetleri farklı ilim 

dalları ile İslam âleminin tanışmasına neden olmuştur.44 

Büyük Selçuklular döneminde Nizamu’l-Mülk (ö. 

485/1092) tarafından inşa edilen Nizâmiye Medresesi 

medrese tarihi için bir dönüm noktası olmuştur. İbn Kesir (ö. 

774/1373), Nizamu’l-Mülk’ten önce Büveyhî 

hükümdarlarından Bahâüddevle döneminde vezirlik 

görevine getirilen Ebû Nasr Sabûr b. Erdeşîr’in fukaha için 

kurduğu medresenin tarihî açıdan önceliğine değinse de 

İslam âleminde bilinen ve meşhur olan Nizâmiye Medresesi 

olmuştur. Bununla birlikte yapılan araştırmalar, Nizâmiye 

medreselerinden önce de İslam âleminin farklı bölgelerinde 

33 medresenin inşa edildiğini bildirmektedir.45 VI. yy’da 

sadece Bağdat’ta otuza yakın medrese inşa edilmiştir. Bu 

                                                 
43  İsmail Yiğit, “Emevîler”, DİA, T.D.V. Yayınları, İstanbul 1995, c. 11, s. 

96. 
44  Cahid Baltacı, İslam Medeniyeti Tarihi, İ.F.A.V. Yayınları, İstanbul 

2014, s. 64.  
45  Çiçek, Şark Medreselerinin Serencâmı, s. 31-32; Kazıcı, İslâm 

Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi, s. 335. 



37 

 

medreselerin en meşhuru Bağdat’ta kurulanı olmakla 

beraber, Merv, Herat, Belh, Basra, İsfahan, Amûl, Musûl, 

Cizre ve Rey gibi şehirlerde de eğitim-öğretim faaliyetini 

yürüten medreseler kurulmuştur.46  

Osmanlı Devleti dönemine bakıldığında ise eğitim-

öğretim faaliyetlerinin mescit, tekke ve medrese üçlü 

sacayağından oluştuğunu ve buraların toplumun ıslah 

merkezleri olduğu tarihi verilerden öğrenilmektedir.47 İslamî 

bilgi sisteminin olgunlaşıp verildiği kurumlar olan Osmanlı 

medreseleri İslamî kimliğin inşasında birincil derecede rol 

oynamıştır. Tarihi verilere göre Osmanlı döneminde ilk 

kurulan medrese, Osmanlının beylik dönemine denk gelen 

731/1331 yılında Orhan Gazi (ö. 1362) tarafından kurulan 

İznik Medresesidir.48  

Cumhuriyet döneminde ise, 30 Kasım 1925 tarih ve 677 

sayılı “Tekke ve Zâviyelerle Türbelerin Seddine ve 

Türbedarlıklarla Birtakım Unvanların Men ve İlgasına Dair 

Kanun” ile medreseler resmî olarak kapatılmıştır. Ancak 

şehir merkezlerinden çıkarak köylerde bulunan mescitlerin 

hemen yanında oluşturulan ve hücre diye tabir edilen özel 

mekânlara taşınan medreseler, medrese usûlü eğitim-

öğretim faaliyetlerini buralarda gizli bir şekilde devam 

ettirmiştir. Kanun çıkartılmadan önce Anadolu’nun batı 

bölgesinde bulunan medreseler vakıflar aracılığı ile 

ihtiyaçlarını karşılamakta iken kanunla beraber ekonomik 

                                                 
46  Ahmet Ocak, “Selçuklular”, DİA, T.D.V. Yayınları, İstanbul 2009, c. 36, 

s. 375. 
47  Ahmet Yapıcı, Gelenekten Modernizme Tekkeler ve Cumhuriyet, 

Ensar Neşriyat, İstanbul 2015, s. 53; Kazıcı, İslâm Medeniyeti ve 

Müesseseleri Tarihi, s. 372-373. 
48  Kazıcı, İslâm Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi, s. 357. 



38 

 

manada adeta yok edilmek istenmiştir. Anadolu’nun doğu 

bölgesinde bulunan medreseler ise kanun çıkartılmadan 

önce halk desteği ile varlığını sürdürmüştür.49 Bundan 

dolayı kanunun çıkartılması doğu medreselerini ekonomik 

açıdan Anadolu’nun batısındaki medreseler kadar 

etkilememiştir.50 Büyük sıkıntılar yaşamış olan doğu 

medreseleri günümüze kadar varlıklarını 

sürdürebilmişlerdir. 

1.3.1.2. Eserin Şark Medrese Geleneğindeki Yeri 

Eserin şark medrese geleneğindeki yeri hakkında bilgi 

vermeden önce bu medreselerde hadis tedrisatının yapılıp 

yapılmadığına değinmenin yararlı olacağı kanaatindeyiz. 

Şark medrese geleneği, içinde doğduğu kültürden 

etkilendiği gibi kültürün şekillenmesinde de önemli bir rol 

oynamıştır. Çünkü ‘’kültürü insan yapar, insanı da kültür inşa 

eder’’51 söylemi kendini toplumsal oluşumlarda toplumu da 

kültür inşa eder formatına girerek göstermektedir. Buradan 

hareketle, medreseler, toplumun enformasyon, eğitim-

öğretim, dinî rehberlik, ahlâkî örneklik ve kültürleşme 

alanlarındaki ihtiyaçlarını üstlenmişlerdir.52 Bu müesseseler 

kurulduğu günden bu yana toplumsal hayatı yönlendirme 

hususunda üzerine düşen görevi fazlası ile yerine 

getirmekle beraber toplumun ortak bir kültür etrafında 

toplanması ve aidiyet bilinci kazanma konusunda merkezi 

                                                 
49  Musa K. Yılmaz, “Kürtlerde Din Eğitimi ve Medreseler”, Ed. Adnan 

Demircan, Kürtler, Nida Yayınları, İstanbul 2015, c. 1, s. 116-117. 
50  K. Yılmaz, “Kürtlerde Din Eğitimi ve Medreseler”, c. 1, s. 121-122.  
51  Mehmet Emin Özafşar, Hadîs ve Kültür Yazıları, Kitâbiyât yayınları, 

Ankara 2005, s. 40. 
52  Çiçek, Şark Medreselerinin Serencâmı, s. 134. 



39 

 

rol oynamıştır. Ayrıca toplumda kabul gören ve aktif olarak 

faaliyetlerine devam eden medreseler, içinde doğduğu 

toplumun ilişki ağını yönlendiren etkenlerin başında 

gelmekle beraber toplumun bütün kesimleri tarafından 

sürekli gözlem altında tutulmuştur. 

Şark medreselerinin ne zamandan beri Türkiye’nin 

doğu bölgesinde aktif olarak inşa edildiği bilinmemektedir.53 

Elimizdeki tarihî veri Hz. Ömer döneminde H. 14-30 yılları 

arasında bölgenin müslümanlarca fethedildiği ve o tarihten 

itibaren ilmî çalışmaların devam ettiği bilgisidir.54 İlk emri 

‘’Oku’’ olan bir dinin hâkim olduğu bölgelerde ilim ve ilmin 

gerektirdiği olguların yokluğu düşünülemez.55 İşte İslâm’ın 

doğu bölgesine girişinden itibaren eğitim ve öğretimin 

yapıldığı mekânların inşa edilmesi de İslâmî kültürle 

paralellik arz etmektedir.56  

Toplumda böylesine önemli fonksiyonları üstlenen ve 

topluma yön veren âlim, zahid, mürebbi, örnek ve önder 

şahsiyetleri yetiştiren medreseler zamanla devlet içerisinde 

yaşanan bazı olumsuz durumlardan etkilenmiş ve ifade 

edildiği üzere zamanla yasaklanmıştır.57 Yasaklama ile 

beraber medreseler eğitim-öğretim faaliyetlerini yer altında 

yürütmeye devam etmiştir. Fakat medreselerin faaliyetlerini 

bu şekilde yürütmelerinin medreselerin yapısına da etki 

ettiği ifade edilebilir. 

                                                 
53  Çiçek, Şark Medreselerinin Serencâmı, s. 32-33-191; Yalar, “Şark 

Medreselerine Analitik ve Eleştirel Bir Bakış”, c. 1, s. 83. 
54  Çiçek, Şark Medreselerinin Serencâmı, s.31. 
55  Sarıkaya, Medreseler ve Modernleşme, s.13. 
56  Çiçek, Şark Medreselerinin Serencâmı, s.30. 
57  K. Yılmaz, “Kürtlerde Din Eğitimi ve Medreseler”, c. 1, s. 114-115. 



40 

 

1925 yılında çıkartılan bu yasakla beraber medreselerde 

okunan ve okutulan eserler de etkilenmiş, medreselerde 

birçok alanda okuma yapan öğrenciler sadece kısıtlı 

sahalarda okuma yapmak zorunda kalmıştır. Bu durum da 

özellikle günümüzde bilginin geliştiği ve çeşitlendiği bir 

dönemde öğrencilerin İslamî ilimlere daha geniş bir 

perspektiften bakabilme yetisini kaybetmelerine ve 

öğrencilerin farklı alanlarda okuma yapabilme yetisinin 

tedricen kaybolmasına yol açmıştır.  

Medreselerin kapatılması ile beraber medreseler 

açısından bazı problemler ortaya çıkmıştır. Bu problemleri 

farklı açılardan değerlendirebiliriz ancak konunun bizi 

ilgilendiren boyutu medreselerde okutulan eserlerdir. Biz 

şark medreselerinde okutulan eserleri gözden 

geçirdiğimizde eserlerin tamamına yakının sarf ve nahiv 

türü eserler olduğunu görmekteyiz.   

Bu olumsuzlukların neticesinde belki de en çok sekteye 

uğrayan konu, medreselerin müfredatı ve bu bağlamda 

medreselerde okutulan eserler olmuştur. Yasaklanma ile 

beraber medreselerde ki öğrenciler ve müderrisler İslamî 

ilimlerle ilgili kaynaklara ulaşma sıkıntısı çekmişlerdir. 

Bununla beraber bazı ilmî alanlar yok olmaya yüz 

tutmuştur. Medreselerde okutulan eserler içerisinde belki de 

olumsuz anlamda en fazla etkilenen Hadîs eserleri olmuştur. 

Medreselerin resmî olarak kapatılması sürecinden 2000’li 

yılların başına kadar bu kurumlardan yetişen kişiler hadîs 

ve hadîs ilimleri alanında tam manası ile okuma 

yapamamışlardır. Bu alanda yapılan çalışmalar da daha çok 

kişisel çalışmalar olmuştur. Konu ile ilgili değerlendirmede 

bulunan M. Halil Çiçek medreselerde okutulan alanlardan 



41 

 

hadis başlığı altında konuyu şu şekilde ifade etmektedir: 

“Hadis metinlerinden genellikle nasihat, davet ve irşada yönelik 

nitelikte derlenen hadis mecmuaları okunurdu. Mesela İmam 

Nevevi’nin Riyadu’s-Salihin’i gibi eserlere daha fazla ağırlık 

verilirdi. Nadir olarak kendine güvenen bazı hocalar Buharî 

metnini de okuturdu. Hadis Usûlu ise bizim kuşakta ve bizden bir 

kuşak öncesinde de yoktu. Ama takriben 1930 veya 50’lere kadar 

var olduğu da muhakkaktır. Bunu medrese hocalarının Hadis 

Usȗlü’ne dair yazdıkları teliflerden anlıyoruz. Molla Halil es-

Siirtî’nin hadis usûlüne dair bir eseri ve Mardin’li Hamidîlerden 

Şeyh Abdurrahman Efendi’nin (ö. 1328/1910) Sevadu’l-Basar fi 

Uyuni’l-Eser adlı eseri bunun en tipik örneklerini teşkil eder. 

Ayrıca Ohinli Şeyh Alaeddin’in (ö. 1368/1949) hadis usûlüne dair 

nazım/şiir olarak fakat birçok ilave ile (Manzumetu’l-

Beykuniyye’yi) yeniden yazması buna başka bir örnek teşkil 

edebilir. Medrese âlimlerinin yazdıkları bu eserler hadis usûlünün 

daha evvel medrese müfredat programında önemli unsurlardan 

biri olduğunu gösterir.”58 M. Halil Çiçek’in 1930 veya 50’li 

yıllarda hadîs ve hadîs ilimlerinin medreselerde okunan bir 

alan olduğu hakkında gösterdiği az sayıda ki örnek 

kanaatimizce doğu medreselerinde zikredilen tarihlerde 

hadîs ve hadîs ilimlerinin varlığını göstermekten ziyade bu 

ilimlerin yok denecek derecede az olduğunu 

göstermektedir.59 Medreselerin tamamını ve buralarda 

okutulan eserleri düşününce eser sayısının yetersiz olduğu 

                                                 
58  Çiçek, Şark Medreselerinin Serencâmı, s. 72-73. 
59  Benzer değerlendirmeler için bkz. H. Musa Bağcı, “Medrese Eğitiminde 

Hadis Birikimi-Diyarbakır Örneği-”, e-Şarkiyat İlmi Araştırmalar 

Dergisi, c. 1, S. 1, s. 45-59; Hamidi, “Doğu ve Güneydoğu 

Medreseleri’nin Mahiyeti ve Ders Müfredatı’nın Islah Önerisi”, c. 1, s. 

325. 



42 

 

görülecektir. Konuyu bölge üzerinden değil de ülke 

üzerinden değerlendirsek bile aynı sonuç karşımıza 

çıkmaktadır. 1940’larda da ülkede hadîs ilimleri için pek iç 

açıcı bir durum söz konusu değildir. Tayyip Okiç konu 

hakkında şu ifadeleri kullanmaktadır; “İstanbul Üniversitesi 

İlâhiyat Fakültesinin kapanışı tarihinden Ankara Üniversitesi 

İlâhiyat Fakültesinin kuruluşuna kadar geçen on beş senelik bir 

müddet içinde, memlekette hadis ilmi okutulmamıştır.”60  

Daha önce de ifade ettiğimiz gibi hadîs alanında bazı 

kişisel çabaların dışında kurum olarak medreseler herhangi 

bir çalışma yapmamış veya yaşanan sıkıntılardan dolayı 

yapamamışlardır. İşte bu kişisel çabalardan biri de 1974-1975 

yıllarında Molla Hâlid Korkusuz tarafından yazılan “el-

Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu” adlı eser olmuştur. Molla Hâlid 

eserini 1975 yılının haziran ayının birinde bitirdiğini 

belirtmiştir.61 Eserin başlama tarihi gün olarak tespit 

edilememiş olsa da Molla Hâlid’in oğlu Refik Korkusuz 

tarafından eserin 1974 yılında yazılmaya başlandığı ifade 

edilmiştir.62   

Müellif Molla Hâlid, Bağdat’ta eserini yazarken kaynak 

sıkıntısı çekmemiştir. Nitekim kendisi eserinin son 

sayfalarında el-Kâdiriyye kütüphanesinden çokça 

faydalandığını zikrederek kaynak sıkıntısı yaşamadığını 

belirtmiştir.63 Şunu da ifade etmek gerekir ki; Şark 

medreselerinin müfredatında hadîs ilmi ile ilgili bulunan 

eserlerin azlığı veya eserlerin bulunmaması gerçekliğine 

                                                 
60  M. Tayyip Okiç, Bazı Hadis Meseleleri Üzerinde Tetkikler, Atlas 

yayınları, Ankara 2017, s. 15.   
61  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh, s. 120. 
62  Refik korkusuz ile yapılan röportaj. 
63  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh, s. 120. 



43 

 

rağmen Molla Hâlid’in kaynak kullanımının düzenli olması 

takdire şayan bir husustur.64  

Eser gözden geçirilirken eserin derleme türü bir eser 

olduğu tespit edilmiştir. Eserin derleme türü bir eser 

olmasından dolayı bize “derleme türü bir eseri niçin 

çalıştın?” sorusunun yöneltilebileceğini düşündük. Bu 

soruya cevap vermemiz gerektiği kanaatindeyiz. Müellif 

Şark medrese usûlü ile eğitim-öğretimini sürdürmüştür. 

Şark medrese müfredatında hadîs ilimlerinin azlığı veya hiç 

bulunmaması bu eğitim sürecinden geçenler için problem 

oluşturmuş, medrese eğitiminden sonra yapılacak 

okumaların anlaşılması için sıkıntı oluşturmuştur. Bu 

sıkıntıyı gidermek için ferdi veya bu alanda kendini 

geliştirmiş kişilerin gözetiminde okuma yapmak 

gerekmektedir. Müellifimizin bu eksiklik veya problemi 

tespit etmiş olduğunu eserin mukaddimesinden 

anlamaktayız. Çünkü kendisi mukaddimede bu alanda 

eksikliğinin olduğunu ifade etmektedir. Kendisinin hem 

hasta hem de doktor olarak hastalığının teşhisini yapması ve 

kendini tedavi etmesi ilim adamlarında bulunması gereken 

bir niteliktir. Aslında kendi teşhisi üzerinden medreseler 

gibi kadîm bir kurumun tespitini yapmış olmaktadır. 

Medreselerin bu problemi ortada iken bu problemi tespit 

eden ve problemin çözümü için belki de bu eserini oluşturan 

müellifimizi ve derleme türü bir eser olsa da müellifimizin 

eserini tanıtmak çalışmamızın konusunu oluşturmaktadır. 

Ayrıca dönemin zor şartlarına rağmen Şark medreselerinde 

yetişen biri tarafından böyle bir eserin telif edilmiş olması 

1970’ler için takdire şayan bir husustur. Şu hususu da ifade 

                                                 
64  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh, s. 122-124. 



44 

 

etmemiz gerekir ki eserin derleme türü olma özelliği ağır 

basmakla beraber müellif bazen klasik ve modern dönem 

görüşleri karşılaştırarak görüşler arasında tercih yaptığı da 

görülmektedir. Müellifin görüşleri karşılaştırıp bu görüşler 

arasında eleştiri yapabilmesi ve kendi tercihini ortaya 

koyabilmesi kısa sürede hadîs alanında vukûfiyet 

kesbettiğini göstermektedir. Ayrıca hadîs usûlü geleneğinde 

İbnu’s-Salah’tan sonra yazılan eserler içinde özgün olanı yok 

gibidir. Müellifimizin yazmış olduğu eserin derleme türü bir 

eser olması da bu geleneğin devam ettiğini göstermektedir. 

Şark medrese müfredatı ile yetişen ilim talipleri bazen 

farklı şehirlere ilmî seyahatler gerçekleştirmişlerdir. 

Gerçekleştirilen bu seyahatler çift yönlü bir rol üstlenerek 

çeşitli ilim merkezlerinde bulunan meşhur âlimlerin ilmî 

birikimlerini şark medreselerine taşımıştır. Nitekim Molla 

Hâlid’in Irak seyahatı neticesinde elde ettiği ilmî birikim 

müellif tarafından yetiştirilen öğrencilerin İslâm dini, 

medeniyeti ve kültürü konularında dünyaya geniş bir 

perspektiften bakabilme yetisi vermiştir.  

Molla Hâlid’in ilmî okumalarını yaptığı zaman 

diliminin şark medreseleri için fetret dönemi denebilecek bir 

zaman dilimine tekâbül ettiğini müşahade etmekteyiz. 

Özellikle siyasal ve ekonomik anlamda yaşanan bazı 

olumsuz durumların medreselere yönelik yaptırımları ve bu 

yaptırımlar neticesinde medreselerde yazılan telif türü 

eserlerin azlığı, müfredatta okunması gereken eserlerin 

kıtlığı gibi durumlar şark medreselerinin ilmî ilerlemesinin 

önünde bir engel olarak çıkmıştır. Ancak Molla Hâlid gibi 

ulvî şahsiyetlerin ilmi çalışmaları durmadan devam etmiş ve 

bunun neticesinde el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu gibi bir eser 



45 

 

gün yüzüne çıkmıştır. Cumhurtiyet dönemi sonrasında 

gizlide olsa faal olan Şark medreselerinin müfredatı ayrıntılı 

bir şekilde gözden geçirildiğinde hadîs usûlü ilminin 

okutulamadığını daha önce ifade etmiştik. Bu dönemde 

oluşturulacak herhangi bir eser kısmen de olsa hadîs 

alanında okuma yapacak olanların yardımcısı olacaktır. 

Dolayısıyla bu eserin Şark medrese müfredatında eksikliği 

hissedilen hadîs usûlü ilminin yokluğunu kısmende olsa 

kapatmaya yönelik bir çalışma olduğu kanaatindeyiz.     

1.3.1.3. Eserde Kullanılan Kaynaklar 

Herhangi bir eser telif eden müellifin yöntemini, 

kaleme aldığı eserini anlamak için kaynaklarını tam manası 

ile öğrenmek ve kaynakçanın içinde barındırdığı bilgi 

birikimine hâkim olmak gerekmektedir. Çünkü kişinin 

kaynakçası, kendisi ile eseri arasında iletişimi sağlayan 

köprü konumundadır. İletişimin kesintiye uğramadan 

güvenilir bir şekilde devam etmesi için kaynakça 

bölümünün tam manası ile tahlil edilmesi gerekmektedir.  

Şark medrese geleneği şifahi olarak devam ettiği için 

yazma kültürü yok denecek kadar azdır. Böyle bir geleneğin 

takipçisi olmakla beraber yazılı kültürü kullanan Molla 

Hâlid, bu yöntemi kullanarak bilgi aktarımında bilginin 

alındığı kaynağı dipnotta verip bilginin asıl kaynağına 

ulaşmanın önemini bize göstermektedir. Müellifin eserin 

telifinde müracaat ettiği eserlerin isimleri şöyledir: 

 

 

 

 

 



46 

 

Hadîs Tarihi ve Usûlüne Dair Eserler:  

1. Mukaddimetu Sahîhi Müslim (Ebü’l-Hüseyn Müslim 

b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî ö. 261/875) 

2. el-Medhal fî İlmi’l-Hadîs (el-Medhal ilâ Ma’rifeti 

Kitâbi’l-İklîl) (Ebû ‘Abdillâh Muhammed b. ‘Abdillâh ibn 

Muhammed el-Hâkim en-Nîsâbȗrî ö. 405/1014)  

3. Ma’rifetu Ulȗmi’l-Hadîs (Ebû ‘Abdillâh Muhammed 

b. ‘Abdillâh b. Muhammed el-Hâkim en-Nîsâbȗrî ö. 

405/1014) 

4. Mâ Lâ Yese’u’l-Muhaddîse Cehluhu (Ebû Hafs Ömer b. 

Abdilmecîd el-Kureşî el-Meyanişî ö. 581/1185) 

5. Şurȗtu’l-Eimmeti’l-Hamse (Ebû Bekr Zeynüddîn 

Muhammed b. Mûsâ b. Osmân b. Hâzim el-Hâzimî el-

Hemedânî ö. 584/1188) 

6. Ulȗmu’l-Hadîs (İbnu’s-Salâh Ebû Amr Takıyyüddîn 

Osmân b. Salâhuddîn Abdirrahmân b. Mûsâ eş-Şehrezûrî ö. 

643/1245) 

7. el-Takrîb (Molla Hâlid tarafından Suyûtî’ye nispet 

edilen bu eser Ebû Zekeriyyâ Yahyâ ibn Şeref ibn Mürî en-

Nevevî (ö. 676/1277) tarafından yazılmış olsan İrşadu 

Tullâbi’l-Hakâik ilâ Ma‘rifeti Süneni Hayri’l-Halâik adlı eserin 

ihtisar edilerek et-Takrîb ve’t-Teysîr li Ehâdîsi’l-Beşîri’n-Nezîr 

şeklinde yeniden yazılan eseri olduğu kanaatindeyiz. ) 

8. İhtisâru ‘Ulûmi’l-Hadîs (Ebû’l Fidâ İmâdüddin İsmail 

b. Kesîr ö. 774/1373) 

9. Nuhbetu’l-Fiker fî Mustalahi Ehli’l-Eser (Ebû’l-Fadl 

Şihâbuddîn Ahmed b. ‘Ali ibn Muhammed el-‘Askalânî ö. 

852/1449) 



47 

 

10. Nuzhetu’n-Nazar fî Tavdîhi Nuhbeti’l-Fiker fî Mustalahi 

Ehli’l-Eser (Ebû’l-Fadl Şihâbuddîn Ahmed b. ‘Ali b. 

Muhammed el-‘Askalânî ö.852/1449) 

11. Hedyu’s-Sârî Mukaddimetu Fethi’l-Bârî (Ebû’l-Fadl 

Şihâbuddîn Ahmed b. ‘Ali b. Muhammed el-‘Askalânî 

ö.852/1449) 

12. Elfiyetu’s-Suyȗtî fî ‘İlmi’l-Hadîs (Ebû’l-Fazl 

Celâlüddîn Abdurrahman b. Ebî Bekr b. Muhammed el-

Hudeyri es-Suyûtî ö. 911/1505) 

13. Tedrîbu’r-Râvî fî Şerhi Takrîbi’n-Nevâvî (Ebû’l-Fazl 

Celâlüddîn Abdurrahman b. Ebî Bekr b. Muhammed el-

Hudeyri es-Suyûtî ö. 911/1505) 

14. Kavâ’idu’t-Tahdîs min Funûni Mustalahi’l-Hadîs 

(Muhammed Cemâlu’d-Dîn el-Kâsımî ö. 1332/1914) 

15. Tevcîhu’n-Nazar ilâ Usȗli’l-Eser (Tâhir b. Sâlih el-

Cezâirî el-Dımeşkî ö. 1338/1920) 

16. Tecrîdi Sarîh Mukaddimesi (Babanzâde Ahmed Nâim 

ö. 1934 ve Kâmil Mîrâs Efendî ö. 1957) 

17. el-Bâ‘isu’l-Hasîs Şerhu İhtisâri ‘Ulûmi’l-Hadîs (Ebü’l-

Eşbâl Ahmed b. Muhammed Şâkir b. Ahmed b. Abdilkadir 

ö. 1958) 

18. Şerhu Manzȗmeti’l-Beykȗniyyeti fî Mustalahi’l-Hadîs 

(Abdullâh b. Muhammed Necîb Sirâcuddîn ö. 2002) 

19. Usȗlu’l-Hadîs ‘Ulûmuhu ve Mustalahuhu (Muhammed 

‘Acâc el-Hatîb) 

20. Buhȗsun fî Târîhi’s-Sunneti’l-Muşerrefeti (Ekrem Ziyâ‘ 

el-Omerî) 

21. Ulȗmu’l-Hadîs ve Mustalahuhu (Subhî Sâlih) 

22. el-Hadîs ve’l-Muhaddisȗn (Muhammed Ebȗ Zehv) 

23. Buhârî’nin Kaynakları (M. Fuad SEZGİN) 



48 

 

Hadîs Şerh Kaynakları: 

1. el-Câmi‘u’l-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasaru min Umûri 

Rasulillahi Sallallahu ‘aleyhi ve Sellem ve Sunenihi ve Eyyâmihi 

(Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî el-

Buhârî ö. 256/870) 

2. el-Edebu’l-Müfred el-Câmi‘u li’l-Âdâbi’n-Nebeviyye 

(Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî el-

Buhârî ö. 256/870) 

3. el-İstizkâr el-Câmi‘u li’Mezâhibi Fukahâi’l-Emsâr ve 

‘Ulemâi’l-Ektâr fî mâ Tadammenehu el-Mûvattau min Me‘ani’r-

Re‘yi ve’l-Âsâr ve Şerhi Zâlike Kullihi bi’l-Îcâzî ve’l-İhtisâr  (Ebû 

Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed b. 

Abdilberr en-Nemerî ö. 463/1071) 

4. el-Mesâlik fî Şerhi Muvattai Mâlik (Ebû Bekr 

Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Meâfirî ö. 

543/1148) 

5. et-Tevşîh Şerhu’l-Câmi‘i’s-Sahîh (Ebû’l-Fazl 

Celâlüddîn Abdurrahman b. Ebî Bekr b. Muhammed el-

Hudeyri es-Suyûtî ö. 911/1505) 

6. el-Ezhâru’l-Mütenâsire fî’l-Ahbâri’l-Mütevâtire (Ebû’l-

Fazl Celâlüddîn Abdurrahman b. Ebî Bekr ibn Muhammed 

el-Hudeyri es-Suyûtî ö. 911/1505) 

7. Mukaddimetu Süneni’n-Nesâî bi Şerhi’s-Suyûtî ve 

Hâşiyeti’s-Sindî  (Ebû’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahman b. Ebî 

Bekr ibn Muhammed el-Hudeyri es-Suyûtî ö. 911/1505 ve 

Ebü’l-Hasen Nûruddîn Muhammed b. Abdilhâdî es-Sindî 

et-Tettevî ö. 1138/1726) 

8. Takrîbu’l-Medârik ‘alâ Muvatta İmâm Mâlik (Müellif 

tarafından Ebû’l Hasan b. Hessâr olarak belirtilen âlim 

hakkında ayrıntılı bilgiye ulaşamadık) 



49 

 

Hadîse Dair Muhtelif Eserler: 

1. Tevîlu Muhtelifi’l-Hadîs ve’r-Reddu ‘alâ Men Yurîbu 

fî’l-Ahbârî Mudde‘â ‘aleyhâ et-Tenâkudu (Ebû Muhammed 

Abdullâh b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî ö. 276/889) 

2. Miftâhu’s-Sunne (Muhammed Abdulaziz el-Hûlî ö. 

750/1349) 

3. el-Risâletu’l-Mustetrafe li Beyâni Meşhûri Kutubi’s-

Sunneti’l-Muşerrefe (Ebû Abdillâh Muhammed b. Ca‘fer b. 

İdrîs el-Kettânî ö. 1927)     

4. es-Sunnetu ve Mekânetuhâ fî’t-Teşrî‘i’l-İslâmiyyî 

(Mustafâ Sıba’î ö. 1964) 

5. A‘lâmu’l-Muhaddisîn (Muhammed b. Muhammed b. 

Ebû Şehbe) 

Fıkıh Usûlüne Dair Eserler: 

1. el-İhkâm fî Usûli’l-Ahkâm (Ebû Muhamed Ali b. 

Ahmed b. Saîd b. Hazm ö. 456/1064) 

2. el-Luma‘ fî Usûli’l-Fıkh (Ebû İshâk Cemâlüddîn 

İbrâhîm b. Alî b. Yûsuf eş-Şîrâzî ö. 476/1083) 

3. el-Kavâti‘u’l-Edille fî Usûli’l-Fıkh (Ebü’l-Muzaffer 

Mansûr b. Muhammed ibn Abdilcebbâr et-Temîmî el-

Mervezî es-Sem‘ânî ö. 489/1096) 

4. el-Mustasfâ min ‘İlmi’l-Usûl (Ebû Hamid Muhammed 

ibn Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazâlî ö. 

505/1111) 

5. Şerhu Tenkîhi’l-Fusûl fî İhtisâri’l-Mahsûli fî’l-Usûl 

(Ebü’l-Abbâs Şihâbuddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân el-

Mısrî el-Karâfî ö. 684/1285) 

6. Tavdîhu’l-Efkâr li Me‘ânî Tenkîhi’l-Enzâr (Ebû İbrâhîm 

İzzüddîn Muhammed b. el-İmâm el-Mutevekkil ‘Alellâh 

İsmâ‘îl es-San‘anî ö. 1182/1768) 



50 

 

7. el-Vecîz fî Usȗli’l-Fıkıh (Abdulkerim Zeydan ö. 2014) 

Muhtelif Alanlara Dair Eserler: 

1. Târihu Bağdât (Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit el-

Bağdâdî ö. 463/1071) 

2. el-Muhallâ fî Şerhi’l-Mücellâ bi’l-Hiceci’l ve’l-Âsâr (Ebû 

Muhamed Ali b. Ahmed b. Saîd b. Hazm ö. 456/1064) 

3. Tezkiretu’l-Huffâz (ez-Zehebî Ebû Abdillâh 

Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân et-Türkmânî 

el-Fârikî ed-Dımaşkî ö. 748/1348) 

4. el-Bidâye ve’n-Nihâye (Ebü’l-Fidâ’ İmâduddîn İsmâîl 

b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav’ ibn Kesîr ö. 774/1373) 

5. Rûhu’l-Me‘ânî fî Tefsîri’l-Kurâni’l-Kerîmi ve Seb‘il 

Mesânî (Ebü’l-Meâlî Cemâluddîn Mahmûd Şukrî b. Abdillâh 

b. Mahmûd el-Âlûsî ö. 1924) 

6. Târîhu’t-Turâsi’l-Arabî (M. Fuad SEZGİN) 

1.4. KONULARIN İŞLENİŞİ 

1.4.1. Konuların Tasnifi 

Herhangi bir ilmi usûl içinde oluşturulan eserlerin 

muhteviyatını teşkil eden başlıklar eserin özeti 

mahiyetindedir. Zira telif edilen eserde bulunan konuların 

hangi başlık altında ele alınacağı, ele alınan başlıkların 

sıralaması, zikredilen başlıklarda ne gibi konuların 

değerlendirileceği ve başlıklarda kullanılacak kavramların 

bir takım kurallara uyularak oluşturulması, eserin telif 

edildiği alanın olgunluk seviyesini göstermektedir.65 Bu 

şekilde müellif, kendisinden önce oluşturulan eserleri 

gözden geçirerek ya kendine yeni bir yol çizmek durumda 

kalmıştır ya da önceki uygulamalarına devam etmiştir. Bazı 

                                                 
65  Ayhan Hira, Şeyh Bedrettin, İz Yayıncılık, İstanbul 2012, s. 168. 



51 

 

müelliflerin ise önceki uygulamalar ile kendi uygulamalarını 

harmanlayarak yeni bir metod ortaya koymaya çalıştıkları 

da ifade edilmiştir.66 Zikrettiğimiz hususlardan dolayı bu 

bölümde müellifimiz tarafından şekilsel anlamda nasıl bir 

başlık yöntemi kullanıldığına değinilecektir. Konu hakkında 

değerlendirmede bulunmadan önce incelediğimiz eserin 

telif gerekçesi hakkında bazı bilgiler verilecektir. 

1.4.2. Mukaddime (Eserin Telif Sebebi) 

Molla Hâlid Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh adlı eserini telif 

etme sebebiyle ilgili olarak şöyle bir açıklama yapmaktadır: 

“Sonsuz güç sahibi olan Rabbine muhtaç olan fakir (ben); bu 

mübarek ve kıymetli ilimde (hadîs) bilgisi az biri olarak bu alanda 

yazılmış olanların takdire şayan olmadıklarını gördüm. Buna 

rağmen, yüce ve güçlü olan Allah (cc)’dan beni razı ve hoşnut 

olduğu diğer alanlarda (olduğu gibi), bu alanda da başarılı 

kılmasını niyaz ettim. Ben (bu alanda) her ne kadar görünüm 

itibari ile varlığı yokluk mesabesinde olan az şeyler yazsam da, 

konusundan dolayı hakikatte, önemli ve kıymetli bilgiler 

yazacağım. (Önemli olan bu konuda) çok cömert olan Rasul 

(sav)’un sözlerinin bir kısmını oluşturan sahih hadis konusudur. 

Benim bu bilgileri yazmam ve bir araya getirmem hususunda beni 

cesaretlendiren kişi Dr. Kahtân ed-Dȗrî’dir.”67 Molla Hâlid bu 

ifadeleri ile eseri niçin yazdığını ve bu konuda kimin 

kendisine yol gösterdiğini dile getirmektedir. 

Molla Hâlid, Şark medrese geleneğinde yetiştiği için 

Şark medreselerinin yaşamış oldukları problemleri bilmekte 

idi. Herhangi bir toplumun yaşamış olduğu önemli olayları 

                                                 
66  Hira, Şeyh Bedrettin, s. 168. 
67  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 1. 



52 

 

bilen kişiler toplumun öğretmeni olma bilincine varmış ise, 

hayatın içinde bulunan problemleri teşhis edip tedavi 

yöntemleri uygulamaya çalışırlar. Molla Hâlid de yapmış 

olduğu okumalar neticesinde şark medreselerinin müfredat 

eksikliğini tespit etmiş ve bir nebze de olsa, problemi 

çözüme kavuşturma adına el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhû adlı 

eserini kaleme almıştır.   

1.4.3. Asıl Başlıklar (Başlık Sistemi, Tablo) 

Malum olduğu üzere Molla Hâlid tarafından 

oluşturulan el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhû adlı eser hadîs 

usûlü ilminin bütün konularının ele alındığı bir eser özelliği 

taşımamaktadır. Nitekim Molla Hâlid de eserin bazı 

yerlerinde buna işaret etmiştir. Müellifimizin başlıklarını 

gözden geçirdiğimizde bazı konularda klasik kaynaklarla 

birebir örtüşen başlıkların kullanılmasına karşılık bazı 

başlıkların bizzat müellif tarafından atıldığı izlenimi bizde 

hâkim olmuştur. İbnu’s-Salâh (ö. 643/1245) sonrasında 

oluşturulan hadîs usûlü eserlerinde genel itibariyle ana 

başlık altında meseleler zikredilmiş ve ele alınan meseleler 

hakkında yapılan tartışmalar hakkında bilgiler verilmeye 

çalışılmıştır. Ancak Molla Hâlid belirtilen sisteme kısmen 

uymuşsa da genel itibari ile kendi sistemini öncekilerin 

sistemi ile harmanlamaya çalışmıştır. Müellifimizin ele 

aldığı konularda zikrettiği başlıklar ise kısaca şu şekildedir:  

 

 

 

 

 



53 

 

Konu 
el-Hadîsu’s-

Sahîh ve Tahlîluhu 

Hadîs, Haber, Eser, Sünnet 

Kavramlarının Tahlili  
s. 2 

Sahîh Hadis Kavramı s. 3-4 

Hâkim’in (ö. 405/1014 )Hadîs Taksimi  s. 5-11 

Sahabe Mürseli ve Hükmü s. 13 

Sahîh Hadîs Hakkında Hâkim’in Farklı 

Değerlendirmeleri 
s. 14 

Bazı Âlimlerin Hâkim’in Görüşüne 

Yönelik İtirazları 
s. 16 

Râvîler Açısından Sahîh Hadîs’in 

Kısımları  
s. 17 

Müslim’in (ö. 261/875) et-Telâkî 

(Mülakât) Görüşüne Yöneltilen 

İtirazlar 

s. 19 

Mutlak Rîvayetle Hadîslerin Sıhhati 

Anlaşılmaz 
s. 20-29 

Sahîh Hadîs Tanımına Yöneltilen Bazı 

İtirazlar 
s. 29-35 

Mütevâtir ve Âhâd Konusu s. 35-38 

Hadîsin Sahîh, Hasen ve Zayıf Olarak 

Taksim Edilmesi 
s. 39-40 

Sahîh Hadîs Hakkında Yapılan Farklı 

Bir Tanım 
s. 41 

Sahîh Hadîs Ne Zaman Mütevâtir 

Olarak Değerlendirilir? 
s. 43 

Sahîh Hadîs’in li-zâtihi ve li-ğayrihi 

olarak iki kısma ayrılması 
s. 42 

Mütevâtir’in Lafzî ve Manevî olarak s. 44-45 



54 

 

iki kısma ayrılması  

İlk Tabakada Âhad olan bir Rivâyetin 

daha sonra Manevî Mütevâtir olması 
s. 46 

Mütevâtir Haberin İsnad İlminin 

Konusu Olup Olmadığı Tartışması 
s. 46 

Âhâd Haberin Mütevâtirin Kısımları 

Gibi Kat’i ve Yakinî ilim ifade etmesi 
s. 47 

Ferd ve Ğarîb Kavramları s. 47 

Ferd-i Mutlak, Ferd-i Nisbî Kavramları s. 48 

Azîz, Meşhur, Müstefîd Kavramları s. 51 

Hadîs Sıhhati Konusunda 

Muhaddislerin Kıstasları 
s. 52 

Hadîsin Meşhur Olmasının Göreceli 

Olması 
s. 55 

Sahîh Hadîs Tanımında Azîz 

Kavramının Şart Koşulması 
s. 59 

İlk Defa Sadece Sahîh Hadîsleri 

Derleyen Kişi 
s. 60 

Buhârî’nin el-Câmi‘u’s-Sahîh’i ile 

Mâlik’in Muvatta’ı arasındaki fark 
s. 60 

Hadîs Sıhhati Konusunda Buhârî ve 

Müslim’in Aradıkları Şartlar 
s. 62-66 

Şeyhayn Bütün Sahîh Hadîsleri el-

Câmi‘u’s-Sahîh Adlı Eserlerinde Cem’ 

Ettiler Mi? 

s. 69-72 

Sahihayn’de Zikredilen Hadîs Sayısı s. 72-74 

Şeyhayne Yöneltilen Bazı Eleştiriler ve 

Verilen Cevaplar 
s. 74-76 

Sahihayn’de Geçen Hadîslerin Sıhhat 

Derecesi 
s. 80-82 



55 

 

Sahîh Hadîs Hakkında Yazılan Bazı 

Eserler 
s. 89 

Sahihayn Üzerine Yapılan İstihrac 

Çalışmaları 
s. 91-94 

Müstahrec Çalışmalarının Faydaları s. 94 

İstihrac Kavramının Tanımı s. 95 

Esahhu’l-Esânîd Konusu s. 97-98 

Kütüb-i Sitte ve Müellifleri Hakkında 

Yapılan Değerlendirmeler 
s. 99-120 

1.4.4. Konu Başlıklarının Açıklanması 

Konu başlıklarının açıklanmasından maksat, Molla 

Hâlid’in sözlük ve ıstılahî anlam açısından belirtilen başlığın 

tanımına dair bilgilere yer verip vermemesidir. Herhangi bir 

ilmî disiplin içerisinde oluşturulan eserlerde kullanılan 

başlıklar ve bu başlıklarda zikredilen terimlerin birkaç 

kelime ile açıklanması önem arz etmektedir. Zira başlık 

altında zikredilen terimlerin açıklanması ana başlık altında 

zikredilecek meselelerin tam anlamı ile anlaşılması 

demektir. Bu şekilde oluşturulmuş bir eserde zikredilecek 

meseleler de genel çerçeve içerisinde bir yere 

oturtulabilmektedir.68 Nitekim eserini incelediğimiz Molla 

Hâlid eserinde zikrettiği tanımlarda belirtilen hadîs 

ıstılahları hakkında bilgiler vermiş ayrıca tanımladığı 

kavram hakkında varsa tartışmalara da değinmiştir.69 Ancak 

dikkatimizi çeken hususlardan biri müellifimizin eserin son 

kısmına yazmış olduğu içindekiler bölümünde zikredilen 

başlıkları genel itibari ile eserin içerisinde belirtmemiş 

                                                 
68  Hira, Şeyh Bedrettin, s. 182. 
69  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 2. 



56 

 

olmasıdır. Molla Hâlid’in eserinde zikredilen başlıkların 

altında ele alınan ıstılahların uygulama yönteminin keyfiyeti 

hakkında, birkaç örnek zikretmek faydalı olacaktır.  

Müellifimiz, “Ta‘rîfu’l-Hadîs” başlığından hemen sonra 

“Hadîs, Hz. Peygamber’e nispet edilen şeydir”, “Hadîs, Hz. 

Peygamber (sav)’in sözleri, fiilleridir”, “Hadîs, Hz. Peygamberin 

sözleri, fiilleri ve ahvâllarıdır” şeklinde yapılan tanımlara işaret 

etmiş ve meselenin geniş perspektiften ele alınması 

gerektiğini dolaylı olarak ifade etmiştir.70 Ayrıca müellifimiz 

zikredilen başlıktan sonra tanımlanan hadîs kavramının 

sözlük anlamına işaret etmemiştir. Eserin genelinde buna 

dikkat eden Molla Hâlid kanaatimizce eserin mecrasından 

kaydırılmamasına dikkat etmiştir. Müellifimiz kısmen de 

olsa kavramların sözlük anlamlarına işaret etmiştir. 

Kavramların sözlük anlamları ile ıstılah anlamları arasında 

var olan ilişki malumdur. Müellifimizin kavramların sözlük 

anlamını eserinin genelinde zikretmemesinin nedeni olarak 

okuyucuyu bıktırmak istemediği kanaati bizde hâkim 

olmuştur. 

“el-Hadîsu’l-Mütevâtir” başlığından hemen sonra gelen 

tanıma göre mütevâtir hadîs, “Baştan sona kadar her nesilde, 

yalan üzerinde birleşmeleri mümkün olmayacak kadar çok 

kimsenin rivayet etmiş olduğu hadistir.”71 Mütevâtir kavramı 

hakkında yapılan diğer tanımlar ile karşılaştırıldığında 

Molla Hâlid’in zikrettiği tanımda aklen ve âdeten 

kavramlarını zikretmemiş olması dikkatlerimizi çekmiş 

ancak müellif eserinde mütevâtir kavramı hakkında ki 

                                                 
70   Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 2. 
71  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 35. 



57 

 

tartışmaları ele alırken aklen ve âdeten kavramlarına işaret 

etmiştir.72  

Eserde zikredilen ıstılahlar hakkında özel olarak bilgi 

verileceğinden burada daha fazla örnek verilmeyecektir.    

1.4.5. İktibas Şekilleri  

1.4.5.1. Ayet ve Hadîslerin Gösterilmesi 

Bu bölümde, Molla Hâlid’in eserinde ele aldığı 

meseleler hakkında zikredilen âyet ve hadîslerin ne şekilde 

iktibas edildiği ile ilgili kısaca bilgi verilecektir. Bu şekilde 

eserde iktibas edilen âyet ve hadîslerin metin itibari ile asıl 

yapıları dikkate alındığında, iktibas edilen âyet ve hadîsin 

ne kadarına yer verildiği gösterilecektir. İslâmî ilimlerin 

kendi disiplinleri içinde ele alınan konu ile ilgili ayet ve 

hadîslerin iktibasına dikkat edilmiştir. Bu uygulama eser 

telif edenlerin klasik İslâmî disipline ne kadar hâkim 

olduğunu göstermesi açısından de önem arzetmektedir.   

1.4.5.2. Âyetlerin İktibâsı 

İslâmî ilimler alanında konular ele alınırken tartışılan 

her konunun Kur’ân ve hadîse dayandırılması konunun 

ilahî temellere itimat etmesi anlamında önem arz 

etmektedir. Oluşturulan eserlerde tartışılan meselelere 

dayanak olduğunu göstermeye yetecek kadarıyla âyet ve 

hadîsle yetinmek, âlimlerimizin bir kısmı tarafından usûl 

olarak benimsenmiştir. Telif edilen eserlerin bir kısmının 

muhtasar olması ve okuyucuyu bunaltmamak gayesi 

                                                 
72  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 42. 



58 

 

amaçlandığından böyle bir uygulama kaçınılmaz 

olmaktadır.73   

Molla Hâlid sahîh hadîs hakkında telif ettiği eserinde 

zikrettiği âyet sayısı dokuz olmakla beraber bir kısmını 

eserinde doğrudan zikretmemiş; dipnotta işaret etmekle 

yetinmiştir. Müellifin zikrettiği ayetler mütevâtir bahsinde 

geçmektedir. Molla Hâlid hadîs usûlü kitaplarında 

Mütevâtir haberi nakleden râvî sayıları hakkında farklı 

görüşlerin bulunduğunu belirtmiş ancak bu görüşlerin 

Mütevâtir haberin kabul edilebilmesi için yeterli olmadığını 

belirtmiştir. Müellifimiz, mütevâtir haberin ilim ifade 

edebilmesi için haberi nakleden râvîlerin sayılarının değil de 

Mütevâtir haberin ulaştığı kişide kesin bilginin oluşup 

oluşmadığını dikkate alarak cumhurun görüşünü 

benimsemiştir. Molla Hâlid’in eserinde konu ile ilgili 

zikredilen ayetler sırası ile şu şekildedir: 

رَْبَ عَة  شُهَدَاءَ  لَوْلََ جَاءُوا عَلَيْه   بِ   

1- “Bu iddialarına dört şahit getirseler ya!”74 

ن ْهُمُ اثْ نََْ عَشَرَ  نقَ يبًا وَبَ عَثْ نَا م   

2- “Onlardan on iki de nakîb temsilci göndermiştik.”75  

Müellif eserinde oluşturduğu dipnot da bu ayeti Mâide 

sûresinin 11. ayeti olarak belirtmiş ancak metinde zikrettiği 

ayet Mâide sûresinin 12. ayeti olduğu tespit edilmiştir.76  

نْكُمْ ع شْرُونَ صَاب رُونَ يَ غْ  ائَ تَ يْْ  إ نْ يَكُنْ م  ل بُوا م   

3- “ Eğer sizden sabırlı yirmi kişi bulunursa inkâr 

edenlerden iki yüz kişiyi yener.”77 

                                                 
73  Hira, Şeyh Bedrettin, s. 182. 
74  Kur‘ân-ı Kerîm, Nûr, 24/13. 
75  Kur‘ân-ı Kerîm, Mâide, 5/12. 
76  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 43, 1 nolu dipnot. 



59 

 

ُّ حَسْبُكَ يََ أيَ ُّهَا الن   ن يَْ بِ  ُ وَمَن  ات  بَ عَكَ م نَ الْمُؤْم  اللَّ   

4- “Ey Peygamber! Sana tâbi olan müminlerle beraber Allah 

sana yeter.”78 

سَبْع يَْ رَجُلً  وَاخْتَارَ مُوسَى قَ وْمَهُ   

5- “Mûsâ tayin ettiğimiz vakit ve yerde bulunmak üzere 

kavminden yetmiş adam seçti.”79  

Molla Hâlid tarafından iktibâs edilen âyetlerde klasik 

usûlün takip edildiğini görmekteyiz. Zira müellif konu 

hakkında sadece âyetin gerekli olan kısmını zikretmiş geri 

kalan kısmına ise değinmemiştir. Görüldüğü gibi Molla 

Hâlid’in eserinde olan alıntılama örneği anlaşılmayı 

zorlaştıracak bir husus da değildir. Belli bir âyet birikimi 

olan hedef kitlenin bu esere müracaatı durumunda, sadece 

âyetin bir kısmının alıntılanmış olması anlaşılmama 

problemine sebebiyet vermeyecektir. Molla Hâlid eserinde 

bazen âyetten alıntı yapmadan sadece âyetin geçtiği yeri 

dipnotta işaret ederek de göstermiştir.80   

1.4.5.3. Hadîslerin İktibâsı 

Molla Hâlid’in eserinde hadîsleri ne şekilde iktibâs 

ettiğini belirtmeden önce onun da kullandığı hadîs taktî‘i 

hakkında kısaca bazı bilgiler vermek yerinde olacaktır.  

Bir hadîs ıstılahı olarak taktî‘, hüküm çıkarabilme 

özelliğine sahip olan herhangi bir hadîsin kendi içinde 

barındırdığı hükümlere göre ayrıştırılıp ilgili olduğu 

bölümde ayrıştırılan kısmın zikredilmesi anlamına 

                                                                                           
77  Kur‘ân-ı Kerîm, Enfâl, 8/65. 
78  Kur‘ân-ı Kerîm, Enfâl, 8/64. 
79  Kur‘ân-ı Kerîm, A‘râf, 7/155. 
80  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 42, 5 nolu dipnot. 



60 

 

gelmektedir.81 Daha çok fıkıhçılar tarafından kullanılan bir 

yöntem olduğu ifade edilmiş olmakla beraber82 diğer İslamî 

alanlarda da zaman zaman bu yönteme başvurulduğu 

bilinmektedir. Bu yöntem âlimler tarafından tartışılmıştır. 

Âlimlerin bir kısmı bu yönteme izin vermemiş, ancak İmam 

Mâlik, Buhârî, Ebû Davûd ve Nesâî gibi âlimlerin bu 

yöntemi kullandığına dair rivâyetler delil gösterilerek ehil 

olan kimseler tarafından yapılması durumunda problem 

olmayacağı ifade edilmiştir.83 

Hadîslerin iktibâsı hususunda Molla Hâlid, eserinde 

sadece hadîsin ele alınan mesele ile ilgili olan yerini aktarma 

yöntemini kullanmıştır. Örneğin, Buhârî ve Müslim’in 

eserlerine hadîs alırken aradıkları râvî sayısı meselesini 

değerlendirirken “Ameller ancak niyetlere göredir” hadîsini ( إنما
 ,şeklinde iktibâs etmiştir.84 Molla Hâlid (الأعمال بالنيات

mütevâtir meselesi hakkındaki tartışmalara değinirken “Her 

kim benim adıma yalan konuşursa Cehennemde ki yerini 

hazırlasın” hadîsini (  دًا فَ لْيَ تَ بَ و أْ مَقْعَدَهُ م نْ الن ار   (مَنْ كَذَبَ عَلَي  مُتَ عَم  

şeklinde iktibâs etmiştir.85 Zikredilen örneklerde görüldüğü 

gibi Molla Hâlid eserinde değerlendirdiği konular hakkında 

hadîsin sadece ilgili kısmını iktibâs etmiştir. Ayrıca Molla 

Hâlid kimi zaman eserinde rivâyet ettiği hadîsin kaynağına 

işaret ettiği gibi bazen de hadîsin geçtiği kaynak hakkında 

açıklamada bulunmamıştır. 

                                                 
81  Koçyiğit, Hadis Istılahları, A.Ü.İ.F. Yayınları, Ankara 1980, s. 420-421. 
82  Koçyiğit, Hadis Istılahları, 421. 
83  Koçyiğit, Hadis Istılahları, s. 421. 
84  Buhârî, Bedu’l-Vahiy, 1; krş. Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve 

Tahlîluhu, s. 15. 
85  Buhârî, İlim, 38; krş. Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 35. 



61 

 

1.4.5.4. Kaynakların İktibası 

İslâmî ilimler alanında eser yazan müelliflerin ayırt 

edici özelliklerinden biri de iktibâs ettikleri bilgileri asıl 

kaynağına ulaştırma çabasıdır. Bu konunun hassasiyeti 

zamanımızda yapılan akademik çalışmalarda kendini daha 

fazla göstermektedir. Yapılan iktibasların neden yapıldığı 

hakkında bazı gerekçeler ileri sürülmüştür. Zikredilen 

gerekçelerin bir kısmı şöyledir: telif edilen eserde savunulan 

görüşlerin doğruluğunu pekiştirmek, doğrudan veya dolaylı 

olarak alınan bilgiye ulaşabilme imkânı tanımak, ilgili 

alanda eser yazmak isteyenlere kaynakça bilgisi vermek. 

Günümüzde yapılan akademik çalışmalarda bilginin 

kaynağını göstermemenin akademik hırsızlık anlamında 

intihal olarak ifade edildiği bilinmektedir.  

Eseri incelenen Molla Hâlid’in kaynaklardan istifade 

ederken bilginin kaynağını gösterme hassasiyetine sahip 

olduğu müşahade edilmektedir. Kendisi dipnot gösterme 

yöntimini86 eserinde kullanmakla beraber bazen de eserini 

yazarken bilgi almış olduğu müellifin ismini ve eserini 

zikretmiştir. Molla Hâlid telif ettiği eserin genelinde Arapça 

yazılmış eserler kullanmıştır. Kullanılan eserlerin ismi 

belirtilmiş olmakla beraber eserlerin tamamının yayınevi 

gösterilmemiştir. Ancak bazı eserlerin yayınevi ve basım 

yeri hakkında bilgi verilerek kaynak müracaatı 

kolaylaştırılmıştır.87 Molla Hâlid’in eserinde kullanılan bazı 

eserlerin mahtût nüsha olması da dikkat çekicidir. Müellif 

mahtût nüshaların kullanımı hususunda Irak’ta bulunan 

Kadiriyye kütüphanesinin imkânlarından istifade etmiştir. 

                                                 
86  Bkn. Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 2-3. 
87  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 48. 



62 

 

Molla Hâlid tarafından kullanılan yöntemlerden biri de 

aktarılan bilginin bir kısmını kendi ifadeleriyle belirtmek 

olmuştur.88  

                                                 
88  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 5, 2 nolu dipnot. 



63 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

MOLLA HÂLİD KORKUSUZ’UN 

HADİS USÛLÜ ANLAYIŞI 

 

Bir ilim dalı olan hadîs usûlü, Hz. Peygamber, sahâbe 

ve tabi‘ûndan rivâyet edilen malzemeyi kontrol altında 

tutarak rivâyeti doğru bir şekilde tespit etme yöntemini bize 

sunmaktadır. Bir rivâyetin Hz. Peygambere aidiyeti konusu, 

önemini günümüze kadar sürdürmüştür. Herhangi bir 

rivâyetin Hz. Peygambere aidiyet ihtimali varsa rivâyetin 

doğru anlaşılması önem arz etmektedir.89 Ayrıca aidiyet 

ihtimali olan rivâyetten hayatımıza yön verecek genel 

ilkeleri çıkarma noktasında hadîs usûlünün rolü 

tartışılmazdır. Rivâyet edilen yazılı ve sözlü malzemeyi 

geçmişten günümüze, günümüzden geleceğe güvenilir ve 

anlaşılır bir şekilde aktaran hadîs usûlü ilmi rivâyetin 

geleceğe aktarımında önemli bir işlev görmektedir.90  

Hz. Peygamber döneminde sahâbenin hayatını 

yönlendirme hususunda merkezi bir konuma haiz olan 

hadîs, Hz. Peygamberin vefatından sonra ortaya çıkan 

siyasî, itikadî, mezhepsel ve sosyal olaylardan dolayı farklı 

                                                 
89  Salih Keskin, Hadisleri Anlama Sorunu, İsam Yayınları, İstanbul 2016, 

s. 57-59. 
90  Huriye Martı, “Hadis Usûlünün Tanımı, Doğuşu ve Kaynakları”, (Ed. 

Zişan Türcan), Hadis El Kitabı, Grafiker Yayınları, Ankara 2016, s. 225-

226. 



64 

 

amaçlarla kullanılan bir malzeme haline gelmiştir. Hadîsler, 

yaşanan olumsuzluklardan dolayı ilk rivâyet edildiği 

bağlamdan kopartılmaya çalışılmıştır. Ayrıca devam eden 

problemler hadîs uydurma faaliyetlerine de sebebiyet 

vermiştir. Dönemin sıkıntıları karşısında, İslâm âlimleri, 

aktif rol alarak rivâyet edilen sözün doğru bir şekilde 

sahibine nispet etme kriterleri geliştirmişlerdir. Bu uğraşılar 

neticesinde hadîs ilmine özgü bazı ıstılahlar ortaya çıkmıştır. 

Ortaya çıkan ve zamanla olgunlaşan kavramlardan bazıları 

incelediğimiz eserde de değerlendirilmiştir.  

2.1. MÜELLİFİN HADÎS USÛLÜ İLE İLGİLİ 

TEMEL KAVRAMLARA YAKLAŞIMI 

Molla Hâlid, eserinde birçok hadis ıstılahı hakkında 

değerlendirmelerde bulunmaktadır. Bu ıstılahların bir kısmı 

göreceli olduğu için bu ıstılahların farklı anlamları verilip 

müellifin bu anlamlardan hangilerini tercih ettiği tespit 

edilecektir.   

2.1.1. Sünnet Kavramı 

Arap dil ekolleri, kelimelerin kökeni hakkında Basra ve 

Kȗfe ekolu olmak üzere ikiye ayrılırlar.91 Kȗfe ekolu 

kelimelerin fiilden türediği görüşünde iken, Basra ekolü 

isimden (mastardan) türediği görüşünü savunmuştur.92 

Kelimelerin fiilden türediğini iddia eden Kûfe ekolüne göre 

sünnet kelimesi, s-n-n veya senne kökünden türemiştir. 

                                                 
91  M. Cevat Ergin, “Basra ve Kȗfe Ekollerinin Kullandıkları Farklı Nahiv 

Terimleri”, D.Ü.İ.F., c. 5, S. 1, s. 40; Ignace Goldzıher, Klasik Arap 

Literatürü, Rahmi Er, Azmi Yüksel (Çev.), Vadi Yayınları, Ankara 2012, 

s. 101-102. 
92  İbn Hüseyn el-‘Umerî, Şerhu’l-Muğnî fî’n-Nahvi, Thk. Râbih el-Kâdirî, 

Dâru Nuri’s-Sabâh, Mardin 2012, s. 176. 



65 

 

Kelimelerin kökeninin isim (mastar) olduğunu kabul eden 

Basra ekolüne göre ise, sünnet kelimesi, senen, sünen veya 

sinen mastarından türemiştir.93  

Sünnet kelimesinin fiil olarak kullanımı durumunda; 

herhangi bir şeyin ucunu sivriltme, parlatma, çığır açma, 

şekil verme, yaşlanma, iz bırakma, akıtma, kapalı ortamdan 

görünen bir yere çıkma, kural koyma ve uygulama gibi 

anlamlarda kullanılır iken kelimenin isim formu 

incelendiğinde ise; övülen doğru yol, öncekilerin açtığı yol, 

üzerinde devamlı olarak yürünen yol,94 karakter, şekil, yüz, 

merkebin sırtındaki siyah çizgi, sapanın ucundaki toprağı 

süren demir parçası, hayat tarzı, gelenek, âdet, çığır, hal ve 

tavır gibi anlamlarda kullanıldığı görülmüştür.95  

Sünnet kavramının İslâm öncesi ve sonrası Arap 

toplumunda muhteva değişikliğine uğrayan kavramlardan 

biri olduğu ifade edilmiştir.96 Câhiliye dönemi 

                                                 
93  İbn Manzȗr, Lisanu’l-Arab, Dâru’l-Me’ârif, Kahire t.y., s.2121-2128; 

Zebîdî, Tâcu’l-‘Arûs min Cevâhiri’l-Kâmûs, Thk. Mustafa Hicâzî, 

Kuveyt 1389/1969, c. 5, s. 242-245; İbnu’l-Esîr, en-Nihâye fî Garîbi’l-

Hadîs, Müessesetu’r-Risâleti Nâşirȗn, Thk. Rıdvân Mâmȗ, Beyrut 

1432/2011, s. 608-610; Seyyid Şerîf el-Cürcânî, Kitâbu’t-Ta’rîfât, Dâru’n-

Nefâis, Thk. Muhammed ‘Abdurahmân el-Mer’eşlî, Beyrut 1433/2012, s. 

196.  
94  Bu kavrama yöneltilmiş eleştiri için bkz. Fazlur Rahman, Tarih 

Boyunca İslamî Metodoloji Sorunu, Prof. Dr. Salih Akdemir (Çev.), 

Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2013, s. 21.  
95  el-Cevherî, es-Sıhâh Tâcu’l-Lüğa ve Sıhâhu’l-‘Arabiyye, Thk. Ahmed 

Abdulğafûr ‘Attâr, Dâru’l-‘İlmi li’l-Melâyîn, Beyrut 1376-1956, c. 5, s. 

2138-2139; İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, s. 796; Bünyamin Erul, “Sünnet 

Kavramının Oluşum ve Gelişimi”, İslâmi Araştırmalar Dergisi, c. 19, S. 

1, s. 87; Mehmet Görmez, Hadis İlminin Temel Meseleleri, Otto 

Yayınları, Ankara 2014, s. 13. 
96  Sıddıkî, Hadîs Edebiyatı Tarihi, Yusuf Ziya Kavakçı (Çev.),Yeni 

Zaman Yayınları, İstanbul 2004, s.47. 



66 

 

kullanımlarında davranış, alışkanlık ve adet anlamında 

kullanılmıştır.97   

Sünnet kavramı bir ıstılah olarak ise farklı şekillerde 

tanımlanmıştır. Nitekim hadisçiler sünnet kavramını bir 

hadîs ıstılahı olarak: “Sünnet, ister kendisine peygamberlik 

verildikten sonra ister öncesinde olsun, Hz. Peygamber’in sözleri, 

eylemleri, onayları, bedensel özellikleri (şemâili), ahlakî vasıfları ve 

yaşayış tarzıdır”98 şeklinde tanımlamışlardır. Bu anlamıyla 

sünnet; hadis ile eş anlamlı olarak kullanılmıştır.99 Usûlü 

fıkıh âlimlerine göre sünnet: “Hz. Peygamber’den Kur’ân-ı 

Kerîm dışında nakledilen ve şer’i bir delil olmaya elverişli olan söz, 

fiil ve takrirlerdir.”100 Fıkıhçılara göre sünnet: “Hz. 

Peygamber’den farz ve vacib olmayarak gelen ve dinde uyulması 

istenen her şey, dinde farz ve vacib olmayarak takib edilen yoldur.” 

Kelâmcılara göre ise: “Bidatın karşıtı,101Kur’ân-ı Kerîm’den ve 

                                                 
97  Bilen, Said Nursi ve Hadis, Araştırma Yayınları, Ankara 2013, s. 22. 
98  Muhammed Acâc el-Hatîb, es-Sunnetu Kable’t-Tedvîn, Mektebetu 

Vehbe, Kahire 1429/2008, s. 22-24; Aydınlı, Hadîs Istılahları Sözlüğü, 

İ.F.A.V. Yayınları, İstanbul 2011, s. 284; Koçyiğit, Hadîs Usȗlü, T.D.V. 

Yayınları, Ankara 2009, s. 2; Abdulfettâh Ebȗ Ğudde, es-Sunnetu’n-

Nebeviyyetu ve Beyânu Medlȗlihâş’-Şer’iyyeti ve’t-Te’rîfu Bihâli 

Suneni’d-Dârekutnî, Mektebu’l-Metbȗ’âti’l-İslâmiyyeti, Dımeşk 1996, 

s. 7-8; el-Eşkar, Ef’âlu’r-Resȗl ve Delâletuhâ ‘ela’l-Ahkâmi’ş-

Şeri’yyeti, Müessesetu’r-Risâleti, Beyrut 1424/2003, c. 1, s. 18-20; Sünnet 

kelimesine Hanefi fakihlerinin yaptığı tanımlar için bkz. Leknevî, 

Tuhfetu’l-Ahyâr bi Ta’rîfi Sunneti Seyyidi’l-Ebrâr. 
99  Muhammed Acâc el-Hatîb, es-Sunnetu Kable’t-Tedvîn, s. 22; Koçyiğit, 

Hadîs Usȗlü, s. 2. 
100  Mehmet Görmez, Hadis İlminin Temel Meseleleri, s. 12-13; konuyla 

ilgili farklı tanım için bkz. Mehmet Görmez, Hadis İlminin Temel 

Meseleleri, s. 20.  
101  Şâtıbî, el-Muvâfakât, Thk. Muhammed Mirabî, Müessesetu’r-Risâle, 

Beyrut 1432/2011, c. 4, s. 363. 



67 

 

Hz. Peygamber’in uygulamalarından ortaya çıkan esaslara uygun 

olan şeydir”102 şeklinde tanımlanmıştır.  

Sünnet kavramı Kur’an ile sıkı sıkıya bağlıdır. Çünkü 

Hz. Peygamber’in görevi ilahî vahyin bütün emirlerini ve 

hükümlerini yerine getirmek ve uygulamaktır. Kur’an’ın 

bildirdiğine göre Hz Peygamber’in yerine getirmesi gereken 

temel görevler tebliğ,103 tebyîn104 ve tezkiyedir.105 Bu üç 

görev birbirinden ayrılmayan ve birbirini tamamlayan 

vasıflardır. Üç özellik bir araya gelince sünnetin asıl amacı 

manevi yönden arındırılmış ve kötülüklerden arınmış 

bireylerden oluşan topluluğu oluşturmaktır. Manevi yönden 

arınması amaçlanan bireylerin bu arınmayı 

gerçekleştirebilmeleri için tereddütsüz bir şekilde Hz. 

Peygamber’e uymaları ve sürekli sorumluluk duygusu 

içerisinde olmaları gerektiği Kur’an’da ifade edilmiştir.106  

Hz. Peygamberin bütün davranışlarının sünnet olup 

olmadığı meselesi âlimler arasında tartışılan konulardan 

biridir. Sünnetin bağlayıcılığı meselesi kişilere ve ortamlara 

göre değişebilmektedir.107 Yani Hz. Peygamber’in bütün söz 

ve davranışlarının sünnet olup olmadığı, sünnetin herhangi 

bir değişiklik olmaksızın takip edilmesi gereken davranış 

kalıbı olup olmadığı, sünnet olan bir davranışın sünnet 

                                                 
102  Tanımlar için bkz. Aydınlı, Hadîs Istılahları Sözlüğü, s. 284. 
103  Bkz. Kur’ân-ı Kerîm, Mâide, 5/67,92,99; Âli İmrân, 3/20. 
104  Bkz. Kur’ân-ı Kerîm, Nahl, 16/44, 64. 
105  Bkz. Kur’ân-ı Kerîm, Cuma, 62/2. 
106  Bkz. Kur’ân-ı Kerîm, Nisâ, 4/13, 59, 65, 69, 80; Âli İmrân, 3/31; Nur, 

24/52, 63; Ahzâb, 33/21, 36, 71; Zikredilen ayetlere yapılan bazı 

eleştiriler için bkz. Kırbaşoğlu, İslâm Düşüncesinde Sünnet Eleştirel 

Bir Yaklaşım, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2011, s. 148-187.   
107  Hüseyin Hansu, Mütevâtir Haber Bilgi Değeri ve İslâm 

Düşüncesindeki Yeri, Bilge adamlar Yayınları, Van 2008, s. 110. 



68 

 

olarak benimsenmesinde dikkate alınması gereken esas 

ahlâki ilkeler olup olmadığı sürekli tartışılan konulardır.108 

Nitekim bu konuda araştırma yapan klasik dönem İslâm 

âlimleri ile modern dönem İslâm araştırmacıları, Hz. 

Peygamber’in devlet başkanlığı sürecinde yaptığı 

davranışların bir kısmını yöneticilik vasfına, ordu 

komutanlığı döneminde yaptığı davranışları ise komutanlık 

vasfına bağlamışlardır. Yine Hz. Peygamberin fetvâ, teşrî’ ve 

kazâî tasarrufları konusunda görüşlerini bağlayıcılık 

bakımından dile getirmişlerdir. Aynı hususu Mehmet 

Görmez şu şekilde dile getirmiştir: “Hz. Peygamber’in 

peygamberlik yönü yanında bir de beşeri yönü vardır. O, hem 

devlet başkanı, hem kadı, hem müftü sıfatıyla tasarrufta/yapıp-

etmelerde bulunmuş, sözler sarf etmiştir. Binaenaleyh, hadis ve 

sünneti anlamak için Hz. Peygamber’in söylediği ve yaptığı önem 

arz eder. Bu sebeple Hz. Peygamber’in görevleri ile ilgili yapılan 

bütün taksimleri göz önünde bulundurmak gerekir.”109  

Sünnet kavramı, süreklilik gösterip bilinçli bir şekilde 

yapılan davranışları ifade etmektedir.110 Bununla beraber 

sünnet adını alan herhangi bir eylemin sünnet olarak 

kavramlaşabilmesi için; orijinallik, süreklilik, bilinçlilik, 

                                                 
108  Heyet, Hadîslerle İslam, D.İ.B. Yayınları, Konya 2015, c. 1, s. 54. 
109  Görmez, Hadis İlminin Temel Meseleleri, 2014, s. 94; ayrıca bkz. el-

Eşkar, Ef‘âlu’r-Resûl; Muhammed el-Tâhir İbn ‘Âşȗr, Mekâsidu’ş-

Şerî’ati’l-İslâmiyyeti, Dâru’s-Selâm, Kahire 1430/2009; Murat Şimşek, 

İslam Hukukunda Bağlayıcılık Bakımından İctihad Ve Tasarrufları, 

Ankara 2011.  
110  Hansu, Mutezile ve Hadîs, Otto Yayınları, Ankara 2012, s. 108-109; H. 

Musa Bağcı, Hadis Tarihi ve Metodolojisi, Ankara Okulu Yayınları, 

Ankara 2012, s. 24; M. Tayyip Okiç, Bazı Hadis Meseleleri Üzerine 

Tetkikler, s. 22; Sünnet kelimesinin anlamları için bkz. Bünyamin Erul, 

Sahabenin Sünnet Anlayışı, T.D.V. Yayınları, Ankara 2008, s. 14-77. 



69 

 

olumluluk, örneklik, doğruluk, mutedillik ve kuralsallık 

niteliklerini kendinde taşıması gerektiği belirtilmiştir.111 

Sonuç olarak Sünnet kavramı, Kur’an’ın hayata aktarılış 

biçimidir.112 Peygamberî dünya görüşüdür.113 Sünnet, Hz 

Peygamberin farklı kültür ve medeniyetler içinde yaşaması 

demektir.114 Sünnetin anlaşılabilmesi içinse kişinin, beşeri 

önyargılardan ve harici etkenlerden uzaklaşıp vahyin 

öncüllerine göre hareket etmesi zorunluluk ifade 

etmektedir.115  

Molla Hâlid, sünnet kavramının âlimlerin çoğu 

tarafından hadîs kavramı ile aynı anlamda kullanıldığını 

zikrederek, sünnetin “Hz. Peygamber’den nakledilen bütün söz, 

fiil ve takrirler için kullanılan bir kavramdır” şeklindeki 

tanımına vurgu yapmıştır. Müellifin, bazı âlimlerin ise 

sünnet teriminin hadîs teriminden daha kapsamlı bir 

kavram olduğunu dile getirerek sünnet kavramının “Hz. 

Peygamber, sahâbe ve tâbi’ȗndan nakledilen sözlerin tamamına 

verilen isimdir” şeklindeki tanımına atıf yaptığı da 

görülmektedir.  

Müellifin eserinde dikkat çeken hususlardan biri de 

sünnet kavramı hakkında yapılan tartışmalara girmemiş 

olmasıdır. Molla Hâlid’in sünnet kavramı hakkındaki 

tartışmalara değinmemiş olmasının nedeni eserinin bazı 

yerlerinde de dile getirdiği gibi eserin sahîh hadîs kavramı 

hakkında yazılmış olmasıdır. Molla Hâlid bu hassasiyeti 

                                                 
111  Görmez, Hadis İlminin Temel Meseleleri, s. 14-15. 
112  Keleş, Sünnet Yeni Bir Usȗl Denemesi, İnsan Yayınları, İstanbul 2015, 

s. 12-15; Taha Cabir Alvani, İrtidat (Tarihsel ve Metinzel Analiz), çev. 

İbrahim Kapaklıkaya, Mahya Yayınları, İstanbul 2014, s. 118-119. 
113  Keleş, Sünnet Yeni Bir Usȗl Denemesi, s. 11.  
114  Keleş, Sünnet Yeni Bir Usȗl Denemesi, s. 14. 
115  Görmez, Hadis İlminin Temel Meseleleri, s. 96. 



70 

 

göstererek kendi eserinin gözden geçirilmesi durumunda 

hem okuyucuda bıkkınlık duygusu uyandırmamak hem de 

okuyucuyu sünnet kavramı hakkında yapılan tartışmalar 

etrafında yoğunlaştırmak istememektedir.116 

2.1.2. Hadîs Kavramı  

Sözlükte; eski anlamındaki kadîmin zıddı, yeni, orijinal, 

haber verme, anlatılan husus, söz, herhangi bir şeyin baş 

tarafı,117 eşyanın yeni olanı,118 meyvenin tane olanı119 gibi 

anlamlara gelen hadîs kelimesi, haberin azı ve çoğu için 

kullanılmaktadır.120 Çoğulu kıyasa aykırı olarak ehâdîs 

şeklinde gelmiştir.121 Kur’an’da hadîs kelimesi, söz ve haber 

manalarında kullanılmaktadır.122 Hadîs kavramı bir hadîs 

ıstılahı olarak farklı şekillerde tanımlanmıştır. Yapılan 

tanımlar özetle şu şekildedir: 

1- Nübüvvetten önce ve nübüvvetten sonra Hz 

Peygamber’den nakledilen bütün söz, fiil ve takrirler için 

                                                 
116  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 2; Okiç, Bazı Hadis 

Meseleleri Üzerine Tetkikler, s.23; Hadisçiler tarafından yapılan 

sünnet kavramına yöneltilmiş eleştiri için bkz. Kırbaşoğlu, İslam 

Düşüncesinde Sünnet Eleştirel Bir Yaklaşım, s. 64. 
117  İbn Manzȗr, Lisânu’l-Arab, c. 2, s. 436; el-Cevherî, es-Sıhâh, c. 2, s. 278. 
118  İbn Manzȗr, Lisânu’l-Arab, c. 2, s. 436. 
119  Rağıb el-Isfahani, el-Müfredat, Thk. Safvan adnan Davudi, Daru’l-

Kalem, 1430/2009, Dımeşk, s. 223. 
120  es-Suyȗtî, Tedrîbu’r-Râvî fî Şerhi Takrîbi’n-Nevâvî, Thk. Bed’î Seyyid 

el-Limâ’, Dımeşk, 1431/2010, c. 1, s. 21. 
121  el-Cevherî, es-Sıhah Tâcu’l-Lüğa ve Sıhâhu’l-‘Arabiyye, c. 1, s. 278; ez-

Zebîdî, Tâcu’l-‘Arûs min Cevâhiri’l-Kâmûs, s. 205-214; el-Ehâdis 

kelimesinin müfred şeklinin Uhdȗse olduğu ve sonradan hadîs 

kelimesinin çoğulu olarak kullanıldığı hakkında bkz. İbn Manzȗr, 

Lisânu’l-Arab, c. 2, s. 436.  
122  Kur’ân-ı Ker’im, Tahrîm 66/3, Ğâşiye 88/1, Tûr 52/34, Necm 53/59, 

En’âm 6/68, Câsiye 45/6, Nisâ 4/87. 



71 

 

kullanılan bir kavramdır.123 Bu kullanımıyla sünnet kelimesi 

ile eşanlamlı olduğu ifade edilmiştir. 

2- Hz. Peygamberden nakledilen sözlere hadîs, sahabe 

ve tabi‘ûndan nakledilen sözlere ise haber denir.  

3- Takrirlerle Peygamberimizin sıfatlarına ait haberleri 

birinci tarifin dışında bırakarak tanımı biraz daraltan görüş.  

4- Hz. Peygamber, sahâbe ve tâbi‘ȗnden nakledilen 

sözlere hadîs denir. Bu kullanıma göre hadîs ıstılahının, 

haber kelimesi ile eşanlamlı olduğu ifade edilmiştir. 

Bu tanımlar arasında hadisçilerin tercih ettiği görüşün 

birinci görüş olduğu ileri sürülmüştür.124 Bazı hadîs âlimleri 

ise, sünneti Hz. Peygamber’in fiilleri, hadisi de sözleri 

anlamında kullanmaktadırlar. Ama en yaygın kullanım, 

hadîs ile sünnetin eş anlamlı olduğunu ifade eden görüş 

olmuştur.125   

Dikkat edilmesi gereken hususlardan biri de 

İslâmiyet’in doğuşu ile birlikte bazı kavramlara müdahale 

edilmiş, bu kavramların bir kısmı tamamen kaldırılmış bir 

kısmına da yeni anlamların yüklenmiş olmasıdır.  Burdan 

hareketle hadîs ve sünnet kelimeleri, kullanım itibari ile 

cahiliye döneminde de kullanılan kavramlar126 olmasına 

rağmen daha sonra sadece Hz. Peygamber’in sözleri, fiilleri 

ve takrirleri için kullanılan kavramlar olarak yeni bir forma 

bürünmüşlerdir. Yani İslâm’ın gelmesi ile bu kavramlar, Hz. 

Peygamberin söz ve uygulamalarını ifade eden kavramlar 

                                                 
123  Talât Koçyiğit, Hadîs Usûlü, s. 11. 
124  Koçyiğit, Hadîs Usûlü, s. 11; son görüşün taraftarlarının daha fazla 

olduğu hakkında bkz. Ali Osman Koçkuzu, Rivayet İlimlerinde Haber-

i Vâhidlerin İtikad ve Teşri Yönlerinden Değeri, Ensar Neşriyat, 

İstanbul 2014, s. 23.  
125  Okiç, Bazı Hadis Meseleleri Üzerine Tetkikler, s. 23. 
126  Görmez, Hadis İlminin Temel Meseleleri, s. 16. 



72 

 

olmuşlardır.127 Konu ile ilgili Muhammed Zübeyr Sıddîkî 

görüşlerini şöyle dile getirmektedir: “Hadîs kelimesinin bu 

umumi manası, tıpkı diğer salât, sücȗd, zekât ve benzeri kelimeler 

gibi, İslâm’ın iliklere kadar varan tesiri altında değişti. Hz. 

Muhammed (s.a.v.)’in hayatından beri Müslümanlar onun beyân 

ve fiilleri ile alâkalı nakillere “en iyi hadîs” dediler. Daha sonra 

onun isti’mâli sadece Hz. Muhammed (s.a.v.)’in söz ve fiillerine 

münhasır kaldı.”128  

Molla Hâlid, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhû adlı eserine 

bazı hadis usûlü kavramlarını tanımlayarak başlamıştır. 

Müellifin eserine başlarken ele aldığı kavramlar hadîs, 

haber, eser ve sünnet şeklindedir. Bu kavramlar hakkında 

bazı değerlendirmelerde bulunan Molla Hâlid, önce hadîs 

terimini ele almış ve usȗlcülerin hadîs kelimesi hakkında 

yaptıkları tanımı zikretmiştir. Nitekim Molla Hâlid: “Hadîs, 

Hz. Peygamber (sav)’in sözleri, fiilleridir” şeklinde yapılan 

tanımı, usûlcülere nispet etmiştir.129 Daha sonra tanım 

üzerinden bazı değerlendirmelerde bulunan Molla Hâlid, 

takrirlerin, fiiller içerisinde olması gerektiğini ifade 

etmiştir.130 Müellif, konu hakkında ki ihtilaf ve tartışmalara 

değinmemiştir. Ancak takrirlerin fiiller içerisinde olup 

olmadığı konusu, İslâm âlimleri arasında tartışılmıştır. Konu 

hakkında görüşlerini beyan eden İslâm âlimleri farklı 

                                                 
127  Bağcı, Hadis Tarihi ve Metodolojisi, s. 26; Koçyiğit, Hadîs Usûlü, s.10-

11; M. Yaşar Kandemir, “Hadîs”, DİA, T.D.V. Yayınları, İstanbul 1997, 

c. 15,  s. 27 
128  Muhammed Zübeyr Sıddıkî, Hadîs Edebiyatı Tarihi, s. 47. 
129  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 2. 
130  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 2; krş. Muhammed 

Süleymân el-Eşkar, Ef’âlu’r-Resȗl, c. 2, s. 90. 



73 

 

değerlendirmelerde bulunmuşlardır.131 Nitekim Şâtıbî, el-

Muvâfakât adlı eserinde, Hz. Peygamberin ikrarının, fiillerine 

uygun düşmesi durumunda uyulması gerektiğini ifade 

etmiştir.132 Sadece ikrarın kendisinin herhangi bir hükme 

delalet etmediği de ifade edilmiştir.133  

Molla Hâlid, takririn fiiller içerisinde 

değerlendirildiğini vurguladıktan sonra hadisçiler 

tarafından yapılan başka bir tanımı zikretmiştir. Zikredilen 

tanımda “hadîs, Hz. Peygamberin sözleri, fiilleri ve ahvâlleri” 

olarak belirtilmiştir.134 Molla Hâlid tanımda ifade edilen 

hususlardan özellikle ahvâl )أحوال(  kelimesini ele almıştır.  

Müellif tanımda zikredilen kayıtlardan “ahvâl” kavramının 

tanımda neden zikredildiği hususunda açıklamada 

bulunmamış ancak hadisçiler tarafından yapıldığı ifade 

edilen135 tanımda ahvâl kaydının belirtilmesi ile Hz. 

Peygamberin insanî özelliğine vurgu yapıldığı ifade 

edilmiştir.136 Ayrıca Molla Hâlid’in eserinde zikrettiği ahvâl 

kelimesinin vasıf kelimesi ile karşılandığı kanaatindeyiz. 

Çünkü yapılan bazı tanımlarda söz, fiil ve vasıf 

kavramlarının kullanılmış olması ahvâl kelimesinin sıfat 

                                                 
131  el-Eşkar,  Ef’âlu’r-Resȗl ve Delâletuhâ ‘ela’l-Ahkâmi’ş-Şeri’yyeti, c. 2, 

s. 96. 
132  Şâtıbî, el-Muvâfakât, c. 4, s. 418.  
133  Takrirler hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. el-Eşkar, Ef’âlu’r-Resȗl, c. 2, 

s. 96-136; Şâtıbî, el-Muvâfakât, c. 4, s. 416-420. 
134  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 2; krş. Suyȗtî, Tedrîbu’r-

Râvî, c. 1, s. 19. 
135  Abdulğani Abdulhalık, Hucciyyetu’s-Sunne, ed-Dâru’l-‘Alemiyyetu 

li’l-Kitâbi’l-İslâmî, Riyad 1415/1995, s. 76; Korkusuz, el-Hadîsu’s-sahîh 

ve Tahlîluhû, s. 2 
136 Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 2; krş. Cemal Ağırman, 

“Hadisçilerin Sünnet/Hadis Tarifinde Yer Alan “Vasıf” Kavramı 

Üzerine Bir Yorum”, C.Ü.İ.F.D., S. 2, s. 13. 



74 

 

anlamında kullanıldığını göstermektedir.137 Hadîs ıstılahının 

tanımında zikredilen sıfat kavramı ise kendi arasında ahlakî 

ve hılkî (yaratılış) olarak iki kısma ayrılmıştır.138 Ahvâl 

kavramının ihtiyarî ve ğayrî ihtiyari olarak iki kısma 

ayrıldığı da zikredilmiştir.139  Nitekim Müellif de ahvâl 

kelimesinin ihtiyârî ve ğayri ihtiyârî olarak iki kısma 

ayrıldığına vurgu yapmış ve sadece ihtiyârî (Hz. 

Peygamber’in iradesi ve isteği ile) olanların Hz. 

Peygamberin fiilleri içerisinde değerlendirilebileceğini ifade 

etmiştir. Molla Hâlid bunun gerekçesini de: “Çünkü hüküm 

ifade etme noktasında ğayri ihtiyârî olan durumlar bizi 

ilgilendirmez” şeklinde zikretmiştir.140 Müellifimizin ahvâl 

kavramının sadece ihtiyarî olan kısmının hüküm ifade 

edeceğini belirtmesi, sünnetin anlaşılması noktasında önem 

arz etmektedir. Şöyle ki İslam âlimlerinin sünnet kavramı 

hakkında özellikle durmalarının nedenlerinden biri de İslam 

ümmetinin sünneti örnek olarak benimsemeleridir. Molla 

Hâlid’in tanımda belirttiği ğayri ihtiyârî hususlar veya hılkî 

olan vasıflar Hz. Peygamber’in şemaili ile ilgilidir. Bunlar ise 

Hz. Peygamber’in boyu, bedeninin veya saçının rengi gibi 

hususlar olup yaratılış ile ilgili olan insanî özelliklerdir. 

Zikredilen vasıflar Allah (c.c.)’ın iradesine bağlı iken 

                                                 
137  Kâsımî, Kavâ‘idu’t-Tahdîs min Funûni Mustalahi’l-Hadîs, Thk. 

Mustafa Şeyh Mustafa, Müessetu Risâleti Nâşirûn, Beyrut 1433/2012, s. 

75. 
138  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 2; krş. Nûreddîn ‘Itr, 

Menhecu’n-Nakd fî ‘Ulûmi’l-Hadîs, Dâru’l-Fikr, Dımeşk 1434/2013, s. 

26. 
139  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 2; krş. Tâhir el-Cezâirî, 

Tevzihu’n-Nazar ilâ Usûli’l-Eser, Thk. Abdulfettâh Ebû Ğudde, 

Dâru’s-Selâm, Kahire 1430/2009, c. 1, s. 37.  
140  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 2. 



75 

 

bunların sünnet olarak belirtilmesi ilmî olmaktan uzak 

olacaktır. Molla Hâlid’in bu ilmî hassasiyeti göstererek Hz. 

Peygamber’in bizi ilgilendiren yönüne vurgu yapmaya 

çalışması, ilmî vukûfiyetini göstermektedir. Ayrıca Molla 

Hâlid ihtiyarî olan hususların hüküm ifade edeceğini 

belirterek Hz. Peygamber’in şemaili hakkında yazılan 

eserlerden hüküm çıkartılamayacağını da ima etmiştir. 

Çünkü şemail türü eserler gözden geçirilince, Hz. 

Peygamber’in insanî vasıflara sahip biri olmaktan ziyade 

insanüstü bir varlık olarak gösterilmeye çalışıldığı 

görülecektir.141 Kısaca ahvâl kaydının hadisçiler tarafından 

yapılan tanımda zikredilmiş olması, Hz. Peygamber’in 

insanî özellikler üzerinden anlaşılma çabasının bir 

neticesidir. Ayrıca ahvâl kaydının ihtiyârî olan kısmının 

ümmeti ilgilendirdiği vurgulanarak Hz. Peygamber’in 

yüceltilerek bir ilah seviyesine çıkartılmasının önü 

kapanmıştır.142 

Molla Hâlid, usûlcülere nispet edilen hadîs tanımını 

zikrettikten sonra hadisçilerin yapmış olduğu tanım 

hakkında bazı değerlendirmelerde bulunmuştur. Molla 

Hâlid: “Hadis, Hz. Peygamber’in sözleri, fiilleri ve takrirleridir” 

şeklindeki tanımın hadisçiler tarafından yapıldığını 

zikretmiş ve siyer kitaplarında zikredilen çoğu hususun 

hadis kavramının içine girmesi gerektiğini ifade etmiştir.143 

Yani Hz. Peygamber’in risâletinden önceki hayatını da hadîs 

                                                 
141  M. Said Hatipoğlu, “Hz. Peygamberi Yanlış Yorumlama Tezahürleri”, 

İslami Araştırmalar Dergisi, C. 1,  S. 2, s. 6.  
142  Hz. Peygamber hakkında rivâyet edilen nakilleri doğru anlama 

konusunda bkz. İ. Hakkı Ünal, “Seçmeci ve Eleştirel Yaklaşım veya Hz. 

Peygamberi (s.a.v.) Anlamak”, İslami Araştırmalar Dergisi, C. 10, S. 1-

2-3-4, s. 55. 
143 Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 2. 



76 

 

kavramı içerisinde değerlendirmiştir. Bu konuda dikkat 

edilmesi gereken hususlardan biri nübüvvetten önceki 

haberlerin, fıkhî herhangi bir hükmü ifade etmedikleri 

bilgisidir.144 Ayrıca Molla Hâlid’in zikrettiği tanımlardan 

usûlcülere nispet edilen tanımda takrir kaydının fiillerin 

içerisinde değerlendirildiği vurgusu yapılırken hadisçilere 

nispet edilen tanımda ise takrir kaydının zikredilmesi dikkat 

çekicidir. Molla Hâlid, iki tanımı da zikrederek usûlcülerin 

hadîs anlayışı ile hadîsçilerin hadîs anlayışı arasındaki farkı 

belirtmiştir.145 

Molla Hâlid, hadîs kavramının farklı bir tanımına daha 

vurgu yaparak tanımı “Hz. Peygamber’e nispet edilen şeydir” 

şeklinde ifade etmiştir. Molla Hâlid,  son tanım üzerinden 

şöyle bir çıkarımda bulunmuştur: “Hadîs kavramı mutlak 

olarak kullanıldığında merfu’ hadîs anlaşılır. Mevkuf hadîsin 

anlaşılabilmesi için ise delile ihtiyaç vardır.”146   

Molla Hâlid’in değerlendirdiği son tanımda dikkat 

çeken hususlardan biri de tanımda zikredilen ”nispet edilen” 

kavramıdır. Bu kaydın bazıları tarafından Hz Peygamber’in 

söz, fiil ve takrirleri olarak anlaşıldığı vurgulanmıştır.147 

Ancak tanımda zikredilen “nispet edilmiş” ifadesi Hz. 

Peygamber’den geldiği iddia edilen haberlerin mutlak bir 

değer ifade etmesinin önünde engel olmuş, rivâyet edilen 

haberlerin göreceli olmasına da sebebiyet vermiştir. 

Tanımda zikredilen “nispet edilen” kaydı olmaksızın 

                                                 
144  Koçyiğit, Hadîs Usȗlü, s. 12.  
145  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 2 
146  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 2; Okiç, Bazı Hadis 

Meseleleri Üzerine Tetkikler, s. 23; Konu ile ilgili tartışma için bkz. 

Abdulhâlık, Hucciyetu’s-Sunne, s. 56-61. 
147  Bağcı, Hadis Tarihi ve Metodolojisi, s. 21.  



77 

 

çıkarımda bulunulduğunda yapılacak her türlü eleştirinin, 

Hz. Peygamber’in şahsına yapılmış olduğu izlenimini 

verdiği ifade edilmiştir.148  Şark Medreselerinde eğitim 

görmüş bir şahsiyet olan Molla Hâlid’in böyle bir konuya 

atıfta bulunması önem ifade etmektedir. Bu durum, medrese 

müfredatında hadîs usûlü kitapları bulunmamasına rağmen 

kısa süre içerisinde müellifin konulara ne kadar vukûfiyet 

kazandığını göstermektedir.  

Müellif, usȗlcülerin ve hadîsçilerin yaptıkları 

tanımlardaki ihtilafların sadece lafzi olduğunu zikretmiş ve 

zikredilen tanımların mana itibari ile aynı şeyi ifade 

ettiklerini belirtmiştir.149 Ancak hadîs kavramının tanımında 

zikredilen “nispet edilen” kaydı olmaksızın tanımı “Hz. 

Peygamberin söz, fiil ve takrirleri” şekinde tanımlamak 

rivâyete mutlak bir değer katmaktadır. “Nispet edilen” kaydı 

bu mutlaklığı ortadan kaldırdığından ilmî çalışmaların 

önündeki muhtemel engelleri ortadan kaldırmaktadır.  

Ayrıca müellifin, ihtilafın sadece lafızda bulunduğunu 

ve mana itibari ile âlimler arasında görüş birliği olduğunu 

belirtmesi İslam ümmetinin birliği konusuna verdiği önemin 

bir göstergesi olmuştur. Nitekim kendisi eserinin bazı 

yerlerinde selef âlimleri arasında cereyan eden ihtilaflı 

konuların bir kenara bırakılması gerektiğini ifade ederek 

konu hakkındaki hassasiyetini göstermiştir.150 

2.1.3. Haber Kavramı 

Haber, sözlükte bilgi, bir olaya tanık olan birinin olayı 

başkalarına söylemesi, duyurması, iletmesi ve bildirmesiyle 

                                                 
148  Özafşar, Hadis ve Kültür Yazıları, s. 17; Bağcı, Hadis Tarihi ve 

Metodolojisi, s. 21. 
149  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 2. 
150  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 87. 



78 

 

elde edilen bilgi,151 yalana ve doğruya ihtimali olan söz gibi 

anlamlarda kullanılmıştır.152  

Herhangi bir şeyin iç yüzü hakkında nakledilen bilgi 

anlamında kullanılan haber kavramında, tarihi süreç 

içerisinde bazı anlam değişiklikleri olmuştur.153 Haber 

kavramı, ilim dallarına göre farklı şekillerde tanımlanmıştır. 

Nitekim usûl âlimleri tarafından yapılan tanımlarda, metin 

merkeze alınmış iken hadisçiler tarafından yapılan 

tanımlarda ise râvî merkeze alınmıştır.154 Aynı ilim 

içerisinde farklı tanımlamalar da yapılmıştır. Nitekim 

hadisçiler haber kavramını şu şekillerde tanımlamışlardır: 

 1-Hz. Peygamber, sahâbe ve tâbi’ȗndan nakledilen 

sözlerin tamamına verilen isimdir. Bu şekildeki kullanım ile 

merfû’, mevkûf ve maktû’ kavramları da tanımın içine 

girmiş olmaktadır. Hadîs ilminde haber kelimesi hadîs 

kelimesi ile eşanlamda kullanılmıştır.  

2-Sadece Hz. Peygamberden rivâyet edilen bilgi 

şeklindeki kullanım daha çok Horasan bölgesi âlimlerine 

nispet edilmiştir. Horasan bölgesinde ki âlimler sahâbe ve 

tâbiȗndan nakledilen sözler için eser kavramını 

kullanmışlardır. 

                                                 
151  Rağıb el-Isfahani, el-Müfredat, s. 273. 
152  eş-Şîrâzî, el-Lum’a fî Usȗli’l-Fıkhi, Thk. Muhyiddîn Mıstȗ ve Yȗsuf ‘Alî 

Bedlevî, Dâru’l-Kelimi’t-Tayyib, Dımeşk/Beyrut, t.y., s. 151; Mehmet 

Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri sözlüğü, Ensar Neşriyat, İstanbul 

2010, s. 164.  
153  Hansu, Mütevâtir Haber Bilgi Değeri ve İslâm Düşüncesindeki Yeri, 

s. 51. 
154  Hansu, Mütevâtir Haber Bilgi Değeri ve İslâm Düşüncesindeki Yeri, 

s. 140. 



79 

 

3-Bazı âlimler ise hadîsi, Hz. Peygamber’den nakledilen 

sözler, haberi ise Hz. Peygamber dışında sahâbe ve 

tâbiȗndan nakledilen sözler anlamında kullanmışlardır.155  

Günümüzde ise Hz Peygamber’in davranışları için 

sünnet, nakledilen sözler için ise hadîs kavramları yaygınlık 

kazanmıştır. 

Hadîs ilminde, haber kelimesi daha çok hadîs kelimesi 

ile eş anlamda kullanılmıştır.156 İbn Hacer’le beraber hadîs 

usûlüne dair telif edilen eserlerde haber kavramı âhâd ve 

mütevâtir başlıkları ile beraber incelenmiştir.157 Molla Hâlid 

eserinde âhâd ve mütevâtir ıstılahları hakkında bilgi vermiş 

ve bilgi ifade edip etmeme konusunu değerlendirmiştir. Bu 

kavramlar hakkında kısaca bilgi verilip müellifin 

söyledikleri genel çerçeve içerisinde değerlendirilecektir. 

2.1.3.1. Âhâd Haber ve Epistemolojik Değeri 

Sözlükte tek kişinin rivayet ettiği haber anlamına gelen 

âhâd kavramı bir hadîs ıstılahı olarak ise, mütevâtirin 

şartlarını taşımayan haber demektir.158 Âhâd kavramı tarihî 

süreç içerisinde iki defa anlam değişimine maruz kalmıştır. 

                                                 
155  İbn Hacer el-Askalânî, Nüzhetu’n-Nazar fî Tavdîhi Nuhbeti’l-Fiker fî 

Mustalahi Ehli’l-Eser, Thk. Muhammed Murâbî, Dâru İbn Kesîr, 

Beyrut, 1434/2013, s. 67-69; Cürcânî, et-Ta‘rifât, s. 160; Abdu’l-Hayy el-

Leknevî, Zaferu’l-Emânî bişerhi Muhtasari’s-Seyyidi’ş-Şerîfi’l-

Cürcânî, Thk. Abdulfettâh Ebû Ğudde, Mektebetu’l-Matbû’âtu’l-

İslâmiyye, Beyrut, 1429/2009, s. 24; Nûreddîn ‘Itr, Menhecu’n-Nakd fî 

Ulûmi’l-Hadîs, s. 27-28; Zafer Ahmed el-Osmanî et-Tahânevî, Kavâ’idu 

fî Ulûmi’l-Hadîs, Thk, Abdulfettâh Ebû Ğudde, Mektebetu’l-

Matbû’âtu’l-İslâmiyye, Beyrut 1428/ 2008, s. 24-26. es-Suyȗtî, Tedrîbu’r-

Râvî, c. 1, s. 21. 
156  el-Askalânî, Nüzhetu’n-Nazar, s. 67. 
157  Hansu, Mütevâtir Haber Bilgi Değeri ve İslâm Düşüncesindeki Yeri, 

s. 139.  
158  Hansu, Mütevâtir Haber Bilgi Değeri ve İslâm Düşüncesindeki Yeri, 

s. 139. 



80 

 

Bu değişimlerden birincisi, âhâd kavramı ilk dönemlerde 

daha çok bir veya bir kaç kişinin rivâyet ettiği haber 

anlamında kullanılır iken daha sonra mütevâtir olmayan 

haber anlamında kullanılmıştır. Âhâd kavramının mahiyet 

açısından ikinci defa değişime uğraması, İslâm tarihinde 

haber-i vâhid’in delil olup olmadığı tartışmalarının yapıldığı 

II. yüzyılın ilk yarısında olmuştur.159 Tarihî süreç içerisinde 

âhâd kavramı, iki, üç ve üçün üstündeki kalabalık 

tarafından rivâyet edilen ve kesin bilgi ifade etmeyen haber 

anlamında kullanılmıştır.160 

Hz. Peygamber döneminde haber-i vahîd olan herhangi 

bir rivâyet ile amel etme meselesi gündeme gelmemiştir. 

Nitekim İslam’a giren çok sayıdaki insan kendilerine ulaşan 

haberlerde tevâtür şartını aramamışlardır.161 Hz. 

Peygamberden sonra, sahâbe dönemi gözden geçirilince 

bazı sahabelerin tek kişiden gelen rivâyetlere itiraz ettikleri 

görülmektedir. Ancak sahâbe tarafından yapılan bu itirazlar 

râvînin güvenilirliği162 ile ilgili olmaktan ziyade râvînin zabtı 

hakkında olmuştur.163 Sahâbe döneminde aranan hususlar 

daha çok, rivâyette bulunan kimsenin güvenilir olması, 

râvînin naklettiği haberde herhangi bir yanlışlık yaptığına 

dair karinenin bulunması, rivâyet edilen haberin sübût ve 

delâlet bakımından kendisine tercih edilecek herhangi bir 

                                                 
159  Mustafa Ertürk, “Haber-i Vahîd”, DİA, T.D.V. Yayınları, İstanbul 1996, 

c. 14, s. 349. 
160  Bilen, Said Nursî ve Hadîs, s. 50-51;  Hansu, Mütevâtir Haber Bilgi 

Değeri ve İslâm Düşüncesindeki Yeri, s. 62; Ertürk, “Haber-i Vahîd”, 

DİA, c. 14, s. 349. 
161  Ertürk, “Haber-i Vahîd”, DİA, c. 14, s. 349-350. 
162  Mustafa Ertürk, Metin Tenkidi, Fecr Yayınları, Ankara 2011, s. 55 
163  Ertürk, “Haber-i Vahîd”, DİA, c. 14, s. 350. 



81 

 

nassın bulunmaması şeklinde olmuştur.164 Hz. Osman’ın (ö. 

35/656) şehâdetinden sonra hadîs uydurma faaliyetlerinin 

başlaması ile beraber rivâyet edilen haberlere karşı bir 

güvensizlik başlamıştır. İlk dönem İslâm tarihinde ortaya 

çıkan ihtilaflar, itikâdî mezhepler, devam eden fetih 

hareketleri sonucunda meydana gelen kültürel etkileşim, 

dinî ilimlerin ayrışıp bağımsız birer ilim dalı olmasına 

neden olduğu gibi Hz. Peygamber adına hadîs uydurma 

faaliyetlerine de neden olmuştur.165 

İslâm tarihinde meydana gelen siyasî ve sosyal olaylar 

sonucunda mezheb ve ırk taassubu, dine zarar verme gibi 

sebeplerden kaynaklanan hadîs uydurma faaliyetleriyle 

beraber haber-i vâhid İslâm dünyasında tartışılmaya 

başlanmıştır. Tartışıma konuları haber-i vâhidin dinde delil 

olup olamayacağı166 ve haber-i vâhidin bilgi ifade edip 

etmeyeceği hakkında olmuştur. Haber-i vâhidin bilgi ifade 

edip etmeyeceği hakkında görüş beyan eden âlimlerin çoğu 

bu tür haberlerin zan ifade edeceğini belirtmişlerdir.167 

Haber-i vâhid, kesin bilgi ifade etmediği için Mu‘tezile, 

Eş‘arî ve Mâturîdî âlimleri tarafından itikadî konularda delil 

olamayacağına dair görüş birliği oluşmuştur.168   

                                                 
164  Ertürk, “Haber-i Vahîd”, DİA, c. 14, s. 350. 
165  Keleş, Sünnet Yeni Bir Usȗl Denemesi, s. 28; Ertürk, “Haber-i Vahîd”, 

DİA, c. 14, s. 350; Talat Koçyiğit, Hadîs Tarihi, T.D.V. Yayınları, Ankara 

2011, s. 109; Uydurma hadîsler hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. M. 

Yaşar Kandemir, Mevzû Hadisler, İ.F.A.V. Yayınları, İstanbul 2012. 
166  Ertürk, “Haber-i Vahîd”, DİA, c. 14, s. 350. 
167  Hansu, Mütevâtir Haber Bilgi Değeri ve İslâm Düşüncesindeki Yeri, 

s. 65; Koçkuzu, Rivayet İlimlerinde Haber-i Vâhidlerin itikad ve Teşri 

Yönlerinden Değeri, s. 145. 
168  Bilen, Said Nursî ve Hadîs, s. 51; Hansu, Mütevâtir Haber Bilgi Değeri 

ve İslâm Düşüncesindeki Yeri, s. 65.   



82 

 

Haber-i vâhidin ilim ifade etmesi konusunda mezhep 

imamlarından farklı görüşler nakledilmiştir. Ancak şu 

hususun ifade edilmesi gerekir ki, hadisçilerin ve 

usûlcülerin kabul ettikleri haber-i vâhid tanımı, mezhep 

imamlarının yaşadığı dönemde bilinen bir kavram 

değildir.169 Dolayısıyla Ebû Hanîfe (80/150) ve öğrencilerinin 

hadis anlayışları hakkında yapılan araştırmalarda, haber-i 

vâhidin daha çok sözlük anlamının kullanıldığı tespit 

edilmiştir.170 Hanefî usûlcülere göre haber-i vâhid ameli 

gerektirir, ancak yakînî ilim ifade etmez.171 Malikî 

mezhebinde mütevâtir olan haber hem ilim hem amel ifade 

ederken haber-i vâhid sadece amel ifade etmektedir.172 

Konuyla ilgili Ahmed İbn Hanbel’den (ö. 241/855) iki farklı 

rivayet gelmiştir.173 Rivâyet edilen görüşlerden birincisine 

göre haber-i vâhid istidlâlî bilgi ifade etmektedir. İkinci 

görüşe göre ise haber-i vâhid zorunlu bilgi ifade etmektedir. 

Hanbelî usûlcüler Ahmed İbn Hanbel’e nisbet edilen 

görüşlerden birinci görüşü tercih etmişlerdir.174 Şafi-î 

mezhebine göre ise haber-i vâhidin senedinde kopukluk 

                                                 
169  Koçyiğit, Hadis Istılahları, s. 22-24. 
170  İ. Hakkı Ünal, İmam Ebu Hanife’nin Hadis Anlayışı ve Hanefi 

Mezhebinin Hadis Metodu, D.İ.B. Yayınları, Ankara 2012, s. 152. 
171  Ünal, İmam Ebu Hanife’nin Hadis Anlayışı ve Hanefi Mezhebinin 

Hadis Metodu, s. 153. 
172  Eyyüp Said Kaya, “Mâlikî mezhebi”, DİA, T.D.V. Yayınları, Ankara 

2003, c. 27, s. 524. 
173  İbn Kudâme el-Makdisî, Ravdetu’n-Nâzir ve Cünnetu’l-Münâzir, Thk. 

Muhammed Mürabî, Müessesetu’r-Risâleti, Beyrut 1430/2009, s. 126. 
174  Ramazan Özmen, “Hanbelîlerin Hadîs ve Sünnet Anlayışı”, (Ed. Zişan 

Türcan), Hadis El Kitabı, Grafiker Yayınları, Ankara 2016, s. 745-746.  



83 

 

olmamak kaydı ile tek râvînin haberi ile amel edilebileceği 

belirtilmiştir.175  

Molla Hâlid, eserin giriş kısmında hadîs ıstılahları 

hakkında kısa bazı bilgiler vermiş ve ıstılahlar hakkında 

bazı değerlendirmelerde bulunmuştur. Burada haber 

kavramını hadîsçi bakış açısı ile değerlendirmiş ve kavram 

hakkında yapılan tanımlamalara değinmiştir. Molla Hâlid, 

haber kavramını sadece haber başlığı altında değil, ilerde 

değineceğimiz gibi, mütevâtir kavramı hakkında 

değerlendirmelerde bulunurken de farklı yönleriyle ele 

almıştır. 

Molla Hâlid’in eserinde bir hadîs ıstılahı olarak 

zikrettiği haber tanımlamaları sırası ile şu şekildedir:  

1- Hz. Peygamber, sahâbe ve tâbi’ȗna nispet edilen 

sözlerdir.  

2- Haber kelimesi, hadîs kelimesi ile eş anlamda 

kullanılmıştır.  

3- Hz. Peygamber’den nakledilen sözler için hadîs 

kavramı kullanılırken, haber kavramı Hz. Peygamberin 

dışında sahâbe ve tâbi‘ȗndan nakledilen sözler için 

kullanmıştır.176 

Müellifin sırası ile verdiği tanımlardan son ikisini 

“bazıları” kaydı ile ifade etmesi kendisinin birinci tanımı 

benimsediğini göstermektedir. Molla Hâlid’in birinci 

tanımda nispet kavramını kullanması ile Hz. Peygamber, 

sahâbe ve tâbi’ȗna nispet edilen her sözün kabul 

                                                 
175  Bilal Aybakan, “Şafi-î Mezhebi”, DİA, T.D.V. Yayınları, İstanbul 2010, c. 

38, s. 240; Fuat İstemi, Bir Hadis Usûlü Kaynağı Olarak er-Risâle –

Hadis İlimleri Açısından Bir İnceleme-, Fecr Yayınları, Ankara 2019, s. 

107. 
176  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 2. 



84 

 

edilemeyeceğini ifade etmiştir. Burdan hareketle Molla 

Hâlid’in bilginin doğruluğuna ulaşma konusunda ne derece 

hassas olduğu anlaşılmaktadır. Müellif haber kavramı 

konusunda yaptığı sıralama ile haber kavramının hadîs 

kavramından farklı olduğunu belirtmiştir. Daha önce dile 

getirilen “tanımlar gözden geçirildiğinde, tanımların bir kısmında 

metin merkeze alınırken, hadîs kavramında senet merkeze 

alınmıştır”177 ifadesinin müellifin kabul ettiği tanım için 

geçerli olmadığı tespit edilmiştir. Bu da Molla Hâlid’in hem 

sened hemde metne ne derece önem verdiğini 

göstermektedir. 

Molla Hâlid, sahîh hadîs hakkında yapılan tartışmalara 

değindikten sonra haber-i vâhid konusunu ele almıştır.178 

Molla Hâlid,  haber-i vâhidin tanımını: “Haber-i vâhid, 

mütevâtir haberin şartlarını taşımayan haberdir” şeklinde 

zikrettikten sonra, haber-i vâhidin kendi içerisinde makbul 

ve merdud olmak üzere iki kısma ayrıldığını belirtmiştir.179  

Molla Hâlid’in daha sonra değerlendirdiği konu ise, 

güvenilir bir kişinin rivâyet ettiği haberin amel ifade edip 

etmemesi ve haber-i vâhidin epistemolojik değeri 

konularıdır. Molla Hâlid, konu hakkında sahâbeye, tâbi‘ûna, 

hadîs, usûl ve fıkıh âlimlerinin büyük çoğunluğuna göre 

güvenilir bir râvînin rivâyet ettiği haberin amel ifade 

edeceğini belirtmiştir. Molla Hâlid, bu şekilde cumhurun 

görüşünü onaylamıştır. Nitekim dört mezhep imamı haber-i 

                                                 
177  Hansu, Mütevatir Haber Bilgi Değeri ve İslâm Düşüncesindeki Yeri,  

s. 140. 
178  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 36; krş. İbn Hacer, 

Nuzhetu’n-Nazar, s. 93. 
179  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 36; krş. İbn Hacer, 

Nuzhetu’n-Nazar, s. 93-94. 



85 

 

vâhidin ameli gerektirdiği konusunda görüş birliğine 

varmışlardır.180 Haber-i vâhidin zann ifade etmesine rağmen 

neden amel gerektirdiği konusu usûlcûler tarafından 

tartışılmıştır.181 Konu hakkında aklî delil olduğunu ileri 

süren usûlcüler bulunmaktadır. Molla Hâlid’in de konu 

hakkında aklî delilin olduğunu belirtmesiyle usûlcülerin 

görüşünü desteklediği anlaşılmaktadır.182 Molla Hâlid, 

haber-i vâhidin ilim değil zan ifade edeceğini belirtmiştir. 

Ancak haber-i vâhidin itikâdî konularda delil olup 

olmayacağını değerlendirmemiştir. 

Molla Hâlid’in tartıştığı konulardan biri de, haber-i 

vâhidin şâz hadis olup olmadığı konusu olmuştur.183 İlk 

dönem İslâm âlimleri haber-i vâhidin şâz hadisten farklı 

olduğunu savunurlarken, Molla Hâlid, son dönem âlimleri 

gibi bu kavramların aynı şey olduğuna vurgu yapmıştır.184 

2.1.3.2. Mütevâtir Haber ve Epistemolojik Değeri 

Sözlükte “araya zaman girmekle beraber kesintiye 

uğramaksızın devam etmek, birbiri ardınca gelmek” 

anlamına gelen vetr (وتر) kökünden türeyen kelime tefâ‘ül 

 babından ism-i fâ‘ildir.185 Mütevâtir haber, hadîs (تفاعل)

                                                 
180  Karâfî, Şerhu Tenkîhi’l-Fusûl, Thk. Tâhâ Abdurraûf Sa’d, Şirketü’t-

Tıbâatü’l-Fenniyye el-Muttehide, bsy., 1973/1393, s. 357. 
181  Hansu, Mütevatir Haber Bilgi Değeri ve İslâm Düşüncesindeki Yeri, 

s. 66. 
182  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 37. 
183  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 38. 
184  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 38; Muhittin Düzenli, 

Hadislerde Gizlilik Kusurları –İllet ve Şâz- , İsam Yayınları, Ankara 

2016, s. 76; Ünal, İmam Ebu Hanife’nin Hadis Anlayışı ve Hanefi 

Mezhebinin Hadis Metodu, s. 153. 
185  Yunus Apaydın, “Mütevâtir”, DİA, T.D.V. Yayınları, İstanbul 2006, c. 

32, s. 208; Koçyiğit, Hadîs Usûlü, s. 15. 



86 

 

ıstılahında ise, “Baştan sona kadar her nesilde, yalan üzerinde 

birleşmeleri aklen ve âdeten mümkün olmayacak kadar çok 

kimsenin rivayet etmiş olduğu hadis” şeklinde 

tanımlanmıştır.186 Haberi nakledenlerin bilerek veya 

bilmeyerek yalan üzerinde birleşmeleri tasavvur 

olunamayacak bir sayıda olması, zikredilen sayının her 

tabakada eşit olması ve haberin duyularla alınmış olması 

mütevâtir haber için belirtilen şartlardır.187 Bazı âlimler 

tarafından bu şartlara ek olarak; mütevâtir haberi 

nakledenlerin bir beldeye sığamayacak kadar çok olması, 

haberi rivâyet edenlerin nesep, bölge, mezhep ve dinlerinin 

farklı olması, haberi rivâyet edenlerin Müslüman ve âdil 

olması, haberi rivâyet edenlerin rivâyet konusunda 

zorlanmış olmamaları, Mâsum imamın da rivâyet edenler 

arasında bulunması gibi şartlar zikredilmiş ancak bu şartlar 

genel kabul görmemiştir.188 

İlk dönemlerde mutlak manada kullanılan tevâtür 

kavramı hakkında zamanla farklı tasnifler yapılmıştır.189 

Yapılan tasniflerden biri de mütevâtirin lafzî ve ma‘nevî 

olarak iki kısma ayrılarak yapılan tasnif olmuştur. Lafzî 

mütevâtir, lafız ve mana birliği olan haberleri ifade eden bir 

terim iken, manevi mütevatir, lafzî mutabakatı bulunmayan 

ancak mana birliği olan haberler için kullanılan bir terim 

olarak ifade edilmiştir.190  

                                                 
186  Aydınlı, Hadis Istılahları Sözlüğü, s. 232. 
187  Apaydın, “Mütevâtir”, DİA, c. 32, s. 209; Koçyiğit, Hadîs Usûlü, s.17; 

Hansu, Mütevatir Haber Bilgi Değeri ve İslâm Düşüncesindeki Yeri, 

s. 91-96.  
188  Apaydın, “Mütevâtir”, DİA, c. 32, s. 209-210. 
189  Hansu, Mütevatir Haber Bilgi Değeri ve İslâm Düşüncesindeki Yeri, 

s. 103. 
190  Bilen, Said Nursî ve Hadîs, s.54. 



87 

 

Lafzî Mütevâtir, kesin (zorunlu) bilgi ifade ettiği kabul 

edilmekle beraber, bu bilginin doğrudan mı yoksa dolaylı 

mı gerçekleştiği konusu ihtilaflıdır.191 Manevî Mütevâtir ise 

istidlalî bilgi ifade etmektedir.192 Manevî mütevâtir, bir 

takım karinelere ve aklî yürütmelere dayandığından ihtilafa 

açık bilgidir.193  

Hadîs ilminin amacı hadîsin sahîh olanını sakîm 

olanından ayırmaktır. Mütevâtir haber ise sened açısından 

araştırılmaya ihtiyaç duyulmadan işiten kişinin yalanlama 

şansı bulunmayan haberdir. Mütevâtir haberin sübutu kesin 

olduğundan ifade edeceği bilgi de kesinlik olacaktır. Ayrıca 

Mütevâtir haberin isnadının araştırmaya ihtiyaç 

duyulmaması bu terim hakkında konuşanların kelamcılar ve 

usûlü fıkıhçılar olmasına sebebiyet vermiştir.194 

Mütevâtir haberi nakledenler hakkında çeşitli sayılar 

zikredilmişse de âlimler tarafından genel kabul görmemiştir. 

Bunun nedeni de mütevâtir haberin ifade edeceği bilginin 

kesinliği; haberin tevâtür seviyesinde olmasına bağlı değil, 

Allah (cc)’ın kesin bilgiyi yaratmasına bağlı olduğu için 

haberi nakledenlerin sayısına itibar edilmemiştir.195  

Ayrıca usȗlcülerin, hadisçileri etkilediği ve Eş’ari 

kelâmcılarının aracılığıyla bazı kavramların hadisçilerce 

kullanıldığı görüşü de mütevâtir kavramının aynı mana ile 

taşınmasını hızlandıran bir sebep olmuştur.196 Bu etkilenme 

                                                 
191  Apaydın, “Mütevâtir”, DİA, c. 32, s. 210. 
192  Bilen, Said Nursî ve Hadîs, s.54. 
193  Bilen, Said Nursî ve Hadîs, s.54. 
194  Bilen, Said Nursî ve Hadîs, s.54; Apaydın, “Mütevâtir”, DİA, c. 32, s. 

208.  
195  Apaydın, “Mütevâtir”, DİA, c. 32, s. 208. 
196  Hadisçilerin usȗlcülerden etkilendiği hakkında ile bkz. eş-Şerîf Hâtim 

İbn el-‘Avnî, el-Menhecu’l-Muktereh lifehmi’l-Mustalah, Dâru’l-



88 

 

ile beraber aslında başka alanlara ait olan kavramlar 

hadisçiler tarafından kullanılmaya başlanmıştır. 

Hadîs usȗlü tarihinde İbn Hacer’e kadar zikredilmeyen 

veya usȗlcülerin kullandığı anlamdan farklı bir manada 

kullanılan mütevâtir kavramı İbn Hacer’le beraber hadîs 

usûlü kitaplarında kendine yer bulmuştur.197 Kavramın bu 

alana taşınmasından sonra bazı sorunların baş göstermesine 

sebebiyet verdiği ifade edilmiştir. Bu sıkıntıların bir kısmını 

ele alan Hüseyin Hansu şu tespitlerde bulunmaktadır:  

a- İbn Hacer’in bu müdahalesi ile birlikte kavramda bir 

daralma meydana gelmiş, mütevâtir, sahîh veya meşhȗr 

kavramları yerine kullanılır hale gelmiş. 

b- Hadîslerin nerede ise tamamında bir güven 

sorununa neden olmuş ve âhâd haberlerin alınmaması 

gerekir anlayışına sebebiyet vermiştir. Bu durumda hadîsin 

bilgi değeri ile sıhhat değerinin birbiri ile karıştırılmasına 

yol açmıştır. 

c- Batı’daki hadîs çalışmalarının ana noktası hadîslerde 

kuşku uyandırmak olduğu için bu kavrama yapılan tanımlar 

ve gösterdikleri âhâd haberlerle nerede ise bütün haberler 

zayıf veya uydurma olarak gösterilmeye çalışılmıştır.  

d- Rönesans’tan sonra özellikle Avrupa’da din adına 

yapılan bazı eylemler, ortaya çıkan rasyonalist ve pozitivist 

akımların güçlenmesine sebebiyet verdi. Zamanla güçlenen 

ve dinî bilgiyi indî, gereksiz, bayağı ve anlamsız bulan 

rasyonalist ve pozitivist bilgi anlayışları karşısında bu 

kavramın gündeme gelmemiş olmasına neden oldu. Aslında 

                                                                                           
Hicre, Riyad 1416/1996,  Kelamcılardan etkilendiği hakkında bkz. aynı 

eser, s. 73-84. 
197  Hansu, Mütevatir Haber Bilgi Değeri ve İslâm Düşüncesindeki Yeri, 

s. 152. 



89 

 

bir bilgi teorisi olan mütevâtir konusu Rönesans’ın ortaya 

çıkardığı anlayışlarla beraber geliştirilemedi. Bu da İslâm 

bilgi teorisi için bir talihsizlik olarak değerlendirildi.198 

Molla Hâlid, mütevâtir kavramını, “Baştan sona kadar 

her nesilde, yalan üzerinde birleşmeleri mümkün olmayacak kadar 

çok kimsenin rivayet etmiş olduğu hadis”199 şeklinde 

tanımlamıştır. Tanımda dikkat çeken husus, Molla Hâlid’in 

aklen ve âdeten kavramlarını zikretmemiş olmasıdır. Bu 

kavramlardan özellikle âdeten kaydının tanımda 

bulunmaması kanaatimizce tanımın efradını cam‘i eğyarını 

man‘i olmadığını göstermektedir.  

Mütevâtir haber zarûrî ilim ifade ettiğinden dolayı 

Mütevâtir haberle amel edilmesinin zorunlu olduğuna 

vurgu yaparak cumhûrun görüşüne katılmıştır. Mütevâtir 

haberde senet araştırması yapılamayacağına vurgu yapan 

Molla Hâlid bu ifadesi ile bu kavramın hadîs ilminin bir 

kavramı olmadığını ima etmiştir. Mütevâtir haberi nakleden 

râvîlerin sayılarının önemli olmadığını ifade eden Molla 

Hâlid’in “Haberin zarûrî bilgi ifade etmesi, tevâtür 

seviyesinde olmasına bağlı değil, Allah (cc)’ın kesin bilgiyi 

yaratmasına bağlıdır. Dolayısıyla haberi nakledenlerin 

sayısına itibar edilmemiştir” görüşünü kabullendiği 

anlaşılmaktadır.200 

2.1.4. Eser Kavramı 

Sözlükte iz, kalıntı gibi anlamlarda kullanılan eser 

kavramı hakkında Araplar, daha önce üstünden geçenleri 

                                                 
198  Hansu, Mütevatir Haber Bilgi Değeri ve İslâm Düşüncesindeki Yeri, 

s. 157-159;200. 
199  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 35. 
200  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 35. 



90 

 

gösteren yol anlamında âsâr kavramını kullanmışlardır. 

Ayrıca سمنت الإبل على أثارة deyimini Araplar, develerin 

üzerlerindeki yağlanma görülecek seviyeye gelince, أثرت البعير 
deyimini; devenin ayağına iz bırakacak bir işaret taktım ki 

izini bulabileyim anlamında, أثر السيف deyimini ise kılıcın 

hammaddesinin sağlamlığını ifade etmek için 

kullanmışlardır. Araplar ilmî herhangi bir bilgiyi rivâyet 

etmeyi ifade için  أثرت العلم deyimini kullanmışlardır. Güzel 

ahlaka ilişkin rivayetlere ise meâsir denmiştir. Eser 

kelimesinin çoğulu ise âsârdır.201  

Daha önce tanımları hakkında bigi verilen hadîs ve 

haber kavramları gibi eser kavramı hakkında da 

muhaddisler arasında ortak bir tanımlama yapılmamıştır. 

Kavram ile ilgili yapılan tanımlar ise şu şekildedir: 

1- Hz. Peygamber, sâhabe ve tâbi’ȗndan rivayet edilen 

sözlere denir. Nitekim bu kullanımdan hareketle İmam 

Tahâvi (ö. 321/933) ahkâm hadîslerini bir araya getirdiği 

eserinin ismini ‘’Şerhu Me’âni’l-Âsâr’’ olarak 

isimlendirmiştir.  

2- Bazı âlimler tarafından Hz Peygamber’den 

nakledilenler anlamında hadîs terimiyle aynı anlamda 

kullanılmıştır.  

3- Horasan fakîhleri ise eser kavramını, sahâbe ve 

tâbiȗndan nakledilen söz, fiil ve takrir anlamında 

kullanmışlardır.  

                                                 
201  Râğıb el-Isfahânî, el-Müfredât, s. 62; Zemahşerî, Esâsu’l-Belâğe, 

Dâru’n-Nefâis, Beyrut, 1430/2009, s. 15; Abdu’l-Hayy el-Leknevî, 

Zaferu’l-Emânî Bişerhi Muhtasari’s-Seyyidi’ş-Şerîfi’l-Cürcânî, s. 25. 



91 

 

4- Peygamberden gelenlere haber, sahâbeden gelenlere 

ise eser diyenler de olmuştur.202 

Bu kavramların tanımlanma aşamasında hadîs âlimleri 

arasında herhangi bir uzlaşı gerçekleşmediği için, bu 

terimlerin geçtiği herhangi bir metin ile karşılaştığımızda 

terimin kullanıldığı anlamı tespit etmek için karinelerden 

faydalanmamız gerekmektedir. Şayet kavram-anlam 

ilişkisini tespit edemez isek metni yanlış anlama hatasına 

düşeriz ki bu da bizim klasik usûlü yanlış okuma ve 

anlamamıza sebebiyet vermiş olur.  

Molla Hâlid, eser kavramının haber kelimesi ile eş 

anlamlı olduğunu zikretmiştir. Molla Hâlid te’lif ettiği 

eserinde haber kavramının üç farklı tanımını belirtmiştir. 

Zikredilen tanımlar içerisinde Peygamber, sahâbe ve 

tâbi‘ûna nispet edilen haber203 şeklinde belirtilen haber 

tanımının eser kavramı içinde kullanıldığını ima etmiştir. 

Molla Hâlid’in eser ve haber kavramlarının aynı anlama 

geldiğini ifade etmesi daha önce haber konusunda dile 

getirilen görüşleri kabul ettiği anlamına gelmektedir.204  

2.1.5. Sahîh Hadîs 

Müellifin eseri, sahih hadis konusu ile ilgili olduğu için 

bu kavramın tarihi süreç içerisinde geçirdiği aşamalardan 

                                                 
202  Aydınlı, Hadîs Istılahları Sözlüğü, s. 72; İbn Hacer, Nüzhetu’n-Nazar 

fî Tavdîhi Nuhbeti’l-Fiker fî Mustalahi Ehli’l-Eser, s. 67-69; Seyyid 

Şerîf el-Cürcânî, et-Ta‘rifat, s. 160; Abdu’l-Hayy el-Leknevî, Zaferu’l-

Emânî bişerhi Muhtasari’s-Seyyidi’ş-Şerîfi’l-Cürcânî, s. 24; Nûreddîn 

‘Itr, Menhecu’n-Nakd fî Ulûmi’l-Hadîs, s. 27-28; Zafer Ahmed el-

Osmanî et-Tahânevî, Kavâ’idu fî Ulûmi’l-Hadîs, s. 24-26. es-Suyȗtî, 

Tedrîbu’r-Râvî, c. 1, s. 21. 
203 Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 2; krş. Leknevî, Zaferu’l-

Emânî, s. 25. 
204  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 2. 



92 

 

kısaca bahsedilip genel çerçeve çizilecektir. Genel çerçeveyi 

çizdikten sonra Molla Hâlid’in yaptığı tanım, bu genel 

çerçeve içerisinde değerlendirilecektir. 

Terimlerin ya da kavramların, kendi metodoloji 

dünyalarında ortaya çıktıkları dönemden şimdiye kadar 

geçirmiş oldukları anlam daralması ya da anlam genişlemesi 

olgusunun bilinmesi ve anlaşılması, ilimler ve o ilmin kendi 

içinde barındırdığı bazı sorunların çözümü için zorunluluk 

arz etmektedir.205 İlim dünyasına giren, gelişen ve sistematik 

bir şekilde ilim dünyasında kendine yer bulan kavramların 

tarihi süreç içinde kazanmış oldukları anlamlar ve bu 

kavramların kendi içinde barındırdıkları anlamların 

oluşmasında siyasi, sosyal, fikri, ekonomik ve kültürel 

olayların kavram-anlam ilişkisine nasıl ve niçin etkide 

bulunduğu iyice araştırılmalı ve tenkitten geçirilmelidir. 

Bundan dolayı sahih hadîs kavramının da tarihi süreç 

içerisinde geçirdiği aşamalar iyice araştırılmalıdır ve tenkit 

edilmesi gereken hususlar varsa uzman kişiler tarafından 

tenkit edilerek onarılması gereken noktalar varsa 

onarılmalıdır.  

Sahîh kavramı sözlükte sıhhatli ve sağlam anlamlarına 

gelmektedir.206 Muhaddisler tarafından çokça kullanılan 

“sahîh hadîs” kavramı, ceyyid, müstakim, sabit, neb'il, salih 

ve mahfûz gibi kavramlar arasında en üst derecede 

bulunmaktadır. Sahîh hadîs kavramı hakkında âlimler, 

kendi uzmanlık alanlarına göre farklı tanımlar 

                                                 
205  Koçkuzu, Rivayet İlimlerinde Haber-i Vâhidlerin İtikad ve Teşri 

Yönlerinden Değeri, s. 21.   
206  İbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, s. 2401. 



93 

 

yapmışlardır.207 Hadîsçilerin ıstılahında, adalet ve zabt sahibi 

râvîlerin yine kendileri gibi adalet ve zabt sahibi olan râvîlerden 

muttasıl bir senedle rivayet ettikleri şâz ve muallel olmayan hadis, 

çeşididir.208 Özellikle İbnu’s-Salâh sonrasında bu şekilde 

tanımlanan kavram ilk dönemlerde daha çok kendisi ile 

amel edilen hadîs anlamında kullanılmıştır. Sahîh hadîs 

teriminin kendisi ile amel edilen hadîs şeklinde kullanımı 

durumunda hasen ve bazı zayıf hadîs çeşitlerinin de sahîh 

hadîs tanımının içerisine girdiği ifade edilmiştir209. 

Araştırmacılar arasında farklı görüşler bulunmakla beraber 

takriben hicri I. yüz yılın ikinci yarısından itibaren başlayan 

hadîs uydurma faaliyetlerinin önüne geçmek için, 

muhaddisler, senet tetkiki yapmaya başlamışlardır. Devam 

eden bu faaliyetlerle beraber doğru ve güvenilir olan 

haberle, uydurulmuş veya doğruluk ihtimali düşük olan 

haber arasında ayrım yapabilmek için sahîh kavramı 

kullanılmıştır. İlk dönem âlimleri tarafından çokça 

kullanılan “sahîh” kavramı, rivâyet edilen haberin güvenilir 

olup olmaması anlamında da kullanılmış ve zamanla 

kavramsal olgunluğunu kazanmıştır.210 Yapılan 

değerlendirmelerde sahîh hadîste aranması gereken şartlar 

konusunu dile getiren ilk kişinin İmamı Şâfi’î (ö. 204/820) 

olduğu ifade edilmiştir. İmamı Şâfi’î’nin aradığı şartlar ise 

şunlardır: Hadîsi rivâyet eden râvî dindar ve güvenilir 

                                                 
207  el-Cürcânî, Kitâbu’t-Ta‘rîfât, s. 146. 
208  İbnu’s-Salâh, Ulȗmu’l-Hadîs, Thk. Nȗreddîn ‘Itr, s. 11-12; el-Suyȗtî, 

Tedrîbu’r-Râvî, s.53; el-‘Irakî, Fethu’l-Muğîs Şerhu Elfiyyeti’l-Hadîs, 

Thk. Salâh Muhammed Muhammed ‘Aveyde, Daru’l-Kutubu’l-

‘İlmiyye, Beyrut, 1413/1993, s. 14-15. 
209  Aydınlı, Hadis Istılahları, s. 266. 
210  Aydınlı, Hadis Istılahları, s. 266; Mehmet Efendioğlu, “Sahîh”, DİA, 

T.D.V. Yayınları, İstanbul 2008, c. 35, s. 524. 



94 

 

olmalı, rivâyet ettiği haberi iyice kavramış olmalı, rivâyet 

ettiği hadîsin metninde yapılacak herhangi bir değişikliğin 

neden olacağı hususları bilen biri olmalı, bu şartı kendinde 

taşımayan kişi işittiği haberi harfi harfine rivâyet etmeli, 

mana ile rivayette bulunmamalı, hadîsi ezberinden rivâyet 

ediyorsa hıfzı tam olmalı, yazılı herhangi bir şeyden rivayet 

ediyorsa yazdıklarını iyi koruyan biri olmalı, karşılaştığı 

fakat hadîs işitmediği kişilerin hadîslerini rivâyet etmemeli 

yani tedlis yapmamalı, kendisinden önceki râvîlerden aldığı 

haberi aynı şekilde rîvâyet ederek Hz Peygamber’e 

kesintisiz bir biçimde ulaştırmalıdır.211 

Klasik usȗlde yapılan tanımların râvî merkezli olduğu 

eleştirilen hususlardan biridir.212 Konu hakkında yapılan 

eleştirilerin haklılık payı olmakla beraber, altı çizilmesi 

gereken hususlardan biri de senet olmadan rivâyet edilen 

haberin doğruluğunun veya yanlışlığının ortaya 

çıkamayacağıdır. Çünkü İslam medeniyetine özgü olduğu 

ifade edilen213 senedin ehemmiyeti bizi geçmişe bağlayan bir 

köprü konumundadır. Nitekim söz konusu olan Hz. 

Peygamber ve bize tebliğ ettiği din olunca, bunun önemi 

daha fazla ortaya çıkmaktadır. Çünkü rivâyet edilen her 

hadîsin; dinî, fizik ötesi, mecazî ve benzeri yönleri göz 

önünde bulundurulacak olursa nakledenlerin tetkik 

edilmesi hassasiyeti kendini daha açık bir şekilde göstermiş 

                                                 
211   eş-Şâfi’î, er-Risâle, Thk. ‘Abdullatîf el-Humeym-Mâhir Yâsîn el-Fahl, 

Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, Lübnan 2009, s. 344; Efendioğlu, “Sahîh”, 

DİA, c. 35, s. 524; Sahîh hadîs tanımı hakkında yapılan eleştiri için bkz. 

Kırbaşoğlu, İslam Düşüncesinde Hadis Metodolojisi, s. 118.  
212  M. Emin Özafşar, “Sahih hadis Kavramı üzerine bir çözümleme”, 

İslâmi Araştırmalar Dergisi, C. 19, S. 1, s. 108-109. 
213  Selahattin Polat, Hadîs Araştırmaları, İnsan Yayınları, İstanbul 2011, s. 

17-19. 



95 

 

olacaktır.214 Ayrıca nakille beslenen her din, gelenek, kültür 

ve medeniyet elinde bulunan naklî malzemeyi kontrol 

etmelidir. Çünkü doğru veya doğruya yakın bilginin 

denetlenebilir olması önem ve hassasiyet ifade etmektedir. 

Hadîsçiler de bunun farkında oldukları için isnat sistemini 

zorunlu olarak aktif tutmuşlardır.215 

Molla Hâlid, el-Hadîsu’s-Sahîh adlı eserinde sahîh hadîs 

kavramının geçirmiş olduğu tarihi süreçten bahsetmeden 

İbnu’s-Salâh sonrasında hadisçiler tarafından kabul edilen 

şu tanımı zikretmiştir: “Senedin başından son râvîsine kadar 

‘adaleti ve zabtı tam olan râvî(lerin) (yine kendileri gibi ‘adil ve 

zabıt olan râvî veya râvîlerden) muttasıl senetle rivayet ettikleri ve 

kendisinde (herhangi) bir şazlık ve illetin olmadığı hadis 

çeşididir.”216 Molla Hâlid tarafından zikredilen bu tanım ile 

İbnu’s-Salâh ve sonrasında ifade edilen tanımın kabul 

edildiği anlaşılmaktadır. Molla Hâlid, tanımı yaptıktan 

sonra tanımda geçen kayıtları tahlil etmeye başlamış ve 

senedin muttasıllığını değerlendirmiştir. Tanımda zikredilen 

senedin muttasıl olması kaydı ile senedi muttasıl olmayan 

munkatı’, mursel ve mu’dal gibi hadislerin tanımın dışında 

kaldığını ifade etmiştir. Tanımda zikredilen adalet kaydı ile 

adaleti ile tanınmayan veya hakkında bilgi bulunmayan 

râvîlerin rivayet ettikleri hadislerin, zabıt kaydı ile zabıt 

olmayan râvîlerin rivâyet ettikleri hadislerin tanımın dışında 

                                                 
214  Abdullah Aydınlı, “Sahih Hadîs Kavramı Üzerine Bir Çözümleme” 

başlıklı bildirinin müzakeresi, İslâmi Araştırmalar Dergisi, C. 19, S. 1, 

s. 114-115  
215  Muhammed Âbid el-Câbirî, Arap-İslâm Kültürünün Akıl Yapısı, 

Burhan Köroğlu, Hasan Hacak, Ekrem Demirli (Çev.), Kitapevi, 

İstanbul 2001, s. 165.  
216  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 3; krş. İbnu’s-Salâh, 

Ulûmu’l-Hadîs, s. 11-12. 



96 

 

kaldığına vurgu yapmıştır. Ardından zabtında sıkıntı olan 

bir kişinin, doğruluğu ve adaleti zirve noktada olsa bile 

rivâyet ettiği hadislerin sahih olamayacağı 

değerlendirmesini yaparak hadîsin sıhhati konusunun iyice 

araştırılması gerektiğini vurgulamıştır.217  

2.1.5.1. Sahîh Hadîs Tanımına Yöneltilmiş Bazı 

İtirazlar ve Verilen Cevaplar 

Sahîh hadîs kavramına tarihi süreç içerisinde birçok 

tanım yapılmıştır. Yapılan tanımlara bazı itirazlar 

yöneltilmiş ancak bunlara farklı şekillerde cevaplar 

verilmeye çalışılmıştır. Molla Hâlid de sahîh hadîs hakkında 

zikredilen bazı itirazlar ve cevaplar hakkında bazı 

değerlendirmelerde bulunmuştur. Biz de zikredilen itirazları 

maddeler halinde sıralayıp ardından her maddeye verilen 

cevap veya cevapları zikretmeye çalışacağız.  

1- Mütevâtir hadîs, sahih hadîs çeşitlerinden biri 

olmasına rağmen neden sahîh hadîste aranan şartların 

tamamı mütevâtir hadîste aranmamıştır?218  

2- Hasen hadîs farklı tariklerle rivâyet edildiği zaman 

sahîh hadîsin tanımında zikredilen şartları kendinde 

taşımadığı halde neden sahîh hadîs olarak değerlendirilir? 

Senedi sahîh olsun olmasın âlimlerin talakki bi’l-kabul ile 

                                                 
217  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 3; krş. Suyûtî, Tedrîbu’r-

Râvî, c. 1, s. 51. 
218  Molla Hâlid’in ilk soruyu zikrederken Suyûtî’ye ait olan Tedrîbu’r-Râvî 

adlı eseri et-Takrîb şeklinde zikretmesi dikkatlerimizi çekmiştir. 

Suyûtî’ye ait böyle bir eser tespit edemedik. Molla Hâlid’in, Suyûtî’ye 

ait olan Tedrîbu’r-Râvî adlı eseri şeklinde zikretmesi, imam Nevevî’nin 

et-Takrîb ve’t-Teysir adlı eserinin şerhi olduğu için bu şekilde yazmış 

olması muhtemeldir. 



97 

 

onayladıkları her hangi bir hadîs neden sahîh olarak 

değerlendirilir? 

3- Sahîh hadîsin şartlarından biri de hadîsin münker 

olmamasıdır. Dolayısı ile tanımda münker kavramını 

dışarda bırakacak kaydın kullanılması gerekmez miydi?219 

Molla Hâlid zikredilen itirazları yukarıdaki şekilde 

belirttikten sonra itirazlara verilen cevaplara değinmiştir. 

Molla Hâlid’in zikrettiği sorulara verdiği cevaplar şu 

şekildedir: 

Birinci sorunun cevabı: 

1- Molla Hâlid, muhaddislerin mütevâtir hadisin 

tanımında senet aramadıklarından dolayı senette geçen 

râvîlerin durumları hakkında araştırma yapmanın abes 

olacağını ifade etmiştir. Bu arada altı çizilmesi gereken 

konulardan biri de Molla Hâlid’in muhaddisler tarafından 

hadisin sahih, hasen ve zayıf diye üç kısma ayırmış 

olduklarını vurgulamış olmasıdır. Nitekim müellifimizin 

yapmış olduğu hadîs taksimatı ile mütevâtir hadisin, sahîh 

hadîs kavramı içerisinde değerlendirilemeyeceğini belirtmiş 

ve mütevâtir kavramının hadîs usûlünün alanına 

girmeyeceğini bu şekilde ifade etmiştir.220  

2- Molla Hâlid birinci soruya verdiği ikinci cevapta 

hadîsin sıhhat şartını taşıması durumunda kendisinin 

mutlak bilgi ifade edemeyeceğini vurgulayarak sahîh 

hadîsin sübutunun zanniliğine dikkat çekmiştir.221 

 

                                                 
219  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 29-34; krş. Cezâirî, 

Tevcîhu’n-Nazar, c. 1, s. 210-213; Suyûtî, Tedrîbu’r-Râvî, c. 1, s. 59. 
220  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 30-33. 
221  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 33. 



98 

 

Molla Hâlid’in zikrettiği ikinci soru içerisinde iki soru 

barındırmaktadır. Ancak müellifimiz sorulara cevap 

vermeden önce İbn Abdilberr’in (ö. 463/1071) el-İstizkâr adlı 

eserinden alıntı yaparak telakki bi’l-kabûl konusunda ilk 

dönem âlimlerinin konu hakkındaki görüşlerini kısaca 

belirtmeye çalışmıştır.222 Bu arada Molla Hâlid’in konu 

hakkında Malikî mezhebine mensup âlimlerden biri olan İbn 

Abdilberr’den alıntı yapmış olması müellifimizde mezhep 

taassubunun bulunmadığını göstermektedir. Müellifimizin 

verdiği cevap ise şu şekildedir: 

 Sahîh hadîs hakkında zikredilen tanım sahîh li-zâtihi 

için belirtilmiş olan tanımdır. Ancak hasen hadîsin sahih 

kabul edilmesi veya telakki bi’l-kabûl yolu ile sahîh 

varsayılan herhangi bir hadîs sahîh li-ğayrihi olarak kabul 

edilmektedir.223   

Müellif üçüncü sorunun cevabında ise, münker 

kavramı hakkında farklı iki görüşün olduğunu belirtmiştir. 

Birinci görüşe göre münker ve şaz kavramlarının aynı şey 

oldukları belirtilmiştir. İkinci gruba göre ise şazz’dan daha 

alt seviyede olduğu ifade edilmiştir. Sonuç olarak daha alt 

seviyede olan bir kavramın tanımda belirtilmesine gerek 

olmadığı vurgulanmıştır.224  

                                                 
222 Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 33; krş. Suyûtî, 

Tedribu’r-Râvî, c. 1, s. 58. 
223  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 33. 
224  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 33-34; krş. Cezâirî, 

Tevcîhu’n-Nazar, c. 1, s. 213. 



99 

 

2.1.5.2. Sahîh Hadîs Konusunda Telif Edilen İlk 

Eser  

Hicri III. Asırda oluşturulan hadîs külliyatı içerisinde 

Buhârî (ö. 256) ve Müslim (ö. 261) tarafından telif edilen ve 

el-Câmi‘u’s-Sahîh olarak bilinin iki eser, Müslümanlar 

arasında telif edilen ve hiçbir esere nasip olmayan ilgiyle 

karşılaşmışlardır. Bu ilginin ulaştığı seviye daha sonraki 

süreç içerisinde farklı şekillerde tezahür etmiştir. Nitekim 

felaketli günlerde indirilen Buhârî hâtimleri bu tezahür 

şekillerinden sadece biri olmuştur.225 Tarihi süreç içerisinde 

merkezi bir konuma getirilen bu iki eser günümüze kadar 

üzerlerinde yapılan çalışmalar ve bu eserlerde geçen 

bilgilerin mutlak doğruluğu bu eserlerin gördükleri ilginin 

bir başka tezahürü olmuştur.226 Buhârî ile aynı dönemde 

yaşayan âlimlerin bu eser hakkında yorumda 

bulunmamaları eserin telif edildiği dönemde bilinmediğinin 

göstergesi olarak ifade edilmiştir.227 Bu iki eser zamanla en 

sahîh hadis kitabı olma özelliği kazanmıştır.  

Telif edildikleri dönemden sonra zamanla İslâm 

dünyasında merkezi bir konuma getirilen ve Kur’an’dan 

sonra en sahîh olma özelliği kazanan bu iki eser hakkında 

değerlendirmelerde bulunan Molla Hâlid de bu iki eserin en 

sahîh iki eser olduğunu belirtmiştir. Müellifimiz, bu 

eserlerden birinciliği Buhârî’nin eserine verirken ikinciliği 

                                                 
225  Hatipoğlu, “Müslüman Âlimlerin Buhârî ve Müslim’e Yönelik 

Eleştirileri”, İslâmî Araştırmalar Dergisi, c. 10, S. 1, s. 1. 
226  Hatipoğlu, “Müslüman Âlimlerin Buhârî ve Müslim’e Yönelik 

Eleştirileri”, s. 1. 
227  Kamil Çakın, “Buhârî’nin Otoritesini Kazanma Süreci”, İslâmî 

Araştırmalar Dergisi, c. 10, S. 1- 2-3, s. 100. 



100 

 

Müslim’e vermiştir.228 Müellif, bahsi geçen konu hakkında 

genel kabüle uymuştur.  

İmam Mâlik tarafından oluşturulan Muvatta adlı eser 

hakkında değerlendirmelerde bulunan Molla Hâlid, bu 

eserin en sahih eser olduğu yönünde görüşlerin belirtildiğini 

belirtmiş ancak Muvatta hakkında verilen en sahihlik 

hükmünün Buhârî ve Müslim’in eserlerini telif etmeden 

önce verilen bir hüküm olduğunu vurgulamıştır.229 Molla 

Hâlid, âlimlerin bir kısmının Müslim’in el-Câmi‘u’s-Sahîh 

adlı eserini tercih ettiklerini bazı âlimlerin ise İmam Mâlik 

tarafından telif edilen Muvatta adlı eseri tercih ettiklerini de 

belirtmiştir.230   

2.1.6. Şazz Hadis Kavramı 

Molla Hâlid, sahîh hadîsin tanımında zikredilen 

kayıtlardan şazz kavramı hakkında bazı değerlendirmelerde 

bulunmuştur. Sözlükte topluluktan ayrılarak tek başına 

kalmak anlamına gelen şüzûz (شذوذ) veya şezz شذ ) )  

mastarlarından ism-i fâ’il olan (الشاذ)  eş-Şazz231 kavramı, 

özellikle İbnu’s-Salâh sonrasında yazılan hadîs usûlü 

eserlerinin büyük bir kısmında: “Güvenilir bir râvînin diğer 

güvenilir râvîlere veya kendisinden daha güvenilir olan bir râvîye 

aykırı olarak tek başına rivâyet ettiği hadis” şeklinde 

                                                 
228  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 59; krş. Suyûtî, 

Tedrîbu’r-Râvî, c. 1, s. 87-88. 
229 Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 60; krş. İbnu’s-Salâh, 

Ulumu’l-Hadîs, s. 18.  
230  Sahîhlik açısından ilk telif edilen eser hakkında bkz. H. Musa Bağcı, 

“Hadis Metodolojisinde Sahihu’l-Buhârî’nin Sıhhat Bakımından Tasnif 

Edilen İlk Eser Olduğu Fikrinin Eleştirisel Analizi”, A.Ü.İ.F.D., c. 45, S. 

1, s. 55. 
231  İbn Manzûr, Lisanu’l-Arab, s. 2219. 



101 

 

tanımlanmıştır.232 İbnu’s-Salâh öncesinde ise şazz kavramı 

hakkında farklı tanımlar yapılmıştır.233 Nitekim Hâkim en-

Nîsâbûrî, şazz hadîsi, sika râvînin tek başına rivâyet ettiği ve 

mütâbii bulunmayan hadîs şeklinde tanımlamıştır.234 Zayıf 

hadîsin bu şekilde tanımlanan şazz kavramının içerisine 

girmediği dile getirilmiş olmakla beraber235 son dönem hadîs 

âlimlerinin çoğunun şazz hadîsi zayıf hadîs çeşitlerinden 

saydıkları ve dinî meselelerde kullanmadıkları 

belirtilmiştir.236 

Mutekaddimûn ve muteahhirûn âlimleri arasında farklı 

şekillerde tanımlanan şazz kavramı hakkında 

değerlendirmelerde bulunan Molla Hâlid, muteahhirûn 

dönemi âlimlerinin görüşünü tercih etmiştir. Nitekim 

kendisi şaz hadisin tanımını; “iki rivayetin arasını cem’ etme 

imkânı bulunmadığı zaman güvenilir râvînin kendisinden daha 

güvenilir râvîye muhalefet etmesidir” şeklinde zikretmiştir. 

Müellif, tanımı bu şekilde zikretmekle aslında şazz hadîsin 

zayıf hadîs çeşitlerinden biri olduğunu ifade etmiştir.237  

                                                 
232  Abdullah Aydınlı, “Şaz”, DİA, T.D.V. Yayınları, İstanbul 2010, c. 38, s. 

385. 
233  Abdulkâdir Mustafa Abdurrezzâk el-Muhammedî, eş-Şâzz ve’l-

Munker ve Ziyâdetu’s-Sika Müvâzene Beynel Mütekaddimîn ve’l-

Muteahhirîn, Dâru’l-Kutûbi’l-‘İlmiyye, Beyrut 1426/2005, s. 83-107; 

Aydınlı, Hadis Istılahları Sözlüğü, s. 300.  
234  Hâkim en-Nîsâbûrî, Ma‘rifetu ‘Ulûmi’l-Hadîs ve Kemmiyetu Ecnâsih, 

Thk. Ahmed ibn Fâris es-Selûm, Mektebetu’l-Me‘ârif, Riyâd 1431/2010, 

s. 394. 
235  Aydınlı, “Şaz”, DİA, c. 38, s. 385. 
236  Aydınlı, “Şaz”, DİA, c. 38, s. 385.  
237  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 3; krş. Cezâirî, Tevcîhu’n-

Nazar, c. 1, s. 180. 



102 

 

2.1.7. İllet Kavramı 

Sözlükte hastalık, za‘fiyet, özür, sebep ve gerekçe gibi 

anlamlarda kullanılan illet kavramı bir hadîs ıstılahı olarak: 

“Hadiste bulunan ve ancak mütehassıs hadis âlimlerinin fark 

edebileceği, kapalı, gizli ve çoğunlukla hadîsin sahîhliğine zarar 

veren kusur, hadisle amel etmeye engel olan şey” anlamında 

kullanılmıştır.238 Kur’ân’da illet kavramı ve türevleri 

zikredilmezken hadîslerde hastalık, sebep ve gerekçe gibi 

anlamlarda kullanılmıştır.239 Muhaddislerin araştırmaları 

neticesinde, gizli kusuru olduğu tespit edilen hadîsler için 

ise ma‘lul veya muallel tabirleri kullanılmıştır.240 İllet, 

hadîslerin metninde ve senedinde bulunabilir. Gizli ‘inkitâ‘, 

yanılarak senedin değiştirilmesi, bir sahâbeden geldiği 

bilinen bir rivâyetin bir başka sahâbeden rivâyet edilmesi, 

mevkuf bir rivâyetin merfu’, mürsel bir rivâyetin müsned, 

münkatı’ bir rivâyetin mevsûl olarak rivayet edilmesi gibi 

hususlar bir hadîsin senedini zedeleyen durumlar olarak 

zikredilmiştir.241 Hadîs metinlerinde olabilecek te‘âruz, tarihî 

bir olaya muhalif olarak rivâyet edilen hadîs, hadîs 

metinlerinde idrâc, tahrif ve tashif gibi sebeplerden 

meydana gelecek değişiklikler ise metinleri zedeleyebilecek 

hususlar olarak belirtilmiştir.242 Ayrıca hadîs metinlerinde 

                                                 
238  Aydınlı, Hadis Istılahları Sözlüğü, s. 134. 
239  İbrahim Kafi Dönmez, “İllet”, DİA, T.D.V. Yayınları, İstanbul 2000, c. 

22, s. 117; İbnu’l-Esîr, en-Nihâye fî Ğarîbi’l-Hadîs ve’l-Eser, s. 845. 
240  Ayhan Tekineş, “‘İlelu’l-Hadîs”, DİA, T.D.V. Yayınları, İstanbul 2000, c. 

22, s. 84. 
241  Tekineş, “‘İlelu’l-Hadîs”, DİA, c. 22, s. 85. 
242  Tekineş, “‘İlelu’l-Hadîs”, DİA, c. 22, s. 85. 



103 

 

olabilecek illetleri fıkıhçı ve kelamcıların da inceleme 

konusu yaptıkları ifade edilmiştir.243  

Zehebî (ö. 748/1348), sahîh hadîs kavramının tanımında 

geçen şaz ve illet kavramlarının hadisçiler tarafından 

eklendiğini belirterek illet kavramının bir ıstılah olarak ilim 

dallarına göre farklı tanımlarının yapıldığını ima etmiştir.244 

Nitekim hadisçiler illet kavramını: “1. Hadiste bulunan ve 

ancak mütehassıs hadis âlimlerinin fark edebileceği, kapalı, gizli ve 

çoğunlukla hadisin sahihliğine zarar veren kusur; 2. Hadisin 

sahihliğine zarar veren, onu sahihlikten düşüren her türlü kusur; 

3.Hadisle amel etmeye engel olan şey. Tirmizî neshi bu mânâda 

illet saymışdır”245 şeklinde tanımlamışlardır. İllet kavramına 

yapılan son tanımda Tirmizî’nin kavrama nesh manasını 

vermesi, hadisçiler arasında bile ittifakın olmadığını 

göstermektedir. Dolayısıyla kavram tanımlamalarında 

herhangi bir âlimin tanım yaparken tanımın ne zaman 

yapıldığı veya hangi ilmi perspektiften yapıldığı 

araştırılmalıdır.246 

Usûl kitaplarındaki illetin niteliği yani hadisin 

sıhhatine zarar veren (kâdıha) illetler ile zarar vermeyenler 

tartışılmıştır. Nitekim İbn Hacer (ö. 852/1449), senet ve 

metinde bulunan illetler arasında ayrım yapmış ve bütün 

illetlerin sıhhati etkilemeyeceğini ifade etmiştir. İbn Hacer, 

                                                 
243  Tekineş, “‘İlelu’l-Hadîs”, DİA, c. 22, s. 85. 
244  Zehebî, el-Mûkiz fî ‘İlmi Mustalahi’l-Hadîs, Thk. Abdulfettâh Ebû 

Ğudde, Mektebetu’l-Matbû‘atu’l-İslâmiyye, Beyrut 1425/2005, s. 24. 
245  Aydınlı, Hadis Istılahları Sözlüğü, s. 134. 
246  Hadîsçilerin birçok hususu illet olarak değerlendirdikleri halde 

usȗlcülerin aynı hususları illet olarak değerlendirmedikleri hakkında 

bkz. ‘Irakî, Fethu’l-Muğîs Şerhu Elfiyyeti’l-Hadîs, s. 14; Abdulmecîd 

et-Türkmânî, Dirâsâtun fî Usȗli’l-Hadîs, Dâru İbn Kesîr, Beyrut, 

1436/2015, s. 282-283.  



104 

 

illetleri beş ayrı kısma ayırarak taksimler arasında şöyle bir 

sıralama yapmaktadır: 

1. İsnadda bulunup mutlak anlamda sıhhati 

etkilemeyen illet, 

2. İsnadda bulunup senedin sıhhatine zarar verip metne 

zarar vermeyen illet, 

3. Metinde bulunup, ne metnin ne de senedin sıhhatine 

zarar vermeyen illet, 

4. Metinde bulunup isnadın da sıhhatine zarar veren 

illet, 

5. İsnadda bulunmayıp metinde bulunan, musannifin 

hadiste zikretmediği bir lafızdan kaynaklanan illet.247 

İbn Hacer’in yer verdiği tartışmanın bir benzerinin 

Molla Hâlid tarafından da ele alındığını müşahede 

etmekteyiz. Nitekim Molla Hâlid, illet kavramı ile beraber 

kullanılan kadîh kavramına vurgu yaparak hadîsin 

sıhhatine zarar verip vermediğine atıfta bulunmuştur. İllet 

kavramı hakkında bazı tartışmalara değinen müellif bazı 

usûlcülerin illet kavramını ‘’İllet-i kâdıha’’ şeklinde ifade 

ettiklerine vurgu yapmıştır. ‘’Kâdıha’’ kavramını 

kullanmayan usûlcülerin ise delaletu’l-hal’den bunu 

anladıklarını ifade ettikten sonra her bir grubun delillerinin 

olduğunu ifade etmiş ancak iki tarafın da delillerinin ne 

olduğu hakkında bilgi vermemiştir. Molla Halîd, bazı 

âlimlerin ise illet kavramına kâdıha ile beraber hafi kaydını 

zikrettiklerini ama tercih edilmesi gereken görüşün bu 

kaydın olmaması gerektiğini ifade etmiştir. Gerekçesini de: 

                                                 
247  İbn Hacer el‐Askalânî, en-Nüket ‘alâ Kitâbi İbni’s‐Salâh, Thk. Rabî’ 

bin Hâdî U’meyr, el-Câmi’etu’l-İslâmiyye, Medine 1984, s. 747‐748, İbn 

Hacer bu konuda illetin altı kısma ayrıldığını ifade ettikten sonra beş 

ayrı kısım hakkında bilgi vermektedir.  



105 

 

“Zahiri (görünen) illet, hafi (görünmeyen) illetten daha etkili 

olduğu halde zahiri (görünen) illetin etki etmediği düşüncesine 

sebebiyet verdiği içindir” şeklinde ifade etmiştir. Molla Hâlid, 

bazı âlimlerin248 ise illet kavramını hafi kavramı ile kayıt 

altına alınması gerektiğini belirtmiş bu âlimlerin 

gerekçelerinin ise: “Zâhiri olan illet, tanımın hemen ilk kısmında 

dışarda kaldı, buna bir daha değinmek abes olacağı 

görüşündedirler” diyerek belirtmiştir.  

Molla Hâlid şazz kavramını değerlendirdikten sonra 

tanımda zikredilen illet kavramı hakkında bazı tartışmalara 

değinmiştir. Müellifimiz illet kavramı ile neyi kastettiğini şu 

sözleri ile açıklamaktadır: “Hadîsin sıhhatine etki eden 

husus.”249 

Hadis usûlü kitaplarında “Metin veya isnadında sıkıntı 

olan hadîs” şeklinde tanımlanan ve kitaplarda muallel 

                                                 
248

 İslâm âlimlerinin eserlerini okurken ‘’bazıları’’ ifadesi ile çokça 

karşılaşırız. Nitekim aynı ifade ile Molla Hâlid’in yazdığı 

eserde de karşılaşılmaktadır. “Bazıları” kaydı ile hangi dönem 

ve alanın âlimlerinin kastedildiğinin dile getirilmesi gereken 

önemli bir konudur. İfade edilen kavramın zamansal açıdan 

değerlendirilmesinde özellikle hangi dönem âlimlerinin 

değerlendirmesi olduğunun anlaşılması noktasında İslâmî 

alanda telif edilmiş eserlerde farklı nedenlerden dolayı olsa 

gerek bu ifade açıklanmamıştır. Çünkü kavramlar 

tanımlanırken âlimlerin aynı kavrama farklı tanımlar 

yaptıklarını usȗl okumalarında müşahade etmekteyiz. Ayrıca 

‘’bazıları’’ kavramı ile ifade edilen âlimlerin fıkıhçı, usȗlcü ve 

hadisçi olmalarının kavram tanımlamasında ne kadar önemli 

olduğu bilinen bir husustur. Dolayısı ile bu âlimlerin hem 

zaman hem de ilmî kimliklerinin, yani tanımı hangi ilmi 

perspektiften yaptıkları hususunun bilinmesinin özellikle içinde 

bulunulan zaman dilimi içerisinde bir akademik zorunluluk 

olduğuna inanmaktayız. 
249  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 3; krş. krş. Cezâirî, 

Tevcîhu’n-Nazar, c. 1, s. 180-181. 



106 

 

olarak isimlendirilen kavram hakkında özellikle illetin 

tespiti ve niteliği konusunda konuyu geniş bir perspektiften 

değerlendirebilme noktasında geniş bir bilgi verdikleri 

söylenemez. 

Daha sonra sahih hadîs hakkında farklı bir tanımın 

yapıldığını dile getiren müellif yine aynı şekilde tanımın 

kim veya kimler tarafından yapıldığını belirtmemiştir. Molla 

Hâlid tanımı: “Adil ve zabıt râvînin kendisi gibi bir râvîden 

muttasıl bir senetle rivayet ettiği şaz ve illetli olmayan hadis” 

şeklinde zikretmiştir. Molla Hâlid, zikredilen tanımda 

“güvenilir râvînin yine kendisi gibi güvenilir râvîden rîvayeti” 

şeklinde bir kaydın gerekli olduğunu ifade eden âlimlerin 

olduğuna vurgu yapmış ve bu âlimlerin güvenilirlik (sika)  

kavramının, râvînin adalet ve zabtını içine alacak bir kavram 

olduğuna yönelik görüşlerini dile getirmiştir. Ancak bu 

görüşü savunanlara yönelik cevapların verildiğini belirten 

Molla Hâlid, belirtilen cevabı şu şekilde ifade etmiştir: 

Güvenilirlik kavramının, zabtı tam olmayıp da rivâyeti 

kabul olunan râvî için kullanıldığını ancak sahîh hadîsde 

dikkate alınan hususun zaptın tam olmasının gerekliliğidir. 

Nitekim zapt kavramının tam kaydıyla açıklandığını dile 

getirmiştir.250 Molla Hâlid’in farklı tanımların bulunduğunu 

zikretmesi ve tanımlar hakkında yapılan tartışmalara 

kısmen değinmesi konuyu geniş perspektiften incelemeye 

çalıştığını göstermektedir. Ayrıca fotoğrafın tamamını 

görme açısından olsa gerek Molla Hâlid bu tanımı bize 

vererek ilmi hassasiyetini göstermektedir.  

                                                 
250 Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 3; krş. krş. Cezâirî, 

Tevcîhu’n-Nazar, c. 1, s. 180-181. 



107 

 

2.1.8. Sıhhatin Göreceli Olması ve Sıhhat İçin 

İleri Sürülen Şartlar 

Molla Hâlid’in üzerinde durduğu konulardan biri de 

hadîslerin sıhhati konusundaki görecelilik meselesidir. 

Müellifimiz eserde ifade edilen tanımların hadîsçilerin 

zikrettiği tanımlar olduğuna atıf yapmış ve bazı hadîslerin 

sıhhatinde farklı görüşlerin olmasının gerekçesini, tanımda 

belirtilen şartların bulunup bulunmaması veya zikredilen 

şartların nitelikleri hakkında var olan görüş ayrılıkları 

olduğunu ifade etmiştir.251 Nitekim benzer bir 

değerlendirme Talât Koçyiğit tarafından da şöyle dile 

getirilmektedir:”Hadîsçilere göre, zikrolunan bu beş şartı 

kendinde cem eden hadîsin sahih olduğuna hükmedilir. Eğer bazı 

hadîslerin sıhhati üzerinde hadîsçiler arasında bir görüş ayrılığı 

çıkmış ise, bu ayrılık, beş şartın o hadislerde var olup olmadığı 

hususunda ortaya çıkan görüş ayrılığı dolayısıyladır. Zira bazı 

hadîsçilerin ta’dîl ettikleri bir râvi, diğer bazıları tarafından cerh 

edilmiş ise, râvi üzerinde hâsıl olan bu görüş ayrılığı, onun 

tarafından rivayet edilen hadîsin sıhhati üzerinde de ortaya çıkar. 

Râviyi ta’dîl edenler hadîsin sahîh olduğuna hükmederken, cerh 

edenler, onun sıhhati üzerinde tereddüt gösterirler.”252 Hadîslerin 

sıhhatinin göreceli olduğu meselesi birçok kişi tarafından 

dile getirilmiştir.253 Molla Hâlid’in de eserini telif ettiği 

dönemde hadîslerin sıhhatinin göreceli olduğunu dile 

getirmesi hadîs ilmine mesai harcadığının bir göstergesidir. 

                                                 
251  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 4; krş. Cezâirî, Tevcîhu’n-

Nazar, c. 1, s. 181. 
252  Koçyiğit, Hadis Istılahları, s. 384; Koçyiğit, Hadîs Usȗlü, s. 33 
253  Tehânevî, Kavâ‘idu fî Ulûmi’l-Hadîs, 58; Bilen, Said Nursi ve Hadis, s. 

51; M. Said Hatipoğlu, “Müslüman Âlimlerin Buhârî ve Müslim’e 

Yönelik Eleştirileri”, s. 2. 



108 

 

Molla Hâlid’in hadisçilerin sahîh hadîsin tanımında 

ittifak ettiklerini belirtmesi dikkat çekicidir.254 Hadisçiler 

arasında sahîh hadîsin tanımında ittifakın olduğunun 

belirtilmesinin kanaatimizce cumhurun görüşü şeklinde 

verilmesi daha isabetli olurdu. Nitekim Muhammed 

Avvâme tarafından te’lif edilen “Eseru’l-Hadîs’ş-Şerîf fî 

İhtilafi’l-Eimmeti’l-Fukahâ” adlı eserde konu cumhurun 

ittifakı olarak zikredilmiştir.255 Çünkü Hattabî’ye (ö. 388/998) 

nispet edilen sahîh hadîs tanımında belirtilen öğeler 

arasında şazz ve illetli olmama gibi iki önemli madde 

bulunmamaktadır.256 

Molla Hâlid, sahîh hadîs tanımında zikredilen 

hususların hadisçiler arasında genel kabul görmüş hususlar 

olduğunu belirttikten sonra bazı âlimlerin zikredilen şartları 

yeterli görmediklerine vurgu yapmıştır. Nitekim İbrâhim b. 

İsma‘îl b. ‘Uleyye’nin257 (ö. 193/893) rivâyetin şehadet gibi 

olduğunu iddia ederek hadîsin iki adil ve zabıt râvîden 

rivâyet edilmiş olması gerektiğini dile getirmiştir. Ebû ‘Ali 

el-Cübbâî’nin258 (ö. 303/916) ise şu şartları aradığı ifade 

edilmiştir: 

a- Sahabenin rivayet edilen haberle amel etmesi 

gerekir. 

b-  Rivayet edilen haberin başka bir haberle 

desteklenmesi gerekir.  

                                                 
254  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 2-4. 
255  Muhammed Avvâme, “Eseru’l-Hadîs’ş-Şerîf fî İhtilafi’l-Eimmeti’l-

Fukahâi”, Daru’l-Yusr, Beyrut, 1428/2008, s. 29. 
256  ‘Irâkî, Fethu’l-Muğis, s. 14. 
257  İbn ‘Uleyye’nin hayatı hakkında geniş bilgi için bkz. Selahattin Polat, 

“İbn Uleyye”, DİA, T.D.V. Yayınları, İstanbul 1999, c. 20, s. 628-629. 
258  Cübbâî’nin hayatı hakkında geniş bilgi için bkz. Yusuf Şevki Yavuz, 

“Cübbâî”, DİA, T.D.V. Yayınları, İstanbul 1993, c. 8, s. 99-102. 



109 

 

c-  Kitabın (Kur’an) zahiri ile desteklenmesi gerekir.  

d-  Haberin Sahabe arasında yayılmış olması gerekir.259  

Sahîh hadîsin kabul edilmesinde Cübbâî tarafından 

aranan şartları zikrettikten sonra, Gazâlî (ö. 505/1111) ve 

Fahreddîn er-Râzî (ö. 606/1210) gibi âlimlerin tek râvînin 

rivâyet ettiği haberin kabul edileceğine dair görüşlerini 

vererek Gazâlî ve Râzî’nin haklı olduğunu ima etmeye 

çalışmıştır.260 

Molla Hâlid bazı âlimlerden hadîsi rivâyet eden 

râvîlerin birden çok olması gerektiğine dair bazı görüşlerin 

olduğunu ifade etmiş ve bu görüşü dile getirenlerin Hâkim 

en-Nîsâbûrî’den (ö. 405/1014) alıntı yaptıklarına vurgu 

yapmıştır. Molla Hâlid, Hâkim’in el-Medhal ilâ Ma‘rifeti’l-İklîl 

adlı eserinde hadîsleri sahihlik yönündün on ayrı kısma 

ayırdığını vurgulamış ve Hâkim tarafından zikredilen on 

maddeyi sıralamıştır.261 Bizde konu hakkında yapılan 

tartışmaları değerlendirmek için zikredilen on maddeyi 

sıralayıp konu hakkında yapılan değerlendirmelere 

değineceğiz. Hâkim tarafından zikredilen on madde şu 

şekilde sıralanmıştır:   

1-Buhârî ve Müslim’in rivayet ettikleri hadisler ki 

bunlar sahîhlerin birinci derecesini oluşturur. Bu tür 

hadislerin hem sahâbî hem de tabi’înden iki sika râvîsi 

vardır. 

2-Âdil bir râvînin yine âdil bir râvîden nakletmek sureti 

ile sika huffâzın rivâyet ettiği hadîslerdir.  

                                                 
259  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 4-5. 
260  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 4-5. 
261  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 5-18; krş. Suyûtî, 

Tedrîbu’r-Râvî, c. 1, s. 62. 



110 

 

3-Sahabe ve sikalardan oluşan tabiînden bir cemaatin 

rivâyet ettiği hadîslerdir. Şu kadar var ki, bunların sadece 

bir râvîsi bulunmaktadır.  

4-Sika bir râvînin sika bir râvîden teferrüdü şeklinde 

âdil ve sika râvîlerin rivâyet ettiği ferd ve ğarîb hadislerdir. 

5-İmamlardan bir grubun babalarından onların da 

dedelerinden olmak üzere naklettikleri ancak onların da 

babaları ve dedelerinden tevatür seviyesine ulaşmamış 

hadisler, şeklinde sıralanmıştır. 

Hâkim en-Nîsâbûrî’nin ifade ettiğine göre zikredilen ilk 

beş madde üzerinde ittifak edilmiştir. Ayrıca hadîsçilerin 

yazmış olduğu eserlerde çokça yer alan bu tür hadîslerin 

delil olarak kullanılmaya elverişli oldukları 

vurgulanmıştır.262 

İkinci grup ise sıhhatleri konusunda ihtilaf olunanlardır 

ki; kendileri ile delil getirilen diğer hadis imamlarının 

kitaplarında tahrîç edilen ancak Sahîhaynda tahrîç edilmeyen 

hadislerdir. Hâkim bunları da şöyle sıralamıştır:  

1-Mürsel haberler 

2-Bazı imamlar tarafından özellikle Kȗfeli ulemanın 

sahih kabul ettiği, rîvâyetlerinde sema‘a dair lafız 

kullanılmamış müdellis râvîlerin rivâyetlerdir. 

3-Müslümanların imamlarından sika bir râvînin sika bir 

râvîden müsned olarak rivâyet ettiği ancak daha sonra bir 

cemaatin onlardan mürselen rivâyet ettikleri haberlerdir. 

                                                 
262  Hâkim en-Neysâbûrî, el-Medhal ilâ Ma‘rifeti’l-İklil, Thk. Ahmed b. 

Fâris es-Selûm, Daru İbn Hazm, Beyrut 1423/2003, s. 108; M. Hayri 

Kırbaşoğlu, İslam Düşüncesinde Hadis Metodolojisi, s. 121-122.   



111 

 

4-Semaı sahîh, kitabı sahîh, adâleti bilinen bir 

muhaddisin rivâyetleridir. Ancak çoğu kez neyi hıfz ettiği 

ve neyi rivâyet ettiği bilinmemektedir. 

5-Bid’at sahibi ve hevâ ehlinin rivâyetleridir. Genellikle 

sadȗk olduklarında bu râvîlerin rivayetleri makbuldür. 

Molla Hâlid, Hâkim’in zikrettiği şartlardan birincisini 

el-Medhel ilâ Kitâbi’l-İklil adlı eserinde Buhârî ve Müslim’e ait 

bir şart gibi belirttiğini ancak ‘Ulûmu’l-Hadîs adlı eserinde 

sahîh hadis için mutlak bir şart olarak zikrettiğine vurgu 

yaparak Hâkim’in bu iddiasında tutarlı olmadığını ima 

etmiştir. Nitekim bu konuda Hâzımî’nin (ö. 584/1188) 

Hâkim’i tenkit ettiği dile getirilmiştir.263 Ayrıca Ebû ‘Ali el-

Ğassânî (ö. 498/1105) ve el-Kâdî ‘İyâd’ın (ö. 544/1146) 

Hâkim’in görüşünü tevil edici açıklamalarının olduğuna 

değinen Molla Hâlid bu görüşün Ebû Abdulah ibnu’l-

Mevvâk (ö. 642/1245) tarafından Ebû ‘Ali el-Ğassânî ve el-

Kâdî ‘İyâd’a nispet edilmesinin yanlış olduğunu ifade eden 

alıntısını zikretmiştir.  Ardından Ebû Bekr ibn Ârabî’nin (ö. 

543/1148) bir hadîsin iki râvî tarafından rivâyet edilme 

durumunun Buhârî ve Müslim’in hadîs seçerken aradıkları 

ölçüt olarak sunulan görüşe İbn Ruşeyd’in (ö. 721/1321) 

itiraz ettiği ve böyle bir görüşün kabul edilemeyeceğini 

belirterek zikredilen şartların Buhârî ve Müslim tarafından 

aranan şartlar olmadığını savunmuştur.264  

Molla Hâlid, bazı âlimler tarafından sahîh hadîs 

hakkında belirtilen şartları zikretmeye devam etmiş ve 

aranan şartları şu şekilde sıralamıştır: 

                                                 
263  Mehmet Bilen, İbn Hacer’in Buhârî Savunusu, Ankara Okulu 

Yayınları, Ankara 2013, s. 195 
264  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 14-15-16; krş. Suyutî, 

Tedrîbu’r-Râvî, c. 1, s. 63. 



112 

 

1. Râvi hadîs talep eden yani hadîs peşinde koşan, 

hadîs meclislerinde çokça hadîs dinleyen ve yazan, hadîs 

müzakeresi ile tanınan biri olmalı.  

2. Hadîsin sahih olabilmesi için râvîlerin görüşmüş 

olması gerekir. 

3. Râvî rivâyet ettiği hadisi iyi bir şekilde anlamalı. 

4. Râvîler arasında uzun bir sohbetin bulunması 

gerekir.265  

Zikredilen bu şartlarla beraber, hadîsin kıyasla 

çelişmesi durumunda hadîsin kabul edilebilmesi için 

râvisinin fakih olması, rivâyet ile şehadet aynı şey oldukları 

için hadisi rivâyet eden râvîlerin en az iki kişi olması, hadîsi 

mâna ile rivâyet eden râvînin hadîsin anlamını iyi bilmesi ve 

hadisi rivâyet ettikten sonra ona aykırı amel etmemiş olması 

gibi şartlarda zikredilmiştir.266 Müellifimiz bu maddeleri 

zikrederek âlimlerin ittifak ettiği bir sahîh hadîs tanımının 

olmadığına atıf yapmıştır. Ancak Molla Hâlid’in bu ifadeleri 

ile daha önce sahîh hadîs tanımında hadisçiler arasında 

ittifakın olduğu yönündeki ifadeleri ile çelişmediğini 

zikretmemiz gerekir. Çünkü Molla Hâlid’in daha sonra 

zikrettiği âlimlerin bir kısmı usûlcü ve fakîh kimlikleri ile 

tanınan kişilerdir. Dolayısıyla bu konuda Molla Hâlid’in 

çelişkiye düştüğü söylemi isabetli olmayacaktır. Ayrıca 

sahîh hadîs kavramında aranan ek şartlarda âlimler arasında 

ortak bir görüşün olmadığının belirtilmesi de 

gerekmektedir.   

                                                 
265  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 18; krş. Suyutî, Tedrîbu’r-

Râvî, c. 1, s. 60-62; Cezâirî, Tevcîhu’n-Nazar, c. 1, s. 187-190. 
266  Sahih hadîsin geri kalan şartları için bkz. Suyutî, Tedrîbu’r-Râvî, c. 1, s. 

60-62. 



113 

 

Molla Hâlid, Buhârî ve Müslim’e atfedilen iki râvîden 

hadîs rivâyet etme iddiasına yönelik Tâhir el-Cezâirî’den 

alıntı yapmıştır.267 Konu hakkında Buhârî ile Müslim’in iki 

râvî şartının olmadığını vurgulayan el-Cezâirî böyle bir 

şartın olması durumunda eserlerinde bu şartları zikretmeleri 

gerektiğinin altını çizmiştir. Ancak bu görüşün isabetli 

olmadığını, konunun bu şekilde savunulmasının doğru 

olmadığını belirtmemiz gerekmektedir. Çünkü Buhârî ve 

Müslim’in eserlerini telif ederken hangi şartlarla hadîs 

rivâyet ettiklerine dair kendilerinden bir görüş 

nakledilmemiştir ki zikredilen şartı eserlerinde belirtsinler.268 

Dolayısıyla Molla Hâlid’in alıntı yaparak savunduğu bu 

görüşün isabetli olmadığı kanaatindeyiz. Ancak el-Cezâirî 

tarafından yapılan yorumun ikinci kısmının daha isabetli 

olduğunu müşahede etmekteyiz. el-Cezâirî yaptığı yorumun 

devamında, Buhârî ve Müslim’in eserlerinde rivâyet edilen 

hadîslerin ileri sürülen şartın aksi bir durum gösterdiğini 

vurgulamıştır. Çünkü Buhârî ve Müslim’in eserlerinde tek 

râvîden yapılan rivâyetler azımsanmayacak derecededir.269 

Neticede Molla Hâlid, Buhârî ve Müslim’in hadîs 

rivâyetinde iki râvî şartını aradıklarına yönelik ileri sürülen 

görüşün Buhârî ve Müslim tarafından yazılan eserlerin 

gözden geçirilmesi neticesinde doğru olmadığını 

savunmuştur. 

                                                 
267  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 15; krş. el-Cezâirî, 

Tevcîhu’n-Nazar, s. 184. 
268  Bilen, İbn Hacer’in Buhârî Savunusu, s. 192; el-Makdisî, Şurûtu’l-

Eimmeti’s-Sitte, Thk. Abdulfettah Ebû Ğudde, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 

Beyrut 1405/1984, s. 17.   
269 Suyûtî, Tedrîbu’r-Râvî, c. 1, s. 63. 



114 

 

Daha önce belirtildiği gibi hadîslerin sıhhati, zayıflığı 

ve uydurma olma konusu ictihadîdir.270 Molla Hâlid de 

konunun ictihadî olduğunu vurgulamıştır. Nitekim 

müellifimiz Hâkim tarafından yapılan taksimatta ikinci 

kısmı oluşturan ve Hâkim’in sahîh olarak değerlendirdiği 

başlıkların bir kısmının modern dönem âlimlerinden olan 

Subhî Salih tarafından zayıf olarak değerlendirildiğini 

belirterek bu konuya atıf yapmıştır. Hâkim’in ikinci kısmın 

ilk başlığında zikrettiği ve sahîh tabirini kullandığı mürsel 

hadîsler hakkında Subhi Salih mürsel kavramının tanımını 

zikrettikten sonra şu değerlendirmelerde bulunmaktadır: 

“Mürsel (hadîs)in zayıf sayılmasının sebebi, senedinin muttasıl 

olmayışıdır. Mürsel adını alışının sebebi de râvîsinin onu, Rasûl-i 

Ekrem (s.a.v.)’e bağlamasıdır. Mürsel dinde hüccet değildir. Bu 

görüş üzerinde hadîs hâfız münekkîdleri ittifak etmişler ve 

eserlerinde böyle söylemişlerdir. Müslim, Sahîh’inin 

mukaddimesinde şöyle demektedir: “Bizim ve hadîsçilerin kesin 

kanaati şudur ki, mürsel hüccet olmaz.”271  Molla Hâlid 

tarafından Subhi Salih’ten alıntı yapılarak zikredilen mürsel 

hadîsin zayıf olduğu ve dolayısıyla delil olarak kabul 

edilmediği görüşü müellifimiz tarafından tenkit edilmiştir.272 

Selahattin Polat tarafından yapılan çalışmada ifade edildiği 

üzere mürsel hadîs hakkında birçok tartışma yapılmıştır.273 

Yapılan tartışmaların nedenlerinden biri de mürsel 

kavramının birden çok tanımının yapılmış olmasındandır. 

                                                 
270  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 65. 
271  Subhi Salih, Hadis İlimleri ve Hadis Istılahları, M. Yaşar Kandemir 

(Çev.), İ.F.A.V. Yayınları, İstanbul 2010, s. 133. 
272  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 18. 
273  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 18; Selahattin Polat, 

Mürsel Hadîsler ve Dinde Delil Olma Yönünden Değeri, T.D.V. 

Yayınları, Ankara 2010, s. 105-106. 



115 

 

Mürsel kavramı hakkında fıkıhçı ve hadîsçilerin farklı 

tanımlar yaptıkları ifade edilmiştir.274 Hadisçilerin de 

kavramın tanımında ittifak etmedikleri belirtilmiştir. 

Dolaysıyla Molla Hâlid, Subhi Salih tarafından mutlak görüş 

gibi zikredilen ve mürsel hadîsin zayıf sayıldığı ve delil 

olmadığı söylemini kabul etmemiştir. Ancak Molla Hâlid’in 

konu hakkında Hâkim’in mürsel hadîsin sahîh olduğu 

yönündeki görüşüne katılması dikkat çekicidir. Müellifin bu 

üslubundan Şafi‘î mezhebine mensup olmakla beraber bazı 

konularda Şafi‘î mezhebinden ayrılarak tercihlerde 

bulunduğunu anlamaktayız. Nitekim Şafi‘î mezhebinde 

mürsel hadîsin kabul edilebilmesi için bazı şartlar 

zikredilmiştir.275 Müellifimiz ise mürsel hadîsin sahîh 

sayılacağını ifade ederek mürsel hadîsi şartsız kabul eden 

âlimlerin görüşünü benimsediğini ima etmiştir.276  

Molla Hâlid’in değerlendirdiği konulardan biri de 

mu‘an‘an hadisin muttasıl kabul edilip edilmediği 

konusudur. Sözlükte ‘an harfiyle rivâyet etmek anlamında 

kullanılan277 mu‘an‘an kavramı, bir hadîs ıstılahı olarak, 

senedinde tahdis, semâ ve itibar lafızları kullanılmaksızın عن 

(‘an) siğası kullanılarak rivâyet edilen hadistir şeklinde 

tanımlanmıştır.278 Molla Hâlid mu‘an‘an hadîs kavramı 

                                                 
274  Polat, Mürsel Hadîsler ve Dinde Delil Olma Yönünden Değeri, s. 63. 
275  Şafi‘î tarafından zikredilen şartlar hakkında bkz. Polat, Mürsel 

Hadîsler ve Dinde Delil Olma Yönünden Değeri, s. 148-156. 
276  Mürsel hadîsi şartsız kabul edenler ve delilleri hakkında bkz. Polat, 

Mürsel Hadîsler ve Dinde Delil Olma Yönünden Değeri, 117-128. 
277  Abdullah Aydınlı, “Mu‘an‘an”, DİA, T.D.V. Yayınları, İstanbul 2005, c. 

30, s. 326. 
278  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 19; krş. Suyûtî, 

Tedrîbu’r-Râvî, c. 1, s. 240;  Polat, Mürsel Hadîsler ve Dinde Delil 

Olma Yönünden Değeri, s. 74. 



116 

 

hakkında Müslim tarafından zikredilen görüşlere 

değinmiştir. Nitekim Müslim, mu‘an‘an hadîsin ittisallığı 

konusunda, hoca ve öğrencinin aynı yüzyılda yaşamış ve 

birbirleriyle görüşebilme imkânının bulunmasının yeterli 

olduğunu belirtmiştir. Cumhur ise müdellis olmayan 

râvînin hocası ile bir defa görüşmüş olmasını şart 

koşmuştur.279 

2.1.9. Sıhhatin Tespitinde Takip Edilen 

Yöntemler 

Molla Hâlid, sıhhatin tespitinde takip edilen metotlara 

da değinmiştir. Konuyla ilgili Tahir el-Cezâirî’nin Tevcîhu’n-

Nazar adlı eserinde zikrediken görüşleri nakletmiş ancak 

konu hakkında değerlendirmede bulunmamıştır.280 Sadece 

ikinci grup hakkında nakledilenleri aktardıktan sonra usûl 

konusu olan tahsis meselesinin haber-i vâhid ile olan 

ilişkisinden dolayı tahsis bahsinde ele alınan bazı hususlar 

hakkında değerlendirmelerde bulunmuştur. Biz de müellifin 

ele aldığı üç grup hakkında yapılan değerlendirmeleri 

aktarmaya çalışacağız.  

1. Birinci Grup: Bu grubun hadîslerin sıhhatini sadece 

senetler üzerinden değerlendirdikleri vurgulandıktan sonra 

hadîsin senedi muttasıl olup râvîleri güvenilir olunca 

hadisin sahîh olduğunu ifade ettikleri belirtilmiştir. 

Bazılarının bu konuda aşırıya kaçarak senedi sahîh olan bir 

hadîsin başka bir hadîse muhalif olması durumunda 

hadîslerden birine sahîh diğerine ondan daha sahîh 

                                                 
279  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 19; Muhtemelen 

Buhârî’ye isnad edilen bu görüşün cumhura nispet edildiği hakkında 

bkz. Bilen, İbn Hacer’in Buhârî Savunusu, s. 197-198. 
280  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 20. 



117 

 

anlamında esahh kavramını kullanarak hadîsler arası cem‘ 

yapamadıkları zikredilmiştir. Ayrıca bu görüşte olan 

fırkalardan biri tarafından aşırı derecede zayıf olan 

hadîslerin kabul edildiği zikredilen bir başka husustur.  

Birçok muhaddisin281 belirttiği gibi herhangi bir hadîsin 

senedinin sahîh olması metnin de sahîh olacağı anlamına 

gelmeyeceği ifade edilmiş ve bu konunun alanın uzmanları 

tarafından anlaşılacağı dile getirilmiştir.282 

Molla Hâlid’in bu maddede belirtilen hususlara itiraz 

etmemesi belirtilen hususlara katıldığını göstermektedir. 

Molla Hâlid’in senedi sahîh olan her hadîsin metninin sahîh 

olamayacağı konusuna katılması konumuz açısından önem 

arz etmektedir. Çünkü medrese eğitim müfredatında hadîs 

usûlü eserleri okutulmadığı için bu eğitimden geçenler 

hadîsin sıhhatini sadece senet üzerinden 

değerlendirmişlerdir. Nitekim konu hakkında görüşlerine 

müracaat ettiğimiz Molla Abdurrahman Ekmen283 bu 

hususu özellikle vurgulamış ve konunun hadîs fıkhına 

olumsuz tesirlerinin olduğunun altını çizmiştir. Molla 

Hâlid’in zikredilen hususta günümüz medrese geleneği 

tarafından genel kabul gören görüşten ayrılması araştırmacı 

kimliğini göstermektedir. 

2. İkinci Grup: Müellifimizin el-Cezâirî üzerinden 

tartıştığı ikinci grup, herhangi bir hadîsin sıhhati konusunda 

hadisin metni üzerinden hüküm verenler olarak 

                                                 
281  İbnu’s-Salâh, Mukaddime, s. 13-14; Suyûtî, Tedrîbu’r-Râvî, c. 1, s. 69. 
282  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhû, s. 20-21; krş. el-Cezâirî, 

Tevcîhu’n-Nazar, c. 1, s. 190-192. 
283  Molla Abdurrahman Ekmen 1957 Batman doğumlu olup yıllarca 

Batman, Gercüş, Bismil ve Diyarbakır’da medrese usûlü dersler vermiş 

bir İslam âlimidir.  



118 

 

değerlendirilmektedir. Hadîsin metni mana itibari ile 

doğruluk taşıyorsa senedine bakmadan hadîsi Hz. 

Peygamber’e isnat ettikleri ifade edilmiştir. Bu grubun 

Mu‘tezile ve Kelamcılar’dan teşekkül ettiği belirtilmiş ve 

konu hakkında bazı örnekler zikredilmiştir. 

Molla Hâlid’in, ikinci grup hakkında belirtilen 

hususları zikredip herhangi bir değerlendirmede 

bulunmaması belirtilen konularda el-Cezâirî ile aynı görüşte 

olduğunu ifade etmektedir. Molla Hâlid, ikinci grubun 

hadîs sıhhati konusunda sadece metin üzerinden hüküm 

vererek senedi görmezden geldiklerini vurguladıktan sonra 

bu görüşün Mutezile ve Kelamcılar tarafından 

savunulduğunu belirtmiştir. Mutezile hakkında tarihi süreç 

içerisinde olumlu ve olumsuz birçok husus tartışılmıştır.  

Mutezile hakkında olumsuz manada tartışılan 

konulardan biride Mutezile’nin hadîslere yaklaşım usûlü 

olmuştur. Nitekim benzer bir yaklaşımın Molla Hâlid 

tarafından benimsenmesi Mutezile hakkında var olan 

olumsuz yaklaşımın devamı niteliğindedir. Ancak 

Mutezile’nin hadîslere yönelik tenkitlerini bütün hadîs 

külliyatına yapılmış gibi göstermenin tarihî gerçekleri göz 

ardı etmek anlamına geleceği ifade edilmiştir.284 Mutezile 

mezhebine mensup olduğu iddia edilen âlimler tarafında 

telif edilmiş usûl eserlerinde cerh ve ta‘dil konularının 

değerlendirilmesinin yapılmış olması konunun zikredildiği 

gibi olmadığını göstermektedir.285 Kanaatimizce Molla 

Hâlid’in Mutezile hakkında zikredilen görüşleri belirtilen 

şekilde benimsemesi eserin telif edildiği dönemde 

                                                 
284  Hüseyin Hansu, Mutezile ve Hadîs, s. 265. 
285  Hansu, Mutezile ve Hadîs, s. 132. 



119 

 

Türkiye’de akademik çalışmaların az sayıda bulunmasından 

kaynaklanmaktadır. Hüseyin Hansu tarafından telif edilen 

Mutezile ve Hadîs adlı eserde Mutezilenin ana 

kaynaklarından istifade edilerek Mutezile hakkında ortaya 

atılan birçok iddianın doğru olmadığı vurgulanmıştır. Molla 

Hâlid’in ilmî yönden tarafsız bakış açısına sahip olması, 

Mutezile ve Hadîs adlı eserinde değerlendirmeye alınacağını 

göstermektedir. Çünkü Molla Hâlid, 1974-1975 yıllarında 

eserini oluştururken Fuat Sezgin tarafından yazılmış olan 

Buhârî’nin kaynakları adlı eserden istifade etmiş ve eserinin 

birçok yerinde bu kitaba atıfta bulunmuştur. Dolayısıyla 

Molla Hâlid’in Mutezile hakkında hadîslerin sadece 

metinlerine bakıp hüküm verdikleri şeklindeki iddiasının 

doğru olmayacağı kanaatindeyiz. Sonuç olarak ikinci grupta 

zikredilen görüşün Mutezile mezhebine isnat edilmesi, 

konunun ilmî perspektif ile değerlendirilmediğini gösterdiği 

gibi böyle önemli bir konunun eleştiri süzgecinden 

geçirilmediğini ve dilden dile dolaşarak günümüze geldiğini 

göstermektedir. Ayrıca Mutezile’ye isnad edilen bu görüş, 

bir bütün olarak bu mezhebin görüşünü yansıtmamaktadır. 

Molla Hâlid ikinci grup hakkında bilgi verirken Şîrâzî 

(ö. 476/1083), Gazâlî (ö. 505/1111) ve Karâfî (ö. 684/1285) gibi 

usûlcülerden alıntı yaparak sahîh hadîs hakkında var olan 

usûlî yaklaşım hakkında bilgi vererek hadisçilerle 

usûlcülerin sahîh hadîs anlayışlarının farklı olduğuna vurgu 

yapmıştır. Nitekim Şîrâzî tarafından güvenilir olan bir râvî 

tarafından nakledilen haberin reddedilme nedenleri şu 

şekilde zikredilmiştir: 

a- Aklın gerekliliklerine muhalif olması 

b- Kur‘ân’a veya mütevatir sünnete muhalif olması  



120 

 

c- İcma’ya muhalif olması 

d- Birçok kişinin bilmesi gereken bir konunun bir kişi 

tarafından rivâyet edilmiş olması 

e- Zann-ı ğalib ile gerçekleşmesi mümkün olan bir 

olayın mütevâtir seviyesine ulaşmış bir topluluk tarafından 

rivâyet edilmesi gerekirken, bir kişi tarafından rivâyet 

edilmesi durumunda haber reddedilir.286 

Molla Hâlid, Şîrâzî’nin konu hakkında var olan 

yaklaşımını zikrettikten sonra Gazâlî tarafından belirtilen 

şartları zikretmiştir. Gazâlî tarafından yalan olduğu bilinen 

haber başlığı altında zikredilen dört madde şu şekilde 

sıralanmıştır: 

a- (Haberin) aksi (olan bir durum), akli zorunluluk 

veya akli zorunluluğa benzer hususlar ile ya da duyu 

(organları) veya müşahede ile yahut mütevatir (olan) bir 

haber ile bilinen nakil yalanlanır. Kısaca zikredilen altı bilgi 

kaynağı287 ile bilinen şeye muhalefet eden bilgi yalanlanır. 

b- Kur‘ân, sünnet ve icma’ gibi kesin bir delile muhalif 

olan haber 

c- Yalan üzere birleşmesi adeten mümkün olmayan bir 

topluluğun “o esnada bizde onunla beraberdik, ancak onun 

(zikredilen şahsın), gerçekleştiğine dair anlattığı olay vuku 

bulmadı” diyerek açıkça yalan olduğunu ifade ettikleri 

haber   

d- Bir topluluğun huzurunda gerçekleşen bir olayın 

nakledilmesi konusunda itici sebepler bulunmakla beraber 

                                                 
286  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 27; krş.  eş-Şîrâzî, el-

Lum‘a, s. 172. 
287  Altı bilgi kaynağı hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Gazâlî, el-İktisâd 

fî’l-‘İtikâd, Thk. Enes Muhammed Adnan eş-Şirfâvî, Dâru’l-Minhac, 

Beyrut 1433/2012, s. 84-88. 



121 

 

topluluğun o olayı zikretmekten kaçınmaları adeten 

imkânsız olduğu halde büyük bir çoğunluğun nakletmediği 

haber.288 

Molla Hâlid, bu şekilde sıhhatin tespitinde farklı 

yöntemler takip eden ilk iki grup hakkında bilgi verdikten 

sonra üçüncü grup hakkında zikredilen hususlara 

değinmiştir.  

3. Üçüncü Grup; Müellif tarafından bilgi verilen 

üçüncü grup hadîsin sıhhati konusunda senet ve metin 

dengesini koruyan mezhep olarak tanıtılmıştır. Bu görüşte 

olan âlim sayısının çok az olduğu belirtilmiş ancak kimlerin 

bu gruba girdiğine dair hiçbir bilgi verilmemiştir.  

  Kanaatimizce yapılan bu üçlü taksim el-Cezâirî 

tarafından yapılmış ictihadî bir taksim olmuştur. Bu gruplar 

hakkında verilen bilgilerin Molla Hâlid tarafından 

paylaşılması ise eserinin yazıldığı dönemde zikredilen 

taksimatta nitelenen gruplar hakkında yeterince bilginin 

bulunmamış olmasından kaynaklanmaktadır. Ancak Molla 

Hâlid’in eserini yazarken modern dönem âlimlerinin 

eserlerinden istifade etmesi alanla ilgili yazılan eserleri takip 

ettiğini göstermektedir.  

2.1.10. Esahhu’l-Esânîd Kavramı 

Hadîsi rivâyet eden râvîlerin tarihi sıra ile 

zikredildikleri kısım olarak tanımlanan sened289 İslam 

tarihinde hadîs uydurma faaliyetlerinden sonra Müslüman 

                                                 
288  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 27; krş. Gazâlî, el-

Mustasfâ min ‘İlmi’l-Usûl, Thk. Muhammed Süleymân el-Aşkar, 

Müessetu’r-Risâle, Beyrut 1433/2012, c. 1, s. 268  
289  Aydınlı, Hadis Istılahları Sözlüğü, s. 275. 



122 

 

âlimler tarafından geliştirilmiş290 kendine has bir sistem 

olma özelliği göstermiştir.291 Mesailerini özellikle râvîlere 

ayıran İslam âlimleri zamanla râvîlerden oluşan senetlerin 

en sahîhi hakkında yorumlarda bulunmuşlardır. Ancak 

yapılan değerlendirmeler etrafında âlimler arasında ortak 

bir görüş oluşmamış aksine her muhaddis kendince 

belirlediği kriterlerle senetlerin en sahihini tespit etmeye 

çalışmıştır. Muhaddisler tarafından tespit edilmeye çalışılan 

en sahîh senet hakkında farklı rivâyetler zikredilmiştir.292 

Eseri incelenen Molla Hâlid de sahîh hadîs kavramı ile 

ilişkili olduğu için bu konu hakkında bazı 

değerlendirmelerde bulunmuştur. Müellif konu hakkında 

muhaddisler tarafından yapılan bazı nakilleri zikrettikten 

sonra konunun göreceli olduğunu vurgulamış ve 

muhaddisler tarafından yapılan yorumların ictihadi 

olduğunun altını çizmiştir. Molla Hâlid, senedin en sahîh 

olma özelliği hakkında son sözü söylemenin mümkün 

olamayacağını ifade ederek konunun ihtilaflı olduğuna 

işaret etmiştir.293 

2.1.11. Şeyhaynin el-Câmi‘u’s-Sahîh Adlı 

Eserlerinde Hadîs Tahricinde Aradıkları Şartlar 

Hadîs eserlerini tedvin eden muhaddislerden her biri 

belirlediği kıstaslara göre hadîs tahricinde bulunmuş ve 

                                                 
290  Ahmet Yücel, “Silsiletu’z-Zeheb”, DİA, T.D.V. Yayınları, İstanbul 2009, 

c. 37, s. 208. 
291  Senedin İslam geleneğine aid olup olmadığı hakkında ayrıntılı bilgi için 

bkz. Polat, Hadîs Araştırmaları, s. 16-51. 
292  İbn Hacer, Nüzhetu’n-Nazar, s. 117-118; İbnu’s-Salâh, Mukaddime, s. 

15-16. 
293  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 96-97; İbn Hacer, 

Nüzhetu’n-Nazar, s. 119.  



123 

 

yaptığı râvî araştırmaları neticesinde oluşan zann-ı galibe 

göre hükümler vermişlerdir.294  Râvîlerin değerlendirilmesi 

hadîs ilminin en önemli konularından biridir. Molla Hâlid 

de bu konuda Buhârî ve Müslim’in aradığı şartlar hakkında 

bazı değerlendirmelerde bulunmuştur. Müellifimizin 

yaptığı değerlendirmeler râvîler üzerinden yapılmış, metîn 

kritiği hakkında yorumda bulunulmamıştır. 

Mola Hâlid’in değerlendirdiği konuların başında 

râvîler arasında yaptığı sıralama gelmektedir. Konuyu 

Hâzımî (ö. 584/1188) üzerinden değerlendiren Molla Hâlid, 

râvîleri Zührî (ö. 124/742) ile olan bağlarına göre 

değerlendirmektedir. Molla Hâlid değerlendirme hakkında 

zikredilen tabaka sıralamasını aynen aktarıp hiçbir yorumda 

bulunmamıştır. Zikredilen sıralama ise şu şekildedir: 

1. Birinci Tabaka: Birinci tabakada bulunan râvîler bir 

râvîde bulunması gereken adalet ve zabt sıfatlarına sahip 

olmakla beraber Zührî ile uzun bir süre beraber bulunan 

râvîler şeklinde belirtilmiştir. Bu tabakada bulunanlar sıhhat 

açısından önde gelenler olarak belirtilmiş ve Buhârî’nin 

aradığı en önemli şartın bu olduğu ifade edilmiştir. 

2. İkinci Tabaka: Zührî ile beraberlikleri birinci 

tabakaya nazaran daha az süren ve ikinci tabakada 

değerlendirilen râvîlerin sikâlık konusunda birinci tabakada 

bulunanlarla aynı oldukları zikredilmiştir. Bununla beraber 

bu tabakada bulunanların sağlamlık konusunda birinci 

tabakadan sonra geldikleri belirtilmiştir. Müslim’in bir 

hadîsin sahîh olması için aradığı şartın bu olduğu ifade 

edilmiştir.  

                                                 
294  Bilen, Said Nursî ve Hadîs, s.51. 



124 

 

3. Üçüncü Tabaka: Bu tabakada bulunan râvîler, Zührî 

ile beraber olma konusunda birinci tabakada olanlarla 

beraber oldukları halde cerh edilmekten kurtulamayan 

râvîler olarak değerlendirilmişlerdir. Ebû Davûd ve 

Nesâî’nin hadîs kabulünde bu hususu yeterli gördükleri 

ifade edilmiştir. 

4. Dördüncü Tabaka: Dördüncü tabakada bulunanlar 

üçüncü tabakada bulunanlar gibi cerh edilip Zührî ile 

beraberlikleri az süren râviler olarak belirtilmiştir. 

Tirmizî’nin sahîh hadîs kabulünde bu şartı yeterli gördüğü 

zikredilmiştir. 

5. Beşinci Tabaka: Bu tabakada bulunan râvîler daha 

çok meçhul ve zayıf olan râvîler olarak belirtilmiştir. Buhârî 

ve Müslim bu tabakaya nispet edilen râvîlerden hadîs 

tahricinde bulunmazken Ebû Davûd gibi muhaddislerin 

itibar olmak kaydı ile bu tür râvîlerden hadis rivâyet 

ettikleri belirtilmiştir.295  

2.1.12. Şeyhayn Bütün Sahîh Hadîsleri el-

Câmi‘u’s-Sahîh Adlı Eserlerinde Cem’ Ettiler Mi? 

Molla Hâlid’in değerlendirdiği konulardan biri de 

Buhârî ile Müslim’in el-Câmi‘u’s-Sahîh adlı eserlerinde bütün 

sahih hadisleri rivayet edip etmedikleri konusudur. Molla 

Hâlid, Buhârî ile Müslim’in bütün sahîh hadîsleri tahrîc 

ettiklerini iddia eden bazı insanların bulunduğunu, ancak 

durumun iddia edilen gibi olmadığını belirtmiş bu görüşün 

kabul edilen görüş olmadığını da zikretmiştir.296 Buhârî’nin 

                                                 
295  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 60-62; bkz. Hâzımî, Selâsu 

Resâile fî ‘Ulumi’l-Hadîs içerisinde, Neş. ve Thk. Abdulfettâh Ebû 

Ğudde, Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, Beyrut 1426/2005, s. 151-154.  
296  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 69. 



125 

 

konu hakkında bazı sözlerini nakleden Molla Hâlid’in yer 

verdiği sözlerden bazıları şunlardır: “Ben, kitapta sadece sahîh 

hadîsleri tahrîc ettim. Almadığım/terk ettiğim sahîh hadîslerin 

sayısı ise daha çoktur.” ( لم أخرج في الكتاب إلا صحيحا و ما تركت من

 Ben, el-Câm-i’ adlı kitabıma sadece sahîh olan“ 297,(الصحاح أكثر

(hadîsleri) aldım. Kitap uzamasın diye sahihlerin bir kısmını terk 

ettim.” ( ع إلا ما صح. و تركت جملة من الصحاح خشية أن ما أدخلت في كتابي الجام

 Molla Hâlid, bazılarının bu şekilde 298.(يطول الكتاب

değerlendirmede bulunmalarının gerekçelerinden birinin 

Buhârî’nin eserine el-Câm-i‘ ismini vermiş olmasından 

kaynaklandığını belirtmiştir. Ancak böyle bir iddianın 

geçersiz olduğunu zikrettikten sonra eserin tam ismine 

bakılması gerektiğine vurgu yaparak eserin isminde geçen 

muhtasar kaydına atıfta bulunmuş ve Buhârî ile Müslim’in 

bütün sahîh hadîsleri tahriç ettiği görüşünü reddetmiştir. 

Molla Hâlid, Sahihayn’de geçen hadîsler hakkında 

hadisçilerin farklı sayılar zikrettiğine vurgu yapmıştır. Molla 

Hâlid’in belirttiğine göre İbnu’s-Salâh, Buhârî’de 

mükerrerlerle beraber 7.275, tekrarlar çıkartıldığında ise 

4.000 hadîs olduğunu belirtmiştir.299 Ancak Molla Hâlid, 

‘Irakî’nin bu sayıların Firebrî nüshası için geçerli olduğunu 

belirterek İbnu’s-Salâh’a itirazların yapıldığını belirtmiştir. 

Nitekim ‘Irakî, Hammâd b. Şâkir en-Nesevî (ö. 290/902)’nin 

rivâyet ettiği nüsha Firebrî nüshasına ile karşılaştırıldığında 

200 hadîsin eksik olduğunu, İbrahim b. Ma‘kil en-Nesefî (ö. 

                                                 
297  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 69; krş. Zehebî, Siyeru 

A‘lami’n-Nubelâ, Thk. Salih es-Semr, Müessetu’r-Risâle, Beyrut 

1403/1983, c. 12, s. 471. 
298  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 69; krş. Zehebî, Siyeru 

A‘lami’n-Nubelâ, c. 12, s. 402; ‘Irakî, Fethu’l-Muğîs, s. 28; İbnu’s-Salâh, 

Ulumû’l-Hadîs, s. 19. 
299  İbnu’s-Salâh, Ulumû’l-Hadîs, s. 20. 



126 

 

295/907)’nin rivâyet ettiği nüshaya göre ise 100 hadîsin eksik 

olduğuna vurgu yapmıştır.300 İbn Hacer’in de ‘Iraki’nin 

görüşüne itiraz ettiğine işaret eden Molla Hâlid, son iki 

rivâyetin Buhârî’nin kitabının son kısımlarını semâ‘en değil 

de icâze yolu ile naklettiklerini ve aradaki farkın bundan 

kaynaklandığını ifade etmiştir.301 Buhârî’de geçen hadîs 

sayıları hakkında son olarak bazı âlimlerin belirttiği sayılara 

değinen Molla Hâlid, konu hakkında tercihte bulunduğunu 

belirtmese de daha sonra zikrettiği sayılarla302 aslında 

tercihini belirtmiştir. 

Molla Hâlid, Müslim’de geçen hadîs sayıları hakkında 

da farklı görüşlerin bulunduğunu belirtmiştir. Molla Hâlid, 

‘Irâkî’nin (ö. 806/1403) Müslim’de bulunan hadîslerin 

tariklerine daha fazla yer verildiği için Müslim’de bulunan 

hadîs sayısının Buhârî’de bulunan hadîslerden daha fazla 

olduğunu ve Müslim’in eserinde mükerrerleri ile beraber 

12.000 hadisin bulunduğunu belirtmiştir.303 Meyâncî (ö. 

580/1184)’den de Müslim’in eserinde 8.000 hadîsin 

bulunduğunu nakleden Molla Hâlid konu hakkında tercihte 

bulunmamıştır.304    

                                                 
300  ‘Irakî, Fethu’l-Muğîs, s. 29-30. 
301  Zekeriyyâ el-Ensarî, Fethu’l-Bâkî ‘ala Elfiyyeti’l-‘Irâkî, Dâru’l-

Kutubi’l-‘İlmiyye, Beyrut, bsy., c. 1, s. 47. 
302  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 113. 
303 Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 114; krş. el-Ensarî, Fethu’l-

Bâkî ‘ala Elfiyyeti’l-‘Irâkî, c.1, s. 48. 
304  el-Ensarî, Fethu’l-Bâkî ‘ala Elfiyyeti’l-‘Irâkî, c.1, s. 48; el-Cezâirî, 

Tevcîhu’n-Nazar, c. 1, s. 234; Karataş, Rivayet Tekniği Açısından 

Hadislerin Sayısı, Ensar Neşriyat, İstanbul 2017, s. 174-176. 



127 

 

2.1.13. Şeyhayne Yöneltilen Bazı Eleştiriler ve 

Verilen Cevaplar 

Molla Hâlid, Buhârî ve Müslim’e yöneltilen bazı 

eleştiriler ve bu eleştirilere verilen cevaplara da değinmiştir. 

Molla Hâlid konuyu daha çok İbn Hacer’in yaptığı 

değerlendirmeler üzerinden ele almıştır. İbn Hacer’in: 

“eleştirilen hadisleri değerlendirmeden önce, insaf sahibi herkesin, 

bu hadislerin hepsinin –çoğunluğu kitabın aslında bir kusur 

meydana getirmemesine rağmen- başka yönlerden de rivâyet 

edilmiş olduklarını bilmesi gerekmektedir”305 şeklindeki 

sözlerine yer vermiştir. Molla Hâlid, Dârekutnî’nin el-İlzâmât 

ve’t-Tetebbu‘ adlı eserinde Buhârî ve Müslim’e yöneltilen 

eleştirilere cevap vermeye çalışan İbn Hacer’in bu eleştirileri 

altı gruba ayırma sistemini de aynen zikretmiştir. İbn 

Hacer’in taksimi şu şekildedir: 

1. Senedinde fazlalık ve eksiklik bulunduğundan 

dolayı eleştirilen hadisler.  

2. Senetteki bazı râvîlerin değiştirilmesinden dolayı 

eleştirilen hadîsler. 

3. Bazı râvîlerin, kendilerinden sayıca fazla veya zapt 

yönünden üstün olan râvîlere muhalefet ettiğinden dolayı 

eleştirilen hadîsler 

4. Zayıf olan râvîlerden yapılan rivâyetlerden dolayı 

yapılan eleştiriler. 

5. Bazı râvîleri vehme düşmekle itham edilmiş olan 

hadîslerden dolayı yapılan eleştiriler 

                                                 
305 Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluh, s. 75; krş. İbn Hacer, 

Hedyu’s-Sârî, s. 364. 



128 

 

6. Rivâyet edilen bazı hadîslerin metinlerinde 

meydana gelen değişiklikten dolayı yapılan eleştiriler.306 

Molla Hâlid, İbn Hacer’in yaptığı bu sıralamayı 

zikrettikten sonra konu hakkında bazı örnekler zikretmiş ve 

zikredilen eleştirilere verilmiş cevaplara değinmiştir. 

Müellifimizin değindiği bab başlıkları Kitâbu’s-Salat, 

Kitâbu’l-Cenâiz, Kitâbu’l-Bey‘, Kitâbu’l-Cihâd, Ehâdîsu’l-

Enbiyâi ‘aleyhimu’s-Salatu ve’s-Selam şeklindedir. 

Zikredilen bab başlıklarından Kitâbu’s-Salat, Kitâbu’l-

Cenâiz, Kitâbu’l-Bey‘ bölümlerinde bazı örnekler özerinden 

Buhârî’ye yapılan eleştirilere verilen cevaplara değinen 

Molla Hâlid geri kalan bab başlıkları hakkında örnek 

vermemiştir. Örnek vermemesinin gerekçesini ise eserin 

sahih hadîs hakkında yazılmasını ve eserini uzatmamak 

olduğunu belirtmiştir.307 

2.1.14. Sıhhat Açısından Hadîslerin Sıralaması 

Molla Hâlid, hadisçilerin sıhhat açısından hadîsler 

hakkında yaptıkları taksimatı zikretmiştir. Müellifimizin 

zikrettiği taksimat ise şu şekildedir: 

1. Buhârî ve Müslim’in rivâyet ettiği hadîsler 

2. Buhârî’nin tek başına rivâyet ettiği hadîsler 

3. Müslim’in tek başına rivâyet ettiği hadisler 

4. Buhârî ve Müslim’in şartlarına uydukları halde 

eserlerinde rivâyet etmedikleri hadîsler 

5. Buhârî’nin şartlarına uyduğu halde rivâyet etmediği 

hadîsler 

                                                 
306  Konu hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Bilen, İbn Hacer’in Buhârî 

Savunusu, s. 198-319. 
307  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 99-103. 



129 

 

6. Müslim’in şartlarına uyduğu halde eserine almadığı 

hadisler 

7. Buhârî ve Müslim’in dışındaki muhaddislerin sahîh 

olarak kabul ettikleri hadîsler. 

Molla Hâlid’in zikrettiği bu taksimatın muhaddislerin 

çoğu tarafından kabul edildiği belirtilmiştir.308 Ancak konu 

hakkında yapılan değerlendirmelerde azımsanmayacak 

sayıda muhaddisin bu taksimata itiraz ettiği de ifade 

edilmiştir.309  

Molla Hâlid yukarda belirtilen taksimatı zikrettikten 

sonra Buhârî’nin eseri ile Müslim’in eseri arasında 

karşılaştırma yapmış ve çoğu muhaddis tarafından ileri 

sürülen nedenlerden dolayı Buhârî’nin Müslim’e tercih 

edildiğini ifade ettikten sonra, Buhâri’nin Müslim’e tercih 

edilme nedenlerini ise şu şekilde belirtmektedir:310 

1- Buhârî’nin Müslim’den farklı olarak hadîs rivâyet 

ettiği 430 küsur râvînin 80 tanesi zayıf olarak belirtilirken, 

Müslim’in Buhârî’den farklı olarak hadîs rivâyet ettiği 620 

râvîden 160 râvînin zayıf olduğu zikredilmiştir. 

2- Buhârî Müslim’e nazaran tenkit edilen râvîlerden 

daha az hadîs rivâyet etmiştir. 

3- Buhârî’nin tenkit edilen râvîlerinin büyük bir 

kısmını hocaları oluşturmuştur. Müslim’de ise tenkit edilen 

                                                 
308  el-Leknevî, el-Ecvibetu’l-Fâdile li’l-Esileti’l-‘Eşereti’l-Kâmile, Thk. 

Abdulfettâh Ebû Ğudde, Mektebetu’l-Matbû‘âtu’l-İslâmiyye, Beyrut 

1426/2005, s. 203.  
309  el-Leknevî, el-Ecvibetu’l-Fâdıla li’l-Esileti’l-‘Eşereti’l-Kâmile, s. 204, 2 

nolu dipnot; yapılan taksimat hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. el-

Cezâirî, Tevcîhu’n-Nazar, c. 1, s. 290,  1 nolu dipnot. 
310  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 83-84; krş. Suyûtî, 

Tedrîbu’r-Râvî, c. 1, s. 87-96. 



130 

 

râvîlerin büyük bir kısmını tabiin râvîlerden meydana 

gelmiştir. 

4- Buhârî birinci tabakada bulunan râvîlerin hadîslerini 

rivâyet etmeye önem verirken, Müslim ikinci tabakada 

bulunan râvîlerin hadîslerini tahrîc etmiştir.   

5- Buhârî, hadîsi rivâyet eden râvî ile hocası arasında 

bir kere dahi olsa görüşme şartını ararken, Müslim aynı 

çağda yaşamayı yeterli görmüştür. 

6- Buhârî ve Müslim’de bulunan hadîslerin illetlerden 

dolayı tenkit edilenlerin sayısı 210 olarak zikredilmiştir. 

Bunlardan 80 hadîsten daha azı Buhârî’de bulunuyor iken 

geri kalanı Müslim’de bulunmaktadır. 

Molla Hâlid, Buhârî’nin çoğu âlim tarafından tercih 

edildiğini belirttikten sonra konunun ihtilaflı olduğunu 

ifade etmiştir. Molla Hâlid, ihtilaflı olan bu konu hakkında 

mesai harcamanın müslümanlar arasında ihtilafa yol 

açacağından endişe etmiş, Kur’ân’dan sonra en güvenilir 

eserlerin bunlar olduğunu belirtmenin daha doğru 

olduğunu zikretmiştir. Müellifimiz bu şekilde İslam ümmeti 

arasında ihtilaflı olan konuları en aza indirerek ümmetin 

birliği hakkında ki görüşlerini de kısmen dile getirmiştir.311   

2.1.15. Sahîh Hadîsleri Derleyen Diğer Bazı 

Çalışmalar 

Molla Hâlid’in değerlendirdiği konulardan biri de 

sahîh hadîs hakkında telif edilen eserlerdir. Konu hakkında 

zikredilen ilk eser Hâkim tarafından telif edilen el-Müstedrek 

‘ala’s-Sahihayn adlı eser olmuştur. Eser hakkında 

değerlendirmelerde bulunan Molla Hâlid, Hâkim’in eserini 

                                                 
311  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 87.  



131 

 

oluştururken mütesahil olduğuna vurgu yapmıştır.312 

Zehebî’nin eser hakkında çalışmasının bulunduğunu ve 

eserde zikredilen zayıf, münker ve mevzu‘ hadislerin Zehebî 

tarafından belirtildiğini ifade etmiştir.313 Molla Hâlid, İbn 

Hacer’den alıntı yaparak aslında Hâkim’in eserini gözden 

geçirmeden vefat ettiğini vurgulamıştır.314  

Molla Hâlid, İbn Huzeyme (ö. 311/924) tarafından telif 

edilen eseri de zikretmiş, bu eserin Hâkim’in eserinden daha 

sahih olduğuna vurgu yapmıştır. İbn Hibbân’ın (ö. 354/965) 

telif ettiği et-Tekâsîm ve’l-Envâ‘ adlı eser hakkında da kısaca 

bilgi vermiş ve bu eserin metodunun farklı olduğunu 

belirtmiştir. Ancak daha sonra gelen âlimlerin bu eser 

üzerinde bazı tasarruflarının olduğunu ifade etmiştir. Son 

olarak ise Said ibnu’s-Seken (ö. 353/964) tarafından derlenen 

es-Sunenu’s-Sıhâh adlı eser hakkında kısaca bilgi vermiştir.  

2.1.16. Müstahrec Türü’ne Dair Açıklamaları 

Sözlükte çıkarmak anlamına gelen istihraç kelimesi, bir 

hadîs ıstılahı olarak “Bir kitaptaki hadislerin farklı senedlerini 

bulup onları senedleriyle yeni bir kitapta toplama” şeklinde 

tanımlanmaktadır.315  

Farklı eserler üzerine müstahrec türü çalışmalar 

yapılmış olmakla beraber özellikle Buhârî ve Müslim’in 

eserleri üzerine yapılan müstahrec türü çalışmaların daha 

fazla ön plana çıktığı belirtilmiştir.316 Buhârî ve Müslim’in 

                                                 
312  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 88; krş. İbn Hacer, en-

Nüket ‘ala Kitâbi ibni’s-Salâh, c. 1, s. 319. 
313  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 89. 
314  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 89. 
315  Aydınlı, Hadis Istılahları Sözlüğü, s. 142; S. Kemal Sandıkçı, 

“Müstahrec”, DİA, T.D.V. Yayınları, İstanbul 2006, c. 32, s. 111. 
316  Sandıkçı, “Müstahrec”, DİA, c. 32, s. 111. 



132 

 

hadîs kitapları üzerine yapılmış müstahrec türü 

çalışmalardan dolayı müellifimiz bu konu hakkında bazı 

değerlendirmelerde bulunmuştur.317 Molla Hâlid müstahrec 

türü eserlerin birçok faydasının olduğunu ifade etmiş ve 

müstahrec türü eserlerin faydalarının bir kısmını şu şekilde 

sıralamıştır: 

1- Müstahric, rivâyet ettiği hadîsi kendi hocasından 

aldığı için asıl müellifin rivâyet ettiği hadisle lafız farklılığı 

olabilmektedir. Dolayısıyla asıl müellifin farklı nedenlerden 

dolayı rivâyet edemediği hadîsin eksik kalmış veya kapalı 

olan rivâyetin lafız-mana açısından var olan problemi 

giderilmiş olmaktadır. 

2- Müstahrec türü çalışmalar asıl müellif nüshasına 

nazaran âlî isnadın elde edilmesine sebebiyet 

verebilmektedir.  

3- Farklı rivâyetlerin bir araya gelmesi ile hadîsin 

sıhhatine olan güvenin artması durumu ortaya çıkacaktır. 

4- Asıl müellif, muhtelit olan bir râvîden hadîs 

rivâyetinde bulunur fakat rivâyet ettiği hadîsi, muhtelit olan 

râvîden ihtilattan önce mi sonra mı aldığını beyan 

etmemiştir. İşte yapılacak olan müstahrec türü çalışmada 

müstahric bu hususu açıklayabilmektedir.  

5- Asıl müellifin müdellis bir râvîden mu‘an‘an bir 

şekilde rivâyet ettiği bir hadîsin müstahric tarafından semâa 

delalet edecek şekilde rivâyet edilebilmesi durumu 

gerçekleşebilmektedir. 

                                                 
317  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 91-95; krş. İbnu’s-Salâh, 

Ulumû’l-Hadîs, s. 22-24. 



133 

 

6- Asıl müellifin mübhem bıraktığı herhangi bir râvînin 

durumunun müstahric tarafından açıklanabilmesine imkân 

sağlamaktadır. 

7- Asıl müellifin rivâyet ettiği herhangi bir hadîs Arap 

dil bilgisi kurallarına aykırı olabilmektedir. Müstahric 

yapacağı çalışma neticesinde Arap dil bigisine uyan rivâyeti 

tespit edip rivâyet edebilmektedir.318  

Molla Hâlid tarafından bu konunun ele alınmasının 

nedeni kanaatimizce müstahrec türü eserlerin hadîslerin 

sıhhatine olan etkisidir. Nitekim müellifimizin eseri özel 

olarak sahîh hadîs konusuna ayırmış olması da bu hususu 

göstermektedir. 

2.2. MOLLA HÂLİD’İN BAZI HADÎS 

KAYNAKLARI VE MESELELERİNE YAKLAŞIMI VE 

DEĞERLENDİRMELERİ 

Hadîs tarihinin altın çağı olarak kabul edilen h. III. asır, 

hadîs alanında ana kaynakların telif edildiği bir zaman 

dilimi olarak değerlendirilmektedir.319 Bu dönemde 

oluşturulan eserlerin bir kısmını teşkil eden ve Kütüb-i Sitte 

olarak terimleşen altı hadîs kitabının müelliflerinin öncelikli 

amacının en sahîh hadîsleri bir araya getirmek olduğu 

zikredilmiştir.320 Kütüb-i Sitte eserlerinin ve müelliflerinin 

                                                 
318  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 93-94; krş. el-Cezâirî, 

Tevcîhu’n-Nazar, c. 1, s. 347-348. 
319  H. Musa Bağcı, “el-Kutubu’s-Sitte Kavramının Tarihsel Gelişimi ve 

Otoritesini Oluşturan Faktörler”, İslâmî İlimler Dergisi, Hadis Sünnet 

Sayısı, c. 2, S. 2, s. 123. 
320  Babanzâde Ahmed Naim, Hadîs Usûlü ve Istılahları, Düşün 

Yayıncılık, İstanbul 2010, s. 50. 



134 

 

zamanla kazanmış oldukları karizmanın dini, psikolojik ve 

sosyo-kültürel etkenlerden kaynaklandığı ifade edilmiştir.321  

Hadîs tarihi boyunca yapılan çalışmaların büyük bir 

kısmını Kütüb-i Sitte ve müellifleri hakkında yapılan 

çalışmalar oluşturmuştur. İslam âlimleri tarafından 

güvenilir altı kitap olarak kabul edilen eserlerin neden tercih 

edildiği hakkında bazı açıklamalar yapılmıştır.322 

Müellifimiz de İslam dünyasında zamanla otoritelerini 

kazanan altı eser hakkında bazı değerlendirmelerde 

bulunarak Kütüb-i Sitte’nin geri kalan hadîs eserlerinden 

daha kıymetli olduğuna işaret etmektedir.323 Kütüb-i Sitte 

eserlerinin sıhhat açısından sıralamasının muhaddislerin 

kabul ettiği sıralama olduğunu zikrederek bölüme başlayan 

Molla Hâlid, ilk etapta müelliflerin hayatı hakkında bazı 

bilgiler vermekte daha sonra ise eserlerin kısaca tanıtımını 

yapmaktadır. Biz de müellifin değindiği konuları kısaca 

zikretmeye çalışacağız. 

2.2.1. Buhârî (ö. 256/870) ve el-Câmi‘u’s-Sahîh 

Adlı Eseri 

İslam âleminde Allah (cc)’ın kitabından sonra en 

güvenilir kitap olarak kabul edilen el-Câmi‘u’s-Sahîh adlı 

eserin yazarı olan İmam Buhârî (ö. 256/869) hakkında övücü 

birçok söz nakledilmiştir. İmam Buhârî’nin eserinde sadece 

sahîh hadîsleri topladığına dair rivâyetten hareketle sadece 

sahîh hadîsleri bir araya getiren ilk muhaddis olarak kabul 

                                                 
321  M. Emin Özafşar, “Rivayet İlimlerinde Eser Karizması ve Müslim’in el-

Camiu’s-Sahîh’i”, A.Ü.İ.F.D., Ankara 2009, S. 39, s. 288.  
322  Bkz. Bağcı, “el-Kutubu’s-Sitte Kavramının Tarihsel Gelişimi ve 

Otoritesini Oluşturan Faktörler”, İslâmî İlimler Dergisi, c. 2, S. 2, s. 123.  
323  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 99-103. 



135 

 

edilmiş324 ve İmam Buhârî İslam dünyasında belki de hiçbir 

âlime nasip olmayan bir ilgiye mazhar olmuştur. Nitekim 

aynı ilgiyi Molla Hâlid’in eserinde de görmekteyiz. Molla 

Hâlid eserinin son kısmını Kütüb-i Sitte ve müelliflerine 

ayırmış ancak Buhârî hakkında bilgi verirken zikrettiği 

hususlar diğer beş muhaddise oranla epeyce bir yer 

tutmaktadır.  

Müellifimiz İmam Buhârî’nin isim, künye ve lakabı 

hakkında bilgi verdikten sonra h. 194/m. 810 tarihinde 

Buhârâ’da doğduğunu ifade etmiş ve Buhârî’nin farklı 

yönlerini ele almıştır. Molla Hâlid’in dikkat çektiği ilk husus 

Buhârî’nin hafızasının kuvvetidir. Buhârî, söz veya metin 

ezberleme hızı ve ezberlediklerini doğru bir şekilde 

nakletme konusunda kendi döneminin ender 

şahsiyetlerinden biri olarak zikredilmiştir.325 Molla Hâlid, 

Buhârî’nin hafıza yönüne dikkat çekmek için bazı nakiller 

yapmıştır. İncelediğimiz eserde zikredilen nakillerden birine 

göre Buhârî’nin Semerkant’a gittiği sırada dört yüz 

muhaddisin bir araya gelip Buhârî’yi yanıltmak istedikleri 

ve Şamlıların isnadını Iraklıların isnadına, Iraklıların 

isnadını Şamlıların isnadına sokarak oluşturdukları maklûb 

hadîsleri rivâyet ettikleri ifade edilmiş ve Buhârî’nin bütün 

hadîslerin asıl senetlerini bir araya getirerek hafızasının 

gücünü gösterdiği belirtilmiştir.326 Buna benzer bir durumun 

yine Bağdat’ta gerçekleştiğini zikreden Molla Hâlid, 

                                                 
324  en-Nevevî, Tehzîbu’l-Esmâi ve’l-Luğât, Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 

Beyrut bsy., c .1, s. 73; Sıddîkî, Hadîs Edebiyatı Tarihi, s. 163.  
325  Bağcı, “el-Kutubu’s-Sitte Kavramının Tarihsel Gelişimi ve Otoritesini 

Oluşturan Faktörler”, c.2, S. 2, s. 123. 
326  Hâlid, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s.100; krş. İbn Hacer, Hedyu’s-

Sârî, s. 511; Sıddîkî, Hadîs Edebiyatı Tarihi, s. 161. 



136 

 

Buhârî’nin Bağdat’ta kendisine maklûb olarak rivâyet edilen 

hadîsleri de düzelterek rivâyet ettiğini belirterek Buhârî’nin 

hafızasının gücüne işaret etmiştir.327  

İlk dönem âlimleri hakkında rivâyet edilen haberlerin 

bir kısmı mübalağa olmakla beraber nakledilen haberlerin 

bir kısmının doğru olabileceğini dile getiren Fuat Sezgin, 

konu hakkında şu değerlendirmelerde bulunmaktadır: 

“Rivayette hafızanın önemiyle alakalı bazı meseleleri çok kısa ele 

almak istiyoruz. Her şeyden önce, şu veya bu muhaddis hakkında, 

sıkça, “birkaç yüz bin hadis ezbere bilirdi” şeklindeki, bugün için 

hayrete düşülecek veya o zamanın insanlarının hafızalarının 

mükemmelliği ile açıklanacak ya da mübalağa veya efsane olarak 

vasıflanacak haberlerin doğru manasını ortaya koymak gerekir. 

Belli sayı söz konusu edildiğinde bir abartma mümkün olmakla 

birlikte, hadis edebiyatıyla biraz daha yakından uğraşınca, bu 

sayıya, isnadlarında ufak farklılık arz eden rivayetlerin bile, dahil 

oldukları ve doğal olarak bunların da sayıldıkları gözlenir ki, 

gerçekten de böylece birkaç bin metin sayısı ortaya çıkmaktadır.”328 

Bu gibi sebepleren ötürü geçmiş dönem âlimlerinin hafıza 

gücü hakkında rivâyet edilen haberlerin bir kısmının 

mübalağa ifade ettiği ve ihtiyatlı yaklaşmanın gerektiği 

belirtilmelidir 329  

Buhârî’nin el-Câmi‘u’s-Sahîh adlı eserini yazdıktan sonra 

bazı âlimler tarafından övüldüğü belirtilmiştir. Molla Hâlid 

de âlimlerin Buhârî hakkında birçok övücü sözlerinin 

                                                 
327  İbn Hacer, Hedyu’s-Sârî, s. 510-511; Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve 

Tahlîluh, s. 100; Sıddîkî, Hadîs Edebiyatı Tarihi, s. 161. 
328  M. Fuad Sezgin, Buhârî’nin Kaynakları Hakkında Araştırmalar, Otto, 

Ankara 2012, s. 37. 
329  Bağcı, “el-Kutubu’s-Sitte Kavramının Tarihsel Gelişimi ve Otoritesini 

Oluşturan Faktörler”, c. 2, S.2, s. 123. 



137 

 

bulunduğunu belirtmiş ve bunların bir kısmını eserinde 

zikretmiştir. Molla Hâlid’in naklettiği sözlerin bir kısmı şu 

şekildedir: Ahmed ibn Hanbel (ö. 241/855): “Horasan Buhârî 

gibi bir şahsiyet çıkarmamıştır.”330 İbnu’l-Medînî (ö. 234/848): 

“Buhârî kendi mislini görmemiştir.”331 Buhârî’nin hocası İshak 

b. Rahaveyh (ö. 238/853): “Şayet Buhârî Hasan el-Basrî 

zamanında yaşamış olsaydı, insanlar hadîs öğrenme ve hadîslerden 

hüküm çıkarma konularında ona ihtiyaç duyarlardı.”332 Müslim 

b. Haccac’ın (ö. 261/875) Buhârî’ye geldiği zaman: “Ey 

üstadların üstadı, muhaddislerin efendisi, ‘ilel konusunda hadîs 

uzmanı bırak da ayaklarından öpeyim”333 şeklinde belirtilen 

sözlerine de vurgu yapan Molla Hâlid, Buhârî’nin âlimler 

katındaki değerine işaret etmiştir.     

Molla Hâlid’in ele aldığı konulardan biri de Buhârî’nin 

fakîhliği meselesi olmuştur.334 Konuyu değerlendiren Molla 

Hâlid, Buhârî’nin mutlak müçtehit olduğunu belirtmiş ve 

Buhârî’nin müçtehitliğini Buhârî’nin el-Câmi‘u’s-Sahîh adlı 

eserinde zikrettiği bab başlıkları üzerinden ispatlamaya 

çalışmıştır.335 Molla Hâlid, bu konuda klasik kaynaklarda 

geçen bilgilere itimat etmiş ve konu hakkında ayrıntılı 

araştırma yapmaya girişmemiştir.336  

                                                 
330  en-Nevevî, Tehzîbu’l-Esmâi ve’l-Luğât, c. 1, s. 68. 
331  en-Nevevî, Tehzîbu’l-Esmâi ve’l-Luğât, c. 1, s. 69. 
332  en-Nevevî, Tehzîbu’l-Esmâi ve’l-Luğât, c. 1, s. 69. 
333  en-Nevevî, Tehzîbu’l-Esmâi ve’l-Luğât, c. 1, s. 70. 
334  Sıddîkî, Hadîs Edebiyatı Tarihi, s. 165.  
335  Buhârî’nin fakîhliği hakkında bkz. Mehmet Bilen, “Buhârî’nin Fakihliği 

Meselesi”, D.Ü.İ.F.D, c. 7, s. 2.  
336  Başta Buhârî olmak üzere bazı hadisçilerin metot olarak benimsedikleri 

bab (terceme) yönteminin fakîh ve kelamcıların Ehl-i Hadîs’e 

yönelttikleri tenkitlerin sonucunda oluşturulduğu ifade edilmiştir. 

Fıkıhçılar ve kelamcılar tarafından eleştirilen hadisçiler, oluşturdukları 

bu sistemle karşı tarafın eleştirilerine bu şekilde cevaplar vermeye 



138 

 

Buhârî hakkında yazılan eserlerde dikkat çeken 

hususlardan biri de Buhârî’nin dindarlık yönünün sürekli 

vurgulanmış olmasıdır.337 Nitekim Molla Hâlid tarafından 

1975’lerde yazılan eserde de aynı konunun zikredilmiş 

olması Buhârî’nin dindarlık, züht, takva, cömertlik ve dünya 

malına değer vermeme gibi niteliklerinin güncelliğini 

koruduğunu göstermektedir. Bu konunun neden sürekli 

zikredildiği hakkında Musa Bağcı şöyle bir değerlendirmede 

bulunmaktadır: “Tarihi süreç içerisinde el-Buharî’nin hayatını 

yazan alimler tarafından ve günümüzde de hâlâ bazı yazarlar 

tarafından sürekli tekrarlanan bu rivayetlerin nakledilmesinde ki 

esas kaygı, el-Buharî’nin eserinin son derece güvenilir bir tarzda 

hazırlandığını ve büyük bir kabule mazhar en sahih kitap 

olduğunu göstermeye matuftur.”338 Kanaatimizce Molla 

Hâlid’in, Buhârî’nin dindarlık yönünü zikretmiş olması 

ifade edilen kaygıdan ziyade Buhârî hakkında rivâyet edilen 

nakilleri bir arada görme çabasıdır.  

İlim siyaset ilişkisinin, incelediğimiz eserde Molla 

Hâlid tarafından değerlendirilmesi dikkat çeken bir başka 

konudur. İslam tarihi boyunca toplumsal anlamda rolü 

artan ve gözde olan âlimler bir süre sonra iktidarın mesafeli 

                                                                                           
çalışmışlardır. Tartışmaların yoğun olduğu bir dönemde oluşturulan ve 

zamanla İslâm dünyasında otoritesini kazanan el-Câmi‘u’s-Sahîh’in de 

bu dönemin bir eseri olduğu için metod olarak Ehl-i Hadîs’in bakış açısı 

ile oluşturulduğuna işaret edilmiştir. Buhârî’nin eserinde bulunan bab 

başlıkları ve fıkhî çıkarımları neticesinde فقه البخاري في تراجمه (Buhârî’nin 

fıkhı bab başlıklarındadır) söylemi yaygınlaşmıştır. Buhârî’nin eserini 

bu şekilde oluşturmasının arka planında yatan nedenin Ehl-i Hadis’e 

olan yakınlığı olduğu vurgulanmıştır. 
337  en-Nevevî, Tehzîbu’l-Esmâi ve’l-Luğât, c.1, s. 76; Sıddîkî, Hadîs 

Edebiyatı Tarihi, s. 159. 
338  Bağcı, “el-Kutubu’s-Sitte Kavramının Tarihsel Gelişimi ve Otoritesini 

Oluşturan Faktörler”, c. 2, S.2, s. 145. 



139 

 

davrandığı kişiler haline gelmişlerdir. Siyasi erk, bu 

durumda âlimleri kendi tarafına çekmeye çalışmış, başarılı 

olamadığı durumlarda zor kullanmıştır. Siyasî zeminin şekil 

vermek istediği âlimler kimi zaman siyasi erkin yanında yer 

alırken kimi zaman da başlarına gelecek olumsuz durumları 

tahmin etmekle beraber siyasi erkin karşısında bir duruş 

sergilemişlerdir. Her ne kadar âlimlerin siyasi erkin yanında 

olduğuna dair genellemeci bir söylem ifade edilmişse de339 

İslam âlimlerinin bir kısmının siyasetçilerle aralarına mesafe 

koymaya çalıştıkları da ifade edilmiştir. Nitekim Molla 

Hâlid bu konuda Buhârî’ye nispet edilen şu aktarıma yer 

vermiştir: “Horasan valisi Hâlid b. Ahmet ez-Zuhlî, kendi 

makamında Buhârî’den ders almak üzere Buhârî’ye haber 

göndermiştir. Buhârî ise bu daveti ilim ahlakına ters 

düşmesi sebebiyle kabul etmemiştir.  Ardından valiyi kendi 

hadîs meclisine davet etmiştir. Ayrıca Buhârî kendi ders 

halkalarının yasaklanma endişesini de taşımıştır.”340 Molla 

Hâlid, Buhârî’nin bu davranışından hareketle o günün 

siyasetçileri ile arasına mesafe koymaya çalıştığına vurgu 

yapmıştır. Nitekim Buhârâ valisinin Buhârî’ye oğluna ders 

vermesini istemesi ve Buhârî’nin buna da karşı çıkması 

neticesinde Semerkant yakınlarındaki Hartenk341 kasabasına 

gidip orada vefat etmiş olduğunu belirten Molla Hâlid, 

âlimlerin kendi döneminde yaşadıkları sıkıntıya kısmen 

                                                 
339  Sönmez Kutlu, Tarihsel Din Söylemleri Üzerine Zihniyet 

Çözümlemeleri, Otto Yayınları, Ankara 2012, s. 137.  
340  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 102; krş. Sezgin, 

Târîhu’t-Turâsi’l-‘Arabî, bsy., 1991/1411, s. 220. 
341  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 102; krş. en-Nevevî, 

Tehzîbu’l-Esmâi ve’l-Luğât, c.1, s. 68. 



140 

 

değinmiştir.342 Molla Hâlid, Buhârî’nin vefat etmeden önce 

fitnenin yaygınlaşmasından dolayı ölmek için dua ettiğine 

işaret ederek ortaya çıkabilecek fitneler konusunda 

Buhârî’nin hassasiyetine vurgu yapmıştır.343 

Ardından Buhârî’nin eserlerini zikreden müellif şu 

eserlere yer vermektedir: Kâdâya’s-Sahâbeti ve’t-Tâbi’în, et-

Târîhu’l-Kebîr, et-Târîhu’l-Evsat, et-Târîhu’s-Sağîr, el-Edebu’l-

Müfred, el-Kirâetu Halfe’l-İmâm, Birru’l-Vâlideyn, Halku Ef’âli’l-

‘İbâd, Kitabu’d-Du’afâ, el-Câmi’u’l-Kebîr, el-Müsnedu’l-Kebîr,344 

et-Tefsîru’l-Kebîr, Kitâbu’l-Eşribe, Kitâbu’l-Hibe, Esâmî’s-Sahâbe, 

Kitâbu’l-Vuhdân, Kitâbu’l-Mebsut, Kitâbu’l-‘İlel, Kitâbu’l-Kunâ, 

el-Câmi’u’s-Sâhîh. Molla Hâlid, Buhârî’ye ait olan eserlerin 

bir kısmını zikretmiş ve zikredilen eserler içerisinde el-

Câmi’u’s-Sâhîh adlı eserin en faydalı eser olduğunu dile 

getirmiştir.345  

İslâm dünyasında Sahîhu’l-Buhârî olarak bilinen ve 

Kur’ân’dan sonra en güvenilir kaynak olarak ifade edilen 

eser hakkında bilgi veren Molla Hâlid, eserin ismini el-

Câmi‘u’s-Sahîhu’l-Musnedu’l-Muhtasaru min Hadîsi Resûlillahi 

Sallallahu ‘Aleyhi Vesellem şeklinde belirtmiştir.346 Ancak 

Buhârî’nin eseri hakkında yapılan araştırmalarda, eserin 

isminin Molla Hâlid’in zikrettiği şekilde olmadığı 

belirtilmektedir. Nitekim Buhârî, Müslim ve Tirmizî 

                                                 
342  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 102; krş. Sıddîkî, Hadîs 

Edebiyatı Tarihi, s. 159. 
343  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 102. 
344  Bu isimden kast edilenin el-Câmi’u’s-Sâhîh olduğu hakkında bkz. M. 

Mustafa el-‘Azamî, “Buhârî”, DİA, T.D.V. Yayınları, İstanbul 1992, c. 6, 

s. 372.  
345  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 99-103; Sıddîkî, Hadîs 

Edebiyatı Tarihi, s. 162.. 
346  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 111. 



141 

 

tarafından telif edilen eserlerin isimleri hakkında araştırma 

yapan Ebû Ğudde, Buhârî’nin eseri hakkında iki farklı isim 

zikretmiştir. Ebû Ğudde’nin belirttiği ilk isim İbn Hacer 

tarafından zikredilen isim olmuştur ki o da: el-Câmi‘u’s-

Sahîhu’l-Musnedu min Hadîsi Rasûlillahi Sallallahu ‘aleyhi ve 

Sellem ve Sunenihi ve Eyyâmihi şeklinde belirtilmiştir.347 

Buhârî’nin eseri hakkında zikredilen ikinci isim ise âlimlerin 

geneli tarafından kabul görmüş olan el-Câmi‘u’l-Musnedu’s-

Sahîhu’l-Muhtasaru min Umûri Rasulillahi Sallallahu ‘aleyhi ve 

Sellem ve Sunenihi ve Eyyâmihi şeklindeki kullanım 

olmuştur.348 Müellifimizin zikrettiği şekilde bir kullanım 

bulamadık. Daha önce dile getirdiğimiz gibi Ebû Ğudde, İbn 

Hacer’in İmam-ı Buhârî’nin el-Câmi‘u’s-Sahîh adlı eserinin 

asıl ismini zikrederken çok derin düşünceler içerisinde 

olduğunu ve bundan dolayı eserin ismini eksik ve yanlış 

şekilde kaydettiğini vurgulamıştır.349 Kanaatimiz Molla 

Hâlid’in eserinde olan bu tür yanılmalar da aynı gerekçeden 

kaynaklanmıştır. 

Molla Hâlid, Buhârî’nin eserini 600.000 hadîs arasından 

seçerek oluşturduğunu ancak bu hadîslerin büyük bir 

kısmının müsned ve musannef türü eserlerde bulunduğunu 

zikrettikten sonra Buhârî’nin bu hadisleri hocalarından 

                                                 
347  Ebû Ğudde Abdulfettâh, Tahkîku İsmeyi’s-Sahîhayni ve‘smi Câm‘i’t-

Tirmizî, s. 9; İbn Hacer, Hedyu’s-Sârî, s. 10.  
348  Ebû Ğudde, Tahkîku İsmeyi’s-Sahîhayni ve İsmi Câm‘i’t-Tirmizî, s. 9-

12; İbnu’s-Salâh, Mukaddime, s. 26; Ebû Nasr el-Kelâbazî, Ricâlu 

Sahîhi’l-Buhârî, Thk. Abdullah el-Leysî, Beyrut 1987/1407, s. 23. 
349  Ebû Ğudde, Tahkîku İsmeyi’s-Sahîhayni ve İsmi Câm‘i’t-Tirmizî, s. 

11.  



142 

 

işiterek rivâyette bulunduğunu ve bunları sem‘a delalet 

eden lafızlarla rivâyet ettiğine vurgu yapmıştır.350  

Buhârî’nin el-Camiu’s-Sahîh adlı eserinde geçen hadis 

sayısı hakkında, âlimler arasında farklı sayılar zikredilmiş 

olmasına rağmen351 Molla Hâlid, İbn Hacer’in verdiği sayıyı 

esas almıştır.352 Mola Hâlid, hadîs sayılarını: Tekrarsız 2.602 

merfu‘, senedi başka yerde tekrar edilmeyen 159 mu‘allak,  

mu ‘allak ve mütab‘i hadisler hariç 7.397 müsned, olmak 

üzere toplam 9.082 hadîs olarak vermiştir.353  

2.2.2. Müslim ve el-Câmi‘u’s-Sahîh Adlı Eseri 

Buhârî’den sonra İslam dünyasında kabul görmüş 

ikinci eserin sahibi olan Müslim b. Haccac (ö. 261/874), 

hayatını hadîs ilmine adayan bir muhaddistir.354 Molla 

Hâlid’in de pek çok âlimin kabul ettiği üzere Buhârî’nin 

eserinden sonra en makbul eser olarak Müslim’in eserini 

gördüğü anlaşılmaktadır. Müellifin, Buhârî hakkında 

değerlendirmelerini zikrettikten sonra Müslim hakkında 

bilgi vermiş olması belirtilen hususu göstermektedir. Molla 

Hâlid, Müslim hakkında kısa bilgiler verdikten sonra 

Müslim’in isim, künye ve lakabı hakkında bilgi vermiştir. 

Müslim’in doğum tarihini 204 olarak veren Molla Hâlid, 

                                                 
350  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 111; Sezgin, Buhârî’nin 

Kaynakları Hakkında Araştırmalar, s. 68. 
351  Ayrıntılı bilgi için bkz. Mustafa Karataş, Rivayet Tekniği Açısından 

Hadislerin Sayısı, s. 170-174. 
352  İbn Hacer, Hedyu’s-Sârî, s. 498-500. 
353  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 113. 
354  Sıddîkî, Hadîs Edebiyatı Tarihi, s. 170. 



143 

 

Müslim’in doğum tarihi hakkındaki ihtilaflara 

değinmemiştir.355  

İslam âlimlerinin hayatını okuduğumuz zaman 

belirtilen hususlardan biri de onların hangi beldelere gittiği 

(rihle) konusudur. Kanaatimizce bu konunun özellikle 

vurgulanmasının arkasında yatan asıl sebep dönemin ilim 

meclislerine âlimleri nispet etmektir.  Konu hakkında aynı 

hassasiyeti gösteren müellif, zikretmiş olduğu 

muhaddislerin nerelere hadîs almak için gittiğini özellikle 

belirtmiştir. Nitekim Molla Hâlid, Müslim’in (261/874) Irak, 

Hicaz, Şam ve Mısır gibi ülkelere gidip hadîs aldığı bilgisini 

ifade ederek belirttiğimiz hassasiyeti vurgulamıştır.356  

Buhârî’nin İslam dünyasında zamanla kazanmış 

olduğu otorite neticesinde âlimlerin Buhârî ile olan ilişkileri 

kendilerinin ilmî kıymetlerini artıran bir özellik olmuştur. 

Nitekim genelde bu ilişkiyi kurmak adına Müslim’in 

Buhârî’ye karşı duyduğu hayranlık belirtilir ve Halku’l-

Kur’ân meselesinden dolayı hocası Zuhlî’nin Buhârî 

hakkında olumsuz konuştuğunu, bunun neticesinde 

Müslim’in hocasının ilim meclisini terk ettiğini, kendisinden 

aldığı hadîsleri geri gönderdiği vurgulanarak Müslim’in 

Buhârî ile olan ilişkisi gösterilmeye çalışılır.357  Ama 

kanaatimizce Müslim’in ilmî kişiliğini bu tür rivâyetler 

üzerinden göstermekten ziyade Müslim’in eserleri 

üzerinden bunu yapmak daha doğru olacaktır. Nitekim 

                                                 
355  Zehebî, Siyeru A‘lami’n-Nubelâ, c. 12, s. 558; Müslim’in doğum 

tarihinin farklı olduğu hakkında bkz. M. Yaşar Kandemir, “Müslim”, 

DİA, T.D.V. Yayınları, İstanbul 2006, c. 32, s. 93. 
356  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 103;  krş. Zehebî, Siyeru 

A‘lami’n-Nubelâ, c. 12, s. 558.  
357  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 103. 



144 

 

Molla Hâlid Müslim’in ilmî kişiliğini gösterirken Müslim’in 

eserlerinden özellikle el-Câmi‘u’s-Sahîh adlı eserini 

göstermektedir. Molla Hâlid bu şekilde mübalağaya varan 

bazı rivâyetler karşısında mesafeli olunması gerektiğine 

işaret ederek konu hakkındaki hassasiyetini göstermiştir.   

Hadîs ilminde önemli olan konulardan biri de hadîs 

ilmi ile iştiğal edenlerin güvenilir olmasıdır. Herhangi bir 

muhaddisin güvenilir olup olmadığı farklı şekillerde 

belirtilmiştir. Kanaatimizce muhaddisin güvenilirliğini 

belirten hususlardan biri de söz konusu olan kişi hakkında 

toplumsal bağlamda oluşan genel konsensüstür. Bunun 

belirtilerinden biri de öğretici konumunda bulunan kişinin 

eğitiminden geçen öğrencilerin göstereceği ilmî 

performanstır. Molla Hâlid de bu konunun ehemmiyetinin 

farkında olduğu için Müslim’in öğrencilerinden bir kısmını 

zikrederek Müslim’in toplumsal bağlamda kazandığı güveni 

göstermiştir. Nitekim Molla Hâlid, Müslim’in 

öğrencilerinden Ebû Hâtim er-Râzî, Mûsâ b. Hârûn, Ahmet 

b. Seleme, Tirmizî gibi şahsiyetleri zikrederek belirttiğimiz 

konuya işaret etmiştir.358 Molla Hâlid, Müslim hakkında 

değerlendirmelerde bulunmakla beraber el-Câmi’u’s-Sahîh 

hakkında bazı değerlendirmeleri zikrederek eserin diğer 

eserlere olan üstünlüğünü göstermeye çalışmıştır.  

Molla Hâlid Müslim’e ait olan eserlerin kısa bir listesini 

vermiş ama kitaplarının büyük bir kısmına değinmemiştir. 

Eserde zikredilen ve Müslim’e isnat edilen eserler şunlardır: 

el-Câmi’u’s-Sahîh, el-Musnedu’l-Kebîr ‘ala Esmâi’r-Ricâl, 

Kitâbu’l-Câmi’i’l-Kebîr ‘ala’l-Ebvâb, Kitâbu’l-‘İlel, Kitâbu 

                                                 
358  Müslim’in öğrencileri hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Zehebî, Siyeru 

A‘lami’n-Nubelâ, s. 562-563. 



145 

 

Evhâmi’l-Muhaddisîn, Kitâbu’t-Temyîz, el-Münferidâ’t ve’l-

Vuhdân, Kitabu Tabakâti’t-Tâbi’în, Kitâbu’l-Muhadremin. Molla 

Hâlid son olarak Müslim’in 261 yılında Nisabur’da vefat 

ettiğini zikrederek hayatı hakkında başka bilgi vermemiştir.  

Molla Hâlid’in eseri değerlendirirken değindiği 

konulardan biri de Buhârî ile Müslim’in yazdıkları eserleri 

karşılaştırmak olmuştur. Muhaddislerin çoğunun Buhârî’nin 

eserini tercih ettiğini, ancak bazı Mağrib ulemasının 

Müslim’in eserini öncelediğini zikretmiştir. Fuat Sezgin’in 

de Mağrib uleması ile aynı görüşte olduğuna vurgu yapan 

Molla Hâlid, bu konuda tercihini Buhârî’den yana 

koymuştur.359  

Molla Hâlid, Buhârî’nin eserinin Müslim’in eserine olan 

üstünlüklerini zikretmiş ve bu üstünlüğün nedenlerini 

maddeler halinde zikretmiştir:360 

1. Mu‘an‘an hadîs konusunda Buhârî rivâyet edilen 

senedin güvenilir olabilmesi için râvî ile hocasının görüşmüş 

olmasını şart koşarken, Müslim, râvî ile hocasının aynı 

dönemde yaşamış olmasını yeterli görmektedir. 

2. Buhârî, hafıza ve güvenilirlik açısından birinci 

tabakada olan râvîlerin bütün rivâyetlerini rivâyet ederken, 

Müslim belirtilen nitelikler açısından daha aşağıda olan 

ikinci tabakadaki râvîlerin rivâyetlerine daha fazla teveccüh 

göstermiştir.  

3. Buhârî’de geçen fıkhî hüküm çıkarımları Müslim’de 

bulunmamaktadır. 

                                                 
359  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 115; Müslim’in eserini 

Buhârî’nin eserinden üstün tutulmasının bazı nedenleri hakkında bkz. 

Sezgin, Târîhu’t-Turâsi’l-‘Arabî, s. 264. 
360  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 112. 



146 

 

4. Buhârî’de bulunup cerh edilen râvî sayısı, 

Müslim’de bulunup cerh edilen râvî sayısından daha az 

olmuştur. 

Bu şekilde müellifimiz Buhârî’yi Müslim’den üstün 

tutarak tercihte bulunmuştur. Bununla beraber Müslim’de 

bulunan ancak Buhârî’de bulunmayan hususları da şu 

maddelerle dile getirmiştir:361 

1. Müslim’in Sahîh’inde zikredilen hadîslerin 

senedinde kopukluk bulunmuyor iken Buhârî’nin Sahîh’inde 

senedinde kopukluk bulanan hadîslerin bulunması362 

2.  Müslim’de mükerrer rivâyet edilen hadislerin 

sayısının Buhârî’de rivâyet edilen mükerrer hadîslerin 

sayısına nazaran daha az olması 

3. Müslim’de aynı konu ile ilgili hadîslerin beraber 

rivayet edilmiş olması. Aynı konu ile ilgili hadîslerin beraber 

rivâyet edilmesi hadîse bütüncül bakışın önemine vurgu 

yapmıştır. 

4. Müslim’de geçen mevkûf hadîslerin sayısının az 

olmuş olması 

5. Buhârî’ye nazaran, mu‘allak hadislerin sayısının 

azlığı363   

 

Ayrıca Müslim’in eserinin Molla Hâlid tarafından 

Sahîhu’l-Müslim olarak zikredilmesi bu ismin kitabın asıl 

ismi olduğu zannını uyandırmaktadır. Müslim’in eseri 

hakkında araştırmalarda bulunan Ebû Ğudde eserin asıl 

isminin el-Müsnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar mine’s-Suneni 

                                                 
361  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 115. 
362  Zehebî, Siyeru A‘lami’n-Nubelâ, c. 12, s. 565.  
363  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhû, s. 114-116. 



147 

 

binakli’l-‘adli ‘ani’l-‘adli ‘an Rasûlillahi Sallallahu ‘aleyhi ve 

Sellem şeklinde olduğunu belirtmiştir.364 

2.2.3. Nesâî ve Sünen’i 

Üçüncü sırada hakkında bilgi verilen kişi büyük hadis 

imamı Nesâî’dir (ö. 303/915). Müellifin, Nesâî’yi üçüncü 

sırada zikretmesi Nesâî’nin eserinde geçen hadîslerin de 

sıhhat açısından Buhârî ve Müslim’de geçen hadîslerden 

sonra gelmesi gerektiği görüşünde olduğunu 

göstermektedir.365  

Molla Hâlid, Nesâî’nin 215 yılında Nesâ’da doğduğunu 

ancak zayıf bir görüşe göre bu beldenin asıl isminin Nevâ 

olduğunu ifade etmiştir. Nesâ olarak zikredilen bu şehrin 

hangi bölgede olduğu hakkındaki tartışmalara değinmeden 

doğrudan Horasan bölgesini zikretmesi, Molla Hâlid’in, 

Nesâî’nin doğum yeri olarak İran, Kirman ve Hemedan’daki 

Nesâ olabileceği şeklindeki görüşleri kabul etmediği 

şeklinde yorumlanabilir.366  

Molla Hâlid, Dârekutnî’nin Nesâî hakkında 

defalarca:“yaşadığı dönemde hadîs ilmi ile meşgul olan herkesten 

daha bilgili olduğu” sözünü zikrederek Nesâî’nin hadîsçilik 

yönüne vurgu yapmıştır. Ayrıca hadîs terimlerini 

kullanırken Nesâî’nin hassas ve seçici davrandığını zikreden 

Molla Hâlid konu hakkında Nesâî ve hocası el-Hâris b. 

Miskîn’in aralarının bir süre bozulduğunu buna rağmen 

Nesâî’nin hocasının derslerine devam ettiğini zikretmiştir. 

                                                 
364  Müslim’in eserinin asıl ismi hakkında ayrıntılı bilgi için bkz., Ebû 

Ğudde, Tahkîku İsmeyi’s-Sahîhayni ve İsmi Câm‘i’t-Tirmizî, s. 33-52. 
365 Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 105. 
366  M. Yaşar Kandemir, “Nesâî”, DİA, T.D.V. Yayınları, İstanbul 2006, c. 

32, s. 563. 



148 

 

Molla Hâlid, Nesâî’nin hocası el-Hâris b. Miskîn’den (ö. 

250/864) yaptığı rivayetlerde  قرئ عليه و أنا أسمع terimini 

kullandığını diğer hocalarından yaptığı rivayetlerde  حدثنا 

veya أخبرنا terimlerini kullandığını zikrederek onun hadîs 

tahammül siğalarını kullanımındaki dikkatini 

örneklendirmiştir. Molla Hâlid, Nesâî’nin dönemin önde 

gelen muhaddislerinin hadîs meclislerine iştirak ettiğini ve 

alanında otorite olan birçok muhaddisin de Nesâî’nin 

derslerine katıldığını ve ondan hadîs rivâyet ettiklerini 

zikrederek Nesâî’nin dönemin önde gelen âlimlerinden biri 

olduğunu vurgulamıştır.367  

Molla Hâlid, Nesâî’nin 15 yaşında iken Kuteybe b. Sa’îd 

el-Belhî’nin ders halkasına katıldığını ve 1 sene 2 ay bu 

derslere devam edip ardından Mısır’a gittiğini, eserlerinin 

Mısır’da iken yayıldığını zikretmiştir. Uzun süren Mısır 

seyahatinden sonra 302 yılında Dımeşk’a gittiğini ve orada 

iken halkın Nesâî’den, Mu’âviye’nin fazileti hakkında hadîs 

rivâyet etmesini istediklerini ancak Nesâî isteklerini yerine 

getirmeyince öldürülünceye kadar dövüldüğü rivâyetini 

nakletmiştir. Molla Hâlid, yapılan bu rivâyeti kabul 

etmediğini doğrudan zikretmese de Zehebi’den nakledilen 

ve Nesâî’nin Filistin’de Ramle denilen bölgede vefat ettiği 

rivâyetini و صوب الذهبي أنه مات بالرملة بفلسطين “Zehebi, Nesâî’nin 

Filistin’deki Remle’de öldüğü görüşünü doğruladı” şeklinde 

zikrederek doğru olan görüşün bu görüş olduğunu teyit 

etmiştir. Bu da müellifin bilginin doğruluğu konusundaki 

hassasiyetini göstermektedir.368   

                                                 
367  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 105-106. 
368  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 106; Sezgin, Târîhu’t-

Turâsi’l-‘Arabî s. 327-328.   



149 

 

İslâm tarihinde tartışılan konulardan biri olan eser-

müellif karizması olmuştur. Nitekim Hadîs alanında eser 

yazan şahsiyetler ve eserleri üzerinde yapılan tartışmalar da 

bunun göstergesidir.369 Molla Hâlid de, Nesâî’nin diğer 

muhaddislere önceliğini tartışarak Nesâî hakkında rivayet 

edilen övücü bazı sözler nakletmiştir. Bu konuda rivâyet 

edilen sözlerden biri de “Nesâî’nin eserinde geçen bütün 

hadisler sahihtir” şeklindeki sözdür. Mağrib bölgesi 

âlimlerinin bir kısmının Nesâî’yi Buhârî’ye tercih ettiklerini 

zikreden Molla Hâlid, bu görüşün kabul edilmeyen bir 

görüş olduğunu ifade etmiş; Buhârî’nin Nesâî’ye tercih 

edilmesi gerektiğini doğrudan ifade etmese de Buhârî’den 

yana olmuştur.370 Nesâî’nin eseri hakkında değerlendirme 

yapan müellifimizin, sünen türü eserler içerisinde en az 

sayıda zayıf hadîsin olduğu eser olarak Nesâî’nin eserine 

atıfta bulunması sünenlerin sıhhati konusunda önceliği 

Nesâî’ye verdiğini göstermektedir. Nesâî’nin râvî 

değerlendirmelerinde müteşeddid olduğu hakkında bazı 

rivâyetleri nakleden Molla Hâlid bu konu hakkında yorum 

yapmamıştır. Kanaatimizce yorum yapmamasının nedeni 

Müslim ile Nesâî arasında yapılan kıyaslama olmuştur.371 

Çünkü Molla Hâlid’in yaptığı alıntılarda Nesâî’nin râvî 

değerlendirme şartlarının Müslim’in şartlarından daha ağır 

olduğu zikredilmiştir.372  

Daha önce Nesâî’nin eserinde geçen bütün hadîslerin 

sahîh olduğu yönündeki görüşü nakleden Molla Hâlid son 

                                                 
369  Yapılan tartışmalar hakkında bkz. Nuri Tuğlu, “Eser Karizması mı 

Musannif Karizması mı”, F.Ü.İ.F.D., C. 17. 
370  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 106-107. 
371  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 107. 
372  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 106-107. 



150 

 

olarak Bukâ’î’den nakilde bulunarak vakıanın böyle 

olmadığını ima etmiştir. Nesâî’de geçen râvîlerin bir 

kısmının hem meçhulu’l-hal hem de meçhulu’l-ayn 

olduğunu ve Nesâî’nin eserinde zayıf, illetli ve münker 

rivâyetlerin bulunduğunu dolayısıyla Nesâî’de geçen bütün 

hadîslerin sahîh olduğu görüşünün kabul edilmediğini dile 

getirmiştir. Son olarak Nesâî’nin birçok eserinin olduğunu 

ve 303 yılında vefat ettiğini dile getirmiş ama eserleri 

hakkında bilgi vermemiştir.373 

İmam Nesâî (ö. 303/915) tarafından telif edilen el-

Müctebâ adlı eser, daha çok Sünen-i Nesâî olarak 

bilinmektedir. Molla Hâlid diğer eserlere nazaran el-Müctebâ 

hakkında pek bilgi vermemiştir. Molla Hâlid el-Müctebâ adlı 

eserin Nesâî’nin öğrencisi İbnu’s-Sünnî (ö. 364/975) 

tarafından es-Sünenu’l-Kübrâ adlı eserden seçilerek 

oluşturulduğunu belirterek Zehebî ile aynı görüşte 

olduğunu belirtmiştir.374 el-Müctebâ adlı eserde sahîh, hasen 

ve zayıf hadîslerin bulunduğunu ancak diğer sünenlere 

nazaran zayıf hadîslerin sayısının daha az olduğunu 

belirterek Nesâî’nin Sünen’inin önemine vurgu yapmıştır. 

İmam Nesâî tarafından telif edilen es-Sunenu’l-Kübrâ adlı 

eserde el-Müctebâ’ya nazaran daha fazla zayıf hadîs 

bulunduğunu belirten Molla Hâlid eser hakkında yapılmış 

iki önemli çalışmaya değinmiştir. Molla Hâlid’in şerh olarak 

belirttiği iki eserden birinci olarak İmam Suyutî (ö. 911/1505) 

tarafından telif edilen Zehru’r-Rubâ ‘ale’l-Müctebâ adlı eserin 

adını verirken ikinci olarak ise Hindistanlı muhaddis Ebu’l-

                                                 
373  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 107. 
374  Eserin İbnu’s-Sünnî tarafından oluşturulmadığı hakkında bkz. M. Yaşar 

Kandemir, “es-Sünen”, DİA, T.D.V. Yayınları, İstanbul 2010, c. 38, s. 

147. 



151 

 

Hasen Nûruddîn Muhammed b. Abdilhâdî es-Sindî et-

Tettevî (ö. 1138/1726) tarafından yazılan eserdir. es-Sindî 

tarafından yazılan eserin ismi Hâşiyetu’s-Sindî ‘alâ 

Süneni’n-Nesâîdir.375 Müellif, es-Sindî’ye ait olan bu eserin, 

haşiye özelliği taşımakla beraber içerik olarak Suyutî’nin 

telif ettiği eser olan Zehru’r-Rubâ ‘ale’l-Müctebâ adlı şerh 

çalışmasından daha kapsamlı olma özelliği ile İslâm 

dünyasında çok okunduğunu da belirtmiştir.376 

2.2.4. Tirmizî ve el-Câmi‘u’s-Sahîh Adlı Eseri 

Kütüb-i Sitte olarak İslam dünyasında bilinen altı eser 

içerisinde bazı araştırmacıların377 ifadesine göre üçüncü 

sırada zikredilen ve Tirmizî tarafından oluşturulan el-

Câm‘u’s-Sahîh adlı eser Müslümanlar tarafından büyük bir 

ilgi görmüştür. Nitekim zikredilen eser hakkında farklı 

mezheplere mensup 19 ayrı şerh çalışmasının yapılmış 

olması da bu büyük ilginden kaynaklanmaktadır.378 

Belirtildiğine göre bu eserde tahrîc edilen hadîsler sıhhat 

açısından dört kısma ayrılmaktadır. Zikredilen kısımlar ise 

şu şekildedir: 

1. Sıhhati kesin olan hadîsler, 

2. Nesâî ve Ebû Davûd’un şartlarına uyan hadîsler, 

3. Tirmizî tarafından illeti açıklanan hadîsler, 

                                                 
375  Mehmet Özşenel, “Sindî”, DİA, T.D.V. Yayınları, İstanbul 2009, c. 37, s. 

245. 
376  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s.118; Nesâî’nin Sünen’i 

hakkında yapılmış şerh çalışmaları hakkında bkz. Sezgin, Târîhu’t-

Turâsi’l-‘Arabî, s. 329. 
377  Bağcı, “el-Kutubu’s-Sitte Kavramının Tarihsel Gelişimi ve Otoritesini 

Oluşturan Faktörler”, c.2, S. 2, s. 152. 
378  Bağcı, “el-Kutubu’s-Sitte Kavramının Tarihsel Gelişimi ve Otoritesini 

Oluşturan Faktörler”, c. 2, S. 2, s. 145. 



152 

 

4. Fakîhlerin kendisi ile amel ettiği hadisler.379   

Tirmizî’nin hayatı hakkında bilgi veren müellifimiz 

Tirmizî’nin 209 yılında Tirmiz’de doğduğunu belirttikten 

sonra öğrenci ve hocalarının bir kısmını zikretmiştir. Bu 

bölümde özellikle ele aldığı konu İbn Hazm’ın Muhallâ adlı 

eserinde Tirmizî için meçhul vasfını kullanması olmuştur. 

Konu hakkında değerlendirmede bulunan Mollâ Hâlid, İbn 

Hazm’ın bu konuda delilinin bulunmadığını ifade etmiş ve 

Tirmizî için kullanılan meçhul vasfının haksız bir tenkit 

olduğunu vurgulamıştır.380 Müellif, Buhârî ve Müslim’in 

hayatını anlattığı bölümde yaptığı gibi bu bölümde de 

Tirmizî’ye ait bazı kitapları zikretmiştir.  Zikrettiği kitaplar: 

el-Câmi‘u ve Kitâbu’l-Esmâi ve’l-Kunâ, eş-Şemâil,  et-Tevârîh, el-

‘İlel ve Kitâbu’z-Zuhd şeklinde olmuştur.381 

Molla Hâlid eser hakkında bilgi verirken eserin ismine 

dair açıklamalarda bulunmamıştır. Kütüb-i Sitte eserlerinin 

tanıtımının yapıldığı bir eserde kitap isimlerinin tam olarak 

zikredilmesi gerektiği kanaatindeyiz. Çünkü İslâm tarihi 

boyunca yazılan eserlerin müellifleri, anlatmak istediklerini 

eserin ismi üzerinden vermeye çalışmışlardır. Eserin ismi, 

eserin kimlik bilgisidir denilebilir. Dolayısıyla eser hakkında 

yapılacak çalışmalarda eserin kendi içerisinde barındırdığı 

konuları eserin ismi üzerinden anlayabiliriz. Nitekim 

Tirmizî’nin kitabının ismi hakkında açıklamalarda bulunan 

Abdulfettah Ebu Ğudde (ö. 1997), eserin isminin el-Câmi‘u’l-

                                                 
379  Leknevî, el-Ecvibetu’l-Fâdile li’l-Esileti’l-‘Eşereti’l-Kâmile, s. 68-69; 

Bağcı, “el-Kutubu’s-Sitte Kavramının Tarihsel Gelişimi ve Otoritesini 

Oluşturan Faktörler”, c. 2, S. 2,  s. 152. 
380  İbn Hazm’ın, Tirmizî’yi meçhul olarak belirtmesi hakkında bkz. Selman 

Başaran, “İbn Hazm’ın Kütüb-i Sitteye Bakışı”, İslâmî Araştırmalar 

Dergisi, c. 2, S. 6.  
381  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 108-110.  



153 

 

Muhtasaru Mine’s-Suneni ‘An Rasulillahi Sallallahu ‘Aleyhi ve 

Sellem ve M‘erifetu’s-Sahihi ve’l-M‘elûli ve Mâ ‘Aleyhi’l-‘Amel 

şeklinde olduğunu ifade etmiştir.382   

Molla Hâlid, Tirmizî’nin eserinde sahîh, hasen, zayıf 

hadisler zikrettiğini belirtip Tirmizî’nin zayıf olan hadîsler 

hakkında açıklamalarda bulunduğunu da dile getirmiştir. 

Müellifimiz bu şekilde Kütüb-i Sitte olarak bilinen eserlerin 

içerisinde bulunan bazı hadîslerin sahîh olmadığını ifade 

etmiştir. Nitekim bu altı eserde bulunan hadîslerin 

tamamının sahîh olduğu şeklindeki yanlış algı hala bazı 

çevrelerde kendini göstermektedir. 1975’lerde yazılmış olan 

bu eserde sünen türü eserlerin ihtiva ettiği hadîslerin 

tamamının sahîh olmadığını ifade etmek o gün için büyük 

eleştirilere maruz kalmak anlamına gelmekteydi. Molla 

Hâlid’in ilim ehline yaraşır şekilde bu hususu belirtmesi 

kendisinin hakşinaslığını gösteren hususlardan biridir.  

Molla Hâlid, Tirmizî’nin eserini ayrıcalıklı kılan başka 

bir hususun eserde özellikle fakihler tarafından amel edilen 

ve kendisi ile delil gösterilen hadîslerin bulunması olduğuna 

işaret etmiş ve bu şekilde eserin fıkıhçıların nazarındaki 

ehemmiyetine işaret etmiştir.383 Eserin özelliklerini 

anlatmaya devam eden Molla Hâlid, Tirmizî’nin eserinde 

sahâbe, tabi‘în ve varsa müctehidlerin görüşünü zikrettiğini, 

Tirmizî’nin rivâyet ettiği herhangi bir hadîsin farklı 

senetlerini vermediğini, konu ile ilgili varsa farklı rivâyetlere 

işaret ettiğini zikretmiştir. Tirmizî’nin eserin son bölümünü 

illetler bahsine ayırdığını belirten Molla Hâlid, Tirmizî’nin 

illetler konusunda önemli noktalara değindiğini ifade 

                                                 
382  Ebû Ğudde, Tahkîku İsmeyi’s-Sahîhayni ve‘smi Câm‘i’t-Tirmizî, s. 55. 
383  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 117. 



154 

 

ederek eserin önemini belirtmiştir. Molla Hâlid, Tirmizî’nin 

senet eleştirisi yaptığı ve farklı fıkhi görüşleri ele aldığı için 

bazı hadisçiler arasında birinci derecede değerlendirilmesi 

gerektiğini de belirtmiştir.384 

Molla Hâlid son olarak eserin şerhleri hakkında bazı 

bilgiler vermiştir.385 Müellifin belirttiği şerhler: İbn ‘Arabî (ö. 

543/1148) tarafından telif edilen ‘Âridetu’l-Ehvezî fî Şerhi’t-

Tirmizî olarak belirtilen eserdir. Ancak müellifimiz eserin 

ismini ‘Âridetu’l-Ehvezî ‘alâ’t-Tirmizî şeklinde zikretmiştir. 

İbn ‘Arabi’ye ait olan eserin isminin müellifin belirttiği 

şekilde olduğuna dair hiçbir veri tespit edemedik. Şerh 

olarak zikredilen ikinci eser İbn Receb el-Hanbelî’ye (ö. 

795/1393) ait olan ancak ismi belirtilmeyen şerhtir. İbn Receb 

el-Hanbelî’ye ait olduğu Molla Hâlid tarafından belirtilen 

eser kanaatimizce İbn Receb’in, Tirmizî’nin Kitâbu’l-‘İlel 

bölümüne yaptığı şerh çalışması olmalıdır. Nitekim Molla 

Hâlid şerhin ismi hakkında bilgi vermemiş sadece eserin 

yazma nüsha olduğu hakkında bazı dipnotlar vermiştir. 

Molla Hâlid tarafından verilen dipnotlardan biri olan ve 

Fuat Sezgin tarafından telif edilen Târîhu’t-Turâsi’l-‘Arabî 

adlı eser gözden geçirildiğinde İbn Receb’e atfedilen kitabın 

Şerhu ‘İleli Kitâbi Câm‘i’t-Tirmizî şeklinde olduğu müşahade 

edilmektedir.386 Ancak bazı müellifler İbn Recep el-Hanbelî 

                                                 
384  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 117. 
385  Tirmizî’nin eseri hakkında yapılan şerh çalışmaları hakkında ayrıntılı 

bilgi için bkz. Mücteba Uğur, Hadis İlimleri Edebiyatı, T.D.V. 

Yayınları, Ankara 1996, s. 284-285 
386  Eserleri hakkında ayrıntılı bilgili için bkz. Fuat Sezgin, Târîhu’t-

Turâsi’l-‘Arabî, c. 1, s. 299-310 



155 

 

tarafından oluşturulan eserin ismini Şerhu Kitâbi’l-Câmi‘ li’t-

Tirmizî şeklinde olduğunu da belirtmiştir.387 

2.2.5. Ebû Davûd ve Sünen’i 

Müellifimiz, dördüncü sırada Ebû Dâvud es-Sicistani 

(ö. 275) hakkında bilgi vermiştir. Ebû Dâvud’un 202 yılında 

Sicistân’da dünyaya geldiğini zikrettikten sonra Irak, Şam, 

Mısır ve Horasan bölgesinde yaşayan âlimlerin ders 

halkasına katıldığını belirtmiş, doğum tarihi ve doğum yeri 

olan Sicistân hakkında yapılan tartışmalara 

değinmemiştir.388 Buhârî ve Müslim’in hocalarından dersler 

aldığını belirttikten sonra Ebû Dâvud’un ders halkasına 

katılan bazı öğrencilerin isimlerini zikretmiştir.389 

Molla Hâlid, Ebû Dâvud’dan önce eser telif eden 

muhaddislerin metodunun sünen türü eserler değil de daha 

çok Câm-i‘, Müsned vb. tür eserler olduğunu belirtmiş ve 

Ebû Dâvud ile beraber sünen türü eserlerin yaygınlık 

kazındığını belirterek sünen türü eserlerin öncülüğünü Ebû 

Dâvud’un yaptığını ifade etmiştir. Ebû Dâvud’un eserini 

Ahmet b. Hanbel’e arzına ve Ahmet b. Hanbel’in eseri 

övdüğüne ilişkin rivâyeti zikreden Molla Hâlid, son olarak 

Nesâî’de yaptığı gibi Ebû Dâvud’un da birçok eserinin 

olduğunu ve 275 yılında vefat ettiği bilgisini vererek 

eserlerin ismini zikretmemiştir. Bu yöntem ile müellifimizin, 

Buhârî ve Müslim’e ayrıcalık tanıdığını anlamaktayız. 

Kütüb-i Sitte müellifleri içinde Buhârî’den sonra en 

fakîh şahsiyet olarak değerlendirilen Ebû Dâvud, yazdığı 

                                                 
387  Uğur, Hadis İlimleri Edebiyatı, s. 284. 
388  Bu tartışmalar için bkz. M. Yaşar Kandemir, “Ebû Dâvud”, DİA, T.D.V. 

Yayınları, İstanbul 1994, c. 10, s. 119.  
389  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 107. 



156 

 

eserde fıkıhçıların kendilerinden fıkhî hüküm çıkarımında 

bulundukları hadisleri bir araya getirmiştir.390Ebû Davûd 

tarafından oluşturulan es-Sünen, yazıldığı dönemde Buhârî 

ve Müslim’in eserleri ile kıyaslanmış ancak daha sonra iki 

Sahih Ebû Davûd’un es-Sünen’ine tercih edilmiştir.391 Molla 

Hâlid, Ebû Dâvud’un bu eserini oluştururken sadece ahkâm 

hadîslerini bir araya getirip derlediğini ve eserinde sahîh, 

hasen ve zayıf hadislerin bulunduğunu belirtmiş ve zayıflığı 

şiddetli olan herhangi bir hadîs rivâyet etmiş ise hadîsin bu 

özelliğine değindiğini vurgulamıştır.392 

Molla Hâlid, Ebû Dâvud’un hadîs âlimlerinin herhangi 

bir râvînin terk edilmesi konusunda üzerinde ortak görüş 

belirttiği râvînin rivâyetini kabul etmediğini de 

belirtmektedir.393 

Molla Hâlid, Ebû Davud’un eserini 500.000 hadîs 

içerisinden seçtiği 4.800 hadisten oluşturduğunu belirtmiştir. 

Molla Hâlid’in yukarıda verdiği hadîs sayıları hakkında 

yapılan değerlendirmelerde hadîs sayılarının 5.274 olduğu 

da ifade edilmiştir.394 Bizzat Ebû Davûd tarafından dile 

getirilen 4.800 sayısının neden 5.274 veya farklı sayılarda 

verildiğinin gerekçesi hakkında farklı değerlendirmeler 

yapılmıştır. Kanaatimize göre yapılan değerlendirmelerin en 

                                                 
390  Muhammed Ebû Zehv, Hadîs ve Hadisçiler, Selman Başaran, M. Ali 

Sönmez (Çev.), Ensar Neşriyat, İstanbul 2007, s. 411. 
391  Bağcı, “el-Kutubu’s-Sitte Kavramının Tarihsel Gelişimi ve Otoritesini 

Oluşturan Faktörler”, c. 2, S. 2, s. 154. 
392  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 116. 
393  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 116. 
394  Karataş, Rivayet Tekniği Açısından Hadislerin Sayısı, s. 176. 



157 

 

makulü, farklı baskılarda aynı hadîslerin bölünerek farklı 

hadîsler olarak zikredildiği şeklindeki görüştür.395  

Molla Hâlid’in değerlendirdiği konulardan bir diğeri 

ise, Ebû Davûd’un telif ettiği eserin fıkhî özelliği olmuştur. 

Molla Hâlid, fıkıhçıların kitaba sürekli müracaat ettiğini ve 

Ebû Dâvud’un eserinin diğer sünenlerden önce geldiğini 

zikretmiş fakat bunun sebeplerine dair hiçbir açıklamada 

bulunmamıştır.396 

Ebû Dâvud’un Sünen’i üzerine yapılmış birçok şerhin 

bulunduğunu belirten Molla Hâlid bunlardan sadece ikisini 

belirtmiştir. Bunlar ise Ebû Süleyman el-Hattâbî (ö. 388/998) 

tarafından yapılan Me‘âlimus’s-Sunen adlı kıymetli eser ile 

el-Azîmâbâdî (ö. 1329/1911) tarafından hazırlanan ‘Avnu’l-

M‘abûd ‘ala Suneni Ebî Dâvûd adlı eserdir.397  

2.2.6. İbn Mâce ve Sünen’i 

H. VI. yüzyıldan sonra Kütüb-i Sitte müellifleri arasında 

zikredilmeye başlandığı ifade edilen İbn Mâce’nin nesebi, 

Ebû Abdullah Muhammed b. Yezid b. Mâce el-Kazvînî (ö. 

273/886) şeklinde belirtilmiştir.398 Doğum tarihi hakkında 

farklı rivâyetler zikredilmişse de İbn Mâce’nin h. 209/m. 824 

yılında doğduğu görüşü genel kabul görmüştür.399 

Müellifimiz de İbn Mâce’nin doğum tarihi hakkında farklı 

                                                 
395  Ebû Davûd, Risâle ilâ Ehli Mekke, Neş. ve Thk. Abdulfettâh Ebû 

Ğudde, Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, Beyrut 1426/2005, s. 52, 1 nolu 

dipnot. 
396  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 116. 
397  Ebû Davûd’un Sünen’i hakkında yapılan şerh çalışmaları hakkında 

ayrıntılı bilgi için bkz. Uğur, Hadis İlimleri Edebiyatı, s. 280-282. 
398  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 111. 
399  Musa Erkaya, “İbn Mâce ve Eser Karizmasının Oluşumu”, İslâmî 

İlimler Dergisi, c. 2, S. 2, s. 164. 



158 

 

rivâyetleri zikretmeden 209/824 yılını belirterek genel görüşe 

katıldığını ima etmiştir.400 

Tahir el-Makdisî (ö. 507/1113) tarafından altıncı kitap 

olarak zikredilen401 sünen türü eserin sahibi İbn Mâce 

hakkında övücü pek çok söz nakledilmiştir. Molla Hâlid de 

İbn Mâce’nin güvenilirliği noktasında bazı sözler nakletmiş 

ve Buhârî’nin İbn Mâce’den hadîs rivâyet ettiğini 

belirtmiştir. Molla Hâlid’in İbn Mâce’yi tanıtırken Buhâri’ye 

başvurması, Buhâri’nin İslam dünyasında kazandığı 

güvenin ve râvîler hakkında yaptığı yorumların tartışmasız 

kabul edildiğini göstermektedir. Olumlu yanlarının yanı sıra 

Molla Hâlid, Ancak eserde bine yakın hadisin delil olarak 

kullanılamayacağına dair görüşede yer vermektedir.402 

Molla Hâlid, İbn Mace’nin tefsîr ve tarîh alanında 

eserinin olduğunu belirtmiş ve bu şekilde İbn Mâce’nin 

farklı alanlarda eserler yazdığını ifade etmeye çalışmıştır. 

Molla Hâlid’in zikrettiği tefsîr kitabının günümüze 

yetişmediği, tarîh kitabının ise bir kısmının ulaştığı ve 

dolayısıyla İbn Mâce’nin daha çok hadisçi kimliği ile 

tanındığı da belirtilmiştir.403 İbn Kesir’den alıntı yaparak İbn 

Mâce’nin ilmî yetkinliğine vurgu yapan Molla Hâlid, sünen 

türü eserinin ilmî ve amelî yönden önemine de vurgu 

yapmıştır.404 

Molla Hâlid son olarak Kütüb-i Sitte müelliflerinin 

sonuncusu olan İbn Mâce’nin (ö. 273/887) Sünen’i hakkında 

                                                 
400  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 110. 
401  Bağcı, “el-Kutubu’s-Sitte Kavramının Tarihsel Gelişimi ve Otoritesini 

Oluşturan Faktörler”, c. 2, S.2, s. 128. 
402  Ayrıntılı bilgi için bkz. el-Leknevî, el-Ecvibetu’l-Fâdile li’l-Esileti’l-

Eşereti’l-Kâmile, s. 71, 1 nolu dipnot. 
403  Erkaya, “İbn Mâce ve Eser Karizmasının Oluşumu”, c. 2, S. 2, s. 164. 
404  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 110-111. 



159 

 

bazı bilgiler vererek değerlendirmelerde bulunmuştur. 

Molla Hâlid, İbn Mâce’nin Sünen adlı eserinin İbnu’l-

Kayserânî (ö. 507) tarafından altıncı kitap olarak 

belirlendiğini ifade etmiş405 ancak bazı âlimlerin İbn 

Mâce’nin Sünen’i yerine İmam Mâlik’in Muvatta adlı eserini 

yahut ed-Dârımî’nin (ö. 181/797) Müsned adlı eserini tercih 

ettiklerini zikrederek konunun ihtilaflı olduğunu 

belirtmiştir. Molla Hâlid, İbn Mâce’nin eserinde sahîh, 

hasen, zayıf ve bazı uydurma hadîslerin bulunduğunu ve 

bundan dolayı Kütüb-i Sitte sıralamasında son sırada yer 

aldığını ifade etmiştir. Bunun nedenini Fuat Sezgin’den 

alıntı yaparak şöyle ifade etmiştir: “İbn Mâce eserini az 

sayıdaki kaynaktan seçerek oluşturmuştur.”406  

Molla Hâlid, M. Fuâd Abdulbâki neşrini esas alarak İbn 

Mâce’nin es-Sünen adlı eserinde 4.341 hadîsin yer aldığını 

bunlardan 3.002 tanesinin Ashâbu’l-Kutubi’l-Hamse olarak 

ifade edilen diğer Kütüb-i Sitte müelliflerinin tamamının 

veya bir kısmının eserlerinde bu hadîsleri rivâyet ettiklerine 

vurgu yapmıştır. Geri kalan 1.139 hadîsin ise İbn Mâce’nin 

zikredilen beş esere zevâidi olduğunu belirtmiştir. İbn 

Mâce’nin zevâidlerinin 428 sahîh, 199 hasen, 613 zayıf, 99 

vâhî, münker ya da mevzû‘ hadîslerden oluştuğu 

belirtilmiştir.407  

                                                 
405  İbn Mâce’nin Sünen adlı eserinin neden altıncı kitap olarak 

belirlendiğinin gerekçesi hakkında bkz. Kandemir, “es-Sünen”, DİA, c. 

38, s. 143.   
406  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s. 119; krş. Sezgin, 

Târîhu’t-Turâsi’l-‘Arabî, s. 285. 
407  Korkusuz, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu, s.119; İbn Mâce’nin Sünen 

adlı eserinde geçen hadîslerin sayısı hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. 

Karataş, Rivayet Tekniği Açısından Hadislerin Sayısı, s. 179. 



160 

 

Molla Hâlid, son olarak eser hakkında yapılan bazı 

şerhlere değinmiştir. Müellifin değindiği şerhler sırası ile 

şunlardır: 

1- İmam Suyutî (ö. 911/1505) tarafından telif edilen 

Misbâhu’ z-Zücâce ‘ala Süneni İbn Mâce  

2- Ebu’l-Hasan İbn Abdulhâdî es-Sindî (ö. 1138/1726) 

tarafından telif edilen Kifâyetu’l-Hâce fî Şerhi İbn Mâce408  

                                                 
408  İbn Mâce’nin Sünen adlı eseri hakkında yapılan şerh çalışmaları 

hakkında bkz. Sezgin, Târîhu’t-Turâsi’l-‘Arabî, s. 287-288. 



161 

 

SONUÇ 

 

İlk dönem hadîsçileri, hadîslerin sıhhatli bir şekilde 

aktarımına ehemmiyet vermişlerdir. Bu bağlamda hadîs 

sıhhat tespiti için çeşitli kuralları kendi içinde barındıran 

hadîs usûlü ilmini sistemleştirmişlerdir. Bu ilmin 

devamlılığı, yazılan eserlerle sağlanmıştır.  

Sünnî gelenekte sürekli bir şekilde önemini koruyan 

hadîs ilimleri eğitimi, Hz. Peygamber’den sonra özellikle 

cami meclislerinde icra edile gelmiştir. Fetihlerle genişleyen 

İslâm âleminde ihtiyaçlara binaen ortaya çıkan eğitim 

kurumlarından biri olan medreselerde de bu gelenek 

sürdürülmüştür. Zamanla şark medreseri diye anılan eğitim 

kurumlarında hadîs ilimleri eğitimi zayıflamıştır. Özellikle 

Osmanlı devletinin yıkılışı ve Cumhuriyetin kurulmasıyla, 

bu medreselerde hadîs ilimleri eğitimi yok olma mesabesine 

gelmiştir. Şark medreselerinde Arap Dili ve Belağatı ile ilgili 

eğitime ağırlık verilmiş bilgi aktarımında sözlü kültür hâkim 

olmuştur. 

 Öyle ki, müdderisler eser telif etme geleneğinden 

imtina eder hale gelmişlerdir. Bu eğitim kurumlarında 

yetişen Molla Halîd, bu geleneğe rağmen çeşitli telifatlarda 

bulunmuştur. Medreselerde hadîs alanında var olan 

eksikliği tespit eden Molla Halîd, hadîs usûlü ile ilgili “el-

Hadîsu’s-Sahîh” adlı eseri telif etmiştir. Sünnî gelenekteki 

hadîs kültürünü özümseyen Molla Halîd, söz konusu eserin 

de çok sayıda temel kaynaktan istifade etmiştir. Birçok hadîs 

usûlü ıstılahını ele alan müellif, tartışmalı bazı konulara 

değinmiştir. Bahsi geçen konular hakkında önemli bilgiler 



162 

 

içeren “el-Hadîsu’s-Sahîh” adlı eserle ilgili ulaşılan sonuçları 

şu şekilde özetlemek mümkündür:   

a) Bu alanda otorite olarak kabul edilen İbnu’s-Salâh 

(ö. 643/1245) yazdığı eser ile kendinden sonrakilere örneklik 

etmiştir.  Alanla ilgili kavramların yerleşmesinde söz sahibi 

olan İbnu’s-Salâh’ın “Ulumu’l-Hadîs” adlı eseri günümüze 

kadar tekrar ede gelmiştir. Nitekim İbnu’s-Salâh’tan sonra 

telif edilen eserlerin tamamına yakını söz konusu eserin 

tekrarı mahiyetindedir. Molla Halîd’de bu geleneğin 

etkisinde kalarak yazdığı eserde İbnu’s-Salâh’ın söz konusu 

eserini esas almıştır.   

b) Şark medrese geleneğinde şifahî gelenek hâkim 

olmuştur. Nitekim bu medreselerde eser yazma düzeyinde 

olan kişiler ve camiaya nispet edilen eserler 

karşılaştırıldığında eser azlığı göze çarpmaktadır. Buna 

karşın Molla Halîd, şifahî gelenekle yazma geleneğini mezc 

etmiştir. Nitekim müellifin yazmış olduğu eserler bu 

durumu göstermektedir. 

c) Şark medrese geleneğinden gelen Molla Halîd, 

“Kütüb-i Sitte” içerisinde bulunan sünen türü eserler 

hakkında değerlendirmelerde bulunurken bu kitaplarda 

geçen hadîslerin bir kısmının sahih olmadığını belirtmiştir. 

Şark medrese geleneğinden gelen kişilerin hadîs usûlü 

ilmine vukûfiyetleri az olduğu için sünenlerde geçen 

hadislerin tamamının sahih olabileceği kannati hâkimdir. 

Ancak Molla Hâlid, bu alandaki usûl eksikliğini gidermeye 

çalışmış ve bu bağlamda sünen türü eserlerde geçen 

hadîslerin içerisinde zayıf ve uydurma hadîslerin 

olabileceğine işaret etmiştir. 



163 

 

d) Molla Halîd, telif ettiği eserde klasik dönemin 

eserlerinden istifade etmiş olmakla beraber modern dönem 

eserlerinden de istifade etmiştir. Bu iki döneme ait 

eserlerdeki görüşleri mukayese etmiştir. Ayrıca farklılık arz 

eden konularda da tercihte bulunmuştur. 

e) İslâmî ilimler alanında eser telif eden âlimlerin çoğu 

ele aldıkları konuyla ilgili âyet ve hadîslerden iktibâs etme 

yöntemini kullanmışlardır. Süreç içerisinde âlimlerin bu 

tutumu gelenek halini almıştır. Molla Hâlid’de söz konusu 

eserinde bu geleneği sürdürme eğiliminde bulunmuştur. 

f) Şark medrese geleneğinde telif edilen veya okutulan 

eserlerde müelliflerin hayatına yönelik bilgiler 

verilmemiştir. Molla Hâlid ise bu geleneğe itiraz 

mahiyetinde eserinde hadîs alanında zamanla otorite 

kazanan hadîs âlimlerinin hayatları hakkında kısmen bilgi 

vermiştir. Bu şekilde eserine biyografik bir boyut 

kazındarmakla beraber medreselerde var olan bu eksikliği 

gidermeyi hedeflemiştir. 

g) Hadîs Usûlü alanındaki kavramlar Molla Hâlid 

tarafından detaylı bir şekilde irdelenmiştir. Kavramlarla 

ilgili analizler yapılarak tartışmalar gündeme getirilmiştir. 

Bu bağlamda Molla Hâlid, Şafi‘î olmasına rağmen kendi 

mezhebinin usûl anlayışına muhalif bazı tercihlerde de 

bulunmuştur. Bu da Müellifin mezheb taassubundan uzak 

olduğunu göstermektedir. 



164 

 

KAYNAKÇA 

 

ABDULHALIK, Abdulğani, Hucciyyetu’s-Sunne, ed-Dâru’l-

‘Alemiyyetu li’l-Kitâbi’l-İslâmî, Riyad 1415/1995. 

AĞIRMAN, Cemal, “Hadisçilerin Sünnet/Hadis Tarifinde 

Yer Alan “Vasıf” Kavramı Üzerine Bir Yorum”, 

C.Ü.İ.F.D., S. 2, s. 13, 99-121. 

ALVANİ, Taha Cabir, İrtidat (Tarihsel ve Metinzel Analiz), 

çev. İbrahim Kapaklıkaya, Mahya Yayınları, İstanbul 

2014. 

APAYDIN, Yunus, Mütevâtir, DİA, c. 32, T.D.V. Yayınları, 

İstanbul 2006. 

El-ASKALÂNÎ, İbn Hacer, Nüzhetu’n-Nazar fî Tavdîhi 

Nuhbeti’l-Fiker fî Mustalahi Ehli’l-Eser, Thk. 

Muhammed Murâbî, Dâru İbn Kesîr, Beyrut 

1434/2013. 

 __________, en‐Nüket ‘alâ Kitâbi İbni’s‐Salâh, Thk. Rabî’ 

bin Hâdî U’meyr, el-Câmi’etu’l-İslâmiyye, Medine 

1984. 

EL-‘AVNÎ, eş-Şerîf Hâtim İbn el-Menhecu’l-Muktarah li 

Fehmi’l-Mustalah, Dâru’l-Hicre, Riyad 1416/1996. 

AVVÂME, Muhammed, “Eseru’l-Hadîs’ş-Şerîf fî İhtilafi’l-

Eimmeti’l-Fukahâi”, Daru’l-Yusr, Beyrut, 1428/2008. 

AYDINLI, Abdullah, Hadîs Istılahları Sözlüğü, İ.F.A.V. 

Yayınları, İstanbul 2011. 

__________, “Sahih Hadîs Kavramı Üzerine Bir Çözümleme” 

başlıklı bildirinin müzakeresi, İslâmi Araştırmalar 

Dergisi, c. 19, S. 1, 113-115. 

__________, Şazz, DİA, c. 38, T.D.V. Yayınları, İstanbul 2010. 



165 

 

__________, Mu‘an‘an, DİA, c. 30, T.D.V. Yayınları, İstanbul 

2005. 

AYBAKAN, Bilal, “Şafi‘î Mezhebi”, DiA, c. 38, T.D.V. 

Yayınları, İstanbul 2010. 

EL-‘AZAMÎ, M. Mustafa, Buhârî, DİA, c. 6, T.D.V. Yayınları, 

İstanbul 1992. 

BALTACI, Cahid, İslam Medeniyeti Tarihi, İ.F.A.V. 

Yayınları, İstanbul 2014. 

__________, “Klasik Dönem Osmanlı İlim Müesseseleri”, 

İslâmî Araştırmalar Dergisi, c. 12, S. 3-4, 259-262. 

BAĞCI, H. Musa, Hadis Tarihi ve Metodolojisi, Ankara 

Okulu Yayınları, Ankara 2012 

__________, “Hadis Metodolojisinde Sahihu’l-Buhârî’nin 

Sıhhat Bakımından Tasnif Edilen İlk Eser Olduğu 

Fikrinin Eleştirisel Analizi”, A.Ü.İ.F.D., c. 45, S. 1, 39-

56. 

__________, “el-Kutubu’s-Sitte Kavramının Tarihsel Gelişimi 

ve Otoritesini Oluşturan Faktörler”, İslâmî İlimler 

Dergisi, Hadis Sünnet Sayısı, c. 2, S. 2, 123-159. 

__________, “Medrese Eğitiminde Hadis Birikimi-Diyarbakır 

Örneği-”, e-Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi, c. 1, 

S. 1, s. 45-59. 

BAŞARAN, Selman, “İbn Hazm’ın Kütüb-i Sitteye Bakışı”, 

İslâmî Araştırmalar Dergisi, c. 2, S.6, 7-21. 

BİLEN, Mehmet, Said Nursi ve Hadis, Araştırma Yayınları, 

Ankara 2013. 

__________, İbn Hacer’in Buhârî Savunusu, Ankara Okulu 

Yayınları, Ankara 2013. 

__________, “Buhârî’nin Fakihliği Meselesi”, D.Ü.İ.F.D, c. 7, 

S. 2, 35-52. 



166 

 

EL-CÂBİRÎ, Muhammed Âbid, Arap-İslâm Kültürünün 

Akıl Yapısı, çev., Burhan Köroğlu, Hasan Hacak, 

Ekrem Demirli, Kitapevi, İstanbul 2001. 

EL-CÜRCÂNÎ, Seyyid Şerîf, Kitâbu’t-Ta’rîfât, Dâru’n-

Nefâis, Thk. Muhammed ‘Abdurahmân el-Mer’eşlî, 

Beyrut 1433/2012. 

EL-CEVHERÎ, İsmâ‘îl b. Hammâd, es-Sıhah Tâcu’l-Lüğa ve 

Sıhâhu’l-‘Arabiyye, Thk. Ahmed Abdulğafûr ‘Attâr, 

Dâru’l-‘İlmi li’l-Melâyîn, Beyrut 1376-1956. 

EL-CEVZİYYE, İbnu’l-Kayyım, Zâdu’l-Me’âd fî Hedyi 

Hayri’l-‘İbâd, Thk. Şu’ayb el-Arnavȗt, Abdulkadir el-

Arnavȗt, Müessetu’r-Risâleti Naşirȗn, 1431/2010 

Beyrut 

EL-CEZÂİRÎ, Tâhir, Tevcîhu’n-Nazar ilâ Usûli’l-Eser, Thk. 

Abdulfettâh Ebû Ğudde, Dâru’s-Selâm, Kahire 

1430/2009. 

ÇAKIN, Kamil, “Buhârî’nin Otoritesini Kazanma Süreci”, 

İslâmî Araştırmalar Dergisi, c. 10, S. 1-2-3, 100-109. 

ÇELEBİ, Ahmed, İslam’da Eğitim-Öğretim, çev., Ali 

Yıldırım, Damla Yayınevi, İstanbul 2013. 

ÇİÇEK, M. Halil, Şark Medreselerinin Serencâmı, Beyan 

Yayınları, İstanbul 2009. 

ÇİÇEK, Mehmet, “Seyda Molla Hüseyin Küçük’ün hayatı ve 

ilmi kişiliği”, Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi, S. 2, 

124-139 

DEMİRCAN, Adnan (Ed.), Kürtler, Nida Yayınları İstanbul 

2015. 

DÖNMEZ, İbrahim Kafi, İllet, DİA, c. 22, T.D.V. Yayınları, 

İstanbul 2000. 



167 

 

DÜNDAR, Mahmud, İlk dönem İslami Eğitim-Öğretim 

Faaliyetleri, İşrak yayınları, İstanbul 2011. 

DÜZENLİ, Muhittin, Hadislerde Gizlilik Kusurları –İllet 

ve Şâz- , İsam Yayınları, Ankara 2016. 

EBÛ DAVÛD, Risâle ilâ Ehli Mekke, Neş. ve Thk. 

Abdulfettâh Ebû Ğudde, Müsssetu Risale Naşirun, 

Beyrut 1417/1997. 

EBÛ ĞUDDE, Abdulfettâh, Tahkîku İsmeyi’s-Sahîhayni ve 

İsmi Câm‘i’t-Tirmizî, Mektebetu’l-Matbû‘atu’l-

İslâmiyye, Beyrut, 1993/1414. 

__________, es-Sunnetu’n-Nebeviyyetu Ve Beyânu 

Medlȗlihâş’-Şer’iyyeti Ve’t-Te’rîfu Bihâli Suneni’d-

Dârekutnî, Mektebu’l-Metbȗ’âti’l-İslâmiyyeti, Dımeşk 

1996. 

EBÛ ZEHV, Muhammed, Hadîs ve Hadisçiler, çev., Selman 

Başaran, M. Ali Sönmez, Ensar Neşriyat, İstanbul 

2007. 

EFENDİOĞLU, Mehmet, “Sahîh”, DİA, c. 35, T.D.V. 

Yayınları, İstanbul 2008. 

EKMEKÇİ, Güneş, “Seyda Molla Halil ve Molla Hâlid 

Korkusuz’un İlmî ve Edebi Kişilikleri”, Dünden 

Bugüne Lice Sempozyumu, Mardin Artuklu 

Üniversitesi Yayınları, Mardin 2012, 405-415. 

EL-ENSARÎ, Zekeriyyâ, Fethu’l-Bâkî ‘ala Elfiyyeti’l-‘Irâkî, 

Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, Beyrut, bsyy. 

EL-EŞKAR, Muhammed Süleymân,  Ef’âlu’r-Resȗl ve 

Delâletuhâ ‘ela’l-Ahkâmi’ş-Şeri’yyeti, Müessesetu’r-

Risâleti, Beyrut 1424/2003. 

ERDOĞAN, Mehmet, Fıkıh ve Hukuk Terimleri sözlüğü, 

Ensar Neşriyat, İstanbul 2010. 



168 

 

ERGİN, M. Cevat, “Hazrolu Seyda Hacı Abdulfettah 

Yazıcı”, D.Ü.İ.F.D., c. 8, S. 1, 109-130. 

__________, “Basra ve Kȗfe Ekollerinin Kullandıkları Farklı 

Nahiv Terimleri”, D.Ü.İ.F.D., c. 7, sayı 1, 39-65. 

ERKAYA, Musa, “İbn Mâce ve Eser Karizmasının 

Oluşumu”, İslâmî İlimler Dergisi, C. 1, S. 2, 161-212. 

ERUL, Bünyamin, Sahabenin Sünnet Anlayışı, T.D.V. 

Yayınları, Ankara 2008 

__________, “Sünnet Kavramının Oluşum ve Gelişimi”, 

İslâmi Araştırmalar Dergisi, c. 19, S. 1, 85-94. 

ERTÜRK, Mustafa, “Haber-i Vahîd”, DİA, T.D.V. Yayınları, 

c. 14, İstanbul 1996. 

__________, Metin Tenkidi, Fecr Yayınları, Ankara 2011 

FAYDA, Mustafa, Hulefâ-i Râşidîn, DİA, c. 18, T.D.V. 

Yayınları, İstanbul 1998.  

FAZLUR Rahman, Tarih Boyunca İslamî Metodoloji 

Sorunu, çev., Prof. Dr. Salih Akdemir, Ankara Okulu 

Yayınları, Ankara 2013. 

El-GAZÂLÎ, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. 

Muhammed, el-Mustasfâ min ‘İlmi’l-Usûl, Thk. 

Muhammed Süleymân el-Aşkar, Müessetu’r-Risâle, 

Beyrut 1433/2012. 

__________, el-İktisâd fî’l-‘İtikâd, Thk. Enes Muhammed 

Adnan eş-Şirfâvî, Dâru’l-Minhac, Beyrut 1433/2012 

GOLDZIHER, Ignace, Klasik Arap Literatürü, çev., Rahmi 

Er, Azmi Yüksel, Vadi Yayınları, Ankara 2012. 

GÖRMEZ, Mehmet, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve 

Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, T.D.V 

Yayınları, Ankara 2011. 



169 

 

__________, Hadis İlminin Temel Meseleleri, Otto 

Yayınları, Ankara 2014. 

HANSU, Hüseyin Mutezile ve Hadîs, Otto Yayınları, 

Ankara 2012. 

__________, Mütevâtir Haber Bilgi Değeri ve İslâm 

Düşüncesindeki Yeri, Bilge adamlar Yayınları, Van 

2008. 

El-HATÎB, Acâc, es-Sunnetu Kable’t-Tedvîn, Mektebetu 

Vehbe, Kahire 1429/2008. 

HATİPOĞLU, M. Said, “Hz. Peygamberi Yanlış Yorumlama 

Tezahürleri”, İslâmî Araştırmalar Dergisi, C. 1,  S. 2, 

5-11. 

__________, “Müslüman Âlimlerin Buhârî ve Müslim’e 

Yönelik Eleştirileri”, İslâmî Araştırmalar Dergisi, c. 

10, S. 1, 1-29. 

__________, Hilafetin Kureyşliliği, Otto yayınları, Ankara 

2011. 

HAMİDİ, Muhammed Sadık, “Doğu ve Güneydoğu 

Medreseleri’nin Mahiyeti ve Ders Müfredatı’nın Islah 

Önerisi”, (ed. Fikret Gedikli), Medrese Geleneği ve 

Modernleşme Sürecinde Medreseler, Muş 

Üniversitesi Yayınları, Muş 2013. 

HEYET, Hadîslerle İslam, D.İ.B. Yayınları, Konya 2015. 

HİRA, Ayhan, Şeyh Bedrettin, İz Yayıncılık, İstanbul 2012. 

EL-‘IRAKÎ, Zeynuddîn, Fethu’l-Muğîs Şerhu Elfiyyeti’l-

Hadîs, Thk. Salâh Muhammed Muhammed ‘Aveyde, 

Daru’l-Kutubu’l-‘İlmiyye, Beyrut 1413/1993. 

EL-ISFAHANİ, Rağıb, el-Müfredat, Thk. Safvan Adnan 

Davudî, Dâru’l-Kalem, Dımeşk 1430/2009. 



170 

 

ITR, Nûreddîn, Menhecu’n-Nakd fî Ulûmi’l-Hadîs, Dâru’l-

Fikr, Dımeşk 1434/2013. 

İBN AHMED, Hasan, Hâşiyetu Câm‘i’l-Fevâid ‘alâ Helli’l-

Me‘akıd bişerhi Metni’l-Kava‘id fî’l-‘İrâb, 

Mektebetu Seydâ, Diyarbakır 1431/2010. 

İBN ‘ÂŞȖR, Muhammed et-Tâhir, Mekâsidu’ş-Şerî’ati’l-

İslâmiyyeti, Dâru’s-Selam, Kahire 1430/2009.  

İBNU’L-ESÎR EL-CEZERÎ, Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. 

Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî, en-Nihâye fî 

Garîbi’l-Hadîs, Thk. Rıdvân Mâmȗ, Müessesetu’r-

Risâleti Nâşirȗn, Beyrut, 1432/2011.   

İBNU’L-MÜNEYYİR, el-Mütevârî ‘alâ Terâcimi Ebvâbi’l-

Buhârî, Mektebetu’l-Mu‘ellâ, Kuveyt 1408/1987. 

İBNU’S-SALÂH, Osman İbn Abdurrahman eş-Şehrezûrî, 

‘Ulûmu’l-Hadîs, Thk. Nurettin ‘Itr, Dâru’l-Fikr, 

Beyrut-Dımeşk, 

İBN MANZÛR, Lisanu’l-‘Arab, Dâru’l-Me’ârif, Kahire t.y. 

İSTEMİ, Fuat, Bir Hadis Usûlü Kaynağı Olarak er-Risâle –

Hadis İlimleri Açısından Bir İnceleme-, Fecr 

Yayınları, Ankara 2019. 

K. YILMAZ, Musa, “Kürtlerde Din Eğitimi ve Medreseler”, 

Ed. Adnan Demircan, Kürtler, Nida Yayınları, 

İstanbul 2015. 

KANDEMİR, M. Yaşar, Mevzû Hadisler, İ.F.A.V. Yayınları, 

İstanbul 2012. 

__________, “Hadîs”, DİA, c. 15, T.D.V. Yayınları, İstanbul 

1997. 

__________, “es-Sünen”, DİA, c. 38, T.D.V. Yayınları, 

İstanbul 2010. 



171 

 

__________, “Müslim”, DİA, c. 32, T.D.V. Yayınları, İstanbul 

2006. 

__________, “Nesâî”, DİA, c. 32, T.D.V. Yayınları, İstanbul 

2006. 

__________, “Ebû Dâvud”, DİA, c. 10, T.D.V. Yayınları, 

İstanbul 1994. 

KARA, Mustafa, “Tekke Eğitimi ve Literatürü”, Türkiye 

Araştırmaları Literatür Dergisi, C. 6, S. 12, 107-138. 

KARÂFÎ, Şerhu Tenkîhi’l-Fusûl, Thk. Tâhâ Abdurraûf Sa’d, 

Şirketü’t-Tıbâatü’l-Fenniyye el-Muttehide, bsy., 

1393/1973. 

KARATAŞ, Mustafa, Rivayet Tekniği Açısından Hadislerin 

Sayısı, Ensar Neşriyat, İstanbul 2017. 

EL-KÂSIMÎ, Muhammed Cemâluddîn, Kavâ‘idu’t-Tahdîs 

min Funûni Mustalahi’l-Hadîs, Thk. Mustafa Şeyh 

Mustafa, Müessetu’r-Risâle Naşirûn, Beyrut 

1433/2012. 

KAYA, Eyyüp Said, “Mâlikî mezhebi”, DİA, c. 27, T.D.V. 

Yayınları, Ankara 2003. 

KAZICI, Ziya, İslâm Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi, 

İ.F.A.V. Yayınları, İstanbul 2014. 

EL-KELÂBAZÎ, Ebû Nasr, Ricâlu Sahîhi’l-Buhârî, Thk. 

Abdullah el-Leysî, Beyrut 1987/1407. 

KELEŞ, Ahmet, Sünnet Yeni Bir Usȗl Denemesi, İnsan 

Yayınları, İstanbul 2015. 

KESKİN, Salih, Hadisleri Anlama Sorunu, İsam Yayınları, 

İstanbul 2016. 

KIRBAŞOĞLU, M. Hayri, İslâm Düşüncesinde Sünnet 

Eleştirel Bir Yaklaşım, Ankara Okulu Yayınları, 

Ankara 2011. 



172 

 

__________, İslam Düşüncesinde Hadis Metodolojisi, 

Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2010. 

KOÇKUZU, Ali Osman, Rivayet İlimlerinde Haber-i 

Vâhidlerin İtikad ve Teşri Yönlerinden Değeri, 

Ensar Neşriyat, İstanbul 2014. 

KOÇYİĞİT, Talât, Hadîs Usȗlü, T.D.V. Yayınları, Ankara 

2009. 

__________, Hadîs Tarihi, T.D.V. Yayınları, Ankara 2011. 

__________, Hadis Istılahları, A.Ü.İ.F. Yayınları, Ankara 

1980. 

KORKUSUZ, Molla Hâlid, el-Hadîsu’s-Sahîh ve Tahlîluhu. 

KORKUSUZ, Mehmet Hişyar, Doğu’dan Batı’ya Uzanan 

Yeryüzü İzlenimleriyle Dr. Mehmet Hişyar 

Korkusuz, 

http://146609.webhosting56.1blu.de/2015.06.12_Dogud

an_Batiya_Dr.Mehmet_Hisyar_Korkusuz.pdf (erişim 

tarihi: 04.07.2017). 

KUTLU, Sönmez, Tarihsel Din Söylemleri Üzerine 

Zihniyet Çözümlemeleri, Otto Yayınları, Ankara 

2012. 

EL-LEKNEVÎ,  Abdu’l-Hayy, Zaferu’l-Emânî Bişerhi 

Muhtasari’s-Seyyidi’ş-Şerîfi’l-Cürcânî, Thk. 

Abdulfettâh Ebû Ğudde, Mektebetu’l-Matbû’âtu’l-

İslâmiyye, Beyrut 1429/2009. 

__________, el-Ecvibetu’l-Fâdıla li’l-Esileti’l-‘Aşereti’l-

Kâmile, Mektebetu’l-Matbu‘atu’l-İslâmiyye, Thk. 

Abdulfettâh Ebû Ğudde, Beyrut 1426/2005. 

__________, Tuhfetu’l-Ahyâr bi İhyâi Sunneti Seyyidi’l-

Ebrâr, Thk. Abdulfettâh Ebû Ğudde, Mektebu’l-

Matbû‘âtu’l-İslâmiyye, Halep 1412/1992. 

http://146609.webhosting56.1blu.de/2015.06.12_Dogudan_Batiya_Dr.Mehmet_Hisyar_Korkusuz.pdf
http://146609.webhosting56.1blu.de/2015.06.12_Dogudan_Batiya_Dr.Mehmet_Hisyar_Korkusuz.pdf


173 

 

EL-MAKDİSÎ, İbn Kudâme, Ravdetu’n-Nâzir ve Cünnetu’l-

Münâzir, Thk. Muhammed Mürabî, Müessesetu’r-

Risâleti, Beyrut 1430/2009. 

EL-MAKDİSÎ, Muhammed ibn Tâhir, Şurûtu’l-Eimmeti’s-

Sitte, Thk. Abdulfettah Ebû Ğudde, Dâru’l-Kutubi’l-

İlmiyye, Beyrut 1405/1984. 

EL-MUHAMMEDÎ, Abdulkâdir Mustafa Abdurrezzâk, eş-

Şâzz ve’l-Munker ve Ziyâdetu’s-Sika Müvâzene 

Beynel Mütekaddimîn ve’l-Muteahhirîn, Dâru’l-

Kutûbi’l-‘İlmiyye, Beyrut 1426/2005. 

MARTI, Huriye, “Hadis Usûlünün Tanımı, Doğuşu ve 

Kaynakları”, (Ed. Zişan Türcan), Hadis El Kitabı, 

Grafiker Yayınları, Ankara 2016. 

NAİM, Babanzâde Ahmed, Hadîs Usûlü ve Istılahları, 

Düşün Yayıncılık, İstanbul 2010. 

EN-NEVEVÎ, Tehzîbu’l-Esmâi ve’l-Luğât, Dâru’l-Kutubi’l-

‘İlmiyye, Beyrut t.y.. 

EN-NÎSÂBÛRÎ, Hâkim, Ma‘rifetu ‘Ulûmi’l-Hadîs ve 

Kemmiyetu Ecnâsih, Thk. Ahmed ibn Fâris es-Selûm, 

Mektebetu’l-Me‘ârif, Riyâd 1431/2010. 

__________, el-Medhal ilâ Ma‘rifeti’l-İklil, Thk. Ahmed b. 

Fâris es-Selûm, Daru İbn Hazm, Beyrut 1423/2003. 

OCAK, Ahmet, Selçuklular, DİA, c. 36, T.D.V. Yayınları, 

İstanbul 2009. 

OKİÇ, M. Tayyip, Bazı Hadis Meseleleri Üzerinde 

Tetkikler, Atlas yayınları, Ankara 2017. 

ÖZAFŞAR, Mehmet Emin, Hadîs ve Kültür Yazıları, 

Kitâbiyât yayınları, Ankara 2005. 



174 

 

__________, “Sahih Hadis Kavramı Üzerine Bir 

Çözümleme”, İslâmi Araştırmalar Dergisi, c. 19, S. 1, 

107-111. 

__________, “Rivayet İlimlerinde Eser Karizması ve 

Müslim’in el-Camiu’s-Sahîh’i”, A.Ü.İ.F.D., c. 39, S. 39, 

287-356 

ÖZMEN, Ramazan, “Hanbelîlerin Hadîs ve Sünnet 

Anlayışı”, (Ed. Zişan Türcan), Hadis El Kitabı, 

Grafiker Yayınları, Ankara 2016. 

ÖZPINAR, Ömer, Hadîs Edebiyatının Oluşumu, Ankara 

Okulu Yayınları, Ankara 2005. 

ÖZŞENEL, Mehmet, “Sindî”, DİA, c. 37, T.D.V. Yayınları, 

İstanbul 2009. 

PEKASİL, Tahir, “Kürtlerde Toplumsal Statü Göstergesi 

Olarak Dini Otorite Tipleri: Cizre Öreğinde Şeyh, 

Molla ve Seyyidler”, (Ed. Adnan Demircan), Kürtler,  

Nida Yayınları, İstanbul 2015. 

POLAT, Selahattin, İbn Uleyye, DİA, c. 20, T.D.V. Yayınları, 

İstanbul 1999. 

__________, Mürsel Hadîsler ve Dinde Delil Olma 

Yönünden Değeri, T.D.V. Yayınları, Ankara 2010. 

__________, Hadis Araştırmaları, İnsan Yayınları, İstanbul 

2011. 

SALLABİ, Ali Muhammed, Siyer-i Nebi, (çev.), Mustafa 

Kasadar, Sadullah Ergin, Şerafettin Şenaslan, Ravza 

Yayınları, İstanbul 2015. 

SALİH, Subhi, Hadis İlimleri ve Hadis Istılahları, (çev.), M. 

Yaşar Kandemir, İ.F.A.V. Yayınları, İstanbul 2010. 

SANDIKÇI, S. Kemal, “Müstahrec”, DİA, c. 32, T.D.V. 

Yayınları, İstanbul 2006.  



175 

 

SARIKAYA, Yaşar, Medreseler ve Modernleşme, İz 

Yayıncılık, İstanbul 1997. 

SEZGİN, M. Fuat, Buhârî’nin Kaynakları Hakkında 

Araştırmalar, Otto, Ankara 2012. 

__________, Târîhu’t-Turâsi’l-‘Arabî, bsy., 1411/1991,  c. 1 

SIDDIKÎ, Muhammed Zübeyr, Hadîs Edebiyatı Tarihi, Yeni 

Zaman Yayınları, (çev.), Yusuf Ziya Kavakçı, İstanbul 

2004. 

ES-SUYȖTÎ, Tedrîbu’r-Râvî fî Şerhi Takrîbi’n-Nevâvî, Thk. 

Bed’î Seyyid el-Limâ’, Dımeşk, 1431/2010. 

EŞ-ŞÂFİ’Î, er-Risâle, Thk. ‘Abdullatîf el-Humeym-Mâhir 

Yâsîn el-Fahl, Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, Lübnan 2009. 

ŞÂTIBÎ, el-Muvâfakât, Thk. Muhammed Mirabî, 

Müessesetu’r-Risâle, Beyrut 1432/2011. 

EŞ-ŞÎRÂZÎ, el-Lum’a fî Usȗli’l-Fıkhi, Thk. Muhyiddîn 

Mıstȗ ve Yȗsuf ‘Alî Bedlevî, Dâru’l-Kelimi’t-Tayyib, 

Dımeşk/Beyrut t.y.. 

ŞİMŞEK, Murat, İslam Hukukunda Bağlayıcılık 

Bakımından İctihad ve Tasarrufları, T.D.V. Yayınları, 

Ankara 2011. 

ET-TAHÂNEVÎ, Zafer Ahmed el-Osmanî, Kavâ’idu fî 

‘Ulûmi’l-Hadîs, Thk. Abdul Fettah Ebû Ğudde, 

Mektebetu’l-Matbû’âtu’l-İslâmiyye, Beyrut 1428/ 2008. 

ET-TÜRKMÂNÎ, Abdulmecîd, Dirâsâtun fî Usȗli’l-Hadîs, 

Dâru İbn Kesîr, Beyrut 1436/2015. 

TEKİNEŞ, Ayhan, ‘İlelu’l-Hadîs, DİA, c. 22, T.D.V. 

Yayınları, İstanbul 2000. 

TUĞLU, Nuri, “Eser Karizması mı Musannif Karizması mı”, 

F.Ü.İ.F.D., C. 17, 51-70 



176 

 

UĞUR, Mücteba, Hadis İlimleri Edebiyatı, T.D.V. Yayınları, 

Ankara 1996. 

ÜNAL, İ. Hakkı, “Seçmeci ve Eleştirel Yaklaşım veya Hz. 

Peygamberi (s.a.v.) Anlamak”, İslami Araştırmalar 

Dergisi, C. 10, S. 1-2-3-4, 42-58. 

__________, İmam Ebu Hanife’nin Hadis Anlayışı ve 

Hanefi Mezhebinin Hadis Metodu, D.İ.B. Yayınları, 

Ankara 2012. 

YALAR, Mehmet, “Şark Medreselerine Analitik ve Eleştirel 

Bir Bakış”, (Ed. İsmail Narin), Medrese ve İlahiyat 

kavşağında İslâmî İlimler, Bingöl Üniversitesi 

Yayınları, Bingöl 2013. 

YAPICI, Ahmet, Gelenekten Modernizme Tekkeler ve 

Cumhuriyet, Ensar Neşriyat, İstanbul 2015. 

YAVUZ, Yusuf Şevki, Cübbâî, DİA, c. 8, T.D.V. Yayınları, 

İstanbul 1993. 

YİĞİT, İsmail, “Emevîler”, DİA, c. 11, T.D.V. Yayınları, 

İstanbul 1995. 

YÜKSEL, Mevlüt, “I. Dünya Savaşı’nda Erzurum’un İlk 

İşgal Günleri”, A.Ü. Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü 

Dergisi, Erzurum 2008, S. 37, 259-287. 

YÜCEL, Ahmet, “Silsiletu’z-Zeheb”, DİA, c. 37, T.D.V. 

Yayınları, İstanbul 2009. 

EZ-ZEBÎDÎ, Tâcu’l-‘Arûs min Cevâhiri’l-Kâmûs, Thk. 

Mustafa Hicâzî, Kuveyt 1389/1969 I-XL. 

EZ-ZEHEBÎ, Muhammed b. Ahmed b. Osmân, Siyeru 

A‘lami’n-Nubelâ, Thk. Sâlih es-Semr, Müessetu’r-

Risâle, Beyrut 1403/1983 I-XXV. 



177 

 

__________, Muhammed b. Ahmed b. Osmân, el-Mûkiz fî 

‘İlmi Mustalahi’l-Hadîs, Thk. Ebû Ğudde, 

Mektebetu’l-Matbû‘atu’l-İslâmiyye, Beyrut 1425/2005. 

ZEMAHŞERÎ, Esâsu’l-Belâğe, Dâru’n-Nefâis, Beyrut, 

1430/2009. 

http://www.haznevi.net/haznevi-ekolu/seyh-izzeddin-

hazretlerinin-hayati-ve-yolunun-ozellikleri.html 

(erişim tarihi: 19.07.2017) 

http://www.milligazete.com.tr/merhum_molla_Hâlid_korku

suzlsquoun_hayat_hik%C3%A2yesi/220853. 

https://www.youtube.com/watch?v=mndTW7NVr1c (Erişim 

Tarihi:24.07.2017.) 

 

http://www.haznevi.net/haznevi-ekolu/seyh-izzeddin-hazretlerinin-hayati-ve-yolunun-ozellikleri.html
http://www.haznevi.net/haznevi-ekolu/seyh-izzeddin-hazretlerinin-hayati-ve-yolunun-ozellikleri.html
https://www.youtube.com/watch?v=mndTW7NVr1c

	11. ahyan kapak
	11. İBRAHİM AYHAN

