
RUMELİ’DEN MISIR’A  
ZA’FÎ-İ GÜLŞENÎ

XVI. Yüzyıl Osmanlı Tasavvuf  Edebiyatının Gezgin Bir Şairi

ABDURRAHMAN ADAK



RUMELİ’DEN MISIR’A  
ZA’FÎ-İ GÜLŞENÎ

XVI. Yüzyıl Osmanlı Tasavvuf Edebiyatının Gezgin 
Bir Şairi

ABDURRAHMAN ADAK



RUMELİ’DEN MISIR’A ZA’FÎ-İ GÜLŞENÎ 
XVI. YÜZYIL OSMANLI TASAVVUF EDEBİYATININ 
GEZGİN BİR ŞAİRİ 

Abdurrahman Adak

ISBN: 978-605-67961-8-0

© Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları  
E-Yayın/Haziran 2021, Diyarbakır 
Tüm Hakkı Saklıdır

Kapak: Zülküf Altındağ  
Sayfa Düzeni: Şarkiyat 

Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

Sertifika No: 35891  
Mimar Sinan Cad. Aslan Apt. A Blok, Kat: 1,  
No: 2, Yenişehir/DİYARBAKIR  
https://www.sarkiyat.org/  
sarkiyatvakfi@gmail.com 

Bu kitabın yayın hakkı Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları’na aittir. 
Yayınevi ve yayıncısının izni olmaksızın çoğaltılamaz,  

kopyalanamaz ya da yayınlanamaz.



Abdurrahman Adak, Şırnak/İdil’de doğdu (1975). Ankara Ünv. İlh. Fakültesi’nden 
mezun oldu (1998). Yüksek lisans programını Dicle Üniversitesi’nde (2002), 
doktora programını Ankara Üniversitesi’nde (2006) tamamladı. Diyarbakır’da 
Milli Eğitim Bakanlığı’na bağlı kimi okullarda Din Kültürü öğretmeni (1999-
2002), Dicle Ünv. İlh. Fak. Türk İslam Edb. Anabilim Dalı’nda araştırma görevlisi 
(2002-2009) ve Mardin Artuklu Ünv. Edb. Fak. Türk Dili ve Edb. bölümünde 
öğretim üyesi (2009-2011) olarak çalışan Adak, 2011 yılından bu yana Mardin 
Artuklu Ünv. Edb. Fak. Kürt Dili ve Edb. bölümünde öğretim üyesi olarak görev 
yapmaktadır. 

Doçentlik unvanını Türk İslam Edb. alanından; doçentlik (2013) ve profesörlük 
(2019) kadrolarını ise Kürt Dili ve Edebiyatı alanından alan Adak, Ali Emîrî 
Gözüyle Diyarbakırlı Şairler (İstanbul 2011), Destpêka Edebiyata Kurdî  ya Klasîk  
(İstanbul 2013), Mamoste Fêrkera Kurdî I, (A. Adak, T. Aydın, M. Bülbül, Z. 
Ergün - Mardin 2016) ve Teşeyên Nezmê di Edebiyata Kurdî ya Klasîk de (İstanbul 
2019) gibi eserler kaleme almıştır.



ÖNSÖZ
Bir milletin edebiyâtı hakkında doğru bir hüküm verebilmek, her şeyden önce o 

milletin edebiyât tarihini her açıdan mercek altına almaya bağlıdır. Bunun ilk adımı 
da tarihsel süreçte yaşamış olan istisnâsız bütün edebî şahsiyetleri tesbît etmek ve 
eserlerini ilim dünyasına tanıtmakla atılır. Türk Edebiyâtı Tarihi açısından meseleye 
baktığımızda, yapılmış olan pek çok çalışmanın bu amaca önemli katkılar sağladığı 
gözlemlenmekle beraber, bu konuda daha katedilecek uzun bir mesafenin bulunduğu 
muhakkaktır. Özellikle Osmanlı döneminin Mısır, Mağrip, Bağdat, Balkanlar ve 
Diyarbakır gibi merkezden uzak yörelerinde yaşamış ve bir kısmı tezkirelere girmemiş 
pek çok şâir, günümüzde araştırıcısını beklemektedir.

Biz ilkin, zikrettiğimiz amaca matuf olarak, Ali Emîrî’nin, Diyarbakırlı şâirleri ele 
aldığı Esâmî-i Şu’arâ-yi Âmid isimli eserinde İbrâhîm-i Gülşenî’nin oğlu Muhammed 
olarak tanıttığı Za’fî-i Gülşenî’yi tez konusu olarak seçmiş ve taşralı bir şâiri ilim 
dünyasına tanıtmayı hedeflemiştik. Oysa yaptığımız araştırmalar sonucunda öncelikle 
Za’fî ile İbrâhîm-i Gülşenî’nin oğlu Muhammed’in ayrı kişiler oldukları, daha sonra 
da Za’fî’nin İbrâhîm-i Gülşenî’nin oğlu değil halîfesi olduğu gerçeği ile karşı karşıya 
kaldık. Diyarbakırlı bir şâiri gün yüzüne çıkartma niyetimiz, bizi tamamen başka bir 
mecrâya sürüklemişti. 

Za’fî-i Gülşenî, Gelibolulu bir Rumeli şâiri olup, içinden çıktığı bölgenin bütün 
özelliklerini üzerinde taşımaktadır. XVI. yüzyılın Rumeli’si önemli dîvân şâirlerini 
çıkartmış olmasının yanı sıra, Gülşenîlik, Melamîlik, Kalenderîlik, Hurûfîlik gibi 
önemli akımların da merkezi haline gelmiştir. Böyle bir ortamda yetişen Za’fî, Rumelili 
şâirlerin şiir tarzını benimseyen ve İbrâhîm-i Gülşenî’ye intisâb eden mutasavvıf bir 
dîvân şâiri olmasının yanında, Hurûfîlik ve vahdet-i vücûda dair eserler veren bir 
münevver olarak da karşımıza çıkmaktadır. 

Za’fî-i Gülşenî, dönemindeki Çağatayca şiir yazma rüzgarına kapılan, yepyeni bir 
şiir akımı olarak ortaya çıkan denizci terimleri ile şiir yazma geleneğine uyan, şehrengîz 
şâiri vasfını hakkedecek derecede beş tane şehrengîz kaleme alan; Arapça, Farsça ve 
Türkçe’nin iki lehçesi (Anadolu ve Çağatay) ile mülemma yazabilen kudretli bir şâir 
olmasının yanı sıra, Rumeli, Ege, İstanbul ve Mısır gibi farklı coğrafyalar arasında 
mekik dokuyan bir seyyah olarak da dikkat çekmektedir. O, bu sonuncu özelliğinin 
bir gereği olarak özellikle Mevlevîlerle ciddî ilişkiler kurmuş ve neticede Esrâr Dede 
tarafından yazılan Tezkire-i Şu’arâ-i Mevleviyye’de Mevlevî olarak gösterilmiştir. 

Za’fî-i Gülşenî’nin İbrâhîm-i Gülşenî ve oğlu Ahmed-i Hayâlî dönemlerini idrak 
etmiş olması hasebiyle, Gülşeniyye tarîkatının kuruluş dönemi tarihçesine de ışık 
tutan çalışmamız, esasında 2006 yılında Ankara Üniversitesi’nde tamamladığımız 
Za’fî-i Gülşenî Hayatı, Eserleri, Edebî Şahsiyeti ve Dîvânının İncelenmesi başlıklı 
doktora tezimizdir. Çalışma bir giriş, dört bölüm ve bir sonuçtan meydana gelmiştir. 
İki kısımdan oluşan giriş bölümünün birinci kısmında, araştırmanın önemi, amacı, 
kaynakları, merhaleleri, sınırları ve yöntemi üzerinde durulmuş; ikinci kısmında ise 
şâirin yetiştiği XVI. yüzyılın siyasî ve edebî durumu ana hatlarıyla izâh edilmiştir. 

| 5 |



Çalışmanın birinci bölümünde şâirin hayâtı ve eserleri ele alınmıştır. Burada şâirin 
hayâtı muhtelif kaynaklardan hareketle geniş bir şekilde ortaya konmuştur. Eserler 
bahsi ise, Za’fî-i Gülşenî’ye aidiyyeti kesin olanlar ve olmayanlar şeklinde iki kısım 
hâlinde işlenmiştir. Şâirin şu ana kadar bilinmeyen eserlerinden ilk kez bu çalışmada 
söz edilmiştir.

İkinci bölümde, Za’fî-i Gülşenî’nin edebî şahsiyeti işlenmiştir. Burada onun 
gerek tasavvuf edebiyâtındaki, gerekse dîvân edebiyâtındaki yeri tesbît edilmeye 
çalışılmıştır. Tasavvuf edebiyâtındaki yeri ile ilgili olarak Melâmîlik, Kalenderîlik, 
Abdâllık, Hurûfîlik, Alevîlik-Bektaşîlik ile olan ilgisi; dîvân edebiyâtındaki yeri 
ile ilgili olarak da, mülemma türünü ve Çağatayca’yı kullanması, şehrengîz türüne 
önemli katkılarda bulunması ve denizcilik dili ile şiir yazmış olması üzerinde detaylıca 
durulmuştur. Edebî şahsiyeti kısmında son olarak şâirin etkilendiği ve etkilediği 
şâirler ile kendi şiiri hakkındaki görüşleri işlenmiştir.

Üçüncü bölümde Za’fî Dîvânı, şekil özellikleri (tertip şekli, nazım şekilleri ve 
türleri, vezin, kâfiye, redif) ile dil ve ifâde özellikleri (Rumelili şâirlere has söyleyiş 
tarzı, sade ve arkaik Türkçe, atasözleri, Arapça ve Farsça unsurlar) açısından 
incelemeye tâbi tutulmuştur. 

Çalışmanın dördüncü bölümünü, Za’fî Dîvânı’nın dînî ve tasavvufî muhtevâsı 
oluşturmaktadır. Za’fî’nin içinden çıktığı sosyal çevre din ve tasavvuf eksenli ve 
kendisi de bir tarîkat şeyhi olduğu için, dîvânında da dînî ve tasavvufî muhtevâ baskın 
olmuştur. Za’fî Dîvânı’ndaki dînî muhtevâ itikâd, ibâdet, önemli gün ve geceler ile 
ayet-hadîs iktibası; tasavvufî muhtevâ ise dört mertebe, insandaki letâif, makâmlar 
ve haller, tarîkat ile ilgili kavramlar başlıkları altında incelenmiştir Bu başlıklardan 
her birinin de önemli miktarda alt başlıkları tesbît edilmiştir. Sonuç bölümünde ise 
çalışmada varılan sonuçlar maddeler hâlinde ortaya konmuştur. 

Son olarak çalışmanın her aşamasında bana her türlü yardımı gösteren danışman 
hocam Prof. Dr. Ali Yılmaz’a, hocalarım Prof. Dr. Mehmet Akkuş ve Prof. Dr. Zülfikar 
Güngör’e gönülden müteşekkir olduğumu ifâde etmek isterim. Ayrıca dîvân metninde 
geçen Çağatayca beyitleri çözen Prof. Dr. Kemal Eraslan’a, Kâhire’deki Gülşeniyye 
Âsitânesi’nin resimlerini bize takdîm eden Prof. Dr. Himmet Konur’a, Dîvân Sahibi 
Rumeli Şâirlerinin Şiir Dünyası isimli tezini bilgisayar ortamında kullanımımıza sunan 
Prof. Dr. Halil Çeltik’e, Süleymaniye Kütüphanesi müdürü Nevzat Kaya’ya, Millet 
Kütüphanesi eski müdürü M. Serhan Tayşi’ye ve Müfit Yüksel’e de teşekkürlerimi 
sunuyorum.

Abdurrahman Adak 
Mardin 2021

| 6 |



İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ.............................................................................................................. 5

GİRİŞ 

I. ARAŞTIRMANIN ÖNEMİ, AMACI, KAYNAKLARI, MERHALELERİ, 
SINIRLARI VE YÖNTEMİ............................................................................ 15

A. Araştırmanın Önemi ve Amacı ................................................................ 15
B. Araştırmanın Kaynakları ve Merhaleleri.................................................. 16
C. Araştırmanın Sınırları ve Yöntemi............................................................ 19

II. XVI. YÜZYILDA SİYASİ VE EDEBÎ DURUM....................................... 22
A. Siyasî Durum............................................................................................ 22
B. Edebî Durum............................................................................................. 23

BİRİNCİ BÖLÜM 
ZA’FÎ-İ GÜLŞENÎ’NİN HAYÂTI  

VE ESERLERİ 

I. HAYÂTI......................................................................................................... 27
A. Adı............................................................................................................ 27
B. Mahlası..................................................................................................... 31
C. Doğumu ve Memleketi............................................................................. 40
D. Ailesi......................................................................................................... 45
E. Öğrenimi................................................................................................... 49
F. Tasavvufî Yönü.......................................................................................... 50

1. Tarîkatı................................................................................................. 51
2. Mürşidi İbrahîm-i Gülşenî................................................................... 55
3. Halîfeliği.............................................................................................. 61
4. İbrâhîm-i Gülşenî’den Sonraki Mürşidi  
Ahmed-i Hayâlî....................................................................................... 65
5. Za’fiyye Tâcı....................................................................................... 67
6. Mevlevîlerle İlişkisi............................................................................. 69

G. Mesleği..................................................................................................... 74
H. Seyâhatleri ve Sosyal Çevresi.................................................................. 74
I. Şahsiyeti..................................................................................................... 81
J. Ölümü........................................................................................................ 85

II. ESERLERİ................................................................................................... 89
A. Za’fî-i Gülşenî’ye Aidiyyeti Kesin Olan Eserler...................................... 89

1. Manzûm Eserler................................................................................... 89
a) Türkçe Dîvân................................................................................. 89
b) Farsça Dîvânçe.............................................................................. 89

| 7 |



2. Mensûr Eserler .................................................................................... 92
a) Hurûfîliğe İlişkin İsimsiz Bir Risâle.............................................. 92
b) Tâc Hakkında Risâle-i Mahsûsa.................................................... 94

B. Za’fî-i Gülşenî’ye Aidiyyeti  
Kesin Olmayan Eserler.................................................................................. 95

1. Mevlid.................................................................................................. 95
2. Hudâ Rabbim Manzûmesi................................................................... 96
3. Hicviyye Tarzında Yazılmış İsimsiz Bir Manzûme............................. 98
4. Risâle-i Mecma’i’l-Mekâsıd................................................................ 100

İKİNCİ BÖLÜM 
ZA’FÎ-İ GÜLŞENÎ’NİN  

EDEBÎ ŞAHSİYETİ 

I. TASAVVUF VE DÎVÂN EDEBİYÂTLARINDAKİ YERİ........................ 103
A. Tasavvuf Edebiyâtındaki Yeri................................................................... 103

1. Melâmîlik Tesirleri ............................................................................. 105
2. Kalenderîlik Tesirleri........................................................................... 106
3) Hurûfîlik Tesirleri................................................................................ 110
4) Alevîlik ve Bektaşîlik Tesirleri............................................................ 116

B. Dîvân Edebiyâtındaki Yeri........................................................................ 120
1) Mülemma Türü ve Çağatayca’yı Kullanması..................................... 123
2) Şehrengîz Türü.................................................................................... 125
3) Denizcilik Dili..................................................................................... 128

II. ETKİLENDİĞİ VE ETKİLEDİĞİ ŞÂİRLER ........................................ 131
A. Etkilendiği Şâirler..................................................................................... 131
B. Etkilediği Şâirler....................................................................................... 140

III. KENDİ ŞİİRİ HAKKINDAKİ DEĞERLENDİRMELERİ................... 142

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 
ZA’FÎ DÎVÂNI’NIN ŞEKİL  

VE DİL AÇISINDAN İNCELENMESİ 

I. ZA’FÎ DÎVÂNI............................................................................................... 149
II. ŞEKİL ÖZELLİKLERİ.............................................................................. 151

A. Tertip Şekli............................................................................................... 151
B. Nazım Şekilleri ve Türleri........................................................................ 153

a) Kasîdeler.............................................................................................. 153
b) Tercî’-i Bend........................................................................................ 153
c) Terkîb-i Bend....................................................................................... 153
d) Murabba.............................................................................................. 154
e) Tahmîs................................................................................................. 154

| 8 |



f) Tesdîs................................................................................................... 154
g) Muhammes.......................................................................................... 154
h) Mesnevî............................................................................................... 154
ı) Gazel.................................................................................................... 154
i) Kıt’a..................................................................................................... 154
i) Matla ve Müfred................................................................................... 155
j) Koşma.................................................................................................. 155

C. Vezin......................................................................................................... 155
D. Kâfiye....................................................................................................... 160
E. Redif.......................................................................................................... 164

III. DİL VE İFÂDE ÖZELLİKLERİ.............................................................. 166
A. Rumelili Şâirlere Has Söyleyiş Tarzı....................................................... 166
B. Sade ve Arkaik Türkçe............................................................................. 169
C. Atasözleri.................................................................................................. 174
D. Arapça ve Farsça Unsurlar....................................................................... 176

1) Arapça İfâdeler.............................................................................. 176
2) Farsça İfâdeler............................................................................... 178

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 
ZA’FÎ DÎVÂNI’NIN DİNÎ 

VE TASAVVUFÎ MUHTEVÂSI 

I. DİN.................................................................................................................. 181
A. İ’tikâd....................................................................................................... 183

1. Allâh.................................................................................................... 183
2. Melekler............................................................................................... 187
3. Kitaplar................................................................................................ 190
4. Peygamberler....................................................................................... 192

a) Âdem.............................................................................................. 192
b) Hızır............................................................................................... 194
c) Hûd................................................................................................ 195
d) İbrâhîm.......................................................................................... 195
e) İsâ................................................................................................... 195
f) Lokmân.......................................................................................... 196
g) Muhammed.................................................................................... 197
h) Mûsâ.............................................................................................. 199
ı) Süleymân........................................................................................ 201
i) Yakûb ve Yusuf............................................................................... 202

5. Âhiret................................................................................................... 203
a) Kabir ve Berzâh............................................................................. 204
b) Kıyâmet ve Mahşer........................................................................ 205
c) Cennet............................................................................................ 207

| 9 |



d) Cehennem ..................................................................................... 210
e) Şefâat............................................................................................. 211

6. Kader ve Kazâ, Hayır ve Şer............................................................... 211
7. Diğer Kavramlar.................................................................................. 213

a) Îmân .............................................................................................. 213
b) Küfür ve Şirk................................................................................. 215
c) Şeytan............................................................................................ 217

B. İbâdet........................................................................................................ 218
1. Kelime-i Şehâdet................................................................................. 220
2. Namaz.................................................................................................. 221
3. Oruç..................................................................................................... 222
4. Hac....................................................................................................... 223

C. Önemli Gün ve Geceler............................................................................ 224
D. Âyet ve Hadîs İktibâsı.............................................................................. 225

1. Âyet İktibâsı........................................................................................ 226
a) Allâh’ın Varlığı ve Birliği.............................................................. 227
b) Hurûf-ı Mukattaa........................................................................... 229
c) Sûre Başlarındaki Yeminler........................................................... 230
d) Yaratılış ......................................................................................... 232
e) Peygamberler................................................................................. 233
f) Değişik Konular............................................................................. 233

2. Hadîs İktibâsı....................................................................................... 235
II. TASAVVUF................................................................................................... 236

A. Dört Kapı.................................................................................................. 237
1. Şerîat.................................................................................................... 237
2. Tarîkat.................................................................................................. 238
3. Hakîkat................................................................................................ 239
4. Ma’rifet................................................................................................ 240

B. İnsândaki Letâif........................................................................................ 242
1. Rûh...................................................................................................... 243
2. Kalb..................................................................................................... 245
3. Cân....................................................................................................... 245
4. Gönül................................................................................................... 249
5. Dil........................................................................................................ 250
6. Sır........................................................................................................ 251
7. Nefs...................................................................................................... 253

C. Makâmât ve Ahvâl.................................................................................... 256
1. Makâmât.............................................................................................. 259

a) Duâ ................................................................................................ 259
b) Fakr................................................................................................ 261
c) İstiğnâ............................................................................................ 262
d) Kanâat............................................................................................ 262

| 10 |



e) Mezellet......................................................................................... 264
f) Rızâ ve Teslîmiyyet........................................................................ 264
g) Zikir............................................................................................... 265
h) Zühd............................................................................................... 267

2. Ahvâl.................................................................................................... 270
a) Aşk................................................................................................. 270
b) Fenâ ve Bekâ................................................................................. 277
c) Gayret............................................................................................. 279
d) Keşf................................................................................................ 280
e) Mahv.............................................................................................. 281
f) Muhabbet........................................................................................ 282
g) Şevk............................................................................................... 283
h) Tecrîd, Tecerrüd ve Ferâgat........................................................... 285
ı) Vahdet-i Vücûd............................................................................... 287

ıa) Kesret-Vahdet.......................................................................... 287
ıb) Mâsivâ..................................................................................... 290
ıc) Esmâ ve Sıfâtın Tecellîsi......................................................... 291

D. Tarîkat İle İlgili Kavramlar....................................................................... 294
1. Şeyh ve Pîr........................................................................................... 294
2. Tâlib..................................................................................................... 296
3. Mürîd ve Dervîş................................................................................... 298
4. Sâlik..................................................................................................... 299
5. Sofî...................................................................................................... 300
6. Vâsıl..................................................................................................... 301
7. Ârif...................................................................................................... 301
8. Miskîn.................................................................................................. 302
9. Rind..................................................................................................... 303
10. Tekke, Hankâh, Dergâh, Âsitân......................................................... 304
11. Abâ, Kabâ, Hırka, Tâc....................................................................... 305

F. Âlem.......................................................................................................... 307
G. Benlik....................................................................................................... 312

SONUÇ.............................................................................................................. 315

BİBLİYOGRAFYA........................................................................................... 320
A. YAZMALAR............................................................................................ 320
B. KİTAPLAR............................................................................................... 320
C. MAKALE VE ANSİKLOPEDİ MADDELERİ....................................... 325

- EK -.................................................................................................................. 328

| 11 |



KISALTMALAR

a.g.e.: Adı geçen eser

a.g.m.: Adı geçen makale

a.g.md.: Adı geçen madde

a.g.t.: Adı geçen tez

a.e.: Aynı eser

a.y.: Aynı yer

AKM: Atatürk Kültür Merkezi

AÜFE: Atatürk Üniversitesi Fen Edebiyât Fakültesi

AÜİF: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi

AÜSBE: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü

Bak.: Bakanlığı

Bkz.: Bakınız

C: Cilt 

Çev.: Çeviren

DİA: Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi.

DİB: Diyanet İşleri Başkanlığı

DTCF: Dil ve Tarih Coğrafya Fakültesi

Ef.: Efendi

Enst.: Enstitü 

GÜSBE: Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü

İFAV: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı

h.: Hicrî

Hz.: Hazret

Haz.: Hazırlayan

İA: İslâm Ansiklopedisi

İst.: İstanbul

İBBK: İstanbul Büyükşehir Belediye Kütüphanesi

İÜTE: İstanbul Üniversitesi Türkiyât Enstitüsü

TDV: Türkiye Diyânet Vakfı 

TYDK: İstanbul Kitaplıkları Türkçe Yazma Dîvânlar Kataloğu

| 12 |



İÜ: İstanbul Üniversitesi

İÜEF: İstanbul Üniversitesi Edebiyât Fakültesi 

Hz.: Hazret, hazret-i

Ktp.: Kütüphane, kütüphanesi

m.: Mîladî

md.: Madde

Mat.: Matbaa

Mil..: Ankara Millî Kütüphane

No.: Numara

ö. : Ölümü

S.: Sayı

SÜ: Selçuk Üniversitesi

Thk.: Tahkik.

TDEA: Türk Dili ve Edebiyâtı Ansiklopedisi

TDEAD: Türk Dili ve Edebiyâtı Araştırmaları Dergisi

TTK: Türk Tarih Kurumu

TÜYATOK	 : Türkiye Yazmaları Toplu Kataloğu 

TVYY: Tarih Vakfı Yurt Yayınları

ty.: Basım tarihi yok

UÜİFD: Uludağ Üniversitesi İlâhiyât Fakültesi Dergisi

UÜSBE: Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü

vd.: Ve diğerleri, ve devamı

vb.: Ve benzeri 

vr.: Varak.

y.: Yıl

Yay.: Yayıncılık, yayınları.

yy.: Basım yeri yok

y.y.: Yüzyıl.

Yz. : Yazma

| 13 |



GİRİŞ

| 14 |



I. ARAŞTIRMANIN ÖNEMİ, AMACI, 
KAYNAKLARI, MERHALELERİ, SINIRLARI 
VE YÖNTEMİ

A. Araştırmanın Önemi ve Amacı 
Edebî şahsiyetler ve eserler üzerinde incelemelerde bulunmak, edebiyat 

tarihçilerinin vazgeçemeyecekleri bir çalışma alanını teşkil etmektedir. Zira pek çok 
edîb ve eser hâlâ gün yüzüne çıkartılamamıştır. Şu ana kadar kimliği doğru bir şekilde 
ortaya konamayan, ya da olduğundan farklı bir şekilde tanıtılan Za’fî-i Gülşenî için 
bu husûs fazlasıyla geçerlidir. 

Za’fî-i Gülşenî, Türk Edebiyâtı tarihi çalışmalarında ya hiç yer almayan, ya Za’îfî 
mahlaslı şairler ile karıştırılmış olan, ya da başka şahıslar ile karıştırılıp kendisine 
ait olmayan bilgilerle tanıtılan, deyim yerindeyse, tâlihsiz bir şâir olarak karşımıza 
çıkmaktadır. 

Tesbît edebildiğimiz kadarıyla bugüne kadar Za’fî hakkında etraflı bir çalışma 
yapılmamış, doğrudan onunla ilgili tek bir makâle bile yazılmamıştır. Şevket 
Beysanoğlu, Diyarbakırlı Fikir ve Sanat Adamları isimli eserinde Za’fî’nin yedi şiirini; 
Osman F. Sertkaya, Osmanlı şâirlerinin Çağatayca şiirlerini incelediği araştırmasında, 
Za’fî’nin Arapça, Farsça ve Türkçe’nin iki lehçesi (Anadolu ve Çağatay) ile yazmış 
olduğu bir mülemmasını; A. Tietze, XVI. yüzyıl şiirinde denizci dilini incelediği 
makâlesinde, Za’fî’nin Âgehî’nin bir kasîdesine yazmış olduğu tahmîsini ve nihayet 
Tahir Üzgör, Türkçe Dîvân Dîbâceleri isimli eserinde Za’fî Dîvânı’nın dîbâcesini 
yayınlamıştır. Görüldüğü gibi, bütün bu çalışmalarda Za’fî üzerinde, doğrudan değil, 
belirli bir monografinin bir parçası olarak durulmuştur. Bu açıdan Za’fî hakkında 
kapsamlı bir çalışmanın yapılması büyük bir önem arzetmektedir.

Hakkında müstakil bir çalışma yapılmamış olmasından daha da önemlisi, yukarıda 
isimleri geçenler dâhil olmak üzere pek çok araştırmada şâirin, farklı bir kimlikle 
tanıtılmış olmasıdır. Çalışmamızın ilgili konularında detaylıca işleneceği gibi, 
buralarda Za’fî, Ali Emîrî’nin Esâmî-i Şu’arâ-i Âmid isimli eserinde, babası, memleketi 
ve doğum tarihi husûslarında verilen yanlış bilgiler baz alınarak tanıtılmıştır. 

Za’fî Dîvânı’nın elimizdeki tek nüshası, Ali Emîrî’nin kurduğu Millet 
Kütüphanesi’nde bulunmasına ve üzerinde Emîrî’nin kaşesi olmasına rağmen, Emîrî 
gibi bir uzmanın Za’fî hakkında yanılgıya düşmesi, Osmanlı’nın son dönemlerinde 
bile Za’fî üzerinde bir sis perdesi bulunduğunu göstermektedir. Bu husûs konuyu daha 
da önemli hale getirmektedir.

Şâirin mahlası olan Za’fî’nin, Za’îfî ile karıştırılabilecek bir karakter arzetmesinden 
dolayı, pek çok kaynakta ondan Za’îfî olarak söz edilmiştir. Buralarda Kanûnî 
döneminde yaşayan bir şâir olduğu ötesinde kimliği konusunda da yeterli bir bilgi 
verilmemiştir. Bunun yanı sıra dîvânı başta olmak üzere şâirin eserleri hakkında 

| 15 |



günümüze kadar bir araştırma yapılmamıştır. Bütün bu husûslar bizim şâir hakkında 
çalışma yapmamızı ve gerek Dîvân muhtevâsının, gerekse de mecmualardaki 
şiirlerinin katkısı ile onu gerçek kimliği ve bilinmeyen yanlarıyla ortaya koymamızı 
gerekli kılmıştır. Çalışmamız, problemli olan bu konuları çözüme kavuşturmayı 
amaçlamaktadır. 

B. Araştırmanın Kaynakları ve Merhaleleri
Burada Za’fî’den söz eden kaynakları, yazım tarihlerine göre değil, konuyu 

araştırırken hangi merhalelerden geçildiğinin de görülebilmesi amacıyla, bu 
kaynakların çalışmamızın hangi merhalelerinde kullanıldığı esâsına göre, 
değerlendirmek istiyoruz. Böylece hem kaynakları hem de merhaleleri bir arada 
görme imkânı doğacaktır.

Öncelikle, XVI. yüzyıldaki tarihî ve siyâsî olaylar hakkında, genellikle Yılmaz 
Öztuna’nın Devletler ve Hanedanlar ile İsmail H. Uzunçarşılı’nın Osmanlı Tarihi 
isimli eserlerinden; dönemin edebî durumu ile ilgili olarak da, başta Nihad Sami 
Banarlı’nın Türk Edebiyâtı Tarihi olmak üzere muhtelif araştırmalardan istifâde 
ettiğimizi belirtmeliyliz.

Çalışmanın en başında Za’fî’ye yer verdiğini gördüğümüz ilk eser, Şevket 
Beysanoğlu’nun Diyarbakırlı Fikir ve Sanat Adamları isimli dört ciltlik 
biyografyasıdır. Beysanoğlu’nun kaynağı, Ali Emîrî’nin Esâmî-i Şu’arâ-i Âmid isimli 
yazma eseri olduğu için, başvurduğumuz ikinci kaynak da budur. Ali Emîrî burada 
şâiri, Diyarbakırlı İbrâhîm-i Gülşenî’nin büyük oğlu olarak tanıttığı için, bir sonraki 
aşamada mürâcaat ettiğimiz kaynaklar, doğal olarak Gülşeniyye tarîkatı hakkında 
yapılan çalışmalar olmuştur. Bu çerçevede Gülşeniyye tarîkatı literatürünün en 
önemli eseri olan Muhyî-i Gülşenî’nin Menâkıb-ı İbrâhîm-i Gülşenî’si başta olmak 
üzere, Şemlelîzâde Ahmed Gülşenî’nin Şîve-i Tarîkat-ı Gülşeniyye’si; La’lî Mehmed 
Fenâî’nin Terceme-i Hâl-i Hazret-i Pîr-i Gülşenî’si, Hüseyin Vassâf’ın Sefîne-i 
Evliyâ’sı zikredilebilir. Mustafa Kara’nın, Diyânet İslâm Ansiklopedisi’ne yazdığı 
“Gülşeniyye”, maddesi, Nihât Azamat’ın aynı yerdeki “İbrâhîm Gülşenî” maddesi 
ve Himmet Konur’un İbrâhîm Gülşenî Hayâtı, Eserleri, Tarîkatı isimli eseri de bu 
konuda son dönemde yapılan araştırmalar olarak istifâde ettiğimiz çalışmalardır. 
Muhammed Sâmi’nin Esmâr-ı Esrâr’ı, Mehmed Şükrî b. İsmâil’in, Silsile-nâme-i 
‘Aliyye-i Meşâyîh-i Sûfiyye’si ve Sâdık Vicdânî’nin, Tomâr-ı Turuk-ı Aliyye’den 
Halvetiyye’si ise, Gülşeniyye tarîkatının silsilesini oluştururken başvurduğumuz 
kitaplardır. Bu eserler, Za’fî’nin İbrâhîm-i Gülşenî’nin oğlu olduğu şeklindeki bilgiyi 
doğrulamamakla beraber, çalışmamız boyunca Gülşeniyye tarîkatı ile bu tarîkatın pîri 
İbrâhîm-i Gülşenî ve ondan sonraki postnişîn oğlu Ahmed-i Hayâlî hakkında başvuru 
kaynaklarımız oldu.

İbrâhîm-i Gülşenî, XVI. yüzyılda yaşadığına göre, oğlu olarak gösterilen Za’fî’nin 
de bir şâir olarak bu dönemin tezkirelerinde yer alması beklenirdi. Bu açıdan 
öncelikle tezkirelerin özeti mahiyetinde olan ve Eski Türk Edebiyâtı çalışmalarında 

| 16 |



başucu eserler niteliğindeki M. Nail Tuman (ö. 1958)’ın Tuhfe-i Nâilî’si, Mustafa 
İsen ve arkadaşlarının Tezkirelere Göre Dîvân Edebiyâtı İsimler Sözlüğü ve Dergâh 
Yayınları’nın Türk Dili ve Edebiyâtı Ansiklopedisi gibi eserler tarandı. 

Buralarda Za’fî’den söz edilirken, Ali Emîrî’nin Esâmî’sinin yanısıra 
Ahdî’nin Gülşen-i Şu’arâ’sı, Esrâr Dede’nin Tezkire-i Şu’arâ-i Mevleviyye’si ile 
Müstakîmzâde’nin Mecelletü’n-Nisâb’ı kaynak olarak gösteriliyordu. Bu açıdan 
bu kitaplara da bakıldı. Adı geçen eserler arasında, Za’fî hakkında o güne kadar 
karşılaştığımız en geniş malûmât Tezkire-i Şu’arâ-i Mevleviyye’de bulundu. Burada 
özellikle şâirin, İbrâhîm-i Gülşenî’nin halîfesi olduğu yönündeki bilgi dikkatimizi 
çekti. Üstelik Şeyh Gâlib de Tezkire’ye yazdığı hâşiyede aynı husûsu tekrarlamıştı. 
Biz ilk kez bu eserde Za’fî’nin, İbrâhîm-i Gülşenî’nin oğlu olarak değil, halîfesi 
olarak tanıtıldığını gördük ve Ali Emîrî’nin verdiği bilginin doğru olmayabileceğini 
düşündük. Zira, Za’fî İbrâhîm-i Gülşenî’nin oğlu olsa bunun belirtilmesi beklenirdi. 
Zaten Gülşenîlik ile ilgili kaynaklarda da onun İbrâhîm-i Gülşenî’nin oğlu 
olabileceğine dair en ufak bir ipucu yoktu. 

Bu arada Za’fî Dîvânı’nda Çağatayca beyitler bulunması sebebiyle Osman F. 
Sertkaya’nın, Osmanlı şâirlerinin Çağatayca şiirlerini incelediği makâle serisi, 
Za’fî’nin şiirlerinde denizcilik dilini kullanmasından hareketle de, A. Tietze’nin 
“XVI.Asır Türk Şiirinde Gemici Dili-Agehî Kasidesi ve Tahmisleri” makâlesi ve Za’fî 
Dîvânı’nın dîbâcesine de yer verdiği için Tahir Üzgör’ün Türkçe Dîvân Dîbâceleri 
isimli çalışmaları incelenmiştir. Ancak buralarda da şâirin Ali Emîrî’den mülhem 
olarak İbrâhîm-i Gülşenî’nin oğlu olarak tanıtıldığı görülmüştür.

Za’fî’nin gerçek kimliği hakkında neredeyse hiçbir ışığın görülmediği çalışmamızın 
bu aşamasında, yüzümüzü onun Dîvân’ına çevirdik ve buradan hareketle şâirimiz 
üzerindeki sis perdesini aralamaya çalıştık. Za’fî’nin, Dîvânı’nda Rumeli şehirleri 
hakkında yazdığı şehrengîzleri ve şiirlerindeki mahallî unsurlar ile Dîvân’da Rumelili 
Hayretî (ö. 941/1535), Usûlî (ö. 945/1538), Hayalî Bey (ö. 964/1556) ve Hafız Sirozî 
gibi şâirlerden söz etmesi, bizde onun, Rumeli bölgesi ile ciddî bir ilişkisinin olduğu 
kanaatini oluşturdu. Zira şehrengîzler ve söyleyişindeki mahallî unsurlar, Rumeli 
bölgesinin alâmet-i fârikalarıydı. Çalışmamızın bu aşamasında Rumeli bölgesiyle 
ilgili olarak, Agah Sırrı Levend’in, Türk Edebiyâtı Tarihi ile Türk Edebiyatında 
Şehrengîzler ve Şehrengîzlerde İstanbul; Mine Mengi’nin Mesîhî Dîvânı, Cemal 
Kurnaz’ın Türküden Gazele Halk ve Dîvân Şiirinin Müşterekleri Üzerine Bir Deneme, 
Mehmet Hengirmen’in, Güvâhî Pendnâme, Yaşar Aydınlı’nın Behiştî Dîvânı, Müberra 
Gürgendereli’nin, Hasan Ziyâî Hayâtı, Eserleri, Sanatı ve Dîvânı ve özellikle Halil 
Çeltik’in Dîvân Sahibi Rumeli Şâirlerinin Şiir Dünyası adlı doktora tezi yararlandığımız 
araştırmalardır. Mustafa İsen’in, Balkanlarda Türk Edebiyâtı, şehrengîzler, mahlasdaş 
şairler, tezkirelerden hareketle şehirlerden çıkan şâir sayısının tesbîti gibi konularda 
yararlandığımız Ötelerden Bir Ses- Dîvân Edebiyâtı ve Balkanlarda Türk Edebiyâtı 
Üzerine Makaleler isimli kitabını da bu listeye ilâve etmemiz gerekir.

Çalışmamızın Za’fî Dîvânı’nın metnine yoğunlaştığımız bir aşamasında, 
Dîvân metninde yer alan bir gazelin ilk beyitlerinin, Latîfî Tezkiresi’nin Mustafa 

| 17 |



İsen neşrinde “Za’îfî” maddesinde aynen bulunduğunu fark etmemiz, ilk kez bizi 
Za’fî’nin Za’îfî şeklinde de istinsâh edildiği gerçeği ile karşı karşıya bıraktı. Latîfî 
Tezkiresi’nin Osmanlıca baskısında da şair Za’îfî olarak yer alıyordu. Bu gözle 
yaptığımız inceleme sonucu, Âşık Çelebî’nin Meşâ’iru’ş-Şu’arâ’sı, Hasan Çelebî 
ile Beyânî’nin tezkireleri, Bursalı Mehmed Tahir’in Osmanlı Müellifleri, Şemseddin 
Sâmî’nin Kâmûsu’l-A’lâm’ı ve Gibb’in Osmanlı Şiir Tarihi’nde şâirden Za’îfî olarak 
söz edildiğini gördük. Daha sonra incelediğimiz Latîfî Tezkiresi’nin Rıdvan Canım 
tarafından yapılan tenkitli neşrinden ise, şâire kimi nüshalarda Za’fî, kimilerinde de 
Za’îfî olarak yer verildiğini anladık. Latîfî Tezkiresi’nin bu neşri, şâirden söz eden 
bütün kaynaklar arasında, ona isnâd edilmesinde şüphe ile karşılanabilecek yoruma 
açık bilgilerin yer aldığı tek kaynak olmuştur.

Za’fî’nin, Kâhire’deki Gülşeniyye Âsitânesi’nde medfûn olduğu, dolayısıyla orada 
öldüğü husûsu, Mustafa Koç’un, “16. yy Osmanlı Coğrafyasında Karanlıkta Kalmış 
Nakşî-Ahrârî, Yesevî ve Kübrevî Şeyhleri” ismiyle yayınladığı makâlesinde yer 
alan, Muhyî-i Gülşenî’ye ait Reşehât Çevirisi’nin Zencîr-i Zeheb olarak adlandırılan 
mukaddimesindeki bir kayıttan hareketle ortaya çıktı. 

Şairin adı, ilkin Nurhan Atasoy’un Derviş Çeyizi isimli eserinde latinize ettiği, 
Müstakîmzâde’nin Risâle-i Tâciyye isimli risâlesinde ortaya çıktı. Müstakîmzâde, 
bu eserinde dervîş tâclarından söz ederken, şâirimiz tarafından oluşturulan Za’fiyye 
Tâcı’na da değinmişti. Çalışmamızda bu eserin Ankara Millî Kütüphâne’de bulunan 
yazma nüshasından ve aynı konuda olmak üzere Yahyâ Âgâh Efendi’nin Tarîkat 
Kıyafetleri ismiyle yayınlanan eserinden de istifâde edildi. 

Çalışmamızın en son aşamasında, tenkitli metni henüz yayınlanmış olan Ahdî’nin 
Gülşen-i Şu’arâ’sında, XVI. yüzyılda Gülşeniyye Tarîkatı mensûbu Gelibolulu bir 
Za’îfî’den söz edildiği tesbît edildi. Za’fî’nin, Gülşen-i Şu’arâ dâhil olmak üzere, 
pek çok tezkirenin farklı nüshalarında Za’îfî olarak istinsâh edildiğini, onun zaten 
Rumelili olması gerektiğini ve bu evsâfa uyan başka bir şair bulunmadığını bildiğimiz 
için, burada Za’fî-i Gülşenî’den söz edildiği, dolayısıyla da onun Gelibolulu olduğu 
ortaya çıktı. 

Şâirin hayâtı ile ilgili olarak önemli bir kaynağın da bizatihi Za’fî Dîvânı’nın 
kendisi olduğunu da buraya ilâve etmemiz gerekir.

Çalışmamızda şâirin Melâmîlik, Hurûfîlik ve Kalenderîlik gibi bâtınî ya da 
heteredoks olarak nitelendirilen fırkalarla olan ilişkisini açıklarken, Fuat Köprülü’nün 
Türk Edebiyâtı Tarihi ile Türk Edebiyâtında İlk Mutasavvıflar isimli eserlerinin 
yanında, büyük ölçüde Abudülbaki Gölpınarlı’nın Melâmîlik ve Melâmîler, 
Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik ile Hurûfîlik Metinleri Kataoğu; Ahmet Yaşar Ocak’ın 
Osmanlı İmparatorluğunda Marjinal Sûfîlik: Kalenderîler ile Osmanlı Toplumunda 
Zındıklar ve Mülhidler isimli eserleri ile şâirin kendi Dîvân’ı, Hurûfîlik Risâlesi ve 
mecmualarda yer alan şiirlerinden istifâde edildi.

Dîvân’ın dînî muhtevâsı işlenirken, Bekir Topaloğlu, İlyas Çelebî ve Yusuf 
Şevki Yavuz’un hazırladığı İslâm’da İnanç Esasları isimli eser başta olmak üzere, 

| 18 |



Taftazânî’nin, Kelâm İlmi ve İslâm Akâidi, Seyyid Şerîf Cürcânî’nin Kitâbu’t-Ta’rifât, 
Ahmet Hamdi Akseki’nin İslâm Dînî-İtikâd, İbadet ve Ahlak, M. Asım Köksal’ın 
Peygamberler Tarihi isimli eserleriyle pek çok ansiklopedi maddesinden yararlanıldı.

Dîvân’ın tasavvufî muhtevâsı incelenirken de, daha çok Ethem Cebecioğlu’nun 
Tasavvuf Terimleri & Deyimleri Sözlüğü ile Seyyid Şerif Cürcânî’nin Ta’rifât’ından 
istifâde edildi. Ferit Kam’ın Vahdet-i Vücûd, Süleyman Uludağ’ın Tasavvuf Terimleri 
Sözlüğü, Selçuk Eraydın’ın Tasavvuf ve Taîrkatlar ile Mahmut Erol Kılıç’ın Sûfî ve 
Şiir isimli eserleri de bu meyanda zikredilebilir.

Vezin, kâfiye, redif ve aruz gibi biçim ve ahenge ilişkin incelemelerde Haluk 
İpekten’in Nazım Şekilleri ve Arûz, Cem Dilçin’in, Örneklerle Türk Şiir Bilgisi ile 
İskender Pala’nın Ansiklopedik Dîvân Şiiri Sözlüğü isimli eserlerinden vs. istifâde 
edilmiştir. 

C. Araştırmanın Sınırları ve Yöntemi
Bu çalışmada sarfedilen bütün çabaya rağmen, Za’fî Dîvânı’nın ikinci bir 

nüshasına ulaşılamamıştır. Elimizdeki Dîvân nüshasında hem yer yer müstensihce 
atlanan yerlerin, hem de bizce problemli görülen kelimelerin bulunmasının da sâikiyle, 
tek nüsha üzerinden bir metin neşri yapmayı şimdilik uygun görmedik. İleride başka 
nüsha ya da nüshaların bulunabilmesi umudu ile bu işi başka bir zamana bıraktık. 
Bununla birlikte çalışmamızın hemen her bahsinde Dîvân metninden istifâde ettik. Bu 
amaçla öncelikle Dîvân metninin tamamı tarafımızdan okunup yazıldıktan sonra, bu 
metin bilgisayar ortamında konu başlıklarına göre tasnîfe tâbi tutulmuş, ilgili beyitler 
ilgili başlıkların altında kaydedilmiş ve son olarak her konu, beyitlerden de istifâde 
edilerek kendi içinde değerlendirilmiştir.

Çalışmamızda metin neşri yer almadığı içindir ki, şâirin hayâtı ve eserleri başta 
olmak üzere diğer araştırma alanlarına ağırlık verilmiştir. Kanaatimizce şâirin 
tamamen muğlak olan hayâtını tesbît etmek için buna zaten ihtiyaç vardı. Çalışmada 
üzerinde ağırlıklı olarak durduğumuz bir husûs da, Za’fî’nin tasavvuf ve dîvân 
edebiyâtlarındaki yerini tesbît etmek oldu. Çalışmada ayrıca Za’fî Dîvânı’nın elden 
geldiğince geniş bir dînî ve tasavvufî muhtevâ tahlîli yapıldı.

Araştırmalarımız esnâsında TÜYATOK’un verilerinden de hareketle, İstanbul’daki 
yazma eser koleksiyonlarının bulunduğu Süleymâniye Kütüphanesi ve bağlı birimleri 
ile Topkapı Sarayı, Arkeoloji Müzesi, İstanbul Ünv. Edebiyat Fakültesi, Beyazıt 
Devlet ve Büyükşehir Belediyesi kütüphâneleri; Ankara’da da başta Milli Kütüphâne 
ve DTCF olmak üzere pek çok kütüphânede bizzat araştırmalar yapıldı. İstanbul 
Üniversitesi Kütüphanesi’nin araştırma yaptığımız süre zarfınca kapalı bulunması 
sebebiyle, burada araştırma yapılamadı. Yurtdışı kütüphânelerine gidilemediği 
için, katalog kayıtlarının incelenmesi ile yetinildi. Kataloglarını incelediğimiz 
kütüphânelerden Za’fî’nin şiirleri hakkında bilgi içerenleri, British Museum, Viyana 
Kraliyet Kütüphanesi Arapça, Farsça ve Türkçe Yazmalar Bölümü, Almanya Göte 
Kütüphanesi Şark Yazmaları Bölümü, Universitats-und Landesbibliothek Bonn, 

| 19 |



Berlin Kraliyet Kütüphanesi, Gürcistan Bilimler Akademisi El Yazmaları Enstitüsü 
Türkçe Yazmalar Kısmı oldu.

Yaptığımız araştırmalarda Za’fî Dîvân’ının ikinci bir nüshasına ulaşılamamışsa da, 
şu ana kadar tanıtımları yapılmamış olan, Za’fî’ye ait birkaç eser ile onun mecmua ve 
cönklerde bulunan pek çok şiirine ulaşılmış; bu da şâirimizin edebî kişiliği husûsunda 
bir takım sonuçlara ulaşmamazı sağlamıştır

Araştırmalarımız esnasında muhtelif şahıslarla görüşmeler yapılmış ve bu 
şahısların fikirlerinden istifâde etme yoluna gidilmiştir. Çalışmanın danışmanı Prof. 
Dr. Ali Yılmaz, Prof. Dr. Mehmet Akkuş, Prof. Dr. Kemal Eraslan, Prof. Dr. Cemal 
Kurnaz, Prof. Dr. M. Nur Doğan, Prof. Dr. Tahir Üzgör, Prof. Dr. Mustafa Kara, Doç. 
Dr. Bilal Kemikli, Doç. Dr. Himmet Konur, Doç. Dr. Yaşar Aydemir, Yrd. Doç. Dr. 
Mustafa Tatçı, Yrd. Doç. Dr. Zülfikar Güngör, M. Serhan Tayşi, Dr. Mustafa Koç ve 
Müfit Yüksel bu meyanda zikredilebilir.

Çalışmamızda, Dîvân metni yer almadığı için, Dîvân’dan yapılan iktibâslarda, 
beyitlerin künyesini vermek yerine, beyitlerin içinde geçtiği varak numaraları verilmiş 
ve bunlar parantez içerisinde gösterilmiştir. Aynı varaktan alıntı yapılan beyit sayısı 
birden fazla olsa bile varak numarası bir kez yazılmıştır.

Çalışmada, gerektiğinde aynı kitabın farklı zamanlarda yapılan baskılarından da 
istifâde eme yoluna gidilmiştir. Örneğin Mustafa İsen’in hazırlamış olduğu Usûlî 
Dîvânı’ının ilk baskıdan (AÜFE Yay, 1988), burada bulunup da sonraki baskıda 
(Akçağ, 1990) bulunmayan bir takım konular yer aldığı için istifâde edilmiştir.

Çalışmamızda Za’fî Dîvânı’ndan atıfta bulunduğumuz beyitler/bendler, transkribe 
edilerek iktibâs edilmiştir. Transkribe edilen beyitlerle ilgili olarak gözetilen esaslar 
ise şunlardır:

1. Arap harfli eski alfabede bulunup da bugünkü alfabede bulunmayan harfler 
için, tenkitli basımı yapılan ilmî eserlerde kullanılagelen şu transkripsiyon alfabesi 
kullanılmıştır:

ء é ض ëê

ث æå ط Ùù

ح Óó ظ Ôô

خ Òò ع è

ذ Õõ غ áà

ص äã ق Úú

ض Øø ك Ññ

| 20 |



2. Arapça ve Farsça kelimelerdeki med harfleri, Â, â; Û, û ve Î, î şeklinde 
gösterilmiştir.

3. Aslında uzun okunması gerekirken, vezin gereği kısa okunan Arapça ve Farsça 
aslî uzunluklar, vezne uygun şekilde okundu. Meselâ Za’fî kelimesinin uzun olan 
nispet “î”si, vezin gereği kısa okunması gerektiğinde “Za’fi” şeklinde kısa okunmuştur.

4. Beyitlerde geçen âyet, hadîs, ya da Arapça ve Farsça beyit ve ibâreler transkribe 
edilip italik olarak verilmiştir. Ayrıca Arap harfli yazılışları ve Türkçe tercümeleri de 
dipnotta verilmiştir.

5. Tarihler, tarihin hesaplanabilmesi amacıyla, hem Latin harfleriyle hem de Arap 
harfleriyle gösterilmiştir.

6. Vezin ve anlam eksikliklerini tamamlamak üzere eklenilen hece ve kelimeler [] 
içerisine alınmıştır. Vezin hataları (*) ile gösterilmiştir. 

7. Farsça’daki vâv-ı ma’dûleler italik uzun (â) harfiyle yazılmıştır: òâb, òâce, òân 
kelimelerinde olduğu gibi.

8. Türkçe kelime ve eklerin okunuşunda Prof. Dr. Faruk Kadri Timurtaş’ın Türkiye 
Türkçesi’nin Ana Hatları adlı çalışmasına1 uyulmuştur.

1	  Fâruk Kadri Timurtaş, “Türkiye Türkçesinin Ana Hatları”, Makâleler-Dil ve Edebiyât İncelemeleri, 
(Haz. Mustafa Özkan), TDK Yay., Ankara 1997, s. 242-264.

| 21 |



II. XVI. YÜZYILDA SİYASİ VE EDEBÎ 
DURUM

A. Siyasî Durum
Za’fî, Rumeli, İstanbul, Ege ve Mısır’da yaşayan bir XVI. yüzyıl Osmanlı şâiridir. 

Za’fî bu dönemde Osmanlı tahtında hüküm süren II. Bayazıt (ö. 918/1512), Yavuz 
Sultân Selîm (ö. 927/1520), Kânûnî Sultân Süleyman (ö. 974/1566) ve II. Selîm (ö. 
982/1574) dönemlerini idrak etmiştir. Ancak II. Bayazıt döneminde çocukluğunu 
geçirdiği ve II. Selîm döneminin hemen başında öldüğü için (ö. 974-978/1566-1570 
arası), şâirin asıl olarak Yavuz Sultân Selîm ve Kânûnî Sultân Süleyman dönemlerine 
şâhitlik ettiği de göz önünde bulundurulmalıdır.

Za’fî’nin yaşadığı dönem Osmanlı İmparatorluğu’nun siyasî, ilmî ve edebî yönden 
büyük bir ihtişam içinde bulunduğu bir dönemdir. Yavuz Sultân Selim döneminde 
parlak siyasî zaferler kazanılmıştır. Onun Çaldıran’da Şah İsmail’i (920/1514), 
Göksu ovasında Dulkadiroğulları’nı (921/1515), Merc-i Dabık ovası ile Ridaniye’de 
de Kölemenleri (923/1517) mağlubiyete uğratması; Kemah, Harput, Meyyafarikin, 
Bitlis, Hısnkeyfa, Diyarbekir, Urfa, Mardin, Şam, Kahire, Cezayir, Hicâz, Musul 
havâlisi ve Cezîre’nin Rakka’ya kadar olan güney-doğu bölgelerini ilhak etmesi2 bu 
meyanda zikredilebilir. 

Bu zaferlerden özellikle Kahire’nin ilhâkı çok önemli sonuçlar doğurmuştur. Bu 
hadisenin konumuzu ilgilendiren yönü, Kâhire’nin ilhâkından sonra Yavuz Sultân 
Selim’in sipahilerinden ve ileri gelen askerlerinden pek çok kimsenin orada bulunan 
İbrâhîm-i Gülşenî (ö. 940/1533-1534)’ye mürîd olmalarıdır3. Za’fî’nin İbrâhîm-i 
Gülşenî’ye intisâbında bu sürecin önemli bir etkisinin olduğu muhakkaktır. Yine 
Za’fî’nin Kâhire’de içinde vakit geçirdiği ve şiirlerinde sıkça sözünü ettiği Gülşeniyye 
Âsitânesi’nin4, Yavuz Sultân Selim’in Kâhire’yi ilhâk ettikten sonra İbrâhîm-i 
Gülşenî’ye arazi tahsis etmesi sonucu inşa edilmiş olması da burada hatırlanmalıdır5.

Yavuz Sultân Selim’in oğlu Kânûnî Süleyman dönemi de siyasî, ilmî ve edebî 
açılımlar devri olmuştur. Kânûnî Sultân Süleyman’ın siyasî ve askerî zaferleri 
geniş bir alana yayılmıştır. Şam Beylerbeyi Canberd-i Gazalî’nin 927/1520’deki 
isyanı bastırılmış; Belgrad (927/1521) ve Rodos (930/1523) fethedilmiş, Mohaç 
zaferi kazanılmış (933/1525), Budin (933/1526) ve Anadolu isyanları bastırılmış 
(933-935/1526-1528), Irakeyn’e sefer düzenlenmiş (941-942/1534-1535), Tebrîz 
ve Bağdad ilhâk edilmiş (941/1534), Boğdan/Moldavya seferine çıkılmış, Preveze 

2	  Yılmaz Öztuna, Devletler ve Hanedanlar, Kültür Bak. Yay., Ankara 1996, C. II, s. 156. Geniş bilgi için 
bkz. İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi, , TTK Yay., Ankara 1983, C. IV, s. 257-290.

3	  Himmet Konur, İbrâhîm-i Gülşenî -Hayâtı, Eserleri, Tarîkatı, İnsan Yay., İst. 2000, s. 123.
4	  Âsitâne, Farsça eşik anlamındaki âsitân kelimesinden meydana gelmiş olup, büyük tekkeler anlamında 

kullanılan bir tabirdir. Bkz. M. Zeki Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, MEB 
Yay., İst. 2004, C. I, s. 94.

5	  La’lî Mehmed Fenâî, Terceme-i Hâl-i Hazret-i Pîr-i Gülşenî, Dâru’t-Tıbâ’ati’l-‘Âmire, İst. 1289, s. 16; 
Geniş bilgi için bkz. Konur, a.g.e., s. 129.

| 22 |



zaferi kazanılmış (945/1538), Macaristan fethedilmiş (948/1541), Hint seferi yapılmış 
(945/1538), Cezayir’de muzaffer olunmuş (9481541), Almanya/Zigetvar’a yapılan 
sefer zaferle bitmiştir (974/1566) 6.

XVI. yüzyılda bu siyasî zaferlerin yanı sıra, merkez askerî teşkilatı (Yeniçeri 
ocağı, Cebeci ocağı, Topçu ocağı, top arabacıları ocağı, kapıkulu süvarileri) eyalet 
askerî teşkilatı (tımarlı sipahiler, geri hizmet kıtaları, öncü kuvvetler, kal’a kuvvetleri) 
ve denizcilik alanları olmak üzere askeriyede önemli açılımlar meydana gelmiştir7. 

B. Edebî Durum
XVI. asırda Türk denizciliğinin büyük gelişme göstermesi, uzak denizlere yapılan 

seferler ve bu seferlere şâirlerin de katılması, bir denizcilik edebiyâtının doğmasını da 
beraberinde getirmiştir8. İşte bu asrın tanınmış dîvân şâirlerinden Âgehî (ö. 985/1577), 
Trabzonlu Derûnî, Aşkî ve Bahriyeli Yetîm şiirlerinde bilhassa denizci tabirlerini 
kullanan şâirler olarak bilinmektedir9. Za’fî de bu edebî akıma katılanlardan biri 
olarak dikkat çekmektedir.

XVI. yüzyıl Türk edebiyâtı, sadece denizcilik alanında değil, hemen her alanda 
zirvededir. Bu yüzyılın hükümdarlarının da şâir olması hiç şüphesiz bu hususa 
büyük bir katkı sağlamıştır. Şiirlerinde Selîmî mahlasını kullanan Yavuz Sultân 
Selim (ö. 927/1520), Farsça dîvân tertîb etmenin yanında, Türkçe olarak 305 gazel 
yazmıştır10. Muhibbî mahlasını kullanan Kânûnî Sultân Süleyman (ö. 974/1566)’ın 
da dîvânı vardır11. Sultân İkinci Selim (ö. 982/1574)’in ise şöhret kazanmış beyitleri 
bulunmaktadır12.

Za’fî’nin yaşadığı dönem, Gibb’in tasnîfine göre, Osmanlı şiir tarihinin ikinci 
dönemini teşkil eder. Bu dönem, Osmanlı şiirinin zirvede olduğu 1450 ile 1600 yılları 
arasındaki yüz elli yıllık süre olarak tasavvur edilmiştir. Bu dönem yerel ağızlarla 
şiir yazma döneminin geride kaldığı, artık herkesin İstanbul ağzı ile şiirler yazdığı, 
Osmanlı şiiri tabirini hak eden bir dönemdir. Bu vasfı hâiz ilk eserleri veren şahıs, 
Osmanlı şiirinin asıl kurucusu olarak kabul edilen Ahmet Paşa (ö. 1497)’dır13. 

XVI. yüzyılın başta gelen dîvân şâirleri arasında sağlam bir dil ve sanatkarâne 
bir üslup ile eserler vermiş bulunan Bursalı Lamiî (ö. 939/1532), Zatî (ö. 953/1546), 
Hayâlî (ö. 965/1557), Emrî (ö. 983/1575), Nev’î (ö. 1008/1599), Bâkî (ö. 1009/1600) 
ve Rûhî-i Bağdâdî (ö. 1014/1605) zikredilebilir14. 

6	  Öztuna, a.g.e., C. II, s. 163. Geniş bilgi için bkz. Uzunçarşılı, a.g.e., C. IV, s. 307-400.
7	  Geniş bilgi için bkz. Uzunçarşılı, a.g.e., C. IV, s. 553-578.
8	  M. Fuad Köprülü, “Anadolu’da Türk Dili ve Edebiyâtının Tekamülüne Umumi Bir Bakış”, Türk Ede-

biyâtı Tarihi, Akçağ Yay. Ankara 2003, s. 394. 
9	  Nihad Sami Banarlı, Resimli Türk Edebiyâtı Tarihi, MEB Yay., İst. 2001, C. I, s. 576.
10	  Coşkun Ak, Şâir Padişahlar, Kültür Bak. Yay., Ankara 2001, s. 154.
11	  Ak, a.g.e., s. 172. Geniş bilgi için bkz. Ak, Muhibbî Dîvânı, Kültür Bak. Yay., Ankara 1987.
12	  Ak, Şâir Padişahlar, s. 55; Banarlı, a.g.e., C. I, s. 564-571.
13	  E. J. Wilkinson Gibb, Osmanlı Şiir Tarihi (Ter.Ali Çavuşoğlu), Akçağ., Ankara 2003, C. II, s. 306, 331.
14	  Banarlı, a.g.e., C. I, s. 572-596.

| 23 |



Bu yüzyılda Âzerî Türkçe’si sahasında eser verenlerin başında Hatâyî (ö. 
931/1524) ve gerek Âzerî sahasının gerek Türk dünyasının en büyük simalarından 
biri olarak kabul edilen Fuzûlî (ö. 963/1555) gelmektedir15.

Bu devirde, Yusuf ve Züleyhâ’sıyle Taşlıcalı Yahya (ö. 1582) Bey, Hilye’siyle 
Hâkânî, Vâmık u Azrâ’sı ve değişik mevzulardaki mesnevileriyle Lamiî Çelebî ve 
Gül ü Bülbül’ü ile Kara Fazlı, mesnevî tarzında eser veren şairler olarak dikkat 
çekmektedirlerr16. 

Tarih kitapları olarak, mensûr bir şekilde yazılmış olan Lütfî Paşa Tarihi, Selanikî 
Mustafa Efendi’nin Tarihi, Hoca Sa’deddîn’nin Tâcu’t-Tevârîh’i, Âlî’nin Künhü’l-
Ahbâr’ı önemli eserlerdir17.

Bu yüzyılda Rumelili şâirlere mahsûs ve özellikle söyleyiş tarzında kendisini 
gösteren güçlü bir şiir geleneğinin oluştuğu dikkat çekmektedir. Bu yüzyılda sayısı 36 
olarak tesbît edilen Rumelili şâirlerden Mesîhî (ö. 918/1512), Vasfî (ö. 920/1514), Ahî 
(ö. 923/1517), Hayretî (ö. 941/1535), Usûlî (ö. 945/1538), Za’îfî (ö. 960/1552), Hayâlî 
(ö. 964/1557), Arşî (ö. 978/1570-71), Ziyâî (ö. 992/1584), Vusûlî (ö. 1000/1591), 
Cinânî (ö. 1001/1592), Vâlî (ö. 1007/1598-99), Vâlihî (ö. 1008/1599) ilk planda akla 
gelen şâirlerdir18. İşte listede kendisinden söz edilmeyen Za’fî-i Gülşenî de, Rumeli 
şiir geleneğinden gelen diğer bir şairdir.

Bu yüzyılın Rumeli şâirlerinin diğer bir özelliği de, pek çoğunun zaten kendi 
bölgelerinin bir icâdı olan şehrengîz türünde örnekler vermiş olmalarıdır. Taşlıcalı 
Yahya (ö. 1582), Hayretî (ö. 941/1534), İshâk Çelebî, Usûlî, Kerîmî, Firdevsî, Feyzi 
Ali veya Tabiî, Âlî, İntizâmî, Vechî, Kâtibî, Hacı Dervîş, Neşâtî ve Hâdî Rumelili 
şehrengîz sahibi şâirlerdir19.

İran edebiyâtından Türk edebiyâtına geçtiği kaydedilen tezkire türünün Anadolu 
sahasında ilk mümessili olarak bilinen Sehî Bey (ö. 997/1588)’in Heşt Behişt adını 
taşıyan tezkiresi, XVI. yüzyıla aittir. Bu yüzyılın diğer tezkireleri ise, Latîfî (ö. 
990/1582), Âşık Çelebî (ö. 979/1571), Ahdî (ö. 1002/1593), Beyânî (ö. 1006/1597) ve 
Kınalızâde (ö. 1012/1603) tarafından yazılmıştır20. Za’fî-i Gülşenî, Sehî Bey’in Heşt 
Behişt’i ve Âşık Çelebî’nin Meşâ’iru’ş-Şu’arâ’sı hâriç kendi döneminde yazılan diğer 
tezkirelere girebilmiştir.

Türk edebiyât tarihinde Ömer b. Mezîd’in 840/1436’da yazılan ilk nazîre 
mecmuasından sonra, bu türe ait birçok örnek XVI. yüzyılda yazılmıştır. Bunların 

15	  Banarlı, a.g.e., C. I, s. 522-556. Ayrıca Fuzûlî hakkında geniş bilgi için bkz. Abdulkadir Karahan, 
Fuzûlî Muhîti, Hayâtı ve Şahsiyeti, Kültür Bak.Yay., Ankara 1995.

16	  Banarlı, a.g.e., C. I, s. 576, 597-602; Necla Pekolcay, İslâmî Türk Edebiyâtı, Kitabevi, İst. 1996, s. 267.
17	  Agâh Sırrı Levend, Türk Edebiyâtı Tarihi, TTK Yay., Ankara 1998, s. 381-389.
18	  Halil Çeltik, Dîvân Sahibi Rumeli Şâirlerinin Şiir Dünyası, (Gazi Üniversitesi Sosyal Bil. Enst. Dok-

tora Tezi), Ankara 2004, s. 14.; Şâirlerin Balkanlardaki ülkelere göre dağılımı için bkz. Mustafa İsen, 
“Balkanlarda Türk Edebiyâtı”, Ötelerden Bir Ses, Akçağ, Ankara 1997, s. 512-536.

19	  Gibb, a.g.e., C. II, s. 449; Çeltik, a.g.t., s. 459; Yaşar Aydemir, Behişti Dîvânı, MEB Yay., Ankara 2000, 
s. 107. 

20	  Tezkireler hakkında geniş bilgi için bkz. Haluk İpekten, vd., Şâir Tezkireleri, Grafiker Yay. Ankara 
2002.

| 24 |



en önemlileri Eğridirli Hacı Kemâl’in Câmi’u’n-Nezâir’i, Edirneli Nazmî’nin 
Mecma’u’n-Nezâir’i ve müellifi bilinmeyen Câmi’u’l-Me’ânî isimli eserlerdir21.

XVI. yüzyılda Orta Asya’da Çağatay Edebiyâtı zirveye ulaşmıştır. Bu yüzyılda 
Çağatay Edebiyâtının en mühim simaları Babur Şah (ö. 937/1530) ve Gâzayî (ö. 
1017/1608)’dir. Bu yüzyılda Anadolu sahasındaki pek çok şâir, özellikle bir önceki 
yüzyılın meşhur şairi Ali Şîr Nevâî (ö. 907/1501-1502)’nin etkisinde kalıp Çağatayca 
şiirler yazmışlardır22. Bu asırda Çağatayca şiir yazma kervanına katılan şâirlerden 
birisi de Za’fî olmuştur.

XVI. yüzyılın önemli bir tekke şâiri olarak kabul edilen İbrâhîm-i Gülşenî (ö. 
940/1533-1534) tarafından kurulan Gülşeniyye tarîkatı, XVI. yüzyıl şâirlerinin en 
çok iltifât ettikleri bir tarîkat olmuştur. Bu dönemde İbrâhîm-i Gülşenî’nin büyüsüne 
kapılan şâirler, İlâhî (ö. 940/1533-1534), Usûlî (ö. 945/1539), Ârifî (ö. 959/1552), Sıhrî 
(ö. 960/1553), Lâyihî (ö. 974/1566), Vâlihî (ö. 994/1586), Hâtemî (ö. 1004/1596), 
Yûsuf-ı Sîneçâk (ö. 953/1546), Hamdî, Latîfî, Muhyî, Sâlikî, Sıyâmî23, Semâî (ö. 
1586), Hasan Hüsâmî (ö. 1594), Bülendî, ve Gülşenî’dir24. Bu şâirler arasında ismi 
zikredilmeyen Za’fî-i Gülşenî de, bu tarîkata intisâb eden ve İbrâhîm-i Gülşenî’den 
hilâfet alan önemli bir şâirdir.

XVI. yüzyılda, Melamîlik, Kalenderîlik, Hurûfîlik, Alevîlik-Bektaşîlik gibi 
heteredoks İslam’ı temsil eden bazı akımlar, önemli bir yayılma alanı bulmuştur. 
Şâirin müntesibi olduğu Gülşeniyye tarîkatı dâhil olmak üzere bütün bu akımlar, bu 
dönemde özellikle Rumeli bölgesinde yaşamışladır. İlhâd ve zındıklıkla suçlanan 
bu akımların temsilcileri ile devlet arasında bir takım çatışmalar da gerçekleşmiş 
ve sonuçta Za’fî’nin mensubu olduğu Gülşeniyye tarîkatının şeyhi Muhyiddîn-i 
Karamânî de dâhil olmak üzere bir takım şahıslar idam edilmiştir25. Böyle bir ortamda 
yetişen Za’fî, bu akımların etkisinden kendisini kurtaramamış ve bu minvalde bir 
takım eserler vermiştir.

Görüldüğü gibi, XVI. yüzyıl, edebî ve tasavvufî anlamda büyük bir hareketliliğin 
ve pek çok akımın bulunduğu bir devirdir. Bu devir hakkında çok kısa bir şekilde 
verdiğimiz bu ön bilgiden sonra, artık bu devirdeki entelektüel ortama aktif bir şekilde 
katılan Za’fî’nin hayât hikayesine geçebiliriz. 

Ocak, Zındıklar ve Mülhidler, s. 321.

21	  Banarlı, a.g.e., C. I, s. 617-618.
22	  Köprülü, “Anadolu’da Türk Dili ve Edebiyâtının Tekamülüne Umumi Bir Bakış”, a.g.e., s. 391; Önder 

Göçkün, “Şeyh Gâlib’in Çağatayca Bir Gazeli”, Türk Edebiyâtı Araştırmaları, SÜ Yay., Konya 1991, 
C. I, s. 150-151; Sertkaya, Osmanlı Şâirlerinin Çağatayca Şiirleri, Edebiyât Fak. Mat., İst. 1970, s. 4; 
Köprülü, “Çağatay Edebiyâtı”, İA, MEB Yay., İst. 1945, C. III, s. 305.

23	  Bkz. Ali Öztürk, “Halvetiyye Tarîkatına Mensup XVI. Yüzyıl Dîvân Şâirleri Üzerine Bir İnceleme”, 
Tasavvuf İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, y. 6 (2005), S. 15., Ankara 2005., s. 232-248. 

24	  Mustafa İsen, Usûlî Hayâtı Sanatı ve Dîvânı, AÜFE Yay., Erzurum 1988, s. XVI.
25	  Muhyî, a.g.e., s. 379; Ahmet Yaşar Ocak, Osmanlı Toplumunda Zındıklıklar ve Mülhidler, TVYY Yay, 

İst. 2003, s. 321.

| 25 |



BİRİNCİ BÖLÜM

ZA’FÎ-İ GÜLŞENÎ’NİN HAYÂTI  
VE ESERLERİ

| 26 |



I. HAYÂTI

A. Adı
Müstakîmzâde Süleyman Sa’deddîn (ö. 1202/1788)’in, tarîkat ehlinin serpûşları 

ile ilgili olan bir risâlesinde, “Za’fiyye” olarak isimlendirilen tâcın “Gülşenî Mısrî 
halîfelerinden Şeyh Ali Za’fî”ye ait olduğunun ifâde edilmesi1, şimdilik Za’fî’nin asıl 
adının Ali olduğunu bize gösteren elimizdeki tek kayıttır. Burada adı Ali olarak geçen 
ve İbrâhîm-i Gülşenî (Mısır’da medfûn olduğu için Gülşenî-i Mısrî)’nin halîfesi 
olarak tanıtılan Za’fî, konumuzu teşkîl eden Za’fî’den başkası değildir2. Zira şâirin 
halîfeliği bahsinde üzerinde detaylıca durulacağı üzere, gerçekten de Za’fî, İbrâhîm-i 
Gülşenî’nin halîfesidir ve İbrâhîm-i Gülşenî’nin Za’fî olarak bilinen başka bir halîfesi 
de yoktur. Kaldı ki Za’fî’nin böyle bir tâcın sahibi olduğu Şeyh Gâlib tarafından da 
ifâde edilmiştir3. Dolayısıyla Müstakîmzâde’nin konumuzu teşkîl eden Za’fî’den söz 
ettiği ve Za’fî’nin adının Ali olduğu açıkça anlaşılmaktadır.

Za’fî’nin adının Ali olduğuna delâlet eden bir başka karîne de, onun Dîvân’da on 
iki imâmın övgüsü hakkında yazdığı düvâzdeh türündeki kasîdesinde, Hz.Ali’den söz 
ederken, “Ey Za’fî! O eşsiz kişi (Hz. Ali) senin adını kendi adı ile bir kıldı.” şeklinde 
kendisine hitap etmiş olmasıdır. Böylece dîvânını kendisi Tertîb etmiş olan Za’fî, 
dîvânının ilk kasîdesinde kendi adına da şöylece işaret etmiş olmaktadır:

Mehdi-i ãâóib-úırân yaèni imâm-ı zamân
Óaøret-i şâh-ı cihân şâh selâmun èaleyk

Nâmuñı ol bî-naôîr nâmı ile úıldı bir
Øaèfi’ye ol dest-gîr şâh selâmun èaleyk (vr. 4b)

Görebildiğimiz kadarıyla Müstakîmzâde’nin yukarıda adı geçen eseri hariç, 
Za’fî’den söz eden kaynakların hiçbirinde şâirin asıl adından söz edilmemiştir. Ahmed-i 
Hayâlî döneminde Kâhire’deki Gülşeniyye Âsitânesi’nde aynı havayı soludukları için, 
Za’fî’nin adını çok iyi bilmesi gereken Muhyî-i Gülşenî4, Za’fî’nin medfûn olduğu 

1	  Müstakîmzâde Süleymân Sa’deddîn, Risâle-i Tâciyye, Mil. Yz. A, no. 3913, vr. 17b.
2	  Tesbîtlerimize göre Türk Edebiyâtı tarihinde Za’fî mahlasını taşıyan Ayıntaplı müfessir bir şâir daha 

mevcuttur. Ancak bu bilginin yer aldığı Arif Hikmet tezkiresinde, bu şâirin yazdığı şiirler hakkında 
herhangi bir bilgi yer almamıştır (Bkz. Arif Hikmet, Tezkire, Millet Ktp., Tarih 789, vr. 42b). Aynı 
husûs için bkz. Mehmed Nâil Tuman, Tuhfe-i Nâilî-Dîvân Şâirlerinin Muhtasar Biyografileri, (Haz. 
Cemal Kurnaz, Mustafa Tatçı), Bizim Büro Yay., Ankara 2001, C. II, s. 570; İpekten vd., , a.g.e., s. 540.

3	  Esrâr Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’de Za’fî maddesinde, Za’fî’nin İbrâhîm-i Gülşenî’nin halî-
fesi olmakla beraber Mevlevî meşrep bir şahıs olduğunu ifâde etmiş ve dîvânından da iktibâslarda 
bulunmuştur. Şeyh Galip de, bu maddeye yazdığı hâşiyede Za’fî’nin İbrâhîm-i Gülşenî’nin halîfesi 
olduğunu, Mevlevîliğinin muhabbetten ibaret olduğunu ve onun Za’fiyye diye isimlendirilen bir tâcın 
sahibi olduğunu ifâde etmiştir. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu‘arâ-yı Mevleviyye (Haz. İlhan Genç), 
AKM Yay., Ankara 2000, s. LI, 314-315. 

4	  Za’fî’nin şeyhi İbrâhîm-i Gülşenî hakkında yazılan en önemli menâkıbnâmenin sahibi olan Muhyî-i 
Gülşenî, 935/1528-1529 Edirne doğumlu olup, 950/1552-1553 yılında Mısır’da İbrâhîm-i Gülşenî ’nin 
oğlu Ahmed-i Hayâlî’ye intisab etmiş, bu tarihte ya da bu tarihten bir süre sonra kızı ile evlenmiş; 

| 27 |



yerden söz ederken, ondan “Molla Za’fî” diye söz etmiştir5. Müstakîmzâde de diğer 
bir eserinde şâirden Za’fî olarak söz etmiş ve adına hiç değinmemiştir. Buradan da 
anlıyoruz ki, Za’fî mahlası âdetâ şâir için bir alem hüviyetine bürünmüş; bu yüzden de 
şâirin adı kaynaklarda uzun bir süre zikredilmez olmuş ve unutulmaya yüz tutmuştur. 

Bu durumun XX. yüzyılın başlarında da devam ettiğini, Ali Emîrî’nin şâirin adını 
herhangi bir kaynağa dayandırmadan Muhammed olarak vermesinden anlıyoruz6. 
Za’fî’nin Ailesi bahsinde detaylı bir şekilde işleneceği üzere, Ali Emîrî, Za’fî’yi 
İbrâhîm-i Gülşenî’nin oğlu Muhammed ile karıştırmış ve burada, Za’fî’nin değil, 
İbrâhîm-i Gülşenî’nin oğlu Muhammed’in ismini vermiştir. Dolayısıyla şâirin adı için 
Emîrî’den önce unutulmuşluk olarak ifâde edilebilecek bir merhale var iken, Emîrî 
ile birlikte ise yanlış bir isimlendirme merhalesi başlamıştır. Gerçekten de Emîrî’nin 
verdiği bu bilgiye istinaden, kendisinden sonra yapılmış olan birçok çalışmada, şâirin 
adının Muhammed olduğu bilgisinin tekrarlandığı görülmektedir7.

Emîrî’nin verdiği bu bilgiyi veri olarak kabul edenlerden biri de A. Tietze’dir. 
Tietze bu veriden hareketle, Âgehî’nin (ö. 985/1577) denizcilik kavramları ile yazdığı 
bir kasîdesine, Za’fî ve Molla Muhammed-i Mısrî tarafından yazılan tahmîsleri 
incelediği makâlesinde8, tahmîs yazan her iki şâirin de aynı kişi olabileceği hususu 
üzerinde durmuştur. Bu şâirlerden Za’fî’nin, Muhammed adını taşıması ve Mısır’daki 
İbrâhîm-i Gülşenî ile olan irtibâtı karşısında, tahmîs yazan diğer şâirin de adının Molla 
Muhammed olması ve Mısrî olarak nitelendirilmesi; ayrıca her iki tahmîs arasında 
görülen benzerlikler, Tietze’yi böyle bir kanaate sürüklemiştir. Böylece Ali Emîrî’nin 
Za’fî’nin adına ilişkin verdiği bu bilgi, Tietze’nin farklı mahlaslarla yazılmış olan 
iki tahmîsin aynı kalemden çıkmış olabileceği kanaatine varmasında önemli bir rol 
oynamıştır. 

Her iki tahmîs incelendiğinde aralarında önemli benzerliklerin görüldüğü 
muhakkaktır. Tietze, ilgili makalesinde benzerliklerin olduğunu tesbît etmiş; ancak 
bu benzerliklere işaret etmeyerek, tahmîslerin metinlerini vermekle yetinmiştir. Biz, 
her iki tahmîsin mütekâbil bendlerinde, Za’fî ve Muhammed-i Mısrî tarafından ilâve 
edilen mısralar arasındaki benzerlikleri, aşağıda bir tablo halinde sunuyoruz9.

.

ondan hilâfet almış; 977/1569’da Ahmed-i Hayâlî ölünceye kadar onunla birlikte kalmış ve 1014/1605-
1606 yılında Kâhire’de ölmüştür (Bkz. Tahsin Yazıcı, Menâkıb-ı İbrâhîm-i Gülşenî’ye yazdığı önsöz, 
TTK Yay., Ankara 1982, s. VII-XI). 

5	  Mustafa Koç, “16. yy Osmanlı Coğrafyasında Karanlıkta Kalmış Nakşî-Ahrârî, Yesevî ve Kübrevî 
Şeyhleri”, Kutadgubilig, I/7, s. 238. Tek nüsha halinde olan ve Zencîr-i Zeheb olarak isimlendirilen 
Reşehât çevirisinin giriş kısmının aslı ve çevrimyazısı, yazar tarafından burada sunulmuştur. 

6	  Ali Emîrî, Esâmî-i Şu‘arâ-i Âmid, Millet Küt., Tarih, no. 781/1, vr. 31/a-b. 
7	  Tuman, a.g.e., C. II, s. 569; TYDK, İst. 1947, C. I, s. 113; “Za‘fî”, TDEA., Dergâh Yay., İst. 1998, C. 

VIII, s. 634; Şevket Beysanoğlu, Diyarbakırlı Fikir ve Sanat Adamları, San Matbaası, Ankara 1997, C. 
I, s. 84-86.

8	  Bkz. A. Tietze, “XVI.Asır Türk Şiirinde Gemici Dili-Âgehî Kasîdesi ve Tahmisleri”, Türkiyat Mecmu-
ası, C. IX, 1946-51, s. 129.

9	  Tahmîslerin metinleri için bkz. a.g.m., s. 129-133.

| 28 |



ZA’FÎ’NİN TAHMÎSİ MOLLA MUHAMMED’İN TAHMÎSİ

Bize cevr eyleyüp içürme felâket zehrin Niçe bir nûş edeyim derd-i firâkun zehrin

Getürüp başuma èummân-ı belânuñ úahrın Saluban fülk-i dile bâd-ı muòâlif úahrın

Yemm-i èaşúuñ àam ile itme helâk âdemisin Yemm-i èaşúuñ hep esîr eyledügi ada mısın

Yaraşur saña hemîn fermeneler àey ãanemâ Úırmızı úadfe yelek gey melek ol ey raènâ

Òûblar resmi budur mâéil olur nâ-dâna Bu zaman òûbları alaràa degül nâdânâ

Âh kim àayret ile döndi başum èummâna Âh ile úanlu yaşum döner ise ùûfânâ

Gel şerîèatden ıraà olma emîn keştîdür Baór-i vaódetde şerîèat bir emîn keştîdür

Baór-i èaşú içre tenüm daòı hemîn keştîdür Úulzum-i àamda tenüm sanki hemîn keştîdür

Úaãdı oldur ki bu ten úayıàını úıla èadem Az úalubdur yemege ten úayıàın baór-i fenâ

Paçariz úoma arada yüri âlâtuñ oñar Paçarizde úoma abliyi Úaziyi úurtar

Jeng-i àamdan aça miréât-ı dili ol Fettâó Yolumuz úıble yeli ile açupdur Fettâó

Ey göñül mülküñe rüsvâylıà itmiş aúını Bu Cezâyir’de levendâne ederseñ aúını

Yaàmalatduñ gibi ãabruñı saúını saúını Nefs-i şûmuñ ki elinden saúını gör saúını 

Ùâliè-i baòtuñ eger mevsimi yâr olmaz ise Mevsim-i baòt dilâ ger saña yâr olmaz ise

Ol harâmî baúıcı yavrı şikâr olmaz ise Oltaya gelmeyüp ol mâhî şikâr olmaz ise

Dâmen-i ãabra yapış âòır-ı kâr olmaz ise Volta vur bir niçe gün çâre-i kâr olmaz ise

Dil-i âşüfteye èaşú olalı bend ey zâhid èÂşıúuñ himmeti aèlâ vü bülend ey zâhid

Düşüp èummân-ı àama oldı levend ey zâhid èAşú körfezleri hep doldı levend ey zâhid

Yaàmaàa başladı belâ èâlemi úapladı seóâb Furtuna úopdı deñiz yüzini úapladı seóâb

Bu èibârâtı şu kim ola ferâset añlar
İşbu elfâôı girü ehl-i ùarîúat añlar

Bu dür-i nazmı hemân ehl-i baãîret añlar
Bunı ol gevher-i kân ehl-i ferâset añlar
Bu erenler yolın erbâb-ı ùarîúat añlar

Görüldüğü gibi her iki tahmîs arasında önemli benzerlikler bulunmaktadır. Fakat 
bu benzerlikleri tazmîn ya da tevârüd ile de izah etmek mümkündür. Kaldı ki her iki 
tahmîsin hem konusunun ortak olması, hem de tahmîsi yapılan gazelin aynı olması, 
benzerliklerin artmasına yol açmış olmalıdır. Bu açıdan sadece bu benzerliklerden 
hareketle Molla Muhammed-i Mısrî’nin Za’fî ile aynı şahıs olduğunu söylemek 
güçtür. 

Ancak her iki tahmîsin farklı kalemlerden çıktığının en önemli delili, tahmîsleri 
yazanların adlarının bizim tesbîtlerimize göre farklı olmasıdır. Zira yukarıda Za’fî’nin 
adının Ali olduğu ifâde edilmişti. Dolayısıyla tahmîslerden birini Ali ismini taşıyan 
Za’fî yazmışken, diğerini ise Molla Muhammed yazmıştır. Bu takdirde her iki 
tahmîsin tek bir kalemden çıkmış olma ve Za’fî’nin Muhammed mahlası ile de şiir 
yazmış olma ihtimâli ortadan kalkmaktadır. 

| 29 |



Acaba, Tietze’nin tezkirelerde geçen Muhammed isimli şâirler arasında tesbît 
edilmesinin güç olduğunu söylediği Molla Muhammed-i Mısrî kimdir? Burada 
akla gelen ilk şâir, ismi Muhammed olduğu için, Muhammed-i Mısrî olarak da 
anılan Niyâzî-i Mısrî’dir10. Ancak 1105/1694 yılında vefat eden Niyâzî-i Mısrî’nin 
XVI. yüzyılda yazılan bu tahmîsin şâiri olması imkan dışıdır. Kaldı ki, Niyâzî’nin 
kullandığı mahlaslar arasında Muhammed mahlası bulunmadığı gibi11, onun böyle bir 
şiiri de bilinmemektedir12. 

Kanaatimizce, Âgehî’nin kasîdesine tahmîs yazan Molla Muhammed-i Mısrî, 
969/1561’de vefat eden ve Mısır Mollası olarak görev yapan Arabzâde Muhammed 
Efendi13 olmalıdır. Zira bu kişinin ünvânı (Molla), adı ve görev mahalli, onun 
bu isimle anılması ile uygunluk arzetmektedir. Ayrıca aralarında geçen nâhoş bir 
olaydan14 öğrendiğimiz kadarıyla, Arabzâde ile Za’fî’nin birbirlerini tanıyor olmaları 
ve Âgehî’nin de Gelibolu’da görev yapmış olması15 da, Molla Muhammed-i Mısrî’nin 
kimliğinin ortaya çıkmasında bize yardımcı olmaktadır. Konu itibâriyle ortak bir 
paydada buluşan bu üç şiirin şâirlerinin de aynı dönemde, bir liman şehrinde bulunmuş 
olmaları ve birbirlerini tanıyor olmaları tesâdüf olmasa gerektir. 

Netice olarak Müstakîmzâde’den edindiğimiz bilgi ve kendi şiirinden örnekle teyid 
edildiği üzere, Za’fî’nin Ali olan adının kaynaklarda uzun bir süre telaffuz edilmediği; 
nihayet Ali Emîrî’nin Za’fî’yi, İbrâhîm-i Gülşenî’nin oğlu Muhammed ile karıştırarak, 
adını Muhammed olarak ifâde ettiği ve Emîrî’nin verdiği bu bilginin kendisinden 
sonrakilere de kaynaklık ettiği, hatta Tietze gibi bazı araştırmacıları zikrettiğimiz bir 
takım çıkarsamalara sevk ettiği; ancak Za’fî’nin adının Ali olduğunun ortaya çıkması 
ile meselenin vuzuha kavuştuğu görülmektedir. 

10	  Köstendilli Süleymân Şeyhî, Bahru’l-Velâye, Almanya-Berlin Devlet Ktp. No. 1683. vr. 180a, (Ali 
Yılmaz, Köstendilli Süleymân Şeyhî, Kültür Bakanlığı Yay., Ankara 1989, s. 338’den naklen); Muallim 
Nâcî, Osmanlı Şâirleri, (Haz.Cemâl Kurnaz), Akçağ. Ankara 2000, s. 294; Bursalı Mehmed Tahir, 
Osmanlı Müellifleri, (Tıpkıbasım), Bizim Büro Yay., Ankara 2000, C. I, s. 172.

11	  Niyâzî-i Mısrî’nin hayâtındaki iki dönemi ifâde etmek üzere, onun sülûktan önce dervîşliğinde Niyâzî, 
sülûktan sonra şeyhliğinde ise Mısrî mahlaslarını kullandığı kabul gören genel kanaattir. Muhammed 
mahlasını kullandığına dair ise herhangi bir bilgi yoktur. Bkz. Mustafa Aşkar, Niyazî-i Mısrî ve Tasav-
vuf Anlayışı, Kültür Bak. Yay., Ankara 1998, s. 59-60; Kenan Erdoğan, Niyâzî-i Mısrî Dîvânı, Akçağ. 
Ankara 1998, s. LVII. 

12	  Bkz. Erdoğan, a.g.e.
13	  Süleyman Solmaz, Ahdî ve Gülşen-i Şuarâsı, AKM Yay., Ankara 2005, s. 298; Şemseddîn Sâmî, 

Kâmûsu’l-A’lâm, (Tıpkıbasım), Kaşgar Neşriyat, Ankara 1996, C. IV, s. 3141; Tuman, Tuhfe-i Nâilî, 
C. II, s. 914.

14	  Solmaz, a.y., Arabzâde’nin, Za’fî’nin tekkesini harâb etmesi şeklinde özetlenebilecek olan bu olay, 
Za’fî’nin Doğumu ve Memleketi bahsinde işlenecektir.

15	  Pala, “Âgehî Mansûr”, DİA, C. I, s. 448.

| 30 |



B. Mahlası
Şâirimiz, Afvî mahlasını kullandığı bir gazeli16 dışındaki tüm şiirlerinde Za’fî 

 mahlasını kullanmıştır. Şu halde, ilkin Afvî mahlasını kullanan şâir, daha (ضعفــي)
sonra bu mahlastan vazgeçip Za’fî mahlasını kullanmaya başlamış olmalıdır. Ancak 
elimizde her hangi bir mahlasnâme bulunmadığı için, şâirin Afvî mahlasını bırakıp 
Za’fî mahlasını kullanmaya başlamasının nedeni ve bu mahlasları şâire kimin verdiği 
hususlarında bilgi sahibi değiliz. 

Şâirin neredeyse kendisiyle özdeşleştiği Za’fî (ضعفــي) mahlası, Arapça’da 
kuvvetsizlik anlamındaki Za’f (ضعف) masdarına17 nisbet edilerek türetilen bir kelime 
olup, kuvvetsizliğe mensup, kuvvetsizlikle ilgili anlamını ifâde etmektedir18. 

Mahlasın, genellikle şâirin mîzâcı ve rûhî yapısına uygun olarak seçildiği bilinen 
bir husustur19. Mahlas ile şâir arasındaki bu münasebet, Za’fî’de de açıkça müşahede 
edilebilmektedir. Gerçekten de şâirin, kendisini ma’nen kuvvetsiz gördüğü ve bu 
yüzden Za’fî mahlasını kullandığı, dîvânındaki birçok beytinden anlaşılmaktadır. Bu 
hususa dikkat çeken Esrâr Dede’ye göre, şâir “Dest-bürd-i mücâhede-i mahabbetle 
zâr u nizâr ve za’îf u nâ-çâr” kalmış ve buna binâen Za’fî mahlasını kullanmıştır20. 

Dîvânına göre şâiri, ma’nen zayıf kılan sebeplerin başında za’f-ı hicrâna yol açan 
hicrân-ı yâr ve firâk-ı yâr gelmektedir. Bunlar şâiri dert ve belâya dûçâr kılmıştır. 
Aşağıdaki beyitlerde şâir, iştikâk sanatına başvurarak, mahlası ile aynı kökten 
gelen “zaèîf” ve “zaèf” kelimelerini bir arada kullanmak sûretiyle, Za’fî mahlasının 
kullanılış amacını edebî bir üslûpla ortaya koymuştur:

Òalâã olmaú ne mümkin Øaèfiyâ bu øaèf-ı hicrândan 
Ki dil derd ü belâ ile ezelden tevéemân oldı (77b)

16	  Bu gazelin makta’ beyti şudur. 

Seni sevmekle cürm itdiyse èAfvî n’ola èafv itsen 

Efendüm pâdişehler baúmaz úullar òaùâsına (vr. 111a) 

Tabiatıyla burada ilk akla gelen, bu şiirin Afvî mahlaslı başka bir şâire aidiyyeti ihtimâlidir. Bu itibarla 
öncelikle bu mahlası kullanan şâirlerin tesbîtine ihtiyaç vardır. Biyografi kitapları taranarak hazırlanan 
Tuhfe-i Nâilî’de, Afvî mahlaslı iki şâirden söz edilmektedir. Bunlardan biri 1145/1732 tarihinde vefat 
eden Dîvân-ı Hümâyun hocalarından Hacı Muhammed Afvî Bey, diğeri de 1149/1736 tarihinde vefat 
eden Hüdâî Tekkesi Şeyhi Yakub Afvî Efendi’dir. (Bkz. Tuman, a.g.e., C. II, s. 692.) Za’fî’nin, her iki 
şâirden zaman açısından daha kıdemli olduğuna ve bu gazelin de Dîvânı’nda yer aldığına bakacak 
olursak, sözkonusu gazelin Za’fî’ye ait olması gerektiği sonucu ortaya çıkar. Fakat Osmanlı’nın son 
dönemlerinde istinsâh edilen Za’fî Dîvânı’na başka bir şaire ait bir şiirin girmiş olması da ihtimâl 
dahilindedir. Biz, Za’fî Dîvânında yer alan bu şiiri, aksi ortaya çıkmadığı sürece, Za’fî’nin şiiri olarak 
kabul ediyoruz.

17	  Mustafa b. Şemseddîn, Ahterî-i Kebîr, İst. 1302, s. 606.
18	  Şemseddîn Sâmî, Kâmûs-ı Türkî, İst. 1317, (Tıpkıbasım), Çağrı Yay. İst. 2001, s. 853.
19	  İskender Pala, Ansiklopedik Dîvân Şiiri Sözlüğü, L&M Yay., İst. 2003, s. 306; Mustafa İsen, “Dîvân 

Edebiyâtında Mahlasdaş Şâirler”, Ötelerden Bir Ses-Dîvân Edebiyâtı ve Balkanlarda Türk Edebiyâtı 
Üzerine Makaleler, Akçağ, Ankara 1997, s. 195.

20	  Esrar Dede, a.g.e., s. 315.

| 31 |



Øaèfiyem úaldum firâú-ı yâr ile oldum øaèîf
Ey gözüm yaşı şarâb u ey belâ aş ol baña (50b)

Nâr-ı firâú içinde kül oldı ben øaèîf*
Girdüm caóîme dünyâda ben ey úıyâmetüm (87a)

ëalâl olmaàa dendân-ı seg-i kûyüñçün ey dil-ber
Úatı zerd ü nizârum incelüp øaèf ile dâl oldum (84a)

Şâirdeki mânevî za’fiyetin diğer bir boyutu da dert ve belâ sonucu kendisinde 
oluşan za’fiyettir. Aşağıdaki beyitte şâir, Za’fî kelimesini tevriyeli bir şekilde 
kullanmış; bununla yakın anlam olarak mahlasını, uzak anlam olarak da dert ve bela 
sonucu kendisinde oluşan zayıflığı/yıpranmışlığı kastetmiştir.

Øaèfiyem bükdi belüm bâr-ı belâ vü derd ile
Dostlar ol luùfı yoú cevvârı ögretmeñ baña (vr. 51a)

Şâir kuvvetsizlik anlamını ifâde eden Za’fî mahlasını seçerken, aslında mânâ 
âleminde kuvvetli bir yapıya ve gönle sahip olduğunu ortaya koymak istemiş, kinâye 
yoluyla kendisindeki güç ve kuvvete işaret etmiştir. Bu husus, kendisini şeklen zayıf, 
ma’nen kavî bir kişi olarak tanıtan şâir tarafından açık bir şekilde ifâde edilmiştir.

İdersin maòlaãuñ Øaèfî úavî olmaú diler göñlüñ
Zihî fehm ü zihî dâniş bunı èâúıl dimez aãlâ (vr. 51b)

äûretde Øaèfi mûr-ı naóîf u øaèîf olup 
Maènâ yüzinde òayli tüvânâ degil misin (vr. 96a)

Sâlik-i bî-èilletüm Øaèfi-i pür-úuvvetüm 
Ân ile şândan geçüp ân ile şân olmışam (vr. 90a)

Za’fî (ضعفــي) ile aynı kökten gelen ve aynı anlamı taşıyan Za’îfî (ضعيفــي) 
mahlasını kullanan Rumelili Za’îfî’nin bu mahlası kullanış amacı Za’fî’ninki ile 
benzerlik göstermektedir21. Rumelili Za’îfî’nin 

.Laúabıdur Za’îfî lîk úavî
Yere urur güreşse nerre devi22

beyti, Za’fî’nin yukarıda geçen beyitleri ile büyük bir benzerlik göstermektedir.

Mahlasın şâirin rûhî yapısı ile bir şekilde ilgili olduğunu söylemiştik. Ancak Za’fî 

21	  Abdulhakîm Koçin, Za’îfî Gülşen-i Mülûk, Akçağ, Ankara 2005, s. 40.
22	  Koçin, a.y.

| 32 |



mahlasının şâirimizin biyolojik yapısı ile de uygunluk arz ettiği görülmektedir23. 
Nitekim şâir, Dîvân’da birçok yerde, mahlasının delalet ettiği kuvvetsizlik ve 
zayıflığın fizikî yönünü kendisi ile ilintilendirmiştir. Aşağıdaki beyitlerde geçen şâirin 
zâr ve nizâr olan teninin za’f ile nâl eylemesi, şeklen zayıf ve nahîf bir karınca gibi 
olması, beden atının zayıf ve zâr olması gibi ifâdeler, şâirin biyolojik olarak zayıf bir 
yapıda olduğunu göstermektedir.

Ùoàrılıú itdigi içün òâme-veş idüp şikest
Bu ten-i zâr u nizârum øaèf ile nâl eyledi (vr. 121a)

äûretde Øaèfi mûr-ı naóîf u øaèîf olup 
Maènâ yüzinde òayli tüvânâ degil misin (vr. 96a)

Yollarda refîúüm oluban mîr-i Òayâlî
äan mûr-ı øaèîfem ki Süleymân ile gitdüm (vr. 86b)

Bâr-ı ùarîúı çekmege istersem esteri 
èAyb olmasun ki üştür-i cismüm øaèîf ü zâr (vr. 8b)

Za’fî mahlasının kullanılmasını, şâirin biyolojik zayıflığına bağlayan Latîfî ise, bu 
konuda ilginç olduğu kadar garip ifâdeler kullanmıştır:

“Cism-i za’îf ü nahîfi za’f u nehâfetten gûyâ ki rişte katâyıfdan idi. A’nî kemâl-i 
za’f u nehâfetinden beden-i za’îf ü nahîfi üf dirsen uçardı. Belki rişte-i bârîk-veş 
sûfâr-ı sûzenden geçerdi. Berş kutusı dimekle mülakkap beden-i zerd ü za’îfi ‘ayn-ı 
mûmyâ idi.”24 

Her ne kadar Dîvân’da şâirin bedenen zayıf bir yapıya sahip olduğunu gösteren 
beyitler mevcut ise de, Latîfî’nin Za’fî hakkında sarf ettiği bu sözler, klasik 
tezkirecilerin başvurdukları mübâlağa yönteminin bir sonucu olarak sarf edilmiş 
sözler gibi görünmektedir. Kaldı ki tel kadayıf kadar ince olmak, üf demekle uçacak 
olmak, berş (esrar) kutusu ve mumyanın ta kendisi olmak gibi mübâlağalı ifâdelerde 
ince bir alayın sezilmesi, ortada subjektif bir bakışın var olduğunu göstermektedir. 
Latîfî’nin devamla şâirin esrârkeş bir şahıs olduğunu uzun uzadıya anlatması da, bu 
sözlerine ihtiyatlı yaklaşmamızı zorunlu kılmaktadır. Ancak bu sözleri doğru bir veri 
olarak kabul ettiğimiz takdirde, bu durumu âyinlerinde esrar kullanılan Kalenderîliğin 
şâir üzerindeki etkisi ile izah etmekten başka bir seçenek kalmayacaktır (Bkz. 
Kalenderîliği bahsi). Bu takdirde, Latîfî’nin bu sözleri, şâirin mahlası ile biyolojik 
yapısı arasındaki ilişkinin bilinmeyen bir yönünü ortaya çıkartacağı için büyük bir 
önem arz edecektir. 

23	  Dîvân edebiyâtında mahlasın şâirin biyolojik yapısı ile ilgili olarak seçildiği de vaki olmuştur. Bkz. 
Mustafa İsen, “Dîvân Edebiyâtında Mahlasdaş Şâirler”, Ötelerden Bir Ses, s. 205.

24	  Rıdvan Canım, Latîfî Tezkiretü’ş-Şu’arâ ve Tabsıratü’n-Nuzamâ (İnceleme-Metin), AKM Yay., Anka-
ra 2000, s. 365-366.

| 33 |



Netice olarak Za’fî mahlasının, şâirin hem fizîkî yapısına, hem de manevî 
karakterine uygun düşen bir mahlas olduğu açık bir şekilde ortaya çıkmaktadır. Nitekim 
Latîfî ve Esrâr Dede, birer veçheden olmak üzere bu hususa dikkat çekmişlerdir.

Şâirin mahlası ile ilgili olarak vurgulanması gereken son derece önemli bir 
başka husus da, başta şu’arâ tezkireleri olmak üzere Eski Türk Edebiyâtı’nın bazı 
kaynaklarında, “Za’fî”nin “Za’îfî”ye dönüşmüş olması ve her iki mahlasın birbirleriyle 
karıştırılmış olmasıdır. “Za’fî” ile “Za’îfî”nin birbirleriyle karıştırılabilecek bir mahiyet 
arz ettiğine, görebildiğimiz kadarıyla, ilk olarak Nihad Sami Banarlı dikkat çekmiştir. 
Banarlı, Âgehî (ö. 985/1577)’nin denizcilik terimleri ile yazdığı bir kasîdesine Za’fî 
tarafından yazılan tahmîsten söz ederken, Za’fî’nin asrın oldukça tanınmış şâirlerinden 
Za’îfî ile karıştırılmaması lazım geldiği hatırlatmasında bulunmuştur25. 

Bu karışıklık, özellikle şu’arâ tezkireleri esas alınarak hazırlanan kimi son dönem 
çalışmalarına da yansımıştır. Şu halde mesele daha da önem kazanmaktadır. Biz burada 
öncelikle şâirin aslî kaynakların hangilerinde Za’fî, hangilerinde de Za’îfî olarak yer 
aldığını tesbît edecek, daha sonra da aynı bakış açısıyla son dönem çalışmalarını 
inceleyecek ve böylece konuya açıklık getirmeye çalışacağız. 

Şairimizin, XVI. yüzyılın mahsullerinden olan Latîfî Tezkiresi ile Ahdî’nin Gülşen-i 
Şu’ârâ’sında, farklı nüshalarında olmak üzere hem Za’fî hem de Za’îfî olarak yer 
aldığı görülmektedir. Za’fî’nin yer aldığı en eski tezkire olan Latîfî Tezkiresi’nin beş 
nüsha üzerinden neşredilen tenkitli metninde şair Za’fî olarak yer almışken26, tenkitli 
metinde esas alınmayan nüshalardan birinde Za’îfî olarak yer aldığı Rıdvan Canım 
tarafından ifâde edilmiştir27. Yine Latîfî Tezkiresi’nin matbû nüshasında da şairin 
Za’îfî olarak yer alması28, nüsha sayısı 97 olarak tesbît edilen29 Latîfî Tezkiresi’nin 
diğer bazı nüshalarında da şairin Za’îfî olarak yer almış olabileceğini göstermektedir.

Ahdî’nin tenkitli metni yayınlanan ve Latîfî Tezkiresi’nden sonra, 971/1563 
yılında yazılmış olan Gülşen-i Şu’ârâ’sında ise, şairin iki nüshada Za’fî, dört nüshada 
da Za’îfî olarak yer aldığı gösterilmiştir30. Ahdî Tezkiresi’nin Agâh Sırrı Levend’in 
özel kütüphânesinde bulunan nüshasında da, şâir Za’îfî olarak yer almıştır31. 

Gülşen-i Şu’ârâ’nın tenkitli metnini yayınlayan Süleyman Solmaz’ın, Za’fî’ye 
“Diğer Tezkirelerde Olmayıp da Sadece Gülşen-i Şu’arâ’da Yer Alan Şâirler” başlığı 
altında yer vermesi32 bir sehiv sonucu olmalıdır. Zira şair, Gülşen-i Şu’ârâ’dan önce 

25	  Banarlı, a.g.e., C. I, s. 577. Banarlı’nın burada kastettiği Za’îfî, Kamil Akarsu tarafından üzerinde 
doktora çalışması yapılan ve 1557’de ölen Karatova’lı (Rumelili) Za’îfî (Bkz. Kâmil Akarsu, Rumelili 
Za’îfî-Hayâtı, Sanatı, Eserleri ve Dîvânı’ndan Seçmeler-MEB Yay. İst. 1993, s. 16) olmalıdır. Zira 
diğer Za’îfî’lerden biri daha erken bir dönemde; Fatih Sultân Mehmet döneminde yaşamış, diğerleri 
ise Rumelili Za’îfî kadar eser bırakmamışlardır (Bkz. TDEA, C. VIII, s. 634.

26	  Canım, a.g.e., s. 365.
27	  Canım, a.g.e., s. 66.
28	  Kastamonulu Latîfî, Tezkire-i Latîfî, İkdâm Mat., İst. 1314, 228. Matbu nüshadan yapılan sadeleştiril-

miş yayında da, aynı durum söz konusudur (Bkz. Latîfî, Tezkire, (Haz. Mustafa İsen), Kültür Bak. Yay. 
Ankara 1990, 488).

29	  Canım, a.g.e., s. 39.
30	  Solmaz, a.g.e., s. 399.
31	  Levend, a.g.e., s. 272.
32	  Solmaz, a.g.e., s. 50.

| 34 |



yazılan Latîfî Tezkiresi’nde yer almıştır. Her iki eserde verilen bilgilerde ve şiir 
örneklerinde tekrara gidilmemiş olması, Solmaz’ı bu kanaata sürüklemiş olmalıdır.

Latîfî ve Ahdî tezkirlerinden sonra yazılan Kınalızâde Hasan Çelebî Tezkiresi’nin 
üç nüsha esas alınarak yayınlanan tenkitli metninde ise şair, Za’îfî olarak yer almıştır33. 
Bu tezkirenin tenkitli metne esas alınmayan diğer 48 nüshasında34 şairin Za’fî olarak 
yer alıp almadığı husûsunda ise herhangi bir bilgiye sahip değiliz. Hasan Çelebî 
Tezkiresi’nin bir özeti mâhiyetinde olan35 ve tesbît edilebilen üç nüsha üzerinden 
tenkitli neşri yapılan36 Beyânî Tezkiresi’nde de şâirden Za’îfî olarak söz edilmiştir37. 
Hasan Çelebî Tezkiresi’nde, şâirin Za’îfî olarak yer alması, özeti mâhiyetindeki 
Beyânî Tezkiresi’nde de aynı mahlasla yer almasını sağlamış olmalıdır

Kınalızâde Hasan Çelebî ve Beyânî tezkirelerinde geçen bu Za’îfî’nin aslında Za’fî 
olduğunu gösteren en önemli kanıt ise, her üç tezkirede şâirin Kânûnî döneminda 
yaşadığı bilgisinin verilmesi yanında; Latîfî Tezkiresi’nde yer alan her üç beytin, 
Hasan Çelebî Tezkiresin’de aynen, Beyânî Tezkiresi’nde ise ikincisi atlanarak iktibâs 
edilmiş olması ve bu beyitlerin de, Za’fî Dîvânı’nda Za’fî mahlası ile yazılmış olan 
bir gazelde ilk üç beyit olarak yer almasıdır:

Şimşâd-ı úadd-i dil-ber bir bostânda bitmez
Zîrâ nihâl-ı ùûbâ bâà-ı cihânda bitmez

Didüm niçün tehîsin bâr-ı vefâdan ey dost
Güldi didi ki mîve serv-i revânda bitmez 
Cân virdügüm yoluñda ey tâze gül-nihâlı

İgende az görme cân bostânda bitmez (vr. 68b/1-3)

Ahdî tezkiresinde ise şairin, yine Za’fî Dîvânı’nda yer alan bir gazelinin tamamı 
iktibâs edilmiştir. Bu gazelin matla beyti şudur:

Oúuyup ümmü’l-kitâbı añladum esrârını
Bilmişüm sebèu’l-meåânî38 dil-berüñ dîdârını(vr. 115b)

XVI. yüzyılın bir diğer tezkiresi olan Âşık Çelebî’nin Meşâ’iru’ş-Şu’arâ’sında 
(yazılış: 976/1568) müstakil bir maddede şâirimizden Za’fî ya da Za’îfî olarak söz 
edilmemiştir. Ancak, biz Kanûnî Sultân Süleymân devri şâirlerinden olan Edirneli 
Yakînî maddesinde, kendisinden söz edilirken “…Monla Za’îfî ile musâhebeler 
ü mu’âşereler ü mu’âsırlar imiş...”39 şeklinde serdedilen ifâdede geçen “Monla 

33	  Kınalızâde Hasan Çelebî, Tezkire-i Şu’arâ, (Haz. İbrahim Kutluk), TTK, Akara 1989, C. II, s. 577.
34	  Bu nüshaların tavsîfi için bkz. a.g.e., C. I, s. 55-68.
35	  Mustafa b. Cârullâh Beyânî, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, (Haz. İbrahim Kutluk), TTK, Ankara 1997, s. 4.
36	  Beyânî, a.g.e., s. 14.
37	  Beyânî, a.g.e., s. 154.

38	 ــم  ــرآن العظي ــي والق ــن المثان ــبعا م ــاك س ــد آتين  And olsun ki biz sana tekrarlanan yedi âyeti ve“ ولق

Kur’ân’ı verdik. (Hicr/15-87)
39	  Filiz Kılıç, Aşık Çelebî, Meşâ’irü’ş-Şu’arâ, İnceleme, Tenkitli Metin, (GÜSBE Doktora Tezi) Ankara 

| 35 |



Za’îfî”nin, Za’fî-Gülşenî olduğunu düşünüyoruz. Zira Meşâ’iru’ş-Şu’arâ’da müstakil 
bir maddede kendisinden söz edilen tek Za’îfî Karatovalı Za’îfî (ö. 960/1552) olup, 
orada Yakînî’nin ismi geçmemektedir40. Dolayısıyla Yakînî maddesinde geçen 
Za’îfî’nin başka bir şâir olması kuvvetle muhtemeldir. II. Murad’ın gazâların nazmeden 
Gelibolulu Za’îfî, daha erken bir dönemde yaşadığı; Kastamonulu Za’îfî’nin de Edirne 
ile bir ilgisinden bahsedilmediği41 için, bunların da Meşâ’iru’ş-Şu’arâ’da geçen 
“Monla Za’îfî” ile bir ilgilerinin olmaması gerekir. Öte taraftan Yakînî’nin memleketi 
(Edirne) ve yaşadığı dönem (Kânûnî dönemi), Za’fî’nin memleketi (Gelibolu) ve 
yaşadığı dönem ile paralellik arzettiği; ayrıca Za’fî mahlasının Za’îfî olarak istinsâh 
edildiğini ve XVI. yüzyılda yaşayan Muhyî-i Gülşenî (ö. 1014/1605-1606)’nin de onu 
“Molla” ünvânı ile tavsîf ettiğini42 bildiğimiz için, Meşâ’iru’ş-Şu’arâ’da kendisinden 
söz edilen bu “Monla Za’îfî”nin Za’fî-i Gülşenî olması gerektiğini düşünüyoruz. 

XVIII. yüzyıl mahsûllerinden olan Esrâr Dede (ö. 1211/1796)’nin Tezkire-i 
Şu’arâ-i Mevleviyye’si43 ile Müstakîmzâde (ö. 1202/1788)’nin Mecelletü’n-Nisâb44 ve 
Risâle-i Tâciyye45 isimli eserlerinde şâir gerçek mahlası ile yer almıştır. 

Osmanlı döneminin son mahsûllerine gelince, bunlardan Şemseddîn Sâmî’nin 
Kâmûsu’l-A’lâm46 ve Gibb’in Osmanlı Şiir Tarihi47 adlı eserlerinde şâirimizden Za’îfî 
olarak söz edilmiştir. Osmanlı Şiir Tarihi’nde yer alan Za’îfî’nin, Mısır’da İbrâhîm-i 
Gülşenî’nin hizmetinde bulunan bir şâir olarak takdîm edilmesi, burada kendisinden 
söz edilenin zaten Za’fî olduğunu gösteren yeterli bir kanıttır. Kâmûsu’l-A’lâm’daki 
örnek olarak verilen şiirin, Latîfî, Kınalızâde Hasan Çelebî ve Beyânî tezkirelerinde 
yer alan şiirle aynı olması, burada kendisinden bahsedilen Za’îfî’nin, aslında Za’fî 
olduğunu göstermektedir.

Yine Osmanlı’nın son döneminde kaleme alınan ve klasik tarzda yazılmış olan 
Ali Emîrî’nin Esâmî-i Şu’arâ-i Âmid isimli eserinde ise şâirden doğru bir şekilde 
Za’fî olarak söz edilmiştir48. Kanaatimizce üzerinde Emîrî’nin kaşesi bulunan 
Za’fî Dîvânı’nın elimizdeki tek nüshasının, Emîrî’nin kurmuş olduğu Millet 
Kütüphanesi’nde yer almış olması ve bu kütüphanenin emekli müdürü M. Serhan 
Tayşi’nin de belirttiği gibi, bu nüshanın müstensihinin Emîrî olması, Emîrî’nin şâiri 
doğru bir tanımlama ile Za’fî olarak zikretmesinde etkili olmuştur. Aşağıda görüleceği 
üzere daha sonra şâirden Za’fî mahlasıyla söz edecek olan kaynaklar, hep Emîrî’nin 
adı geçen eserine istinâd etmişlerdir. 

Şimdi şâirin Cumhuriyet döneminde yapılmış çalışmaların hangilerinde Za’fî ve 

1994, s. 343.
40	  Kılıç, a.g.t., s. 906.
41	  Canım, a.g.e., s. 367-370.
42	  Mustafa Koç, a.g.m., s. 238. 
43	  Esrar Dede, a.g.e., s. 314.
44	  Müstakîmzâde Süleymân Sa’deddîn, Mecelletü’n-Nisâb, Kültür Bak. Yay., (Tıpkıbasım), Ankara 

2000, s. 298.
45	  Müstakîmzâde, Risâle-i Tâciyye, Mil. Yz. A, no. 3913, vr. 17b.
46	  Sâmi, Kâmûsu’l-A’lâm, C. IV, s. 2979.
47	  Gibb, a.g.e., C. II, s. 537.
48	  Emîrî, Esâmî, vr. 31/a-b. 

| 36 |



hangilerinde Za’îfî olarak zikredildiğinin tesbîtine geçebiliriz. Her iki mahlaslı şâirleri 
bir arada zikreden son dönem çalışmalarından Tuhfe-i Nâilî’de, Za’fî mahlaslı dört 
şâire yer verilmiş49, ancak bunlardan üçü (Tezkire-i Şu’arâ-i Mevleviyye’deki Za’fî 
Dede, Tezkire-i Şu’arâ-i Âmid’deki İbrâhîm-i Gülşenî’nin oğlu Muhammed ve Ahdî 
tezkiresindeki Za’fî Çelebî) üzerinde çalıştığımız Za’fî olmasına rağmen, farklı kişiler 
gibi tanıtılmıştır. Bu tezkirelerde sözü edilen Za’fî’nin farklı kişiler değil, üzerinde 
çalıştığımız Za’fî olduğu husûsu yukarıda geçmişti. Şu halde Tuhfe-i Nâilî’de Za’fî 
mahlaslı dört değil, aslında iki şâire yer verilmiş olduğu ortaya çıkmaktadır50.

Tuhfe’-i Nâilî’de yer alan Za’îfî mahlaslı şâirlere gelince bunların sayısı sekizdir51. 
Ancak bunlardan “Kânûnî Sultân Süleymân devri şâirlerindendir” şeklinde tanıtılanı, 
aslında çalışmamızın konusunu teşkil eden Za’fî iken Za’îfî olarak yer almıştır. M. 
Nâil Tuman bu bilgiyi Latîfî, Hasan Çelebî ve Beyânî’nin tezkirelerine, Şemseddîn 
Sâmî’nin Kâmûsu’l-A’lâm’ına ve Mecelletü’n-Nisâb’a dayandırmıştır ki, gerçekten 
de Za’fî mahlası ile şâirin geçtiği Mecelletü’n-Nisâb hâriç, bu kaynaklarda şâir Za’îfî 
olarak geçmektedir. Böylece Tuhfe-i Nâilî’de Za’îfî olarak tanıtılanlar da sekizden 
yediye düşmüş olmaktadır.

Her iki mahlaslı şâirleri bir arada zikreden diğer bir çalışma da Türk Dili ve 
Edebiyâtı Ansiklopedisi52’dir. Burada Za’fî mahlaslı iki, Za’îfî mahlaslı dört şâire yer 
verilmiştir. Bu çalışmada farklı şâirler olarak tanıtılan her iki Za’fî ile Za’îfî mahlaslı 
şâirlerden biri, aslında tek bir kişi olup o da araştırmamızın konusunu teşkil eden 
Za’fî’dir. Dolayısıyla burada da aslında Za’fî mahlaslı bir, Za’îfî mahlaslı üç şâire yer 
verilmiş olmaktadır. 

Diğer bir son dönem çalışması olan Tezkirelere Göre Dîvân Edebiyâtı İsimler 
Sözlüğü’nde, Za’fî mahlaslı bir şâire53 yer verilmiş, Za’îfî mahlasını ise altı dîvân 
şâirinin kullandığı tesbît edilmiş ve bunlar tanıtılmıştır54. Ancak bunlardan Kanunî 
Sultân Süleyman döneminin ilk yıllarında görüldüğü ve geçimini esnaflıkla sağladığı 
söylenen Za’îfî ile, İbrâhîm-i Gülşenî’nin halifesi olarak tanıtılan Za’îfî, hem aynı 
kişidir, hem de bu kişinin gerçek mahlası Za’îfî değil Za’fî’dir. Dolayısıyla sözü 
edilen Za’îfî mahlaslı şâirlerin sayısı altıdan dörde düşmüş, Za’fî mahlaslı olan da 
ikiye çıkmış olmaktadır. 

Abdulhakim Koçin en son zikredilen çalışmaya dayanarak55, Kâmil Akarsu ise 
kaynağını belirtmeden56 Osmanlı döneminde Za’îfî mahlaslı altı dîvân şâirinin 
olduğunu ifâde etmişlerdir. Za’îfî mahlaslı şâirleri altı olarak gösteren Akarsu’nun 

49	  Tuman, a.g.e., C. II, s. 569. 
50	  Konumuzu teşkil eden Za’fî’nın dışındaki diğer Za’fî ise, müfessir olarak gösterilen Ayıntaplı Za’fî’dir. 

Bkz. Arif Hikmet, a.g.e., vr. 42b. 
51	  Tuman, a.g.e., C. II, s. 569.
52	  Bkz. Za‘fî ve Za’îfî mad., TDEA, C. VIII, s. 634.
53	  Bu Za’fî, Arif Hikmet tezkiresinde sözü edilen Antepli müfessir Za’fî’dir. Bkz. Arif Hikmet, a.g.e., vr. 42b.
54	  Haluk İpekten vd., Tezkirelere Göre Dîvân Edebiyâtı İsimler Sözlüğü, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 

Ankara 1988, s. 540-541. Mustafa İsen’in, bu eserdeki verilerden hareketle yazdığı bir makalesinde de, 
bu bilgi yer almaktadır. (Bkz. Mustafa İsen, “Dîvân Edebiyâtında Mahlasdaş Şâirler”, a.g.e., s. 204) 

55	  Koçin, a.g.e., s. 40.
56	  Akarsu, a.g.e., s. 7.

| 37 |



da aynı çalışmaya dayandığı anlaşılmaktadır. Zira diğer çalışmalarda Za’îfî mahlaslı 
şâirler farklı sayılarda gösterilmişlerdir.

Şâirin Za’îfî olarak yer aldığı diğer son dönem çalışmaları ise Mustafa İsen’in 
Usûlî Dîvân57ı, Mustafa Kara’nın İslâm Ansiklopedisi’nde yazmış olduğu Gülşeniyye 
maddesi58, Ahmet Yaşar Ocak’ın Osmanlı Toplumunda Zındıklar ve Mülhidler59 ve 
Himmet Konur’un İbrâhîm-i Gülşenî 60isimli çalışmalarıdır. Her dört çalışmada da 
Gülşeniyye tarîkatına mensup şâirler sıralanırken Za’îfî’ye de yer verilmiş ve aynı 
bilgiler tekrar edilmiştir. Ocak’ın çalışmasında İsen’in, Konur’un çalışmasında ise 
Kara’nın çalışması referans olarak gösterilmiştir. Ancak referans olarak gösterilen 
her iki çalışmada herhangi bir referansa yer verilmemiştir. Şu kadar var ki, İsen’in 
çalışması Kara’nın çalışmasından daha önce yapıldığı için, bu bilginin ilk olarak orada 
yer aldığı söylenebilir. Kanaatimizce İsen, Za’îfî’yi Gülşeniyye tarîkatına mensup 
şâirler arasında zikrederken, Gibb’in Osmanlı Şiir Tarihi’ne dayanmış olmalıdır. Zira 
tesbît edebildiğimiz kadarıyla İbrâhîm-i Gülşenî’nin mensubu olan Za’îfî mahlaslı 
şâirden söz eden tek kaynak Gibb’in adı geçen eseridir ve bu şâir de Za’fî’den başkası 
değildir.

Son olarak şâirden Za’îfî olarak söz eden diğer bir araştırmacının Ali Öztürk 
olduğu görülmektedir. XVI. Yüzyıl Halvetî Şiirinde Din ve Tasavvuf isimli doktora 
çalışmasında Öztürk, şâirin dîvânını Dîvân-ı Za’îfî olarak tanıtmıştır61.

Şâirin Za’fî olarak yer aldığı son dönem çalışmalarına gelince bunlar İstanbul 
Kitaplıkları Türkçe Yazma Dîvânlar Katalogu62, Şevket Beysanoğlu’nun Diyarbakırlı 
Fikir ve Sanat Adamları63 ve A. Tietze’nin, XVI. Asır Türk Şiirinde Gemici Dili-
Âgehî Kasîdesi ve Tahmisleri64 isimli çalışmalarıdır. Bu çalışmalarda Ali Emîrî’nin 
Esâmî-i Şu’arâ-i Âmid isimli eseri referans alındığı için, şâirden doğru mahlası ile 
söz edilmiştir.

Şâiri gerek Za’fî, gerekse de Za’îfî olarak tanıtan erken dönem kaynaklarının tümü 
incelendiğinde, aslında tek bir kişiden bahsedildiği açık bir şekilde ortaya çıkmaktadır. 
Ancak bu durum, özellikle son dönem çalışmalarında aynı şâirden farklı iki mahlasla 
söz edilmesi gibi ciddi bir sorunu da beraberinde getirmiştir. Bu açıdan karışıklığa yol 
açan, Za’fî’nin Zaî’fî’ye dönüşme süreci son derece önem arz etmekte ve bir nebze bu 
hususun üzerinde durmak gerekmektedir. Za’fî’’nin, Za’îfî olarak da istinsâh edildiği 
ilk kaynak, Latîfî Tezkiresi (yazılışı 953/1546) olduğu için bu dönüşmenin ilkin bu 

57	  İsen, Usûlî, s. 17.
58	  Mustafa Kara, “Gülşeniyye”, DİA, İst. 1996, C. XIV, s. 259.
59	  Ahmet Yaşar Ocak, Osmanlı Toplumunda Zındıklıklar ve Mülhidler, TVYY, İst. 2003, s. 318.
60	  Konur, a.g.e., s. 174.
61	  Ali Öztürk, XVI.yüzyıl Halvetî Şiirinde Din ve Tasavvuf (AÜSBE, Doktora Tezi) Ankara 2003, s. 141. 

Öztürk, Ali Emîrî manzum 254’te bulunan dîvânın katalog kaydında Dîvân-ı Za’îfî olarak yer aldığını 
ifâde etmekte ise de, burada bir sehiv söz konusu olmalıdır. Zira katalog kaydında şâirin mahlası Za’fî 
olarak yer almaktadır. Ayrıca Öztürk, Ali Emîrî’ye dayanarak şâiri İbrâhîm-i Gülşenî’nin oğlu olarak 
tanıtmıştır. Ancak Öztürk, daha sonra yaptığı bir çalışmada, tarafımızdan verilen bilgilerle gerekli dü-
zeltmeleri yapmıştır (Bkz. Öztürk, a.g.m., s. 248.)

62	  TYDK, C. I, s. 113.
63	  Beysanoğlu, a.g.e., C. I, s. 84-86.
64	  Tietze, a.g.m., s. 129.

| 38 |



eserde gerçekleştiği anlaşılmaktadır. İkinci olarak ise Ahdî’nin Gülşen-i Şu’arâ’sında 
benzer bir süreç yaşanmıştır. Âşık Çelebî’nin Meşâ’iru’ş-Şu’arâ’sında ise yanlış bir 
istinsâh sonucu, şâir sadece Za’îfî olarak yer almıştır. Daha sonra sırasıyla yazılan 
Hasan Çelebî ve onun özeti mâhiyetindeki Beyânî tezkirelerinde ise, özellikle Latîfî’nin 
yanlış istinsâh edilen nüshalarının takip edilerek bir nevi tekrara gidildiği söylenebilir. 
Bunun en önemli kanıtı, her iki tezkirede de, aynen Latîfî’deki gibi, şâirin Kanûnî 
döneminde yaşayan bir şâir olarak tanıtılmış olması ve aynı şiirin örnek olarak iktibâs 
edilmiş olmasıdır. XIX. yüzyılın sonlarına ait biyografik eserler olan Kâmûsu’l-A’lâm 
ve Osmanlı Şiir Tarihi’nin yazarları da muhtemelen bu üç tezkireye dayanarak şâiri 
Za’îfî olarak işlemişlerdir. Bunlardan birincisinde he üç tezkirede yer alan üç beytin 
ilk ikisi tekrarlanmış65, ikincisinde ise herhangi bir şiir örneği verilmemiştir66.

Bu noktada Za’fî’nin Za’îfî’ye niçin dönüşmüş olabileceği hususu üzerinde 
durmak önem arz etmektedir. Her şeyden önce bu dönüşümün sehven ortaya çıktığı 
anlaşılmaktadır. Zira her iki kelimenin Arapça imlası arasında sadece “ي/y” farkının 
olması, Za’fî kelimesinin sehven Za’îfî olarak okunmasını ve yazılmış olmasını 
kolaylaştırmış olmalıdır. Nitekim, bazı şiir mecmualarında67, Za’fî’nin iktibâs edilen 
şiirlerinin mahlas beytinde açık bir şekilde Za’fî yazılı olduğu halde, başlık olarak 
Za’îfî’nin yazılmış olmasını, yine Süleymaniye Ktp. Hacı Mahmut Ef. no. 3088/2’de 
yer alan ve dîbâcesinde Za’fî’ye ait olduğu açık bir şekilde ifâde edilen Hurûfîliğe 
ilişkin risâlenin, Rumelili Za’îfî olarak bilinen Za’îfî Pîr Mehmed b. Evrenosoğlu 
adına kaydedilmiş olmasını, sehiv dışında başka bir şekilde izah etmek güçtür. 
Osmanlı edebî muhîtlerinde, yukarıda geçtiği üzere, Za’îfî mahlaslı şâirlerin sayıca 
çokluğu da, Za’fî’nin Za’îfî’ye dönüşmesini kolaylaştıran önemli bir âmil olarak 
tasavvur olunabilir. Zira Za’fî kelimesi dikkatsiz bir bakışla okunduğunda, zihnin 
ilkin daha evvel çokça duymuş olduğu Za’îfî’ye gitmiş olması olağandır.

Bu dönüşümün, Za’îfî’den Za’fî’ye olmak üzere bazan tersinden gerçekleştiği de 
vâki olmuştur. Mesela, Harun Tolasa’nın Sehî, Latîfî, Aşık Çelebî Tezkirelerine Göre 
16. Yüzyılda Edebiyât Araştırma ve Eleştirisi isimli çalışmasında68, Aşık Çelebî’nin 
Meşâ’iru’ş-Şua’arâ’sında yer alan Karatovalı Za’îfî69, Za’fî’ye dönüşmüştür. Burada 
iki ihtimâl söz konusudur: Ya Tolasa’nın yararlandığı nüshada Karatovalı Za’îfî, Za’fî 
şeklinde istinsâh edilmiş; ya da Za’îfî, Tolasa tarafından Za’fî şeklinde okunmuştur.

 Görüldüğü gibi, Za’fî ve Za’îfî kelimeleri, birbirleriyle karıştırılmaya müsait 
bir karakter arz etmektedirler. Bu karakteri yüzünden de, XVI. yüzyılın adı geçen 
tezkirelerinde, şâir iki farklı mahlas ile tanıtılmış; bunun son dönem çalışmalarına 
da yansıması olmuş; bu yüzden de mesele bu güne kadar muğlak olarak kalmıştır. 
Biz şâirin gerek ilk dönem gerekse son dönem çalışmalarının hangilerinde 
Za’fî, hangilerinde ise Za’îfî olarak yer aldığını tesbît ederek, meseleyi açıklığa 

65	  Sâmi, Kâmûsu’l-A’lâm, C. IV, s. 2979.
66	  Gibb, a.g.e., C. II, s. 537.
67	  Mil.Yz. A, no. 4213 vr. 114a; 4050, vr. 57a. 
68	  Harun Tolasa, Sehî, Latîfî, Aşık Çelebî Tezkirelerine Göre, 16.Yüzyılda Edebiyât Araştırma ve 

Eleştirisi, Ege Ünv. Mat., İzmir 1983, s. 25, 105, 204, 213. Aynı eserin sonraki baskısında bazı 
yerlerde düzeltme yoluna gidilmiştir (Bkz. Akçağ Yay. Ankara 2002, s. 198, 207). 

69	  Filiz Kılıç, a.g.e., C. II, s. 906.

| 39 |



kavuşturduğumuzu düşünmekteyiz.

C. Doğumu ve Memleketi
Kaynaklarda Za’fî’nin hangi yılda doğduğuna ilişkin bilgi verilmemiş, sadece 

yaşadığı dönem ile ilgili yuvarlak ifâdeler kullanılmıştır. Tezkiresini 953/1546’da 
yazan Latîfî, Za’fî için “…bu ‘asr şu’arâsındandur…”70 ifâdesini; tezkiresini 
994/1586’da yazan Hasan Çelebî, “Sultân Süleymân Hân’uñ evâil-i saltanatında zâhir 
ve nümâyân olan şu’arâdandur…”71 ifâdesini; tezkiresini 1006/1598’de yazan Beyânî 
ise benzer bir şekilde “Sultân Süleymân Hân’uñ evâil-i devrinde gelmişdür…”72 
ifâdesini kullanmışlardır. Müstakîmzâde bir yerde Za’fî’nin Gülşenî Şeyhi olduğunu73, 
bir başka yerde de Gülşenî Mısrî halîfesi olduğunu74; Esrâr Dede75 ve Şeyh Gâlib76, 
İbrâhîm-i Gülşenî’nin halifesi olduğunu; Gibb ise İbrâhîm-i Gülşenî’nin hizmetinde 
bulunan bir şâir olduğunu77 ifâde etmişlerdir.

Bu bilgiler, Za’fî’nin yaşadığı dönemi belirlemeye ilişkin elimize iki önemli veri 
sunmaktadır. Birincisi onun Kânûnî’nin ilk dönemlerinde bilinen bir şâir olması, 
ikincisi de İbrâhîm-i Gülşenî’nin son dönemlerine yetişmiş olmasıdır. 

Tarihî bilgilere bakıldığında Kanunî’nin, 927/1520’de tahta geçtiği ve 13 yıl sonra 
da (940/1533-1534) Za’fî’nin Mısır’da yaşayan şeyhi İbrâhîm-i Gülşenî’nin öldüğü 
görülmektedir. Bu iki zaman dilimi arasındaki süreç Kânûnî’nin ilk dönemleri olduğu 
için, bu süreçte Za’fî’nin bilinen bir şâir olması ve şöhrete ulaşılabilecek asgarîü yaş 
sınırına ulaşmış bulunması gerekmektedir. Yine 940/1533-1534’te şeyhi ölen bir 
kişinin, üstelik bu kişinin o şeyhten hilâfet aldığı da göz önüne alınırsa, en azından ilk 
gençlik dönemini atlatmış olması gerektiği, hatta orta yaşlara vâsıl olduğu tasavvur 
olunmaktadır. Bütün bunlar Za’fî’nin, Kanunî’nin 927/1520’de tahta geçmesinden 
önceki bir dönemde doğduğunu göstermektedir. 

Öte taraftan Za’fî Dîvânı’nda, bu değerlendirmeleri destekleyen ve tamamlayan 
son derece önemli bir dayanak noktası vardır ki o da, Za’fî’nin Yavuz Sultân Selîm 
için yazmış olduğu kasidesidir. Bu kasîdenin girizgâh beyti şöyledir:

Merkez-i úuùb-ı òilâfet taòt-ı baòt-ı salùanaù
Vâriå-i irå-i òilâfet haøret-i Sulùân Selîm (vr. 5b)

 

Bu beyitte hilâfete özellikle vurgu yapılmış olması, kasîdenin Yavuz Sultân 

70	  Canım, a.g.e., s. 365.
71	  Kınalızâde, a.g.e., C. II, s. 577; Beyânî, a.g.e., s. 154.
72	  Beyânî, a.y.
73	  Müstakîmzâde, Mecelletü’n-Nisâb, s. 298.
74	  Müstakîmzâde, Risâle-i Tâciyye, vr. 17b.
75	  Esrar Dede, a.g.e., s. 314.
76	  Esrar Dede, a.g.e., s. LI.
77	  Gibb, a.g.e., C. II, s. 537.

| 40 |



Selim’in 923/1517’de Mısır’ı ilhâkı ve hilâfeti devralması üzerine yazılmış 
olabileceğini de akla getirmektedir. Ancak biz Za’fî’nin bu kasîdeyi, daha sonraki bir 
tarihte, en geç Yavuz Sultân Selîm’in saltanatının son yılı olan 927/1520’de yazmış 
olduğunu varsaysak bile, her halükarda Za’fî’nin doğumunu Yavuz’un tahta geçtiği 
918/1512’den önce, yani II. Bayezid (1481-1512) döneminde aramak gerekecektir. 
Zira Za’fî’nin Yavuz’un tahta geçtiği 918/1512 yılında doğduğunu varsayacak olursak, 
kasîdeyi yazdığını varsaydığımız 927/1520 yılında sekiz yaşında olacaktır ki, bu 
yaşta kasîdeyi yazmış olması ihtimâl dışıdır. Bu itibarla Za’fî’nin doğumunu 1500’lü 
yılların başlarına kadar götürebiliriz. Zira bu takdirde, Yavuz Sultân Selim’e kasîde 
yazdığını varsaydığımız en geç tarih olan 927/1520’de yirmili yaşlarda olacaktır ki bu 
mantık dışı değildir.

Öte taraftan Za’fî’nin 974-977/1566-1570 yılları arasında vefat etmiş olması 
da bu yaklaşımın geçerliliğine bir halel getirmemektedir. Zira bu takdirde Za’fî 70 
yaşlarında ölmüş olacaktır ki, bu normal bir yaş sınırıdır. Dîvân’ında şâirimizin 
yaşlandığını gösteren birçok beyit vardır (Bkz.Vefatı bahsi). Bu da, şâirin doğumunun 
1500’lü yılların başında ya da öncesinde olduğu tezini teyit etmektedir.

Sonuç olarak Za’fî’nin doğum tarihi yıl olarak belli değilse de, onun 1500’lü 
yıllarda II. Bayezid döneminde doğmuş olduğuna muhakkak nazarı ile bakılabilir.

Za‘fî’nin doğum yerine gelince, bununla ilgili olarak kaynaklarda herhangi bir 
bilgi yer almamaktadır. Ancak Za’fî’nin memleketi ile ilgili tesbît ettiğimiz bir takım 
bulgular var ki, bunları üç maddede özetledikten sonra kendi kanaatimizi belirteceğiz. 

1. Görebildiğimiz kadarıyla Za’fî’nin memleketine ilişkin açık bir şekilde görüş 
bildiren tek kişi, onu Diyarbakırlı şâirlerden söz ettiği Esâmî-i Şu’arâ-i Âmid isimli 
eserine alarak Diyarbakırlı olarak gösteren Ali Emîrî’dir. Emîrî’ye göre Za‘fî, 
Diyarbakırlı İbrâhîm-i Gülşenî’nin büyük oğludur78. Ancak şâirin ailesi bahsinde 
anlatılacağı üzere Za’fî, İbrâhîm-i Gülşenî ile kan bağı olmayan, sadece tasavvufî 
bir bağ ile kendisinden hilâfet alan bir şahsiyettir. Dolayısı ile Za’fî’nin Diyarbakır 
doğumlu olduğu yönündeki bu bilgi doğru değildir.

2. Za’fî’nin memleketine işaret eden bir başka kayıt da, Süleymaniye Ktp. Yazma Bağışlar 
Bölümü 338 demirbaş numarasında kayıtlı Akâid Manzûmesi adını taşıyan manzûmenin 
kataloğundaki Kütahyalı Za’fî kaydıdır. Ne var ki katalogda yer alan bu kayıt, manzûmede 
yer almamakta, manzûmenin mahlas beytinde sadece Za’fî mahlası yer almaktadır. 

Katalogları hazırlayan uzmanın, ya sehven, ya da bu manzûmenin başka bir 
nüshasında veya başka bir kaynakta, Za’fî’nin Kütahyalı olduğu yönünde bir bilgiye 
ulaşmış olduğu için, kataloga böyle bir kayıt düşmüş olması muhtemeldir. Bu 
hususu aydınlatmak amacıyla, kataloğu hazırlayan uzmanı bizzat görme arzumuzu, 
Süleymaniye Kütüphanesi müdürü Nevzat Kaya Bey’e ilettiğimizde, katalogların 20-
30 yıl öncesine ait olduğu ve katalogu hazırlayan uzmana ulaşmanın şu an mümkün 
olmayacağı cevabını aldığımız için, bu hususu teyit etmek imkânına kavuşamadık. 
Ancak, katalogu hazırlayan uzmanın, İsmail Hakkı Uzunçarşılı’nın, bu manzûmenin 

78	  Emîrî, Esâmî, vr. 31/a-b. 

| 41 |



Kütahya halkı tarafından bilindiğini haber vermiş olmasından79 hareketle, 
manzûmenin mahlas beytinde adı geçen Za’fî’yi Kütahyalı olarak göstermiş olması 
ihtimâl dahilindedir.

3. Za’fî Dîvânı’nda yer alan bazı şehir isimleri, şâirin memleketine ilişkin bize 
bir fikir vermektedir. Dîvân’da adları geçen şehirleri iki kategoride değerlendirmek 
mümkündür. 

Birincisi Ege bölgesinde yer alan bazı şehirlerdir ki, bunlar aşağıdaki beyitte 
zikredilen Karesi (Balıkesir), Aydın ve Saruhan şehirleridir.

Zülfüñ Úaresi iline Aydın’a alnını
Kûyını Øaèfi mülket-i äâròân’a virmezem (vr. 90b)

Ayrıca, Mevlevîlerle olan ilişkisi konusunda detaylıca işleneceği üzere, şâir, 
957/1550’de vefat etmeden kısa bir süre önce Şâhidî, onun vefatından sonra da yerine 
geçen Şuhûdî ile birlikte bir süre Muğla’da bulunmuştur80.

Bu şehirlerin birbirleri ile olan coğrafî yakınlıkları dikkat çekmektedir. Zira 
sırasıyla Balıkesir, Saruhan, Aydın ve Muğla, Ege bölgesinde dikey bir çizgi üzerinde 
kuzeyden güneye sıralanan şehirlerdir. Özellikle, günümüzde Manisa’nın bir ilçesi 
olan, ancak Osmanlı döneminde Aydın vilayetinin bir sancağı olan Saruhan81’ın aynı 
beyitte Aydın ile birlikte zikredilmesi; ayrıca şâirin yaşamının bir kısmını Muğla’da 
birlikte geçirdiği Dervîş Arşî’nin de Aydın’a bağlı olan Tire şehrinden olması82; 
Za’fî’nin Aydın memâliki ile olan bağının son derece kuvvetli olduğunu83 göstermekle 
beraber, elimizde şâirin doğduğu yerin buralardan biri olduğuna dair bir kanıt yoktur. 
Ancak şâirin buralarda bir süre de olsa bulunduğu muhakkaktır.

Dîvân’da isimleri geçen şehirlerin ikinci kategorisi ise Rumeli’de yer alan Vardar 
Yenicesi, İştip, Metun (Methone)84 ile Girit adasında İsfekiye sancağında bir kaza olan85 
Âbkır86 şehirlerdir ki, Dîvân’da bu şehirlerle ilgili birer şehrengîz bulunmaktadır. 

Daha ilk bakışta şâirin Rumeli ile kuvvetli bir irtibâtının olduğu bu kadar çok 
şehrengîz yazmış olmasından anlaşılmaktadır. Ancak şâirin Rumeli ile olan irtibâtı 
sadece bununla sınırlı değildir. Onda Rumelili şâirlerde görülen husûsiyetlerin hemen 
hepsine rastlanmaktadır. Aşağıda bu hususlara kısaca değinilecektir.

79	  İ. Hakkı Uzunçarşılı, Kütahya Şehri, İst. 1932, s. 238.
80	  Esrar Dede, a.g.e., 314.
81	  Sâmi, Kâmûsu’l-A’lâm, C. IV, s. 2913.
82	  Esrar Dede, a.g.e., s. 314.
83	  Bunun bir nedeni, şeyhi İbrâhîm-i Gülşenî’nin şeyhi Dede Ömer-i Rûşenî’nin Aydınlı olması (Bkz. 

Osmânzâde Hüseyin Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, (Hz. Mehmet Akkuş, Ali Yılmaz), Kitabevi, İst. 2006, C. 
III, s. 141) olarak tasavvur olunabilir.

84	  Bu şehir Mora’daki Medun kasabasının kadîm ismi olduğu gibi, Selanik körfezinde de bu isimle ka-
dîm bir kasaba bulunmaktadır. Bkz. Sâmi, a.g.e., C. VI, s. 4152.

85	  Sâmi, a.g.e., C. I, s. 9.

86	  Dîvân’daآب قير şeklinde yazılan bu kelime, Kâmûsu’l-A’lâm’da آبقرون şeklinde yazılmıştır. Bkz. a.y.

| 42 |



1. Şâirin edebî kişiliği konusunda üzerinde durulacağı üzere, şehrengîz yazmak 
Rumelili şâirlerin başta gelen özelliklerinden olduğu için Za’fî’nin de Rumeli’deki 
birçok şehirle ilgili şehrengîzler yazmış olması, onun da Rumelili olabileceği 
ihtimâlini doğurmaktadır. Nitekim bir araştırmada87, yazmış olduğu Vardar Yenicesi 
ile İştip şehrengîzlerinden hareketle şâirin Rumelili olduğu kanaatine varılmıştır. 

2. Dil ve ifâde özellikleri bahsinde işleneceği üzere, Rumelili şâirlerin diğer bir 
ortak özelliği olan Rumeli’ye has söyleyiş tarzına Za’fî’de de rastlanmaktadır. Bu da 
Za’fî’nin Rumeli bölgesine aidiyeti ihtimâlini kuvvetlendirmektedir.

3. Bu ihtimâli daha da kuvvetlendiren diğer bir önemli husus, şâirin mensûbu 
olduğu Gülşeniyye tarîkatının o dönemde Rumeli’de yaygın bir tarîkat olmasıdır. 
Hayretî, Usûlî, İlâhî o dönemde İbrâhîm-i Gülşenî’ye intisâb etmiş olan şâirlerdendir88. 
Hayâlî, Kalenderî-Gülşenî bir çizgi takip etmiştir89. Dîvânından Za’fî’nin bu şâirlerin 
etkisinde kaldığı anlaşılmaktadır. Bu konu Za’fî’nin etkilendiği ve etkilediği şâirler 
bahsinde detaylıca ele alınacağı için, burada daha fazla üzerinde durulmayacaktır. 
Za’fî’nin Rumelili olan bu Gülşenî şâirlerin etkisinde kalması, onun da Gülşenîliğe 
intisâb etmesine yol açmış olmalıdır. 

4. Za’fî’nin kendileri ile irtibât halinde olduğu Gülşenî olmayan başka Rumelili 
şâirler de vardır. Örneğin Vardar Yenicesi doğumlu olan, Edirne ve Selânik civarlarında 
yaşamış olan90 Mevlevî dervîşi Günâhî (ö. 1081/1670) ile birlikte bulunmuş, aralarında 
münâzara ve müşâaralar gerçekleşmiştir91. Yine denizcilik tabirlerini kullanarak 
yazmış olduğu meşhur gazeline tahmîs yazdığı Agehî de Yenice Vardarlı’dır. Ayrıca 
Za’fî, Rumeli’deki Serez şehrinden olan Hafız-ı Sirozî’nin bir matlaına da tesdis 
yazmıştır.

5. Za’fî’nin Rumelili olması ihtimâlini kuvvetlendiren bir başka gösterge de, 
onun yaşadığı dönem olan XVI. yüzyılda Rumeli’de yayılma alanı bulan ve müstakil 
bahislerinde ayrıca işlenecek olan Melâmetîlik, Kalenderîlik, Hurûfîlik, Ca’ferîlik 
gibi akım ve düşüncelerin izlerine Za’fî’de de rastlanmasıdır. Gülşeniyye tarîkatının 
başlangıç döneminde ilhâd ve zındıklıkla suçlanmasını da, bu akımların hâkim kültürü 
oluşturduğu Rumeli coğrafyasında gelişim göstermesine ve bunlara paralel olarak 
bu coğrafyada gelişim gösteren Gülşeniyye tarîkatının bu akımlardan etkilenmesine 
bağlamak gerekir. İşte Za’fî’nin de bu bölgede, bu akımların etkisinde kalan tipik bir 
Gülşenî dervişi/şeyhi olduğu anlaşılmaktadır. 

87	  Öztürk, a.g.t., s. 142. 
88	  Öztürk, a.y. 
89	  Mustafa Kara, “Balkanlarda Tasavvuf Edebiyâtı”, UÜİFD, C. 10, S. 2, 2001, s. 6. Kaynaklarda Hayâlî 

Bey’in Gülşenîliği açık bir şekilde ifâde edilmese de, onun, Dîvân’ında İbrâhîm-i Gülşenî’den övgüyle 
söz etmiş olması, Gülşenîliğe olan ilgisini göstermektedir. Nitekim Dîvân’ında kendilerinden övgü ile 
söz ettiği bir takım şâirler var ki, bunlardan kendisiyle çağdaş olan sadece İbrâhîm-i Gülşenî’dir. Bkz. 
Cemâl Kurnaz, Hayâlî Bey Dîvânı’nın Tahlîli, MEB Yay. İst. 1996, s. 119-120.

90	  Filiz Kılıç, a.g.t., s. 367; Kınalızâde a.g.e., C. II, s. 823; İsen, Künhü’l-Ahbâr’ın Tezkire Kısmı, AKM 
Yay, Ankara 1994, s. 265. Esrar Dede, a.g.e., s. 451.

91	  Esrar Dede, a.g.e., s. 315.

| 43 |



6. Son olarak, Za’fî’nin dîvânını sunduğu Ferhad Bey’in zann-ı gâliple Bosna ve 
Bosna’daki İzvornik sancağında92 görev yapan Ferhad Bey93 olması da şâirin Rumeli 
ile olan bağının diğer bir yönüdür.

Buraya kadar anlattıklarımızdan Za’fî’nin Rumeli bölgesi ile kuvvetli bir bağının 
olduğu ortaya çıkmaktadır. Durum bu olunca, Ahdî’nin Gülşen-i Şu’arâ’sında, Tab’î94 
ve Dânişî95 maddelerinde geçen ve hem Rumelili hem de Gülşenî olarak tanıtılan 
Gelibolulu96 Za’îfî dikkatimizi çekmektedir. Acaba burada bir istinsâh hatası olarak 
Za’fî, Za’îfî’ye dönüşmüş olamaz mı? Zira mahlastaki bir harf fazlalığı dışında bu 
kişinin bütün evsâfı şâirimize işâret etmektedir.

Ahdî, tezkiresinin Tab’î maddesinde, Tab’î’nin kendilerine nazîre yazdığı şairlerden 
söz ederken bunlardan birinin, “Gelibolı’dan olan Za’îfî Beg” olduğunu ifâde etmiş; 
Dânişî maddesinde ise bu kişinin diğer evsâfını da belirtmiştir. Ahdî, Dânişî’nin 
Mısır kadısı Arabzâde ile birlikte, Mısır’a gitmek üzere gemiye bindiklerini ve yolda 
gemilerinin battığını (yıl: 969/1562) anlatırken de şöyle bir olay nakletmiştir: 

“Meşhûrdur ki, Arab-zâde-i mezkûr, Şeyh İbrâhîm tarîkına münkir olup Mısr’a 
giderken Gelibolı’da olan şeyhün mürîdlerinden Za’îfî’nün tekyesini harâb idüp 
dâniş-mendlerine dir imiş ki, Mısr’a vardukda Gülşenî’nün tekyesini ve dervîşlerin 
yir yüzinden ref’ ü kal’ itmek borcum olsun diyü kelimât itmiş…”97

Görüldüğü gibi burada XVI. yüzyılda yaşayan, Rumelili ve İbrâhîm-i Gülşenî’nin 
mürîdi olan bir Za’îfî’den söz edilmektedir. Şu ana kadar tesbît edilmiş olan Za’îfî 
mahlaslı şairler içerisinde bu özellikleri bir arada taşıyan biri bulunmamaktadır. II. 
Murad’ın gazalarının nazmeden Gelibolulu Za’îfî, daha önce yaşadığı; Rumelili 
Za’îfî olarak bilinen Karatovalı Za’îfî (ö. 960/1552), İbrâhîm-i Gülşenî’nin müntesibi 
olmadığı ve Kastamonulu Za’îfî de Gelibolulu olmadığı için, yukarıda anlatılan 
Gelibolulu Za’îfî olamazlar. Za’fî-i Gülşenî ise, sözü edilen vasıfları tamamen 
taşımaktadır. O, hem yukarıda anlatılan olayın gerçekleştiği 969/1562 yılında 
hayâttadır, hem İbrâhîm-i Gülşenî’nin müntesibidir, hem de yukarıda dile getirdiğimiz 
pek çok karînenin gösterdiği gibi Rumelilidir. Şu halde XVI. yüzyılda Rumeli’de 
Gülşeniyye tarîkatı mensûbu olup, Za’îfî mahlasını taşıyan bir başka şair bilmediğimiz 
ve Za’fî-i Gülşenî pasajda anlatılan evsâfı taşıdığı için, burada kendisinden söz 
edilen, Za’fî-i Gülşenî’den başkası olmamalıdır. Ahdî Tezkiresi dâhil olmak üzere, 
kaynaklarda Za’fî’nin Za’îfî şeklinde de istinsâh edildiğini biliyor olmamız (Bkz. 
Mahlası bahsi) bu kanaate varmamızı daha da kolaylaştırmaktadır.

92	  Sâmî, Kâmûsu’l-A’lâm, C. II, s. 853.
93	  Bu şahıs için bkz. Banarlı, a.g.e., C. I, s. 611; Ahmet Yaşar Ocak, Osmanlı Toplumunda Zındıklıklar ve 

Mülhidler, TVYY, İst. 2003, s. 367. 
94	  Solmaz, a.g.e., s. 180.
95	  Solmaz, a.g.e., s. 298.
96	  Osmanlı döneminde Edirne vilâyetini oluşturan altı sancaktan biri olan Gelibolu (Bkz. Sâmî, Kâmû-

su’l-A’lâm, C. V, s. 3879), Rumeli olarak adlandırılan bölgenin içinde yer almaktadır. Zira Trakya ve 
Makedonya yani Edirne ve Selânik vilâyetleriyle Manastır ve Üsküp civarı Rumeli olarak adlandırıl-
dığı gibi, Teselya ile Mora dışındaki Yunanistan toprakları da Rumeli olarak adlandırılmıştır (Bu tabir 
hakkında geniş bilgi için bkz. Sâmî, a.g.e., C. III, s. 2376).

97	  Solmaz, a.g.e., s. 298.

| 44 |



Kanaatimizce Şayet Gülşen-i Şu’arâ’da geçen Gelibolulu Za’îfî, Za’fî-i 
Gülşenî’den farklı bir şair olsaydı, Ahdî, onu müstakil bir maddede işlerdi. Gülşen-i 
Şu’arâ’da Za’fî maddesinin yanısıra bir de Za’îfî maddesinin yer almamış olması, 
başka bir madde altında kendisinden söz edilen Gelibolulu Za’îfî’nin ayrı bir kişi 
olmadığını göstermektedir.

Burada asıl problem, Ahdî’nin Za’fî maddesinde, onun Gelibolulu olduğunu 
söylememiş olmasıdır. Ahdî, Dânişî’nin, Mısır kadısı Arabzâde ile birlikte Mısır’a 
gitmek üzere yola çıkışını anlatması vesilesi ile, Arabzâde’nin Kâhire’ye vardığında 
oradaki Gülşeniyye tekyesini ortadana kaldırmayı taahhüd ettiğini ve yola çıkmadan 
önce de Gelibolu’daki Gülşeniyye tekyesini harâb ettiğini anlatırken, Za’îfî/Za’fî’nin 
Geliboluluğundan söz etmiştir. Yine Tab’î’nin ona nazîre yazdığını ifâde ederken 
“Gelibolıdan Za’îfî” ifâdesini kullanmıştır. Ahdî, her iki yerde de şâirimizi Gülşenî 
olarak değil, Gelibolulu olarak tavsîf etmiş olmaktadır.

Ayrıca ileride ilgili bahsinde üzerinde durulacağı üzere, XVI. yüzyılda gelişen 
denizcilik terimleri ile şiir yazma cereyânının merkezinin Gelibolu olarak ortaya 
çıkması ve Za’fî ile adı geçen Arabzâde de aralarında olmak üzere, bu akımın üç 
temsilcisinin Geliboluda bulunmaları, Za’fî’nin Gelibolulu olduğunu ortaya koyması 
açısından önemli bir kayıttır.

Za’fî’nin memleketi ile ilgili edindiğimiz bulguları değerlendirecek olursak, 
onun Diyarbakırlı olduğu yönündeki bulgu, Ali Emîrî’nin bu konudaki yanılgısından 
dolayı doğru değildir. Kütahyalı olduğuna dair kayıt, yazmış olduğu bir manzûmenin 
Kütahya halkınca bilinen bir manzûme olmasına binâen düşülen bir kayıt olarak 
görünmektedir. Za’fî’nin Ege bölgesi ile olan ilgisi, Dîvân’da bir beyitte, Balıkesir, 
Saruhan, Aydın’dan söz etmesi, ayrıca bir süre Muğla’da bulunmuş olmasından 
ibârettir. Rumeli ile olan bağı ise yukarıda işlendiği gibi çok güçlüdür. Hem buradan, 
yani onun Rumelili olması gerektiğinden, hem de onun Gülşenî olmasından hareketle, 
Ahdî’in Gülşen-i Şu’arâ’sında geçen ve Gülşeniyye tarîkatı mensûbu olan Gelibolulu 
Za’îfî’nin, aslında Za’fî-i Gülşenî olduğu, burada bir istinsâh hatasının olduğu; 
dolayısıyla onun memleketinin Gelibolu olarak ortaya çıktığı görülmektedir. Bu 
kanaata varırken, XVI. yüzyılda hem Gelibolulu hem de Gülşenî olan başka bir şairin 
bilinmeyişi ve Za’fî de aralarında olmak üzere denizcilik terimleri ile şiir yazanların 
merkezinin Gelibolu olması da etkili olmuştur.

D. Ailesi
Klasik dönem Türk Edebiyâtı kaynakları, Za’fî’nin çoluk çocuğu, babası ve 

atalarına ilişkin kayda değer bir bilgi vermezler. Sadece Ahdî, onun hûb-nijâd/temiz 
soylu bir şâir olduğunu ifâde eder98. Za’fî Dîvânı’nda yer alan aşağıdaki beyit de, 
onun Türkmen bir aileye mensup olduğunu açık bir şekilde ortaya koyar:

98	  Solmaz, a.g.e., 399.

| 45 |



Özin müşk-i Òotan teşbîh ider zülfiñe luùf ile
Anı maèõûr ùut cânâ ki Türkmân’dur èayân söyler (vr. 63b)

Za’fî’nin babası ile ilgili olarak, doğrudan bilgi veren yegane kaynak, Ali Emîrî’nin 
Esâmî-i Şu’arâ-i Âmid’idir. Emîrî’ye göre, Za‘fî, Diyarbakırlı İbrâhîm-i Gülşenî’nin 
büyük oğludur. Emîrî, Za’fî’nin adının Muhammed olduğunu ve babası İbrâhîm-i 
Gülşenî’nin mürşidi Dede Ömer-i Rûşenî’ye ulaşarak dua ve teveccühüne mazhar 
olduğunu ve bu şekilde vâridât-ı kudsiyye’ye vasıl olduğunu ifâde etmektedir99. 
Bu bilgiler açık bir şekilde Za’fî’nin “Doğumu ve Memleketi” bahsinde ortaya 
koyduğumuz bilgilerle çelişmektedir. Üstelik bu bilgiler, daha sonra yazılan pek 
çok kaynakta aynen iktibâs edilmiş ve Za’fî hakkında bilinenler bu bilgilerden öteye 
geçmemiştir100. Bu açıdan konuyu vuzûha kavuşturmak daha da önem arz etmektedir.

Konuyu vuzuha kavuşturmanın ilk merhalesi, hiç şüphesiz İbrâhîm-i Gülşenî’nin 
kaç çocuk sahibi olduğunu tesbît etmektir. Ali Emîrî’nin de Meşâhîr-i Şu’arâ-i Âmid 
isimli diğer bir eserinde ifâde ettiği gibi101, İbrâhîm-i Gülşenî’nin, büyüğü Seyyid 
Muhammed ve küçüğü Ahmed-i Hayâlî olmak üzere, iki oğlu vardır. Muhyî-i Gülşenî 
tarafından yazılan ve İbrâhîm-i Gülşenî’nin hayâtı ile ilgili en geniş ve en muteber 
kitap olan Menâkıb-ı İbrâhîm-i Gülşenî’de de bu iki oğlundan söz edilmektedir. 
Bunlardan Ahmed-i Hayâlî’den 76 yerde102, Derviş Muhammed’den ise sadece 
aşağıda alıntısını yaptığımız pasajda bahsedilmektedir. İlginç olanı burada Dervîş 
Muhammed hakkında verilen bilgilerin, Emîrî’nin Za’fî hakkında verdiği bilgilerle 
tamamen örtüşmesidir.

“Nakl olur ki Şeyh İbrahîm Hazretleri büyük oğlu Dervîş Muhammed’e sipariş 
eder ki, zuhr vaktinde iki sini helva ile bir a‘lâ seccâde getürüp Dede hazretlerinin103 
hâk-ı pâyı üzre döşeye. Dede Hazretleri mecliste kelimât eder iken buyurmuş ki, 
bu Tebrîz’de muhabbet da‘vâsın eder çok, amma bir sâdık yok ki gelüp tekyemizi 
mübârek eyleye. Henüz sözünü tamâm etmeden şeyhin oğlu Dervîş Muhammed helvâ 
ve seccâde ile gelüp mübârek olsun deyü duâ temennâ eder. Huzzâr cümle ta‘accüb 
ederler.” 104 

Emîrî’nin, Za’fî’yi İbrâhîm-i Gülşenî’nin oğlu Muhammed olarak tasavvur ettiği ve 
onunla ilgili bilgileri bu pasajdan çıkardığı açık bir şekilde anlaşılmış bulunmaktadır. 
Bu durumda Za’fî’nin Dervîş Muhammed ile bir ilgisinin olmadığını ve ikisinin farklı 

99	  Emîrî, Esâmî, vr. 31/a-b. 
100	 Tuman, a.g.e., C. II, s. 569; TYDK, C. I, s. 113; “Za‘fî”, TDEA, C. VIII, s. 634.; İbrahim Olgun, 

“Nesîmî Üzerine Notlar”, Türk Dili Araştırmaları Yıllığı (Belleten), 1971, s. 198; Beysanoğlu, a.g.e., 
C. I, s. 84-86.; Osman F. Sertkaya, “Osmanlı Şâirlerinin Çağatayca Şiirleri II”, Edebiyât Fak. Mat., İst. 
1971, s. 13; Öztürk, a.g.t., s. 141. Yine bu bilgiye dayanılarak İBBK Osman Ergin Yaz., No. 947/2, 
vr.35-b-36a’da yer alan Za’fî’ye ait bir manzûmenin müellifi, katalog kaydında “Za’fî b. İbrâhîm-i 
Gülşenî ” olarak gösterilmiştir. 

101	 Ali Emîrî, Meşâhîr-i Şu’arâ-i Âmid, Millet Kütp., Ali Emîrî Tarih, no. 750, vr. 14a.
102	  Muhyî-i Gülşenî, Menâkıb-ı İbrâhîm-i Gülşenî, (Haz. Tahsin Yazıcı), TTK Yay., Ankara 1982, (İn-

deks), s. 550.
103	 Dede Hazretleri’nden maksat, İbrâhîm-i Gülşenî’nin şeyhi Dede Ömer-i Rûşenî (ö. 1487)’dir.
104	 Muhyî, a.g.e., s. 169.

| 46 |



kişiler olduğunu ortaya koymamız ve bunun için de ait oldukları dönemleri tesbît 
etmemiz gerekmektedir. 

Za’fî’nin XVI. yüzyılda yaşadığı ve 974-978/1566-1570 yılları arasında öldüğü 
çalışmamızda ortaya konmuştur. Menâkıb’da hayâtı hakkında detaylı bilgi bulunmayan 
Dervîş Muhammed’in doğum ve ölüm tarihlerini de, bazı çıkarsamalardan hareketle 
belirlemeye çalışacak ve her ikisinin dönemlerini mukayese etme imkanına kavuşmuş 
olacağız.

İbrâhîm-i Gülşenî’nin en iyi ihtimâlle 838-840/1434-37 yılları arasında doğduğunu105 
ve tahsîl amacı ile on beş yaşında Tebriz’e gittiğini106 göz önüne alırsak, onun Tebriz’e 
varışı 855/1451 yılına denk gelir. İbrâhîm-i Gülşenî’nin evlenmesi ve büyük oğlu 
Muhammed’in doğumu bu tarihten sonra olmalıdır. Zira tahsil amacı ile 15 yaşında 
Diyarbakır’dan yola çıkan İbrâhîm-i Gülşenî’nin bekar olarak seferine çıkmış olması, 
hem yola çıkış amacı, hem de yaşı itibarıyla daha mantıklıdır. 

Öte taraftan İbrâhîm-i Gülşenî’nin küçük oğlu Ahmed-i Hayâlî 892/1486 yılında 
iki yaşında iken107, büyük oğlu Muhammed’in babasının emânetlerini Dede Ömer-i 
Rûşenî’ye teslim edecek yaşta olması, onun Ahmed-i Hayâlî’nin doğduğu yıl olan 
890/1484’ten önce doğmuş olmasını gerektirir. Buna göre İbrâhîm-i Gülşenî’nin 
büyük oğlu Muhammed’in doğumunu 855/1452’den sonra ve 890/1484’ten öncesine 
denk gelen bir zaman diliminde aramak gerekir. Gerçekten de İbrâhîm-i Gülşenî’nin 
Tebrîz’e vardığı 855/1452 yılından bir süre sonra evlendiğini ve bir süre sonra Derviş 
Muhammed’in doğduğunu (tahmînen 860-865 arası) düşündüğümüzde, Dede Ömer-i 
Rûşenî ile görüştüğü 892/1486 yılında Derviş Muhammed, tahmînen 27-32 yaşlarında 
olacaktır ki, bu yaşlarda Derviş Muhammed’in Dede Ömer-i Rûşenî ile muhatap 
olması mantık dışı değildir.

Derviş Muhammed’in doğduğu zaman dilimini tahminen belirledikten sonra 
şimdi de onun ölüm tarihini belirlememiz gerekmektedir. Muhyî’nin, Menâkıb’da 
Ahmed-i Hayâlî’den 76 yerde bahsetmiş olmasına karşılık, sadece bir yerde (yukarıda 
alıntıladığımız pasaj) Derviş Muhammed’den bahsetmiş olması108 Derviş Muhammed’in 
Dede Ömer-i Rûşenî’ye vâsıl olduğu 892/1486 yılından kısa bir süre sonra ölmüş 
olabileceğini akla getirmektedir. Şayet Dervîş Muhammed erken dönemde ölmemiş 
olsa, hiç şüphesiz Menâkıb’da kendisinden daha fazla söz edilmesi beklenirdi.

İbrâhîm-i Gülşenî’nin aşağıda anlatılacak olan hayât hikayesinin hiçbir safhasında 
büyük oğlu Muhammed’in yer almamış olması, bu ihtimâli kuvvetlendirmektedir. 
Örneğin İbrâhim-i Gülşenî 907/1501-1502’de Tebriz’den Diyarbakır’a109 ve oradan 
da Kudüs üzerinden Mısır’a giderken110, yine 934-935/1528-1529 yılları arasında 
Mısır’dan Kânûnî’nin daveti ile İstanbul’a gelirken111 Ahmed-i Hayâlî’den söz 

105	 Tahsin Yazıcı, Menâkıb-ı İbrâhîm-i Gülşenî’ye yazdığı önsöz, s. IX. 
106	 Muhyî, a.g.e., s. 24.
107	 Muhyî, a.g.e., s. 169.
108	 Muhyî, a.g.e., (İndeks) s. 550.
109	 Muhyî, a.g.e., s. 259-260; Ali Emîrî, Tezkire-i Şu‘arâ-i Âmid, Matba‘a-i Amidî, İst. 1328., s. 298.
110	 Muhyî, a.g.e., s. 310.; Emîrî, a.g.e., s. 298.
111	  Muhyî, a.g.e., s. 399.; Emîrî, a.g.e., s. 299.

| 47 |



edilmesine karşılık, Derviş Muhammed’den hiç söz edilmemektedir. Yine Kahire’de 
bulunan Gülşenî dergâhındaki aile mezarlığında İbrâhîm-i Gülşenî, Ahmed-i 
Hayâlî ve Ahmed-i Hayalî’nin oğlu Ali Safvetî medfûn iken, Derviş Muhammed 
onların yanında yer almamaktadır112. Tüm bunlar, Derviş Muhammed’in, İbrâhîm-i 
Gülşenî’nin Tebriz’den göç etmesinden önce (907/1501-1502), genç yaşlarda orada 
ölmüş olmasını düşünmemizi sağlamaktadır. 

Netice itibarıyla, 974-978/1566-1570 yılları arasında ölmüş olan Za’fî’nin, 
kendisinden 70 küsur yıl önce ölmüş olan İbrâhim-i Gülşenî’nin büyük oğlu Derviş 
Muhammed ile karıştırıldığı, Za’fî’nin onunla hiçbir ilgisinin olmadığı ve Ali 
Emîrî’nin Za’fî’nin İbrâhîm-i Gülşenî’nin oğlu olduğu ve memleketinin Diyarbakır 
olduğu yönünde verdiği bilgide bir yanılgı söz konusu olduğu ortaya çıkmaktadır. 

Bu noktada, Ali Emîrî’yi böyle bir yanılgıya sevk eden âmiller üzerinde de 
durmamız gerekir. Birincisi, şayet Dervîş Muhammed ve Za’fî’nin özellikle ölüm 
tarihleri biliniyor olsa ve kaynaklarda bununla ilgili bir bilgi olsaydı, Ali Emîrî böyle 
bir yanılgıya düşmezdi. Dolayısıyla ölüm tarihleri hakkındaki bu bilinmezlik Emîrî’yi 
bu yanılgıya sevk eden birinci âmildir. 

İkinci bir âmilin de Za’fî Dîvânı’nın bizâtihî kendisi olduğunu düşünüyoruz. Ali 
Emîrî’nin kurmuş olduğu Millet Kütüphanesi’nde yer alan ve Millet Kütüphanesinin 
emekli müdürü M. Serhan Tayşi’nin tesbîtine göre, Emîrî tarafından istinsâh edilen 
Za’fî Dîvânı’nın bulabildiğimiz tek nüshasının son beytinde, Rûşenî ve Gülşenî’nin 
isimlerinin birlikte yer alıyor olması, Emîrî’ye, Dervîş Muhammed’in Dede Ömer-i 
Rûşenî’ye vâsıl olduğunu anlatan menkıbeyi ve Dîvân’ın da Dervîş Muhammed’e ait 
olması gerektiğini çağrıştırmış olmalıdr. Söz konusu beyit şudur:

İktisâbum nûr-ı Aómed’dendür ey Øaèfî benüm 
Kim odur çeşm-i çerâà-ı Rûşenî vü Gülşenî (vr. 139b)

Za’fî’nin babası ile ilgili olarak, eserler kısmında bahsedeceğimiz üzere, Avusturya 
kraliyet ailesi Türkçe yazmalar katalogunda müellifi, Za’fî İbn Gülenci (?) (ابــن 
 olan Mecmaèu’l-Mekâsıd isminde bir risâle yer almaktadır113 ki, Za’fî Dîvânı (كلنجــى
ve söz konusu risâlenin baş tarafları arasındaki benzerlikten hareketle, risâlenin 
Za’fî’ye ait olduğunu düşündüğümüz için, bu kayda itibâr ederek, Za’fî’nin babasının 
adının ya da nispetinin Gülenci olduğu sonucuna varmaktayız. 

Za’fî’nin çocuklarının olup olmadığına gelince, “etfâl-ı cihân”dan bahsettiği biri 
Türkçe, biri de Farsça ve her biri diğer birinin tercümesi niteliğinde olan aşağıdaki 
iki beytinde, etfâl-ı cihânı hiç düşünmediğini, vurgulu bir şekilde ifâde etmesi, onun 
bekar olduğu kanaatini bizde uyandırmaktadır:

112	  Şemlelîzâde Ahmed Gülşenî, Şîve-i Tarîkat-ı Gülşeniyye, (Yay.Tahsin Yazıcı), TTKY Yay., Ankara 
1982, s. 534.

113	 Die Arabischen, Persischen und Türkischen Handschriften der Kaiserlich-Königlichen Hofbibliothek 
zü Wien, Gustav Flügel, Wien, 1865, s. 495.

| 48 |



ندارم ميل أطفال جهان در خاطرم هرگز
مريد شيخ عشقم ضعفيا من پيرميخواهم114

(135b)

Øaèfî eùfâl-ı cihâna ebedî baúmaz idüm 
Óaú èinâyet idüben himmet-i pîrân gelse (vr. 111a)

Gerçekten de, aşağıdaki beytinde ifâde ettiği gibi, seyâhati kendisine bir meslek 
olarak seçen ve bu yönü Ahdî tarafından özellikle vurgulanan115 şâir için bekar bir 
hayât tarzı daha uygun görünmektedir.

Seyâóat ãanèatını pîşe úıldum
Ser-â-ser gezmegi endîşe úıldum (vr. 46b)

Müstakil bahsinde işleneceği üzere, şâirin Kalenderîlik ile olan bağı da, bu kanaati 
kuvvetlendirmektedir. Bilindiği gibi Kalenderîler bekar bir hayât sürerek sürekli 
seyâhat eden bir zümre olarak tanınmaktadırlar116. Dolayısıyla şâirin Kalenderîlikle 
olan ilgisini düşündüğümüzde, onun yukarıda değindiğimiz seyyah yönünü daha iyi 
anladığımız gibi, niçin bekar olabileceğini de daha iyi anlıyoruz.

Rûh-ı revânı, sînesindeki cânı, kaşı kemanı, servi boylu tâze civânının öldüğünü, 
Yakub’un Yusuf için duyduğu üzüntü kadar kendisinin de üzüntü duymasının normal 
olduğunu; cân ve cihânın gözüne külhan olarak göründüğünü ifâde ettiği 339 nolu 
gazelde, genç yaşta ölen birisinden söz edildiği için, bunun Za’fî’nin çocuklarından 
biri olabileceği ihtimâl dahilinde olsa da, elimizde bunu isbât edecek bir kanıt yoktur.

E. Öğrenimi
Kaynaklarda, Za’fî’nin nerede ve kimin yanında öğrenim gördüğü ile ilgili olarak 

herhangi bir bilgi yer almamakla birlikte, yine de onun ilmî düzeyi hakkında bize fikir 
verecek ifâdelere rastlanabilmektedir. Ahdî, Za’fî’nin dânişmendlik tarîkından ferâgat 
ettiğini ve seyâhat tarîkı ile seyr ü sülûk yolunu seçtiğini ifâde ederken117, Latîfî onun 
marifetli kişilerden olduğunu söylemekte118, Muhyî-i Gülşenî ise ondan “Molla Za’fî” 
diye söz ederek119, ona ilmî bir paye vermektedir.

114	 Dünya çocuklarına meyletmeyi asla hatırımda tutmam. Aşk şeyhinin mürîdiyim. Ey Za’fî! Ben bir pîr 
istiyorum.

115	 Solmaz, a.g.e., s. 399.
116	 Bkz. Ocak, Ahmet Yaşar, Osmanlı İmparatorluğunda Marjinal Sûfîlik: Kalenderîler, TTK, Ankara 

1999, s. 165, 168.
117	 Solmaz, a.g.e., s. 399.
118	 Canım, a.g.e., s. 365.
119	 Bkz. Koç, a.g.m, , I/7, s. 238. Muhyî-i Gülşenî’nin yaptığı Reşehât çevirisinin tek nüsha halinde olan 

ve Zencîr-i Zeheb olarak isimlendirilen giriş kısmının aslı ve çevrimyazısı, yazar tarafından burada 
sunulmuştur. 

| 49 |



Ahdî’nin ifâde ettiği dânişmendlik tarîkından ferâgat etmiş olması üzerinde 
durmak gerekir. Dânişmendlik, öğretimde en yüksek safha ve statülerdendir120. Fuat 
Köprülü, dânişmendleri, “zâhir ehli fakîhler ve ulemâ-yı rüsûm”, yani medreseyi 
bitiren maaşlı alimler olarak nitelemektedir121. Bazan da dânişmend tabirinin, dersten 
mezun olsun veya olmasın, ulemâ kıyâfetinde olan herkese teşmil edildiği olur122. 
Her halükarda dânişmend ilim ehli olan kimsedir. Ancak biz şiirine yansıyan ilim ve 
genel kültüründen hareketle, Za’fî’nin kıyâfeten dânişmend olduğu ihtimâlini devre 
dışı bırakıyoruz. Başta Türkçe ve Farsça olmak üzere, Arapça ve Çağatayca’ya da 
hâkim bir dîvân şâiri olması, yazmış olduğu eserler, Za’fî’nin medrese eğitiminden 
geçmiş, eğitimli ve entelektüel düzeyi yüksek bir şahsiyet olduğunu gösteren önemli 
kanıtlardır. Dîvân’da (vr. 7b) Seyyid Şerîf Cürcânî’nin ilmî kariyerinin yüksekliğine 
işaret etmesi, Zemahşerî’nin Keşşâf isimli tefsîr kitâbından söz etmesi (vr. 112a), 
Hurûfîliğe ilişkin risâlesinde (Süleymaniye Ktp., Hacı Mahmud Ef., 3088/2, vr. 23b.) 
Şeyh-i Ekber Muhyiddîn İbn Arabî’den iktibâsta bulunmuş olması da, şâirin ilmî 
yönü için bir fikir vermektedir. Za’fî’den çok daha önce yaşayan bu şahsiyetler, şâirin 
içinde gözlerini açtığı entelektüel ortamı hazırlayan etkin ilim adamlarındandırlar. 
Dolayısı ile Za’fî’nin bunlardan etkilenmesi kaçınılmazdır. Ancak bu etkilenmenin, 
şiirsel formdan ziyade fikir bazında gerçekleştiğini de söylemek gerekir123.

Netice olarak Ahdî’nin ifâdelerinden, Za’fî’nin medrese eğitiminden geçtiğini, 
bir süre de ilim tedrîsâtı ile uğraştığını, ancak daha sonra bir meslek olarak bu ilim 
tedrîsâtından ferâgat ettiğini anlıyoruz. Latîfî’nin onu ma’rifetli kişilerden sayması, 
Muhyî-i Gülşenî gibi velûd bir yazarın ondan “Molla” diye söz etmesi ve kendisinin 
önemli ilim adamlarına referanslarda bulunması da, onun bilfiil tedrîsât içerisinde yer 
almamış olsa bile, bilkuvve ilim ehli bir insan olduğunu gösterir. 

F. Tasavvufî Yönü
Za’fî mutasavvıf bir şâirdir. Ahdî, onun dervîş huylu bir şâir olduğunu, seyr ü 

sülûk yoluna girdiğini, erbâb-ı irfânın hizmetine meyilli bir kişi olduğunu, tasavvuf 
yolunun gereklerini yerine getirip ehl-i tarîk içinde kâmil olduğunu, şiirlerinin 
baştan sona tasavvuf ile müzeyyen ve bütün sözlerinin tevhîde uygun olduğunu ifâde 
etmektedir124.

Süleymaniye Ktp. Aşir Ef. 458 demirbaş numarasında kayıtlı bir şiir mecmuasında, 
Za’fî’ye ait bir gazelin baş tarafında yer alan “Mevlânâ Za’fî” ifâdesi125 de, bize 
Za’fî’nin ehl-i tarîk bir şahıs olarak bilindiğini göstermektedir. Zira “Mevlânâ” 

120	 Pakalın, a.g.e., C. I, s. 393.
121	 M. Fuad Köprülü, Türk Edebiyâtında İlk Mutasavvıflar, Akçağ, Ankara 2003, s. 290.
122	 Pakalın, a.g.e., C. I, s. 393.
123	 Bu kişilerden Muhyiddîn İbn Arabî’nin Osmanlı şâirleri üzerindeki etkisi, bu etkilenmenin niçin ve 

nasıl gerçekleştiği ile ilgili olarak bkz. Mahmut Erol Kılıç, Sûfî ve Şiir, İnsan Yay., İst. 2005., s. 49-68. 
Böylece Za’fî de Şeyh-i Ekber’den etkilenen şâirlerden biri olarak ortaya çıkmaktadır. Şüphesiz isim 
vermeden Şeyh-i Ekber’in başta vahdet-i vücût olmak üzere fikirlerini terennüm eden Za’fî’de bu etki 
sıklıkla görülür.

124	 Solmaz, a.g.e., s. 399.
125	 Süleymaniye Ktp., Aşir Ef., no. 458, vr.33.

| 50 |



ifâdesi, bazı büyük ulemâ ve meşâyıha verilen bir ünvândır126. Bu mecmuada şiirleri 
alıntılanan şâirlerden bazılarının, Hayâlî Bey, Bâkî, Mevlânâ Emrî, Molla Necâtî, 
Zâtî, Şem’î, Dervîş Hayretî, Hâletî, Molla Nesîmî, Sultân Süleyman, Ahmed Paşa 
ifâdelerinde görüldüğü gibi, “bey”, “molla”, “mevlânâ”, “paşa” gibi farklı ünvanlarla 
nitelendirilmiş olmaları da, tasavvufta bulunduğu makâmı göstermek amacına matuf 
olarak, Za’fî’nin “mevlânâ” ile nitelendirildiğini göstermektedir. Bir başka şiir 
mecmuasında, Za’fî’nin iktibâs edilen gazelinin baş tarafına, “Gazel-i Za’fî Efendî 
Kuddise Sırruh”127 şeklinde yer alan ifâde, Za’fî’nin ta’zîm edilen bir şahsiyet olarak 
itibâr gördüğünü belirtmesi açısından önemlidir. Zira “Kuddise Sırruh” ifâdesi, ölmüş 
tasavvuf büyükleri ve Allah dostları için kullanılan bir tabirdir128.

Za’fî’nin tasavvufa ilişkin görüşleri, Za’fî Dîvân’ında Din ve Tasavvuf bölümünde 
detaylıca ele alınacağı için, bu konuyu oraya bırakıp, burada şâirin tarîkatı, şeyhi ve 
tasavvufî çevresi ele alınacaktır.

1. Tarîkatı

Za’fî’nin tasavvufî yönünü tesbît ettikten sonra şimdi de onun tarîkatının tesbîtine 
geçebiliriz. Za’fî’nin İbrâhîm-i Gülşenî’nin kurduğu Gülşeniyye tarîkatının mensubu 
olduğu, gerek kaynakların verdiği bilgilerden, gerekse dîvânında yer alan ifâdelerinden 
anlaşılmaktadır

XVI. asırda yazılan ve Za’fî’ye yer veren tezkirelerde, onun Gülşenîliğinden söz 
edilmez. Sadece Ahdî, Za’fî’nin dânişmendlikten ferâgat edip seyr ü sülûk yolunu 
seçtiğini ifâde eder129, ancak onun hangi tarîkatla irtibâtlı olduğu hakkında bilgi 
vermez. Tesbît edebildiğimiz kadarıyla Za’fî’nin Gülşenîliğinden ilk olarak söz eden, 
Mecelletü’n-Nisâb isimli eserinde onun Gülşenî şeyhi olduğunu130, Risâle-i Tâciyye 
isimli eserinde de onun Gülşenî Mısrî halîfesi olduğunu131 söyleyen Müstakîmzâde’dir. 
Daha sonra Esrâr Dede132 ve Şeyh Gâlib133, onun İbrâhîm-i Gülşenî’nin hulefâsından 
olduğunu açık bir şekilde ifâde etmişlerdir. Za’fî’nin İbrâhîm-i Gülşenî ile olan 
irtibâtına değinen diğer bir kişi de Gibb’dir. Ancak Gibb’in verdiği bilgi, Za’fî’nin 
İbrâhîm-i Gülşenî’nin hizmetinde bulunan bir şâir olduğu134 şeklindedir.

Bizzat Za’fî, Hurûfîliğe ilişkin olarak yazmış olduğu bir risâlede, risâlenin te’lîf 
sebebini izâh ederken, Gülşeniyye tarîkatı ile olan irtibâtını açık bir şekilde ifâde 
etmiştir ki ilgili pasajı aşağıya naklediyoruz:

126	 Sâmî, Kâmûs-ı Türkî, s. 1432.
127	 Mecmua, Mil.Yz. A, no. 3479, vr.20b.
128	 Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri &Deyimleri Sözlüğü, Anka Yay., İst. 2004, s. 378.
129	 Solmaz, a.g.e., s. 399.
130	 Müstakîmzâde, Mecelletü’n-Nisâb, s. 298.
131	 Müstakîmzâde, Risâle-i Tâciyye, vr. 17b.
132	 Esrar Dede, a.g.e., s. 314.
133	 Esrar Dede, a.g.e., s. LI.
134	 Gibb, a.g.e., C. II, s. 537.

| 51 |



“Emmâ baèd, bâèiå-i inşâ-i evrâú-ı meèânî, ve sebeb-i imlâ-i esrâr-ı Rabbânî oldur 
ki, òâk-pây-i ehl-i maènâ ve çâker-i ibn-i Gülşenî, Zaèfî-i üftâde vü derd-mend-i 
dil-dâde, bir dem ki èunfuvân-ı civânî ve vüsèat-ı evúât-ı zindegânî idi, âsitâne-i 
mezbûrda hidmetkâr olup, rûy-ı gird-âlûdı cenâb-ı celâlet-meéâba mâlîde úılmaàla 
iftiòâr iderdüm.”135

Görüldüğü gibi, şâir burada kendisinden “İbn Gülşenî’nin çâkeri” olarak söz 
etmiş ve Gülşeniyye Âsitânesi’nin hizmetkârı olduğunu ifâde etmiştir. Kendisinden 
“İbn Gülşenî” olarak söz ettiği İbrâhîm-i Gülşenî’nin oğlu ve postnişîni Ahmed-i 
Hayâlî’dir. Bu ifâdelerden Za’fî’nin bu eserini Ahmed-i Hayâlî döneminde yazdığı 
ortaya çıkmaktadır.

Ahdî Tezkiresi’nde kendisinden Gelibolulu Za’îfî olarak bahsedilen ve İbrâhîm-i 
Gülşenî’nin mürîdi olup, Gelibolu’da bir tekye sahibi olduğu ifâde edilen kişinin Za’fî-i 
Gülşenî olması gerektiği şeklindeki kanaatimizi, daha önce Za’fî’nin “Doğumu ve 
Memleketi” bahsinde belirtmiştik. Za’fî’nin Gelibolu’da adına nisbet edilen bir Gülşenî 
Tekke’si sâhibi olduğunu ifâde etmenin yanında, başka bilgiler de içeren metin şudur: 

“Meşhûrdur ki, Arab-zâde-i mezkûr, Şeyh İbrâhîm tarîkına münkir olup Mısr’a 
giderken Gelibolı’da olan şeyhün mürîdlerinden Za’îfî’nün tekyesini harâb idüp 
dâniş-mendlerine dir imiş ki, Mısr’a vardukda Gülşenî’nün tekyesini ve dervîşlerin 
yir yüzinden ref’ ü kal’ itmek borcum olsun diyü kelimât itmiş…”136

Metinden anlaşıldığına göre bu olayın yaşandığı 969/1562 yılında Gelibolu’da 
Za’fî’nin başında bulunduğu bir Gülşenî Tekkesi bulunmaktadır. Mısır Kadısı olan 
Arabzâde, Mısır’a gitmek üzere yola çıkmadan önce bu tekkeyi harâb etmiş ve 
Kâhire’ye vardığında oradaki Gülşeniyye Âsitânesi’ni de harâb etmeyi taahhüüd 
etmiştir. Metnin devamında ise, Ahmed-i Gülşenî’nin vaaz esnâsında iken remz ile 
bu sözü işittiği ve cemaata “ey müselmânlar üzerimize bir kara bulut gelmektedir. 
Himmet eylen ki bâd-ı âh-ı fakr ile ol ebr def’ ola.” şeklinde hitâb ettiği ve cemâatin 
de bu şekilde dua ettiği; netîce olarak da Arabzâde’nin yola çıktıktan sonra, gemisinin 
batması sonucu öldüğü ifâde edilmiştir137. 

Dolayısıyla Za’fî, memleketi Gelibolu’da ne zaman kurulduğu tesbît edilemeyen 
bir Gülşenî tekkesi kurmuş bu tekke adına nisbet edilerek anılmıştır. Ancak biz 
kaynakalarda böyle bir tekkeden bahsedildiğine şâhit olmadık138. Günümüzde de 
Gelibolulardan öğrendiğimize göre bu ismi taşıyan bir tekke bulunmamaktadır.

Za’fî’nin Gülşeniyye tarîkatının mensûbu olduğunun en büyük şahidi Dîvân’ıdır. 
Çünkü şâir, burada kendisi hakkında ilk elden bilgi vermektedir. Aşağıdaki beyitlerde 
o, Gülşeniyye Âsitânesi’nin dervişi ve abdâlı olduğunu açık bir şekilde ifâde 
etmektedir139:

135	 Süleymaniye Ktp. Hacı Mahmud Efendi, no.3088/2, vr.19a-b.
136	 Solmaz, a.g.e., s. 298.
137	 Solmaz, a.g.e., s. 298-299.
138	 Gelibolu hakkında bkz. Fevzi Kurtoğlu, Gelibolu ve Yöresi Tarihi, İst. 1938; Feridun Emecen, “Geli-

bolu”, DİA, İst. 1996, C. XIV, s. 1-6.
139	 Ayrıca bkz. (vr. 21a, 27b, 70b, 77b).

| 52 |



Âsitân-ı Gülşenî dervîşi olduñ cânile
Óaú úabûl eyler muúarrer Øaèfiyâ daèvâtuñı (vr. 117a)

Òalú-ı èâlemden tevellâ vü teberrâ eyleyüp
Âsitân-ı Gülşenî’nüñ baş açıú abdâlıyuz (vr. 70b)

Şâirin, şeyhi İbrâhîm-i Gülşenî ve kendisinden sonraki postnişîni Ahmed-i Hayâlî 
dönemlerinde uzun yıllar kaldığı Kahire’deki Gülşeniyye Âsitânesi140, Dîvân’da 
yer alan Gülşeniyye tarîkatının önemli bir unsurudur. Dîvân’da toplam dokuz yerde 
Gülşenîyye Âsitânesi’nden söz edilmiştir. Dîvân’daki murabbaların ilkinin nakarâtı 
“Âsitân-ı ehl-i Hak’dur hân-kâh-ı Gülşenî” şeklindedir. Bu murabbaın üçüncü 
bendinde Gülşeniyye Âsitânesi’nde yapılan zikir ortamı, coşkulu bir şekilde ifâde 
edilmektedir: 

Her gice õikr ü semâè vü õevú u şevú-ı èâşıúân
Zühreye dem-sâz olur çaròa çıúar âh u fiàân
Dir bunı bâm-ı felekde çaàrışup Kerrûbiyân

Âsitân-ı ehl-i Óaú’dur òân-úâh-ı Gülşenî (vr. 21a)

Devamla şâir, Gülşeniyye Âsitânesi’nin pîrinden feyiz aldığını ve Gülşeniyye 
dergâhının ehl-i Hak dergâhı olduğunu, akıl sâhibi olanların bunu anlaması 
gerektiği yönündeki inancını dile getirmektedir. Ona göre dünyada rahat yüzü 
görmek isteyenlerin, “pîr-i mugân” diye ifâde ettiği şeyhinin âsitânesine gitmeleri 
gerekmektedir:

Óamdü li’llâh Øaèfiyâ feyø irdi faøl-ı pîrden
Kîmyâ bulup ferâàat eyledüm iksîrden

Başda èaúluñ var ise fehm eyle bu taúrîrden 
Âsitân-ı ehl-i Óaú’dur òân-úâh-ı Gülşenî (vr. 21a)

	 Aşağıdaki beyitlerde de, şâir Gülşeniyye Âsitânesi’nin seg-bânı ve çâkeri 
olduğunu ifâde ederek, bu âsitânenin, kendi nezdinde ne kadar yüksek bir değere 
sahip olduğunu dile getirmiştir:

 Âsitânında kemîne çâkerüz Øaèfî bu gün
Server ü serdârdur ãâóib-livâdur şeyòimüz (vr. 70b)

Baña bu èizzet ü rifèat iki èâlemde yeter
Âsitânuñda olam pâdişehüm seg-bânuñ (vr. 77b)

140	 Mutasavvıf şâirlerin hemen hepsinin şiirlerinde dergâh motifine rastlanır. Şâirler büyük ölçüde bu-
ralarda gördükleri ma’nevî eğitimin neticesinde kendilerinde hasıl olan bir hâlin tesiriyle şiirlerini 
yazmaya başladıklarından onlar için bu mekanların çok özel bir yeri vardır (Bkz. M. Erol Kılıç, a.g.e., 
s. 85).

| 53 |



 
Óalúa-veş dut gûşuñı her laóôa ey dil ber-der ol

Âsitân-ı Gülşenî’de òâkdan sen kemter ol (vr. 21a)

Tarîkat silsilesinde yer alan pîrlerin isimlerini zikrettiği bir gazel (vr. 56b-57a), 
Gülşenîliğin temel ilkeleri niteliğinde olup, burada şâir Gülşenîlerin prensiplerine 
yer vermiştir. Bunlar, ezelden dîvâne olmak, aşk meyinden mestâne olmak (beyit 1), 
Allah’ı göz ile görüyormuş gibi O’na secde etmek, vücûdu (varlığı) bir bilmek (beyit 
2), kendi birlerinin bin ile bir olması, kimsenin sözlerini anlamaması (beyit 3), cana 
başa kalmamak, Bir’in dışında hiçbir şeyi bilmemek, kimseye münkir olmamak (beyit 
4), ben ve biz demeyi terk etmek (beyit 5), yollarının gizli olması, sağ ve sollarının 
bir olması (beyit 6), aşk ehlinin iyileri olmaları, sözlerinin eri olmaları (beyit 7) gibi 
bazı prensiplerdir.

Şâir Gülşenîliğin diğer bir prensibini de “Meyhâneci başının/tarîkat pîrinin 
kapısından âşıklar kovulmaz. Bu dergâhta albay, binbaşı ya da kapıcı olmak yoktur.” 
anlamına gelen aşağıdaki Farsça beyitte ifâde etmiştir.

 عاشقانرا رد نباشد از در پير مغان

شحنه و سرهنگ و بوّابي درين درگاه نيست
(vr. 132a)

Netice olarak gerek kaynakların, gerekse Dîvân’ının delâletiyle, Za’fî’nin 
tarîkatının Gülşeniyye tarîkatı olduğu ortaya çıkmış bulunmaktadır. O açıdan bu 
tarîkat hakkında kısaca da olsa bilgi vermek yerinde olacaktır.

Gülşeniyye tarîkatı, Kâhire’de İbrâhîm-i Gülşenî’nin 931/1525’te141 kurduğu 
tekke ile temelleri atılan ve İslâm dünyasının en çok yayılma alanına sahip olan 
Halvetiyye’nin en önemli kolu sayılan bir tarîkattır. Tarîkat, İbrâhîm-i Gülşenî’nin 
Akkoyunlular dönemindeki devlet adamlığı deneyiminin de katkısıyla kazandığı 
teşkilatçı kişiliği sayesinde, kısa sürede geniş halk kitlelerine ulaşmıştır. Tarîkat 
asıl gelişimini, İbrâhîm-i Gülşenî’den sonra postnişîn olan oğlu Ahmed-i Hayâlî 
döneminde yakalamıştır. Nitekim onun döneminde, Kahîre’nin yanı sıra, İstanbul, 
İskenderiye, Mekke, Haleb, Urfa, Diyarbakır, Edirne, Şam ve Antalya’da Gülşeniyye 
tarîkatına bağlı âsitâneler açılmıştır. Ahmed-i Hayâlî’den sonra ise oğlu Ali Safvetî, 
ondan sonra da oğlu Seyyid Hasan postnişîn olmuşlardır. İbrâhîm-i Gülşenî’den sonra 
tarîkatın en çok bilinen şahsiyeti, pîr-i sânî olarak nitelendirilen Edirneli Sezâyî-i 
Gülşenî (ö. 1151/1738)’dir142. 

141	 Bu tarihin farklı rivayetleri için bkz. Konur, a.g.e., s. 129.
142	 Gülşeniyye tarîkatı hakkında detay için bkz. Muhyî, Menâkıb; Şemlelîzâde, Şîve; La’lî Mehmed 

Fenâî, Terceme-i Hâl-i Hazret-i Pîr-i Gülşenî; Hüseyin Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, C. III, s. 151-188; Sel-
çuk Eraydın, Tasavvuf ve Tarîkatlar, İFAV Yay., İst. 1994, s. 393-39; .Mustafa Kara, “Gülşeniyye”, 
DİA, C. XIV, s. 256-259; Konur, a.g.e., s. 153-174.

| 54 |



Za’fî, ilk kuruluş döneminde bu önemli tarîkatın pîri İbrâhîm-i Gülşenî’ye intisâp 
etmiş bir şâirdir.

2. Mürşidi İbrahîm-i Gülşenî

Za’fî’nin mürşidi olan İbrâhîm-i Gülşenî’nin hayât hikayesi pek çok eserde zaten 
yeterince işlendiği için143, burada onun hayâtı ile ilgili çok kısa bir özet verildikten 
sonra, Za’fî Dîvânı’nda kendisi hakkında söylenenler ortaya konmaya çalışılacaktır. 

İbrâhîm-i Gülşenî’nin doğduğu yerin Diyarbakır ya da Berda olduğu şeklinde 
iki farklı rivâyet olmasına karşın, tercih edilen görüş doğum yerinin Diyarbakır 
olduğudur. Doğum tarihi tartışmalı olan İbrâhîm-i Gülşenî’nin büyük bir ihtimâlle 
838-840/1434-1437 yılları arasında bir tarihte doğduğu düşünülmektedir144. İbrâhîm-i 
Gülşenî 15 yaşında, tahsil için Diyarbakır’dan Maveraünnehir’e giderken uğradığı 
Tebriz’de, Uzun Hasan’ın kazaskeri Molla Hasan tarafından orada kalmaya ikna 
edilmiş, orada medrese öğreniminden geçmiş ve molla olarak tanınmıştır. Tebriz’de 
iken Halvetiyye tarîkatının ikinci pîri Seyyid Yahya-yı Şirvânî’nin halifelerinden 
Dede Ömer-i Rûşenî’ye intisâb etmiş ve ondan hilâfet almıştır. 907/1501-1502 yılında 
önce İbrâhîm-i Gülşenî, sonra da oğlu Ahmed-i Hayâlî Tebriz’den göç etmişler, 
ikisi Hasankeyf’te buluştuktan sonra Diyarbakır’a gelmişlerdir. Bu sırada Ahmed-i 
Hayâlî 17 yaşındadır. İbrâhîm-i Gülşenî buradan Kahire’ye giderken, oğlu Ahmed-i 
Hayâlî ise 7 yıl Diyarbakır’da kaldıktan sonra Kâhire’ye gitmiştir. İbrâhîm-i Gülşenî 
Kâhire’ye gittikten sonra, orada bir dergâh açmış ve irşâd faaliyetine devam etmiştir. 
Kânûnî’ye şikayet edilmesi üzerine, oğlu Ahmed-i Hayâlî ile birlikte, Kanunî’nin 
davetiyle İstanbul’a (934-935/1528-1529 yılları arası) gelmiş, bir sene sonra yine 
Mısır’a dönmüşlerdir. İbrâhîm-i Gülşenî 940/1533-1534’te ölmüştür145.

Za’fî’nin İbrâhîm-i Gülşenî’ye intisâbının, Yavuz Sultân Selim’in Kahire’yi ilhâk 
etmesi (923/1517) ile ilgisi kurulabilir. Za’fî’nin, Yavuz Sultân Selim’in Mısır’ı fethi 
ve hilâfeti devr alması üzerine yazmış olduğu kasîdesinden (vr. 5b) hareketle, onun 
da bu seferde bulunmuş olabileceği bir ihtimâl olarak akla gelmektedir. Kâhire’nin 
ilhâkından sonra Yavuz Sultân Selim’in sipâhîlerinden ve ileri gelen askerlerinden pek 
çok kimsenin orada bulunan İbrâhîm-i Gülşenî’ye mürîd oldukları146 bilinmektedir. 
Şu halde Za’fî’nin İbrâhîm-i Gülşenî’ye intisâbının bu olaydan sonra gerçekleşmiş 
olması mümkündür. Bu takdirde, Za’fî’nin 1500’lü yıllarda doğduğunu varsaydığımız 
için, Mısır’a gidişi ve İbrâhîm-i Gülşenî’ye intisâbı, yirmili yaşlarına tekâbül 
edecektir. Yine bu durumda Za’fî’nin, 940/1533-1534’te vefat eden İbrâhîm-i Gülşenî 
ile tahmînen on altı yıllık bir birlikteliğinden söz edilebilecektir. 

Ancak Menâkıb-ı İbrâhîm-i Gülşenî’de İbrâhîm-i Gülşenî ve etrafındakilerden 
143	 Bkz. Muhyî, a.g.e.; Vassâf, a.g.e, C. III, s. 151-188; Sâlih, Menâkıb-ı Evliyâ-yı Mısır, Bulak 1262, s. 

80-97; Hocazâde Ahmed Hilmi, İbrâhîm-i Gülşenî , İst.1322, s. 4-8; Konur, a.g.e., s. 87-146.
144	 Bkz. Konur, a.g.e., s. 105. 
145	 Bkz. Muhyî, a.g.e.; Vassâf, a.g.e, C. III, s. 151-188; Sâlih, a.g.e., s. 80-97.; Hocazâde Ahmed Hilmi, 

a.g.e., s. 4-8; Konur, a.g.e., s. 87-146.; Emîrî, Tezkire, s. 299.; Emîrî, Esâmî, vr. 43/b; Nihat Azamat, 
“İbrâhîm-i Gülşenî”, DİA, İst., 2000, C. XXI, s. 301-304.

146	 Bkz. Konur, a.g.e., s. 123.

| 55 |



detaylıca bahseden Muhyî’nin, Za’fî’den hiç bahsetmemesinden anlıyoruz ki, şayet 
Za’fî on altı yıl gibi uzun bir süre İbrâhîm-i Gülşenî ile birlikte bulunmuş olsaydı, 
Muhyî’nin kendisinden bahsetmesi kaçınılmaz olacaktı. Bu da onun Kahire’nin 
ilhâkının hemen akabinde İbrâhîm-i Gülşenî’ye intisâb etmesinin düşük bir ihtimâl 
olduğunu göstermektedir. Bununla birlikte Yavuz Sultân Selim’in Kahire’yi ilhâk 
etmesinin, Za’fî’nin Mısır’a gitmesinin şartlarını hazırladığı rahatlıkla söylenebilir. 
Nitekim XVI. yüzyılda İbrâhîm-i Gülşenî’ye intisâb eden birçok şâir, Kâhire’nin 
ilhâkından sonra Kahire’ye gitmişlerdir147.

İbrâhîm-i Gülşenî 940/1533-1534’te öldüğü için, Za’fî’nin bu tarihten önce 
Mısır’a gittiği muhakkaktır. Za’fî’nin doğumunun da 906/1500’lü yıllara tekâbül 
ettiği göz önüne alındığında, onun şeyhi İbrâhîm-i Gülşenî’nin öldüğü 940/1533-1534 
yılında 33-34 yaşlarında olduğu ortaya çıkar. Bu verilere göre Za’fî’nin 940/1533-
1534’ten önce gençlik yıllarında Mısır’a gidip İbrâhîm-i Gülşenî’ye intisâb ettiği 
anlaşılmaktadır. 

 Dîvân’da İbrâhîm-i Gülşenî ile ilgili zengin bir malzeme bulunmaktadır. Şâir 
şeyhinin ismini açık bir şekilde zikretmiştir. Örneğin “Bize Gülşenîler dirler” redifli 
bir koşmada (vr. 56b-57a) şâir, şeyhinden “Şeyh İbrâhîm”, bir murabbaın (vr. 28a-b) 
nakarâtında da “İbrâhîm Efendim” diye söz etmiştir.

Şeyò İbrâhîm’dür pîrümüz 
Biñ ile birdür birümüz

Kimse añlamaz sözümüz 
Bize Gülşenîler dirler (vr. 56b)

Ey gülşen-i dil nârveni serv-i revânum
Úurbân olayım tîriñe ebrû-yı kemânum

Cân mülketine server ü sulùân-ı cihânum
İbrâhim efendüm yüzi gül àonce-dehânum (vr. 28a)

Ayrıca, şairin şeyhine karşı olan duygularını ifâde ettiği diğer bir gazel de (vr. 84b) 
“İbrâhîm” rediflidir. Şâir, bu gazelin birinci beytinde, şeyhini “yâr-ı cân” ve “şûh-ı 
zamân” olarak tavsif etmiş; şeyhi ile olan ayrılığından dolayı menzilinin ateş ile 
dolduğundan ve bu yüzden yaşlandığından söz ettikten sonra, makta beytinde şeyhine 
olan samîmi bağlılığını dile getirmiştir ki bu beyit şöyledir:

Øâèfi úul oldı saña cânıyla
Kişver-i dilde òânum İbrâhîm (vr. 84b)

Aşağıdaki Farsça beyitte de “Adın Halîl’in adının ikizi olduğu için, senin dostluğun 
herkesinkinden daha fazladır.” diyen şâir, Halîl ile Hz. İbrâhîm’i kastederek, şeyhinin 
hem O’nunla adaş, hem de O’nun gibi Allah dostu olduğuna işaret etmiştir.

147	 Bkz. Ali Öztürk, a.g.m., s. 232-245.

| 56 |



زآنروكه نام تو بخليلست توأمان 
تسليم خلّت تو بيرون شد ز هركسي

(vr. 137a)

Şeyhinden doğrudan Halil olarak söz ettiği diğer bir beytinde de şâir, şeyhinin 
güzelliğinin kendisini hasta ettiğini ifâde etmiştir.

Dostlar ölsem n’ola künc-i belâ içre èalîl
Kim beni bî-çâre úıldı n’eyleyem óüsn-i Òalîl (vr. 82a)

Şâir, Farsça dîvânçede iki yerde olmak üzere, toplam yirmi yedi yerde Gülşenî 
kelimesini kullanmış ve bunların dokuzunda şeyhi İbrâhîm-i Gülşenî’yi kastetmiştir. 
Bu yerlerin üçünde de, onun yanı sıra, İbrâhîm-i Gülşenî’nin şeyhi Dede Ömer-i 
Rûşenî’ye de yer vermiştir. (vr. 57a, 64a, 122b) Gülşenî kelimesinin geçtiği diğer on 
sekiz yerde ise, Gülşeniyye tarîkatı kastedilmiştir. 

Şâir, ayrıca yedisi Farsça dîvânçede olmak üzere, dîvânının toplam on yedi yerinde 
şeyhinden pîr olarak söz etmiştir. Pîr ve Gülşenî’yi bir arada zikrettiği aşağıdaki 
beyitten, pîr ile şeyhini kastettiği açıkça anlaşılmaktadır:

Mâ-sivâdan geçmişem Øaèfî olup teslîm-i pîr
Gülşenî’ye bendeyem ammâ ki şâh-ı èâlemüm (vr. 139b)

Şâir, Dîvân’da iki yerde şeyhinden “Hazret-i Monla” diye söz etmiştir. Bunlardan 
birinde (vr. 72a) şeyhinin hânkâhını “pîr-i aşkın dergâhı” olarak nitelendiren şâirin, 
diğerinden (vr. 110b) de şeyhinin karşısında heyecanlandığı, ona büyük bir muhabbetle 
bağlı olduğu anlaşılmaktadır.

Øaèfiyâ dergâh-ı pîr-i èaşú istersen eger
áâfil olma òân-úâh-ı Óaøret-i Monla imiş (vr. 72a)

Øaèfiyâ çıñlar úulaàum depreşür aèøâlarum 
áâlibâ irşâda geldi Óaøret-i Monlâ yine (vr. 110b)

Şâir, Dîvân’da bir yerde de şeyhinden “Şâh-ı velâyet” (vr. 69b), olarak söz etmiştir. 
Burada şâir, Şâh-ı velâyete bende olmasını, pâk bir itikâd ile Allah’ın fazlına nâil 
olmasına bağlamıştır.

Faøl-ı Òudâ’ya ireli pâk iètiúâd ile
Biz boynı baàlu bende-i Şâh-ı velâyetüz (vr. 69b)

| 57 |



Bilindiği gibi İbrâhîm-i Gülşenî, Mevlânâ’nın Mesnevî’sine nazîre olarak kırk 
bin beyitlik Ma’nevî’yi yazmıştır148. Şâir, kıyâmet gününde herkesle dost olmak 
istemediğini, Ma’nevî’nin sahibi ile birlikte olmak istediğini ifâde ettiği aşağıdaki 
beytinde, bu esere de işaret etmiştir.

Dimezüm maórem eyle her denîye 
Muãâóib eyle ãâóib Maènevî’ye* (vr. 4a)

Şâir bazı gazellerde bütünüyle şeyhini anlatmış, hayran kalmış bir vaziyette evsâfını 
terennüm etmiştir. Örneğin şeyhümüz redifli bir gazelde (vr. 70b) şâir şeyhini Reh-nümâ-
yı sâlik-i râh-ı hüdâ, Pîşvâ-yı tâlib-i nûr-ı Hudâ (beyit 1), Peyrev-i şîr-i Hudâ, ma’den-i 
sıdk u safâ, müctebâ, mürtekâ, muktedâ (beyit 2) Ehl-i diller arasında müntehâ (beyit 
3), Vâsıl-ı Hak, mest-i müstağrak, Pîr-i kâmil, zübde-i ehlü’l-henâ (beyit 4), server ü 
serdâr ve sâhib-livâ (beyit 5) gibi vasıflarla övmüş, ayrıca onun dışındaki müntehîlerin 
onun mübtedâsından bile haber veremeyeceklerini, (beyit 3) onun içinde bulunduğu 
hâlleri insan aklının idrâk edemeyeceğini (beyit 4) ifâde etmiştir. 

 “Kişi pîrinden cüdâ düşmek ne müşkil kârdur” nakarâtlı murabbada (vr. 21b) da, 
pîrinden ayrı kaldığı ve bu ayrılıktan dolayı çektiği sıkıntıları anlatmıştır. Bu şiirin 
beşinci bendinden de, “zât-ı pâkı ekmel-i ahrâr” ve içirdiği irşâd şerbetini hasta gönle 
ilaç olarak nitelendirdiği (bend 1) pîrinin dergâhını terk ettiği, ancak pişman olduğu 
anlaşılmaktadır. Elbette bu terkedişi, müntesibi olduğu tarîkatı terk etme olarak değil, 
tarîkatın şeyhi ve âsitânından ayrı kalma olarak anlamak gerekir. Şâir, pîrin yakınında 
olmayı ve gözetiminde bulunmayı o derece önemsemektedir ki, onun nazarında, 
ondan ayrı kalmak tevbeyi gerektiren bir davranıştır:

Øaèfiyâ bilmem neden düşdi baña bedrâylıú 
Terk idüp dergâh-ı pîri eyledüm hercâylıú

Tevbe olsun itmeyem şimdengirü òodrâylıú
Kişi pîrinden cüdâ düşmek ne müşkil kârdur (vr. 21b)

Şair, “Yandı tâlibler meded devletlü sultânum meded” nakarâtlı murabbada 
(vr. 22a), şeyhini, velâyet mülküne hükmeden hân, ölü cisme rûh olan Îsâ nefesli, 
güzelliğinin nuru şimşek çakan aydınlık ay (bend 1) şeklinde nitelendirerek, Gülşenî 
tâlib/dervîşlerinin çektikleri aşk ızdırabını anlatmıştır.

“İbrâhim efendüm yüzi gül gonce-dehânum” nakarâtlı murabada (vr. 28a) da 
şair, şeyhinin dudağını goncaya, yüzünü de güle benzeterek, onun güzelliğini bütün 
murabba boyunca anlatmıştır. Murabbaın üçüncü bendinde şeyhini güzel kokulu 
sümbüle ve yeni yetişen güle benzeterek, onun güzellerin baş tâcı olduğunu ve 
güzellikte Yusuf Peygamber’e yetiştiğini ifâde etmiştir:

148	 Vassâf, a.g.e., C. III, s.161. Eser ve eserin yazma nüshaları hakkında bilgi için bkz. Konur, a.g.e., s. 
180-181.

| 58 |



Bir sünbül-i òoş-bû gül-i nev-reste güzelsin
Ser-defter-i òûbân diseler daòı maóalsin
Óüsn ile şehâ Yûsuf-ı Mısrî’yi bulasın

İbrâhim efendüm yüzi gül àonce-dehânum (vr. 28a)

Yine şeyhinin güzelliği ile ilgili olarak, ismini zikrettiği bir beyti (vr. 82a) 
müteakiben şâir, mübâlağa sanatına başvurarak, dünya etrafında yer alan dokuz 
gezegenin, yer yüzünü dolaşmaları hâlinde, şeyhinin yüzü gibi güzel bir yüze 
rastlayamayacaklarını ifâde etmiştir:

Nüh felek seyr eyleyüp rûy-ı zemîni geşt iden 
Görmedi bir aña beñzer ãûret ü vech-i cemîl (vr. 82a)

	 “Efendüm pâdişâhum gözlerüm nûrı Memi Şâh’um” nakarâtılı muraba (vr. 
27a-b) ile, “Gözlerüm nûrı güneş yüzli Memi Şâh’um benüm” nakarâtlı murabbada 
(vr. 28a) yer alan Memi Şâh, şeyhi olmalıdır. Zira son murabbaın aşağıdaki bendinde, 
şeyhinin âsitânını dergâh olarak benimsediğini ifâde etmiştir:

Bir güzel begsüñ melâóat taòtına şâhum benüm
Âsitânuñdur cihânda èâli dergâhum benüm
Az idüp mihr ü vefâyı almaàıl âhum benüm

Gözlerüm nûrı güneş yüzli Memi Şâh’um benüm (vr. 27b)

Şâirin, “Her ne itdiyse bana ol şâh-ı hûbân eyledi” (vr.30b), “Himmet it devletlü 
sultânum zuhûr eyyâmıdur” (vr. 22b), “Aşık-ı şûrîde güm Mecnûn-ı nâ-şâdun 
benüm” (vr. 28b), “Cânumun dinlencesi sen gönlümün eğlencesi” (vr. 30a) ve “Ne 
asl efendisin seni sen hîç bilür misin” (vr. 29b) nakarâtlı murabbalar ile “sultânum” 
redifli gazellerde (vr. 88a-b) şeyhine hitap ettiği anlaşılmaktadır.

Şâire göre, “nasıl” ve “niye” sorularından vazgeçerek pîre teslîm olmak ve 
onu sevmek gerekir. Zira pîrinin âsitânına teslîm olması, gönlünden vâridât eksik 
olmamasını sağlamaktadır. Bu da şeyhinin feyz ve ata sahibi, hasta gönlün ilacı 
olmasından kaynaklanmaktadır. O, nefsin kayıtlarından kurtulmuş kâmil bir zât-ı 
pâktır. Onun irşâd şerbeti hasta gönlün ilacıdır. Şâir bu yüzden şeyhinin feyzini ümid 
etmektedir:

Pîre teslîm it özin çûn u çerâdan vaz gelüp
Ehl-i èaşú içre faúîh olmaz cevâbıyla suéâl (vr. 82b)

Teslîm ü rıøâñ ile ùolu içüm [ü] ùaşum
Mihrüñdür olan sînedeki cânum efendi (vr. 113b)

Âsitân-ı pîre teslîm olalıdan Øaèfiyâ

| 59 |



Óamdü li’llâh kim degil eksik göñülden vâridât (vr. 53a)

Ey feyø u èaùâ ãâóibi sulùânum efendi
Bu òaste dilüñ derdine dermânum efendi (vr. 113b)

Mièmâr-ı keremle dem-i feyøuñ meded eyle
Vîrân úoma dil mülkini hey òânum efendi (vr. 113b)

èAnâda úaldı dil-i nâ-tüvân meded bekler
Cenâb-ı şâhdan ol bî-kese èinâyet yoú (vr. 77a)

Ol velî kim õât-ı pâkı ekmel-i aórârdur
Şerbet-i irşâdı tîmâr-ı dil-i bîmârdur (vr. 21b)

Za’fî, şeyhinin katında en alçak hizmetçi olmayı cihan sultânlığına tercih 
etmektedir. Şeyhin âsitânında seg-bân olmak şâir için her iki âlemde bir izzet ve rif’at 
vesîlesidir. Şâir bu hususu birçok beytinde dile getirmiştir:

Mâ-sivâdan geçmişem Øaèfî olup teslîm-i pîr
Gülşenî’ye bendeyem ammâ ki şâh-ı èâlemüm (vr. 139b)

Cihân sulùânlıàın terk eyledi Øaèfî benüm şâhum 
Murâdı bu ki ùapuñda àulâm-ı kemterîn olsun (vr. 101b)

İki èâlemde sulùân oladan ben bildügüm Øaèfî
Cenâb-ı Gülşenî’de òâk-i râh olup óaúâret yeg (vr. 79b)

Baña bu èizzet ü rifèat iki èâlemde yeter
Âsitânuñda olam pâdişehüm seg-bânuñ (vr. 77b)

 بنده شو ضعفي بجان در آستان گلشني
عاشقا نرا اين بود از هر دو عالم ملتمس149

(vr.134b)

Osmanlılarda, sarayda av köpeği muhâfızına sekbân dendiğini ve av, muhârebenin 
bir mukaddimesi sayıldığından, ava tatbîkan verilen bu ismin bir şeref ve meziyyet 
olarak addedildiğini göz önüne aldığımızda150, şâirin kendisini şeyhine çok yakın 
hissettiği ve bununla da şeref duyduğu şeklinde bir çıkarsamada bulunmak da 
mümkündür.

149	 “Ey Za’fî! Gülşenî âsitânına gönülden bende ol. Âşıkların her iki âlemde kazanacakları budur.”
150	 Pakalın, a.g.e., C. III, s. 146.

| 60 |



Şâir Gülşenî âsitânının dervîşi olduğu için, Allah’ın mutlaka dualarını kabul 
edeceğine inanmaktadır.

Âsitân-ı Gülşenî dervîşi olduñ cânla
Óaú úabûl eyler muúarrar Øaèfiyâ daèvâtuñı (vr. 117a)

Bilindiği gibi hicrî 940’ta (m.1533-1534) vefât eden İbrâhîm-i Gülşenî’nin 
vefatına birçok tarih düşürülmüştür ki bunların en meşhuru, “Zamanın kutbu İbrâhîm 
öldü.” anlamına gelen ابرهيــم الزمــان  قطــب   ”Mâte kutbu’z-zamân İbrâhîm“ مــات 
ibâresiyle düşürülen tarihtir151. Za’fî’ de اولوبــدر رحمــت  پاكنــه   Rûh-ı pâkine“ روح 
rahmet olupdur” mısrasıyla şeyhi Gülşenî’nin vefâtı için tarih düşüren şâirlerden 
birisi olmuştur. Söz konusu tarih manzûmesi aşağıdadır.

Delinüp tîr-i firúat ile ciger
Dil ü câna cerâóat olupdur

Yaèni faòru’l-mülûka mevt irişüp
Menzili úurb-ı óaøret olupdur

Aña şâhid dudar bu târîòi
Rûó-ı pâkine raómet olupdur

 (روح پاكنه رحمت اولوبدر)
(vr. 123a)

3. Halîfeliği

Müstakîmzâde’nin bir yerde Za’fî’nin Gülşenî şeyhi152, bir yerde de Gülşenî Mısrî 
halîfesi olduğunu153 söylediği, Esrâr Dede154 ve Şeyh Gâlib155’in ise, onun İbrâhîm-i 
Gülşenî’nin halifelerinden olduğunu açık bir şekilde ifâde ettikleri hususu daha 
önceden geçmişti. Bu bilgilerden Za’fî’nin İbrâhîm-i Gülşenî’den hilâfet aldığı açıkça 
anlaşılmaktadır.

XVIII. yüzyılın önemli simaları olan Müstakîmzâde (ö. 1202/1788) Esrâr Dede (ö. 
1211/1796) ve Şeyh Gâlib (ö. 1214/1799)’in Za’fî’nin Gülşenî şeyhi olduğunu ifâde 
etmeleri, onun vefatından iki asır sonrasında bile Gülşenî şeyhi olarak bilindiğini 
göstermesi açısından önemlidir. Bu hususlar, Za’fî’nin İbrâhîm-i Gülşenî’nin halîfesi 
olduğunu isbatlaması açısından aslında yeterli delillerdir. Ancak işin ilginç tarafı 
Gülşeniyye tarîkatı ile ilgili literatürde, İbrâhîm-i Gülşenî’nin halîfeleri arasında 
Za’fî’nin ismine yer verilmemiş olmasıdır. 

151	 Mehmed Zıllioğlu Evliya Çelebî, Seyâhatnâme, Devlet Basımevi, İst. 1938, C. X, s. 245; Bursalı 
Mehmed Tahir, a.g.e., C. I, s. 19.

152	 Müstakîmzâde, Mecelletü’n-Nisâb, s. 298.
153	 Müstakîmzâde, Risâle-i Tâciyye, vr. 17b.
154	 Esrar Dede, a.g.e., s. 314.
155	 Esrar Dede, a.g.e., s. LI.

| 61 |



Bir vesîleyle geçtiği gibi, İbrâhîm-i Gülşenî hakkında bilgi veren kaynakların en 
önemlisi ve en genişi olan156 Muhyî-i Gülşenî (1015/1606)’nin Menâkıb-ı İbrâhîm-i 
Gülşenî’sinde Za’fî’nin ismine yer verilmesi beklenirdi. Menâkıb incelendiğinde 
İbrâhîm-i Gülşenî’nin halîfesi olarak nitelendirilen 10’dan fazla kişiye rastlanmakta157, 
ne var ki bu halîfeler arasında Za’fî’nin adına yer verilmediği görülmektedir. 

Kuşkusuz Menâkıb’da Za’fî’nin mahlası ile değil de, ismiyle (Ali) yer almış olma 
ihtimâlini de göz önünde bulundurmak gerekir. Ancak Menâkıb’da Ali olarak geçen 
kişilerden birinin, Za’fî olduğuna dair herhangi bir karîne de bulunmamaktadır. 

Muhyî’den sonra İbrâhîm-i Gülşenî’nin hayât hikayesini yazanlar, 
çoğunlukla Menâkıb’ı özetleyerek bu işi yaptıkları için, buralarda da Za’fî ismine 
rastlanmamaktadır. La’lî Mehmed Fenâî, Gülşenî’nin kırk sâhib-i icâzesi ve dört 
halîfesi olduğunu söylemekte, ancak halîfelerin isimlerini verdiği halde, sâhib-i icâzet 
vasfını taşıyanların isimlerine yer vermemektedir158. Sefîne-i Evliyâ’da, İbrâhîm-i 
Gülşenî ile ilgili bölümü, Muhyî-i Gülşenî’nin Menâkıb-ı İbrâhîm-i Gülşenî’sinden 
özetlediğini söyleyen159 Hüseyin Vassâf, İbrâhîm-i Gülşenî’nin sâhib-i icâzet 40 tane 
halîfesinin olduğunu ancak bunlardan dört tanesinin ön plana çıktığını söylemektedir160. 

İbrâhîm-i Gülşenî’nin hayâtını Muhyî’nin Menâkıb’ından özetleyerek verdiğini 
söyleyen diğer bir kişi de Menâkıb-ı Evliyâ-yı Mısır müellifi Sâlih’tir161. Hocazâde 
Ahmed Hilmi de İbrâhîm-i Gülşenî isimli eserinin ilgili bölümünde aynı yola 
başvurmuştur162. Son dönemlerde İbrâhîm-i Gülşenî ya da tarîkatı hakkında yapılmış 
olan araştırmalarda da Za’fî’ye, İbrâhîm-i Gülşenî’nin halîfeleri arasında yer 
verilmemiştir163. Bu eserlerin tümünde, İbrâhîm-i Gülşenî’nin halifeleri olarak Şeyh 
Hasan Zarîfî, Şeyh Sâdık Ali, Şeyh Aşık Musa ve İbrâhîm-i Gülşenî’nin oğlu Ahmed-i 
Hayâlî’nin isimlerine yer verilmiştir. Netice olarak bu eserlerde verilen bilgiler, 
Muhyî’nin verdiği bilgilerin özeti mahiyetinde olduğu için, doğal olarak buralarda da 
Za’fî yer almamıştır.

Şâirden Za’fî ya da sehven Za’îfî olarak bahseden tezkirecilerin Muhyî ile çağdaş 
olmalarından anlaşılmaktadır ki, şayet Muhyî’nin Menâkıb’ında şâirden bahsedilmiş 
olsaydı, şüphesiz ki mahlası ile bahsedilmiş olması daha mantıklı olurdu. Zira Za’fî 
olarak şöhrete kavuşan şâirin, şöhrete kavuştuğu adla anılması icab etmektedir. 
Bundan da şâirin Menâkıb’da yer almadığı anlaşılmaktadır. Muhyî’nin Kâşifî’den 
yaptığı Reşehât çevirisinin girişinde, şâirden Molla Za’fî olarak bahsetmesi164 de, 
Muhyî’nin şâiri Za’fî olarak bildiğini, dolayısıyla Menâkıb’da da şâirden Za’fî olarak 
bahsetmesi gerektiğini göstermesi açısından önemli bir kayıttır. 

156	 Vassâf, a.g.e., C. III, s. 151; Konur, a.g.e., s. 88.
157	 Muhyî, a.g.e., s. 88, 109, 220-222, 297-298, 281, 301, 309, 367, 386-387, 408, 422, 446, 469.
158	La’lî Mehmed Fenâî, Terceme-i Hâl-i Hazret-i Pîr-i Gülşenî, s. 23.
159	 Vassâf, a.g.e., C. III, s. 151.
160	 Vassâf, a.g.e., C. III, s. 181.
161	 Sâlih, a.g.e., s. 82.
162	 Hocazâde Ahmed Hilmi, a.g.e., s. 4-8.
163	 Kara, a.g.md., s. 256-259; Azamat, a.g.md., 301-304; Konur, a.g.e., s. 153-174. 
164	 Koç, a.g.m., s. 238. Tek nüsha halinde olan ve “Zencîr-i zeheb” olarak isimlendirilen Reşehât çeviri-

sinin giriş kısmının aslı ve çevrimyazısı, yazar tarafından burada sunulmuştur. 

| 62 |



Hiç kuşku yok ki, Za’fî gibi önemli bir şâirin ve XVIII. yüzyıla kadar etkisi devam 
eden bir halîfenin, İbrâhîm-i Gülşenî ve çevresindekileri etraflıca ele alan Menâkıb 
gibi bir kitapta yer almaması dikkatleri celp eden bir husustur ve bunun bir nedeni de 
olmalıdır. Muhyî-i Gülşenî üzerine yapılacak araştırmalarla bu hususun gün yüzüne 
çıkacağı muhakkak ise de, şimdilik biz bunu Za’fî’nin İbrâhîm-i Gülşenî’nin son 
yıllarına yetişmiş olmasına bağlamakla yetiniyoruz. Muhyî’nin İbrâhîm-i Gülşenî’nin 
son yıllarına yetişen ve İbrâhîm-i Gülşenî öldüğünde daha genç sayılabilecek bir yaşta 
(33-34 yaş) olan Za’fî’yi, İbrâhîm-i Gülşenî merkezli olan kitabına almaması makul 
karşılanabilir. 

Gülşenîliğe ilişkin kaynaklarda geçmese bile, biz yukarıda saydığımız hususların 
Za’fî’nin İbrâhîm-i Gülşenî’den hilâfet aldığını gösteren yeterli kanıtlar olduğunu 
düşünüyoruz.

Za’fî’nin tarîkat silsilesi ise şöyledir165: 

1. Seyyidü’l-evvelîn ve’l-âhirîn Muhammed Mustafâ (ö. 632).

2. Ebu’l-Haseneyn İmâm Alîyye’l-Murtazâ Kerrama’llâhu Vecheh (ö. 661).

3. Ebû Sa’îd Hasan b. Yesâr el-Basrî (ö. 728).

4. eş-Şeyhü’l-Elma’î Habîbü’l-A’cemî (ö. 733).

5. eş-Şeyhü’l-Kebîr Ebu’s-Süleymân Dâvud-ı Tâî (ö. 781).

6. Ebu’l-Mahfûz Ma’rûf Alî el-Kerhî (ö. 815).

7. Ebu’l-Hasan Seriy Sakatî (ö. 870).

8. Ebu’l-Kâsım Cüneyd b.Muhammed el-Bağdâdî (ö. 909).

9. Ebû Alî Ahmed Mümşâd ed-Dineverî (ö. 912).

10. Ebu Abdullah Muhammed Dineverî (ö. 1009). 

11. Ebû Hafs Ömer Vecîhü’dîn el-Kâdî el-Bekrî (ö. 1094).

12. Ziyâüddîn Abdulkâhir el-Bekrî es-Sühreverdî (ö. 1167).

13. Ebû Reşîd Kutbuddîn el-Ebherî (ö. 1226).

14. Rükneddîn Muhammed Nahhâs el-Buhârî (ö. 1230).

15. Şihâbeddîn Muhammed et-Tebrîzî (ö. 1240).

16. Cemâleddîn Şîrâzî (ö. 1273).

17. İbrâhîm Zâhid Geylânî (ö. 1300).

18. Sa’deddîn Fergânî (ö.).

165	 Silsile için bkz. M. Sâdık Vicdânî, Tomâr-ı Turuk-ı Aliyye’den Halvetiyye, Evkâf-ı İslâmiyye Mat., 
İst. 1338-1341, s. 17, 18, 48; Mehmed Şükrî b.İsmâil, Silsile-nâme-i ‘Aliyye-i Meşâyîh-i Sûfiyye, Hacı 
Selîm Ağa Ktp., Hüdâî Efendi., no.1908, vr. 20a; Muhammed Sâmi’, Esmâr-ı Esrâr, Cemal Efendi 
Mat., İst.1316, s. 15-16.

| 63 |



19. Kerîmüddîn Âhî Muhammed b. Nûr el-Halvetî (ö. 1308).

20. Ebû Abdullâh Sirâcüddîn Ömer b. eş-Şeyh Ekmelüddîn el-Geylânî el-Lâhicî 
el-Halvetî ö. (1397).

21. Âhî Mirem eş-Şirvânî (ö. 1409).

22. Hacı Mahmûd b.Ahmed İzzeddîn eş-Şirvânî (ö. 1425).

23. Sadreddîn Halvetî Şîrâzî, (ö. 1455).

24. Seyyid Yahyâ eş-Şirvânî ö. (1463). 

25. Dede Ömer-i Rûşenî (ö. 1487).

26. İbrâhîm-i Gülşenî (ö. 1534).

27. Za’fî-i Gülşenî (ö. 974-978/1566-1570).

Nakarâtı “Bize Gülşenîler dirler” olan koşmada (vr. 56b-57a), şâir, tarîkat 
silsilesinde yer alan Seyyid Yahyâ-yı Şirvânî, Dede Ömer-i Rûşenî, İbrâhîm-i Gülşenî 
ve Ahmed-i Hayâlî’nin isimlerine yer vermiştir. 

Şeyò İbrâhîm’dür pîrümüz 
Biñ ile birdür birümüz

Kimse añlamaz sözümüz 
Bize Gülşenîler dirler (vr. 56b)

Pîrümüz oldı Gülşenî 
Anuñ pîridür Rûşenî

Terk eyledük mâ’ vü menî 
Bize Gülşenîler dirler (vr. 57a)

Bizüm gizlidür yolımuz 
äaà ile birdür ãolumuz 

Seyyid Yaóyâ’dur ulumuz 
Bize Gülşenîler dirler (vr. 57a)

Şeyò Aómedüñ kemteriyüz 
èAşú ehlinüñ mehteriyüz

Biz sözümüzüñ eriyüz 
Bize Gülşenîler dirler (vr. 57a)

Dîvân’da Dede Ömer-i Rûşenî’den iki yerde daha söz edilmiştir:

İktisâbum nûr-ı Aómed’dendür ey Øaèfî benüm 
Kim odur çeşm-i çerâà-ı Rûşenî vü Gülşenî (vr. 139b)

| 64 |



Rûşenî’den Gülşenî’ye Øaèfiyâ virdüñse cân
Mest ol ayıú olan çün dem-be-dem bî-hûşdur (vr. 64a)

4. İbrâhîm-i Gülşenî’den Sonraki Mürşidi  
Ahmed-i Hayâlî

Ahmed-i Hayâlî, İbrâhîm-i Gülşenî ‘nin oğlu ve halîfesidir. Asıl ismi Ahmed 
Şemseddîn, künyesi Ebu’s-Safâ, şöhreti Hayâlî’dir. Tebrîz’de doğdu. On yaşında 
iken pederiyle Mısır’a hicret etti. Yine pederiyle birlikte İstanbul’a gelip, geri döndü. 
Pederinin 940/1533-1534 yılında irtihâlinden sonra yerine geçip, otuz yedi sene post-
nişînlik yaptı. 977/1569 târîhinde vefat etti166. 

Za’fî Dîvânı’nda, İbrâhîm-i Gülşenî’den söz edildiği gibi, Ahmed-i Hayâlî’den 
de söz edilmektedir. Zira, Za’fî, Ahmed-i Hayâlî’nin 37 yıllık postnişînlik döneminin 
neredeyse tamamına şahit olmuştur. O, Hurûfîliğe ilişkin olarak yazdığı risâlesinde, 
Ahmed-i Hayâlî döneminde Gülşeniyye Âsitânesi’nin hizmetkarı olduğundan ve 
oradaki ilmî atmosferden söz ederek167 bu konuda ilk elden bilgi vermiştir. Za’fî’nin 
ömrünün sonuna kadar Kâhire’deki Gülşenî dergâhına ve dergâhın postnişîni Ahmed-i 
Hayâlî’ye olan bağlılığını sürdürdüğünü, orada gömülü olmasından anlıyoruz (Bkz. 
Ölümü).

Dîvân’da yer alan “Bize Gülşenîler dirler” nakarâtlı koşmasında, şâirin Ahmed-i 
Hayâlî’ye olan bağlılığı açık bir şekilde görülmektedir. Zira burada sırasıyla Seyyid 
Yahyâ-yı Şirvânî, Dede Ömer-i Rûşenî, İbrâhîm-i Gülşenî ve Ahmed-i Hayâlî’nin 
isimleri zikredilmiştir. Ahmed-i Hayâlî, silsilenin yaşayan en son halkası olduğu için, 
koşmanın son dörtlüğünde kendisine yer verilmiştir:

Şeyò Aómedüñ kemteriyüz 
èAşú ehlinüñ mehteriyüz

Biz sözümüzüñ eriyüz 
Bize Gülşenîler dirler (vr. 57a)

Yine, aşk ile ilgili sorunların çözüm adresi olarak, Gülşenî Âsitânı’ndaki Ahmed-i 
Muhtâr’ın gösterildiği aşağıdaki beyitte, kendisinden söz edilenin Ahmed-i Hayâlî 
olduğu düşünülebilirse de, Ahmed-i Muhtâr tabiri ile bir ismi Ahmed olan168 Hz. 
Muhammed’in kastedilmiş olması daha mantıklı görülmektedir.

Müşkilüñ var ise Øaèfî fenn-i èaşú içre eger
Âsitân-ı Gülşenî’de Aómed-i Muòtâr’a ãor (vr. 66b)

166	 Detaylı bilgi için bkz. Muhyî, a.g.e.;Vassâf, a.g.e., C. III, s. 187.
167	 Süleymaniye Ktp. Hacı Mahmut Ef. No. 3088/2, vr.19a-b.
168	 Bkz. Mustafa Fayda, “Ahmed”, DİA, İst. 1989. C. II, s. 29-30.

| 65 |



“Gözlerüm nûrı vü ‘ömrüm hâsılı İbn-i İmâm” nakarâtlı murabbada (31a) da 
kastedilen kişi, Ahmed-i Hayâlî olmalıdır. Zira burada geçen “İbn-i imâm” terkîbindeki 
“imâm” ile İbrâhîm-i Gülşenî, “ibn/oğul” ile de Ahmed-i Hayâlî kastedilmiş olmalıdır. 

Dîvân’da “Ahmed” redifli gazel (vr. 56a) ile “Ahmed’ün” redifli gazelde (vr.56b)
 anlatılan kişinin Ahmed-i Hayâlî olduğu ihtimâl dahilinde ise de, bu gazellerde ismi 
geçen Ahmed’in tarîkat, tasavvuf ya da Gülşenîlik ile bir ilgisinin olduğunu gösteren 
herhangi bir karîneye rastlanmamaktadır. Bu gazellerin matla beyitleri şu şekildedir:

Ey òüsrev-i zamân u şîrîn dehânum Aómed
Bâà-ı melâmet içre serv-i revânum Aómed (vr. 56a)

Meydân-ı óüsn içinde òoş pehlevânum Aómed
İúlîm-i cân u dilde şâh-ı cihândur Aómed (vr. 56b)

Ùaèn itdi mâha ebru-yı àarrâsı Aómed’üñ
äarf itdi serve úâmet-i bâlâsı Aómed’üñ (vr. 78a)

Aşağıdaki beyitte, şâirin kendisinden “Emîr” diye hitab ettiği şahıs, lakabı Emîr169 
olan Ahmed-i Hayâlî olmalıdır. Şâir, burada şeyhi Ahmed-i Hayâlî’nin seg-bânı170 
olmakla mutluluk duyacağını ifâde etmiştir. Dîvân’da şâirin, kendisini şeyhinin 
karşısında bu konumda gördüğünü gösteren daha başka beyitler (vr. 77b, 101a) de 
vardır:

Yeterdi Øaèfiyâ èizzet saèâdet iki èâlemde
Dise bir kerre luùf ile emîrüm baña seg-bânum  (vr. 84a)

Dîvân’da ayrıca, Gülşenî ailesinden oğlu ölen birisi için yazıldığı anlaşılan bir 
muhammes yer almaktadır (vr. 33b). Ancak burada oğlu ölen bu kişinin, ya da ölen 
kişinin ismine sarâhaten yer verilmemiştir. Şâir, bu muhammesin aşağıda da yer alan 
üçüncü bendinde, “Firkat-ı evlâd içün lâyık degil dilden elem” diyerek ölenin babasını 
teselli etmekte, “Eksik olmaz Gülşenî’den bülbül-i bâğ-ı İrem” diyerek de, ölenin 
yerini dolduracak başka çocuklarının var olduğuna işaret etmektedir. Son bendde de, 
hayâtta olan diğer çocuğun ömrünün uzun olması için dua etmektedir.

Dâéimen budur duèâsı Øaèfi-i üftâdenüñ
Óüsni gibi èömri efzûn ola maòdûm-zâdenüñ

Yâ ilâhî ãaúlagil úaddin o ser-âzâdenüñ
Menzile irgür duèâsı tîrini dil-dâdenüñ

Külbe-i èömrine hergiz gelmesün bâd-ı øarar (vr. 33b)

169	 Muhyî, a.g.e., s. 309, 310.
170	 Osmanlılarda, piyâde askere sekbân denmiştir. Av, muhârebenin bir mukaddimesi sayıldığından, ava 

tatbîkan verilen bu isim bir şeref ve meziyyet olarak addedilmiştir (Pakalın, a.g.e., C. III, s. 146).

| 66 |



5. Za’fiyye Tâcı

Za’fiyye Tâcı, Za’fî’nin adına nisbet edilen ve tarîkat giyim kuşam tarihinde özel 
bir yeri olan bir tâc çeşididir. Bu tâcla ilgili bilgiyi, Şeyh Gâlib ve Müstakîmzâde 
Süleyman Sadeddîn’den öğreniyoruz. Şeyh Gâlib, Za’fî’nin Za’fiyye diye tabir 
edilen bir tâcın sahibi olduğunu ve Za’fiyye Tâcı geleneğinin kendi dönemine kadar 
yaşadığını ifâde etmekle yetinirken171, daha geniş bilgiyi ise, tarîkat ehlinin serpuşları 
hakkında yazmış olduğu Risâle-i Tâciyye isimli eserinde Müstakîmzâde vermiştir. 
Müstakîmzâde, Za’fî’nin, tarîkat mübtedîlerinin günlük olarak giymeleri için bir tâc 
oluşturduğunu ve şeyhinin de onayını alarak bu tâca Za’fiyye adını verdiğini ifâde 
etmektedir172. Müstakîmzâdenin verdiği bilgiye göre, Za’fî, bu tâcı, mahlasının kökü 
olan za’f (ضعــف) lafzının “aded-i hurûf-ı esâmî”sinin toplam sayısı173 kadar sekiz 
terkten174 ve kırk eliften oluşturmuştur175. 

Yahyâ Âgâh Efendi de, Müstakîmzâde’nin Risâle-i Tâciyye’sinde anlatılan 
tâcların çizimlerini yaptığı176 risâlesinde, “Gülşenî Mısrî Tâcı” olarak isimlendirdiği 
tâcın kırk eliften nasıl çıktığını gösteren bir çizim yapmıştır177. Ancak Yahyâ Âgâh 
Efendî burada, Za’fî’nin adına yer vermeden ve İbrâhîm-i Gülşenî’yi çağrıştıracak 
şekilde tâcı, “Gülşenî Mısrî Tâcı” şeklinde isimlendirmiştir. Oysa Müstakîmzâde’nin 
Za’fiyye Tâcı’ndan söz ederken

 “…kendi mahlasına nisbet idüp Za’fa ile be-nâm kılmıştır ve tâcları hakkında 
Gülşenî mehûmun risâle-i mahsûsası vardır. Mezkûr elifler kırk adettir…”178 

şeklindeki ifâdesinden, “Gülşenî merhûm” ile Za’fî’yi kastettiği açıktır. Kaldı 
ki burada “Gülşenî Mısrî”nin değil, Za’fî-i Gülşenî’nin tâcından söz edilmektedir. 
Kanaatimizce, Müstakîmzâde’nin Za’fîyye tâcı bahsinin ilk cümlesinde “Gülşenî 
Mısrî halîfelerinden Şeyh Ali Za’fî”179 şeklinde kurduğu cümle, Yahyâ Âgâh Efendî’nin 
tâcı “Gülşenî Mısrî”ye nisbet etmesini sağlamış olmalıdır.

Bunun bir diğer delili de, kırk elif husûsiyetinin İbrâhîm-i Gülşenî tâcında yer 
almazken180, Za’fiyye Tâcı’nın ayırıcı bir vasfı olmasıdır181. Dolayısıyla Âgâh 
Efendî’nin “Gülşenî Mısrî Tâcı” olarak çizdiği tâc, aslında Müstakîmzâde’nin 

171	 Esrar Dede, a.g.e., s. LI.
172	 Bkz. Müstakîmzâde Süleymân Sa’deddîn, Risâle-i Tâciyye, vr. 17b-18a. Başka tarîkatlar tarafından da 

kullanılan sekiz terkli tâcın genel olarak ne anlam ifâde ettiği için bkz. Atasoy, a.g.e., s. 193-195.

173	 Burada “ضعــف” lafzını oluşturan üç harfin (ف ع ض) Arapça isimlerinin (Dâd, Ayn, Fâ) toplam 
harf sayısı (3+3+2=8) kastedilmektedir.

174	 Terk, dervîşlerin başlarına giydikleri tâc ve külâhlar üzerinde dilimler şeklinde görünen ve sayısı tarî-
katlara göre değişiklik arzeden dikey iniş şeklindeki alâmetlere verilen isimdir. Bkz. Cebecioğlu, a.g.e., 
s. 653.

175	 Bkz. Müstakîmzâde, Risâle-i Tâciyye, vr. 18a.
176	 Atasoy, a.g.e., s. 168.
177	 Yahyâ Âgâh b. Sâlih el-İslâmbolî, Tarîkat Kıyafetleri, (Haz. M. Serhan Tayşi, Mustafa Aşkar), Sûfî 

Kitap Yay., İst. 2006, s. 89.
178	 Müstakîmzâde , a.g.e., vr. 18a.
179	 Müstakîmzâde , a.e., vr. 17b.
180	 Vassaf, a.g.e., C. III, s. 148; Atasoy, a.g.e., s. 164, 170-171.
181	 Vassaf, a.y.; Atasoy, a.g.e., s. 164, 170-171.

| 67 |



“Gülşenî Mısrî halifelerinden Şeyh Ali Za’fî” diye başlayarak anlattığı Za’fiyye 
Tâcı’nın çiziminden başkası olmamalıdır. 

Atasoy da, adı geçen eserinde gerek Âgâh Efendî’nin Gülşenî Mısrî Tâcı’nın 
kırk eliften nasıl çıktığını gösteren çizimine, gerekse İstanbul Vakıflar Deposu’nda 
bulunan ve bu çizime uyduğunu ifâde ettiği iki tâcın resmine yer vermiştir182. 

Tarîkat giyim ve kuşam tarihini ele aldığı Dervîş Çeyizi isimli eserinde 
Atasoy’un verdiği bilgiler, Za’fiyye Tâcı hakkında bir takım tesbîtler yapmamıza 
imkan sağlamaktadır. Zira gerek Dervîş Çeyizi’inde, gerekse başka kaynaklarda 
İbrâhîm-i Gülşenî’nin giydiği Gülşeniyye tâcının terksiz (tek terkli) olduğu ifâde 
edilir183. Oysa Atasoy, Brown ve D’Ohsson’un Gülşenî tâcının sekiz terkli olduğu 
yönünde görüş belirttiklerini bildirir; ancak bununla birlikte Gülşeniyye tâcının tek 
terkli (terksiz) olduğunu söyleyenlerin de bulunduğuna dikkat çeker184. Bu durumda 
Gülşeniyye tâcının terki hakkında iki farklı rivâyet bulunduğu ortaya çıkmaktadır. Bu 
rivâyetler arasında bir uzlaştırma çabası olarak, ilkin İbrâhîm-i Gülşenî’nin terksiz 
tâc kullandığı, ancak halîfesi Za’fî’nin onun onayı ile sekiz terkli tâc uygulamasını 
başlattığı ve bunun zamanla Gülşenîler arasında yaygınlık kazandığı ve böylece sekiz 
terkli tâcın da Gülşeniyye tâcı olarak şöhret kazandığı fikri ileri sürülebilir. Böylece 
Brown ve D’Ohsson’un Gülşenîlere nisbet ettikleri sekiz terkli tâcın, aslında Za’fî’ye 
nisbet edilen Za’fiyye Tâcı olduğu düşünülebilir. 

Müstakîmzâde’nin verdiği diğer bir önemli bilgi de, Za’fî’nin kendi tâcı hakkında 
Risâlesi-Mahsûsa adında bir risâle yazmış olduğu hususudur185 (Bkz. Eserler bahsi). 
Za’fî’nin kendi tâcı hakkında bir risâle yazmış olmasından anlıyoruz ki, Za’fiyye 
Tâcı gerek şekil, gerekse şekillere yüklenen anlamlar açısından önem atfedilen bir 
tâcdır. Ne yazık ki, bu risâleye ulaşamadığımız için muhteviyâtı hakkında herhangi 
bir bilgiye sahip değiliz. Bu risâlenin gün yüzüne çıkarılmasının, tarîkat giyim kuşam 
tarihi ile ilgili literatüre önemli bir katkı sağlayacağı muhakkaktır.

Mutasavvıflarca, tâclardaki terk ve elif gibi unsurların her birinin bir takım sırlarının 
olduğuna inanılır. Gerek başka tarîkatlara ait tâclarda, gerekse Za’fiyye Tâcı’nda 
bulunan sekiz terkin, Allah’ın subûtî sıfatlarına, arşın sekiz tabakasına, cennetin sekiz 
kapısına, sekiz kişiden oluşan Ashâb-ı Kehf’e vs.186; Za’fiyye Tâcı’ndaki kırk elifin 
ise erba’în sırrına187 işâret ettiği ifâde edilmiştir.

Sonuç olarak, XVIII. yüzyılın iki önemli siması Müstakîmzâde ve Şeyh Gâlib 
tarafından Za’fiyye Tâcı’ndan söz edilmesi, Za’fî’nin o dönemde bile bilinen bir 
şeyh olduğunu ve kendi tâcının o güne kadar Gülşenîler arasında canlı bir şekilde 
yaşadığını göstermesi açısından önemlidir. Yukarıda geçtiği gibi bizzat Şeyh Gâlib 
bu hususa dikkat çekmiştir. Âgâh Efendî’nin de bu iki şahsiyetten yaklaşık yüz yıl 
sonra yazdığı risâlesinde, Za’fî’nin adını direk zikretmemiş olmakla beraber, kırk 
182	 Atasoy, a.g.e., s. 187-188.
183	 Vassaf, a.g.e., C. III, s. 74; Atasoy, a.g.e., s. 170-171; Konur, a.g.e., s. 163.
184	 Atasoy, a.g.e., s. 193.
185	 Müstakîmzâde, Risâle-i Tâciyye, vr. 18a.
186	 Sekiz terkin sırları hakkında geniş bilgi için bkz. İslâmbolî, a.g.e., s. 65-68; Atasoy, a.g.e., s. 193-195.
187	 Müstakîmzâde, Risâle-i Tâciyye, vr. 18a; İslâmbolî, a.g.e., s. 88.

| 68 |



elifli tâcın çizimine yer vermesi de, Za’fiyye Tâcı’nın XIX. yüzyılda da bilindiğini 
göstermektedir.

6. Mevlevîlerle İlişkisi

Gerek dîvânında Mevlânâ’ya ve onun Mesnevî’sine atıflarda bulunması, gerekse 
bazı Mevlevî tekkelerinde birçok Mevlevî şahsiyet ile görüşmüş olması, Za’fî’nin 
Mevleviyye tarîkatı ile ciddî ilişkiler kurduğunu göstermektedir. Haddizatında 
Za’fî’nin müntesibi olduğu Gülşeniyye tarîkatı ile Mevlevîlik arasında var olan güçlü 
bir yakınlıktan kaynaklar zaten söz etmektedirler. Dolayısıyla Za’fî’nin Mevlevîlik 
ile olan ilişkisini, genel olarak Gülşeniyye tarîkatının Mevlevîlik ile olan ilişkisinden 
bağımsız düşünmek mümkün değildir. Gülşeniyye tarîkatının kuruluş aşamasına şahit 
olan Za’fî’nin, her iki tarîkat arasında kurulan ilk ilişkilere de şahit olması bizi bu 
bakış açısına sevk etmektedir. O açıdan, bu iki önemli tarîkat arasında ne gibi ortak 
noktaların var olduğuna göz atmamız yerinde olacaktır.

Birçok tarîkatın âdab ve erkânı arasında bir takım benzerlikler görülebildiği gibi, 
Gülşenîlik ile Mevlevîlik arasında da önemli bazı benzerlikler görülmüş ve bu da her 
iki tarîkatın yakınlaşmasına vesîle olmuştur. İbrâhîm-i Gülşenî ve onun şeyhi Dede 
Ömer-i Rûşenî’nin mahlasları olan Gülşenî ve Rûşenî kelimeleri, Mevlânâ’nın Dîvân-ı 
Kebîr’inde yer alan bir gazelin ilk beytinde geçtiği için, onun Gülşenî’nin gelişini iki 
buçuk asır önceden müjdelediğine inanılmış188; buna mukâbil olarak da, İbrâhîm-i 
Gülşenî’nin kırk bin beyitlik Ma’nevî adlı eserini, Mevlânâ’nın Mesnevî’sine nazîre 
olarak yazdığı belirtilmiştir189. La’lî Mehmed Fenâî’nin Terceme-i Hâl-i Hazret-i Pîr-i 
Gülşenî isimli eserinde yer alan190

Gülşenî dervişidür gül goncalardur Mevlevî
Bülbül-i şeydâ okur geh Mesnevî geh Maènevî

188	Muhyî a.g.e., 8.; Vassaf, a.g.e., III, 157. Hüseyin Vassaf tarafından “Ya’ni esnâ-yı seyrân-ı gülistân-ı 
âlem-i lâhûtta o çeşm-i çerâğ Dede Ömer-i Rûşenî’yi o câna kıble ve mahall-i hürmet ü ta’zîm, Cenâb-ı 
Gülşenî’nin vech-i hüsn-i rûhânîsini müşâhede ettim.” 

şeklinde tercüme edilen, söz konusu beyit şudur: 

	آن چشم چراغ روشني را  ديدم رخ خوب گلشني را 
(Bkz. Vassâf, a.g.e., C. III, s. 157-158). Gölpınarlı ise, beytin bu şekilde yorumlanmasına karşı çıkmaktadır. 

(Bkz. Abdülbaki Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, İnkılap Kitapevi, İst. 1953, s. 324.)

Gazelin tümü için bkz. Muhyî, a.g.e, s. 8-9; Vassaf, a.g.e., C. III, s. 159; şerhi için bkz. La’lî Mehmed Fenâî, 
Terceme-i Hâl-i Hazret-i Pîr-i Gülşenî, s. 5 vd. 

189	 Gülşenî, bu eserinin La’lî Mehmed Fenâî tarafından şerh edilen ilk beş yüz beytinde ağır bir üslûb 
kullanmış ve tasavvufî tabirleri kullanmak için kendini zorlamış gibi görünmektedir. Bu kısımdan son-
ra ise eserin üslûbunun sadeleştiği ve Mevlânâ’nın Mesnevî’sinden mülhem hikâyeler yazdığı görülür. 
Henüz yayımlanmamış olan Ma’nevî’nin beşi Süleymaniye Kütüphânesi, biri Beyazıt Devlet Kütüphâ-
nesi, biri de Topkapı Sarayı Müzesi’nde olmak üzere toplam yedi nüshası tesbît edilmiştir. Bkz. Konur, 
a.g.e., s. 180-181.

190	La’lî Mehmed Fenâî, Terceme-i Hâl-i Hazret-i Pîr-i Gülşenî, 4. Beyit ayrıca Beşir Ayvazoğlu, Güller 
Kitabı, Ötüken Yay., İst.1992, s. 105’te yer almaktadır.

| 69 |



beyti, her iki tarîkatın müntesibleri ile Ma’nevî ve Mesnevî kitapları arasında 
bir ayırımın gözetilmediğini gösteren önemli bir kayıttır. İbrâhîm-i Gülşenî’nin, 
Kahire’deki âsitânesinde, Mevlevî dervişler için üç ilâve hücre inşâ ettirmesi191 ve 
bu hücrelerde Ma’nevî ve Mesnevî’nin birlikte okunmuş olması192 her iki tarîkatın 
müntesibleri arasında ayırım gösterilmediğinin en önemli kanıtı olduğu gibi, bu 
uygulama her iki tarîkat arasındaki bağı daha da güçlendirmiştir.

Nihayet bu yakınlaşma, bazı kaynaklarda İbrâhîm-i Gülşenî’nin Mevleviyye 
kanalıyla gelen bir silsilesine yer verilmesine kadar varmıştır. Bu silsile, Kâhire’de 
İbrâhîm-i Gülşenî’yi ziyaret eden ve Za’fî’nin de öğrencisi Şâhidî ile bir süre birlikte 
kaldığı Mevlevî şeyhi ve Mevlânâ’nın torunu Sultân Dîvânî aracılığı ile oluşturulan bir 
silsiledir. Rivayete göre, İbrâhîm-i Gülşenî bir ara Kâhire’de hapsedilmiş, fakat oraya 
giden Sultân Dîvânî tarafından kurtarılmış ve bu silsile o zaman oluşturulmuştur193.

İşte böyle bir atmosferde Gülşeniyye tarîkatının kuruluş devresini idrâk eden 
Za’fî, birçok Mevlevî şahsiyet ile alakalar ve yakınlıklar kurmuştur. Za’fî’nin bu 
yönünü, Tezkire-i Şu’arâ-i Mevleviyye müellifi Esrâr Dede’den öğreniyoruz. Esrâr 
Dede, “Renk ve kokunu Gülşenî’ye ve Sünbül’e ödünç verdiğinden bu yana, cihân 
bahçeleri hû hû ile dolmuştur, ey pîr!” anlamına gelen 

Ùoldı hû hû ile gül-zâr-ı cihân Óaøret-i Pîr
Reng ü bûyuñ vireli Gülşeniye Sünbüle úarø

beytini zikretmiş ve Za’fî’nin “Tarîka-i Gülşeniyye’ye mün’akis olan hubb-i 
hanedan-ı Mevlevî mir’ât-i zamîr ü münîrlerinde cilve-ger olmakla bi-muhabbe 
sâlik-i râh-ı Hudâvendigâr-ı ekber”194 olduğunu ifâde etmiştir. Burada özetle, Gülşenî 
tarîkatında görülen Mevlevîlere ait muhabbetin Za’fî’nin kalbinde cilveger olmasıyla, 
onun muhabbet cihetinden Hudâvendigâr-ı ekber olan Mevlânâ’nın yoluna girdiği 
söylenmektedir. Görüldüğü gibi, Esrâr Dede, her iki tarîkat arasındaki yakınlıktan söz 
etmiş ve Za’fî’nin Mevleviyye tarîkatına muhabbet duymasının amili olarak da bu 
yakınlığı göstermiştir.

Esrâr Dede, daha sonra, Za’fî’nin Mevlevî şahsiyetlerden Şâhidî’nin sohbetlerine 
yetiştiğini; Şuhûdî, Günâhî ve Arşî’nin terbiyelerinden geçtiğini; ayrıca Şâhidî 
ve Günâhî ile münâzara ve müşâaralar gerçekleştiğini ifâde etmiştir195. Bu bilgiler 
dolaylı olarak Za’fî’nin bulunduğu yerleri de içinde barındırdığı için, büyük bir önem 
arz etmektedir. O açıdan bu Mevlevî şahsiyetlerin yaşamlarını nerede geçirdiklerine 
göz atmamız gerekmektedir. 

191	 Vassaf, a.g.e., C. III, s. 162.
192	 Kara, “Gülşeniyye”, DİA, C. XIV, s. 257.
193	 Vassâf, a.g.e., C. III, s. 158.
194	 Esrar Dede, a.g.e., s. 314.
195	 Esrar Dede, a.g.e., s. 315.

| 70 |



Za’fî’nin son dönemlerine yetiştiği Şâhidî Dede, Muğla’da yaşayan bir Mevlevî 
şeyhi olup, Mısır’a giderek İbrâhîm-i Gülşenî’yi hapisten kurtaran Sultân Dîvânî’ye 
intisâb etmiştir. Muğla’da Seyyid Kemal Zâviyesi’ni Mevlevîhâne hâline getirerek 
irşada başlamıştır. 957/1550’de Afyonkarahisar’a, hocası Sultân Dîvânî’nin kabrini 
ziyârete gittiği sırada orada ölmüş ve hocasının yanına defnedilmiştir. Şâhidî, 
Mevlânâ’nın Mesnevî’si tarzında Gülşen-i Tevhîd isimli bir manzûme, manzûm Farsça 
bir lügat ve Sa’dî’nin Gülistân’ına bir şerh yazan196 önemli bir şâir ve mutasavvıftır. 

Za’fî, Şâhidî’nin son dönemlerine yetiştiğine göre, Şâhidî’nin 957/1550’de 
ölmesine tekaddüm eden bir zaman diliminde Muğla’ya gitmiş olmalıdır. Ancak 
Muğla’ya hangi tarihte gittiği ve Şâhidî ile ne kadar süre birlikte bulunduğu belirsizdir. 
Şu kadar var ki, Za’fî ile Şâhidî arasında ciddî bir yakınlık ve samîmiyyet oluştuğunu, 
Şâhidî’nin Za’fî’nin bir gazelini tahmîs etmiş olmasından anlıyoruz (Bkz. Etkilendiği 
ve Etkilediği Şâirler bahsi). Nitekim Esrâr Dede de her iki şâir arasında gerçekleşen 
müşâaralardan söz etmiştir197.

Esrâr Dede’nin ifâdesiyle Za’fî’nin terbiyesinden geçtiği Şuhûdî Dede, Şâhidî 
Dede’nin oğlu olup vefatından sonra yerine geçmiş; Muğla Mevlevîhânesi’nde 40 
yıl şeyhlik yapmış ve 1000/1591 senesinde Muğla’da vefât etmiştir198. Anlaşılan o 
ki, Şâhidî’nin son dönemlerinde Muğla Mevlevîhânesi’ne giden Za’fî, Şâhidî’nin 
vefatından sonra yerine geçen oğlu Şuhûdî’nin ilk postnişînlik dönemine şahit 
olmuştur.

Esrâr Dede’nin Za’fî’nin terbiyesinden geçtiğini söylediği diğer bir Mevlevî 
şahsiyet olan Dervîş Arşî ise, Aydın’a bağlı yerlerden olan Tire şehrinden olup, bir 
süre müderrislik yaptıktan sonra Mevlevîliğe intisâb eden ve Muğla’da Şâhidî ve 
Şuhûdî’nin hizmetinde bulunan bir kişidir. Bir süre seyâhat ettikten sonra bir tekke 
inşa ettiği Mora adasına yerleşmiş ve 1000/1591 dolaylarında orada vefat etmiştir199. 
Dolayısıyla Za’fî ile Dervîş Arşî’nin birlikteliklerinin, Şâhidî ve Şuhûdî dönemlerinde 
Muğla Mevlevîhânesi’nde bulundukları sırada olduğu düşünülebilir.s.

Za’fî’nin Muğla Mevlevîhânesi’nde ne zamana kadar kaldığı bilinmemekle 
beraber, onun 960/1553 yılında Mısır’da bulunması (Bkz. Seyâhatleri ve Sosyal 
Çevresi bahsi), en geç bu tarihe kadar Muğla’da kalmış olabileceği konusunda bize 
bir fikir vermektedir. Böylece Za’fî’nin Muğla’da bulunduğu süre 957/1550’den kısa 
bir süre öncesi ile en geç 960/1553 senesi arasında geçen üç yıllık süreye tekâbül 
etmiş olmaktadır.

Za’fî’nin kendileriyle görüştüğü bu üç Mevlevî şahsiyetin ortak noktaları, 
Muğla’daki Mevlevî dergâhında bulunmuş olmalarıdır. Hiç kuşkusuz, Sultân-ı Dîvânî 
ile İbrâhîm-i Gülşenî arasındaki yakınlık, Za’fî’nin Sultân Dîvânî’nin öğrencisi Şâhidî 
ve onun ölümünden sonra da oğlu ve postnişîni Şuhûdî ile iletişim kurmasına yol açan 
en büyük âmil olmalıdır. 

196	 Esrar Dede, a.g.e., s. 250-251; Sâmî, Kâmusu’l-A’lâm, C. IV, s. 2836; “Şâhidî”, TDEA, C. VIII, s. 91-92.
197	 Esrar Dede, a.g.e., s. 315.
198	 Esrar Dede, a.g.e., s. 253; Sâmî, a.g.e., C. IV, s. 2891; “Şuhûdî”, TDEA, C. VIII, s. 183.
199	 Esrar Dede, a.g.e., s. 359; Sâmî, a.g.e., C. IV, s. 3142; “Arşî”, TDEA, C. I, s. 163.

| 71 |



Esrâr Dede’nin ifâdesiyle, Za’fî’nin, terbiyesinden geçtiği diğer bir Mevlevî 
şahsiyet Günâhî (ö. 988/1580)’dir. Vardar Yenicesi doğumlu olan Günâhî, Edirne 
Mevlevîhânesi’nde Yusuf Sîneçâk’ın hizmetinde bulunmuş, 960/1552’de Mevlevî 
külâhı ile Gelibolu’ya gelmiş, bir süre sonra da Selânik’e yerleşmiş ve Hacca 
gitmiştir200. Za’fî’nin hangi tarihte ve nerede Günâhî ile görüştüğü husûsu ile ilgili 
doğrudan bir kayıt yoktur. Ancak Günâhî, 960/1552’de Mevlevî külâhı ile Za’fî’nin 
memleketi olan Gelibolu’ya gittiği için, birbirlerini orada tanıma imkânı yakaladıkları 
anlaşılacaktır. Esrâr Dede, her ne kadar Günâhî ve Za’fî arasında gerçekleşen 
müşâaralardan söz etmekte201 ise de, biz araştırmalarımız esnasında bunun her hangi 
bir örneğine tesadüf etmedik.

Esrâr Dede, Mevlevîlerle olan bu kuvvetli bağından hareketle, Mevlevî şâirleri ele 
aldığı tezkiresinde, “…bir dervîş-i kalender-meşreb ve bir ârif-i Mevlevî-mezheb…”202 
diyerek Zafî’yi Mevlevî bir şâir olarak tanıtmıştır.

Ancak Şeyh Gâlib, Esrâr Dede tezkiresinin kenarına yazdığı haşiyede, bu ifâdelerle 
ilgili gerekli düzeltmeyi yapmıştır. Şeyh Gâlib burada Za’fî’nin Hulefâ-yı Hazret-i 
Gülşeniyye’den olduğunu ve Mevlevîliği’nin muhabbetten ibâret bulunduğunu 
belirtmiş ve “Dervîş Esrâr merhûm ya gaflete binâen yahut bir gayr-ı ma’nâdan nâşî 
tahrîr eylemiş ola.”203 diyerek Esrâr Dede’yi mazûr görmüştür.

Esrâr Dede’nin, Za’fî bahsine “Kutbu’l-ârifîn Cenâb-ı İbrâhîm-i Gülşenî 
kuddise sırruhu hulefâsından olup”204 ifâdeleriyle başlamasından, aslında Za’fî’nin 
Gülşenîliğini kabul ettiği anlaşılmaktadır. Şu hâlde bu gerçeği bilen Esrâr Dede, 
Za’fî için “ârif-i Mevlevî-mezheb” ifâdesini niçin kullanmış olabilir? Her ne kadar 
Şeyh Galip, bu sorunun cevabını yukarıda geçtiği şekliyle vermişse de, yine de Esrâr 
Dede’nin Za’fî’yi Mevlevî şâirler tezkiresine alması, onun, benzerlerinde görüldüğü 
üzere, Mevlevî şâirleri olduğundan fazla gösterme eğilimi içerisine girmiş olma 
ihtimâlini akla getirmekten uzak değildir. Acaba Esrâr Dede genel olarak tezkiresinde 
böyle bir tutum içerisine girmiş midir? Bu soruya cevap arayan İlhan Genç, Tezkire-i 
Şu’arâ-i Mevleviyye’de yer alan şâirlerden doksan birinin diğer tezkirelerde de yer 
aldığını ve bu tezkirelerle Esrâr Dede tezkiresindeki bilgiler karşılaştırıldığında, 
şâirlerin Mevlevîlikleri ile ilgili olarak, iki şâir dışında arada farklılık görülmediğini 
saptamıştır. Rûhî-i Bağdâdî ve Derviş Kâmilî, diğer tezkirelerde Melâmî ve Bektâşi 
olarak belirtilirken, Esrâr Dede tezkiresinde Mevlevî olarak gösterilmişlerdir205. 

Ancak Genç, Esrâr Dede’nin bu iki şâiri Mevlevî olarak göstermesini doğal 
karşılamak gerektiğini ve bu iki şâir hakkında vardığı Mevlevîlik yargısından hareketle 
tezkirenin genelinde Esrâr Dede’nin Mevlevîlik gayretkeşliği içerisine girdiğini 

200	 Filiz Kılıç, a.g.t., s. 367 Kınalızâde a.g.e., C. II, s. 823; Mustafa İsen, Künhü’l-Ahbâr’ın Tezkire Kısmı, 
s. 265. Esrar Dede, a.g.e., s. 451.; “Günâhî”, TDEA, C. III, s. 1979.

201	 Esrar Dede, a.g.e., s. 315.
202	 Esrar Dede, a.g.e., s. 314-315.
203	 Esrar Dede, a.g.e., LI.
204	 Esrar Dede, a.g.e., s. 314.
205	 Esrar Dede, a.g.e., s. XLVIII-XLIX.

| 72 |



söylemenin peşin bir yargı olacağını ifâde etmiştir206. Genç’in tesbîtlerine göre, 
Esrâr Dede Rûhî-i Bağdâdî’nin yoruma elverişli olan davranışlarından hareketle onu 
Mevlevî göstermiştir. Rûhî-i Bağdâdî’nin gerek Bağdat’ta, gerek İstanbul’da Galata 
Mevlevîhânesi’nde Mevlevîlerin içinde bulunmuş olması; Konya’da Mevlânâ’nın 
türbesini ziyaret etmesi; herkesi dost bilmesi ve Şeyh Gâlib’in, Cevrî’nin Mevlânâ 
hakkındaki şiirini, onun adına kaydetmesi Esrâr Dede’nin Rûhî’yi Mevlevî kabul 
edişine zemin hazırlamıştır207. Derviş Kâmilî’ye gelince, Genç, Esrâr Dede’nin onun 
Mevlevîliğini Belîğ’in Nuhbetu’l-Âsâr’ına dayandırdığını ifâde etmiştir208.

Şu halde, Esrâr Dede’nin Mevlevî olmayanları Mevlevî olarak göstermek için 
yoğun bir gayret içerisine girmediği anlaşılmaktadır. Gülşenîliği muhakkak olan 
Za’fî’nin Mevlevî olarak addedilmesine gelince, bu da Rûhî-i Bağdâdî’nin Mevlevî 
olarak gösterilmesine benzer bir durum arz etmektedir. Zira gerek tarîkatının 
Mevlevîliğe yakın durması; gerekse de, kendisinin Mevlevî şahsiyetlerle dostluk 
kurmuş olması, muhabbet veçhesinden olmak üzere, Za’fî’ye de Mevlevîler arasında 
yer verilmesini sağlamıştır. 

Netice olarak, Esrâr Dede Za’fî için “Mevlevî-mezheb” ifâdesini kullanırken, 
onun bir Mevlevî müntesibi olduğunu kastetmemekte, sadece Mevlevîliğe olan 
ilgisi ve sevgisine dikkat çekmiş olmaktadır. Gerçekten de Za’fî’nin Mevlevîliğe 
duyduğu alaka yukarıda anlatılanlarla sınırlı kalmamış, bunun izdüşümleri dîvânına 
da yansımıştır (Za’fî’nin Mevlânâ’dan etkilenişi için bkz. “Etkilendiği ve Etkilediği 
Şâirler” bahsi). Örneğin bir beytinde (vr. 14b) Mevlânâ’yı “aşk mollası” olarak 
nitelendirmiş ve Mevlânâ’dan manevî bir iktibâsta bulunmuştur. Aşağıdaki beytinden 
de Mevleviyye tarîkatının erkânından olan semâa kalktığı anlaşılan Za’fî’nin bu 
semâını Muğla ve (dostu Günâhî’nin bulunduğu) Edirne’deki Mevlevîhânelerde 
yapmış olması uzak bir ihtimâl değildir. 

Semâè u naàmemüz ãûfî bizüm zerú u riyâ ãanma
Buña vâúıf degilsin sen bu esrâr-ı ilâhîdür (vr. 60a)

Meseleye bir başka açıdan bakacak olursak, Za’fî’nin Mevlevîliğe duyduğu bu 
büyük ilgi sonucu, Esrâr Dede’nin de bilmukabele Za’fî’ye alaka duyduğu şeklinde 
bir sonuçla karşı karşıya kalırız. Za’fî’ye duyulan bu alaka Esrâr Dede ile de sınırlı 
kalmamıştır. Şeyh Gâlib’in Za’fî’den söz ederken, onun Za’fiyye diye tabir edilen bir 
tâcın sahibi olduğunu ve kendi zamanında da bu tâcın kullanıldığını ifâde etmesi209, 
Şeyh Gâlib döneminde bile Za’fî’nin Mevlevîler arasında tanındığını göstermektedir. 
Za’fî’nin Mevlevîler arasındaki şöhretinin diğer bir delili de, Mevlevî şâirlerin 
şiirlerinden oluşan (Mil.Ktp. Yz. B, 193, vr. 19b), ya da Mevlevî şâirlerin şiirlerinin 

206	 Esrar Dede, a.g.e., s. LI.
207	 Esrar Dede, a.g.e., s. L-LI.
208	 Esrar Dede, a.g.e., s. L-LI. Her ne kadar Esrâr Dede Dervîş Kâmili’nin Mevlevîliğini, açık bir şekilde 

Belîğ’in Nuhbetu’l-Âsâr’ına dayandırmakta ise de (Bkz. Esrâr Dede a.g.e., s. 461), Nuhbetu’l-Âsâr’da 
onun Mevlevîliğine hiç değinilmemiştir (Bkz. İsmail Belîğ, Nuhbetü’l-Âsâr Li-Zeyli Zübdeti’l-Eş’âr, 
(Haz. Abdulkerim Abdulkadiroğlu), AKM Yay., Ankara 1999, s. 348).

209	 Esrar Dede, a.g.e., s. LI.

| 73 |



de bulunduğu (Mil.Ktp. Yz. A, 3756, vr. 90a) bazı şiir mecmualarında Za’fî’nin de 
şiirlerinin yer almış olmasıdır.

Za’fî’nin kendi dönemindeki Mevlevî şahsiyetlerle görüşmüş olması ve 
Mevlevîlerin Za’fî’ye teveccüh göstermesi konusunda özetle şunu diyebiliriz: 
Mevlevîlik ile Gülşenîlik arasında var olan etkileşim, gerçekten de çok ciddi bir 
boyutta gerçekleşmiştir. Za’fî’nin bu yönünün ortaya çıkartılması ile, her iki tarîkat 
arasındaki etkileşim yargısının daha da kuvvet kazandığını rahatlıkla söyleyebiliriz. 
Buradan vardığımız diğer bir sonuç da, Mevlânâ’nın etkilemiş olduğu birçok Osmanlı 
şâiri210 arasında Gülşenî şâirlerin önemli bir yer işgal ettiği ve bu açıdan Gülşenî 
şâirler üzerinde bir araştırma yapılmasına ihtiyaç duyulduğu hususudur.

G. Mesleği
Ahdî’nin, Za’fî’nin dânişmendlik tarîkından ferâgat ettiğini ve seyâhat tarîkı ile 

seyr ü sülûk yolunu seçtiğini ifâde etmiş olmasından211, Za’fî’nin bir süre danişmendlik 
mesleğini icra ettiği, ancak daha sonra bu mesleği bıraktığı anlaşılmaktadır. 
Dânişmendlik ise, öğretimde en yüksek safha ve statülerden olup212, zâhir ehli fakîhler 
ve ulemâ-yı rüsûm, yani medreseyi bitiren maaşlı alimler213 için kullanılan bir tabirdir. 
Za’fî’nin, Muhyî-i Gülşenî tarafından “Molla Za’fî” diye nitelendirilmesi214 de, bu 
husûsu destekler mahiyettedir.

Tezkirelere Göre Dîvân Edebiyâtı İsimler Sözlüğü isimli eserde ise, Kanunî Sultân 
Süleyman döneminin ilk yıllarında görüldüğü ve geçimini esnaflıkla sağladığı söylenen 
bir Za’îfî’den söz edilmektedir215 ki, burada kendisinden bahsedilen şâirin “Za’îfî” 
değil, konumuzu teşkil eden “Za’fî” olduğu hususu şâirin mahlası bahsinde geçmişti. 
Bu durumda, Za’fî’nin geçimini esnaflıkla sağladığı anlaşılmakta ise de, Tezkirelere 
Göre Dîvân Edebiyâtı İsimler Sözlüğü’ne kaynaklık teşkil eden tezkirelerde böyle bir 
bilgi yer almamaktadır216. 

H. Seyâhatleri ve Sosyal Çevresi
Za’fî’nin hayâtında dikkat çeken en önemli hususlardan biri yaptığı seyâhatlardır. 

Za’fî’nin dânişmendlik tarîkından ferâgat ettikten sonra seyâhati tercîh ettiğini 
belirterek, onun bu yönü üzerinde duran tek tezkireci Ahdî olmuştur. Ahdî bu konuda 
aynen şu ifâdeleri kullanmıştır: “Dânişmendlik tarîkından ferâgat idüp seyâhat tarîkı 

210	 Mevlânâ’ın Osmanlı şâirlerine etkisi için bkz. Mahmut Erol Kılıç, a.g.e., s. 69-79; Amil Çelebioğ-
lu, “XIII-XV (İlk Yarısı) Yüzyıl Mesnevîlerinde Mevlânâ Tesiri”, Eski Türk Edebiyâtı Araştırmaları, 
MEB, İst. 1998, s. 29-53.

211	 Solmaz, a.g.e., s. 399.
212	 Pakalın, a.g.e., C. I, s. 393.
213	 Köprülü, Türk Edebiyâtında İlk Mutasavvıflar, s. 290.
214	 Koç, a.g.m. 238. Tek nüsha halinde olan ve Zencîr-i zeheb olarak isimlendirilen Reşehât çevirisinin 

giriş kısmının aslı ve çevrimyazısı, yazar tarafından burada sunulmuştur. 
215	 İpekten vd., Tezkirelere Göre Dîvân Edebiyâtı İsimler Sözlüğü, s. 541. 
216	 Canım, a.g.e., s. 365-366.; Kınalızâde Hasan Çelebî, a.g.e., C. II, 577.; Beyânî, a.g.e., s. 154.

| 74 |



ile seyr ü sülûk ve geşt ü güzâr-ı mülk, her mülûka revâne ve hıdmet-i erbâb-ı irfâna 
mâ’il…” 217 Gerçekten de, bizzat Za’fî, gezdiğini ve gezmeyi kendisi için meslek 
olarak telakkî ettiğini dîvânında yer alan aşağıdaki beyitlerinde dile getirmiştir:

Gezerken pâ-berehne ben fütâde
Yeñice nâm irişdüm bir sevâde (vr. 36b)

Seyâóat ãanèatını pîşe úıldum
Ser-â-ser gezmegi endîşe úıldum (vr. 46b)

Øaèfi-i bî-nevâ-yı bî-ârâm
Geşt idüp işbu devr ü devvârı(vr. 44b)

Bu yönüyle Za’fî tam anlamıyla seyyâh bir şâir olarak nitelendirilebilir. Aslında 
onun bu yönünü biraz da Kalenderîliğe olan ilgisine bağlamak lazım gelir. Zira 
tekkeleri gezerek sürekli seyâhat etmek, Kalenderîliğin erkânından sayılmıştır. Şâirin 
yine Kalenderîlerde olduğu gibi evlenmemiş olma ihtimâli de, onun seyâhatlarda 
fazlaca vakit geçirmesini kolaylaştırmış olmalıdır218. 

Rumeli’deki Gülşenîlik rüzgarından etkilenerek Kâhire’deki Gülşenî dergâhına 
gidişini, biz şâirin bilinen ilk seyâhati olarak telakkî ediyoruz. Şairin Gelibolulu 
olması gerektiği şeklindeki kanaatimizi (Bkz. Doğumu ve Memleketi bahsi) göz 
önüne aldığımızda, onun bir liman ve tersane219 şehri olan Gelibolu’dan deniz yoluyla 
Mısır’a gittiğini rahatlıkla söyleyebiliriz. Ayrıca Za’fî’nin, şiirlerinde denizcilik 
terimlerini kullanmış olması da, bu kanaati güçlendirmektedir. Onun Mısır’a ilk 
gidişinin kesin bir tarihi elimizde yoktur. Ancak Za’fî’nin 906/1500’lü yıllarda 
doğduğunu ve İbrâhîm-i Gülşenî’nin de 940/1533-1534’te öldüğünü göz önüne 
alacak olursak, Za’fî’nin 940/1533-1534’ten önceki bir zaman zarfında Kâhire’ye 
gittiği ortaya çıkar (Bkz. Mürşidi İbrâhîm-i Gülşenî).

940/1533-1534 senesi, aynı zamanda İbrâhîm-i Gülşenî’nin vefat tarihidir. 
Şeyhinin vefatına tarih düşürmüş olan Za’fî, bu tarihten bir süre sonra Rumeli’nin 
değişik şehirlerinde görünmektedir. O, gezmek amacıyla Kosova vilayetinin merkez 
sancağı olan Üsküb’e bağlı bir kaza olan ve Vardar Nehri sahilinde yer alan220 İştip221 

217	 Solmaz, a.g.e., s. 399.
218	 Kalenderîlerin bu özellikleri için bkz. Ahmet Yaşar Ocak, Osmanlı İmparatorluğunda Marjinal Sûfî-

lik: Kalenderîler, s. 165, 168; Ayrıca Za’fî’nin Kalenderîlik ile olan irtibâtı için bu çalışmanın Kalen-
derîlik bahsine bakınız. 

219	 Osmanlı’da ilk muntazam tersane Yıldırım Bayazıd döneminde Gelibolu’da yapılmıştır. Bu tersane 
1515’te İstanbul Haliç Tersanesi’nin devreye girmesiyle, ikinci dereceye inmekle beraber, XVI. asır 
sonlarına kadar önemini kaybetmemiştir (Bkz.İ. Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Devletinin Mekez ve Bah-
riye Teşkilatı, TTK Yay. Ankara 1948, s. 394; Osmanlı Tarihi, C. II, s. 298; Feridun Emecen, “Gelibo-
lu”, DİA, İst. 1996, C. XIV, s.2.)

220	 Sâmi, Kâmûsu’l-A’lâm., C. II, s. 972.

221	 İştip, antik ismi Schtipje’e uygun olarak Dîvân’da başına bir hemze ilavesiyleــتفه -şeklinde yazıl اش

mıştır. Sessiz ile başlayan yabancı isimlerin başına bir hemze getirmek, zaten var olan bir uygulamadır.

| 75 |



ile, günümüzde Yunanistan sınırları içerisinde olup Giannitsa adını taşıyan222 ve 
Rumeli özelinde etkilerinde kaldığı ya da kendileri ile irtibât kurduğu şâirlerin 
çoğunun (Hayretî, Usûlî, İlâhî, Hayâlî, Agehî, Günâhî) mensûbu oldukları223 Vardar 
Yenicesi şehirlerine gitmiş ve her iki şehir hakkında birer şehrengîz yazmıştır.

Şâirin İştip’e gidiş tarihi, şehrengîzin sonunda düştüğü tarihin delâlet ettiği 
947/1540 yılıdır. Vardar Yenicesi için yazmış olduğu şehrengîzde ise herhangi bir 
tarih düşülmemiştir. Ancak bu şehrengîzde yer alan 

Nicesi ‘âlem-i ervâóa gitmiş
Cenâb-ı Óaú ile birlige yetmiş

Òuãûãan Óayretî miskîn ü ‘âşıú
Uãûlî derd-mend ü yâr-ı ãâdıú (vr. 37a)

beyitlerinden anlaşıldığına göre, Za’fî’nin Vardar Yenicesi’ne gidişi, Hayretî (ö. 
941/1534) ve Usûlî’nin (ö. 945/1539) ölümlerinden sonraki bir zaman dilimindedir. 
Bu da onun Vardar Yenicesi’ne en erken, Usûlî’nin öldüğü 945/1539’dan sonra 
gittiğini göstermektedir. Bu tarihin İştip’e gittiği 947/1540 senesine sadece bir-iki yıl 
tekaddüm etmesi, şâirin, önce Vardar Yenicesi, sonra İştip olmak üzere, her iki şehre 
peş peşe gittiğini ve İştip için düştüğü tarihin aslında bu gezinin bitiş tarihi olduğunu 
düşündürtmektedir. Dîvân’da da şehrengîzlerin bu sıraya uygun olarak yer almaları 
bu yaklaşımı destekler niteliktedir. Zira dîvânın tertibi, önsözünde belirtildiği gibi 
bizzat Za’fî tarafından yapılmıştır.

Dîvân’da hangi tarihte yazıldığı belirtilmeyen diğer şehrengîzlerden şâirin 
bulunmuş olduğu diğer bazı şehirler hakkında bilgi sahibi oluyoruz. Bunlardan biri 
Metun (Methone) şehridir (vr. 46b). Bu şehir, Mora’daki Medun kasabasının kadîm 
ismi olduğu gibi, Selanik körfezinde de bu isimle kadîm bir kasaba bulunmaktadır.224 
Şehrengîzde Metun’un etrafında hisâr olduğu ve hisarı da Bahr-ı Ummân’ın çevrelediği 
belirtilmişse de (vr. 47a) bu tanımlama hem Mora Yarımadası, hem de Selânik 
Körfezi için geçerli olduğundan, şâirin hangi Metun’u kastettiği anlaşılamamaktadır. 
Ancak Selânik Körfezi Yenice ve İştip’e daha yakın olduğu için, buradaki Metûn’un 
kastedilmiş olması daha mantıklı görünmektedir. Şâirin Yenice ve İştip’e seferi 
esnasında bu şehre uğramış olması muhtemeldir.

Muhtemelen yine bu dönemde, şâir Girit adasındaki İsfekiye sancağında bir kaza 
olan225 Âbkır226 şehrine gitmiştir. Zira Dîvân’da bu şehir hakkında şehrengîz türünde 

222	 İsen, “Osmanlılarda Şehir ve Kültür”, Ötelerden Gelen Ses, s. 81.
223	 Çoğu XVI. Yüzyılda yetişen yirmi şâirle Vardar Yenicesi, Osmanlı kültür coğrafyası içinde en çok şâir 

yetiştiren yöreler sıralamasında onbeşinci sırada yer almaktadır (İsen, “Tezkirelerin Işığında Dîvân 
Edebiyâtına Bakışlar-Osmanlı Kültür Coğrafyasına Bakış”, Ötelerden Bir Ses, 70). Vardar Yeniceli bu 
şarilerin isimleri için bkz. İsen, “Osmanlılarda Şehir ve Kültür”, a.g.e., s. 81.

224	 Sâmi, a.g.e., C. VI, s. 4152.
225	 Sâmi, a.g.e., C. I, s. 9.

226	 Dîvân’daآب قير şeklinde yazılan bu kelime, Kâmûsu’l-A’lâm’da آبقرون şeklinde yazılmıştır. Bkz. a.y.

| 76 |



yazılmış bir muhammes (vr. 34a) bulunmaktadır. Dîvân’da hangi şehir hakkında 
yazıldığı ifâde edilmeyen şehrengîz türünde yazılmış bir muhammesten (vr. 33b) de 
anlıyoruz ki şâir, ismini söylemediği bir şehre daha gitmiştir. 

Dîvân’da Za’fî’nin hayât serüveni ile ilgili olarak, 947/1540’ta İştip’te 
bulunmasından sonra gelen ilk tarih, aşağıdaki tarih beytinin ebced hesabıyla delâlet 
ettiği 949/1542 yılıdır. Şâir bu tarihte, 

Olındı ibtidâ sûr-ı şerîfe
Müyesser úıldı vehhâbu’l-èaùâyâ 

Bu sûra olmaàa târîò Øaèfî
Didi hâtif mübârek kün Òudâyâ 

(مبارك كن خدايا)
(vr. 123a)

tarih manzûmesinin delâlet ettiği bir sünnet veya düğün şenliğine katılmıştır. Ancak 
Osmanlı döneminde yapıldığı tesbît edilen şenlikler içerisinde, bu tarihte yapılan bir 
şenlik bulunmamaktadır227. Ne varki Dîvân’da bir kasîdede (vr. 6a) şairin anlattığı bir 
sünnet şenliği bulunmaktadır ki, yukarıdaki târih manzûmesinde bu şenlik için tarih 
düşülmüş olması ihtimâl dahilindedir. Aşağıdaki beyitten bu şenliğin Mustafa isimli 
biri tarafından tertib edildiği anlaşılmaktadır.

Muãtafâ nâm olsa lâyıú saña ey zeynü’l-ümem
Kim Rasûlüñ sünneti icrâsını gördüñ ehem (vr. 6b)

Kanaatimizce, sözü edilen bu Mustafa, Amasya mutasarrıflığı yapan ve 
959/1553’te idam edilen228, Kanûnî’nin en büyük oğlu Şehzâde Mustafa olmalıdır229.

Dîvân’da Za’fî’nin eski dostları tarafından karşılandığını ifâde eden ve hicrî 950 
ile 951 yıllarını gösteren, biri Türkçe biri Farsça olmak üzere, iki tarih manzûmesi 
daha bulunmaktadır:

227	 Za’fî’nin dönemlerini idrak ettiği şenlikler, Kanûnî dönemindeki 1524, 1530 ve 1539 şenlikleridir. Bu 
şenlikler hakkında bkz. Mehmet Arslan, Türk Edebiyâtında Manzum Surnâmeler, AKM Yay., Ankara 
1999, s. 10-11.

228	 Sâmi, a.g.e., C. VI, s. 4304; Banarlı, a.g.e., C. I, s. 576. Banarlı, burada, idam tarihini “950’den on yıl 
sonra” şeklinde ifâde etmiştir.

229	 Kanûnî döneminde yaşayan iki Mustafa Paşa’dan biri 935, diğeri 940 tarihlerinde vefat ettikleri için 
(Bkz. Sâmî, a.g.e., C. VI, s. 4309-4310), tarihte adı geçen Mustafa ile bunlara işaret edilmiş olması 
sözkonusu olamaz.

| 77 |



Zamân ile mürûr-ı devr-i èâlem 
Düşüp eyyâm ile yârâna hem-dem 
Mübârek demde vü feròunde-òâùır

İrişdüñ mescid-i èaùùâra òürrem
Meşâm-ı câna irdi bûy-ı maúãûd
Anuñçün oldı târîò aña òoşdem 

(خوشدم)
Sene: 950
(vr. 123a)

درآن ساعت كه آمد ضعفي از راه
دم خوشبو و غايت روز أسعد230
رسيد از مقدمش شادي بياران

از آن گفتند تاريخش خوش آمد231
سنه : 951

Bu tarih manzûmelerinin muhtevâsından, Za’fî’nin çıktığı uzun bir seyâhatin 
ardından yeniden arkadaşları arasına katıldığı ve arkadaşlarının, bundan son derece 
mutlu oldukları anlaşılmaktadır. 

957/1550 senesinde Za’fî’nin Muğla’ya gittiği ve Muğla Mevlevîhânesi’nde 
postnişîn olan Şâhidî ve onun ölümünden sonra yerine geçen oğlu Şuhûdî ile birlikte 
bir süre bulunduğu görülmektedir. Aşağıdaki beyitte sözünü ettiği Muğla’ya giderken 
yol üzerinde bululnan Karesi (Balıkesir), Aydın ve Saruhan şehirlerine de bu dönemde 
gitmiş olmalıdır.

Zülfüñ Úaresi iline Aydın’a alnını
Kûyını Øaèfi mülket-i äâròân’a virmezem (vr. 90b)

Şâir, 959/1553 yılını gösteren Farsça bir beytinde, Mustafa adlı bir kişinin 
ölümüne tarih düşürmüştür. Ayrıca şâirin, terkîb-i bendlerden birini (vr. 17b-19a) 
de aynı adı taşıyan birinin ölümü üzerine yazdığı anlaşılmaktadır. Kanaatimizce bu 
şahıs, 959/1553’te idam edilen Kanûnî’nin oğlu Şehzâde Mustafa232 olmalıdır. Ancak 
bu yaklaşım, Mustafâ’nın sonundaki harfi “Ya” (ي) olarak hesapladığımız takdirde 
geçerlidir. Oysa Mustafâ’nın son harfini, metinde yazıldığı şekliyle “Elif” (ا) olarak 
hesaplarsak, bu takdirde çıkan sonuç 950/1543 olur. 

230	 Za’fî yoldan geldiğinde güzel kokulu bir an ve gayet mutlu bir gündü.

231	 Onun gelişi ile dostlar mutlu oldu. O yüzden bu gelişine tarih olarak خــوش آمــد “hoş âmed” (hoş 

geldi) dediler.
232	 Sâmi, a.g.e., C. VI, s. 4304. Banarlı, a.g.e., C. I, s. 576.

| 78 |



باد موت آن زمانكه نفخه دميد
آن نهال دلم نما ميرفت233

نور ديده ز ديده پنهان گشت
تيره شد چشم روشنا ميرفت234

گشت پيوسته بر فلك آهم
تير ما با سوي هوا ميرفت235
چونكه بشنيد فوت او هاتف
گفت تاريخ مصطفا ميرفت236

(vr. 138b)

Za’fî’nin Dîvân’ını sunduğu Ferhad Bey237’in Bosna ve Bosna’daki İzvornik 
sancağında238 görev yapan Ferhad Bey239 olması da şâirin buralarda da bulunduğunu 
göstermektedir. Ferhâd Paşa 1571’den önce Bosna’da işbaşında bulunduğu240 için, 
Za’fî’nin son dönemlerinde Ferhâd Bey ile görüştüğü ortaya çıkmaktadır. Zira 
Za’fî’nin ölümü 974-978/1566-1570 yılları arasındadır.

Şâirin Kanûnî’ye yazmış olduğu kasîdelerini, İstanbul’da bulunduğu sırada yazmış 
olduğu düşünülebilir. 927/1520’de vefat eden Yavuz Sultân Selîm’in yerine geçen 
Kanûnî Sultân Süleyman döneminin tamamına şahit olan Za’fî, iki gazelini (vr.75a, 
84a) Kanûnî’ye sunmuş, her iki gazelde de, Kanûnî’nin ismini açıkça zikretmiştir. 
Ayrıca bir murabbada (vr.23a), sıhhatine kavuşması için dua ettiği kişi, uzun bir süre 
hastalıkla mücadele eden ve hasta haliyle gittiği Zigetvar seferinde 974/1566’da 
vefat eden241 Kanûnî Sultân Süleyman olmalıdır. Murabbada kendisine dua edilen 
kişi için izz ü ikbâldan söz edilmesi (Bend 2), yüksek makâmlarda bulunan kişilerin 
ona baş eğmeleri ve mesned-i devlette izzet ve ikbâl ile durması için dua edilmesi 
(Bend 3), ayrıca düşmanlarından söz edilmesi (Bend 5), bahsedilen kişinin Kanûnî 
olabileceğini düşündürtmektedir. Aşağıdaki beyitte ismi geçen ve kendisine kasîde 
sunulan Muhammed isimli mîrin kim olduğu ise tarafımızdan tesbît edilememiştir.

233	 Ölüm rüzgarı estiğinde, gönlüme şefkat gösteren o fidan gitti.
234	 Göz nuru gözden gizlendi. Gören göz karanlığa boğularak gitti. 
235	 Âhım feleğe ulaştı. Okumuz hevâ tarafına doğru gitti.

236	 Gayb meleği, öldüğünü duyduğunda tarih olarak dedi ki ــا ميرفــت -Mustafa mî-reft” (Mus“ مصطف

tafa gitti).
237	 Dîvânda yer alan bir kasîdeden şâirin dîvânını Ferhâd Bey’e sunduğu anlaşılmaktadır. Kasîdede Fer-

hâd Bey’in isminin geçtiği beyit şudur.

Emîr Òüsrev-i mülk-i süòan faãîó u belîà

Ki yaèni óaøret-i Ferhâd şâh-ı õü’l-iúbâl (vr. 10a)

Şâir bu kasîdenin sonlarında, daha önceden bir kîtaba başladığını, onu bitirmek için acele ettiğini, kitaba 
henüz isim vermediğini ve şâhdan yardım görürse kitabını bitirebileceğini ifâde etmiştir.

238	 İzvornik sancağı için bkz. Sâmî, Kâmûsu’l-A’lâm, C. II, s. 853.
239	 Bu şahıs için bkz. Banarlı, a.g.e., C. I, s. 611; Ahmet Yaşar Ocak, Zındıklar ve Mülhidler, s. 367. Ayrıca 

geniş bilgi için bkz. bu çalışmanın üçüncü bölümünde yer alan “Za’fî Dîvânı” bahsi.
240	 Banarlı, a.g.e., C. I, s. 611.
241	 Banarlı, C. I, s. 568.

| 79 |



Şeh-i leşker-keş ü aèdâ-küş ü mîr-i Muóammed nâm
Cem ü İsfendiyâr anuñ yeridür olsa der-bânı (vr. 12a)

Şâir, 969/1562 yılında Gelibolu’da bir Gülşenî Tekkesi’nin başında bulunmaktadır. 
Mısır Kadısı olan Arabzâde, Mısır’a gitmek üzere yola çıkmadan önce bu tekkeyi 
harâb etmiştir242.

Günümüzde Eskişehir’in bir ilçesi olan Seyitgazi’de türbesi bulunan Seyyid Battal 
Gazi hakkında yazdığı murabbaın aşağıda yer alan bendinden, Za’fî’nin Seyitgazi’ye 
de gittiği anlaşılmaktadır. 

Yüz sürüp bu âsitân-ı mülk-i èizzet şâhına
Cân ile Øaèfî kemîne çâker ol dergâhına

Geç vücûduñdan eger varmaú dilersen râhına
Pâdişâh-ı baór u ber Sulùân Seyyid áâzi’dür (vr. 22b)

 Özet olarak, 940/1533-1534’te şeyhinin vefatından önce Gelibolu’dan Mısır’a 
giden Za’fî, daha sonra İstanbul, Rumeli ve Ege’nin birçok şehrini gezmiş, ve 
muhtemelen tekkesinin harâb edildiği 969/1562 yılından sonra tekrar Kahire’ye 
dönmüş ve 974-978/1566-1570 yılları arasında orada ölmüştür. 	

Şâir, Gülşenî dergâhından ayrı kalması üzerine çektiği ızdırap ve sıkıntıları 
anlattığı şiirlerini işte bu seyâhatlar esnasında yazmış olmalıdır. Zira, “Kişi pîrinden 
cüdâ düşmek ne müşkil kârdur” nakarâtlı murabbada, hem ayrılığın verdiği sıkıntıyı; 
hem de, bu ayrılığın sefer halinde iken gerçekleştiğini açık bir şekilde ifâde etmektedir: 

Zaómet-i bâr-ı sefer nâr-ı cehennemden beter
Òoş dimişdür server-i èâlem sefer èaynu’s-saúar

Óaú budur kim eyledi endûh u àam câna eåer
Kişi pîrinden cüdâ düşmek ne müşkil kârdur (vr. 21b)

Ola kim âòir ola rûz-ı firâú
İre teskîne işbu sûz-ı firâú (vr. 18a)

940/1533-1534’ten sonra İbrâhîm-i Gülşenî hayâtta olmadığına göre, bu tarihten 
sonrası için kendisine özlem duyulan kişinin Ahmed-i Hayâlî olduğu muhakkaktır. 
Nitekim, sıkıntılı bir seferini anlattığı bir gazelinde yer alan aşağıdaki beytinde şâir, 
Ahmed-i Hayâlî’ye işaret etmiştir.

Yollarda refîúüm oluban mîr-i Òayâlî
äan mûr-ı øaèîfem ki Süleymân ile gitdüm (vr. 86b)

242	 Solmaz, a.g.e., s. 298.

| 80 |



Şâir, ayrıca “Cânuma kâr eyledi âh ayrılık vâh ayrılık” nakarâtlı murabba (vr. 
23b-24a) ile iki ayrı gazelde (vr. 69b, 83b) pîrinden uzak kaldığı bir sefer içerisinde 
çektiği büyük sıkıntıyı ifâde ettikten sonra, Şâd ol ki dilâ dergeh-i cânâna irişdüñ

äıóóatle hele ãoóbet-i yârâna irişdüñ
beytiyle başlayan gazelde (vr. 78b-79a)

 de, âdetâ seferini bitirip Gülşenî dergâhına ve Pîr’inin yanına geldikten sonra 
duyduğu mutluluğu ifâde etmektedir. Nitekim Dîvân’da, aşağıdaki beyitte olduğu 
gibi, buna benzer başka beyitler de bulunmaktadır.

Bu idi Óaú’dan murâdum âòiri buldum velî
Dirligümde n’ideyüm olmadı baña bu ùarab (vr. 52b)

I. Şahsiyeti
Şâirin şahsiyetini dîvânından hareketle ortaya koyacak olursak, Za’fî’nin rindâne 

bir yaşam tarzını benimsemiş olduğunu söyleyebiliriz. Haddizatında bu husus, 
Rumelili şâirlerin başta gelen özelliklerindendir243. Za’fî, rind yaşam tarzının bir 
gereği olarak dünya malı, şan, şöhret, makam ve mansıbdan yüz çevirmiş, bu anlayışın 
bir sembolü olan abayı, tâc, kabâ ve atlasa tercîh etmiştir. 

Øaèfi-i rind lebüñ vaãfını şîrîn eyler
N’ola bir bûse alursa ãanemâ her àazele (vr. 106a)

Øaèfi-i bî-dil seni gördükde oldı mübtelâ
Terk idüp tâc u úabâ vü aùlası geydi èabâ

Raóm idüp luùf ile bir kez òâùırın ãorsan n’ola
Gözlerüm nûrı güneş yüzli Memi Şâh’um benüm (vr. 28a)

 
Şâir birçok beytinde rind yaşam tarzıyla ilgili şu değişik vasıflarla kendini tavsîf 

etmiştir: Za’fî-i rüsvâ (vr. 13a), Za’fi-i günah-kâr (vr. 73b), Za’fî kemîne (vr. 22b), 
Za’fi-i âvâre (vr. 120a), Za’fi-i üftâde (vr. 23b, 25a, 33b, 63b, 73b, 73b, 100b), Za’fi-i 
miskîn (vr. 55b, 26b), Za’fi-i gedâ (vr. 5a, 46a, 78a), Za’fî-i bî-nevâ (29b,117b, 
123a). Bu ifâdeler, aynı zamanda şâirdeki tevâzunun farklı açılımları olarak da 
değerlendirilebilir. Şu beyit bu konuda bir fikir verecek niteliktedir:

Sürdür úuãûr-ı èacz ile yüzin eşigüñe
İdüp ümîd-i şefúatüñi Øaèfi-i gedâ (vr. 5a)

243	 Rumeli şâirlerinde rindlik için bkz. Halil Çeltik, a.g.t. s. 398-406.

| 81 |



Za’fî cömert bir insandır. Aşağıdaki beyitte aşk uğrunda şâirin cömert olduğu 
açıkça anlaşılmaktadır ki bu, cömertliğin zirvesidir. 

Laèlini cân dilerse ãaúın ki òisset itme
Øaèfî gedâ iseñ de elden úoma seòâyı (vr. 122b)

Şâir, sebeplere bağlandıktan sonra, Allah’a tevekkül eden bir şahsiyete sahiptir. 
“Gemiye bindim, sığınağım ise Allah’tır. Hevâ mülkünün sultânı da, hayrımı isteyen 
pîrimdir.” dediği aşağıdaki Farsça beyitte bu anlayış ortaya konmaktadır:

 شدم سوار بكشتي خدا پناه منست 
أمير ملك هوا پير خيرخواه منست

(vr. 132b)
 

Şâir başkasının da iyiliğini isteyen bir karaktere sahiptir. “Ey sâlik! Gönlün 
başkasının iyiliğini arzulasın ki iyi adla anılasın. Çünkü bilgili kişilerin yanında, 
gönlü başkasının iyiliğini arzulayan kişi kötü değildir.” dediği aşağıdaki Farsça 
beytinden bu husus anlaşılmaktadır.

دل بخواه أي مرد سالك تا بيابي نيك نام
نزد دانايان نباشد مردم دلخواه بد

(vr. 135b)
 

 “Ey zâhid! Eğer mahşer gününde Rahmân’ın rahmetini istiyorsan, dilencinin 
gönlünü okşa, merhametsiz olma.” anlamına gelen aşağıdaki Farsça beyitten de, şâirin 
merhametli bir kişiliğe sahip olduğu anlaşılmaktadır.

گدا را دلنوازي كن مشو بي رحم أي زاهد
اگر در روز محشر رحمت رحمان ميخواهي

(vr. 138a)
 

Şâir ahının etkileyici olduğuna inanmaktadır. Aşağıdaki beyitte hüsn-i ta’lîl 
sanatına başvurarak, ateş-feşân ejderin var oluşunu ahına bağlamaktadır. Onun iç 
dünyası öyle bir sırla kaplıdır ki, ifşa olduğu takdirde bu sırrın, cehennem ateşini 
söndürecek kadar muazzam bir sır olduğu ortaya çıkmaktadır. 

äaúın zencîr-i zerrîn ile evren çekdiler ãanma 
Benüm âhumdan oldı ejder-i âteş-feşân peydâ (vr. 49b)

Cehennem kendü óâline ıãınurdı muúarrar bil
Olaydı Øaèfiyâ sînemdeki râz-ı nihân peydâ (vr. 50a)

| 82 |



“Vehm ü ôandan óamdü li’llâh Øaèfiyâ dûr olmışam” (vr. 90a) diyen şâirin iç 
aleminde vehm ve zanna yer yoktur. O hakikat ehli olup, yakîn derecesinde sağlam 
bir inanca sahiptir. Bu husus, şâirin sağlam bir psikolojik yapıya sahip olduğunu 
göstermektedir. 

Şâir âhiret hayâtının gerçekliğine yakîn derecesinde inandığı için, ölüm onun için 
asla bir hüzün vesilesi değildir. 

Firúat-ı evlâd içün lâyıú degil dilden elem 
Perr ü bâl açdıysa bu ùûùî úafesden óükme àam
Eksik olmaz Gülşenî’den bülbül-i bâà-ı irem
Böyle úalmaz irişür luùf-ı Òudâ-yı õü’l-kerem

Bulınur elbette gül-zâr olıcaú murà-ı seóer (vr. 33a)

Ancak şâirin gönlü kırıktır (vr. 92a). O, dostlarından çok yakınmaktadır (vr. 113a). 
Aslında onun şikayetçi olduğu sıkıntı bir nevi sosyal adaletsizliktir. Bu hususu şâir 
aşağıdaki beyitte açık bir şekilde ifâde etmektedir. Kendisi sıkıntı içerisinde iken, 
alçak insanların izzet döşeğinde bulunmalarını kabullenmek şâire zor gelmektedir.

äadra geçüp her denî èizzet serîrinde ola
Øaèfi-i bî-dil ayaúda òâr u zâr olmaú ne güç (vr. 54a)

Şâir bu adaletsizliği kabullenememektedir. Zira gerçekten de kendini üstün 
özelliklerle muttasıf görmektedir. 

Pîr-i èaşúam Øaèfiyâ èâlem mürîdümdür tamâm 
Hey ne Mecnûndur benüm yanumda şimdi kûh-ken (vr. 92a)

Úalbe óuøûr u sîneye cân rûóa râóatüm
Sermâye-i sürûr u ãafâ èömr ü devletüm (vr. 87a)

Emânet bendedür èaşú-ı ilâhî ben emîn oldum
Kerâmetle anuñçün cümle eşyâdan güzîn oldum (vr. 87a)

Yine toplumsal bir hastalık olan, insanların sahip oldukları inanç ve fikirlerde 
mutaassıp olmalarına da şâir eleştirel yaklaşmaktadır. “Herkes kendi zannınca doğru 
yol bağlısıdır. Ne gariptir ki âlemde yolunu kaybetmiş tek bir kimse yoktur.” anlamına 
gelen aşağıdaki Farsça beyitte bu düşünce açıkça ifâde edilmiştir.

| 83 |



هر كسي در ظنّ خود پاينده راه مستقيم
طرفه كاراست اين كه در عالم يكي گمراه نيست

(vr. 132a)
 

Bazı beyitlerinden şâirin büyük sıkıntılar içerisine girdiği, dert ve belaya marûz 
kaldığı ve bu durumun ömrünün sonuna kadar devam ettiği anlaşılmaktadır. Şâir tatlı 
ömrünü künc-i mihnette acı içerisinde geçirdiğini ve dünyadan bir tat almadığını; 
kendisini “hem-nişîn-i mihnet ü endûh u derd” şeklinde vasıflandırarak, ezelden beri 
gözü yaşlı bir dertli olduğunu ifâde etmektedir.

İlâhi derd ü belâya niye ki àâyet yoú
İrişdi âòire èömrüm àama nihâyet yoú 

èAnâda úaldı dil-i nâ-tüvân meded bekler
Cenâb-ı şâhdan ol bî-kese èinâyet yoú (vr. 77a)

Geçürdüm acılıúla ùatlu èömrüm künc-i miónetde
Cihândan almadum dâd ol şeker güftârdurur neden (vr. 87a)

Ey hem-nişîn-i miónet ü endûh u derd olan 
Meydân-ı èaşú içinde melâmetle ferd olan (vr. 98a)

N’ola şeró eyleyüp derdüm revân itsem gözüm yaşın 
Ezelden Øaèfiyâ bir gözi yaşlu derd-nâküm ben (vr. 100b)

Şâir sıkıntılı durumunu birçok beyitte değişik tavsiflerle ifâde etmiştir: Za’fi-i bî-
çâre (vr. 12b, 22a, 23a, 27a, 27b, 29a, 40a, 50b, 51a, 60a, 63a, 82a, 82b, 82b, 88a, 
96a, 104b, 107b, 114b) Za’fi-i gam-gîn (vr. 4a), Za’fî-i gam-hâr (vr. 78b) Za’fi-i derd-
mend (vr. 82b) Za’fî-i zâr (vr. 54a, 75b), Za’fi-i dil-teng (vr. 80a), Za’fi-i dil-şûrîde 
(vr. 69a) Za’fi-i âşüfte (vr. 91a). 

Neticede, tüm bu sıkıntılardan sonra şâirin vardığı sonuç, ten kafesinin 
karanlığından canının usanması ve ölümü arzular bir hâle gelmesidir.

Uãandı cân ôulûmât-ı úafesden n’eyleyem yâ Rab
Çalınsa kûs-i riólet mülk-i tenden çıú sefer virse (vr. 110b)

Mutâd olduğu üzere, sıkıntısının sorumlusu olarak feleği gösteren şâir, yine de bu 
sıkıntısının faydalarının da olduğu yönündeki kanaatini dile getirmektedir. Nitekim 
mihnet, şâirin gizli hazineyi bulmasına ve vâkıf-ı esrâr olmasına sebep olmuştur. 

Ey felek Øaèfi-i dil-tengüñ idüp kârını zâr
Úomayup õerrece vüsèat başına dâr olduñ (vr. 80b)

| 84 |



Bize vüsèat yüzini görmege gûşe úomaduñ
Ey felek bâşumuza çâú bu úadar ùar olduñ (vr. 79b)

Râh-ı miónetde àubâr olalıdan Øaèfî sen
Genc-i maòfîyi bulup vâúıf-ı esrâr olduñ (vr. 79b)

Şâirin mutlu olduğu anlar da yok değildir. O, zaman zaman ruhunda hissettiği 
mutluluğu şiirine de yansıtmıştır. Aşağıdaki beyitte, artık yaşlanmış ve saçları ağarmış 
olan şâir, kendini genç hissedecek kadar mutlu olduğunu ifâde etmektedir. 

Meger bir gün ki bu zâl-ı zamâne
Aàarmış pîr iken döndi civâne (vr. 36b)

Aşağıdaki gazelde de sultânın ya da şeyhinin kendisini kabul etmesi dolayısı ile 
hissettiği mutluluğu dile getirmektedir. 

Baãup yüzüm üzre güzelüm dem-úadem itdün
Ayaúda úomaduñ beni luùf u kerem itdüñ

Tâc eyleyüben başuma gird-i rehüñ ey dost
Aúrânum arasında beni muóterem itdüñ
Dil muràı uçarken bu hevâ-yı heves içre
Şeh-bâz gözüñle anı ãayd-ı óarem itdüñ
Şimdengirü añlasa n’ola nâm u nişânum
Kim bendelerüñ içre beni de raúam itdüñ

Luùf eyleyüp ey şâh bu Øaèfî-i gedâyı
İnèâm-ı cemâlüñle bu gün muàtenem itdüñ (vr. 78a/1-5)

J. Ölümü
Za’fî’nin ölümü ile ilgili olarak bilgi veren yegane kişi Ali Emîrî’dir. Şâirimizi 

İbrâhîm-i Gülşenî’nin büyük oğlu Dervîş Muhammed ile karıştıran Ali Emîrî (Bkz. 
Ailesi bahsi) onun 950/1543 yılında öldüğünü ifâde etmektedir244. Emîrî’nin verdiği 
bu bilgi daha sonra birçok yazar tarafından aynen tekrarlanmıştır245. Ancak verilen 
bu tarih ne Dervîş Muhammed’in ne de Za’fî’nin ölüm tarihi olarak doğrudur. Zira 
Dervîş Muhammed’in İbrâhîm-i Gülşenî’nin 907/1501-1502’de Tebrîz’den göç 
etmeden önce orada ölmüş olması gerektiği izâh edilmişti (Bkz. Ailesi bahsi).

Za’fî’nin hayâtıyla ilgili verilerden de anlaşıldığına göre, bu tarih Za’fî’nin ölüm 
tarihi olarak da doğru değildir. Nitekim A. Tietze de Ali Emîrî’nin verdiği bu vefât 

244	 Emîrî, Esâmî, vr. 31/a-b. 
245	 Tuman, a.g.e., C. II, s. 569; TYDK, C. I, s. 113; “Za‘fî”, TDEA, C. VIII, s. 634.; Beysanoğlu, a.g.e., C. 

I, s. 84-86.; Tahir Üzgör, Türkçe Dîvân Dîbâceleri, Kültür Bak. Yay., Ankara 1990, s. 256; Osman F. 
Sertkaya, a.g.e., s. 13.

| 85 |



tarihinin, iki sebepten dolayı, tam bir itimâtla karşılanamayacağını ifâde etmiştir. 
Birincisi, Za’fî Dîvânı’nda yer alan ve hicrî 951 yılını gösteren bir tarih mısrasıdır. Bu 
da Za’fî’nin hicrî 950’de ölmüş olmasının imkansız olduğunu göstermektedir. İkincisi 
ise, Âgehî’nin tahmînen 962-965/1555-1558 yılları arasında yazmış olduğu bir 
kasideye, Za’fî’nin tahmis yazmış olmasıdır. Ali Emîrî tarafından vefat tarihi olarak 
gösterilen hicrî 950 senesi, Âgehî kasîdesinin telif tarihini, tahmînen kabul edilenden 
aşağı yukarı 15 sene evvelki bir zamana atmaktadır. Bu da Ali Emîrî’nin verdiği vefat 
tarihinin doğru olmadığını göstermektedir246. 

Dîvân’da Za’fî’nin yaşam serüveni ile ilgili en geç tarih Za’fî’nin II. Selîm’e 
kasîde (vr. 57b) 247 yazdığı tarihtir. Kasîdeyi ne zaman yazdığı bilinmese de, bu kasîde, 
Za’fî’nin II. Selîm’in tahta oturduğu 974/1566 yılında yaşadığını göstermektedir. 
Dolayısıyla Za’fî bu tarihte hayâttadır ve ölümü en erken bu tarihte olmalıdır. 

Öte taraftan Muhyî-i Gülşenî’nin, Kâşifî’nin Reşehât’ının çevirisi için 
yazdığı Zencîr-i Zeheb ismindeki giriş risâlesinde, Gülşenî hânkâhında yer alan 
“Molla Za’fî Fıskiyesi”nden söz ederek, Za’fî’nin ölüm tarihi ve yerini aydınlığa 
kavuşturacak önemli bir bilgi verdiği görülmektedir. Muhyî, Şeyh Abdullâh-ı A’mâ-
yı Semerkandî’nin mürîdlerinden Pîr Baba Hasan’ın hac dönüşü kendileriyle birlikte 
iki yıl kaldıktan sonra vefat ettiğini ve Gülşenî hânkâhında Molla Za’fî Fıskiyye’sine 
defnedildiğini ifâde ederken248 dolaylı olarak bu bilgiyi vermiştir. Za’fî’nin 
Gülşeniyye Âsitânesi’nde medfûn olduğu sonucunu Muhyî’nin kullandığı “Molla 
Za’fî Fıskiyyesi” ifâdesine borçlu olduğumuz için, öncelikle burada geçen fıskiyye 
tabiri üzerinde durmamız gerekmektedir. 

Fıskiyye tabirinin o dönemde hangi anlamda kullanıldığını Şemlelîzâde ve Evliya 
Çelebî’den öğreniyoruz. Buna göre, Gülşeniyye Âsitânesi’nin avlusunun dört bir 
yanında bulunan hücrelerin altında toprak kazılarak hane şeklinde oluşturulan dehlîze 
fıskiyye denmektedir249. Şemlelîzâde bu dehlizlerin fıskiyye diye isimlendirilmesini 
Araplara nisbet etmektedir250. 

Şemlelîzâde ve Evliya Çelebî’nin devamla âsitânedeki fıskiyyeler hakkında 
verdikleri bilgiler, Muhyî’nin verdiği bilgiyi tamamlayıcı ve Za’fî’nin oraya niçin 
defnedildiğini açıklayıcı bir mahiyet arz etmektedir. Şemlelîzâde, fıskiyyelerin 
çevrelediği âsitâne avlusunun bir tarafının İbrâhîm-i Gülşenî’nin evlâdı ve soyundan 
gelenlere, bir tarafının tarîkatçıya251 ve ihtiyarlara, bir tarafının nev-niyâzâna252 ve 

246	 Tietze, a.g.m., s. 129.
247	 Kasîdede II. Selîm’in isminin geçtiği beyit şudur:

Gel meded baòt-ı bed-eòterden şikâyet vaútidür
Øaèfiyâ Sulùân Selîm ibn-i Süleymân Òân çıúar 

248	 Mustafa Koç, a.g.m., s. 238. 
249	 Şemlelîzâde a.g.e., s. 534., Evliya Çelebî, Seyâhatnâme, C. X, s. 244.
250	 Şemlelîzâde, a.g.e., s. 534.
251	 Bir Mevlevî tabiri olan tarîkatçı, tarîkata yeni girenlere tarîkat usûl ve erkânını öğretmekle görevli 

bulunan dede anlamına gelmektedir. Bkz. Cebecioğlu, a.g.e., s. 628.
252	 Bir Mevlevî tabiri olan “nevniyâz”, tarîkata yeni giren dervîş anlamına gelmektedir. Bkz. Cebecioğlu, 

a.g.e., s. 479.

| 86 |



bir tarafının da ahibbâ ve asdıkâya tahsîs kılındığını söylemekte253, Evliya Çelebî de, 
fukarâ hücreleri olarak nitelendirdiği bu hücrelerin altındaki fıskiyyelere, öldükleri 
vakit sahiplerinin gömüldüklerini254 ve “cümle meşâyîh-i Gülşenî ve a’yân-ı Gülşenî 
vü Rûşenî’nin” buralarda medfûn olduğunu”255 ifâde etmektedir. İbrâhîm-i Gülşenî 
Tekkesi vakfiyyesinde de, tekkedeki hangi bölümün kimler için vakf edildiği 
açıklanırken, halvet odalarının orada şöhret bulan fukarâ için vakfedildiği ve kıble 
tarafında on iki, bahrî tarafında sekiz ve şarkî tarafında dört halvet odası olmak üzere 
toplam yirmi dört halvet odasının bulunduğu bilgisi verilmiştir256. 

Âsitâne avlusunun orta yerinde de, İbrâhîm-i Gülşenî ve aile efrâdından Ahmed-i 
Hayâlî, Ali Safvetî, Hasan b. Hayâlî’nin mezarlarının bulunduğu kubbe yer almakta 
olup257 Himmet Konur’un belirttiğine göre bu mezarların sandukaları günümüze 
kadar ulaşmıştır258.

Verilen bilgilerden anlaşılmaktadır ki, Gülşeniyye tarîkatının pîrinden hilâfet 
alan Za’fî, Kahire’de bulunduğu vakitlerde Gülşeniyye tarîkatının ilk ve merkez 
âsitânesinde kendisine mahsûs bir hücrede yaşamını geçirmiş ve öldüğünde de, bu 
hücrenin altındaki fıskiyyeye defnedilmiş, daha sonraki dönemlerde de bu fıskiyye 
“Molla Za’fî Fıskıyyesi” olarak yad edilmiştir. 

Muhyî’nin verdiği bilgiye tekrar dönecek olursak, Pîr Baba Hasan’ın vefatı 
esnasında, Za’fî’nin Kahire’deki Gülşenî hânkâhında kendi fıskiyyesinde medfûn bir 
vaziyette olduğu ve Pîr Baba Hasan’ın da onun yanına defnedildiği sonucu ortaya 
çıkmaktadır.

Bu dönemde, Kâhire’deki Gülşenîler arasında, ölen dervîşlerin âsitâneye 
defnedilmesi şeklinde bir uygulamanın olduğu da kaynakların verdikleri bilgilerden 
anlaşılmaktadır. Şemlelîzâde, hem hayâtta hem de memâtta kimsenin sıkıntı 
çekmesinin istenmemesini bu uygulamanın nedeni olarak göstermiştir259. Ömrünün 
sadece son iki yılını Gülşenî dergâhında geçiren Pîr Baba Hasan’ın Molla Za’fî 
Fıskiyyesi’ne gömülmüş olmasından da anlaşılmaktadır ki, tarîkatın başlangıç 
devresinde Kâhire’deki Gülşenî dergâhına, sadece kıdemli halife ya da dervîşler 
değil, son dönemlerinde oraya yerleşip orada vefat edenler de gömülmüşlerdir. 

Günümüzde ise, Himmet Konur’un gözlemlerine göre, 1995 yılı itibarıyla, 
avluyu çevreleyen hücrelerden girişin sağ tarafında yer alanlar yıkılmış olup mahalle 
sâkinlerinin çöplüğü vaziyetine bürünmüştür. Sol, kıble tarafında kalan hücreler ise 
kısmen iyi vaziyette olup, buralarda da aileler oturmaktadır260.

253	 Şemlelîzâde, a.g.e., s. 534.
254	 Evliya Çelebî, Seyâhatnâme, C. X, s. 244.
255	 Evliya Çelebî, a.g.e., C. X, s. 246.
256	 Ali Paşa Mübârek, el-Hıtatü’t-Tevfîkıyyetü’l-Cedîde, Bulak, 1305/1987, C. VI, s. 157.; Konur, a.g.e., 

s. 132.
257	 Şemlelîzâde, a.g.e., s. 534., Evliya Çelebî, a.g.e., C. X, s. 245.
258	 Konur, a.g.e., s. 130.
259	 Şemlelîzâde, a.g.e., s. 534.
260	 Konur, a.g.e., s. 131. Âsitânenin Himmet Konur tarafından çekilen resimleri için bkz. tezin sonundaki 

“Ekler” kısmı.

| 87 |



Za’fî’nin ölüm tarihi her ne kadar kaydedilmemişse de, Muhyî, içinde Molla Za’fî 
Fıskiyyesi’nden söz ettiği eserini, 977/1570’te yazmış olduğuna göre261, Za’fî’nin bu 
tarihten önce; yine Za’fî’nin II. Selîm’in tahta geçtiği yıl (974/1566) hayâtta olduğunu 
bildiğimiz için de, bu tarihten sonra ölmüş olması gerektiği otaya çıkar. Şu halde 
Za’fî’nin ölümü, 974-978/1566-1570 yılları arasına tekabül etmiş olmaktadır. 

Kaynaklarda, Latîfî Tezkiresi dışında, Za’fî’nin ölüm nedeni hakkında bir bilgi 
yer almaz. Şâiri afyon bağımlısı olarak takdîm eden Latîfî, onun ölümünü de afyon ile 
ilişkilendirmektedir. Latîfî’nin verdiği bilgiye göre Za’fî bir seferinde çektiği afyonun 
etkisiyle evinde uyuklayıp sayıklarken, iki şahıs afyonunu çalıp onu gözetlemeye 
koyulurlar. Afyon çekme vakti gelen Za’fî, afyonunu arayıp bulamayınca can havliyle 
ayağa kalkar ve inleyip feryâd etmeye başlar. O yalvardıkça afyonu çalanların her biri, 
kahkahalar içerisinde diğerinin afyonu vermesini engeller ve bedeni mutâd olduğu 
gıdasını alamayınca, rûhu bedeninden mufârakat eyler262.

Latîfî, burada Za’fî’nin esrârkeş olduğunu kanıtlamak için iki beyit de zikreder. 
Ancak bu beyitler, ne Za’fî divânında ne de incelediğimiz kadarıyla her hangi bir 
mecmuada yer almaktadır. Za’fî’nin ölümünün esrarkeşlik ile ilintilendirilmesi, her 
ne kadar onun şahsiyeti ve dîvânında ortaya koyduğu düşünceleri ile çelişiyorsa da, 
Latîfî’nin verdiği bu bilgiyi doğru kabul edecek olursak, bunu Kalenderîliğin Za’fî 
üzerindeki etkisi (Bkz. Kalenderîliği bahsi) ile izah etmek en mantıklı çözüm yolu 
olarak görünmektedir. 

974-978/1566-1570 yılları arasında ölen Za’fî, 1500’lü yıllarda doğduğuna göre, 
70 yaşlarına kadar yaşamış ve uzun bir ömür geçirmiştir. Dîvânından edindiğimiz 
bulgular da bunu destekler mahiyettedir. Gerek vr. 36b, 56a, 56b ve 57b’de yer 
alan beyitlerden, gerekse aşağıda alıntıladığımız beyitlerden bu husus açıkça 
anlaşılmaktadır. Za’fî’nin saçları ağarmış ve yaşlı bir vaziyette iken, aşağıdaki 
beyitleri yazdığı açıktır. 

İrişdi âòire èömrüm cefâya àâyet yoú
Civân iken beni ol nev-civân eyledi pîr (vr. 58a)

Gûyiyâ èaôm-i ramîme irdi èömr-i ser-medî
Tâze cân buldı úudûmüñle bu cism-i nâ-tüvân (vr. 100b)

Farúum üzre görinenler ãanmañuz mûy-ı sefîd
èAsker-i miónet úurubdur başum üstünde otaà (vr. 74b)

261	 Koç, a.g.m., s. 238. 
262	 Canım, a.g.e., s. 367.

| 88 |



II. ESERLERİ
Burada tanıtılacak olan eserlerin tamamı Za’fî isimli bir şaire nisbet edilen 

eserlerdir. Ancak bu eserlerin bir kısmının şairimiz olan Za’fî-i Gülşenî’ye ait olduğu 
husûsunda elimizde kesin karîneler olmasına rağmen, diğer bir kısım eser için ise, 
kesinlik arzeden bir karîneye sahip değiliz. Bu açıdan bu bahis, Za’fî-i Gülşenîye 
aidiyyeti kesin olanlar ve olmayanlar şeklinde ikili bir taksîm hâlinde işlenecektir. 
Ne var ki, Za’fî-i Gülşenî’ye aidiyyeti kesinlik arz etmeyen bu eserlerin başka bir 
Za’fî’ye263 aidiyyetinde de bir kesinlik mevzu bahis değildir. Zaten bu takdîrde bu 
eserlerin çalışmamıza dahil edilmesi söz konusu olamazdı. Aksine bu eserlerin bir 
şekilde Za’fî-i Gülşenî ile de bir ilgisi kurulabildiği içindir ki, burada kendilerine yer 
verilmiştir. 

Aşağıda her iki kısıma dâhil olan eserler, kendi içerisinde manzûm ve mensûr 
eserler şeklinde taksîm edilip işlenecektir. 

A. Za’fî-i Gülşenî’ye Aidiyyeti Kesin Olan 
Eserler

1. Manzûm Eserler

a) Türkçe Dîvân

Çalışmanın “Za’fî Dîvânı’nın Şekil ve Dil Açısından İncelenmesi” başlığını 
taşıyan üçüncü bölümünde, Za’fî’nin Türkçe Dîvânı üzerinde detaylıca durulduğu 
için burada ayrıca konu ele alınmayacaktır. 

b) Farsça Dîvânçe

Za’fî’nin Farsça şiirleri, Millet Ktp. Manzûm 254 numarada kayıtlı olan Türkçe 
dîvânının son kısmında, 124b-139a varakları arasında müstakil bir bölüm halinde yer 
almaktadır. Za’fî, ne bütün nazım şekilleriyle Farsça şiir yazmış, ne de eski alfabe 
harflerinin tümü ile Farsça gazel yazmıştır. Burada sırasıyla 3 tercî’-bend, 3 tahmîs, 
42 gazel, 2 târih olmak üzere toplam 50 şiir bulunmaktadır. Beyit sayısı yaklaşık dört 
yüzdür. Şiirler kendi içerisinde, tercî’-bendler, tahmîsler, gazeller ve târihler olmak 
üzere, klasik sıralamaya tâbi tutularak verilmiştir. Dîvânçede elif (ا) harfi ile sekiz; te, 
mîm ve nûn (ت, م, ن) harfleri ile altışar; dâl (د) harfi ile 5, râ, sîn lâm ve he (,ر , س, ل 
 harfleri ile birer gazel olmak üzere, eski (ح, و, ى)harfleri ile ikişer; hâ, vâv ve yâ (ه
alfabenin on iki harfi ile gazel yazılmıştır.

263	 Tesbît edebildiğimiz kadarıyla, Za’fî-i Gülşenî dışında bu mahlası ikinci bir Za’fî daha vardır. Ancak 
Ayıntaplı olarak tanıtılan bu Za’fî’nin her hangi bir eserinden söz edilmemektedir. Bkz. Arif Hikmet, 
a.g.e., vr. 42b.

| 89 |



Görüldüğü gibi Za’fî’nin Farsça şiirleri, bir dîvânçe olarak değerlendirilebilecek 
niteliktedir264. Dîvânçe,

يقول العبد حمدا خالصا في أحسن الأحوال
إلى من كان برّا حافظا للعبد في الأهوال265

beyti ile başlamakta, 

رسيد از مقدمش شادي بياران
از آن گفتند تاريخش خوش آمد266

beytiyle de son bulmaktadır. 

Ali Emîrî, Za’fî’nin Farsça şiirlerinin Türkçe şiirlerinden daha fazla olduğunu 
söylemişse de267, Za’fî’nin gerek Türkçe dîvânının, gerekse de Farsça dîvânçesinin 
içinde bulunduğu elimizdeki tek nüshada (Millet Ktp. Manzûm 254), Farsça şiirleri 
400 beyit civarında iken Türkçe şiirleri 3400 beyit civarında olup, Emîrî’nin söylediği 
gibi bir husus söz konusu değildir. Ayrıca şiir mecmualarında yaptığımız taramalarda 
da, Ali Emîrî’nin bu sözlerini doğrulayan bir durumla karşılaşmadık. Enteresan olan, 
Millet Ktp. emekli müdürü M. Serhan Tayşi’nin de ifâde ettiği gibi, Türkçe dîvân 
ve Farsça dîvânçenin birlikte bulundukları nüshanın, büyük bir olasılıkla Ali Emîrî 
tarafından istinsâh edilen bir nüsha olmasıdır. Kanaatimizce Ali Emîrî, bu bilgiyi, 
dîvânı istinsâh etmeden önce, tahkîkî bir bilgiye dayanmadan vermiştir. Haddizatında 
bu bilginin yer aldığı Esâmî-i Şu’arâ-i Âmid müsvedde olarak yazılmıştır. Ali Emîrî, 
daha sonra bu müsveddeyi Tezkire-i Şu’arâ-i Âmid ismi ile üç cilt halinde basmayı 
planlamış, ancak bu eserin sadece Ze (ز) maddesinin sonuna kadar gelen birinci cildini 
basmaya muvaffak olmuştur268. Muhtemelen Ali Emîrî, Tezkire-i Şu’arâ-i Âmid’in 
Dâd (ض) harfini kapsayan ikinci cildini basmaya muvaffak olsaydı, Esâmî’de vermiş 
olduğu bu bilgiyi düzeltme yoluna gidecekti.

Daha önceden ifâde edildiği gibi, Za’fî’nin gerek bu dîvânçesinden, gerek ona 
ait olduğunu düşündüğümüz Farsça Risâle-i Mecma’i’l-Makâsıd’ından ve gerekse 
Hurûfîliğe ilişkin olarak yazdığı risâlenin önsözü ile Türkçe dîvânının önsözünün bir 
kısmını Farsça olarak yazmasından Farsça’ya son derece hâkim olduğu anlaşılmaktadır. 

264	 Her harf ve türden şiir yazmamış olan Figânî’nin şiirlerinin Abdulkadir Karahan tarafından Dîvânçe 
olarak değerlendirilmiş olması bizim için emsal teşkil etmektedir. Bkz. Abdulkadir Karahan, Figânî ve 
Dîvânçesi, İÜEF Yay., İst.1966, s. III.

265	 Bu kul, skıntılı durumlarında kendisini koruyan ve kendisine iyilikte bulunan Allah’a, en güzel vakit-
lerinde, gönülden teşekkürlerini ifâde eder.

266	 Onun gelişi ile dostlar mutlu oldu. O yüzden bu gelişine tarih olarak خــوش آمــد “hoş âmed” (hoş 

geldi) dediler.
267	 Emîrî, Esâmî, vr. 31/a. 
268	 Tezkirenin birinci sayfasında üç ciltten oluştuğu yazılıdır (Bkz. Emîrî, Tezkire, s. 1)

| 90 |



Yine daha evvel ifâde edildiği gibi, bir şiir mecmuasında (Mil.Ktp. Yz. A. 4050, vr. 
63b vd.) Farsça tercî’-i bendlere ayrılan bir bölümde, Hâfız, Nesîmî ve Za’fî’den birer 
tercî’-i bendin iktibâs edilmiş olması, Za’fî’nin Farsça’sının beğenildiğini, hatta onun 
Hâfız ve Nesîmî ile aynı düzeyde görüldüğünü göstermektedir. 

Za’fî, Farsça şiirlerinde Hâfız’dan son derece etkilenmiştir. O, dîvânçede Hâfız’ın 
iki gazeline tahmîs yazmıştır. Tahmîslerden birisi Hâfız’ın

منمكه ديده بديدار دوست كردم باز
چه شكر گويمت أي پادشاه بنده نواز269 

matlalı gazeline, diğeri ise, 

اي پادشه خوبان داد از غم تنهاي
دل بي تو بجان آمد وقتست كه باز آي270 

matlalı gazeline yazılmıştır.

Za’fî’nin 

ميرسد آخر بغايت روز هجران غم مخور
دوستداري ميكند آن شاه خوبان غم مخور271

matlaı ile başlayan dîvânçenin yirmi birinci gazeli, Hâfız’ın aşağıda matla beytine 
yer verilen aynı vezin ve redifli (Gam mehur/gam yeme) gazeline bir nazîredir.

يوسف كمكشته باز ايد بكنعان غم مخور
كلبهء احزان شود روزي كلستان غم مخور272

Yine dîvânçenin ilk gazeli Hâfız dîvânının ilk gazeline273 nazîre olarak yazılmıştır. 
Za’fî’nin Farsça şiirlerine misâl teşkîl etmek üzere, onun bu gazelini aşağıda anlamı 
ile birlikte sunuyoruz:

269	 Bkz. Hâfız, Dîvân, s. 143. Beytin anlamı şudur: “Dostun yüzüne tekrar bakan, yüzünü yeniden gören 
benim. Ey kulunu okşayan pâdişâh! Bu yüzden sana ne şekilde teşekkür edeceğimi bilmiyorum.”

270	 Hâfız, a.g.e., s. 213. Beytin anlamı şudur: “Ey güzeller pâdişâhı! Yalnızlığın verdiği sıkıntı için bana 
bir çare bul. Gönlüm sensizlikten ölmek üzeredir. Artık dönme vaktin gelmiştir.”

271	 “Ayrılık günleri eninde sonunda biter, gam yeme. O güzeller şâhı sana dost olur, gam yeme.”
272	 Hâfız, a.g.e., s. 128-129. Beytin anlamı şudur: “Kaybolmuş olan Yusuf Kenan’a geri döner, gam yeme. 

Hüzün kulübesi bir gün gül bahçesine dönüşür, gam yeme.”
273	 Bkz. Hâfız, a.g.e., s. 6.

| 91 |



1  شوم آگه زأصل خويش خيزد جمله
مشكلها274 بيا أي پير معنى از كرم بگشا در دلها

2  كه گر يك دم كشم آهى بسوزد اهل
محفلها275

 چنان شد سينه پر آتش ز سوز و شوق
گفتارش

3 أبد نشنيده ام بوى وفا يك شمّه زين گلها276 چه باشد گر شوم فارغ زسير گلشن عالم
4 كه من ديوانه ام حاشا كنم افعال عاقلها277 مجويد از من بيدل قرار و صبر و آرامى

5 ألا ياايّها السّاقى أدر كاسا وناولها278  ز سرّ جام جم باشد كه ضعفى را شود
روشن

Hâfız’da ilk mısra olan “ela ya eyyuhe’s-sâkî…” ifâdesi, Za’fî’de son mısrada 
aynen iktibâs edilmiştir. 

2. Mensûr Eserler 

a) Hurûfîliğe İlişkin İsimsiz Bir Risâle

Risâle, Süleymaniye Ktp. Hacı Mahmut Ef. 3088/2’de 19b-34a varakları arasında, 
165 x 99 ve, 130 x 55 mm. ebadında, 15 satır ve ta’lîk hattı ile yazılmıştır. Risâlenin 
müellifinin Za’fî olduğu, gerek risâlenin mukaddimesinde, gerekse Osmanlıca olarak 
mecmuanın baş tarafında yer alan mecmuadaki risâlelerin isim listesinde açık bir 
şekilde belirtilmiş olmasına karşın, bu risâle kütüphane ve bilgisayar kayıtlarında 
Rumelili Za’îfî olarak bilinen Za’îfî Pîr Mehmed b. Evrenosoğlu adına kaydedilmiştir. 
Bununla beraber, Rumelili Za’îfî üzerinde yapılan çalışmalarda, eserleri işlenirken bu 
kayıttan söz edilmemiştir279.

Başı:

 فوائــد تحميــد نثــاران دركاه حضــرت احــد كــه از ســرادقات صفــات غيبيــه بــه واصطــهء اســما
.ء عينــي آدم خاكــي را بمقتضــاي “انّ اللــه خلــق آدم علــي صورتــه” آينــهء خــود كرداســت

Sonu:

 عــارف رمــوز صنايــع و واقــف كنــوز بدايــع اولــوب مــدار پــركار دائــرء گــردون اولا. تمــت
.الرســالت بعــون الملــك الوهــاب

274	 Ey mânâ âleminin pîri! Kereminden gel, gönüllerin kapısını aç da aslımdan haberdâr olayım ve böy-
lece bütün sorunlar ortadan kalksın.

275	 Sözlerinin yakışından ve şevkinden gönlüm o derece ateşle dolmuş ki, eğer tek bir sefer bir âh çeker-
sem mahfillerde bulunan insanlar o âhın ateşinden yanarlar.

276	 Âlem gülşenini seyretmekten mahrûm kalsam ne olur? Bu güllerden bir kere olsun vefâ kokusunu 
almamışım.

277	 Bir âşık olan benden kararlılık, sabır ve sükûnet beklemeyin. Zira ben bir divâneyim, akıllıların fiilleri 
bende ne arar?

278	 Za’fî’ye âşikâr olan Cem’in kadehinin sırrıdır. O halde ey sâki, kadehi dolaştır ve takdîm et.
279	 Akarsu, a.g.e., s. 27-31; Koçin, a.g.e., s. 56-70.

| 92 |



Risâlenin, Farsça ve Türkçe ile yazılmış olan önsözünü müteakip, giriş bölümünde 
kendisini “çâker-i İbn-i Gülşenî”280 olarak nitelendiren müellif, Gülşeniyye 
Âsitânesi’nde bir zamanlar hizmetkâr olduğunu ifâde etmiştir. Risâleyi telif sebebi 
olarak, Gülşeniyye Âsitânesi’nde erbâb-ı tasavvuf ve ashâb-ı telattuf arasında tevhîde 
dair meseleler hakkında mübâheseler cereyan ederken, yârândan bazılarının Âdem-i 
ma’nâ’nın teşrîfi ve zât ile sıfâtın tarîfi hususunda kendisinden bir risâle yazması 
için talepte bulunmalarını gösterir. Daha sonra cennetin sekiz kapısıyla uyumlu olsun 
diye, risâlesini bir mukaddime, bir makâle, beş füyûzât ve bir hâtimeden meydana 
getirdiğini anlatır.

Mukaddimede, Allah’ın tanınmak isteyince, Âdem’i halîfe olarak yaratmış 
olmasının hikmetleri, Allah’ın âlemi yaratmış olmasından maksadı ve nihayet mir’ât-ı 
tecellî-i Hakk’ın Âdem-i hâkî olduğu anlatılır. Bunun nedeni olarak da âlemin, 
mevâlîd-i selâseden; hayvan, nebât ve madenden oluştuğu, bunlardan isti’dâd-ı 
tecellî-i cemâl-ı Hak ve istihkâk-ı irfân-ı zât olanın hayvan olduğu, zira nebât ve 
madenin ne umûr-ı cüz’iyye, ne de umûr-ı külliyeyi idrâk edemediği, insan dışında 
kalan diğer hayvan türlerinde de irfânın söz konusu olmadığı, zira bunlarda, umûr-ı 
cüz’iyyeyi idrâk etmek mümkünse de, umûr-ı külliyeyi idrâk etmenin mümkün 
olmadığı üzerinde durulmuştur.

Makâle bölümünde, Allah’ın noktadan ibaret olan ve zât âlemine geldiğinde Elif 
olarak ifâde edilen ilim sıfatının, Ba’nın altında zuhûru, sonra tezevvüc yolu ile Tâ’da 
zuhuru, sonra çocukları olarak Sâ’da zuhuru ve nihâyet kelime-i Muhammediyye 
ve kelime-i Âdemiyye’nin tamamlanması ve noktanın hitâm bulması sonucu âlemin 
nizam ve intizâm bulması, Âdem’in ilkin yirmi sekiz harfle konuşması, bu yirmi sekiz 
harfin kelime-i Muhammediyye ile ifâde edilmesi, acem lisanlarındaki p, ç, j ve g 
harflerinin kelime-i Muhammediyye’ye ilâve edilmesi ile oluşan otuz iki harfin de 
kelime-i Âdemiyye’yi oluşturması üzerinde durulmuştur.

Birinci Feyiz’de, Zât-ı Mutlak’ın esmâ ve sıfât dairesine tenezzül etmesi ve 
Allah’ın Âdem’e öğrettiği esmâ-i külliyenin anlamları üzerinde durulmuş, daha sonra 
Allah’ın insana yüklediği emânet-i Rabbânî’nin ne olduğu ile ilgili olarak birçok 
görüş belirtildikten sonra, onun aslında aşk ve muhabbetten ibaret olduğu, bunun 
da otuz iki harfe tekabül eden kelime-i Âdemiyye ve yirmi sekiz harfe tekabül eden 
kelime-i Muhammediyye’den ibaret olduğu, yine Allah’ın Âdem’e ruh vermesi için 
kullanılan nefha-i ilâhî’nin de kelime-i Âdemiyye ve kelime-i Muhammediyye’den 
ibâret olduğu üzerinde durulmuştur.

İkinci Feyiz’de, yedi sayısının gerek Kurân’daki, gerekse insan yüzündeki 
tezâhürleri tafsîlâtlı bir şekilde anlatılarak, insan yüzüne Seb’ül-Mesânî, Ümmü’l-
Kur’ân ve Fâtihatü’l-Kitâb denmesinin hikmetleri, insan yüzündeki yedi hattın 
mahalleri ile on dört, bunun da hal ve mahal ile kelime-i Muhammediyye’ye tekâbül 
eden yirmi sekiz harfe tekâbül ettiği üzerinde durulmuştur.

280	 Süleymaniye Ktp. Hacı Mahmud Efendi, no.3088/2, vr.19a-b.

| 93 |



Üçüncü Feyiz’de, sekiz rakamının medlûlâtı izâh edilmiş, neticede bundan 
kelime-i Âdemiyye olan otuz iki rakamının ortaya çıktığı ve Hz. Ali’nin “Men ‘arefe 
nefseh fekad arefe rabbeh” sözü ile de bunun kastedildiği üzerinde durulmuştur.

Dördüncü Feyiz’de Kur’ân’ın muhkemât ve müteşâbihâtı, Hurûfî bir bakış açısı 
ile ele alınmış, muhkemâttan maksadın on yedi harf, müteşâbihâttan maksadın da on 
bir harf olduğu ifâde edilmiştir.

Beşinci Feyiz’de, Hz. Peygamberin ne keyfiyetle zübde-i evlâd-ı Âdem olduğu 
ve peder-i aslî olan Âdem’den esmâ-i küllîyi nasıl miras aldığı üzerinde durulmuştur.

Hâtime bölümünde, Kelime-i Muhammediyye’nin insan bedeninde anâsır-ı 
erbaa’ya taksîmi, anâsır-ı erbaa’dan her birinin zuhûru ve tasarrufunun kelime-i 
Muhammediyye’den yedi harfin hükmünde olduğu beyân edilmiştir. 

Za’fî’nin bu risâlesi, Gülşeniyye tarîkatının, başlangıç devresinde, Hurûfîlik gibi 
çizgi dışı fikirlere açık olduğunu göstermesi bakımından büyük önem arz etmektedir. 
Za’fî’nin Hurûfîliği ve mensûbu olduğu Gülşeniyye tarîkatının çizgi dışı fikirlere 
açık oluşu müstakil bir bahis halinde incelenecektir. Yine Azerbeycan ve İran’da 
doğan Hurûfîliğin, XV. yüzyıldan itibâren Farsça’yı bırakıp Türkçe ile eser vermeye 
başladığı281 göz önüne alındığında, Za’fî’nin bu risâlesinin Türkçe yazılmış Hurûfî 
literatürde de önemli bir yerinin olduğu anlaşılacaktır. Ne var ki, görebildiğimiz 
kadarıyla Za’fî’nin bu risâlesinden, ne Türk edebiyâtının klasik kaynaklarında, ne 
Hurûfîlik ile ilgili çalışmalarda, ne de Hurûfîliğin Bektâşîliğin aslî bir inancı olması 
hasebiyle282, Bektâşîlik ile ilgili çalışmalarda, şu ana kadar söz eden olmuştur.283 Bu 
açıdan Za’fî’nin bu risâlesi üzerinde çalışılmaya değer niteliktedir.

b) Tâc Hakkında Risâle-i Mahsûsa

Bu eserin varlığından bizi haberdar eden Müstakîmzâde’dir. Müstakîmzâde, 
Risâle-i Tâciyye isimli risâlesinde, şâirimize mahsûs bir tâc olan Za’fiyye Tâcı’ndan 
söz ederken, onun kendi tâcı hakkında bir Risâle-i Mahsûsa yazmış olduğunu 
söylemiş, ancak bu risâle hakkında daha fazla bilgi vermemiştir284. 

Müstakîmzâde’den sonra aynı konuda bir risâle yazan Yahyâ Âgâh Efendi de, 
Müstakîmzâde’den naklen bu risâleye işaret etmiştir285. Ancak Yahyâ Âgâh Efendî, 
burada Za’fî’nin adına yer vermeden ve İbrâhîm-i Gülşenî’yi çağrıştıracak şekilde 
risâleyi, “Gülşenî Mısrî”ye nisbet etmiştir. Oysa Müstakîmzâde’nin

281	 Abdülbaki Gölpınarlı, Hurûfîlik Metinleri Kataloğu, TTK, Ankara 1989, s. 25.
282	 Gölpınarlı, a.g.e., s. 29.
283	Geçmiş bahislerde geçen klasik kaynaklarda Za’fî’nin bu eserinden söz edilmemişti. Çağdaş eserlerde 

ise ne Za’fî’den ne de bu eserinden söz edilmiştir. Bkz. Gölpınarlı, a.g.e.; Sadettin Nüzhet Ergun, 
Bektaşî Şâirleri, İst. Devlet Mat. 1930; İsmail Özmen, Alevî-Bektaşî Şiirleri Antolojisi, (I-V) Saypa, 
Ankara 1995.

284	 Müstakîmzâde, Risâle-i Tâciyye, vr. 18a.
285	 Yahyâ Âgâh b. Sâlih el-İslâmbolî, Tarîkat Kıyafetleri, s. 88.

| 94 |



“…kendi mahlasına nisbet idüp Za’fa ile be-nâm kılmıştır ve tâcları hakkında 
Gülşenî mehûmun risâle-i mahsûsası vardır…”286 

şeklindeki ifâdesinden, “Gülşenî merhûm” ile Za’fî’yi kastettiği açıktır. 
Kaldı ki burada risâle, “Gülşenî Mısrî”ye de nisbet edilmemiştir. Kanaatimizce, 
Müstakîmzâde’nin Za’fîyye tâcı bahsinin ilk cümlesinde “Gülşenî Mısrî halîfelerinden 
Şeyh Ali Za’fî”287 şeklinde kurduğu cümle, Yahyâ Âgâh Efendî’nin risâleyi Gülşenî 
Mısrî’ye nisbet etmesini sağlamış olmalıdır.

Son olarak, yaptığımız bütün araştırmalara rağmen Za’fî’nin bu risâlesine 
ulaşamadığımızı belirtelim. Bu risâlenin gün yüzüne çıkarılmasıyla, tarîkat giyim ve 
kuşam tarihi literatürü ciddî bir kazanım sağlayacaktır.

B. Za’fî-i Gülşenî’ye Aidiyyeti  
Kesin Olmayan Eserler
Burada zikredilecek eserlerin Za’fî-i Gülşenî’ye aidiyyeti husûsunda elimizde 

kesin bir karîne bulunmamaktadır. Bunların Za’fî mahlasını taşıyan başka bir şahsa 
ait olması da mümkündür. Şu ana kadar tesbît ettiğimiz verilere göre Türk Edebiyâtı 
tarihinde Za’fî mahlasını taşıyan bir şâir daha mevcuttur. Ancak bu bilginin yer aldığı 
Arif Hikmet tezkiresinde, bu şâirin yazdığı şiirler, ya da eserler hakkında herhangi 
bir bilgi yer almamış, sadece onun Ayıntaplı ve müfessir olduğu ifâde edilmiştir288. 
Dolayısıyla burada zikredeceğimiz eserlerin bu Za’fî’ye ait olduğu husûsunda 
herhangi bir bilgiye sahip değiliz. Bu eserlerin, Ayıntaplı Za’fî’ye, Za’fî-i Gülşenî’ye 
ya da varsa başka bir Za’fî’ye ait olması muhtemeldir.

1. Mevlid

Za’fî mevlidinin bulabildiğimiz tek nüshası, Ankara Milli Ktp. Yz. A Koleksiyonu 
2249/2 numarada kayıtlı bir mecmuanın 14b-31a varakları arasında yer almakta olup, 
toplam varak sayısı 18’dir. Mecmua, bordo meşin bir cilt içerisinde olup, boyutu 
230×150-155×87 mm., yaprak adedi 9a-34a arası, satır adedi her sayfada 19 satır, 
yazısı rik’a, kağıdı ise çiçek fligranlıdır. Mecmuada müstensih ve istinsâh tarihine 
ilişkin herhangi bir bilgi bulunmamaktadır. Ancak kapakları üzerinde yer alan Sultân 
II. Mahmut’a ait tuğradan hareketle, bu mecmuanın II. Mahmut döneminde (1808-
1839) istinsâh edildiği anlaşılmaktadır. 

Aynı mecmuada, Mevlid’in akabinde, Za’fî’nin Hudâ Rabbim adıyla bilinen 
manzûmesi ile isimsiz bir hicviyyesi daha yer almaktadır ki aşağıda bunların üzerinde 
durulacaktır. 

286	 Müstakîmzâde, Risâle-i Tâciyye, vr. 18a.
287	 Müstakîmzâde, a.g.e., vr. 17b.
288	 Arif Hikmet, Tezkire, vr. 42b. Aynı husûs için bkz. Mehmed Nâil Tuman, Tuhfe-i Nâilî, C. II, s. 570; 

Haluk İpekten vd., Tezkirelere Göre Dîvân Edebiyâtı İsimler Sözlüğü, s. 540.

| 95 |



Mevlidin baş tarafında yer alan Âyete’l-Kürsî’den sonra, kırmızı mürekkeple 
yazılmış olan “Mevlidü’n-Nebî ‘Aleyhi’s-Selâm” başlığının altında “Kelâm-ı Hazret-i 
Za’fî ve’s-Selâm” ifâdesi kullanılarak mevlidin müellifi belirtilmiştir. Ancak bu 
Za’fî’nin Za’fî-i Gülşenî olduğunu ima edecek başka bir kayıt da bulunmamaktadır. 
Za’fî-i Gülşenî’nin şâir olmasından ve Mevlid’in başında yer alan “Hazret-i Za’fî” 
terkîbindeki “hazret” ifâdesinin, Za’fî-i Gülşenî’nin mutasavvıf yönüne işaret eden 
bir kayıt olma ihtimâlinden hareketle, bu mevlid, Za’fî-i Gülşenî’nin bir eseri olarak 
kabul edilebilir. Ancak gerek muhtevânın rindâne olmaması, gerekse mahlas beytinde 
şâirin adının geçmemiş olması, bu konuda ihtiyâtlı davranmamızı gerekli kılmaktadır.

Za’fî Mevlidi, sonda yer alan “dua”, “na’t-ı rasûlullâh” ve “medhü’n-nebî” 
fasılları dahil olmak üzere toplam on beş bölümden oluşmaktadır. Son iki bölüm hariç, 
her bölümün başında Kur’ân-ı Kerîm’den bir aşır ve her aşırın başında da, kırmızı 
mürekkeple yazılmış besmele ve sûre isimleri yer almakta olup, aşırdan sonraki 
kısımlar ise manzûmdur. Toplam beyit sayısı 607’dir.

	 Başı: سوره بقره بسم الله الرحمن الرحيم الله لا اله الا هو الحي القيوم

	 Sonu: يوللرينده اهل دللر جغرشوب دير روز شب خير مقدم اي حبيب

Gördüğümüz kadarıyla, daha önceden Za’fî Mevlidi’nden söz eden olmamıştır. 
Necla Pekolcay Türkçe Mevlid Metinleri isimli doktora çalışmasında sadece 
İstanbul kütüphanelerindeki mevlidleri incelediği için, doğal olarak bu mevlidden 
söz etmemiştir289. Ancak daha sonra Anadolu’daki mevlidler dâhil olmak üzere 
hazırladığı mevlid listesinde de Za’fî mevlidi yer almamıştır290. Hasan Aksoy da, 
Türkçe’de kaleme alınan 200 civarındaki mevlidden, yapılan araştırmalar sonucunda 
yetmişinin şâirinin tesbît edildiğini ifade etmiş ve mevlid şâirlerini yüzyıllara göre 
sıralamıştır291. Ne varki bu listede de Za’fî Mevlidi’nden söz edilmemiştir. Bu 
durumda, Za’fî Mevlidi’ni, şairi tesbît edilen yetmiş birinci mevlid olarak saymak 
mümkün görünmektedir.

2. Hudâ Rabbim Manzûmesi

Hudâ Rabbim adıyla bilinen manzûme, daha evvel müellifinin kimliği hususunda 
kimi tartışmaların yapılmış olduğu bir manzûmedir. Bu manzûmenin Za’fî’ye de 
nisbet edildiği tarafımızdan tesbît edilmiş bulunmakta ve böylece manzûmenin 
müellifinin kimliği hususunda daha evvel yapılmış olan tartışmalara yeni bir boyut 
kazandırılmış olmaktadır. 

Daha evvel manzûmenin kendilerine nisbet edildiği müellifler esas olarak 
Sun’ullâh-ı Gaybî (ö. 1676) ve İbrâhîm Hakkî-i Erzurûmî (1703-1780)’dir. Gerek 

289	 Necla Pekolcay, Türkçe Mevlid Metinleri, (İÜTE Doktora Tezi), İst.1950.
290	 Pekolcay, Mevlid, TDV Yay., Ankara 1993, s. 40-43.
291	 Hasan Aksoy, “Mevlid”, DİA, Ankara 2004, XXIX, 483.

| 96 |



Gaybî292, gerek İbrâhîm Hakkî293 adıyla manzûmenin ayrı ayrı basımları yapılmış, 
ayrıca manzûme İbrâhîm Hakkî’nin Ma’rifetnâme’sinde de neşredilmiştir.294 Bununla 
beraber, yakın bir zamanda, Muhammed Nûru’l-‘Arabî (1813-1887)’ye de nisbet 
edilen bir nüsha Bilal Kemikli tarafından tanıtılmıştır295. 

Cumhuriyet döneminde yapılan araştırmalarda, manzûmenin yukarıda adı geçen 
müelliflerden hangisine ait olduğu hususu üzerinde ana hatlarıyla farklı iki görüş 
belirmiştir:

1. Görebildiğimiz kadarıyla konu üzerinde ilk kez görüş belirten İsmail Hakkı 
Uzunçarşılı’dır. Uzunçarşılı, Kütahya Şehri isimli kitabında, Kütahya’da yaygın 
olarak bilinen bir menkıbeden hareketle bu kanıya varmıştır. Uzunçarşılı’nın naklettiği 
menkıbe şöyledir: 

“Akâid-i sûfiyyesinden dolayı Gaybî Sun’ullâh Efendi’ye Kütahya ulemâsı zındıklık 
etiketi yapıştırmışlar ve sözü halkın ağzına kadar düşürerek zavallıyı ta’n ve teşnîa 
başlatmışlar; bu halden müteessir olan Gaybî sûfiyye rumûzâtını anlamayanlara karşı 
akâid-i dîniyyeyi rahnedâr edecek bir fikirde olmadığını izah için Kütahya halkınca 
Hudâ Rabbim ismi verilen manzûmesini neşreylemiştir.”296

Uzunçarşılı, bazılarının bu manzûmeyi İbrâhîm Hakkî’ye nisbet ettiklerini de ifade 
ederek, Gaybî’nin İbrâhîm Hakkî’den çok daha evvel yaşadığından ve manzûmenin 
Kütahya halkınca anane olarak Gaybî’ye nisbet edildiğinden hareketle, manzûmenin 
İbrâhîm Hakkî’ye değil, Gaybî’ye ait olduğu şeklindeki kanaatini belirtir297.

2. İkinci görüş ise, Uzunçarşılı’nın görüşünün aksini savunan Abdülbaki 
Gölpınarlı’ya aittir. Gölpınarlı bu konuda şu mütalaalarda bulunur: 

“Bu şiir Marifetnâme sahibi İbrâhîm Hakkî’nin olup, mezkûr kitapta münderiçtir 
ve aslen 116 beyittir. Şu halde bu menkıbe Kütahya’da çok muahhar bir zamanda 
vücut bulmuştur. Maamafih Melâmîlikteki Şiilik temayüllerini bir halk rivayeti 
şeklinde ayrıca teyit etmekte olduğundan hiç de kıymetsiz değildir.”298

Yakın dönemde konuyu gündemlerine alan Kadir Güler ve Bilal Kemikli gibi 
araştırmacıların ise, Uzunçarşılı’nın görüşünü tercih ettikleri ve manzûmenin aslında 
Gaybî’ye ait olduğu üzerinde durdukları görülmektedir. Adı geçen araştırmacılar, 
manzûmenin Gaybî’ye nisbet edildiği kütüphanelerdeki nüshalar, Kütahya 
Sancağı’nda Gaybî ismiyle yayınlanan nüsha, Kütahya halkı arasında manzûmenin 
Gaybî’ye aidiyeti hakkında yaygın olarak anlatılan menkıbe ve en önemlisi Gaybî’nin 
İbrâhîm Hakkî’den önce yaşamış olmasından hareketle, bu manzûmenin İbrâhîm 

292	 Gaybî Sun’ullâh, Hudâ Rabbim, Kütahya Sancağı 1307. (Bilal Kemikli, “Huda Rabbim Manzûmesi 
Etrafında Tartışmalar”, Dost İlinden Gelen Ses, Kitabevi Yay. İst. 2004, s. 155’ten naklen).

293	 İbrâhîm Hakkî Erzurûmî, Hudâ Rabbim, Rıza Ef. Mat., yy. 1306; bir diğer baskısı. Matba’a-i Âmire, 1339.
294	 Erzurum Hasankaleli İbrâhîm Hakkî, Marifetnâme, (Haz. Turgut Ulusoy), İst. 1987, s. 68-72.
295	 Bilal Kemikli, a.g.m., s. 156.
296	 Uzunçarşılı, Kütahya Şehri, İst. 1932, s. 238.
297	 Uzunçarşılı, a.y.
298	 Abdülbaki Gölpınarlı, Melâmîlik ve Melâmîler, s. 217.

| 97 |



Hakkî’ye değil, Gaybî’ye ait olduğu kanaatini taşımaktadırlar299.

Kemikli, İbrâhîm Hakkî’nin Ma’rifetnâme’sinde yer alan manzûmeyi ise, Hakkî 
mahlası ile yazılmış olması ve Gaybî’ye ait olduğu düşünülen nüshalara kıyasla 
birçok ilave beyit ihtivâ etmesi dolayısıyla, Gaybî’nin manzûmesine bir nazîre olarak 
değerlendirmiştir300.

Manzûmenin Kemikli tarafından tanıtımı yapılan ve Muhammed Nûru’l-Arabî’ye 
nisbet edilen nüshasına gelince, Kemikli, aynı metnin yazma nüshaları arasında 
görülebilmesi doğal kimi farklılıklar dışında, bu nüshanın İbrâhîm Hakkî nüshası 
ile aynı olduğu ve nüshanın başında yer alan “Dîvân-ı Muhammed Nûru’l-Arabî” 
ibâresinin ise bir temellük kaydı olması gerektiği sonucuna varmıştır301.

Hudâ Rabbim manzûmesinin, daha evvel kimlere nisbet edildiği konusundaki 
tartışmaları böylece özetledikten sonra, şimdi Za’fî’ye nisbet edilen nüshalarından söz 
edebiliriz. Tesbît edebildiğimiz kadarıyla, Süleymaniye Kütüphanesi Hacı Mahmud 
Efendi bölümü, no. 1377; aynı kütüphane Yazma Bagışlar bölümü, no. 338 ve Milli 
Kütüphane Yz. A, no. 2539/2, 3094/4, 3162/3, 4211, 4714/14’te mevcut nüshalar 
Za’fî adına kayıtlıdır. Ayrıca yukarıda tanıtımını yaptığımız mevlidin bulunduğu Milli 
Ktp Yz. A 2249/3’te, Mevlid’den sonra manzûmenin bir nüshası daha yer almaktadır. 
Tüm bu nüshaların mahlas beyitlerinde de şairin adı geçmektedir.

Görüldüğü gibi Huda Rabbim manzûmesi, Sun’ullâh-ı Gaybî (ö. 1676), İbrâhîm 
Hakkî-i Erzurûmî (1703-1780) ve Muhammed Nûru’l-‘Arabî (1813-1887) dışında 
dördüncü bir kişi olarak Za’fî’ye de nisbet edilmiş bulunmaktadır. Bu manzûmenin bu 
şairlerden hangisine ait olduğu ve Za’fî’ye aitse bu Za’fî’nin kimliği ile ilgili olarak, 
manzûmenin varsa başka nüshalarının da tesbîti ve metin dahil olmak üzere eldeki 
tüm verilerin mukayese edilmesiyle, detaylı bir araştırmaya girişilmesi sonucu kesin 
bir kanaata varmak bizce daha uygun görünmektedir. Bu ise konu üzerinde müstakil 
bir çalışmayı gerektirir. Burada bizim yaptığımız en önemli husûs, manzûmenin 
Za’fî’ye nisbet edilen nüshalarını gün yüzüne çıkartmış olmamızdır.

3. Hicviyye Tarzında Yazılmış İsimsiz Bir 
Manzûme

Hicviyye tarzında yazılmış olan bu manzûme, yukarıda tanıtımını yaptığımız 
Mevlid ve Hudâ Rabbim manzûmesinin birer nüshalarının da içinde yer aldığı Milli 
Ktp Yz. A 2249/4 nolu mecmuada, 35a-37a varakları arasında yer alan başlıksız 
bir manzûmedir. Manzûmenin mahlas beytinde Za’fî mahlası geçmemekle beraber, 
manzûmenin başında, mecmuada daha önce yer alan Mevlid ve Huda Rabbim 
manzûmesinin müellifine işaret edilerek söylenen “Nazm-ı Dîgeri” ifâdesininin yer 

299	 Kadir Güler, Gaybî Sun’ullâh ve Hudâ Rabbim Risâlesi, Yedi İklim, C. X, S. 68, Kasım 1995**sayfa-
ya bak kemiklinin divanından*; Bilal Kemikli, Sun’ullâh-ı Gaybî Dîvânı, İnceleme-Metin, MEB Yay., 
İst. 2002, s. 46; Kemikli, a.g.m., s. 155.

300	 Kemikli, a.g.m., s. 160.
301	 Kemikli, a.g.m., s. 161. 

| 98 |



almış olmasından hareketle, bu manzûmenin de Za’fî’ye ait olduğu anlaşılmaktadır. 
Gerek mecmuadaki Huda Rabbim manzûmesinin, gerekse bunun hemen akabinde 
başında “Nazm-ı Dîgeri” ifâdesinin bulunduğu hicviyye tarzındaki bu manzûmenin 
Allah kâfiyesi ile yazılmış olması, her iki manzûmenin tek kalemden çıktığını gösteren 
diğer bir husustur. Ancak Hudâ Rabbim’de her beyitte kâfiye varken, bu manzûme 
birer beyit atlanarak kâfiyelenmiştir. 

Manzûmede yer alan ve Bağdat’ın fethinden söz edilen

Nice fetó olısar Baàdâd
İmâmlar eylemez imdâd

beytinden, manzûmenin Bağdat’ın feth edildiği sıralarda kaleme alındığı 
anlaşılmaktadır. Bağdat’ın Kânûnî döneminde fethedildiği (941/1534)302, ancak 
IV. Murat döneminin hemen başında (1034/1624) tekrar geri alındığı ve IV. Murat 
tarafından nihâî olarak fethedildiği (1048/1638)303 bilinmektedir. Şu halde manzûme 
bu iki dönemden birinde kaleme alınmış olmalıdır.

	 Bu durumda manzûmenin şairi olan Za’fî’nin kimliğini tesbît etmek, 
manzûmenin hangi dönemde yazıldığının tesbît edilmesi ile ortaya çıkacak bir 
husûstur. Za’fî-i Gülşenî Kânûnî döneminde yaşadığı ve o dönemde başka bir Za’fî 
bilinmediği için, şayet manzûme Kânûnî döneminde yazılmışsa, Za’fî-i Gülşenî’ye; 
IV Murat döneminde yazılmışsa, başka bir Za’fî’ye ait olduğu büyük bir ihtimâlle 
ortaya çıkar. Manzûmenin aşağıdaki beyitlerinde yer alan “Süleymân”ın Kânûnî 
Sultân Süleymân olması muhtemel ise de, bununla ilgili elimizde kesin bir karîne söz 
konusu değildir.

Nice nice Süleymânlar
Gelüp geçti şu dünyadan

Úanı ecdâd-ı aèôâmuñ
Kime úaldı bu mülkü’llâh

Manzûme, daha ziyâde sosyal eleştiri içerikli olup, kadı, sadrazam, yeniçeriler, 
asesbaşı (polis müdürü) ve subaşı gibi farklı müesseselerin başında yer alanlar, değişik 
açılardan eleştirilmiş; daha sonra dönemin padişahına birçok nasîhatlar yapılmış ve 
nihâyet tasavvufî yaşam tarzı övülmüştür. 

94 beyitten müteşekkil olan manzûme,
الا اي قوم اسلامبول

بلوك تحقيق اولون اكاه
beyti ile başlamakta, 

بتون دنيايه خدمتدر

302	 Osmanlı Ansiklopedisi, İz Yay., İst. 1996, C. II, s. 266.
303	 Osmanlı Ansiklopedisi, C. IV, s. 74.

| 99 |



مرادم حسبة لله
beyti ile de son bulmaktadır.

4. Risâle-i Mecma’i’l-Mekâsıd

 Bizzat görme imkanına kavuşamadığımız Farsça olarak yazılan Risâle-i 
Mecma’i’l-Mekâsıd’dan, Die Arabischen, Persischen und Türkischen Handschriften 
der Kaiserlich-Königlichen Hofbibliothek zü Wien’in kataloğunda söz edilmektedir304. 
Burada verilen bilgilere göre, risâle 1993/23 nolu mecmuanın183-189 varakları 
arasında yer almakta, Za’fî İbn Gülenci (?) (ابــن كلنجــى) de risâlenin müellifi olarak 
gösterilmektedir. 

Risâlenin kendisine nisbet edildiği Za’fî ibn Gülenci (?) (ــن كلنجــى  nin, Za’fî-i’(اب
Gülşenî olduğu husûsunda elimizde kesin bir kanıt olmamakla beraber, bu risâlenin 
giriş kısmının, Za’fî Dîvânı’nın giriş kısmı ile şekil ve muhtevâ açısından benzerlik 
göstermesi, risâlenin Za’fî-i Gülşenî’ye aidiyyeti ihtimâlini yükseltmektedir. Aşağıda, 
risâlenin ve Za’fî Dîvânı’nın giriş kısımlarına yer verildikten sonra, her iki giriş 
arasındaki benzerlikler maddeler halinde gösterilecektir.

Risâlenin girişi:
بسم الله الرحّمن الرحّيم

سر صفحه صحف قديم305
جامع فحواي كتاب مبين
سر سخن صفحه متين306

Za’fî Dîvânı’nın girişi:
بسم الله الرحّمن الرحّيم
جامع أسرار كلام قديم307 

باعث فتح درعلم لدن
نقش نگارندهء دير سخن308

سرسخن دفترديوان حق
منتخب معنئ ديوان حق309

1. Şekil bakımından her iki giriş, beyit esasına dayalı olarak kaleme alınmıştır. 
Beyitler her ikisinde de kendi aralarında kâfiyeli olup vezinleri “Fe’ilâtün fe’ilâtün 
fe’ilün” şeklindedir.

2. Her ikisi Farsça’dır.

2. Her ikisinde, ilk beytin ilk mısrası Besmele’dir.

304	 Die Arabischen, Persischen und Türkischen Handschriften der Kaiserlich-Königlichen Hofbibliothek 
zü Wien, Gustav Flügel, Wien, 1865, s. 495.

305	 Bismillâhirrahmânirrahîm sözü, kadîm sahîfelerin baş sözüdür.
306	 O, kitâb-ı mübînin mânâlarının bütünüdür. O, metîn sahîfelerdeki sözün başıdır.
307	 Bismillâhirrahmânirrahîm sözü, kelâm-ı kadîmin sırlarının bütünüdür.
308	 O, ilm-i ledün kapısının açılmasına sebeptir. O söz kilisesinin/mabedinin işlenmiş nakşıdır.
309	 O, Hak dîvânı defterinin baş sözü ve o dîvândaki manaların seçkisidir.

| 100 |



3. Her ikisinde, birinci beytin son kelimesi “kadîm” kelimesidir.

4. Risâlede ikinci, Dîvân’da üçüncü beyitte “ser-i sühan” ifâdesi yer almaktadır.

5. Muhtevâ açısından, her ikisinde Besmele’nin özellikleri ve sırları anlatılmaktadır. 
Örneğin, risâlede yer alan جامــع فحــواي كتــاب مبيــن ifâdesi ile Dîvân’da yer alan جامــع 
 ifâdesi, şeklî benzerliklerin yanında, mana açısından da müterâdif أســرار كلام قديــم
ifâdeler niteliğindedirler. Zira كتــاب مبيــن, كلام قديــم ile, فحــواي , أســرار ile müteradif 
ve mütekâbil olarak kullanılmış, جامــع ise her ikisinde aynen tekrar edilmiştir.

Görüldüğü gibi, Za’fî’ye nisbet edilen Risâle-i Mecma’i’l-Mekâsıd ile, Za’fî 
Dîvânı’nın baş kısımları arasında, her iki girişin tek kalemden çıktığını gösteren 
önemli benzerlikler bulunmaktadır.

Ayrıca risâlenin Farsça olması da, onun Za’fî’ye ait olduğunu nakzeden bir husus 
değildir. Zira, Za’fî, bir dîvânçeyi ve iki eserindeki mukaddimeleri Farsça yazan 
birisi olarak, bu dile son derece hâkimdir (Bkz. Farsça Dîvânçe bahsi). Risâlenin 
muhtevâsına baktığımızda da, ele alınan husûsların Za’fî’nin yabancısı olmadığı 
tasavvufî konular olduğu görülecektir.

Netice itibarıyla beyan ettiğimiz bu husûslardan hareketle, bu risâlenin müellifi 
olarak gösterilen Za’fî’nin, Za’fî-i Gülşenî olması kuvvetle muhtemeldir.

Risâle yedi bölümden oluşmakta olup, bölüm başlıkları şunlardır.

1. Ehadiyyetin lugavî ve ıstılâhî manasını beyan hakkındadır. (احديــت بيــان   در 
ــى ــوي و اصطلاح ــى لغ .Vr. 184 (معن

2. Vahdet beyanındadır. (در بيان وحدت) Vr. 184.

3. Vâhidiyyet beyanındadır. (در بيان واحديت) Vr. 185.

4. Rûh beyanındadır. (در بيان روح) Vr. 185.

5. Ma’rifet-i kalb beyanındadır. (در بيان معرفت قلب) Vr. 185.

6. Ma’rifet-i nefs beyanındadır. (در بيان معرفت نفس) Vr. 187.

7. İlm-i te’vîl beyanındadır. (در بيان علم تاويل) Vr. 188.

| 101 |



İKİNCİ BÖLÜM

ZA’FÎ-İ GÜLŞENÎ’NİN  
EDEBÎ ŞAHSİYETİ

Bu bahiste, Za’fî’nin Türk edebiyâtı tarihinde nerede durduğu, hangi akımı temsil 
ettiği, ya da hangi akımların tesirinde kaldığı; etkilendiği ve etkilediği şâirler ve son 

olarak kendi şiiri hakkındaki görüşleri işlenecektir. 

| 102 |



I. TASAVVUF VE DÎVÂN 
EDEBİYÂTLARINDAKİ YERİ
Anadolu’da Yunus Emre ile temeli atılan Tasavvuf/Tekke Edebiyâtı’nın, daha 

sonra Halk Tekke Edebiyâtı ve Dîvân Tekke Edebiyâtı şeklinde ikiye ayrıldığı kabul 
edilmektedir. Birincisi Hacı Bayram, Eşrefoğlu ve Kaygusuz Abdâl gibi halkın 
anlayacağı dille ve hece ölçüsüyle şiir yazanların meydana getirdiği edebiyât; ikincisi 
ise Mevlânâ, Âşık Paşa, Nesîmî, Ahmet Fakîh gibi münevverlerin diline uygun ve 
aruz ile şiir yazanların oluşturduğu edebiyâttır1. Za’fî de Dîvân Tekke Edebiyâtı 
kategorisine giren mutasavvıf dîvân şâirlerinden biridir.

Haluk İpekten, bu gruptaki şâirleri de iki kısımda mütâlaa eder: Birincisi Hallâc-ı 
Mansûr, Nesîmî, Ahmed-i Yesevî, Niyâzî-i Mısrî, İbrâhîm Hakkî meşrebinde, 
tasavvufî hayâtı bizzat yaşayan, halkı irşâd eden şâirlerdir. Bunlar önce mutasavvıf, 
sonra şâirdirler. İkinci gruptakiler ise Fuzûlî ve Nâilî gibi, tasavvufu sanat yönünden 
değerlendirenlerdir. Bunlar için şiir ve sanat ön safta yer alır. Tasavvuf bunun içinde 
eritilmiştir. Bunlar önce şâir, sonra mutasavvıftırlar2. Acaba mutasavvıf bir dîvân 
şâiri olan Za’fî’nin hangi yönü diğerini öncelemektedir. Bir başka ifâde ile Za’fî’de 
tasavvufî yön mü, yoksa sanatsal yön mü baskındır? Bu sorulara cevap verebilmek 
için, Za’fî’nin gerek tasavvuf edebiyâtı, gerek dîvân edebiyâtındaki yerini incelemek 
gerekir. 

A. Tasavvuf Edebiyâtındaki Yeri
Klasik dönem kaynaklarından Za’fî’nin şiirlerinin tasavvufî yönüne doğrudan işâret 

eden yegâne kaynak, Ahdî’nin Gülşen-i Şu’arâ’sıdır. Ahdî, Za’fî’nin şiirlerini tetebbu 
ettiğini ifâde ettikten sonra, onlarla ilgili olarak “Serâser eş’ârı tasavvuf ile müzeyyen 
ve cümle güftârı muvahhidâne ve mübeyyen vâki olmuştur.” değerlendirmesini 
yapar. Daha sonra da “Sâhib-i sülûka nâfidür.” diye nitelendirdiği bir gazelini iktibâs 
ederek3, şiirinin sülûk yoluna girmiş tasavvuf ehli için faydalı olduğunu ifâde eder. 
Za’fî Dîvânı’nın müstensihi olarak kabul ettiğimiz yakın dönem edebiyâtçılarından 
Ali Emîrî de, onun zamanının ileri gelen şâirlerinden olduğunu ve şiirlerini de baştan 
sona mutasavvıfâne bir eda ile yazdığını belirtir4.

Hakîkaten, Gülşeniyye tarîkatının bir şeyhi olan Za’fî’nin, şiirlerini tam anlamıyla 
tarîkatını irşâd için bir vâsıta olarak telakkî ettiği görülmektedir. Dîvân’da gerek 
Gülşeniyye tarîkatı, gerekse de bu tarîkatın pîrleri İbrâhîm-i Gülşenî ve Ahmed-i Hayâlî 
hakkında ne kadar zengin bir malzeme bulunduğu müstakil bahislerinde işlenmişti. Yine 
başta vahdet-i vücûd düşüncesi olmak üzere Za’fî’nin sahip olduğu tasavvufî düşünce 
de Dîvân’da önemli bir yer tutmuştur. Bu açıdan bakıldığında, Za’fî’nin şiirinin didaktik 

1	  Seyit Kemal Karaalioğlu, Resimli-Motifli Türk Edebiyatı Tarihi, İnkilap ve Aka Yay., İst. 1980, C. I, s. 392.
2	  Haluk İpekten, Fuzûlî Hayâtı, Sanatı, Eserleri, Akçağ, Ankara 1991, s. 26.; Mustafa İsen, Usûlî Hayâtı 

Sanatı ve Dîvânı, Atatürk Ünv. Fen-Edb.Yay., Erzurum 1988, XVII. 
3	  Solmaz a.g.e., s. 399-400.
4	  Emîrî, Esâmî, vr. 10/a-b; Beysanoğlu, a.g.e., C. I, s. 84-86.

| 103 |



bir karakter arz ettiği; onun, şiiri, düşüncelerini yaymak için bir vâsıta kabul eden 
mutasavvıf şâirlerden olduğu görülür. Terkîb-i bend, tercî’-i bend ve murabbaları başta 
olmak üzere, gazellerinde de bu husus yer yer müşahede edilebilir. Gerek tezkirelerde 
gerekse birçok şiir mecmuasında, Za’fî’nin iktibâs edilen şiirlerinin bu türden olması, 
onun didaktik yönünün ne derece önemsendiğine işaret eder. 

Bilindiği gibi kendisinden sonra gelen pek çok mutasavvıf şâiri etkileyen Yunus 
Emre (1320/1321) sade bir dil, ancak yüksek bir tefekkürle şiirler yazmıştır5. Yunus’un 
tesirleri Mevlevî tekkeleri dışındaki tüm tekke şâirlerinde görülür. Özellikle en alt 
tabakadaki halk kitlesine kadar inmek isteyen ve Babailik, Ahilik, Abdallık, Hurûfîlik, 
Kızılbaşlık, Kalenderîlik ve Hayderîlik akîdelerinden mürekkep bir itikâd karışımı 
olarak değerlendirilen Bektaşiliğe mensup şâirler, Yunus’un millî vezin ve sade bir 
eda ile yazılmış olan şiirlerinden çok etkilenmişler ve kendileri de bu tarzda, hatta 
Yunus’unkinden daha şûh, daha zarif bir tarzda şiirler yazmışlardır6. Ancak Muhyiddîn 
Arabî ve Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî gibi mutasavvıflardan mülhem Yunus’ta var 
olan yüksek tasavvuf felsefesi, Bektaşî şâirlerinde görülmez7. 

Za’fî de hece ile yazdığı dört şiirini, tekke edebiyâtı nazım türü olan ilâhî, ya da 
Gülşenîlerdeki adıyla tapuğ nazım türü ile yazmıştır. Za’fî’nin hece vezni ile yazdığı 
bu şiirlerinde, Yunus Emre’nin tesirinin olmadığını söylemek güçtür. Gerçekten de 
Za’fî’nin ve Yunus’un aşağıdaki dörtlükleri arasında ne kadar büyük bir benzerlik 
olduğu görülmektedir.

 Yunus Emre:
Aşkın aldı benden beni
Bana seni gerek seni

Ben yanarım dünü günü
Bana seni gerek seni8

Za’fî:
èAşú âteşi yaúdı teni 

Bulamaz oldum ben beni
Hep beklerem dün ü güni 

Meded hey Allâhum meded (vr. 55b)

 Ancak Za’fî’nin hece vezni ile yazdığı şiirleri, arûz vezni ile mukayese edildiğinde 
son derece azdır. Za’fî’nin Yunus’a benzeyen en önemli özelliği, ağır konuları sade 
bir dille anlatmasıdır. Za’fî’yi, Yunus’u takip etmede Bektaşî şâirlerinden ayıran 
husûs budur. Yunus’taki yüksek tasavvufî düşünce, Bektaşî şâirlerin aksine, Za’fî’de 
rahatlıkla görülür. Za’fî’nin birçok mecmua ve tezkirede de yer alan 

5	  Mustafa Tatcı, Yunus Emre Külliyâtı (Yunus Emre Dîvânı Tahlîl), MEB, İst. 2005, C. I, s. 93. Yunus’un 
etkilediği şâirlerden bazıları için bkz. a.g.e., s. 90 vd.

6	  Köprülü, İlk Mutasavvıflar, s. 316, 351.
7	  Köprülü, a.g.e., s. 324.
8	  Tatçı, Yunus Emre Dîvânı, Akçağ, Ankara 1998, s. 332.

| 104 |



Bu meôâhir kim vücûd-ı muùlaú iôhâr eyledi 
Kendüdür kim kendüsine èarø-ı dîdâr eyledi
äatdı óüsnin aldı èaşúın arada bir kimse yoú

Kendi aldı kendi ãatdı kendi bâzâr eyledi (vr. 114b/1-2)

beyitleriyle başlayan gazeli bunun güzel bir örneğidir.

Ancak Za’fî’nin edebiyât anlayışında, Yunus Emre’nin yanı sıra, Bektaşîlik, 
Melâmîlik, Kalenderîlik, Hurûfîlik gibi muhtelif tasavvufî zümrelerin tesiri de görülür. 
Aşağıda Za’fî’nin bu akımlarla alakası üzerinde tek tek durulacaktır. 

1. Melâmîlik Tesirleri 

Sözlükte yerme anlamına gelen melâmet, tasavvuf terminolojisinde kınayanın 
eleştirisinden korkmamak anlamına gelen bir kelimedir. Tasavvufta melâmet, dervîşin 
kendisini halkın gözünde kötü tanıtarak, herkesin beğenme ve saygısı yerine, hor 
görmesini isteyerek nefsini öldürmenin bir yoludur. Bu tarz bir anlayışı benimseyenlere 
Melâmî denir. Melâmîler bütün tasavvuf ekolleri arasında bulunabilmektedir. 
Hamdûn-ı Kassâr’ın ilk temsilcisi olduğu Melâmîlik, Hacı Bayram-ı Velî’nin kurduğu 
Bayramiyye’nin bir kolu olarak Anadolu’da, daha sonra özellikle XVI. yüzyılda 
Rumeli’de yayılmıştır9. Bu dönem, Gülşenîliğin de Rumeli’de yayıldığı dönem olması 
açısından dikkat çekmektedir.

Haddizatında Gölpınarlı’nın belirttiğine göre, Gülşenîler Melâmîliğe çok 
yakın durmuşlardır. Nitekim Melâmî kutbu Ahmed Sarbân (ö. 952)’ın bulunduğu 
Hayrabolu’da tam on dört Gülşenî tekkesinin bulunması bunun bir delilidir10. Üstelik 
Ahmed Sarbân’ın Za’fî ile aynı dönemde yaşadığını ve Hayrabolulu (Rumelili) 
olduğunu göz önüne aldığımızda, Za’fî’nin ondan etkilenmiş olabileceği derhal 
ortaya çıkar. Gerçekten de her iki şâirin Mevlânâ’nın “Şâh selâmün ‘aleyk” nakarâtlı 
düvâzdeh türündeki kasîdesini tanzîr etmeleri, başka da düvâzdehler yazmaları (Bkz. 
Alevî ve Bektaşiliği bahsi) ve Şi’a akîdelerini, üstelik aynı kültürel ortam içerisinde 
terennüm etmeleri, aralarındaki etkileşimin göstergeleridir. 

İşte Melâmîliğin Rûmeli’de yayıldığı zaman ve mekanı paylaşan Za’fî’nin, bu 
düşüncenin etki alanından kendisini kurtaramadığı görülmektedir. Nitekim Za’fî 
Dîvânı’nda Melâmî düşünceye açıkça rastlanabilmektedir. Şâir kendisini melâmet ehli 
olarak vasıflandırmış (89b, 116a) ve melâmet tarîkının kendisi için zarurî olduğunu 
(116b) ifâde etmiştir. Bir beyitte de Melâmî anlayışın önemine işaret ederek, selâmetin 
dünyayı mamûr etmekle değil, nâmûs ve ardan vazgeçip melâmeti tercih etmekle hâsıl 
olacağını (83b, 89b) ifâde etmiştir. 

Şâire göre Melâmîlerin bir özelliği de, ehl-i fenâ olmalarıdır (116a, 89b). Şâir 
Melâmî ve âşık-ı rüsvâ olduğunu birlikte zikrederek (69b, 78b), Melâmîliğin diğer 

9	  Bkz. Pala, Ansiklopedik Dîvân Şiiri Sözlüğü, s. 314; Cebecioğlu, a.g.e., s. 424; Geniş bilgi için bkz. 
Gölpınarlı, Melâmîlik ve Melâmîler. 

10	  Gölpınarlı, 100 Soruda Türkiye’de Mezhepler ve Tarîkatlar, Gerçek Yay., İst. 1969, s. 215-216.

| 105 |



bir özelliğine işâret etmiştir ki, o da Melâmîliğin aşksız olamayacağı husûsudur. 
Aşağıdaki beyitte de melâmete aşkın bir özelliği olarak yer vermiştir .

Ey hem-nişîn-i miónet ü endûh u derd olan 
Meydân-ı èaşú içinde melâmetle ferd olan (vr. 98a)

Şâir birçok beyitte de, kendisinin Melâmî olduğunu hatırlatarak, kaba sûfîyi (vr. 
83b) ve zâhidi (vr. 69b, 116a) eleştirmiştir. Aşağıda bu beyitlerden bir tanesi örnek 
olarak yer almaktadır.

Yüri èarø eyleme zâhid baña sen câme-i taúvâ
Benüm òâr-ı melâmetde úalubdur şimdi dâmânum (vr. 84a)

2. Kalenderîlik Tesirleri

Kalenderîlik Cemâleddîn Sâvî (ö. 630/1232) tarafından kurulan bir tarîkattır. Bu 
tarîkata mensup kişilere kalender denmektedir. Melâmetîlik ve Kalenderîlik arasında 
sıkı bir ilişki vardır. Kalenderîliğin bir sûfî zümre olarak ortaya çıkışı, Melâmetîlik 
akımının doktrin ve amelî açıdan farklılaşması sonucudur11. Bu hususiyetlerinden 
olacak ki, Za’fî de aşağıdaki beyitte her iki kavrama birlikte yer vererek kendisinin 
hem Melâmî hem de Kalenderî olduğunu ifâde etmiş, ayrıca her iki meşrepte ortak bir 
özellik olarak fenâyî olmayı göstermiştir. 

Biz bir melâmet ehli úalender fenâyiyüz
Luùf eyle zâhid añma selâmet ùarîúını (vr. 116a)

Kalenderîlerin en bâriz özelliği, zâhirî süsten vazgeçmek amacıyla saç, sakal, 
bıyık ve kaşları tıraş etmek anlamına gelen “çar-darb” (dört vuruş) denilen bir 
uygulamaya sahip olmalarıdır12. Rumeli’de mevcut bir zümre olan Kalenderîlerin bu 
özellikleri, Rumelili pek çok şâirin şiirine yansımıştır13. İşte Rumelili bir şâir olan 
Za’fî de aşağıdaki beyitlerinde, Kalenderîliğin bu esasından söz etmiş ve tüm kıllarını 
Kalenderce tıraş ettiğini ifâde etmiştir. Şâir bunu sevgili ve aşk ile irtibâtlandırmıştır.

Sevel’den ol ãanem-i tâze rûy u bed-òûyı
Úalenderâne terâş eyledüm úamu mûyı (vr. 115b)

İtdüm terâş úaşı Úalenderlik eyledüm
Meydân-ı èaşúa baãdum ayaú erlik eyledüm (vr. 85b)

11	  Ahmet Yaşar Ocak, Osmanlı İmparatorluğunda Marjinal Sûfîlik: Kalenderîler, s. 15; Pala, a.g.e., s. 267.
12	  Pakalın, a.g.e., C. II, s. 148; Ahmet Yaşar Ocak, a.g.e., s. 161-164.
13	  Bu hususla ilgili geniş bilgi için bkz. Çeltik, a.g.t., s. 345-355.

| 106 |



Şâire göre, Kalender, baştaki bütün kılları tıraş ettiği gibi, aynen o şekilde gönülden 
de mâsivâyı tıraş eder. Bu husûsu ifâde ettiği aşağıdaki beytinden, şâirin çar-darb 
esasını, şeklî olarak değil de, manevî bir anlam yükleyerek algıladığı da söylenebilir.

Mâ-sivâ naúşını idüp ãafóa-i dilden terâş 
Gel Úalender-meşreb ol başında èaúluñ var ise (vr. 107b)

Ayrıca şâir, düvâzdeh türündeki bir murabbaının (Mil.Ktp. Yz.A. 164l, vr. 
125/b) “Çâr-darb u dakk u lak abdâl u uryân olmuşuz” şeklindeki nakarâtında da 
Kalenderîlerin çâr-darb prensibini benimsediğini ifâde etmiştir. 

Burada şâir, çıplak olmak anlamına gelen “dakk u lak”14 ve “uryân” tabirleri ile 
de Kalenderîlerin diğer bir önemli husûsiyetine işaret etmiştir. O da, İslâm dünyasının 
hemen her yerinde, Kalenderîlerin melâmet felsefesinden hareketle, yarı çıplak bir 
kıyafetle dolaşmış olmalarıdır15. Aşağıdaki beyitte de şâir Kalenderîlerin bu özelliğini, 
tâc ve hırka giymediğini, baş açık ve yalın ayak dolaştığını söyleyerek dile getirmiştir. 

Ne óâcet baña tâc u òırúa çün ehl-i úabâyum ben 
Baş açıú yalın ayaú bende-i âl-i èabâyum ben (vr. 101b)

Şâir bu beyitte ayrıca “bende-i âl-i ‘abâ” olduğunu ifâde etmiştir ki, bu da 
Kalenderîlerdeki Ehl-i Beyt sevgisine işaret eder. Gerçekten de, XV. yüzyıldan 
itibaren Kalenderîler üzerinde, Hz. Ali kültü, Hz. Hüseyin ve Kerbela ile ilgili 
matem geleneği şeklinde görülen ciddi bir Şîî tesiri görülmüştür16. İşte şâir burada 
Kalenderîlerin bu özelliğini de terennüm etmiştir. Özellikle, şâirin Kalenderîlerin iki 
önemli özelliğini; “çar-darb” ve yarı çıplak bir kıyafetle gezinmelerini benimsediğini 
ifâde ettiği yukarıda zikrettiğimiz murabbaı, on iki imam övgüsü hakkında yazmış 
olması, Kalenderîlikteki Şîî tesirlerin Za’fî’de de aynen görüldüğünü göstermesi 
açısından önemlidir. Burada şâirin Kalenderîliği ve on iki imam sevgisini çok güzel 
bir şekilde sentezlediği görülmektedir.

Aşağıdaki beyitte de şâir, Kalender bir gedâ olduğunu söylemektedir ki bu da 
Kalenderîlerin tese’ül ya da cerr17 (dilenme) ile ifâde edilen diğer bir özelliğidir. 

Neme yetmez benüm sîm-i sirişkümle ruò-ı zerdüm 
Cihânı bir pula ãatmış Úalender bir gedâyum ben (vr. 101b)

Şâirin düvâzdeh türündeki murabbaın aşağıda yer alan bendinde “ehl-i tecrîd” 
olduğunu ifâde etmesi, Kalenderîliğin onun üzerindeki etkisini gösteren diğer 
bir husustur. Gerçekten de mücerred bir hayât sürmek Kalenderîlerin başta gelen 

14	  J.W.Redhouse, Turkish and English Lexicon (Tıpkıbasım), Çağrı, İst. 2001, s. 1636.
15	  Ocak, a.g.e., s. 159. 
16	  Ocak, a.g.e., s. 138-143. 
17	  Bu özellikle ilgili geniş bilgi için bkz. Ocak, a.g.e., s. 167-168.

| 107 |



erkanındandır18. Şâirin ehl-i tecrîd olduğuna, nakarâtında Kalenderîlerin esâslarını 
terennüm ettiği düvâzdehinde yer vermesi anlamlıdır.

Biz mevâlî-meşrebüz óubb-i èAlî’dür şânımuz
Laènet itmekdür Yezîd’e dînümüz erkânumuz

Ehl-i tecrîdüz tevellâ eylemek izèânumuz
Çâr-êarb u daúú u laú abdâl u èuryân olmuşuz

Kalenderîlerin diğer bir ilginç özelliği vardır ki o da vecde girebilmek için âyinlerde 
esrar kullanma geleneğidir. Rumeli’de çokça bulunan Kalenderî/Abdâl zümrelerinden 
etkilenen Rumelili şâirlerin, şiirlerinde esrara çokça yer verdikleri görülür19. Za’fî 
Dîvânı’nda şâirin esrar kullandığına ilişkin herhangi bir kayıt bulunmamakta ise de, 
Latîfî Tezkiresi’nde şâirin müptela derecesinde afyon kullandığına ilişkin detaylı bir 
bilgi bulunmaktadır20. 

Latîfî, afyonun bulunmadığı bir dönemde ölümlü bir hâl alan şâirin, terkîbi 
afyonunkiyle aynıdır diyerek çareyi berş kutusunu yemekte bulacak kadar afyon 
tiryakisi olduğunu, hokka hokka yediği zaferân renkli berşin rengine büründüğünü ve 
sarı ve zayıf vücudunun mumyaya dönüştüğünü ifâde etmektedir. Latîfî’ye göre şâir, 
beş dirhem miktarındaki afyonu şeker helvası gibi çiğner tatlı tatlı yerdi. Darb-ı mesel 
olacak bir tiryaki idi, ancak yine de o, tiryakilerin mühmel ve mülevvesi değil, rind ve 
pâklarındandı. Eğlenmek isteyenler, seyr ü temâşâ-yı acâyib için, ekâbir meclislerinde 
kendisine afyon yedirirlerdi. Berşin cevelân ve cevcevinde mezâyâ ve letâif söyler, 
şetâret ve letâfetler eyler idi. Ağzı şekerlendiği için, sinekler ağzının içine girer ve 
çıkarlardı. Kendisi de halet-i nez’a varmış gibi, gözlerini gâh kapar gâh açardı. Latîfî, 
Za’fî’ye nisbet ettiği aşağıdaki iki beytin hasb-ı hâline işaret ettiğini söylemektedir:

Ey cefâ-òû baña cevr eylemez iseñ ölürüm
Cevrüñ afyonına zîrâ úatı muètâd oldum

Leb müferraódur egerçi bize òâlüñ yaraşur
Biz o tiryâkilerüz ki güzelüm óub severüz

Daha evvel geçtiği üzere (Bkz. Ölümü), Latîfî, şâirin ölümünü de afyon ile 
ilişkilendirmiş ve mutâd olduğu gıdasını alamayınca, rûhunun bedeninden mufârakat 
eylediğini ifâde etmiştir21.

Bir kere şâirin dînî ve tasavvufî yönü (Bkz. Za’fî Dîvânı’nda Dîn ve Tasavvuf) 
ile Latîfî’nin bu söylediklerinin birbirleriyle hiç bağdaşmadığını söylemek gerekir. 
Burada bir çıkış yolu olarak, başka bir şâire ait olan afyonkeşlik bilgisinin yanlışlıkla 
Za’fî maddesinde işlenmiş olduğu tasavvur olunabilir. Kaldı ki, Latîfî’nin Za’fî’nin 

18	  Ocak, a.g.e., s. 168.
19	  Bkz. Çeltik, a.g.t., s. 357-371; Ocak, a.g.e., s. 175.
20	  Canım, a.g.e., s. 366-367. 
21	  Canım, a.g.e., s. 366-367.

| 108 |



esrârkeş olduğunu kanıtlamak için zikrettiği yukarıda geçen iki beyit, ne divânında ne 
de incelediğimiz kadarıyla her hangi bir mecmuada yer almaktadır. Ancak Latîfî’nin 
verdiği bu bilgileri doğru kabul edecek olursak, bunu Kalenderîliğin şâir üzerindeki 
şiddetli tesiri ile izah etmekten başka bir seçeneğimiz kalmayacaktır. 

Kalenderîlikle eş anlamlı olarak kullanılan abdâl tabiri22 de Dîvân’da kullanılmıştır. 
Abdâl, yalın ayak, başı açık bir şekilde gezgincilik yapan, kalenderîler gibi bıyık, 
saç ve kaşlarını tıraş eden, Şîîliğe ait kimi unsurlar taşıyan dervîş23 anlamında 
kullanılmaktadır. Nitekim şâir de on iki imam övgüsü hakkında yazdığı bir murabbaın 
(Mil.Ktp. Yz.A. 164l, vr. 125/b) yukarıda da yer verdiğimiz nakarâtında her iki 
kavramı birlikte kullanmıştır. Bu murabbaın birinci bendi şöyledir:

 Nuùú-ı Óaúdur nuùúumuz biz ãaóf-ı Úuréân olmuşuz
Kör olan münkirlere naããıla burhân olmuşuz
äûretâ gerçi gedâ maènîde ãulùân olmuşuz

Çâr-êarb u daúú u laú abdâl u èuryân olmuşuz

Aşağıdaki beyitlerde de abdâl kavramı, Kalender meşrep, başı açık ve serserî 
dolaşan, aşk ile kendinden geçmiş, âlemdeki her şeyden tevellâ ve teberrâ edip bir 
mürşide bağlanan dervîş anlamlarında kullanılmıştır.

Ne perîsin ki yüzüñ göreli ey mâh-liúâ
Ser-serî vâdi-i óayretde gezer abdâlüm (vr. 86a)

Ey perî yüzüñ görüp abdâluñ oldum cân ile 
Varduàınca vechi var artırsa dilde óayretüm (vr. 89b)

Òalú-ı èâlemden tevellâ vü teberrâ eyleyüp
Âsitân-ı Gülşenî’nüñ baş açıú abdâlıyuz (vr. 70b)

Úoyup bu òânúâh-ı àamda tenhâ hîç añmazsın 
Unutmaú gerçi kim lâyıú degil sulùânlar abdâlı (vr. 119b)

 
Abdâllar, Balkan ve Rumeli fetihlerine katılıp, daha sonra da oralara yerleştikleri24 

için, başta Usûlî ve Hayretî olmak üzere Rumeli şâirlerinin şiirlerinde25 çokça 
geçmektedirler. İşte Rumeli şâirlerinin tüm özelliklerini taşıyan Za’fî de zaten 
etkilerinde kaldığı Usûlî ve Hayretî gibi, şiirlerinde abdâllardan söz eden diğer bir 
şâir olmuştur.

22	  Geniş bilgi için bkz. Ocak, a.g.e., s. 81.
23	  Pala, a.g.e., s. 12.
24	  Ocak, a.g.e., s. 98, Çeltik, a.g.t., s. 333.
25	  Hayretî ve Usûlî’de abdâl kullanımı için bkz. Çeltik, a.g.t., s. 333-342.

| 109 |



3) Hurûfîlik Tesirleri

Horasan’ın Esterabâd şehrinde Fazlullâh-ı Naîmî-i Esterâbâdî (ö. 730/1330) 
tarafından kurulan Hurûfîlik, Batınî bir mezhep olup esası kelâm şeklinde tecellî 
eden Allah’ın harflerle ortaya çıktığı inancıdır. Hurûfîlikte harflerle ilgili nazariyeler 
sonsuz olup, 4, 7, 14, 28 ve 32 rakamları önemli bir yer tutar26. 

Za’fî, dîvânında geçen aşağıdaki beyitte Fazlullâh’ın ismini açıkça zikretmiştir. 
Burada şâir, özündeki tekmîl-i nefsi Gülşenî’nin himmetiyle Fazlullâh’ın fazlına 
bağlamıştır.

Tâ senüñ Øaèfî özüñ ùañ mı úılup tekmîl-i nefs
Gülşenî’nüñ himmetiyle faøl-ı Faølu’llâh’ı gör (vr. 63a)

	 Aşağıdaki beyitlerde de, şâir Hurûfî ıstılâhâtına uygun bir tarzda, Fazl-ı 
Hak diye isimlendirdiği Fazlullah’tan övgü ile söz etmiştir. Birinci beyitte ayrıca 
Fazlullâh’ın eseri Câvidân’ın ismi geçmektedir.

Faøl-ı Óaú’dan Øaèfiyâ bulduñ óayât-ı câvidân
èAynuña alma ãaúın sen münkirüñ inkârını (vr. 116a)

Mâye-i taúlîdden âyîneñi ãâf itmege
Faøl-ı Óaú’dan feyø uran envâr-ı nûrullâhdur (vr. 61a)

Şâir, dîvânında yer alan aşağıdaki beyitte de, Hurûfîlikte pîr-i sânî konumunda 
olan Nesîmî’den söz etmiştir. Burada şâirin kendisini Nesîmî’nin takipçisi olarak 
gördüğü ortadadır.

Tâze cân bulurdı úabrinde Nesîmî Øaèfiyâ
Ger meşâmına irişse işbu naõm-ı òoş nesîm (vr. 90b)

Bir beytinde (vr. 97b) nice aşıkların dâr-ı aşkta asıldıklarını, asılanların sadece 
Hallâc-ı Mansûr ve Nesîmî olmadıklarını söyleyen şâir, aşağıdaki beyitte de, onların 
boş bıraktıkları meydanı kendisinin doldurduğunu ifâde etmiştir. 

Gerçi Manãûr u Nesîmî geldiler meydân ara
Şimdilik meydân benümdür eylerem daèvâ-yı èaşú (vr. 76b)

Yukarıda geçtiği gibi, Za’fî’nin şeyhi İbrâhîm-i Gülşenî ve İbrâhîm-i Gülşenî’nin 
müridi Usûlî, Nesîmî’nin etkisinde kalmışlar ve onun şiirlerini tanzîr etmişlerdi. İşte 
Za’fî de muhtemelen bunlara uyarak Nesîmî’nin 
26	  Geniş bilgi için bkz. Gölpınarlı, Hurufilik Metinleri Kataloğu, T.K., Ankara 1989; Agah Sırrı Levend, 

Dîvân Edebiyâtı Kelimeler ve Remizler Mazmunlar ve Mefhumlar, s. 56-64; Pala, a.g.e., s. 226-227.

| 110 |



Ey ãaçuñ õât-ı ilâhî v’ey ruòuñ Allâh nûr
Rûzenüñ sırrı büyükdür èîduhâ cennât óûr27

matlalı gazelini tahmîs etmiştir28. 

Za’fî Dîvânı’nda, Hurûfîlerin harflere dayalı olan inanç sistemlerine uyan birçok 
beyit yer almaktadır. Aşağıdaki beyit bunlardan biridir.

Çâr-deh óarfüñ rumûzın añlayup esrârını
Aómed’e nâzil olan Ùâ-hâyı bildüm n’eydügin (vr. 102a)

Bu beyitte 14 harfin remiz ve esrarını, ayrıca Ahmed’e nazil olan Ta-hâ’yı, yani 
Kur’an’ı anladığını ifâde etmektedir. Hurûfîlikte 14 sayısı, Kur’an’daki sayısı 14 olan 
hurûf-ı mukattaa’ya işaret etmektedir. Ayrıca 14 önemli bir sayı olan 28’in yarısıdır. 
Onlara göre kudret-i ezeliyye kemâlini ve celâlini insan çehresinde göstermiştir. İnsan 
yüzünde bütün mevcûdâtın erkân-ı asliyyesinden olan 28 harfi bulmak mümkündür. 
Mesela dişler ilk aşamada 28’dir. Menâzil-i kamer de 28’dir. İnsanın yüzünde 4 kirpik, 
2 kaş, 1 de saç vardır ki bunlar ana hattıdır ki 7’dir. Sonradan hasıl olan 2 yanaktaki 
sakal, 2 burundaki kıl, 2 taraftaki bıyık, 1 de çenedeki sakal ki bu da baba hattıdır, 
7’dir. 7 + 7, 14 eder. Bunu hâl ve mahal itibari ile 2 ile çarpınca 28 olur29. Şâirin çar-
deh harfin esrâr ve remizlerinden maksadı, bu izahlar çerçevesinde olmalıdır.

Şâir aşağıdaki beyitlerde de dört, beş, altı, yedi ve dokuz rakamlarının işaret ettiği 
anlamları dile getirmiştir. 

Çâr èunãur heft deryâ nüh felek èarş-ı mübîn
Penc èâlemde olan bu şeş cihâtı söyleşem (vr. 89b)

Øaèfiyâ bu yedi çarò u yedi muãóaf yedi òaù
Yedi ùûr u yedi seyr ü ol yedi deryâ nedür (vr. 65b)

Şâirin Hurûfîlik anlayışına uygun bir tarzda ifâde ettiği diğer bir husus da, nokta 
meselesidir. Hurûfîlere göre kainatın sırrı Kur’an’da, Kur’an’ın sırrı Besmele’de, 
Besmele’nin sırrı Bâ (ب)’da, Bâ (ب)’nın sırrı ise altındaki noktadadır. Bu nokta 
ise Hz. Ali’dir. Nokta her şeyin ve bütün harflerin aslıdır. Zira çizgiyi, sıra noktalar 
oluşturur.30 Şâir, aşağıdaki beyitleri bu anlayışa uygun bir tarzda kaleme almıştır. 

Kân-ı óayâsuñ bu gün noúùa-i bâsuñ bu gün 
Şîr-i Òudâ’suñ bu gün şâh selâmun èaleyk (vr. 4b)

27	  Nesîmî’nin tahmîsi yapılan gazeli için bkz. Nesîmî, Dîvân, (Haz. Hüseyin Ayan), Akçağ Yay., Ankara 
1990, s. 100-101.

28	  Bkz. Mil. Yz. A, no. 1641, vr. 271a. Mil. Cönk 137, vr. 72.
29	  Agah Sırrı Levend, a.g.e., s. 56.
30	  Pala, a.g.e., s. 373.

| 111 |



Añladum bu úâlıb-ı âdem neden endâzedür
Noúùadan fehm eyledüm remz-i rumûzuñ varını (vr. 115b)

Gâh noúùa geh elif geh óarf u lafô u geh demüm 
Başdan ayaàa kelâmu’llâh-ı ism-i aèôamum (vr. 139b)

Dîvân şiirinde sevgilinin güzellik unsurları alfabedeki harflere benzetilegelmiştir 
ki, bu Hurûfî olsun olmasın bütün dîvân şâirleri tarafından uygulanan bir gelenek 
olmuştur. Za’fî de, zaten Hurûfîliğin unsurlarını açık bir şekilde kullanmaktan 
çekinmeyen bir şâir olarak, bu geleneğe uymuş ve dîvânında alfabedeki harflerin 
bir kısmını benzetmenin müşebbehün bih unsuru olarak kullanmıştır. Bu harflerin 
Dîvân’da nasıl kullanıldıkları, Dîvân’daki kullanılış sıklığı baz alınarak aşağıdaki sıra 
ile gösterilmiştir.

ELÎF (ا): Dîvân şiirinde elif harfi birçok anlamda kullanılmıştır. Za’fî Dîvânı’nda 
ise, üç yerde (vr. 109b, 110a, 118a), sevgilinin kendisiyle sîneye dâğlar çektiği ifâde 
edilmiş; iki yerde (vr. 59a, 82b), sevgilinin boyunun düzgünlüğü ona benzetilmiş; bir 
yerde de (vr. 15b), noktası olmadığı ve kendisinden sonraki harfe bitişmediği için 
vahdeti sembolize etmesi hasebiyle Allah ile birlikte kullanılmıştır. Aşağıda her üç 
kullanım için birer örnek verilmiştir:

Dâl ebrû lâm zülfüñle elif úaddüñ senüñ
Oldı bu Øaèfî-i bî-çârenüñ úatline dâl* (vr. 82b)

Øaèfiyâ dâà yaúup n’ola çekersem elifi 
Sînem üstine benüm naúş olınan âhı göre (vr. 110a)

Elif Allâh dinildi yâ âdem 
Elife çün òalîfe oldı bâ (vr. 15b)

DÂL (د): Dal harfi Dîvân’da, sevgiliden gelen sıkıntılar sonucunda, elif gibi 
dümdüz olan boyun iki büklüm oluşu (vr. 59a, 117a, 118b), zülfün dal gibi büklüm 
oluşu (vr. 121b) ve kaşın dal gibi kıvrımlı oluşu (vr. 82b) vesilesi ile zikredilmiştir.

Gûş urmadı efàânuma ol şûò-ı cefâ-kâr
Dâl oldı úadüm çeke çeke bâr-ı àamını (vr. 118b)

Dâl-ı zülfüñ ol elif-úad eyleyüp zencîr-i èadl
Lebleri Nûşirevânlıú resmini ad eyledi (vr. 121b)

Dâl ebrû lâm zülfüñle elif úaddüñ senüñ
Oldı bu Øaèfi-i bî-çârenüñ úatline dâl* (vr. 82b)

| 112 |



YÂ (ي): Ya harfi Dîvân’da kullanıldığı her üç yerde de, sevgilinin kaşının bu harf 
gibi eğri oluşu münasebeti ile zikredilmiştir (vr. 117a, 121b, 80a). 

Belâ vü derd-i èaşúı çekmeden úaddüm kemân oldı 
Göñül bir úaşı yâ’nuñ tîrine yaènî nişân oldı (vr. 121b)

LÂM (ل): Bir beyitte (vr. 82b), saç, kıvrımlı oluşu ile Lam harfine benzetilmiş; 
diğer bir beyitte de, lütuf kelimesinin ilk harfi olması hasebiyle kullanılmıştır (vr. 6b). 

Dâl ebrû lâm zülfüñle elif úaddüñ senüñ
Oldı bu Øaèfi-i bî-çârenüñ úatline dâl* (vr. 82b)

Lâm-ı luùfıyla cihân òalúı bulup sîn-i sürûr
Felek ü èunãur ider luùfına anuñ îmâ (vr. 6b)

SÎN (س): Dîvân’da biri hemen yukarıda geçen beyitte olmak üzere iki yerde 
kullanılmış ve burada sürûr, diğer beyitte ise saâdet kelimesinin ilk harfi olarak 
zikredilmiştir.

Diş biler sîn-i saèâdet ki öpe ayaàını 
èAyn-ı èizzetle olal’dan berü ol bî-hemtâ (vr. 6b)

RÂ (ر): Dîvân’da bir yerde kullanılmış ve kaş eğri olduğu için, bu harfe 
benzetilmiştir.

Derd içinde úaldı fikrüm râ úaşuñ fikriyle âh 
Úaddiñe irmek òayâli úâmetüm dâl eyledi (vr. 121a)

MÎM (م): Dîvân’da bir yerde kullanılmış ve sevgilinin ağzı, küçük oluşu ile bu 
harfe benzetilmiştir (vr. 59a). 

NÛN (ن): Dîvân’da bir yerde kullanılmış ve kaş eğri olduğu için bu harfe 
benzetilmiştir (vr. 59a). 

CÎM (ج): Dîvân’da bir yerde kullanılmış ve zülf kıvrımlı olması dolayısı ile 
bu harfe benzetilmiştir. Mîm, Nûn ve Cîm harfleri, aşağıdaki beyitte bir arada 
kullanılmışlardır.

Dâl eyleyen elif úadümi ãad belâ ile
Ol aàzı mîm ü úaşları nûn zülfi cîmdür (vr. 59a)

| 113 |



Yukarıda sayılan hususlar dışında, Süleymaniye Ktp. Hacı Mahmud Efendi 
koleksiyonu, 3088/2 numaralı mecmuada yer alan Za’fî’ye ait bir risâlede de, 
baştan başa Hurûfîlik inancı anlatılmıştır. Bu risâle, mecmuanın başında yer alan 
ve Osmanlıca olarak yazılmış olan içindekiler kısmında da, Hurûfîliğe ait bir risâle 
olarak tavsîf edilmiştir. Bu risâlenin muhtevâsı, eserler bahsinde ele alındığı için, 
burada tekrar üzerinde durulmayacaktır.

Bunlara ilaveten, Bosnalı Vahdetî (1135/1722)31 gibi Hurûfî bir şâirin Za’fî’nin 
iki gazeline tahmîsler (Bkz. Etkilendiği ve Etkilediği Şâirler bahsi) yazmış olması da, 
dikkat çekmektedir. Za’fî’de Hurûfîliğin tesirleri ile ilgili olarak tesbît ettiklerimiz, her 
iki şâir arasında ortak olan yönün Hurûfîlik olduğunu göstermesi açısından önem arz 
etmektedir. Kanaatimizce, Vahdetî’nin daha sonra yaşadığını göz önüne aldığımızda, 
ondaki Hurûfîlik akîdesinin kaynaklarından birini Za’fî’nin teşkil ettiğini söylemek 
kabildir. 

Diğer bir Hurûfî şâir olan Mukîmî32 için de benzer mülahazaları taşımak 
mümkündür. Zira Za’fî Dîvânı’nda yer alan bir gazelin (vr. 61a) baş tarafında “Bu 
gazeli şâir Mukîmî tahmîs etmiştir.”33 şeklinde bir not düşülmüştür. Ancak yaptığımız 
taramalarda, Mukîmî’nin her hangi bir tahmîsi ile karşılaşılmamıştır. Ne var ki Vahdetî 
gibi Hurûfî bir şâir olan Mukîmî’nin sözü edilen bu tahmîsinin, şimdilik kaydıyla 
ulaşamadığımız bir yerde bulunması imkân dâhilindedir.

Acaba bu verilerden hareketle Za’fî’nin Hurûfî bir şâir sayılması mümkün müdür? 
Fuat Köprülü ve Abdülbaki Gölpınarlı, eserlerinde esrâr-ı hurûfa ait îmâlara rastlanılan 
her şâiri Hurûfî saymanın çok yanlış olacağı34 hususu üzerinde durmaktadırlar. Agah 
Sırrı Levend de, bütün mutasavvıfların harf ve noktanın fazîletine kani olduklarını, 
hatta bununla kalmayarak Hurûfîliğe ait birçok remiz ve ıstılâhı benimseyerek 
eserlerinde kullandıklarını söyler35. 

Gölpınarlı, şiirlerinin kahir ekseriyeti sûfiyâne ve âşıkâne olan, eserlerinden 
Hurûfîlik kokusu bile duyulmayan kişilerin; örneğin Seyyid Nizâmeddîn’in sırf 

Yüzünde bist ü heşt harfi ilâhım
Acep nakşeylemiştir pâdişâhım

31	  Tuhfe-i Nâilî’de geçtiğine göre bu mahlası taşıyan üç şâir vardır. Birincisi, mevliden Üsküplü ve 
mevtınen Edirneli ve 1135/1722’de ölen Vahdetî; ikincisi İstanbullu bir Halvetî dervîşi olan Vahdetî; 
üçüncüsü de 1079/1668 tarihinde vefat eden İstanbullu Kadı Hüsâmzâde Ahmed Vahdetî Efendî’dir. 
(bkz. Tuhfe-i Nâili, C. II, s. 1156.) Bunlardan birincisi, Za’fî ile aynı coğrafyadan, ikincisi de aynı 
tarîkattandır. Kanaatimizce Za’fî’ye tahmîs yazan Vahdetî, birinci sırada zikredilen ve Bosnalı Vahdetî 
olarak bilinen Vahdetî olmalıdır. Bu Vahdetî’nin Za’fî ile aynı coğrafyayı paylaşması ve Za’fî gibi 
Hurûfîliğin etkisinde kalmış olması (Bkz.Köprülü, Türk Edebiyâtı Tarihi, s. 375; Gölpınarlı, Hurûfîlik, 
s. 120) bizi bu kanıya sürüklemektedir.

32	  XVI-XVII. yüzyılda yaşadığı tahmin edilen Mukîmî’nin hurûfîlik ile ilgili “Vahdetnâme” isimli ese-
rini Gölpınarlı tanıtmaktadır. (Bkz.Gölpınarlı, Hurûfîlik, s. 113-114)

33	  Za’fî, Dîvân, vr. 61a.
34	  Köprülü, İlk Mutasavvıflar, s. 328; Gölpnarlı, Melamiler, s. 102 vd.
35	  Agah Sırrı Levend, a.g.e., s. 62-63.

| 114 |



beytini söylemiş olmasından dolayı Hurûfî sayılamayacağını söylemektedir. 
Gölpınarlı, bu tür beyitleri “bu da olsun” kabilinden söylenmiş sözler olarak 
değerlendirmektedir36. Şu halde Za’fî’nin de, sırf harflerin esrârı ile ilgili beyitlerinden 
hareketle Hurûfî addedilmesi doğru olmaz. Zira onun da şiirlerinin kâhir ekseriyeti 
âşıkâne ve sûfiyânedir.

Za’fî’nin, bizzat Fazlullâh’ı ve muakkibi Nesîmî’yi övmesi, Fazlullâh’ın Câvidân-
nâme’sinden iktibâsta bulunması gibi hususlar da, tek başına onun Hurûfîliğine 
delalet etmeyebilir. Gölpınarlı’nın, benzer bir durumda olan Oğlanlar Şeyhi İbrâhîm 
Efendî’nin Hurûfî sayılıp sayılamayacağı hususunda, onun Hurûfî sayılamayacağı 
sonucuna varmış olması bizi bu kanaate sürüklemektedir. Gölpınarlı, Oğlanlar Şeyhi 
İbrâhîm Efendî’nin, Hurûfîliği biraz andıran iki beyit söylemiş olmasının yanı sıra, 
Fazllullâh’ın bir beytini okuyarak ondan istidlâlde bulunmasını, İbrâhîm Efendî’nin, 
ulemâ-yı rüsûm ve tarîkatların çoğunun aksine, Fazlullâh’ı düşman görmediği ve 
vahdet erenleri arasında gördüğü şeklinde yorumlamakta ve İbrâhîm Efendî’nin 
Hurûfî sayılamayacağını ifâde etmektedir37. Gölpınarlı, İbrahim Efendi’de görülen 
Hurûfîliğin bu izlerini, Hurûfîliğin Mevlevîlik ve Melâmîlik gibi bazı tarîkatlara hulûl 
etmiş olmasına ve bu tarîkatlara mensûp bazı kişilerin Hurûfîliğe mütemâyil olmasına 
bağlamaktadır.38.

Hurûfîliğin Za’fî’deki etkileri, eğer buraya kadar anlattığımızla sınırlı kalmış 
olsa idi, Gölpınarlı’nın İbrahim Efendi için vermiş olduğu hükmü biz de Za’fî için 
rahatlıkla verebilirdik. Ancak Za’fî’nin baştan sona Hurûfîlik inancını ele aldığı 
bir risâle te’lîf etmiş olması, Hurûfîliğin onda “etkilenme” ile sınırlı olmadığını 
göstermektedir. Yine Gölpınarlı tarafından kaleme alınan Hurûfîlik Metinleri 
Kataloğu’nda, Hurûfîlikle ilgili eser yazmış olan herkesin Hurûfî sayılması39 da, bizi 
bu kanaate götürmektedir. Şu halde Za’fî’deki Hurûfîlik temâyülünün biraz daha 
derinden geldiği anlaşılmaktadır. Za’fî’nin bu temâyülünde içinden çıktığı sosyal ve 
kültürel ortamın da etkisinin olduğu muhakkaktır.

Az evvel ifâde edilen, Hurûfîliğin Mevlevîlik ve Melâmîliği etkilemiş olduğu 
yargısının, aslında Gülşeniyye tarîkatı için de geçerli olduğu görülmektedir. Nitekim, 
Gülşeniyye tarîkatı müntesiplerinin, başlangıç devresinde, benzer düşüncelerden 
dolayı mülhidlik ve zındıklıkla suçlanmalarına yol açan kimi şerîat dışı fikirlere sahip 
olduklarını gösteren bazı rivayetler vardır. Mısır’da kadı olarak bulunan Şeyhülislâm 
Çivizâde Mehmed (ö. 996/1587), Nesîmî’nin etkisinde kaldığı ve şiirlerine nazîreler 
yazdığı40 bilinen İbrâhîm-i Gülşenî’nin Ma’nevî’sinde “Şerî’ata aykırı bir nokta 
yoktur” inancını güdenleri şiddetle kınayarak, İbrâhîm-i Gülşenî’nin zındık olduğunu, 
Gülşenî’nin ahvâlini iyice bildiği halde ona dervîş olanın dinsiz olacağını, kestiğinin 
yenemeyeceğini, onlarla evlenilemeyeceğini, imamlıklarının kabul edilmeyeceğini, 
onlarla kılınan namazın tekrar kılınması gerektiğini ve onun inançlarına sahip 

36	  Gölpınarlı, Melamiler, s. 102
37	  Gölpınarlı, Melâmîler, s.103.
38	  Gölpınarlı, Melâmîler, 103, 128.
39	  Gölpınarlı, Hurûfîlik Metinleri Kataloğu.
40	  İbrahim Olgun, “Nesîmî Üzerine Notlar”, Türk Dili Araştırmaları Yıllığı (Belleten),1971, s. 198.

| 115 |



olanların yakalandıktan sonra dahi tevbelerinin kabul edilmeyeceğini muhtevî iki tane 
fetva vermiştir41.

Bu türden suçlamalarla İbrâhîm-i Gülşenî, 930/1523 yılında Kanûnî Sultân 
Süleyman tarafından İstanbul’a davet edilmiş, netîcede hakkındaki iddiaların asılsız 
olduğu sonucuna varılarak Mısır’a dönmesine izin verilmiştir42. 

Aşık Çelebî, Yenice Vardarlı Usûlî’den söz ederken, “Şeyh İbrâhîmîlere isnâd 
olunan ilhâd tohumunu, Rum’da evvel ol ekmiştir ve Nesîmiyyât türrehâtından getirdiği 
nihâl-i nihâd-ı dalâli ol dikmiştir. Nice onup bitmeyecekler gelip ol tohumu ekmeğe 
başlamışlar ve nice ber-hordâr olmayacaklar ol nihâle budaklar aşılamışlardır. Hak 
Te’âlâ tohumlarını çürüte ve köklerini kuruta.”43 diyerek Çivizâde’ninki ile paralel 
bir görüş sergilemiştir. Nihâyet, sonraki yıllarda, Gülşeniyye tarîkatı şeyhlerinden 
Karamânî, şer’-i şerîfe aykırı bazı şathiyyât izhâr etmekle suçlanmış ve Şeyhü’l-İslâm 
Ebu’s-Su’ûd Efendî’nin fetvâsıyla, 950/1543’de İstanbul’da idam edilmiştir44. 

Burada konu, Gülşeniyye tarîkatının Hurûfîliği ya da ilhâdla suçlanması meselesi 
olmadığı için, yukarıda verilen bilgi ile iktifâ ediyoruz. Ancak bunlar, Hurûfî 
fikirlerine benzer fikirlerin Gülşenîlerde de görüldüğünü ve Gülşenîlerin niçin ilhâdla 
suçlandıklarını bir nebze de olsa ortaya koyan önemli hususlardır. Şu halde Za’fî’de 
de benzer fikirlerin olması normaldir. Kanaatimizce Za’fî’nin Geliboludaki tekkesinin 
dönemin Mısır Mollası tarafından harâb edilmesinin ve aynı kişinin Kâhire’de 
bulunan Gülşeniyye Âsitânesi’ni de harâb etmeyi taahhüd etmesinin45 nedeni bu 
ithâmlar olmalıdır. Bu atmosfer bir arada düşünüldüğünde mesele biraz daha vuzûha 
kavuşmaktadır.

Meseleye bir başka açıdan bakacak olursak, Za’fî’de görülen yoğun Hurûfî 
düşünceler, aslında Gülşeniyye tarîkatının başlangıç dönemi ile ilgili olarak 
yapılagelen tartışmalara da bir açıklık getirecek niteliktedir. Zira Za’fî bu tarîkatın ilk 
kuruluş dönemine şahit olan, Hurûfîlik ile ilgili tartışmaların tarîkatın ilk âsitânesinde 
yapıldığını haber veren ve İbrâhîm-i Gülşenî’nin halîfesi olma gibi önemli bir 
konumda olan bir şahıstır.

4) Alevîlik ve Bektaşîlik Tesirleri

Za’fî’nin Bektaşî gelenekle ortak birçok yönünün olduğu görülür. Bektaşî şâirler 
tarafından terennüm edilen manzûmelerde, Allah, Muhammed ve Ali üçlemesi, âl-i 
abâ, Fazlullâh’ın ulûhiyyeti, harflerin gizli mânâları, Hacı Bektaş-ı Velî, Pîr-i Abdâlân, 
Seyyid Gazi (Battal Gazi), Kızıl Deli Sultân, Balım Sultân gibi Bektaşî büyüklerinin 
menkıbelerine yer verilir46. Za’fî’nin, şiirlerinde Fazlullâh ve muakkibi Nesîmî’den 

41	  Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, s. 323.
42	  Vassâf, a.g.e, C. III, s. 155-157; Emîrî, Tezkire, s. 299.; Nihat Azamat, “İbrâhîm-i Gülşenî”, DİA İslâm 

Ansk., C. XXI, s. 301-304.
43	  Filiz Kılıç, a.g.t., C. II, s. 145-146.
44	  Ocak, Zındıklar ve Mülhidler, s. 321. Karamânî’nin idam tarihi ile ilgili farklı görüşler için bkz. a.y.
45	  Solmaz, a.g.e., s. 298. Geniş bilgi için bkz. “Doğumu ve Memleketi” bahsi.
46	  Köprülü, İlk Mutasavvıflar, s. 324.

| 116 |



övgü ile söz etmesi, Nesîmî’ye tahmîs yazması (Mil. Ktp. Yz. A. 1641 vr. 271ab), 
şiirlerinde Hurûfîliğin izlerinin görülmesi, Bektâşî şiirinin bir türü olan ve on iki 
imâmın övgüsü hakkında yazılan düvâzdeh türü ile Bektaşîlerin kendisini ulu kabul 
ettikleri Seyyid Gazi hakkında şiirler yazması, onun Bektaşî gelenek ile paylaştığı 
ortak özelliklerdir.

Za’fî’nin, günümüzde Eskişehir’in Seyitgazi ilçesinde türbesi bulunan Seyyid 
Battal Gazi hakkında yazdığı murabbaın bir bendi aşağıya alınmıştır. Burada, şâirin 
Seyyid Gazi’ye, soyu Hz. Ali’ye ulaşan birisi olarak değer atfettiği görülmektedir.

Bihterîn-i evliyâ vü muútedâ-yı aãfiyâ
Reh-nümâ-yı ùâlibân ibn-i èAliyy-i Murteøâ
Kevkeb-i necm-i hidâyet faòr-ı âl-i Muãùafâ

Pâdişâh-ı baór u ber Sulùân Seyyid áâzi’dür (vr. 22b)

Za’fî’nin Alevî ve Bektâşî gelenekle paylaştığı en önemli husus, on iki imam övgüsü 
hakkında yazılan ve düvâzdeh ismini taşıyan şiirler/nefesler47 yazmış olmasıdır. Za’fî 
Dîvânı’nda ikinci sırayı alan ve kasîde nazım şekliyle yazılmış olan şiir bunlardan 
biridir. Münâcattan hemen sonra on iki imamın övgüsünün yer alması, on iki imama 
duyulan sevginin şâir nezdindeki derecesini göstermesi açısından önemlidir. 

Şâir, bu kasîdesini, Abdülbaki Gölpınarlı’nın ifâdesine göre48 Mevlânâ’nın 
Dîvân-ı Kebîr’inde yer alan ve on iki imam övgüsünü mutazammın düvâzdeh türünde 
yazılmış olan 

شيرو ولي ّ خدا شاه سلام عليك
معدن جود و سخا شاه سلام عليك49 

matlalı meşhur kasîdesine nazîre olarak “Şâh selâmün ‘aleyk” nakarâtıyla yazmıştır. 
Mevlânâ’nın bu kasîdesine Tekirdağ/Hayrabolulu ikinci devre Melâmîlerinden Sârbân 
Ahmed (ö. 952/1545) tarafından da nazîre yazılmıştır50.

Za’fî’nin Dîvân’da yer alan bu düvâzdehi, bir şiir mecmuasında51 da yer almaktadır. 
Bu düvâzdeh dışında, şâirin, bir şiir mecmuasında52 murabba nazım şekli ile yazılmış 
yedi bendlik düvâzdeh türünde bir şiiri daha bulunmaktadır. Yine katalog kayıtlarından 
öğrendiğimize göre53, Almanya Göte Ktp. Şark Yazmaları bölümü, No.169, Vr. 59a’da 
da Za’fî’nin düvâzdeh türünde bir şiiri yer almaktadır. Buna ulaşma imkânını elde 
edemediğimiz için, bu düvâzdehin yukarıda sözünü ettiklerimizden ayrı üçüncü 

47	  Cebecioğlu, a.g.e., s. 177.
48	  Gölpınarlı, Melâmîler, s. 58.
49	  Ey Allah’ın aslanı ve dostu, ey cömertliğin kaynağı olan şâh! Sana selam olsun.
50	  Gölpınarlı, Melâmîler, s. 58.
51	  Mil.Yz. A, no. 4050, vr.57a.
52	  Mil.Yz. A, no. 164l, vr.125/b.
53	  Die Orientalischen Handschriften Der Herzoglichen bibliothek Zu Gotha., Sr.Hoheit Des Herzogs 

Ernst II.Von S. Coburg-Gotha-Wilhelm Pertsch-Zwei Teile, Liechtenstein, ty., s. 150.

| 117 |



bir düvâzdeh olup olmadığını bilemiyoruz. Her hâlükârda Za’fî’nin Alevî-Bektaşî 
geleneğe ait düvâzdeh türünü sıkça kullandığı anlaşılmaktadır. Bu düvâzdehlerin 
şiir mecmualarında yer almış olmaları da onların popülaritesini göstermesi açısından 
önemlidir.

Dîvân’da “Hüseyn” redifli gazelin (vr. 100a) de Hz. Hüseyin için yazıldığı, gazelin 
aşağıdaki beytinden anlaşılmaktadır.

èAşúuñ şehîdi olalı tîà-i firâú ile 
Lâyıú maúâmum olsa benüm Kerbelâ Óüseyn (vr. 100a)

Şâirin bu gazelin yanı sıra, Şîî, Alevî ve Bektâşîlerin inanç esaslarından birini 
teşkîl eden on iki imam hakkında birden fazla medhiye yazmış olması câlib-i dikkattir. 
Dahası bu şiirlerde Şîî akîdesini taşıdığını ifâde ettiği yerler de bulunmaktadır. Örneğin 
şâir, murabba tarzında yazdığı düvâzdehinin aşağıya alıntıladığımız bendinde, Şiîlerin 
kendileri için kullandıkları mevâlî tabirini kullanarak kendisini mevâlîden göstermiştir. 
Alevî ve Bektâşî şiirinin en karakteristik unsuru olan hubb-i Ali ve Yezîd’e lanetten 
sonra da ehl-i tevellâ’dan olduğunu ifâde ederek Şîîlere ait kavramları kullanmaya 
devam etmiştir. 

Biz mevâlî-meşrebüz óubb-i èAlî’dür şânımuz
Laènet itmekdür Yezîd’e dînümüz erkânumuz

Ehl-i tecrîdüz tevellâ eylemek izèânumuz
Çâr-êarb u daúú u laú abdâl u èuryân olmuşuz

	 Aşağıdaki bendin son mısrasında, Şîî inancı ile tamamen örtüşecek şekilde, 
Askerî’ye asker ve Mehdî’ye cân ile kul olduğunu ifâde etmiştir.

Biz muóibb-i òânedânuz bende-i âl-i Resûl
Eylerüz her birisinüñ emrini cândan úabûl

èAskerî’ye èasker hem Mehdî’ye cân ile úul
Çâr-êarb u daúú u laú abdâl u èuryân olmuşuz

Yukarıda geçen “bende-i âl-i Resûl”, ifâdesi, Dîvân’da yer alan aşağıdaki beyitte 
“bende-i âl-i ‘abâ” şeklinde geçmektedir.

Ne óâcet baña tâc u òırúa çün ehl-i úabâyum ben 
Baş açıú yalın ayaú bende-i âl-i èabâyum ben (vr. 101b)

Acaba, Ehl-i Beyt hakkında medhiye yazan, tevellâ’dan söz eden, ancak Hz. 
Ebûbekir, Hz. Ömer ve Hz. Osmân hakkında herhangi bir medhiyesi, ya da beyti 
bulunmayan, dahası açık bir şekilde mevâlî-meşreb olduğunu söyleyen ve on ikinci 

| 118 |



imam olan Mehdî’ye inandığını ifâde eden şâir, bu durumda Şiiî akîdesini kabul etmiş 
mi oluyor? 

Benzer bir durumda, yedi tane düvâzdeh imam medhiyesi yazmış olan ve buralarda 
Şiilerin Mehdî inancı ile Hz. Ali’nin Hz. Peygamberin vasisi olduğu inancını taşıdığı 
anlaşılan ve aynen Za’fî gibi mevâlî tabirini kullanan Melâmîlerden Ahmed Sârbân 
(ö. 952/1545) hakkında, Abdülbaki Gölpınarlı’nın vardığı yargının bizim için bir ölçü 
teşkil edeceğini düşünüyoruz. Gölpınarlı, Ahmed Sârbân’ın Şîî inançlarını benimsemiş 
olmasına rağmen, hulefâ-yı selâseye teberrâ etmemiş olması, aksine üç yerde hulefâ-
yı selâseden de söz etmiş olmasından hareketle, onun tam bir Şîî sayılamayacağı, 
“İmâmet husûsunda Şîa akîdesini benimsemiş, Şîîliğe meyyâl büyük bir sofî” olduğu 
sonucuna varmıştır54.

Za’fî’nin de aynen Ahmed Sârbân’da olduğu gibi tevellâ’da bulunmasına rağmen 
teberrâda bulunmadığını görüyoruz. Aksine, dîvânının dîbâcesinde, “Şerîat kubbesinin 
dört sütunu”, “dört seçkin yâr” gibi ifâdelerle dört halifeyi rahmetle anmış; aşağıdaki 
beyitte de “çâr yâr”a tevessül ederek dua etmiştir:

Yâ Rab be-óaúú-ı aèôam-ı esmâ-i câmièa
Yâ Rab be-óaúú-ı Aómed ü Maómûd u çâr-yâr (vr. 8b)

Ayrıca Hurûfîliğe ilişkin risâlesinin (Süleymaniye Ktp. Hacı Mahmud Efendi 
koleksiyonu, 3088 numaralı mecmua) Farsça mukaddimesinde, dört halîfeyi tek tek 
övmüştür. Şu halde Ahmed Sârbân’da olduğu gibi, Za’fî’nin de tam bir Şîî olduğu 
söylenemez. Benzer şekilde nasıl ki, Hurûfîlik ıstılâh ve remizlerini bazı yerlerde açık 
bir şekilde kullanmış olan şâirler için, Hurûfî bir şâir hükmünü vermek doğru değilse, 
bazı yerlerde Şîa’ya ait inanç esaslarını kullanan bir şâir için de Şîî bir şâir hükmünü 
vermek doğru olmaz. Yine nasıl ki Fazlullâh’ı öven bir şâir için, aslında Fazlullâh’ın 
da inanç dairesi içinde olduğunu kastettiği yorumu yapılabiliyorsa, Şîa inanç esaslarını 
terennüm eden bir şâir için de, onun aslında Şia’yı İslâm dairesi içerisinde gördüğü 
şeklinde bir yorum yapılabilmelidir. Burada şâirin şiirlerinin kahir ekseriyeti ve diğer 
eserlerindeki tavrı önem arz eder.

Kanaatimizce, şâir bu fikirleri Şîî olarak değil, Şîîlikten etkilenmiş meşrepler olan 
Melâmî ve Kalenderî bir neşve içerisinde dile getirmiştir. Yukarıda da ifâde edildiği 
gibi, şâirin memleketi olan Rumeli’de Melâmîlik ve Kalenderîliğin yaygın olması, 
şâirin bu meşreplerin düşüncelerinin etkisinde kalmasını sağlamıştır. Nitekim Şia 
inançlarını dile getirdiği murabbaın nakarât beytinde (Çâr-darb u dakk u lak abdâl u 
uryân olmuşuz) Kalenderîliğe ait unsurlar olan Çâr-darb, dakk u lak, abdâl ve uryân 
tabirlerini kullanmış olması, şâirin Kalenderîlikten etkilenerek, Şîîliğe ait unsurları 
kullandığını göstermektedir. Yani, şâirde, Kalenderîlik ve Hz. Ali ile on iki imâm 
sevgisi iç içedir. Kalenderce bir edâ ile söylediği aşağıdaki beyitte de, âl-i abâ sevgisi 
işlenmiştir.

54	  Gölpınarlı, Melâmîler, s. 60-65.

| 119 |



Ne óâcet baña tâc u òırúa çün ehl-i úabâyum ben 
Baş açıú yalın ayaú bende-i âl-i èabâyum ben (vr. 101b)

Aynı mülâhazalar Melâmîlik için de geçerlidir. Şâir, Melâmîlikteki Şîîlik 
temâyülünün etkisinde kalarak Şîîliğe ait unsurları kullanmış olmalıdır. Melâmîliğin 
Gülşenîliği etkilemiş olduğu, Za’fî Dîvânı’nda Melâmîlik ve Za’fî ile Melâmî kutbu 
Sarbân Ahmed arasındaki etkileşim yukarıda geçtiği için burada ayrıca üzerinde 
durulmayacaktır.

Gülşeniyye tarîkatının silsilesinin Hz. Ali’de son bulması55 da, şâirin Hz. Ali 
merkezli olan Şiîliğe meyletmesinin bir sebebi olarak tasavvur olunabilir. 

Ancak şâirin düvâzdeh türünü kullanmasında Rumeli’nin, özellikle de Yenice 
Vardarı’nın havasını solumuş olmasının etkisi olsa gerektir. Zira şâirin, müstakil 
bahsinde işleneceği üzere, kendilerinden çok etkilendiği ve vefatlarından sonra 
kendilerini rahmetle andığı Yenice Vardarlı Usûlî ve Hayretî (ö. 941/1534) de 
düvâzdeh türünde şiirler yazmışlardır.56 Özellikle, Hayretî’nin Ca’ferî-mezheb bir Şîî 
olduğu57 unutulmamalıdır.

Yine Hayretî sonraları Bektaşîliğe yönelmiş olduğu için en azından ilk döneminde 
olmak üzere, her iki şâirin (Hayretî ve Usûlî) aynı zamanda Gülşenîyye tarîkatından 
olmaları58 da, göstermektedir ki, Gülşeniyye tarîkatının başlangıç devresine 
Hurûfîliğin olduğu gibi, Alevî-Bektâşîliğin de tesirleri olmuştur. Dolayısı ile kendileri 
gibi Gülşenî olan Za’fî’nin de bu etkilenmeden payını almış olması normaldir. 

Sonuç olarak, Za’fî’nin Rumeli’de yaygın olarak bulunan Melâmî, Kalenderî, 
Abdâl, Hurûfî ve Alevî-Bektaşî zümrelerin etkisinde kaldığı açık bir şekilde 
anlaşılmaktadır. Bununla birlikte, şâir Gülşenîlik dairesinin dışına çıktığını asla 
düşünmez (Bkz. Tarîkatı ve Mürşidi bahisleri) Gülşenî dairede abdâl olduğunu ifâde 
ettiği aşağıdaki beyit bu hususta bize bir fikir vermektedir. Ayrıca bu beyitte tevellâ 
ve teberrânın Şîîlerdeki anlamlarından farklı olarak kullanıldıkları da görülmektedir.

Òalú-ı èâlemden tevellâ vü teberrâ eyleyüp
Âsitân-ı Gülşenî’nüñ baş açıú abdâlıyuz (vr. 70b)

B. Dîvân Edebiyâtındaki Yeri
Za’fî, kendi döneminde yazılmış tezkirelerin hemen hepsine girebilmiş bir 

şâirdir. Latîfî, Za’fî’nin şiir yeteneğini değerlendirirken “Tabî’at-ı nazmiyyesi bed 

55	  Silsile için bkz. Vicdânî, Tomâr, s. 17, 18, .48; Mehmed Şükrî a.g.e., vr. 20a; Muhammed Sâmi’, a.g.e., 
s. 15-16.

56	  Usûlî ve Hayretî’nin düvâzdehleri için bkz.Usûlî, Dîvân, s. XIII; Hayretî, Dîvân, s. 12. Hayretî, düvâz-
dehinden önce, Hz.Ali ve Hz.Hüseyin hakkında müstakil kasîdeler de yazmıştır. Bkz. Hayretî, a.g.e., s. 
7-12.

57	  Bu husus, Mehmed Çavuşoğlu ve Ali Tanyeri tarafından detaylıca anlatımaktadır. Bkz. Hayretî, 
Dîvân, s. XIII. Ayrıca bkz. Mustafa Kara, Balkanlarda Tasavvuf Edebiyâtı, s. 6.

58	  Hayretî, Dîvân, s. XIV.; İsen, Usûlî, s. XI.

| 120 |



(kötü) degüldi.”,59 Kınalızade Hasan Çelebî dîvânından iktibâs ettikleri üç beyitle 
ilgili olarak “Kem (eksik) ve lâik-i redd ü zem değildir.”60 ifâdesini, Beyânî ise “Bu 
ebyâtı bed ve sezâver-i red degildür”61 ifâdesini kullanmışlardır. Tezkiresinde sadece 
kendi döneminde yaşayan şâirlere yer veren62 Bağdatlı Ahdî (ö. 1002/1593) ise, 
“Zikr-i hayrın istimâ’ ettiğimiz fukarâ ve eş’âr-ı hûb-şi’ârın tetebbu ettiğimiz şu’arâ 
zümresindendir.” ifâdesini kullanmıştır63. Âşık Çelebî ise kendisine müstakil bir 
madde ayırmadığı Za’fî’nin şiiri hakkında değerlendirmede bulunmamakta, onun 
murabba husûsunda Yakînî’yi takîb ettiğini ve aralarında muşâ’araların geçtiğini ifâde 
etmektedir64.

Görüldüğü gibi, Za’fî, Sehî Bey’nin Heşt Behişt’i dışında kalan XVI. yüzyıl 
tezkirelerinin tamamına girebilmiş bir şâirdir. Za’fî’nin Sehî Bey’in tezkiresinde yer 
almayışı, tezkirenin yazıldığı 945/1538 yılında henüz şöhrete kavuşmayan bir şâir 
oluşuna bağlanabilir. Gerçekten de Za’fî’nin en azından Vardar Yenicesi şehrengîzi 
ile İştip şehrengîzlerini, 1540’tan sonra postnişîn olan Ahmed-i Hayâlî hakkındaki 
şiirlerini, Âgehî’nin denizcilik terimlerinin kullanıldığı kasîdesine yazdığı tahmîsini 
(Bkz. İlgili bahisler), Sehî Bey tezkiresinin telif tarihinden sonra yazdığı; dolayısıyla 
şöhretini bu dönemde kazandığı düşünülebilir. 

Za’fî’nin XVI. yüzyılda yazılan altı tezkireden beşine girebilmesi çok önemli 
bir veridir. Özellikle daha çok Bağdat ve çevresindeki şâirlere yer veren65 Bağdatlı 
Ahdî’nin, kendisinden çok uzak bir coğrafyada yaşayan Za’fî’nin nâmını işitmesi 
ve şiirlerini tetebbu’ etmesi ve diğerlerine nazaran daha çok bilgi vermesi dikkat 
çekicidir. Netice olarak Za’fî’nin kendi dönemindeki tezkirelerde yer alması onun 
kendi döneminde tanınan bir şâir olduğunu gösterir. Bu tezkirelerde şiir eleştirisi 
mâhiyetinde yer alan bilgilere gelince, tumturaklı ifâdelerle olmasa da, Za’fî’nin şiir 
kabiliyetinin beğenildiği görülmektedir.

Esrâr Dede’nin Tezkire-i Şu’arâ-i Mevleviyye’sini saymazsak, Za’fî kendi 
döneminden sonra yazılan tezkirelerde ise yer almamıştır. Nihâyet XX. yüzyıla 
gelince Gibb, Za’fî’den söz etmiş ve onu, Osmanlı şirinin ikinci döneminin ikinci 
sınıf lirik ve mistik şâirlerinden saymıştır66. Gibb bu dönemi, Osmanlı şiirinin zirvede 
olduğu 1450 ile 1600 yılları arasındaki yüz elli yıllık süre olarak tasavvur etmiştir67. 

Kanaatimizce Za’fî’nin XVI. yüzyıldan sonraki dönemlerde yazılan tezkirelerde 
yer almayışı, Za’fî’nin şiirine atfedilen değerle ilgili değildir. Bu, Za’fî Dîvânı’nın daha 
sonraki dönemlerde az istinsâh edilen bir dîvân olmasından kaynaklanmış olmalıdır. 
Elimizde Za’fî Dîvânı’nın tek nüshasının bulunması da bu husûsu göstermektedir. 

59	  Canım, a.g.e., s. 367.
60	  Kınalızâde a.g.e., C. II, s. 577.; Beyânî, a.g.e., s. 154.
61	  Beyânî, a.g.e., s. 154. 
62	  Mustafa İsen, “XVI.Yüzyıl Sonuna Kadar Osmanlılarda Biyografi Geleneği”, Ötelerden Bir Ses, s. 22.
63	  Solmaz, a.g.e., s. 399.
64	  Filiz Kılıç, Aşık Çelebî, Meşâ’irü’ş-Şu’arâ, İnceleme, Tenkitli Metin, (GÜSBE Doktora Tezi) Ankara 

1994, s. 343.
65	  İsen, a.g.m., s. 23.
66	  Gibb, a.g.e., C. GibbII, s. 537.
67	  Gibb, a.g.e., C. II, s. 306.

| 121 |



Ayrıca tezkirecilerin daha çok çağdaşları olan şâirlere yer verdiklerini de göz önünde 
bulundurmak gerekmektedir.

Za’fî’nin gerek kendi döneminde, gerekse daha sonraki yüzyıllarda, şiirleri 
tedavülde olan, elden ele dolaşan ve beğeni ile okunan bir şâir olduğunu, mecmualarda 
yer alan şiirlerinden anlıyoruz. Zira bir şâirin şiirinin şiir mecmualarında yer alması, 
o şâirin şöhretine ve şiirinin beğenildiğine delalet eder. Zira mecmualar şâirin 
okunurluğunun ve popülaritesinin göstergeleridir68. Çalışmalarımız sırasında yurt 
içi kütüphanelerinde içinde Za’fî’nin şiirlerine rastladığımız mecmua ve cönklerin 
bazıları şunlardır: Mil.Yz.A.Kol.799/1,1641, 1808, 2430, 2605, 3479, 3628, 3756, 
4050, 4213; Mil.Yz.B.Kol.193; Mil.Yz.Cönk 18, 51, 74, 137; Sül. Ktp. Tarlan Kol. 
59, 67; Sül. Ktp. Aşir Ef. Kol. 458; İBBK Osman Ergin Kol. 947/2; DTCF Ktp. 
Muzaffer Özak I Kol. 761 nolu mecmualar.

Za’fî’nin yurt içindeki kütüphanelerin yanı sıra, yurt dışındaki bir çok kütüphanede 
de, şiirlerinin bulunduğu mecmuaların varlığı ortaya çıkmıştır. Bunlar British 
Museum, Or. 329169 ve Add. 11,52570; Viyana Kraliyet Kütüphânesi Arapça, Farsça 
ve Türkçe Yazmalar Bölümü, 1993/1171; Almanya Göte Kütüphânesi Şark Yazmaları 
Bölümü, Poesie 16972; Universitats-und Landesbibliothek Bonn, So 20973; Berlin 
Kraliyet Kütüphânesi 33374 33475, 41/476; Gürcistan Bilimler Akademisi El Yazmaları 
Enstitüsü Türkçe Yazmalar Kısmı, L 11577 nolu mecmualardır. Bunları bizzat görme 
imkânına kavuşamadığımız için, bilgiler kütüphane kataloglarından elde edilmiştir.

Yaklaşık 3400 beyitten müteşekkil olan Za’fî Dîvânı’nın hacmi küçümsenmeyecek 
bir derecededir. Buna rağmen, şâir bir beytinde, ahvâlinin tamamını kaleme almadığını 
ifâde etmiştir:

Lâzım degil ki yazasan aóvâlüñi tamâm 
Øaèfî bilür belâñı senüñ ehl-i derd olan (vr. 98a)

Bir dîvân şâiri olarak Za’fî mürettep bir Dîvân’da olması gereken bütün nazım 
şekillerini başarı ile kullanmıştır. Dîvân’da yer almayan müstezâd nazım şekli ile 
yazdığı bir gazel de Mil.Ktp. Yz.A. C. 74.9 ve C. 51.19 nolu cönklerde yer almaktadır. 

68	  Bkz.Yaşar Aydemir, Metin Neşrinde Mecmuaların Rolü ve Karşılaşılan Problemler (Basılmamış Teb-
liğ metni), s. 2.

69	  Catalogue of The Turkish Manuscrıpts ın The British Museum, Charles Rıeu, Otto Zeller Verlag-Os-
nabrück 1978, s. 186.

70	  a.y., s. 210.
71	  Die Arabischen, Persischen und Türkischen Handschriften der Kaiserlich-Königlichen Hofbibliothek 

zü Wien, Gustav Flügel, Wien, 1865, s. 491.
72	  Die Orientalischen Handschriften Der Herzoglichen bibliothek Zu Gotha., Sr.Hoheit Des Herzogs 

Ernst II.Von S. Coburg-Gotha-Wilhelm Pertsch-Zwei Teile, Liechtenstein, ty., s. 150.
73	  İslâm ische Handschriften Teil 1 Nordrhein-Westfalen, Manfred Götz, Stuttgart 1999, s. 353.
74	  Verzeichniss Der Turkischen Handschriften Der Koniglichen bibliothek Berlin, C. III, s. 333.
75	  a.g.e., C. III, s. 337.
76	  a.g.e., C. I, s. 81.
77	  Gürcistan Bilimler Akademisi El Yazmaları Enst. Türkçe Yazmalar Kataloğu, Ts. Abuladze, M. İluri-

dze, Tbilisi 2004, s. 128.

| 122 |



Za’fî, Dîvân’ında yazdığı 394 gazelle, bu sahada üstün bir konumda olduğunu 
göstermiştir. O bu gazellerinde, dîn dışı diye tanımlanan dîvân şiirinde kullanılan 
mazmunların çoğunu kullanmış, garâmî-lâdînî ve lirik birçok gazel kaleme almıştır. 
Za’fî, gazellerinde dîvân şiirinin sanatlı dilini kullanmaktan da geri kalmamıştır. 
Nitekim şâir, aşağıdaki beytinde belâgata uyarak şiir yazmanın önemine dikkat 
çekmiştir.

Şièr-i belîà ile ùutayam dirsen èâlemi
Øaèfî rièâyet eyle belâàat ùarîúını (vr. 116b)

Şâirin şiirde sanatın gerekliliği hususundaki düşünceleri için “Kendi Şiiri ve 
Şâirliği Hakkındaki Değerlendirmeleri” bahsine bakılmalıdır. 

“Etkilendiği ve Etkilediği Şâirler” bahsinde de detaylıca işleneceği gibi, Za’fî 
kendisinden önceki birçok dîvân şâirini tetkîk eden ve onlardan da etkilenerek şiirler 
yazan bir dîvân şâiridir.

Za’fî’nin diğer bir önemli özelliği Farsça’ya son derece hâkim olmasıdır. Onun 
Farsça dîvânçesi, ona ait olduğunu düşündüğümüz Farsça Risâle-i Mecma’il-
Mekâsıd’ı, Hurûfîliğe ilişkin olarak yazdığı risâlesinin önsözünün tamamını, Türkçe 
dîvânının önsözünün ise bir kısmını Farsça olarak yazması, bu hususu açıkça ortaya 
koymaktadır. Za’fî’nin Farsça’sı akıcı olup, onda herhangi bir zorlamaya yer yoktur. 
Bir şiir mecmuasında (Mil.Ktp. Yz.A. 4050, vr. 63b vd.) Farsça tercî’-i bendlere ayrılan 
bir bölümde, Hâfız, Nesîmî ve Za’fî’den birer tercî’-i bendin iktibâs edilmiş olması 
da, bu konuda bize bir fikir vermektedir. Zira bu, Za’fî’nin Farsça’sının beğenildiğini, 
hatta onun Hâfız ve Nesîmî ile aynı düzeyde görüldüğünü göstermektedir. 

Za’fî, aralarında Arapça, Farsça ve Türkçe’nin iki lehçesi (Çağatayca ve Oğuzca) 
ile mülemmalar yazan kudretli bir şâirdir. Şâirin dikkat çeken bir yönü de, birçok 
şehrengîz yazmış olmasıdır. Yine XVI. yüzyılda dîvân edebiyâtı için yepyeni bir 
çığır olan denizcilik alanında şiir yazan şâirlerden biri Za’fî olmuştur. O bu açılardan 
büyük bir sanatkar olarak karşımıza çıkmaktadır. Aşağıda, sanatçı kimliğinin kanıtı 
olmak üzere, yazmış olduğu mülemmalar, şehrengîzler ve denizcilik diline duyduğu 
ilgi üzerinde detaylıca durulacaktır. 

1) Mülemma Türü ve Çağatayca’yı Kullanması

Dîvân şiirinin sanatkârâne şekillerinden olan mülemma, İslâm edebiyâtlarında 
Arapça, Farsça ve Türkçe karışık dizelerden meydana getirilmiş şiirdir. Mevlânâ 
Celâleddîn-i Rûmî, Molla Câmî ve Hâfız-ı Şîrâzî’nin Türkçe’ye yer verdikleri 
mülemmaları ile Sa’dî’nin Arapça-Farsça mülemmaları ünlüdür78.

Za’fî’nin mülemma tarzında yazığı üç kasîdesi vardır. Bunlardan K.2 ve K.4 
Arapça, Farsça ve Türkçe beşer beyitten toplam on beşer beyit. K.3 ise, Arapça, 

78	  Pala, a.g.e., s. 352, 353.

| 123 |



Farsça, Türkçe ve Çağatayca beşer beyitten toplam 20 beyittir. Hangi kasîdenin hangi 
beyitlerinin hangi dillerde yazıldığına ilişkin bilgiler aşağıdaki tabloda görülmektedir:

M
ülem

m
a

DİLLER

Türkçe Beyit. Arapça Beyitler Farsça Beyitler
Çağatayca 

Beyit

S No. S No. S No. S No.

K.2 5 5-6-9-11-13 5 2-7-10-12 15 5 1-3-4-8-14 - - 15

K.3 5 1-5-9-14-18 5 2-6-10-16-19 5 4-8-11-13-15 5
3-7-12-
17-20

20

K.4 5 1-3-8-10-13 5 2-6-9-11-14 5 4-5-7-12-15 - - 15

 Tablo: Mülemmalarda hangi beyitlerin hangi dillerde yazıldığını gösteren tablo

Farsça dîvânçede, ilk mısraları Farsça ve ikinci mısraları Arapça olmak üzere, iki 
dille yazılmış mülemma bir gazel daha bulunmaktadır (vr. 130b). Bununla birlikte 
Za’fî’nin mülemma tarzında yazdığı şiir sayısı dörde çıkmaktadır.

Mülemmanın kullanımı Za’fî’de biraz farklılık gösterir. Daha ziyade gazel nazım 
şeklinde kullanılan mülemma79, Za’fî tarafından kasîde nazım şeklinde kullanılmıştır. 
Yine mülemmalar genelde iki, nadiren üç dil kullanılarak yazılmış olmalarına 
karşılık80, Za’fî tarafından yazılan mülemmaların ikisinde Arapça, Farsça, ve Türkçe 
olmak üzere üç; birinde de bunlara ilaveten Çağatayca olmak üzere dört ayrı dil 
kullanılmıştır.

Za’fî’nin mülemmalarında dikkat çeken en önemli husus dört dilde yazılmış olan 
kasîdede (vr. 5b) Çağatayca’nın da kullanılmış olmasıdır. Osman F. Sertkaya, Osmanlı 
şâirlerinin Çağatayca şiirlerini incelediği araştırmasında, Za’fî’nin bu mülemmaına da 
yer vermiş ve onu yayımlamıştır81. 

Za’fî’nin burada Çağatayca’yı kullanmasını, XV. yüzyılda yaşamış ve Türk 
Edebiyât tarihinin en önemli şahsiyeti olarak kabul edilen Nevâî’nin, hem çağdaşlarına 
ve hem de kendisinden sonra gelenlere önemli derecede tesir etmiş olmasına 
bağlamak gerekir. Ali Nihad Tarlan “Nevâî’nin edebiyâtımız üzerindeki tesiri inkâr 
edilemez. Çünki, Şeyh Gâlib’e kadar gelen şâirlerimiz, münhasıran Nevâî’yi anlamak 
için Çağatayca öğrenirler ve O’nun eserlerini okurlar, hatta tanzîr ederlerdi.”82 
demektedir. XVI. asırdan XIX. asra kadar Osmanlı ve Âzerî şâirleri arasında Nevâî’ye 
Çağatayca nazîreler yazmak moda olmuştur. XVI. asırda I. Selîm’den başlayarak 
Hâfız-ı Acem, Niyâzî, Sânî, Azmî, Selâhî, Kürt Şükrü, Hazânî gibi bir takım şâirler, 

79	  Pala, a.g.e., s. 352.
80	  Pala, a.g.e., s. 352.
81	  Sertkaya, a.g.m., s. 13.
82	  Ali Nihad Tarlan, “Ali Şîr Nevâî’nin Hayâtı ve Şiirleri”, Ali Şîr Nevâî, İst.1962, s. 59. 

| 124 |



Nevâî’ye Çağatayca nazîreler söylemişler; mesnevîciler de onun mesnevîlerinden 
istifâde ettikleri için eserlerinin mukaddimelerinde ondan hürmetle bahsetmişlerdir83.

Nevâî’nin tesiri ile Çağatayca şiir yazan diğer şâirlere örnek olarak Ahmed-i Dâî, 
Karamanlı Nizâmî, Bahtî, Cemîlî, Nazmî, Amrî, Zâtî, Fuzûlî, Kâtibî mahlası ile yazan 
Seydî Ali Reis, Fasîh Ahmed Dede, Şeyh Gâlib, Muvakkitzâde M. Pertev, Benlizâde 
İzzet Bey gibi şâirler sıralanabilir84.

Netice olarak, bir XVI. yüzyıl şâiri olan Za’fî’nin de, çağdaşları olan diğer şâirler 
gibi, Nevâî tesirinde kalarak Çağatayca’yı kullandığı görülmektedir.

2) Şehrengîz Türü

Dîvân edebiyâtında bir şehir ile o şehrin mahbûbları hakkında yazılan manzûm 
eserlere şehrengîz denir85. Şâirin Rumelili olduğu yönünde bizde kanaat oluşmasını 
sağlayan hususlardan biri de onun Rumeli’deki birçok şehirle ilgili şehrengîzler 
yazmış olması idi. Zira şehrengîz yazmak Rumelili şâirlerin başta gelen özellikleri 
arasında yer almaktadır. Türk Edebiyâtında şehrengîz türünün ilk örneklerinden birini 
veren, hatta Şehrengîz türünün mucidi86 sayılan Mesîhî87 başta olmak üzere, Taşlıcalı 
Yahya (ö. 1582), Hayretî, İshâk Çelebî, Usûlî, Kerîmî, Firdevsî, Feyzi Ali veya Tabiî, 
Âlî, İntizâmî, Vechî, Kâtibî, Hacı Dervîş, Neşâtî ve Hâdî Rumelili şehrengîz sahibi 
şâirlerdir88.

Za’fî Dîvânı’nda toplam beş şehrengîz yer almaktadır ki, bunlardan üçü mesnevî, 
ikisi de muhammes tarzındadır. Mesnevî tarzında yazılan şehrengîzlerin ilki, 
günümüzde Yunanistan sınırları içerisinde olup Giannitsa adını taşıyan89 Vardar 
Yenicesi hakkındadır. Bu güne kadar Usûlî ve Hayretî’ninki olmak üzere Vardar 
Yenicesi hakkında iki şehrengîzin yazıldığı tesbît edilmişti90. Za’fî’nin bu şehrengîzi, 
Vardar Yenicesi hakkında yazıldığı tesbît edilen üçüncü şehrengîz olmaktadır. Za’fî 
bu şehrengîzinin baş taraflarında, Vardar Yenicesi’nin kendisinden önce birçok şâir 
yetiştirdiğine dikkat çekmiş, özellikle de Usûlî ve Hayretî’den övgü ile söz etmiştir 
(vr. 37a). Za’fî’nin, Vardar Yenicesi şehrengîzinde özellikle isimlerini zikrettiği Usûlî 
ve Hayretî’nin, bu şehir hakkında kendisinden önce şehrengîz yazan iki şair olmaları, 
bizi Za’fî’nin onların bu husûsiyetlerini bilerek isimlerini zikretmiş olduğu kanaatine 
sürüklemektedir. 

83	  Köprülü, M.Fuad, “Anadolu’da Türk Dili ve Edebiyâtının Tekamülüne Umumi Bir Bakış”, Türk Ede-
biyâtı Tarihi, Akçağ Yay. Ankara 2003, s. 391; Köprülü, “Çağatay Edebiyâtı”, İA, C. III, s. 305.

84	  Göçkün, Önder, “Şeyh Gâlib’in Çağatayca Bir Gazeli”, Türk Edebiyâtı Araştırmaları, C. I, s. 150-
151;.Sertkaya, Osmanlı Şâirlerinin Çağatayca Şiirleri I, Edebiyât Fak. Mat., İst. 1970, s. 4.

85	  Pala, a.g.e., s. 439.
86	  Gibb, a.g.e., C. II, s. 449; Agâh Sırrı Levend, Türk Edebiyatında Şehrengîzler ve Şehrengîzlerde İstan-

bul, İst. Enst. Yay., İst. 1957, s. 16.
87	  Şehrengîz türünün başlangıcı ve Mesîhî şehrengîzi hakkında detaylı bilgi için bkz. Mine Mengi, 

Mesîhî Dîvânı, AKM Yay., Ankara 1995., s. 9-10.
88	  Çeltik, a.g.t., s. 459; Yaşar Aydemir, Behişti Dîvânı, s. 107. 
89	  İsen, “Osmanlılarda Şehir ve Kültür”, Ötelerden Bir Ses, s. 81.
90	  İsen, “Usûlî’nin Yenice Şehrengîzi”, a.g.e., s. 428.

| 125 |



Za’fî’nin mesnevî tarzında yazdığı diğer şehrengîzler ise, Kosova vilayetinin 
merkez sancağı olan Üsküp’e bağlı bir kaza olan ve Vardar nehri sahilinde yer 
alan91 İştip92 ve Metun (Methone) şehirleri hakkında yazdığı şehrengîzlerdir. Metun, 
Mora’daki Medun kasabasının kadîm ismi olduğu gibi, Selanik Körfezi’nde de bu 
isimle kadîm bir kasaba bulunmaktadır93. Şehrengîzde Metun’un etrafında hisâr 
olduğu ve hisarı da Bahr-ı Ummân’ın çevrelediği belirtilmişse de (vr. 47a) bu 
tanımlama hem Mora Yarımadası, hem de Selânik Körfezi için geçerli olduğundan, 
şâirin hangi Metun’u kastettiğini belirlememektedir. Ancak Selânik körfezi Yenice ve 
İştip’e daha yakın olduğundan, buradaki Metûn’un kastedilmiş olması daha mantıklı 
görünmektedir. 

Vardar Yenicesi Şehrengîzi 114, İştip Şehrengîzi 83 ve Metun Şehrengîzi 111 
beyitten müteşekkildir. Her üç şehrengîz de, dîbâce/girizgâh, güzellerin anlatıldığı 
bölüm ve sonuç olmak üzere üç kısımdan oluşmaktadır. İştip Şehrengîzi’nin sonunda 
beş beyitlik bir gazel de yer almaktadır.

Şâir, bu şehrengîzlerde, karşılaştığı mahbûblardan her birini üç-dört beyitle 
anlatmıştır. Vardâr Yenicesi Şehrengîzi’nde yer alan mahbûblar, Muhammed, Ali 
Koçu, Derzi Memî Şâh, İsâ, Kasap-zâde Mahmûd, Hüseyin, Mustafâ, Sefer Bâlî ve 
Receb Bâlî; İştip Şehrengîzi’nde İbrâhîm-i sîm-ber, Ali Bâli, İslâm, Muştı ve Sultân 
Mahmut’tur. Metûn şehrengîzinde ise Memi Rûm Oğlı, Derbân-zâde Mustafâ, 
Düzdâroğlu Ahmed, Hasîrci-zâde Mahmûd, Ubeydullâh, Durmuş, Ağâ-zâde Mahmûd 
Bâli, Dervîş ve Ali Bâli’dir.

Şâirin muhammes tarzında yazdığı iki şehrengîze gelince, bunlardan biri, Girit 
adasında İsfekiye sancağında bir kaza olan94 Âbkır95 şehri hakkında olup, on üç 
bendden müteşekkildir. Burada şâir, Mu’lî, Memî Şâh, Hasan Bâlî, Abdurahmân, 
Hüseyin, Berber Ahmed, Berber Alî, Korkmaz ve Dervîş Alî isimli mahbûbları birer 
bendle anlatmıştır.

Şâirin muhammes tarzında yazdığı diğer şehrengîze gelince bu “Der Sitâyiş-i 
Mahbûbân” başlığını taşımakta olup, hangi şehir hakkında yazıldığı belirtilmemiştir. 
Şehrengîz, birinci bendde direkt mahbûb anlatımı ile başladığı için, şehir isminin de 
belirtildiği girizgâh kısmının istinsâh sırasında atlanmış olması gerekir. Şehrengîz dört 
bendden müteşekkil olup, her bendde bir mahbûb anlatılmıştır. Anlatılan mahûplar ise 
şunlarıdır: Muhammed (mahlası Hilâlî), Mu’lî, Kadri, Tâvus oğlu Abdurahmân.

Dîvân’da ayrıca konusu itibâriyle şehrengîz türüne uyan başka şiirler de 
bulunmaktadır. Örneğin, “Kurûn dil-berlerinüñ server-i hayli Hasan Bâli” (vr. 30a)
nakarâtlı murabbada geçen Hasan Bâli, “Efendüm pâdişâhum gözlerüm nûrı Memi 

91	  Sâmi, Kâmûsu’l-A’lâm, C. II, s. 972.

92	  İştip, antik ismi Schtipje’e uygun olarak dîvânda başına bir hemze ilavesiyle اشــتفهşeklinde yazıl-
mıştır. Sessiz ile başlayan yabancı isimlerin başına bir hemze getirmek, zaten var olan bir uygulamadır.

93	  Sâmi, a.g.e., C. VI, s. 4152.
94	  Sâmi, a.g.e., C. I, s. 9.

95	  Dîvândaآب قير şeklinde yazılan bu kelime, Kâmûsu’l-A’lâm’da آبقرون şeklinde yazılmıştır. Bkz. a.y.

| 126 |



Şâh’um” (vr. 27a) ile “Gözlerüm nûrı güneş yüzli Memi Şâh’um benüm” (vr. 27b) 
nakarâtlı murabbalarda geçen Memi Şâh, şehrengîzlerde karşılaşılan mahbûbların 
anlatım tarzına uygun düşmektedir. Yine lakabı Muştı Ali olan Mustafa (vr. 50b), 
Takyeci Mustafa (vr. 50a) Mustafa (vr. 50a, 88b, 122b), İsmâil (vr. 82b, 83a), Ömer 
(vr. 62b), Memiş (vr. 72b), Mahmûd (vr. 73a), Mahmûd Bâlî (vr. 81a) ve Muharrem 
Çelebî (vr. 118) isimli mahbûbların anlatıldığı şiirler de bu türdendir. Bunların yanı 
sıra bazı beyitlerde de kimi mahbûbların isimlerinin geçtiği görülür. Bunlar, Mahmud 
(vr. 55b), Ali Bâlî (vr. 60a), Hasan (vr. 96b), İslâm (vr. 90b), Kostantin (vr. 96a), Memî 
Şâh (vr. 108a), Abdullah (vr. 110b), Hızır Bâlî (vr. 119b), Bâlî (vr. 119b) ve Sıyâmî 
(vr. 122b) isimli mahbûblardır.

Farklı yerlerde mükerrer olarak zikredilen Mustafâ, Mahmud, Hasan vb. 
mahbûbların tek bir kişiye mi, yoksa farklı kişilere mi delâlet ettiği hususu belli 
değildir. Bu mahbûbların kimliklerini belirlemek de güçtür96. Buna ilişkin olarak, 
Za’fî tarafından yazılmış olan şehrengîzlerdeki mahbûblarla, aynı şehirlerin Za’fî ile 
çağdaş olan başka şâirler tarafından yazılmış olan şehrengîzlerindeki mahbûbların 
mukâyesesi neticesinde bir fikir elde edilebilir ise de, bu müstakil bir çalışmayı 
gerektirir. 

Şehrengîzler bir yana bırakılacak olursa, şâirin diğer nazım şekilleri ile de, 
birçok mahbûb hakkında medhiye ya da mersiye türünde şiirler yazmış olması, onun 
mecâzî aşk ile alakadar olduğunu göstermektedir. Ancak Za’fî Dîvânı’nın tasavvufî 
muhtevâsı işlenirken görüleceği üzere, şâir birçok beytinde hakîkî aşkı terennüm 
ettiği için, onun mecâzî aşkı hakîkî aşka ulaşmada bir basamak olarak kullandığı 
anlaşılmaktadır. Benzer bir süreç, Za’fî’nin etkilenmiş olduğu şâirlerden biri olan 
Hayretî de de görülmektedir97. 

Za’fî’nin, şehrengîzlerinde mahbûblarını anlattığı şehirlerde hangi tarihlerde 
bulunduğu ile ilgili bilgiler, şâirin hayâtında yaptığı seyâhatlar bahsinde geçtiği için 
burada ayrıca üzerinde durulmayacaktır. 

Sonuç olarak Za’fî’yi, mesnevî tarzında üç, muhammes tarzında iki tane olmak 
üzere yazmış olduğu toplam beş şehrengîz ve şehrengîzlerdeki mahbûbların anlatım 
tarzına uygun olarak bir mahbûbu anlattığı gazelleriyle tam anlamı ile bir şehrengîz 
şâiri olarak tavsîf etmenin yanlış bir hüküm olmayacağı kanaatindeyiz. Ayrıca Agâh 
Sırrı Levend tarafından Türk edebiyat tarihinde 46 olarak tesbît edilen98 şehrengîz 
sayısı, Za’fî’nin yazmış olduğu beş şehrengîzle 51’e çıkmış olmaktadır. Bununla 
birlikte Türk edebiyat tarihinde yazılan şehrengîzlerin bu sayı ile sınırlı olmadığına 
muhakkak nazarı ile bakılmalıdır.

96	  Yukarıda adı geçen mahbûblardan Sıyâmî’nin, İbrâhîm-i Gülşenî dergâhına gidip orada bir süre tasav-
vufi eğitim alan şâir Sıyâmî (Bkz. Ali Öztürk, a.g.m., s. 244.) olması ihtimâl dahilindedir.

97	  Hayretî, Dîvân, s. XIV.
98	  Bu şehrengîzler hakkında detaylı bilgi için bkz. Agâh Sırrı Levend, Türk Edebiyatında Şehrengîzler.

| 127 |



3) Denizcilik Dili

XVI. asırda Türk denizciliğinin büyük gelişme göstermesi, halk şiirine olduğu 
gibi dîvân şiirine de gemici hayâtının ve denizcilik ıstılâhlarının yansımasına vesile 
olmuştur99. Bu asrın tanınmış dîvân şâirlerinden Âgehî (ö. 985/1577), şiirlerinde 
bilhassa denizci tabirlerini kullanan bir şâir olarak temâyüz etmiştir100. Gerçi bu 
konuda Yetîmî’nin daha önce yazılmış bir şiiri bulunmakla birlikte daha çok Âgehî’nin 
kasîdesi meşhûr olmuştur101. Âgehî, inceliğe ve zarâfete dayanan XVI. asır Osmanlı 
dîvân şiirine, o zamanlar kaba sayılan gemicilerin tabirlerini sokup bir yenilik, âdetâ 
bir moda ortaya koyan bir şâir olarak değerlendirilmektedir. Âgehî’nin düzgün ve 
zarîf mısraları birçok şâiri, onun bu şiirine tahmîsler ve nazîreler yazmaya teşvik 
etmiş ve kısa bir zaman için dahi olsa, bir edebiyât cereyânı gelişmiştir102. 

Âgehî’nin bu kasîdesine tahmîs yazanlardan biri de Za’fî’dir. A. Tietze, Za’fî’nin 
bu tahmîsini, Molla Muhammed-i Mısrî isimli diğer bir şâirin tahmîsi ile birlikte 
yayımlamış103, Nihat Sami Banarlı104 ve Amil Çelebioğlu105 da Tietze’in bu çalışmasına 
işaret ederek Za’fî’nin tahmîsinden söz etmişlerdir. 

XVI. yüzyılda ikinci bir Za’fî’nin olmayışı, tahmîsi yazan söz konusu Za’fî’nin, 
Za’fî-i Gülşenî olduğunu gösteren en önemli kanıttır. Ayrıca denizcilik terimlerinin 
Za’fî Dîvânı’na da yansımış olması, bunun diğer bir kanıtı olarak karşımızda 
durmaktadır. Bununla ilgili iktibâslara aşağıda yer verilecektir. 

Âgehî’nin Gelibolu’da müderrislik ve kadılık yaptığını106, Za’fî’nin de Gelibolulu 
olduğunu göz önüne aldığımızda, her iki şâir arasındaki bağ derhal ortaya çıkmaktadır. 

Genel kanaat Âgehî’nin, bu kasîdesini Piyâle Paşa’nın Akdeniz seferi (962/1555) 
dönüşünden sonra yazdığı yönündedir107. Tietze’ye göre, o, bu kasîdesini Piyâle 
Paşa’nın Akdeniz seferinden döndüğü 962/1555 ile Gelibolu sancak beyliğinden 
Cezayir Beylerbeyliği’ne terfi ettiği 965/1558 yılları arasında yazmış olmalıdır108. 
Za’fî’nin ise tahmîsini ne zaman yazdığı hususunda elimizde herhangi bir belge 
yoktur. Ancak, Âgehî’nin Gelibolu’da müderrislik ve kadılık yaptığını göz önüne 
aldığımızda, Za’fî’nin onun görev süresi zarfında bu kasîdeyi yazdığı düşünülebilir.

Tietze, adı geçen makâlesinde, Za’fî ile Molla Muhammed-i Mısrî’nin tahmîsleri 
arasında yer yer görülen benzerlikler, her iki şâirin aynı ismi taşımaları ve Mısır’la 
olan irtibâtlarından hareketle, aralarında yakın bir münâsebetin bulunduğunu ve 

99	  Köprülü, M.Fuad, “Anadolu’da Türk Dili ve Edebiyâtının Tekamülüne Umumi Bir Bakış”, a.g.e., s. 
394. Âgehî dışında bu alana ilgi duyan şâirler Trabzonlu Derûnî, Aşkî ve Bahriyeli Yetîm’dir. Bkz.a.y.

100	 Banarlı, a.g.e., C. I, s. 576.
101	 Amil Çelebioğlu, Kanûnî Sultân Süleymân Devri Türk Edebiyâtı, MEB, İst.1994, s. 46.
102	 Tietze, a.g.m., s. 113.
103	 Bkz. a.g.m., s. 129-133.
104	 Banarlı, a.g.e., s. I, 577.
105	 Amil Çelebioğlu, a.g.e. s., 46.
106	 Pala, a.y.
107	 Tietze, a.g.m., s. 113-114; Pala, “Âgehî Mansûr”, DİA, C. I, s. 448.
108	 Tietze, a.g.m., s. 113-114.

| 128 |



hatta her iki şâirin hakikatte bir tek şahıs olabileceğini ifâde etmektedir109. Şâirin adı 
bahsinde bu husus üzerinde durulduğu için, burada Za’fî’nin adının Ali olduğunun 
ortaya çıkması ile her iki tahmîsin tek bir kalemden çıkmış olamayacağı; Molla 
Muhammed-i Mısrî’nin ise, Mısır Mollası olarak görev yapan Arabzâde Muhammed 
Efendî110 olması gerektiği şeklindeki kanaatimizi tekrar edeceğiz.

Burada geçen Arabzâde, Mısır Kadısı iken görev yerine gitmek üzere yola çıkmadan 
önce Gelibolu’da Za’fî’nin başında bulunduğu Gülşeniyye Tekkesi’ni harâb eden ve 
Kâhire’ye vardığında oradaki Gülşeniyye Âsitânesi’ni de harâb etmeyi taahhüüd 
eden, ancak denizde geminin batması sonucu ölen şahıstır (yıl: 969/1562)111. Böylece 
hem Gelibolu’da görev yapmış olması hasebiyle Âgehî’nin, hem Gelibolulu olması 
hasebiyle Za’fî’nin, hem de Gelibolu’daki Za’fî’nin başında bulunduğu Gülşeniyye 
Âsitânesini yıkması hasebiyle, Arabzâde’nin ortak yönlerinin Gelibolu olduğu ortaya 
çıkmaktadır. Hiç şüphesiz birbirlerini tanıyan bu üç şâirin, şiirlerinde ortak bir şekilde 
denizcilik terimlerini kullanmalarının asıl sebebi, Gelibolu ortak noktasında buluşmuş 
olmalarıdır.

Bilindiği gibi, Osmanlı’da ilk muntazam tersane Yıldırım Bayazıd döneminde 
Gelibolu’da yapılmıştır. Bu tersane 1515’te İstanbul Haliç Tersanesi’nin devreye 
girmesiyle, ikinci tersane konumuna düşmekle beraber, 1683 yılında yelkenli harb 
gemileri ihdâs edilinceye kadar önemini kaybetmemiştir112. 

İbn-i Kemâl’in, Kemâl Reis’den bahsederken Gelibolu hakkında söylediği şu 
sözler, denizcilik terimleri ile şiir yazma cereyânının orada niçin geliştiği husûsunda 
bize bir fikir vermektedir:

“Mevlidi Dâru’l-Gazve-i Gelibolu idi ki ol diyârın doğan oğlanları timsah gibi su 
içinde büyürler. Sabah ve akşam gemilerin silisresi âvâzesiyle uyurlar.”113

Şu halde Fuat Köprülü ve Nihad Sami Banarlı’nın XVI. yüzyılda geliştiğini 
söyledikleri denizcilik terimleri ile şiir yazma cereyanının merkezinin Gelibolu olarak 
ortaya çıktığını söylemek mümkündür. Bu cereyânın orada yayılmasının nedeni ise, 
oranın önemli bi liman ve tersane şehri olmasından kaynaklanmıştır. 

Hiç şüphesiz, mutasavvıf bir şâir olan Za’fî’nin kendi döneminde farklı bir çığırda 
şiir yazan birkaç şâir arasında yer alması, onun şiirdeki yaratıcılığını ve farklılığını 
gösteren önemli bir husustur. Banarlı’nın ifâdesine göre, Âgehî’nin kasîdesi ile Za’fî 
ve Molla Muhammed tarafından bu şiire yazılan tahmîsler, aynı zamanda dönemin 
seyâhat edebiyâtı malzemeleri arasında yer almaktadırlar. Zira bu şiirler, şâirlerin 
donanma ile birlikte sefere katılmaları sonucu ortaya çıkan şiirlerdir114. Âgehî’nin 
Piyale Paşa ile Akdeniz seferine katıldığı yukarıda geçmişti. Za’fî’nin, şeyhinin 

109	 Tietze, a.g.m., s. 129.
110	 Sâmî, Kâmûsu’l-A’lâm, C. IV, s. 3141; Tuman, Tuhfe-i Nâilî, C. II, s. 914.
111	  Solmaz, a.g.e., s. 298.
112	 Fevzi Kurtoğlu, XVI ıncı Asırn İlk Yarımında Gelibolu, (Ayrıbasım Makâle) yy., ty, s. 293. İ. Hakkı 

Uzunçarşılı, Osmanlı Devletinin Mekez ve Bahriye Teşkilatı, s. 394; Osmanlı Tarihi, C. II, s. 298; Feri-
dun Emecen, “Gelibolu”, DİA, C. XIV, s. 2.

113	 İbn Kemâl Târihi, Millet Ktp. no. 32, C. VIII, vr. 46 (Kurtoğlu, a.g.m, s. 293’ten naklen).
114	 Banarlı, a.g.e., C. I, s. 577.

| 129 |



ziyâretine, Molla Muhammed’in ise görev mahalline gitmek amacıyla deniz yoluyla 
Mısır’a gittiklerini de biliyoruz. Şu halde denizdeki bu seferler, bu şâirlerde bir 
denizcilik edebiyâtı doğmasını sağlamış olmaktadır. 

Yine Banarlı’nın ifâdesine göre, bu şiirlerde kullanılan kelimeler, dîvân şiirine 
bir söz ve söyleyiş değişikliği getirmeleri bakımından da alaka görmüştür. Forsa, 
kenar, levend (ilevend), alavand, lenger, liman, alarga ve yelken gibi kelimeler, 
şiirin diğer mısralarında göze çarpan, çok sayıdaki denizcilik ıstılahlarından ancak 
birkaç tanesidir 115. Bu şiirlerde aynı zamanda mahalli bir renk vardır116. Örneğin, 
levend kelimesinin ilevend telaffuzu, hem bir Rumeli ağzı, hem de Türkçe’nin “l” 
harfiyle başlayan yabancı kelimeler üzerindeki umumi tasarrufudur117. Hiç şüphesiz 
bu şiirlerin kaynağının Rumeli bölgesine giren Gelibolu olması, tesbît edilen bu dil 
husûsiyyetleriyle de örtüşmektedir. 

Denizcilik terimlerinin Za’fî’deki kullanımı hakkında bir fikir vermesi açısından, 
Za’fî Dîvânı’nda yer alan denizcilik terimleri ile yazılmış gazel (vr. 69a) ile bir başka 
gazelin bir beytine aşağıda yer verilmiştir:

Bendeñ gemiye girdi ele rûzgârumuz
Görmek naãîb ola mı rûy-ı nigârumuz

Keştî vücûd u yelkeni dil dûd-ı dil direk
Deryâ-yı óayret içre oluptur úarârumuz

Bir iki üç felek-zede vü bî-nevâlarûz
Derd ü belâ vü miónet ü àam yâdgârumuz 
Ey bâdı şurùa gel meded eyle keremler it
Göster o gül yanaúlı sehî-úad nigârumuz
İrmek müyesser ola mı maúãûda Øaèfiyâ

Bilmem nic’ola ışıla mı rûzgârumuz(vr. 69a/1-5)

Çalúanup uyma hevâya rûzgâr elden çıúar
èÂrif-i deryâ-dil ol bekleyerek lenger gibi (vr. 113b)

Aşağıda ayrıca Za’fî’nin Âgehî’nin kasîdesine yazmış olduğu 30 bendlik tahmîsin 
üç bendine de yer verilmiştir118:

115	 Banarlı, a.g.e., C. I, s. 577.
116	 Köprülü, M. Fuad, “Anadolu’da Türk Dili ve Edebiyâtının Tekamülüne Umumi Bir Bakış”, a.g.e. s. 

394.
117	 Banarlı, a.g.e., C. I, s. 577.
118	 Tahmîsin tamamı için bkz. Tietze, a.g.m., s. 129-133.

| 130 |



1 Yüri ey bahr-i melâóatde úapudanlıú iden
Bizi girdâb-ı àam içinde belâlarda úoyan
Geçüp alaràa yanumdan düşe úurtıla hemân
Çekdürüp firúatañı bizden ıraà olduñ sen
Baór-i firúatde niçe furtunalar çekdüm ben

21 Doàrı yoldan poçalatma olmayasın nefse şikâr
Bir iki günlük èömre cihânda ne şümâr
Yelken altında yürit düşmene yol virme i yâr
Himmetüñ göncügin elden Salıverme zinhâr
Keşti-yi ãabruñı saúla alavand olmaúdan

29 Øaèfiyâ baña bedel olmaya úorsan dirdüñ
Bu èacebdür ki varup bir saneme dil virdüñ
Rûzgâruñ elemin òaãmuña çünkim dirdüñ
Olsa deryâ úumı miúdârı úayurmaz derdüñ
Sâèati var geçer ey Âgehî ãabr it úatlañ

Çağdaş Türk şiirinde deniz ile ilgili yazılmış şiirleri bir antolojide toplayan 
Abdülkerim Dinç’e göre, daha önce bu konuda herhangi bir araştırma yapılmamıştır119. 
Şu halde, Eski Türk Edebiyâtı’nda deniz ile ilgili şiirleri içine alan bir antolojinin 
hazırlanması ve konu üzerinde bilimsel araştırmaların yapılması bir zarurettir. 

Mutasavvıf bir dîvân şâiri olan Za’fî’nin, değişik konularda kalem oynattığı ve 
tam anlamıyla “dîvân şâiri” vasfını hak edecek tarzda şiirler yazdığı görülmektedir. 
Za’fî’nin edebî şahsiyeti ile ilgili olarak söyleyeceğimiz son söz, onun, tasavvufu 
hayâtında yaşayan, ancak sanatında sadece tasavvufla sınırlı kalmayan bir şâir olarak 
tavsîf edilmesi gerektiği şeklinde bizde hasıl olan kanaattir.

II. ETKİLENDİĞİ VE ETKİLEDİĞİ ŞÂİRLER 

A. Etkilendiği Şâirler
Tesbît edebildiğimiz kadarıyla Za’fî, Hâfız-ı Şîrâzi (ö. 1389-1390), Câmî (ö. 

898/1492), Ali Şîr Nevâî (ö. 907/1501-1502), Mevlânâ (ö. 672/1273), Dede Ömer-i 
Rûşenî (ö. 892/1486), Fuzûlî (ö. 963/1556), Nesîmî (ö. 807/1404), Necâtî Bey (ö. 
914/1509), Yakînî (Kanûnî dönemi), Hayretî (ö. 941/1535), Usûlî (ö. 945/1538), Zatî 
(ö. 953/1546), Hayalî Bey (ö. 964/1556), Behiştî (ö. 971/1563), Hafız Sirozî ve Âgehî 
(ö. 985/1577)’nin şiirlerini okumuş ve onlardan etkilenmiştir. Öncelikle belirtmeliyiz 
ki, bizim burada sözünü ettiğimiz etkileşim, şekil bakımından bir etkileşimdir. Bu tür 
bir etkileşim, aslında Za’fî ile adı geçen şâirler arasında duygu ve düşünüş bakımından 

119	 Abdülkerîm Dinç, Deniz Şiirleri Antolojisi, Akçağ Yay. Ankara 2001. s. XXXVI.

| 131 |



(vahdet-i vücûd, Hurûfîlik, tasavvufî kavramlar, Melâmîlik vs.) gerçekleşmiş olan 
etkileşimin de bir göstergesidir. Biz burada çalışmamızın muhtelif yerlerinde bu 
sonuncusunun üzerinde durulduğunu söylemekle yetiniyoruz.

 Yukarıda adları geçen ve Za’fî’nin etkilerinde kaldığı şâirleri kategorize edecek 
olursak, bir kısmının Rumelili, bir kısmının Hurûfî, bir kısmının Mevlevî, bir kısmının 
İranlı veya Farsça yazan, bir kısmının da bunların dışında kalan dîvân şâirlerinden 
oluştukları görülecektir. Bu şâirlerden bazılarının birden fazla kategori içerisinde yer 
aldıkları da unutulmamalıdır.

Rumelili şâirlerin bir kısmı da Rumeli’de yer alan Vardar Yenicesi’ndendirler. 
Za’fî, bunlardan Hayalî Bey’in 

İtmezem gül-zâr seyrin bülbül-i şeydâ gibi 
Meskenüm Úâf-ı úanâèat olalı èanúâ gibi 120 

matlaı ile başlayan gazeline bir tahmîs (vr. 32a) yazmıştır. Bu tahmîsin ilk bendinin 
ilâve mısraları şunlardır:

İdeli úaãd-ı tecerrüd Óaøret-i èÎsâ gibi
Külbe-i aózânum oldı ùârüm-i aèlâ gibi

Göz yumup naúş-ı cihândan merdüm-i dânâ gibi

Za’fî’nin etkisinde kaldığı, Vardar Yeniceli diğer bir şâir de, Âgehî (ö. 
985/1577)’dir. Za’fî, Âgehî’nin 

Çekdürüp firúatañı bizden ıraà olduñ sen
Baór-i firúatde niçe furtunalar çekdüm ben121

matlaı ile başlayan denizcilik terimleri ile yazdığı kasîdesine de bir tahmis 
yazmıştır ki, bu husûs üzerinde daha önce ayrıntılı bir şekilde durulmuştu.

Vardar Yeniceli diğer bir şâir de Usûlî’dir ki, Za’fî onun en güzel şiiri olarak 
değerlendirilen122 “peydâ” redifli gazeline, aynı redifli ve vezinli bir nazîre yazmıştır. 
Bu gazel Usûlî dîvânında gazeliyâtın ilk şiiri olduğu gibi, Za’fî Dîvânı’nda da 
gazeliyâtın ilk şiiridir. Usûlî’nin bu gazeline kendi döneminde 14 ayrı şâirin daha nazîre 
yazdığı tesbît edilmiştir.123 Za’fî ile birlikte bu sayı on beşe çıkmış bulunmaktadır. Her 
iki gazelin matla beyitleri aşağıda yer almaktadır:

120	 Hayâlî’nin tahmîs edilen bu gazeli için, bkz. Hayâlî, Dîvân, (Haz.Ali Nihat Tarlan), Akçağ Yay., An-
kara 1992, s. 299, (G. 605).

121	 Âgehî’nin bu gazeli için bkz. Mil.Yz. A, no. 1694, vr. 21b-22a.
122	 İsen, Usûlî Hayâtı Sanatı ve Dîvânı, AÜFE Yay., s. XXIX.
123	 İsen, a.g.e, s. 99-100.

| 132 |



Usûlî:
Vücûd-ı Mutlakın bahri ne mevci kim eder peydâ
Ene’l-Hak sırrını söyler eger mahfî eger peydâ124

Za’fî:
Nişânum bî-nişân idi [ki] olmazdan nişân peydâ

Mekânum lâ-mekân idi degilken bu cihân peydâ (vr. 49b)

Za’fî, Vardar Yeniceli Hayretî (ö. 941/1534)’nin de etkisinde kalmıştır. Za’fî, 
Hayretî dîvânında peş peşe gelen “sultânum” redifli iki gazele125, üç gazelle (vr. 88a-
b) nazîre yazmıştır. Bu gazellerin aşağıda yer alan mütekâbil beyitleri arasındaki 
benzerlik dikkat çekmektedir.

Hayretî:
Cemâlüñ gülşeni her laóôa òandân ola ãulùânum
Hezârân bülbül ol gülşende nâlân ola ãulùânum126

Za’fî:
Cemâlüñ gülleri her laóôa òandân ola sulùânum

Kemîne çâkerüñ èizzetle sulùân ola sulùânum (vr. 88a)
Hayretî:

Çü irdi èîd-i ekber Óayretî bendeñ de öksüzdür
Viãâlüñ òânına bir laóôa mihmân eyle ãulùânum127

Za’fî:
Müsâfirdür eşigüñ yaãdanur bu Øaèfi-i bî-dil

Viãâluñ tekyesine anı mihmân eyle sulùânum (vr. 88a)

Za’fî, Hayretî’nin “âş ol bana” redifli gazeline de, aynı vezin ve redifli bir nazîre 
yazmıştır. Her iki gazelin matla beyitleri aşağıda verilmiştir.

Hayretî:
Gel gel ey bülbül belâ küncinde óâldâş ol baña
èÂşıú iseñ gel ùarîú-ı àamda yoldâş ol baña128

Za’fî:
Gel gel ey Mecnûn belâ râhında yoldaş ol baña

Kâr-ı èaşúı başa iltelüm ayaúdaş ol baña (vr. 50a)

Görüldüğü gibi, her iki beytin ilk mısraları arasında büyük bir benzerlik 
görülmektedir. Bu iki gazelle aynı vezin ve redifte olan bir gazel Vizeli Behiştî (ö. 

124	 Usûlî Dîvânı, (Haz. Mustafa İsen), Akçağ, Ankara 1990, s. 97.
125	 Hayretî, Dîvân, (Haz. M. Çavuşoğlu, A. Tanyeri), İÜEF, İst.1981, s. 307-308, (G.283, 284).
126	 Hayretî, a.g.e., s. 307, (G.283/1).
127	 Hayretî, a.g.e., s. 308, (G.284/5).
128	 Bkz. Hayretî, a.g.e., s. 140, (G.13/1).

| 133 |



971/1563) tarafından da yazılmıştır129. Behiştî’nin bu gazeli ile Za’fî’nin gazelinde 
yer alan birer beyit büyük benzerlik göstermektedir:

Behiştî:
Òâra sır keşf itme ey murà-ı çemen àavàâyı úo
Gülşen-i Râz oúıyalum gel sebaúdaş ol baña130

Za’fî: 
Úalma cehl içre yüri üstâd-ı èaşúa baş egüp

Derd dersin oúıyalum gel sebaúdâş ol baña (vr. 50a)

Gerek Za’fî’nin gerekse Behiştî’nin, Hayretî’den etkilenerek bu gazelleri yazdıkları 
aşikârdır. Zira Hayretî her ikisinden öncedir. Behiştî ile Za’fî’nin yukarıda geçen 
beyitleri arasında bulunan benzerliğe gelince, Behiştî’nin Za’fî’den önce olmasından 
hareketle, Za’fî’nin Behiştî’den de etkilenmiş olabileceğini sonucuna varırız. Burada 
her iki şâirin yakın bölgelerde yaşadıkları da göz önünde bulundurulmalıdır (Vize ve 
Gelibolu).

Za’fî, son olarak zikredilen Vardar Yeniceli şâirlerden Usûlî ve Hayretî’den, 
Vardar Yenicesi şehrengîzinde de söz etmektedir. Za’fî’nin bu şehrin çıkardığı çok 
sayıda şâirden131 sadece Usûlî ve Hayretî’den söz etmesi, bu şâirleri beğendiğini ve 
hatta onlardan etkilendiğini; Özellikle, Usûlî’den “yâr-ı sâdık” olarak söz etmesi de 
aralarında özel bir alakanın olduğunu göstermektedir. 

Nicesi ‘âlem-i ervâóa gitmiş
Cenâb-ı Óaú ile birlige yetmiş

Òuãûãan Óayretî miskîn ü ‘âşıú
Uãûlî derd-mend ü yâr-ı ãâdıú 
Nezâket ‘arãaãınuñ pehlevânı
Belâàat mülkinün ãâóib-úırânı
Maúâm ide Òudâ anlara cennet

Be-óaúú-ı Muãùafâ sâlâr-ı ümmet (vr. 37a)

	 Za’fî’nin etkilerinde kaldığı, Vardar Yeniceli olmayan diğer Rumelili şâirlere 
gelince, bunlardan biri Hafız-ı Sirozî’dir132. Za’fî, dîvânında, Hâfız Sirozî’nin aşağıda 
yer alan matlaına bir tesdis yazmıştır (vr. 32b). Za’fî, Sîrozî’nin bu matla beytini, 
tesdîsinde nakarât olarak kullanmıştır. 

129	 Bkz Aydemir, a.g.e., s. 233, (G.15).
130	 Bkz. a.y., (G.15/4).
131	 Vardar Yeniceli diğer şâirler için bkz. Tolasa, a.g.e., s. 31; İsen, Usûlî Hayâtı Sanatı ve Dîvânı, AÜFE 

Yay., s. 99-100.
132	 Hâfız-ı Sirozî, III. Murad dönemi şâirlerden olup, ilmiyyeye mensup iken, daha sonra kalenderce 

tekke ve camileri dolaşarak ömrünü harcayan bir şâirdir(Bkz.Ş.Sami, III, 1913).

| 134 |



èÂşıúlarûz belâ-zedeler mübtelâlarûz
èÂlemde bir maóabbete úalmış gedâlarûz

Sirozî’nin bu matla ile başlayan gazeline, Usûlî tarafından da bir nazîre yazılmıştır 
(Bkz. Usûlî Dîvânı, G.42).

Za’fî’nin etkisinde kaldığı Rumelili diğer bir şâir de Edirneli Necâtî Bey’dir133. 
Za’fî, dîvânında onun bir gazeline bir nazîre yazmıştır. Aşağıda bu gazellerin mahlas 
beyitlerine yer verilmiştir.

Necâtî Bey:
Ne üzilür ne kesilür ãaçuñla àamzenden

Gerek boàazla Necâtî úuluñ begüm gerek aã134 
Za’fî:

Úul oldı saña cân ile Øaèfi-i günah-kâr
Bendeñdür efendi gerek èafv eyle gerek aã (vr. 73b)

Za’fî ile Behiştî’nin Hayretî’nin bir gazeline nazîreler yazdıkları ve Za’fî’nin de 
ayrıca Vizeli Behiştî’den etkilendiği yukarıda ifâde edilmişti. Benzer bir şekilde her 
iki şâirin Necâtî Bey’den de etkilendikleri görülmektedir. Zira, Behiştî tarafından 
söylenen aşağıdaki beyit, Necâtî Bey’in yukarıda yer verilen beyti ile aynı çerçevede 
değerlendirilmiştir.135 

Dil şâh-ı ışúa bende olup itdi iótisâs
Gitmez bu úapudan gerek öldür gerekse aã136 

Burada Rumelili olan Za’fî ile Behiştî’nin diğer Rumelili şâirler Hayretî ve Necâtî 
Bey’den, ayrıca Za’fî’nin de Behiştî’den etkilenmiş oldukları görülmektedir.

Şâirimizin etkisinde kaldığı bir diğer Edirneli şâir de, Kânûnî döneminde yaşayan 
Yakînî’dir. Âşık Çelebî, Yâkînî’den söz ederken şu ifâdeleri kullanmıştır:

“…Monla Za’îfî ile musâhebeler ü mu’âşereler ü mu’âsırlar imiş. Bu tarza 
murabba’ı evvel Yakînî diyüp Za’îfî dahı peyrevlük itmişdür.”137 

Burada geçen Za’îfî’nin, Za’fî-i Gülşenî olması gerektiği husûsu daha evvel şâirin 
mahlası bahsinde geçmişti. Âşık Çelebî, Yakînî’nin murabba’ına yer verdiği hâlde, 
Za’fî’ninkine yer vermemiştir. Za’fî Dîvânı’nda Yakînî’nin murabba’ına benzer bir 
murabba yer almamakta, ancak aynı redifli (gördüm) bir gazel yer almaktadır (vr. 
86a). 

133	 Necâtî Beg, Dîvân, (Haz. Ali Nihat Tarlan), MEB Yay., İst. 1997, s. XV.
134	 Necâtî Beg, a.g.e., s. 265, (G.255/5).
135	 Aydemir, a.g.e., s. 61.
136	 Aydemir, a.g.e., s. 355, (G.233/1).
137	 Filiz Kılıç, a.g.t., s. 343.

| 135 |



Za’fî’nin etkilendiği şâirlerin bir kısmı da Hurûfî şâirlerdir. Dîvân’ında Hurûfîliğin 
kurucusu olan Fazlullâh-ı Esterâbâdî’yi üç yerde (vr. 61a, 63a, 115b) zikretmiş, ayrıca 
Hurûfîliğe ilişkin olarak yazdığı risâlesinde (Süleymaniye Ktp. Hacı Mahmud Efendi, 
No. 3088/2) de, ondan söz etmiş ve Farsça olan bir beytini de iktibâs etmiştir. (vr. 25a)

Şâirimiz, Hurûfîliğin diğer bir önemli temsilcisi olan Nesîmî’yi de Dîvân’ında 
anmış, (vr. 76b, 97b, 90b), ayrıca yukarıda sözü edilen Hurûfîliğe ilişkin eserinde de 
(vr. 22a), Nesîmî Dîvânı’ın ilk beyti olan aşağıdaki beyti iktibâs etmiştir.

Deryâ-yı muóîù cûşa geldi
Kevn ile mekân òurûşa geldi138

Za’fî, Nesîmî’nin
Ey ãaçuñ õât-ı ilâhî v’ey ruòuñ Allâh nûr

Rûzenüñ sırrı büyükdür èîduhâ cennât óûr139

matlaı ile başlayan gazeline de bir tahmîs yazmıştır. Za’fî’nin bu tahmîsi, dîvânında 
olmayıp, şiir mecmualarında (Mil.Ktp. Yz.A. 1641 vr. 271ab ve Mil.Ktp. C.137, vr. 
72) yer almaktadır. İbrahim Olgun da, Za’fî’nin Nesîmî’nin yukarıda bahsettiğimiz 
gazeline tahmîs yazdığından söz eder. Ancak bu tahmîsin hangi mecmuada yer 
aldığına dair bilgi vermez.140 Bu tahmîsin ilk bendinin Za’fî tarafından yazılan ilâve 
mısraları şöyledir:

Ey ruòuñ levó-i ilâhî anda naúş olmuş suùûr
èÂrıøuñ şeróindedür Tevrât u Furúân u Zebûr

äûret-i insânda Óaúsuñ eyledüñ Óaú’dan ôuhûr

Za’fî’nin okuduğu ve etkilendiği şâirlerin bir kısmı da Mevlevî şâirlerdir. Bunların 
başında da Mevlânâ gelmektedir. Za’fî’nin, Dîvân’ında yer alan aşağıdaki beyitte, 
Mevlânâ’nın Mesnevî’sinden iktibâsta bulunmuş olması, Mesnevî’yi okuduğunu 
göstermektedir.

èAşú özi olmaú gereksin tâ bilesin èaşúı sen
Meånevî’de òoş dimişdür bu sözi monlâ-yı èaşú (vr. 14b)

Za’fî, burada, “Biri, âşıklık nedir diye sorunca dedim ki, benim 
gibi olursan bilirsin” anlamına gelen şu beyti kastediyor olmalıdır:

پرسيد يكي كه عاشقي چپيست
گفتم كه چوما شوي بداني141

138	 Bkz. Nesîmî, Dîvân, s. 53.
139	 Nesîmî’nin tahmîsi yapılan gazeli için bkz. Nesîmî, a.g.e., s. 100-101.
140	 İbrahim Olgun, a.g.m., s. 198.
141	 Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî, Mesnevî-i Ma’nevî, (Tah. R. Nicholson), Tahran 1376, s. 186.

| 136 |



Burada Mevlânâ, kendisinin âşık olduğunu ve kendisi gibi olduğu takdîrde 
muhâtabının aşkı anlayabileceğini ifâde etmiştir. Şâirimiz de, söz konusu ettiğimiz 
beytinde, aşkı anlamak için, aşk özü olan Mevlânâ gibi olmak gerektiğini ifâde ederek, 
Mevlânâ’nın bu beytine işâret etmiştir.

 Za’fî, Abdülbâkî Gölpınarlı’nın, Mevlânâ’nın, Dîvân-ı Kebîr’de 

شيرو ولي ّ خدا شاه سلام عليك
معدن جود و سخا شاه سلام عليك

matlalı bir düvâzdeh yazmış olduğu yönünde verdiği bilgiye142 bakacak olursak, 
Za’fî’nin Dîvân’ında yer alan 

Ey şeh-i èâlem-penâh şâh selâmun èaleyk 
Ehl-i dile secde-gâh şâh selâmun èaleyk (vr. 4a)

matlalı düvâzdehini, Mevlânâ’nınkine nazîre olarak yazmış olduğu ortaya çıkar. 
Zira her ikisi arasında vezîn ve redif (şâh selâmün ‘aleyk) birliği bulunmaktadır. 
Ancak Dîvân-ı Kebîr’de Gölpınarlı’nın sözünü ettiği düvâzdeh değil,. “selâmün 
‘aleyk” redifiyle yazılmış üç gazel yer almaktadır. Ayrıca bu üç gazelden hiç biri 
yukarıdaki matla ile başlamamaktadır.143 Gölpınarlı’nın sözünü ettiği gazelin Dîvân-ı 
Kebîr’in başka bir nüshasında ye almış olması muhtemeldir. 

Esrar Dede, Za’fî’den söz ederken, şiirlerinin çoğunun Şâhidî Dede, Günâhî 
Dede gibi Mevlevî şâirler ve ve bunların emsâli şuara ve ihvân-ı zamanla nezâir ve 
bir birini tahmîs ve tercî üzere olduğunu ifâde etmektedir144. Ancak biz yaptığımız 
araştırmalarda, Za’fî’nin Şâhidî ve Günâhî’nin şiirlerine yazdığı herhangi bir tahmîs, 
tesdîs ya da nazîresine rastlamadık. Şâhidî’nin Za’fî’nin bir gazeline yazdığı tahmîsi 
ise aşağıda yer alacaktır.

Za’fî’nin aşağıdaki beytinde sözünü ettiği Nahîfî, Mesnevî mütercimi Süleyman 
Nahîfî (ö. 1151/1738) olmamalıdır. Zira Mesnevî mütercimi olan Nahîfî, Za’fî’den 
sonraki bir dönemde yaşamıştır. 

Kimisi Gülşenî’den feyø umar kimi Naóîfî’den 
Úalanın bilmezem Øaèfî benüm Mevlâ’yidür göñlüm (vr. 87b)

Tesbît edebildiğimiz kadarıyla, Za’fî ile aynı dönemde yaşayan üç Nahîfî vardır. 
Biri, Gûyende Usta Şems adıyla tanınan şarkıcı Nahîfî145; diğeri, Muhammed isminde, 

142	 Gölpınarlı, Melâmîler, s. 58.
143	 Mevlânâ Celâleddîn Muhammed, Külliyât-ı Şems ya Dîvân-ı Kebîr, Tahran 1336, C. III, s. 138-140.
144	 Esrar Dede, a.g.e., s. 315.
145	 Sehî Bey, Heşt Behişt, (Haz. Mustafa İsen), Akçağ, Ankara 1998, s. 138.

| 137 |



Hamîd vilâyetinden olan ve Anadolu’da Kadılık yapmış olan Nahîfî146; biri de 
Menâkıb-ı İbrâhîm-i Gülşeniyye’de “Rodoslu Nahîfî Halîfe” olarak geçen ve İbrâhîm-i 
Gülşenî’nin halîfelerinden olan Nahîfî’dir147. Kanaatimizce burada sözü edilen Nahîfî 
ilk iki Nahîfî değildir. Zira beyitteki Nahîfî, Gülşeniyye tarîkatının piri ile birlikte 
zikrolunduğu için, onun da Gülşeniyye tarîkatı ile bir ilgisinin olması daha mantıklı 
görünmektedir. Şu halde Za’fî’nin sözünü ettiği Nahîfî, kendisiyle aynı tarîkattan olan 
İbrâhîm-i Gülşenî’nin halîfesi Nahîfî olmalıdır. 

Za’fî’nin etkilendiği şâirlerin bir kısmı da İranlı şâirlerdir. XVI. yüzyılda Türk 
şâirlerinin çoğusunu etkileyen İran şâirlerinin başında Molla Câmî gelmektedir148. 
Za’fî’nin de, Farsça Dîvânçe’sinde Molla Câmî’nin bir gazeline bir tahmîs yazarak 
(Dîvânçe, vr. 129a) ondan etkilendiği görülmektedir. Bu tahmîsin ilk bendi şöyledir:

أي چهرهء گلگونت
در غايت زيباي
وي قدّ سرافرازت

چون سدره ز بالاي
با ابر و و خال و خد

با زلف مطرّاي
هر لحظه جمال خود

نوع ديگر آراي
*كرد در غمت شيدا

149 صد عاشق هر جاي 

Za’fî’nin Farsça dîvânçesi bahsinde geçtiği üzere, onun belki de en çok etkisinde 
kaldığı Fars şâiri Hâfız-ı Şîrâzî’dir. Za’fî, Farsça Dîvânçesinde Hâfız’ın iki gazeline 
tahmîs, iki gazeline de nazîre yazmıştır ki bunlardan Dîvânçe bahsinde söz edilmişti. 

Za’fî’nin adı geçen gruplar dışında etkilerinde kaldığı dîvân şâirlerine gelince, 
bunlardan birisi Fuzûlî (ö. 964/1556)’dir. Şâirin aynı vezin ve redifle, Fuzûlî’nin su 
redifli kasîdesine bir nazîre (vr. 103b) yazmış olması, onun, Fuzûlî’yi okuduğunu 
ve ondan etkilendiğini göstermektedir. Aşağıdaki iki beyitte bu etkilenme açıkça 
görülmektedir.

Fuzûlî:
Âbgûndur günbed-i devvâr rengi bilmezem

Ya muóîù olmış gözümden günbed-i devvâre ãu150

146	 Kınalızâde, a.g.e., C. II, s. 984.
147	 Muhyî, Menâkıb, s. 404, 415, 469.
148	 Köprülü, “Anadolu’da Türk Dili ve Edebiyâtının Tekamülüne Umumi Bir Bakış”, a.g.m., s. 391.
149	 Ey çehresi gül gibi kırmızı, güzelliğin zirvesinde olan! Ey benzerlerinden üstün olan boyu, yukarıdan 

bakıldığında Sidre ağacı gibi görünen sevgili! Kaşların, benlerin ve yüzün ile, koku saçan saçın ile her 
an cemalini farklı bir şekilde göstermen, yüzlerce kararsız âşıkı, senin yüzünden çektikleri gamdan 
dolayı şeyda ettin.

150	 Fuzûlî, Dîvân, (Haz. Kenan Akyüz vd.), Akçağ, Ankara 1997., s. 31, (K.3).

| 138 |



Za’fî:
Âteş-i firúat úurutmasa yaşum deryâsını

Dîdeden Øaèfî iderdi günbed-i devvâre ãu (vr. 103b)

XVI. yüzyılda Nevâî’nin, birçok eserlerinin tercüme ve taklîd edildiği ve onun 
nüfûzu altında Çağatayca şiirler yazmanın Türkiye’de moda olduğu söylenmişti151. 
İşte, Za’fî de mülemma tarzında yazmış olduğu bir gazelinde Çağatayca’yı 
kullanarak, Nevâî’nin tesirinde kalan şâirlerden olmuştur. Za’fî’nin bu gazelinde yer 
alan Çağatayca beyitlerinden iki tanesine aşağıda yer verilmiştir:

Bâğ ara herkes úılup bir serv-úâmetni kenâr
Sâye-veş üftâdalığ çağığa yetişdi èaôîm152 
Mâder-i eyyâmdın küyer ôuhûra õâtınuñ

Âferîniş yanaàıàa zeyn birür şekl-i nesîm153 (vr. 5b)

Za’fî’nin etkilendiği diğer bir şâir de, Balıkesirli Zâtî (ö. 953/1546)’dir. Za’fî, 
Dîvân’ında onun 

İlâhî n’ola óâlüm ol meh-i òûrşîd-i ùalèatsüz
Muúârin olmadı devlet sitârem bir saèâdetsüz154 

matlaı ile başlayan gazeline bir tahmîs yazmıştır (vr. 31b). Bu tahmîsin ilk bendinin 
Za’fî tarafından yazılan ilâve mısraları şunlardır:

Ne dirlik baña èâlemde nigâr-ı òûb-ãûretsüz 
Açılmaz bu úara baòtum benüm ol mâh-sîretsüz
Çeküpdür râhı èaşúında belâ dil óadd ü àâyetsüz

İbrâhîm-i Gülşenî’nin pîri Dede Ömer-i Rûşenî ve Za’fî’ye ait olan aşağıdaki 
beyitler arasındaki muhtevâ benzerliği, Za’fî’nin Dede Ömer-i Rûşenî’yi de okuduğunu 
göstermektedir. Za’fî’nin Dîvân’da kendisinden ismen söz ettiği ve şeyhinin şeyhi 
olan Dede Ömer-i Rûşenî’den etkilenmiş olması son derece doğaldır. 

Dede Ömer-i Rûşenî:
Hüsnünün aksin ruh-ı dilberde peydâ eyledin

Çeşm-i âşıktan dönüp anı temâşâ eyledin

151	 Köprülü, a.g.m., s. 391.
152	 Bahçede herkes bir servi boylunun yanına gider. Gölge gibi aşırı düşkünlük çağına ulaşmıştı.
153	 Zatın günlerin anasından (zamandan) zuhura gelmeye çabalar. Yaradılış da senin yanağına nesîm şek-

linde bir süs verir.
154	 Zâtî’nin tahmîsi yapılan gazeli için bkz. Zâtî, Dîvân, (Haz. A. Nihat Tarlan.), Edebiyât Fak. Basımevi, 

İst. 1970, C. II, s. 57, (G.553).

| 139 |



Gerçi kim ma’şûksın âşık libâsın örtünüp
Cilve-i hüsnün girü kendün temâşâ eyledin155

Za’fî:
Bu meôâhir kim vücûd-ı muùlaú iôhâr eyledi 
Kendüdür kim kendüsine èarø-ı dîdâr eyledi
äatdı óüsnin aldı èaşúın arada bir kimse yoú

Kendi aldı kendi ãatdı kendi bâzâr eyledi (vr. 114b/1-2)

Hiç şüphesiz Za’fî’de gerek vahdet-i vücûd, gerekse Kalenderîlik vb. anlayışların 
oluşmasında, bu tür konularda büyük bir coşkunluğa sahip olan Dede Ömer-i 
Rûşenî’nin156 etkisi olmuştur. 

B. Etkilediği Şâirler
Za’fî’den etkilenen şâirlere gelince, bunların başında, tesbît edebildiğimiz 

kadarıyla Vahdetî157 gelmektedir. Vahdetî, Za’fî’nin 

Her ne söz kim söylenür èayn-ı kelâmu’llâhdur
Vâúıf olmayan bu sırra lâ-cerem güm-râhdur (vr. 61a)

matlaı ile başlayan gazelini tahmîs etmiştir. Bu tahmîs, Mil. Ktp. Yz.A, 2430/2 vr. 
30a/b’de yer almaktadır. Tahmîsin ilk bendinin ilâve mısraları şunlardır:

Úudret-i Óaúdan ãudûr iden çü bismi’llâhdur
Yaènî lafô-ı noúùa óıfôı nûr-ı nûru’llâhdur
Gûş-ı cân ile işit ey dil ki emru’llâhdur

Za’fî Dîvânı’nda, bu gazelin baş tarafına “Bu gazeli şâir Mukîmî tahmîs etmiştir.” 
şeklinde bir not düşüldüğünü, ancak yaptığımız mecmua taramalarında bu tahmîse 
ulaşamadığımızı, ne var ki, bu tahmîse ulaşma ihtimâlinin her zaman için mümkün 
olduğunu şâirin Hurûfîliği bahsinde ifâde etmiştik158. 

155	 Mustafa Özçelik, Sûfî Şiirler, Lamure, İst. 2005, s. 91. 
156	 Dede Ömer-i Rûşenî’nin bu konulardaki şiirlerinden örnekler için bkz. Abdülbaki Gölpınarlı, Mev-

lânâ’dan Sonra Mevlevîlik, s. 322.
157	 Tuhfe-i Nâilî’de geçtiğine göre bu mahlası taşıyan üç şâir vardır. Birincisi, mevliden Üsküplü ve 

mevtınen Edirneli ve 1135/1722’de ölen Vahdetî; ikincisi İstanbullu bir Halvetî dervîşi olan Vahdetî; 
üçüncüsü de 1079/1668 tarihinde vefat eden İstanbullu Kadı Hüsâmzâde Ahmed Vahdetî Efendî’dir.
(bkz. Tuhfe-i Nâili, II, 1156.) Bunlardan birincisi, Za’fî ile aynı coğrafyadan, ikincisi de aynı tarîkat-
tandır. Kanaatimizce Za’fî’ye tahmîs yazan Vahdetî, birinci sırada zikredilen ve Bosnalı Vahdetî olarak 
bilinen Vahdetî olmalıdır. Bu Vahdetî’nin Za’fî ile aynı coğrafyayı paylaşması ve Za’fî gibi Hurûfîliğin 
etkisinde kalmış olması (Bkz. Köprülü, Türk Edebiyâtı Tarihi, s. 375; Gölpınarlı, Hurûfîlik, s. 120.) 
bizi bu kanıya sürüklemektedir.

158	 XVI-XVII. yüzyılda yaşadığı tahmin edilen Mukîmî’nin hurûfîlik ile ilgili “Vahdetnâme” isimli ese-
rini Gölpınarlı tanıtmaktadır (Bkz. Gölpınarlı, Hurûfîlik, s. 113-114).

| 140 |



Vahdetî, Za’fî’nin 
Bu eşyâ úaùrelerdür mevc-i esmâ õât-ı deryâdur

Ne deryâdur ki mevcinden anuñ bir úaùre eşyâdur (vr. 66b)

matlaı ile başlayan gazeline de bir tahmîs yazmıştır. (Mil.Ktp. Yz.A.1808, vr.41b-
42a.) Bu tahmîsin ilk bendinin ilâve mısraları ise şunlardır:

Müsemmâdan tecellî eyleyen envâr-ı esmâdur
Ne esmâdur ki her biri yine èayn-ı müsemmâdur

Peder úuvvet dehen Meryem óurûf-ı ãavt-ı èÎsâdur

Za’fî’nin Dîvân’da yer alan bir gazeline tahmîs yazan bir başka şâir de Mevlevî 
Şâhidî Dede’dir. Şâhidî Dede’nin, Za’fî’nin 

Óikmet-i innî ene’llâh’ı kelîm-i yâra ãor
Sırrını ânestü nâr’uñ ùâlib-i dîdâra ãor (vr. 66b)

mata’lı gazeline yazdığı tahmîsi, Mil. Ktp. Yz. A. 1641 vr. 304b’de yer almaktadır. 
Tahmîsin ilk bendinin ilave mısraları şunlardır:

Müşkilüñ var ise ey sâlik ulu’l-ebãâra ãor
Tekye-i tevóîdi herkes añlamaz aòyâra ãor

Lî maèallâhuñ rumûzın Aómed-i Muòtâra ãor

Zaten Esrâr Dede de, Za’fî ile Mevlevî şahsiyetlerden Şâhidî ve Günâhî 
arasında münâzara ve müşâaralar gerçekleştiği yönünde bilgi vermektedir159. Biz 
araştırmalarımız esnâsında her ne kadar Şâhidî’nin bu tahmîsini tesbît edebildikse de, 
Günâhî’ye ilişkin olarak her hangi bir şiire rastlamadık.

Ahdî, tezkiresinden öğrendiğimize göre, Tab’î Efendî160, “Gelibolı’dan olan Za’îfî 
Beg”in bir matlaına bir nazîre yazmıştır161. Buradaki Za’îfî’nin Za’fî olması gerektiği 
husûsu üzerinde daha önce durulmuştu (Bkz. Doğumu ve Memleketi bahsi). Aşağıda 
Za’fî Dîvânı’nda yer almayan bu matla beyti ile Tab’î’nin nazîre olarak yazdığı matla 
beyti yer almaktadır:

Za’fî:
Úıble yiter kûy-i dil-dârum baña
Saña ey Kaèbe ıraúdan meróabâ

159	 Esrar Dede, a.g.e., s. 315.
160	 Tab’î Efendî, Gelibolulu olup, Bağdat’ta defterdârlık yaptı. 1020/1611 yılında Halep’te öldü (Bkz. 

Solmaz, a.g.e., s. 179-180; Tuman, a.g.e., C. II, s. 584). 
161	 Solmaz, a.g.e., s. 180. 

| 141 |



Tab’î:
Bâde yiter laèl-i dil-dârum baña
Saña ey sâúî ıraúdan meróabâ162

Ahdî burada, Tab’î’nin bu nazîresini beğendiğini ifâde ederken, Za’fî’nin bu 
matlaına çok kimselerin nazîre yazmış olduğu bilgisini de vermektedir163. Buradan 
da, bu bahiste zikrettiklerimizin dışında kalan başka şairlerin de, Za’fî’yi beğendikleri 
ve onun etki alanına girdikleri anlaşılmaktadır. 

III. KENDİ ŞİİRİ HAKKINDAKİ 
DEĞERLENDİRMELERİ
Dîvân şiirine ilişkin değerlendirmeler daha çok tezkireciler tarafından yapılmakla 

beraber, bizzat şâirin kendisinin de bu konuda değerlendirmeler yaptığı görülür. 
Klasik şiirde bu konu medh ve fahr başlığı altında ele alınır. Bir sultânı, ya da bir 
veziri övme medh ise, şâirin kendi şiirini övmesi ise fahrdır. Şâirin kendi şiiri ile 
ilgili değerlendirmeleri iki türlü olmaktadır. Şâir ya kendini ve sözlerini harikulade 
vasıflarla tavsif ederek över; ya da Arap, Fars ve Türk şâirleri ile kendisini mukayese 
ederek daha yüksek olduğunu iddia eder164.

Bu değerlendirmeler gazellerde çoğunlukla birer beyitle, mesnevî ve kasîdelerde 
de böyle olmakla birlikte, farklı üslup ve muhtevâda oldukları için bir kaç beyitle de 
dile getirilebilir. Hatta mesnevîlerde bunun için özel bölümlerin açıldığı da görülür165. 

Za’fî Dîvânı bu çerçevede incelendiğinde, şiir ve şâir hakkında önemli 
mütâlaalarının mevcût olduğu görülür. Dîvân’daki 343 nolu gazel tamamen fahriye 
niteliğindedir. Za’fî’ye göre şiir inşâd etmekten maksat şâirin arz-ı hâl etmesi, yani 
içinde bulunduğu durumu söz ile dışarıya yansıtmasıdır. 

èArø-ı óâl itmekdürür àâyet àaraø Øaèfî hemân 
Yoúsa kim meşàûl olur bu naôm bu eşèâr içün (vr. 99a)

Başta Mevlânâ olmak üzere birçok mutasavvıf şâirin “Günlük dilin sığ ve dar 
imkanları yanında aktarmak istedikleri yüce manaya şiirsel dilin daha fazla imkan 
sağlamasından dolayı tercihen şiire yöneldikleri”166 görülür. İşte yukarıdaki beyti ile, 
Mevlânâ’ya büyük bir aşkla bağlı olduğu ilgili yerlerinde anlatılan Za’fî’nin de, hâl 
ile ifâde ettiği yüce manaları ancak şiirle arz edebildiği için, şiiri o hali ifâdede bir 
vâsıta telakkî ettiği görülmektedir. 
162	 Her iki beyit için bkz. Solmaz, a.g.e., s. 180. 
163	 Solmaz, a.y.
164	 A. Sırrı Levend, Dîvân Edebiyâtı, s. 545.
165	 Harun Tolasa, “Dîvân Şâirlerinin Kendi Şiirleri Üzerine Düşünce ve Değerlendirmeleri”, TDEAD, 

S.1, İzmir 1982, s. 16.
166	 M. Erol Kılıç, Sûfî ve Şiir, s. 70.

| 142 |



Şüphesiz ruhsal âlemdeki hâllerin sanatkârâne bir üslupla ve muhâtabı etkileyici 
bir tarzda ifâde edilmesi daha çok şiir yoluyla mümkün olmaktadır. Vezindeki 
ahenk, kâfiye ve redifle elde edilen nağme ve söz dizimindeki sanatlı üslup bunu 
sağlamaktadır. Aksi takdirde şiir bir meşgaledir ve sırf şiir yazmış olmak için şiirle 
uğraşılmaz. Bu beyitten, şâirin sanatı sanat için değil, belli bir amaç için kullandığı 
ortaya çıkmaktadır. 

Bununla birlikte bir bütün olarak Dîvân göz önüne alındığında, şâirin yer yer 
sanatını sanat için icra ettiği de vakidir. Ancak şâire göre, bu durumda şiirin belâgat 
ve fesâhat kurallarına tâbi olunarak yazılması gerekir. Bu husûs, dîvân şiirini halk 
şiirinden ayıran karakteristik husûsların başında gelmektedir. Za’fî’ye göre, şâir 
insanlar üzerinde etkili olmak ve alemde tanınmak isterse, bunun yolu belagat 
kurallarına uyarak şiir yazmaktan geçer.

Şièr-i belîà ile ùutayam dirsen èâlemi
Øaèfî rièâyet eyle belâàat ùarîúını (vr. 116b)

Şâir, at üzerindeki binicinin sopa ile yerdeki topu fırlatarak oynadığı oyundan 
hareketle belagat ve fesâhat hususiyetini açıklamaktadır. Buna göre belagat ülkesinin 
meydanında yetenek/şiir tabiatı atına binip, zülf çubuğu ile fesahat topuna vurmak 
gerekir. Fesahat topuna en çok vuran kişi yarışı kazanmakta, dolayısı ile ülkenin en 
meşhur kişisi haline gelmektedir.

Esb-i ùabèa binüben gösterelüm cevlânı
Ùutalum mülk-i belâàatda bu gün meydânı
Oynadup gûy-i feãâóat olalum şöhre-i şehr

Vaãf-ı gîsû-yı nigâr ile dizüp çevgânı (vr. 112b/1-2)

Şâir bu konuda kendine güvenmektedir. bir yerde kendine hitâp ederek, nazım 
kılıcı ile fesâhat mülkünü fethettiğinden ve şiir meydanında pehlivan olduğundan söz 
etmektedir.

Tîà-i naõmuñla yine Øaèfî feãâóat mülkini
Fetó idüp olduñ bu gün meydân-ı şière pehlevân (vr. 94b)

Şâir şiirini değişik ifâdelerle övmekten geri kalmamıştır. Kendisini “murğ-ı hoş-
elhân” (güzel sesli kuş) olarak vasıflandıran (vr. 12b, 95a) şâire göre, sözleri, tâlib 
için “feyz-i beşâret”, ârif olan âşık için de remz ve işarettir. (vr. 65b) Şâirin şiiri için 
kullandığı önemli bir kavram da ihtira’dır. O, kısa bir zaman içerisinde birçok mânâlar, 
yani şiirler ürettiğini anlatırken bu kavramı kullanmaktadır. İhtira’da hep orijinal 
bir yön bulunur. Şâirin kastettiği de daha evvelden selefleri tarafından kullanılmış 
mânâları tıpa tıp kullanmak yerine, onlarda olmayan ve bizzat kendisi tarafından icat 
edilen manaları kullandığı hususiyetidir.

| 143 |



Şâir aşağıdaki iki beyitte, inci ve cevher saçan şiir tabiatından bahsetmekte, bu 
tabiatı dolayısı ile ihtira’larda bulunabildiğini ifâde etmekte ve “hezâr ahsante” ve 
“ahsante” diyerek kendi kendini tebrik etmektedir:

Hezâr aósente ey Øaèfî senüñ ùabè-ı dürer-bâruñ
Dehân-ı yâr vaãfında òayâlât iòtirâè eyler (vr. 60b)

Ùabè-ı gevher-bâruña aósente ey Øaèfî senüñ
Az zamân içre úılur bir nice maènâ iòtirâè (vr. 74a)

Şâirin bir beytinde dile getirdiği hazır cevap oluşu da kısa bir sürede birçok 
manalar ihtira’ etme özelliği ile alakalı olarak düşünülebilir. 

äordum şifâ-yı òaste-dili laèlüm em didi
Øaèfî-i leb-fikâr ne òâøır cevâb imiş (vr. 72b)

Şâir, ihtirâ’ ile yakın bir anlam ifâde eden mübdi’ü’s-suver kavramını da bu 
meyanda kullanmıştır. Aşağıdaki beytinden anlaşıldığına göre şâirin şiirlerine kendi 
döneminde yaşayanlar da teveccüh göstermiş ve şiirleri kendi döneminde epey kabul 
görmüştür. Bu dönemde insanlar kendisine mübdi’ü’s-suver lakabını takmışlardır. 
Buna göre şâirimizin şiirde harikalar yarattığı, muhatapları tarafından da kabul 
edilmiş olmaktadır. Gerçekten de şâirin şiir mecmualarında pek çok şiirinin yer almış 
olması, bu hususu teyid etmektedir.

Øaèfiyâ şièrümi görenler hep
Beñzüme mübdièü’ã-ãuver didiler (vr. 58a)

Bir beytinde de şâir layık olmadığı halde şiire el atanlara, ya da şâirlik taslayanlara 
çatmakta ve kendi şiirinin bu gibilerin ağzını muhkem bir şekilde kapattığını, bir nevi 
yazdığı mükemmel şiirlerle bu gibilere gereken cevabı verdiğini ifâde etmektedir. 

Renc engüştiyle dest-i şièrüm ey Øaèfî benüm
Nâ-sezâ-yı ehl-i naômuñ aàzını muókem úapar (vr. 58b)

Şâir, şiirini övme bâbında “âb-ı hayât” ve “âb-ı hayvân” terkiblerini de kullanmıştır. 
Ona göre Hz. İsa’nın sözü ile ölülerin hayât bulması gibi, kendi şiiri ile de ölü gönüller 
hayât bulmaktadır. Bu yüzden şâir kendisini ab-ı hayât, kelâmını ise âb-ı hayvân 
olarak nitelemektedir.

Dirilür mürde diller Øaèfiyâ nuùúumla èÎsâ-veş
Anuñçündür direm ùâliblere âb-ı óayâtum ben (vr. 139b)

| 144 |



Mesîóâ dinilürse n’ola Øaèfî ben zamânumda
Kelâmum âb-ı óayvân olalı cân u cihânum ben(vr. 101a)

Bir yerde de şâir şiirini “hırz-ı imân” olarak, yani imanın kendisi ile korunduğu 
şey, bir başka yerde de cân kulağına asılması gereken “dürr-i meknûn” olarak 
nitelemektedir.

Ol cemâl-ı muãóafuñ vaãf-ı òaùıdur Øaèfiyâ
Óırz-ı îmân olsa n’ola nüsòa-i eşèârumuz (vr. 68b)

Gûş-ı câna bu naômı mengûş it 
Kim bu sözlerdürür dür-i meknûn (vr. 16a)

Şâir güzel nağmeli olan bülbül ile de kendisini kıyaslamakta ve kendi feryadını 
işittiklerinde âlem bahçesinin bülbüllerinin hâmûş/sessiz kesildiklerini ifâde 
etmektedir (vr. 60a). Aşağıdaki beyitte de şâir bu hususu kastetmektedir:

Lâl ola bülbül-i òoş-naàme işidürse eger
Naôm-ı rengînüm ile işbu laùîf elóânı (vr. 112b)

Şâire bülbül gibi şiirler söyleten ise, âşık olmasıdır (vr. 116a). Gazellerinin 
âşıkâne olması sevgilinin zülf-i dil-âvîzine âşık olmasındandır (vr. 60b). Şâir şiirdeki 
kabiliyetini sevgiliye olan ilgisinden kazanmıştır. Şâirin sözünün nazım denizindeki 
bir elmas olması, onun sevgilinin inci gibi olan dişini ve yakut gibi olan dudağını 
vasf etmesinden dolayıdır. Hatta sevgiliyi nitelediği için şâirin şiir kabiliyeti o derece 
yükselmiştir ki şiiri göğe kadar çıksa yeridir. O, sevgilinin yüzünü vasf ettiği için 
meleklerin, şiirini vird edinmiş olmaları normal bir husustur.

Dürr-i dendân ile yâúût-ı lebüñ vaãf ideli
Baór-ı naôm içre sözüm lüélü-i meknûn oldı (vr. 115a)

Yeridür çıúsa göge nâme-i şièrüm Øaèfî
Vaãf idel’den beri ol óûri-ãıfat insânı (vr. 112b)

Vird eylese şièrüm yaraşur gökde melekler
Vaãf-ı ruòuñ ey óûr ki dîvânuma geçdi (vr. 121a)

Sevgilinin takındığı her tavır şâirde farklı bir etki bırakmaktadır. Gül gibi olan 
sevgilinin diken gibi olan kişilerle arkadaşlık kurması; Za’fî’nin dilinin tutulmasına 
ve böylece “nâdire-güftâr” olmasına; onun sevgilinin gamından dolayı perişan bir 
vaziyette olması da, sözlerinin perişan bir vaziyet almasına sebep olmuştur. Onun firâk 

| 145 |



üzerine şiirler söylemesi, sevgili ile arasında olan mufârakattan kaynaklanmaktadır. 
Kısacası şâirimizin şiirini nasıl işleyeceğini sevgilisi belirlemektedir.

Øaèfinüñ hem-dem-i òâr olalı maúãûdı güli
Dili ùutıldı vü hem nâdire-güftâr oldı (vr. 115a)

áamuñla Øaèfi ülfet ideli dîvâne olmışdur
Anuñ maèõûr ùut şâhum perîşân olsa aúvâlı (vr. 119b)

Beni ayırdı felek ôulm ile dil-dârumdan
Øaèfiyâ n’ola disem derd ile eşèâr-ı firâú (vr. 76a)

Kendisinden önceki şâirlerle kendisini kıyaslama yoluna giden Za’fî, bu 
kıyaslamalarda genellikle geçmiş şâirlerin şiirini görmeleri hâlinde şiirini beğenip 
takdir etmekten kendilerini alamayacakları şeklindeki kanaatini dile getirmektedir. 
Onun isimlerini zikrettiği şâirler, Hüsrev, Câmî, Selmân, Nizâmî, Hassân, ve 
Nesîmî’dir. Bunlardan Nesîmî, Türk şâiri olup; Hüsrev, Camî, Selmân ve Nizâmî 
İranlı şâirlerdir. Hassân ise, Hz. Peygamber için medhiye yazmış olan Hassân b. 
Sâbit’tir. Hassân’ın içinde geçtiği beyitler aşağıda verilmiştir:

Neår ü naôm ile muraããaè bir dür-i yek-dânesin* 
Vezn-i ùabè ile belâàatda bu gün Óassân’sın (vr. 95a)

Óasan taósîn iderse n’ola şièrüm göricek Øaèfî
Òayâl-i fitne-engîz ile naôm içre kemâl oldum  (vr. 84a)

Şâire göre Hüsrev ve Câmî’nin şiirinin kemâlini tahsîn etmeleri garip bir husus 
değildir (vr. 118b). Aynı şey Hassân için de geçerlidir (vr. 84a). Nizâmî, şiirini görmüş 
olsa bunun için nazm-ı nazîm tabirini kullanacak; hoş kokulu olan şiirinin nazmı 
(nazm-ı hoş nesîmi)

 Nesîmî’nin burnuna gitse, Nesîmî kabrinde taze can bulacaktır. 

Görse şîrîn úıããamı Òüsrev gibi taósîn idüp 
Şièrüme dirdi Niôâmî Øaèfiyâ naôm-ı naôîm (vr. 89a)

Tâze cân bulurdı úabrinde Nesîmî Øaèfiyâ
Ger meşâmına irişse işbu naõm-ı òoş nesîm (vr. 90b)

Bu şâirlerden Za’fî’nin en çok alakalı olduğu kişi İranlı meşhûr şâir Selmân-ı 
Sâvecî’dır. Şayet şiirini görse, Selmân “ahsante” diyerek kendisini takdîr edecektir. 
Bir beyitte giderek şiiri zarafetle söylediğini ifâde ettikten sonra, galiba Selmân’ın 
düzeyine eriştiğini ifâde etmekte, bir başka yerde de kendisini Selmân-ı sânî olarak 

| 146 |



nitelendirmektedir. Za’fî’nin gözünde Selmân o derece yüce bir şahsiyettir ki, o ikinci 
Selmân olarak adlandırılmaktan iftihâr duymaktadır.

Görse şièr-i óasenüm söz ile Òüsrev begenüp
Diye aósente kemâliñe cihân Selmân’ı (vr. 112b)

Şièri giderek Øaèfi ôarâfetle dir olduñ
áâlib var ise óaøret-i Selmân’a irişdüñ (vr. 79a)

Vaãf-ı lebüñde Øaèfi ferîd olsa ùañ mıdur?
Bu reng ü bu òayâl ile Selmân-ı åânidür (vr. 60b)

Kendisinden son derece emin bir şekilde söz eden şâir, kendisine şiir sunduğu 
sultânın karşısında ise son derece mütevâzi bir tavır takınmaktadır. Bu, şâirin muktezâ-
yı hâle göre tavır takınmış olmasından kaynaklanmış olmalıdır. Sultâna ya da vezîre 
şiir sunuşunu anlattığı bir gazelin (vr. 80b-81a) ilk üç beyti aşağıya alınmıştır:

Manõûr-ı òidmet oldı eyâ mîr-i kâm-kâr
Eşèâr-ı Øaèfi oldı çü manõûr-ı óaøretüñ

Noúãânı var ise naõar eyle kemâline
K’oldur úadîmi èâdet-i erbâb-ı devletüñ

Maùbûè-ı òâã u èâm ola maúbûl-ı her diyâr
İmøâ olursa ger aña èünvân-ı raàbetüñ (vr. 80b/1-3)

| 147 |



ÜÇÜNCÜ BÖLÜM

ZA’FÎ DÎVÂNI’NIN ŞEKİL VE DİL 
AÇISINDAN İNCELENMESİ

Bu bölümde öncelikle Za’fî Dîvânı tanıtılacak, daha sonra da Za’fî Dîvânı şekil, dil 
ve ifade özellikleri açısından incelemeye tabi tutulacaktır.

| 148 |



I. ZA’FÎ DÎVÂNI
Dîvân’da yer alan bir kasîdeden (vr. 9b-10a) şairin dîvânını Ferhâd Bey’e sunduğu 

anlaşılmaktadır. Kasîdede Ferhâd Bey’in isminin geçtiği beyit şudur:

Emîr Òüsrev-i mülk-i süòan faãîó u belîà
Ki yaèni óaøret-i Ferhâd şâh-ı õü’l-iúbâl (vr. 10a)

Şair bu kasîdenin sonlarında, daha önceden bir kîtaba başladığını, onu bitirmek 
için acele ettiğini, kitaba henüz isim vermediğini ve şâhdan yardım görürse kitabını 
bitirebileceğini ifâde etmiştir.

Mısır’da hüküm süren Osmanlı valileri arasında Ferhâd Bey diye biri 
bulunmamaktadır1. Dolayısıyla Za’fî’nin, dîvânını Mısır’ın dışında kalan bir yerde 
takdîm ettiği anlaşılmaktadır. Za’fî ile aynı dönemde yaşayan ve Ferhâd Paşa ismini 
taşıyanlar ise tesbît edebildiğimiz kadarıyla üç kişidirler.

1. Kânûnî döneminde 928/1521 yılında Şam’da isyan çıkaran Canberd-i Gazâlî’yi 
öldürerek Şâm’ı yeniden fetheden ve 931/1524’te idam edilen Ferhâd Paşa2.

2. Kanûnî’nin vezirlerinden olup 982/1574’te vefat eden ve Ebu Eyyûb Ensârî 
civarında medfûn olan Ferhâd Paşa. Babası Macar mühtedîlerinden olan bu Ferhâd 
Paşa, Şehzâde Sultân Mehmed b. Süleymân’ın kerîmesi Hümây Sultan ile evlenmiştir3.

3. Bunların dışında bir de Bosna beylerbeyliği yapan Ferhâd Paşa vardır. Bu 
kişi, 979/1571’den önce Bosna’da işbaşında bulunmuştur4. Bu kişi ile Başbakanlık 
Osmanlı Arşivi’ndeki 990/1582 senesini gösteren bir belgede5 adı geçen İzvornik 
Sancağı Beyi Ferhâd aynı kişiler olmalıdır. Zira İzvornik Bosna vilâyetini oluşturan 
beş sancaktan biridir6.

Za’fî’nin dîvânını bunlardan hangisine sunduğu yönünde elimizde kesin bir kanıt 
yoktur. Ancak yukarıda adı geçen Ferhâd Paşalardan birincisi, Za’fî’den çok önce 
öldüğü için, Dîvân’ın kendisine sunulduğu Ferhâd Paşa’nın bu olması uzak bir ihtimâl 
olarak gözükmektedir. Şu halde geriye diğer iki seçenek kalmaktadır. Ancak şairin 
Rumeli bölgesi ile var olan kuvvetli bağından dolayı, dîvânını Bosna Beylerbeyi olan 
Ferhâd Paşa’ya sunmuş olma ihtimali daha ağır basmaktadır. 

Za’fî Dîvânı’nın bulabildiğimiz tek nüshası, Millet Ktp., Ali Emîrî Manzûm 
Eserler 254’te yer almaktadır. Bu nüsha adi cilt içinde, 139 varak, 17 satır, 220×162 
ölçüsünde, yıldız filigranlı “eser-i cedîd” kağıdına rik’a hatla yazılmıştır. 

1	  Nâsır el-Ensârî, Hukkâmu Mısr Mine’l-Ferâine ile’l-Yevm, Dâru’ş-Şurûk, Kahire 1987, s. 105-119. 
2	  Sâmi, Kâmûsu’l-A’lâm, C. V, s. 3401.
3	  Sâmi, a.y.
4	  Banarlı, a.g.e., C. I, s. 611.
5	  47 numaralı mühimme defteri, 1185 (A. Yaşar Ocak, Zındıklar ve Mülhidler, s. 367’den naklen).
6	  Sâmî, a.g.e., C. II, s. 853.

| 149 |



Başı:
بسم الله الرحّمن الرحّيم
جامع أسرار كلام قديم7 

Sonu:
اكتسابم نور احمد دندر اي ضعغي بنم
كم اودر چشم چراغ روشني و گلشني

Elimizde bu nüshanın XIX. yüzyılın sonu ile XX. yüzyılın başlarına ait bir nüsha 
olduğunu gösteren önemli iki karîne bulunmaktadır. Birincisi, nüshanın 1924’te vefat 
eden Ali Emîrî tarafından, zann-ı gâliple istinsâh edilmiş olması8, ikincisi ve daha 
önemlisi de Osmanlı’nın son dönemlerinde basılan “eser-i cedîd” kağıdına yazılmış 
olmasıdır. Şu halde bu nüshanın Osmanlı’nın son dönemlerine ait bir nüsha olduğu 
kesin olarak ortaya çıkmaktadır.

Ancak Za’fî Dîvânı’nın başka bir nüshasının bulunmamış olması, önemli bir 
problem olarak karşımızda durmaktadır. Zira XVI. yüzyılın ikinci yarısının ortalarında 
ölen Za’fî’nin ölümünden XX. yüzyılın sonlarına gelinceye dek geçen üç asırlık zaman 
zarfında, Dîvân’ın bir çok kez istinsâh edilmiş olması ve hiç olmazsa Ali Emîrî’nin 
mevcût nüshayı istinsâh ederken yararlandığı nüshanın elde olması gerekirdi.

Ancak gerek Türkiye kütüphanelerinde yaptığımız araştırmalar, gerekse yurtdışında 
bulunan kütüphanelerin kataloglarından yaptığımız taramalar sonucunda mevcut 
nüsha dışında başka bir nüshadan söz edildiğine şahit olmadık. Ali Emîrî nüshasına 
kaynaklık teşkîl eden nüshanın, Emîrî’nin İşkodra’da görev yaptığı sırada bulduğu 
bir nüsha olması muhtemeldir. Her halükârda bu nüsha şimdilik kaydıyla elimizde 
değildir. Bu nüshanın, özel koleksiyonlarda bulunması da ihtimal dâhilindedir.

Şurası muhakkaktır ki, şayet Türkiye kütüphanelerinde Za’fî Dîvânı’nın birin 
üzerinde nüshaları olsaydı, böyle bir tabloyla karşılaşmamız mümkün olmayacaktı. 
Dolayısıyla buradan Za’fî Dîvânı’nın özellikle İstanbul’da istinsâhı az olan bir dîvân 
olduğu sonucu ortaya çıkmaktadır. 

Za’fî Dîvânı’nın İstanbul’da çok yaygın olmaması ve çokça istinsâh edilmemesinin 
bir nedeni olarak, Za’fî’nin Rumelili ve özellikle Kâhire’de bulunmuş olması 
düşünülebilir. Dolayısıyla, Za’fî Dîvânı’nın gerek memleketi olan Rumeli’de, 
gerekse mensûbu bulunduğu ve içerisinde çokça vakit geçirdiği Gülşeniyye 
Âsitânesi’nin bulunduğu Kâhire’de, başka nüshalarının bulunması her zaman için 
ihtimâl dahilindedir. Ancak gerek Mısır’daki el yazma eserler katalogunda, gerekse 
Bosna’daki Gazi Hüsrev Begova Kütüphanesi katalogunda herhangi bir nüshadan söz 
edilmemektedir.

7	  Bismillâhirrahmânirrahîm sözü, kelâm-ı kadîmin sırlarının bütünüdür.
8	  Bu bilgi, Ali Emîrî tarafından kurulmuş olan Millet Kütüphanesi’nin emekli müdürü M.Serhan Tayşi 

tarafından bizimle paylaşılmıştır. Tayşi, bu nüshadaki yazı ile Ali Emîrî tarafından istinsâh edilen diğer 
el yazma eserlerdeki yazı arasında var olan büyük benzerlikten hareketle bu kanaate varmıştır. Şüphe-
siz Ali Emîrî’nin yazı sitilini bilen Tayşi’nin bu kanaati bizim için önemlidir. Nüshayı inceleyerek bu 
kanaatini bizimle paylaşan M.Serhan Tayşi’ye şükranlarımı sunuyorum.

| 150 |



Çeşitli nedenlerle İstanbul’da tanınmayan şairlerin kaleme aldıkları dîvânların 
da çok yaygın olmaması normal bir durumdur. Za’fî’nin de gerek Rumelili olması, 
gerek Kâhire’de bulunmuş olması, onun İstanbul’da çok tanınmamış olmasının bir 
nedeni olmalıdır. Nitekim Gibb, Za’fî’yi lirik şiirler yazan ikinci sınıf şairler arasında 
görerek, onun bu yönüne işaret etmiştir. Aynı durumu, Za’fî ile çağdaş olan ve kendisi 
de Rumelili olan Behiştî’de de görüyoruz. Zira Behiştî dîvânının ancak iki nüshası 
tesbît edilerek9 edisyon kritiği yapılmıştır.

II. ŞEKİL ÖZELLİKLERİ

A. Tertip Şekli
Za’fî Dîvânı mürettep bir dîvân olup, dîbâce ile başlamaktadır. Dîbâce’nin baş 

tarafı Farsça, devamı Türkçe olarak yazılmıştır. Farsça kısımda, üç beyit hâlinde 
Besmele’nin sırları ve mensûr olarak Allah’a hamd, Hz. Peygamber’e salât ve selâm 
yer almaktadır. Dîbâcenin Türkçe kısmında ise, iki selâm beyti, nesir ile dünyaya 
geliş, bir beyit ve nesir ile, dünyaya geldikten sonra Allah’ın azameti karşısında 
hayrete düştüğünü ve “‘âlem-i hayrette ba’zı hâle müte’allik kelimât-ı nâ-marbût 
tekellüm” eylediğini ifâde ediş; dostlardan bazılarının bu kelimât-ı nâ-merbûtu “alâ 
vechi’t-tertîb tahrîr ve eş’âr-ı âlem-hayrânı ber vefk-ı kâfiye tastîr” olunması için 
ısrarları üzerine, bunları “rişte-i kâfiyeye nazm idüp tarz-ı şi’re” koyduğunu ifâde ediş 
ve son olarak okuyanlardan hatalarının hoş görülerek tashîh edilmesinin rica edilişi 
yer almaktadır.

Tahir Üzgör tarafından Za’fî Dîvânı’nın dîbâcesi dâhil olmak üzere, Türkçe 
dîvân dîbâceleri üzerine bir araştırma yapılmıştır. Za’fî Dîvânı’nın dîbâcesinin, 
diğer dîbâceler arasındaki yerini göstermesi açısından, bu araştırmanın sonuçlarına 
değinmeyi faydalı buluyoruz. Söz konusu araştırmada, 492 dîvânın tanıtıldığı İstanbul 
Kitaplıkları Yazma Dîvânlar Kataloğu’nda, Türkçe dîbâceli olduğu ifâde edilen 51 
dîvânın yerinde incelenmesi sonucu, dîbâce bulunmama, Arapça veya Farsça olma 
ve bir başkası tarafından kaleme alınmış olma gibi durumlardan dolayı bu sayının 
36’ya düşmüş olduğu sonucuna varılmıştır10. Za’fî Dîvânı da 36 dîvândan birini 
teşkil etmektedir. Üzgör, araştırmasında, Türkçe dîbâceli dört dîvân daha tesbît etmiş, 
böylece sayı 40’a çıkmıştır. Buna göre, 496 Türkçe dîvândan sadece 40 tanesinde 
Türkçe dîbâce yazılmıştır ki bu, % 14’lük bir kesite tekâbül etmektedir.

Aynı araştırmaya göre, bu metinlerden sadece üçünde, dîbâce kelimesi yerine 
başka kelimeler kullanılmıştır. Bunlar Za’fî, Suûd ve Tâhirü’l-Mevlevî dîvânlarının 
dîbâceleridir. Bu üç dîbâceden birincisinde iki defa mukaddimât kelimesi kullanılmış, 
ikincisinde iftitâh ve üçüncüsünde de, ifâde kelimeleri başlık olarak kullanılmıştır11. 

9	  Aydemir, Behişti Dîvânı, s. 74.
10	  Tahir Üzgör, Türkçe Dîvân Dîbâceleri, s. 5.
11	  Üzgör, a.g.e., s. 3.

| 151 |



Suûd ve Tâhirü’l-Mevlevî dîbâcelerinin XX. asırda kaleme alındıklarını göz önüne 
aldığımızda, aynı araştırmanın sınırları çerçevesinde olmak üzere, Za’fî’nin, Osmanlı 
dönemi şâirleri arasında, dîbâce kelimesine karşılık olarak mukkaddimât kelimesini 
kullanan tek şâir olduğu ortaya çıkmaktadır.

Araştırmada, 40 dîbâceden üçünün manzûm, on dördünün mensûr, Za’fî’nin ki 
de dahil olmak üzere yirmi üçünün de manzûm-mensûr bir tarzda yazıldığı tesbît 
edilmiştir12. 

Yine Za’fî dîbâcesinin ayırt edici bir özelliği, besmele yerine geçen ilk üç beyitlik 
manzûme ile devamında gelen hamd ve salât ü selâm kısmının tümünün “Fârisî 
Nesir” başlığı altında Farsça, geri kalan kısmın ise “Türkî Nesir” başlığı altında 
Türkçe yazılmış olmasıdır. Oysa diğer dîbâcelerden üçünde Arapça ve Farsça’ya 
hiç yer verilmemiş, diğerlerinde ise Arapça ya da Farsça iktibâslarla yetinilmiştir.13 
Za’fî, Türkçe dîvânın yanı sıra, Farsça dîvânçe de yazmış olmasına uygun bir tarzda, 
dîvânının dîbâcesinde, bu iki dili ortak olarak kullanmıştır. Za’fî’nin Türkçe yazmış 
olduğu Hurûfîliğe ilişkin risâlesinin dîbâcesini de, bu iki dille yazmış olmasından 
hareketle, onun iki dille dîbâce yazmayı bir alışkanlık hâline getirdiği anlaşılmaktadır.

Aynı araştırmada, dîbâcede yer alan dîvânın tertip sebebi ile ilgili olarak, Za’fî’nin 
her hangi bir menfaat beklemeden, dostlarının ısrâr veya arzularına uyarak dîvânlarını 
cem’ eden beş şâirden biri olduğu tesbît edilmiştir. Diğer şâirlerden 14’ünün, bir 
menfaat umarak, padişah veya mevki sahibi bir başka şahsın emir veya arzusu, ya 
da bir dileği yerine getirmek üzere dîvânlarını tertip etmiş oldukları; diğerlerinin ise 
dîbâcelerinde dîvân tertip sebebine değinmedikleri tesbît edilmiştir.14 

Bu araştırma ile Za’fî Dîvânı’nın dîbâcesinin diğer dîbâceler arasındaki yeri ortaya 
çıkmış olmakta ve bu dîbâcenin, bir takım belirgin özelliklere sahip olduğu görülmektedir. 

Za’fî Dîvânı’nın elimizdeki tek nüshası, mürettib tarafından şekil ve tür ayırımı 
yapılmadan şu şekilde tertîb edilmiştir: Dîbâceden sonra sırasıyla 1 münâcât, 15 
kasîde, 2 tercî’-i bend, 3 terkîb-i bend, 24 murabba, 2 tahmîs, 1 tesdîs, 3 muhammes, 3 
şehrengîz, ikinci şehrengîzden sonra 1 târih manzûmesi, 391 gazel, gazellerin içerisine 
serpiştirilmiş 4 koşma, 1 müfred, 2 matla, 3 târih beyti yer almaktadır. Kâf harfinin 
ilk gazeli (vr. 75a) ile on birinci gazeli (vr. 77a) mükerrer oldukları için, bunlar tek bir 
gazel olarak değerlendirilmiştir. 

Za’fî Dîvânı’nın elimizdeki nüshasında, Türkçe şiirlerden sonra belli bir tertîbe 
göre sıralanmış Farsça şiir kısmı vardır. Bu kısım bir dîvânçe oluşturacak kadar 
şiir kapsadığı ve buradaki şiirler mürettep dîvân tertîbine göre sıralandıkları için, 
tarafımızdan müstakil bir Farsça dîvânçe olarak değerlendirilmiştir. 

Nüshanın son varakında “Za’fî’nin muahharan ele geçen gazelleri” başlığı altında 
ayrıca üç gazel daha yer almaktadır. Bu gazellerle, Dîvân’daki toplam gazel sayısı, 
391’den 394’e çıkmaktadır. 

12	  Üzgör, a.g.e., s. 10.
13	  Üzgör, a.g.e., s. 10.
14	  Üzgör, a.g.e., s. 10-12.

| 152 |



B. Nazım Şekilleri ve Türleri
Mutasavvıf bir dîvân şâiri olan Za’fî’nin, müretteb bir Dîvân’da olması gereken 

bütün nazım şekillerini kullandığı görülmektedir. Dîvân’da yer almayan müstezâd 
nazım şekli ile yazdığı bir gazel de Mil.Ktp. Yz.A. C. 74.9 ve C. 51.19 nolu cönklerde 
yer almaktadır.

Bilindiği gibi tekke şâirleri, nazım şekli bakımından hem dîvân edebiyâtı 
(gazel, mesnevi vb.), hem de halk/âşık edebiyâtı nazım şekillerini (en çok koşma) 
kullanmışlardır. Tekke şâirlerinin bilhassa nazım şekli itibariyle dîvân şiiri tarzında, 
fakat muhtevâ itibariyle tekke şiiri türünde eserler verdikleri görülür15. Dîvân tarzında 
şiirler yazan Za’fî de, daha çok dîvân edebiyâtı nazım şekillerini kullanmış olmakla 
beraber, bazı şiirlerinde halk edebiyâtı nazım şekillerini de kullanmıştır. Aşağıda 
Za’fî’nin kullandığı nazım şekilleri ve türleri maddeler halinde ele alınacaktır.

a) Kasîdeler

Dîvân’da toplam 15 kasîde bulunmaktadır. Musammat tarzında yazılan birincisi 
kasîde, on iki imamın anlatıldığı düvazdeh türünde olup 20 beyit; mülemma tarzında 
yazılmış olan iki, üç ve dördüncü kasîdelerden ikincisi, kime yazıldığı söylenmeyen 
bir medhiye olup 15 beyit; üçüncüsü, Yavuz Sultân Selîme yazılan bir medhiye 
olup 20 beyit; dördüncüsü, surnâme olup 17 beyit; beşincisi, kime yazıldığı belli 
olmayan bir medhiye olup 27 beyit; altıncısı, Kanûnî’ye yazılan bir medhiye olup 
14 beyit; yedincisi, hacdan gelen birisi için yazılmış olup 20 beyit; Ferhat Bey’e 
sunulan sekizinci ve dokuzuncu kasîdelerden sekizincisi 25; dokuzuncusu 23 beyit; 
onuncusu, fetihnâme türünde 21 beyit; on birincisi, surnâme olup 23 beyit; on ikincisi, 
Muhammed isimli birine yazılmış olup 18 beyit; on üçüncüsü, tevhîd türünde yazılmış 
olup 25 beyit; on dördüncüsü, öğüt niteliğinde olup 13 beyit ve on dördüncüsü, aşk 
konulu olup 24 beyittir.

b) Tercî’-i Bend

Dîvân’da 5’er bendden oluşan iki tercî’-i bend ye almaktadır. Bendler vâsıta 
beyitleri dâhil olmak üzere birincisinde dokuzar, ikincisinde ise yedişer beyitten 
müteşekkildir. Her iki tercî’-i bend de konu itibâriyle vahdet-i vücûd hakkındadır.

c) Terkîb-i Bend

Dîvân’da beş bendden müteşekkil üç terkîb-i bend yer almaktadır. Vâsıta beyitleri 
dahil olmak üzere bendler, birincisinde dokuzar, iki ve üçüncüsünde ise beşer beyitten 
müteşekkildir. Birinci terkîb-i bendin Mustafa adlı birinin ölümü üzerine yazıldığı 
anlaşılmakta, ikincisinde aşk, üçüncüsünde ise âlem ve yaratılışı anlatılmaktadır.

15	  Abdurrahman Güzel, “Tekke Şiiri”, Türk Dili, S. 445-450, 1989, s. 281.

| 153 |



d) Murabba

Dîvân’da her biri beşer bendden oluşan 24 murabba-ı mütekerrir yer almaktadır. 
Murabbalardan bir tanesi Seyyid Battal Gazi hakkında olup, diğerlerinin bir kısmı 
şeyhi, bir kısmı ise Memi Şâh ve isimleri zikredilmeyen mahbûblar hakkındadır.

e) Tahmîs

Dîvân’da yer alan iki tahmîsten ilki Zâtî’nin, ikincisi Hayâlî Bey’in gazelini 
tahmîstir. İkisi de beşer bendden müteşekkildir.

f) Tesdîs

Dîvân’da beş bendden müteşekkil olan Hâfız-ı Sirozî’ye ait bir gazelin matla 
beytine yapılan bir tesdîs yer almaktadır.

g) Muhammes

Dîvân’da üç muhammes-i müzdevic yer almaktadır. Birincisi 5, ikincisi 4, 
üçüncüsü de 13 bendden müteşekkil olan muhammeslerin ilki ta’ziyenâme, ikinci ve 
üçüncüler ise şehrengîz türünde yazılmışlardır.

h) Mesnevî

Dîvân’da biri münâcat, diğerleri şehrengîz türünde olmak üzere mesnevî nazım 
şekliyle yazılan toplam dört manzûme yer almaktadır. Bunlardan münâcât türünde 
olan 21, şehrengîz türünde olanlar da sırasıyla 114, 83 ve 111 beyitten müteşekkildir. 
İkinci Şehrengîzin sonunda beş beyitlik bir gazel de yer almaktadır. Şehrengîzlerle 
ilgili detaylı bilgi şâirin edebî şahsiyeti bahsinde verilmiştir. 

ı) Gazel

Dîvân’da 394 gazel yer almaktadır. Gazellerin 360’ı 5 beyitli, 16’sı 7 beyitli, 7’si 6 
beyitli, 5’i 9 beyitli, 3’ü 4 beyitli, 2’si 11 beyitli ve 1’i 15 beyitlidir. Rakamları orana 
dökecek olursak, Dîvân’daki gazellerin %91’inin beş beyitli, %4’ünin yedi beyitli, 
%2’sinin altı beyitli, %3’ünün de dokuz, dört, on bir ve on beş beyitli gazellerden 
oluştuğunu görürüz. 206 nolu gazelde mahlas beyti yoktur. Gazellerin konu itibâriyle 
daha ziyâde rindâne oldukları görülmektedir.

i) Kıt’a

Dîvân’da kıt’a nazım şekliyle yazılmış dört târih manzûmesi bulunmaktadır. Şâirin 
“Seyâhatleri ve Sosyal Çevresi” bahsinde, bu manzûmelerin ne amaçla yazıldıkları 

| 154 |



husûsunda değerlendirmelerde bulunulduğu için, bu konuda oraya mürâcaat 
edilmelidir.

i) Matla ve Müfred

Dîvân’da iki matla ve bir müfred yer almaktadır.

j) Koşma

Za’fî halk edebiyâtı (âşık edebiyâtı) na ait olarak kullandığı tek nazım şekli olan 
koşma tarzında dört tane şiir yazmıştır (vr. 55b, 56b, 102a, 121a). Koşmalar, nazım 
türü olarak tapuğ tarzında yazılmışlardır. Tapuğ ise, Gülşenî tarîkatında ilâhîye verilen 
addır16

Dîvân’da yer alan nazım şekillerinin hangi oranlarda kullanıldıkları, aşağıdaki 
grafikte görülebilmektedir. Grafikte kullanım sayısı az miktarda olduğu için, 
Muhammes (3), tahmîs (2), tesdîs (1), matla (2) ve müfred (1) nazım şekilleri 
“Diğerleri” başlığı altında bir arada gösterilmiştir. 

Murabba, 24, 
5%

Mesnevi, 4, 1%

Koşma, 4, 1%

Kaside, 15, 3%

Terkib ve Terci-
i bend, 5, 1%

Diğerleri, 9, 2%

Kıt'a, 4, 1%

Gazel, 394, 
86%

Grafik1 : Dîvân’da kullanılan nazım şekillerinin oransal dağılımını gösteren 
grafik

C. Vezin
Mutasavvıf bir dîvân şâiri olan Za’fî’nin, şiirlerinde çoğunlukla dîvân şiirine 

has bir vezin olan arûz veznini kullanmakla birlikte, âşık edebiyâtı nazım şekli ile 
yazdığı dört koşmada hece veznini de kullandığı görülmektedir (vr. 55b, 56b, 102a, 

16	  Abdurrahman Güzel, Dînî-Tasavvufî Türk Edebiyâtı, Akçağ, yy., ty., s. 525.

| 155 |



121a). Za’fî’nin sûfî şair yönü göz önüne alındığında, onun hece vezniyle şiir yazmış 
olmasında garipsenecek bir husus olmaz. Zira tekke şâirleri hem hece hem de aruz ile 
eser vermişlerdir17. Ancak şiirlerinde çoğunlukla arûz veznini kullanmış olması, onun, 
dîvân edebiyâtı yönü ağır basan bir tekke şairi olduğunu ortaya koymaktadır. 

Bilindiği gibi, hece vezninin dîvân şâirleri tarafından dışlandığı ve hece ile şiir 
yazma geleneğinin mahallîleşme akımının etkisiyle XVIII. yüzyılda Nedim ile 
başladığı şeklinde yaygın bir kanaat vardır. Halbuki, XVI. yüzyıldan başlamak üzere, 
dîvân şâirlerinin de, halk şâirlerinden etkilenerek, hece vezni ile şiir yazma eğilimi 
içerisine girdikleri görülmektedir. Bu yüzyılda hece vezni ile şiir yazan dîvân şâirleri 
olarak Meâlî (ö. 979/1511), Usûlî (ö. 945/1538), Karatovalı Za’îfî (ö. 963/1555), Âşık 
Çelebî (ö. 979/1571), Fevrî (ö. 979/1571) ve III. Murad (ö. 1004/1595)’ın isimleri 
zikredilmektedir18. Za’fî’nin de, XVI. yüzyılda hece vezni ile yazdığı dört şiiri ile, bu 
kategoriye dahil olan bir başka şâir olduğu görülmektedir.

Bu önemli noktaya işaret ettikten sonra, Za’fî’nin arûz vezni ile yazdığı şiirlerine 
göz atabiliriz. Aşağıdaki tabloda, Dîvân’da kullanılan bahirler, vezinler, bu bahir ve 
vezinlerin şiirlerde kaçar defa kullanıldıklarına ilişkin bilgiler bir arada verilmiştir. 
Şâirin Farsça şiirlerini müstakil bir dîvânçe olarak değerlendirmemize rağmen, 
şâirin bir bütün olarak arûz kullanımını görebilmek açısından, Farsça şiirler de 
değerlendirmeye alınmıştır.

B
A

H
İR

LE
R

KALIPLAR

KULLANIM SAYISI

Tü
rk

-ç
e 

Şi
ir

Fa
rs

-ç
a 

Şi
ir

To
p-

la
m

B
ah

ir 
To

p.

1 Hezec

1 Mefâîlün mefâîlün mefâîlün mefâîlün 100 8 108

163

2 Mefûlü mefâîlü mefâîlü feûlün 23 3 26

3 Mefâîlün mefâîlün feûlün 16 2 18

4 Mefûlü mefâîlün mefûlü mefâîlün 4 4 8

5 Mefûlü mefâilün feûlün 1 2 3

17	  Güzel, a.g.e., s. 489.
18	  Bkz.Cemal Kurnaz, “Dîvân Şâirlerinde Hece Vezni İle Şiir Yazma Eğilimi”, Türküden Gazele, Akçağ, 

Ankara 1997, s. 139-177; Mustafa İsen, “Dîvânlarda Hece İle Yazılmış Şiirler”, Ötelerden Bir Ses, s. 
388 vd.

| 156 |



2 Remel

1 Fâilâtün fâilâtün fâilâtün fâilün 166 9 175

234
2 Feilâtün feilâtün feilâtün feilün 49 5 54

3 Fâilâtün fâilâtün fâilün 3 - 3

4 Feilâtün feilâtün feilün 1 1 2

3 Muzârî
1 Mefûlü fâilâtü mefâîlü fâilün 51 4 55

64
2 Mefûlü fâilâtün mefûlü fâilâtün 9 - 9

4 Recez
1

Müstefilün müstefilün müstefilün 
müstefilün

3 3 6
7

2 Müstef’ilâtün müstef’ilâtün 1 - 1

5 Münserih 1 Müfteilün fâilün müfteilün fâilün 3 - 3 3

6 Müctes 1 Mefâilün feilâtün mefâilün feilün - 6 6 6

7 Hafîf 1 Feilâtün mefâilün feilün 2 4 6 6

Görüldüğü gibi Dîvân’da arûz bahirlerinden 7 tanesi kullanılmıştır. Remel bahri 
% 49 oranı ile en çok kullanılan bahirdir. Hezec bahri % 34 ile ikinci ve Muzârî bahri 
% 13 ile üçüncü sırada yer almaktadır. Bu oranlar aşağıda grafik hâlinde sunulmuştur.

Müctes
1%

Recez
1%

Remel
49%

Muzari
13%

Hezec
34%

Münserih
1%

Hafif
1%

	  Grafik 2: Dîvân’da arûz bahirlerinin kullanılma oranlarını gösteren grafik

Aşağıdaki grafikte de Dîvân’da en çok kullanılan arûz kalıplarının oranları 
gösterilmiştir. Grafikte bahir isimlerinden sonra gelen rakamlar, o bahre ait bir kalıba 
işaret etmektedir. Hangi rakamın hangi kalıba işaret ettiğini görmek için, bir önceki 
sayfada verilen tabloya bakılmalıdır. Görüldüğü gibi % 37 ile Remel 1 (Fâ’ilâtün 
fâ’ilâtün fâ’ilâtün fâ’ilün), % 22 ile Hezec 1 (Mefâ’îlün mefâ’îlün mefâ’îlün 

| 157 |



mefâ’îlün) ve % 11 ile Remel 2 (Fe’ilâtün fe’ilâtün fe’ilâtün fe’ilün) ve Muzârî 1 
(Mef’ûlü fâ’ilâtü mefâ’îlü fâ’ilün) kalıpları en çok kullanılan kalıplar olarak ilk üç 
sırada yer almaktadırlar.

Remel 2
11%

Remel 1
37%

Hezec 1
22%

Muzari 1
11%

Muzari 2
2%

Recez 1
1%

Müctes 1
1%

Diğer
4%

Hezec 2
5%

Hezec 3
4%

Hezec 4
2%

Grafik 3: Dîvân’da arûz kalıplarının kullanılma oranlarnı gösteren grafik

Her iki grafikten ortaya çıkan doğal bir sonuç da, en çok kullanılan kalıpların, 
dîvân şiirinde yaygın olarak kullanılan bahirlerden gelmiş olmasıdır. Za’fî’nin en çok 
kullandığı “Fâ’ilâtün fâ’ilâtün fâ’ilâtün fâ’ilün” kalıbının ait olduğu Remel bahri, aynı 
zamanda dîvân şiirinde en çok kullanılan bahir olma özelliğine sahiptir19. Bu uyum 
ikinci ve üçüncü sırayı paylaşan kalıplar ve bahirler arasında da mevcuttur.

Arûz veznini kullanma hususunda son derece başarılı olan şâirin, şiirlerinde yer 
yer bazı arûz kusurlarına da rastlanmaktadır. Her şâirde karşılaşılabilecek türden olan 
ve mazur görülebilen bu kusurların başında zihaf gelmektedir.

Yaşum ãu gibi çaàlar bir buy-ı serv-i revân içün
Göñül úanlar yudar bir verd-i òandân-ı cinân içün (vr. 94a)

Gele mîr-i òayâlüñ deyü sulùânum bu şâdîden
Yürek yaàın yaúup dil òayme-i tende aòir úandîl (vr. 81b)

Dîvân şiirinde hoş görülebilen arûz kusurlarından imâleye de ara sıra 
başvurulmuştur. Aşağıdaki beyitlerde Türkçe hecelerde hiç yapılmaması gereken 
imâle-i memdûd vardır..

Seni sevmekle cürm itdiyse èAfvî n’ola èafv it sen
Efendüm pâdişehler baúmaz úullar òaùâsına (vr. 111a)

19	  İpekten, Nazım Şekilleri ve Arûz, Dergâh Yay., İst. 2002, s. 215.

| 158 |



Şöyle urdı ùaşlar ol seng-dil-i dil-ber baña
Øaèfiyâ cismüm benüm gûyâ ki pûlâd eyledi (vr. 112b)

Ben şu Mecnûnumla Leylâ-yı cemâla èâşıúem
Başda jûlîde mû aña nişânumdur benüm (vr. 87a)

Dîvân şiirinde pek hoş görülmediği hâlde, yer yer ayn (ع) harfi ile başlayan 
kelimelere vasl yapıldığı da görülmektedir.

Şièr-i belîà ile ùutayam dirsen èâlemi
Øaèfî rièâyet eyle belâàat ùarîúını (vr. 116b)

Vuãlat demi imiş kişiye dem didükleri
Yâr ile èişret eylemek èâlem didükleri (vr. 115a)

Maúâm-ı menzilüñ zâhid senüñ òuld-ı berîn olsun
Úov èâşıú òânúâh-ı perde-i gûşe-nişîn olsun (vr. 101a)

Bazı yerlerde, kelimeyi vezne uydurmak amacıyla, şeddeli Arapça kelimelerde 
şeddeyi oluşturan harflerden biri düşürülmüştür.

Baór-ı sirişküm içre dilâ ol nigâr-ı mâh
Dendânı èaksidür dür-i meknûn didikleri (vr. 106b)

Her ki idindi úıble Kaèbe yüzüñi miórâb
Merve óaúıçün oldı zemzem gibi ãafâda (vr. 104a)

Bu ne bayram ola Øaèfî her kişi èayş eyleye
Ben tenûr-ı àamda yanup yaúılup vîrân olam (vr. 86b)

	 Aşağıdaki beyitte de vezinden dolayı, “erini” kelimesinin ilk harfi olan 
hemzenin düştüğü görülmektedir.

Rabbi’rini didi Mûsâ len terânî didi Óaú
Ôâhir oldı ikilikde kimse görmezmiş añı  (vr. 139b)

	 Tükçe iki kelimeden birincisinin son ve ikincisinin ilk harfleri sesli harf 
olduğunda, bu sesli harflerden birinin düştüğü görülmektedir.

Yârlıú böyle m’olur ey gül-i raènâ hele òoş 
İdesin õevú u ãafâ òâr ile tenhâ hele òoş (vr. 73a)

| 159 |



D. Kâfiye
En az iki mısranın sonunda tekrarlanan, yazılışları aynı ama anlamları farklı ses 

benzerliği demek olan kâfiye şiirdeki ahenk unsurlarından biridir. Yapı bakımından 
kâfiye, bütün çeşitleriyle Za’fî Dîvânı’nda kullanılmıştır.

a) Yarım Kâfiye: Mısra sonlarında redif dışında kalan yalnızca birer sessiz harfin 
benzerliğinden meydana gelen kâfiye türüdür. Dîvân edebiyâtında sınırlı bir şekilde 
kullanılan yarım kâfiye, Za’fî dîvânında da çok az kullanılmıştır. 

Niçe zühd ü riyâ zâhid bu bî-óâãıl èamellerle 
Bahâr eyyâmı câm-ı bâde nûş it bî-bedellerle (vr. 107a)

Görinmez ol meh-i nâ-mihrbânum iki ay oldı 
Eger şeró eylesem derdüm tamâm olmaya yıllarla (vr. 107a)

b) Tam Kâfiye: Biri sesli diğeri sessiz iki harf benzerliğinden oluşan kâfiye 
demek olan tam kâfiye, Za’fî Dîvânı’nda çokça kullanılmıştır. 

Fenâ fi’llâh’a saèy eyle göñül úayd-ı bedenden geç
Baña nâmûs u èârı añma luùf ile geçenden geç  (vr. 54a)

Eşigüñ ùaşıdur èuşşâúa maèbed
Benüm úıblem benüm Kaèbem Muóammed(vr. 56a)

Uzun â, û ve î ünlüleriyle biten Arapça ve Farsça sözcüklerle yapılan tam kâfiye 
türüne de Dîvân’da sıkça rastlanmaktadır.

Cân gözin açup eyle bu ekvânı temâşâ
Her õerrede òûrşîd-i cihân-tâb-ı hüveydâ  (vr. 56a)

Şu kim èaşú ile bînâ olmadı èâlemde aèmâdur
Egerçi müfti-i aèlâ daòı olursa ednâdur (vr. 59a)

c) Zengin Kâfiye: Üç veya üçten daha fazla ses benzerliğiyle yapılan kâfiye türü 
demek olan zengin kâfiye Dîvân’da sıkça kullanılmıştır. 

İki èâlemden ferâàat eyledüm dîvâneyin 
Yanmadan pervâne dengi dostlar pervâneyin (vr. 97a)

Çanúa çanúa ãalınur meh-pâreler gördüñ mi hîç
Gûşe gûşe egleşür âvâreler gördüñ mi hîç (vr. 54b)

| 160 |



Gel gel ey Mecnûn belâ râhında yoldaş ol baña
Kâr-ı èaşúı başa iltelüm ayaúdaş ol baña (vr. 50a)

Zengin kâfiyenin diğer bir şekli olan Arapça ve Farsça kelimelerdeki uzun bir ünlü 
ve bir ünsüz ile yapılan kâfiye türü de Dîvân’da sıkça kullanılmıştır.

Ey menbaè-ı mürüvvet ü ve’y maèden-i yaúîn
èAúl-ı selîm ü merdüm-i dânâ vü pâk-dîn (vr. 7b)

Bir seóer ki nev-èarûs-ı çarò idüp èarø-ı cemâl
Óüsn ile òalú-ı cihânı eyledi âşüfte óâl (vr. 11a)

Úaçan peyveste ebrû olur ol úaşı kemân peydâ
Yürekde àamzesi zaòminden olur hep nişân peydâ (vr. 49b)

d) Cinâslı Kâfiye: Dîvân’da az da olsa ses bakımından aynı, anlamca ve kimi 
zaman vurguları da ayrı sözcüklerden veya söz öbeklerinden yapılan cinaslı kâfiye 
türüne de rastlanmaktadır.

Meger bir dem ki èâlem gülşen idi
Úılurdı nâle bülbül gül şen idi (vr. 46b)

Başumdan aşdı deryâ-yı günâhum
Velî olmaz anuñçün bir gün âhum (vr. 45b)

e) Tunç Kâfiye: Ses benzeşmesinin üçten fazla olması durumunda kâfiyeli 
kelimelerden birinin harflerinin tamamının diğer mısradaki kâfiyenin içinde yer 
almasıyla oluşan kâfiye türü demek olan tunç kâfiyeye de Dîvân’da rastlanmaktadır.

Olup ser-geştesi bu çarò-ı devvâr
Döner başında èaşúından eåer var (vr. 37b)

Geliñüz murà-ı dili úayddan âzâd idelüm
Dâmen-i òarmen-i lâhûtı aña zâd idelüm (vr. 19b)

Bir Tecellîdür evvel ü âòir
Gâh olur bâùın u gehî ôâhir (vr. 16b)

Dîvân edebiyâtı kâfiyesinde yazılış, halk edebiyâtı kâfiyesinde ise okunuş esastır. 
Bir başka ifâde ile dîvân edebiyâtında kâfiye göze, halk edebiyâtında ise kulağa hitâb 
eder. Bu husus dîvân edebiyâtı metinlerinin Arap alfabesi ile yazılmış olmasından 

| 161 |



kaynaklanmaktadır. Çünkü Arap alfabesi kâfiyeli harflerin farklı telaffuzuna müsait 
bir özellik arz etmektedir20.

Bu telaffuz farklılığını sağlayan birçok husus vardır. Bunların başında Arap 
alfabesindeki kimi harflerin kalın, kimilerinin de ince okunmaya müsait karakterleri 
gelmektedir. Dolayısı ile aynı harf, farklı mısralarda farklı şekillerde okunabilmektedir. 
Latin alfabesine aktarım yapılırken bu farklılık yazıya da yansımaktadır. Za’fî 
Dîvânı’nda da bunun çok örneklerine rastlanmaktadır: 

Dâr-ı dünyâ bir meşaúúat-òânedür hem pür-teèab
Râóat olmaz kimse hergiz bilmezem nedür sebeb (vr. 52b)

Ey cemâlüñ nûrına nisbet ezel èayn-ı ebed
Oldı bu maènâya şâhid úul huve’llâhu eóad (vr. 56b)

Olup âvâresi derd ile pür-àam
Delerken àamze-i dil-dûzı sînem (vr. 38a)

 
Bu husûs özellikle hem kalın hem de ince olarak okunabilen Arap alfabesindeki 

Râ (ر) harfinin kâfiye olarak kullanıldığı yerlerde açıkça ortaya çıkmaktadır.

Kimi şâh-ı cihân kimisi faúîr
Kimi şâd olur u kimi acır (vr. 16b)

Kâfiyedeki telaffuz farklılığı ayrıca Arap alfabesindeki Ye (ي) harfinin kâfiye 
harfi olarak kullanıldığı yerlerde görülmektedir. Bu harf Arapça bir kelimenin sonuna 
geldiği vakit uzun î, herhangi bir kelimenin sonuna ismin i hali olarak geldiğinde ise 
uzun olmayan ı veya i sesini vermektedir. Bu durum aşağıdaki örneklerde müşahede 
edilmektedir.

Feraó bulur kişinüñ anda cânı
Revâdur diseler firdevs-i åânî (vr. 46b)

Geyüp dün ol meh-i nâ-mihr-bânum câme-i mâyî 
Münevver itdi òûrşîd-i ruò-ı envârı her câyı (vr. 113a)

Beni maórûm itme yâ ilâhî
Ki sensin cümlenüñ püşt ü penâhı (vr. 49a)

Arap alfabesindeki He (ه) harfinin kâfiye harfi olarak kullanıldığı kelimelerde 
de, kâfiyedeki telaffuz farklılığı açıkça görülmektedir. Kâfiye harfi olarak kullanılan 
He, şayet bir mısrada kelimenin aslî bir öğesi, diğer mısrada ise Türkçe bir kelimenin 

20	  Pala, Ansiklopedik Dîvân Şiiri Sözlüğü, s. 262.

| 162 |



sonuna gelen ismin e hâli durumunda olursa, telaffuz farklılığı ortaya çıkmakta ve bu 
farklılık günümüz alfabesine aktarımda kendini göstermektedir. 

äadâ-yı óüsn-i irse n’ola Úâf’a
Gözi âhû-yı Çîn’dür zülfi nâfe (vr. 47a)

Yeni yetmişlerin ide güşûde
Olalar her zamanda güft ü gûda (vr. 37a)

Görüp pâzâr-ı óüsnini ziyâde
Metâè-ı cânumı virdüm mezâda (vr. 38b)

Arap alfabesindeki Elif (ا), Vâv (و), ve Ye (ي) harflerinin Arapça kelimeler ile 
Türkçe kelimelerde farklı işlevlere sahip olmaları, kâfiyeli olarak kullanılmaları 
durumunda, aynı harf olmalarına rağmen, biri uzun biri kısa sesle biten iki kelimenin 
aralarında kâfiyelenmesini gerekli kılmaktadır. Bu durumda kısa olan kelimede imâle 
yapılarak, kâfiyeli kelimeler arasında bir denklik sağlanmaya çalışılmaktadır.

N’ola aña girerse çeşm-i câdû
Perîler pîridür dirler aúar ãu (vr. 42b)

Deyüp her bir sege yanında ulu 
İder seyr-i çemen ol çeşm-i âhû (vr. 47b)

Òuãûãan kim Muóammed nâm dil-dâr
Naôîr aña ne óûr u ne melek var (vr. 37b)

Arapça’daki Vâv (و) harfinin Türkçe’deki u, ü, o ve ö seslerinin hepsini birden 
karşılamasından kaynaklanan telaffuz farklılıkları da görülebilmektedir.

Hevâ germ olduàınca serd olur ãu
Ve ger serd olsa lâ-bud germ olur o (vr. 42b)

Dîvân’da birtakım kâfiye kusurlarına da rastlanmaktadır. Şîn (ش) harfinin dördüncü 
gazelinin (vr. 72b) ikinci beyti diğer beyitlerle kâfiyeli olarak kullanılmamıştır. 
Gazelin kâfiyesi “-âb” olduğu halde ikinci beyitte buna uyulmamış ve beyit “âsyâ 
imiş” kelime grubu ile son bulmuştur:

Maèmûre-i zamâne ne àâyet òarâb imiş
Dergâh-ı şeh didikleri bir köhne bâb imiş (vr. 72a)

| 163 |



Cû cû ögüdür âdemi gendüm gibi dirîà
Dolâb-ı çarò gör ne èaceb âsyâ imiş (vr. 72b)

Kâf (ك) harfinin yirminci gazelinin (vr. 80b-81a) birinci beyti kendi arasında 
kâfiyeli değildir. Bu gazelin matla beyti yazım sırasında atlanmış olmalıdır.

Manõûr-ı òidmet oldı eyâ mîr-i kâm-kâr
Eşèâr-ı Øaèfi oldı çü manõûr-ı óaøretüñ (vr. 80b)

E. Redif
a) Ek Redif: Redifin yalnızca bir ekten ibaret olduğu bu redif türü, Za’fî 

Dîvânı’nda sıkça kullanılmıştır.

Şu kim èaşú ile bînâ olmadı èâlemde aèmâdur
Egerçi müfti-i aèlâ daòı olursa ednâdur (vr. 59a)

Úaãr-ı felek ki râóat-ı pür şûr u bîmdür
Aldanmayuñ ãafâsına èaúl-ı selîmdür (vr. 59a)

Aúan seyl-i sirişküm baór-ı èaşú-ı bî-gerânıdur 
Tenüm fülk-i belâ vü dûd-ı âhum bâd-bânıdur (vr. 59a)

b) Kelime Redif: Kelime hâlinde gelen bu redif türü, Za’fî dîvânında sıkça 
kullanılmıştır.

Úaçan peyveste ebrû olur ol úaşı kemân peydâ
Yürekde àamzesi zaòminden olur hep nişân peydâ (vr. 49b)

èAceb mi devr-i zülfüñde dökerse çeşm-i cân kevkeb
Ki zîrâ ôulmet-i şebde olur lâ-bud èayân kevkeb (vr. 52a)

Gördüm oynar óüsn meydânında ol dil-dâr ùop
Başumı çevgân-ı èaşúa eyledüm nâ-çâr ùop (vr. 52b)

c) Ek ve Kelime Redif: Hem ek hem kelimeden oluşan bu redif türü de Za’fî 
dîvânında sıklıkla kullanılmıştır.

Çanúa çanúa ãalınur meh-pâreler gördüñ mi hîç
Gûşe gûşe egleşür âvâreler gördüñ mi hîç (vr. 54b)

Melâlet-i dile hicrân àamı olur bâèiå 
Niteki şâdıma vuãlat demi olur bâèiå (vr. 53b)

| 164 |



Bir vefâsuz òûbdur dil-dârı ögretmeñ baña
Cevri çoú maóbûbdur dil-dârı ögretmeñ baña (vr. 51a)

Redifte de görsellik ön planda olduğu ve Arap alfabesindeki harfler esas alındığı 
için, çoğu kez, tıpkı kâfiyede olduğu gibi, günümüz alfabesine aktarım ve telaffuz 
sırasında redifler arasında farklılıklar olabilmektedir. Örnek olarak aşağıdaki beyitte, 
birinci mısrada “-ı olur bâ’is”, ikinci mısrada ise “-i olur bâ’is” söz grubu arasıda ı 
ve i harflerinden kaynaklanan bir farklılık vardır. Halbuki Arap harfleri ile bu her iki 
harfin karşılığı olarak aynı harf, yani Ye (ي) harfi kullanılmıştır.

Melâlet-i dile hicrân àamı olur bâèiå 
Niteki şâdıma vuãlat demi olur bâèiå (vr. 53b)

Nûn (ن) harfinin otuz dördüncü gazelinde de (vr. 97b) redifler bütün mısralarda 
-den eki iken (tekaddem’den, âlemden, cehennemden, âdemden) son mısrada -dan 
olarak (gamdan) gelmiştir.

Cefâ-yı yârı yeg görsem èaceb mi luùf-ı èâlemden 
Belâ didüm belâsına anuñ ben mâ teúaddem’den (vr. 97b)

Ebed zârî müyesser olmayup bu dâr-ı dünyâda
Òam oldı úâmetüm Øaèfî bilâd-ı miónet ü àamdan (vr. 97b)

Nûn (ن) harfinin otuz birinci gazelinde (vr. 97a) çift redif kullanılmıştır. Bu gazelin 
1, 2 ve 5. beyitlerinde -yin eki redif olarak kullanılmışken (dîvâneyin, pervâneyin, 
hâneyin, uyanayın), 3 ve 4. beyitlerinde ise -yum eki kullanılmıştır (boyanayum, 
yanayum):

İki èâlemden ferâàat eyledüm dîvâneyin 
Yanmadan pervâne dengi dostlar pervâneyin (vr. 97a)

 Âh-ı âteş-bârdan ben bendeyi menè eylemeñ 
Dostlar dûd-ı siyâh ile úoyuñ boyanayum (vr. 97a)

	

| 165 |



III. DİL VE İFÂDE ÖZELLİKLERİ

A. Rumelili Şâirlere Has Söyleyiş Tarzı
Za’fî’nin Rumelili şâirlerde görülen ortak husûsiyetleri taşıdığı ve bu yüzden 

de Rumelili olması gerektiği hususu üzerinde daha evvel durulmuştu. İşte Rumelili 
şâirlerde görülen özelliklerden biri de, bunların ortak bir söyleyiş tarzına sahip 
olmalarıdır. Daha evvel Rumeli şâirlerinin şiirlerinde mahallî bir renk görüldüğüne 
dikkat çeken Fuat Köprülü olmuştur21. Daha sonra yapılan çalışmalarda Köprülü’nün 
dikkat çektiği bu husus âdetâ isbatlanmıştır22. Bu çerçevede, Za’fî’de de Rumeli 
şâirlerinde görülen çeşitli mahallî kelimelere ve nazik ifâdelere rastlanmaktadır. Za’fî 
Dîvânı’nda görülen Rumelili şâirlere has diyebileceğimiz türden ifâdeler şunlardır:

Mahallî İfâdeler:

“Memî”: 

Kendisi de Rumelili olan Âşık Çelebî, Riyâzî’yi anlatırken, adının Mehmed 
olduğunu, ancak Rumeli tab’ı üzerine kendisine “Memî Şâh” dendiği bilgisini 
vermektedir23. Dolayısı ile Memî Şâh veya kısaca Memî ifâdesi bir Rumeli kullanımıdır. 
Diğer bir Rumeli şâiri olan Hayretî’de de görülen bu kullanıma24, Za’fî Dîvânı’nda da 
rastlanmaktadır. Örneğin	 “Gözlerüm nûrı güneş yüzli Memi Şâh’um benüm” (vr. 
27b) ve “Efendüm pâdişâhum gözlerüm nûrı Memi Şâh’um” (vr. 27a) nakarâtlı 
murabbalarda bu kullanıma başvurulmuştur. Aşağıdaki beyitlerde de aynı kullanım 
vardır.

Bir tâze güzel sevdi göñül dâéim ider âh
Kimdür dir isen nâm-ı şerîfine Memî Şâh (vr. 108a)

Birisi derzi dil-berdür Memî Şâh
İder endâzesüz cevr ü cefâ âh (vr. 38a)

èAşú ile ey dil Memî Şâh’uñ oúı şeróin tamâm
Yâr-ı gendüm-gûn u şîrîn-leb cemâlı bedr-i tâm

Cennet-i kûyı olupdur èâşıúa Beytü’l-Óarâm
Gelmedi gelmez anuñ miåli budur söz ve’s-selâm

Şâhid istersen kemân-ebrûlar olmış aña dâl (vr. 34a)

21	  Köprülü, Türk Edebiyâtı Tarihi, s. 395.
22	  Rumeli şâirlerinde görülen bu ortak ifâde tarzı ile ilgili geniş bilgi için bkz. Halil Çeltik, Dîvân Sahibi 

Rumeli Şâirlerinin Şiir Dünyası, s. 151-225. Ayrıca Rumelili şâirler olan Behiştî ve Ziyâî üzerinde ya-
pılan çalışmalarda, bu söyleyiş tarzının dîvânlarına nasıl yansıdığı gösterilmiştir. (Bkz Yaşar Aydemir, 
Behiştî Dîvânı, s. 115-117.; Müberra Gürgendereli, Hasan Ziyâî Hayâtı, Eserleri, Sanatı ve Dîvânı, 
Kültür Bak.Yay.Ankara 2002, s. 38-39.) Aynı söyleyiş tarzının Vardar Yeniceli Hayretî’deki görünümü 
için bkz. Hayretî, Dîvân, s. 298, 325, 326).

23	  Filiz Kılıç, Aşık Çelebî Meşâ’irü’ş-Şu’arâ, s. 785.
24	  Bkz. Hayretî, Dîvân, s. 325-326, (G.313 ve G.314).

| 166 |



“Memiş”: 

Za’fî Dîvânı’nda, aşağıda matla beytine yer verilen bir gazelde redif olarak 
kullanılan Memiş kelimesi, Mehmed kelimesinin farklı bir biçimde kısaltılmış şekli 
olmalıdır.

Ey semen-ten lâle-òad gül-berg-i òandânum Memiş
Òûblıú bâàında vây serv-i òirâmânum Memiş (vr. 72b)

“Bâlî”:

	 Rumeli şâirlerinin isim ve sıfat olarak kullandıkları Bâlî kelimesinin25, Za’fî 
Dîvânı’nda da kullanıldığı görülmektedir. Bu kelime, yüce/yüksek anlamındaki bâlâ 
kelimesinden türetilmiştir. Aşağıda bu kelmenin kullanıldığı beyitlerden sadece birkaç 
tanesine yer verilmiştir.

Melâóat bâàı içre serv dalı
Gül-i gül-gûn èiõârum nâmı Bâlî (vr. 119b)

Diger-gûn oldı àâyetde dil-i pejmürdemüñ óâli
èİlâc it şerbet-i laèlüñle luùf eyle Òıøır Bâlî (vr. 119b)

Serv dalıdur úad-i bâlâsı Maómûd Bâli’nüñ 
Gülşen-i cândur ruò-ı zîbâsı Maómûd Bâlî’nüñ (vr. 81a)

Kemân ebrûsına úurbânlar olduàum èAlî Bâlî
Bu gün meydân-ı óüsn içre iken dil-cûy-ı dil-geşdür (vr. 60a)

Samîmiyyet Bildiren İfâdeler: 

Za’fî Dîvânı’nda ayrıca günlük konuşma dilinin senli benli ve samîmî ifâdelerine 
de sık sık başvurulmuştur.

“Güzelüm”: 
Buña kim úâéil olur ey lebi şîrîn güzelüm

Ben içem zehr-i belâ sen çekesen câm-ı ãafâ (vr. 51b)

Jâle ãanma görünenler ãu seper ebr-i bahâr
Òâkdan ãaúlamaà içün güzelüm dâmânuñ (vr. 77b)

Baãup yüzüm üzre güzelüm dem-úadem itdün
Ayaúda úomaduñ beni luùf u kerem itdüñ (vr. 78a)

25	  Çeltik, a.g.t., s. 173.

| 167 |



èUşşâú-ı bî-nevâ dir isen nâle úılmaya
Âheng-i cevri úo güzelüm başla bûselik (79a)

“…cığum”:
Mülk-i melâóat üzre benüm meh-liúâcıàum 

Maúãûd-ı cân u maúãad-ı dil Muãùafâcıàum (vr. 63b)

İrmek müyesser ola mı şimşâd-ı úaddiñe
Bâlâlıàıyla sidre ãıfat müntehâcıàum (vr. 69a)

Cevr ü cefâyıla niçe bir cânuma cezâ
Raóm eyle ben şikesteye hey bî-vefâcıàum (vr. 88b)

Bezm-i belâda àamze-i mestüñ òayâline
Pürdür şarâb-ı nâb ile cânâ úabâcıàum (88b)

 “İki gözüm”:
Neye àam-gîn olursuñ iki gözüm

Yâ nedensüñ müşevvişü’l-eóvâl (vr. 83a)

Benüm iki gözüm dil-ber ãaúın devletlü başuñçün 
Úoyup ayaúda èuşşâúı varup ãalınma illerle (vr. 107a)

 “Begüm”:
Bilmeyüp daèvâ-yı èaşúuñda begüm ãâdıú beni
Görmeyüp bezm-i viãâluñ úurbına lâyıú beni

Eyleyüp óüsn-i cihân-efrûzıña èâşıú beni 
Cevriñi itdüñ ziyâde luùfuñı az eyledüñ (vr. 26b)

Gelmez iúlîm-i leùâfetde şehâ senden yeg
Gülşen-i óüsn ü melâóatda begüm yegsüñ yeg (vr. 80b)

Lebüñ Nûşirevân oldı ãaçuñdur èadl zencîri
Begüm èuşşâúa dâd eyle ki èâlemde bir âd olsun (vr. 90a)

“Hey azizüm, hey ne, hey Allahum, hey dirîğâ, hey meded”:
Hey èazîzüm müşterîyüz bûseñe biñ cân ile

Yoú dime luùf eylegil bozılmasun pâzârumuz (vr. 68b)

Firúat beni helâk itdi meded hey Allâhum meded
Yaúdı vücûdum òâk itdi meded hey Allâhum meded (vr. 55b)

Menè ider zülfüñ temâşâyı cemâlüñden beni
Hey dirîàâ Kaèbe etrâfında mâr olmaú ne güç (vr. 54a)

| 168 |



áarúa virüp gözlerüm yaşı vücûdum zevraúın
Dostlar gir-dâba düşdüm hey meded bir âşinâ (vr. 50b)

Pertev-i şemè-i ruòuñ nûr ãanurdum cânâ
Beni odlara yaúup hey ne èaceb nâr olduñ (vr. 80a)

Pîr-i èaşúam Øaèfiyâ èâlem mürîdümdür tamâm 
Hey ne Mecnûndur benüm yanumda şimdi kûh-ken (vr. 92a)

 “Bre, bre hey, be hey”:
Bre serv-i revânum İsmâèîl
Bre àonce-dehânum İsmâèîl 
èİşvelerle beni helâk itdüñ 
Bre zîbâ civânum İsmâèîl 

áâret itdüñ gözüñle dil mülkin
Bre şûò-ı zamânum İsmâèîl 
Úıluban cânı yoluña úurbân

Bre úaşı kemânum İsmâèîl (vr. 82b/1-4)

Bre hey yâr-ı cânum İbrâhîm
Bre şûò-ı zamânum İbrâhîm (vr. G.191/1)

Beni óasretden öldürdüñ yüri hey şâhdan úorúmaz
Nedendür böyle iñletmek be hey Allâh’dan úorúmaz (vr. 68a)

Be hey ôâlim ne ãuç itdüm reh-i èaşúuñda bilmem hîç 
Beni merdûd idüp her dem gidesin seyre nâşile (vr. 104a)

“Bir iki, bir iki üç”:
Râm olup her kişiye bir iki gün göñlin alur

Gösterüp evvel güler yüz âòiri aldar imiş (vr. 72a)

Bir iki üç felek-zede vü bî-nevâlarûz
Derd ü belâ vü miónet ü àam yâdgârumuz 

“a”: “a” ünlemi aşağıdaki beyitte sitem anlamında kullanılmıştır.

Cevr ü cefâya başlama arturma ôulmüñi
èÂşıúlarıñı hecr ile öldürme a Óüseyn (vr. 100a)

B. Sade ve Arkaik Türkçe

| 169 |



Dîvân’da, genel olarak dîvân şiirinin tumturaklı ve klişeleşmiş dili kullanılmış 
olmakla beraber, bazan, aşağıdaki örnekte görüldüğü gibi, Arapça ve Farsça 
kelimelerden hâli ifâdelere de rastlanabilmektedir. 

Nigârı görmeyeli Øaèfiyâ bir ay oldı
Kime şikâyet idem her güni baña biñ yıl (vr. 81a)

Dîvân’da dil açısından dikkat çeken en önemli hususlardan biri de, günümüze 
oranla arkaik konumda olan pek çok Türkçe kelimenin kullanılmış olmasıdır. Aşağıda 
Za’fî Dîvânı’nda kullanılan sade ve arkaik Türkçe kelimelerin bir kısmına alfabetik 
olarak yer verilmiştir.

Al: Hile.
Baña bu çarò-ı cefâ-pîşe èaceb al itdi

Derd altında úoyup úâmetümi dâl itdi (vr. 117a)

Assı: Kâr, yarar.
Var ise èaúluñ ebed ayılma ey dil dünyede

Aããı itmez çünki bu pâzârda hüşyâr olan (vr. 97b)

Ayakdaş: İşleri elbirliği ile yürütenlerin her biri.
Gel gel ey Mecnûn belâ râhında yoldaş ol baña

Kâr-ı èaşúı başa iltelüm ayaúdaş ol baña (vr. 50a)

Belik: Nişan, hedef.
äandûú-ı sîne olsa èaceb mi delik delik

Tîr-i belâya ey úaşı yâ oldı çün belik (vr. 79a)

Burmak: Bükmek.
Zebûn idüp seni òâke ãalar merd-i ecel Øaèfî

Maóabbet èarãasında pençe-i Mecnûn-ı burduñ tuù (vr. 53a)

Çak: Tamam.
Ey perî óammâm seyrin eylemek tenhâ neden 

Yaşuma raóm itmeyüp çaú böyle istiànâ neden (vr. 99a)

Çerî: Asker.
Ùutuşdum àam çerîsiyle bu gün meydân-ı miónetde

Belâ tîàiyle cismüm ser-be-ser cânâ fikâr oldı (vr. 120b)

| 170 |



Dek gelmek: Denk gelmek.
Dek gelse çenâra çemen içre n’ola ol serv

Şimşâdı şikest eyledi gülşende úıyâmı (vr. 122b)

Dik gelmek: Kafa tutmak.
Sidre úadiñe dik gele mi serv ü ãanevber
Çep-dest birisi vü biri mâéili ancaú (76a)

Doylamak: Ziyafet vermek, yedirip içirmek.
Óüsn-i òulúıyla cihânı doylar ol Yûsuf-cemâl

Cemè oluñ dervîşler kim şâhid-i iósân çıúar (vr. 57b)

Dürüşmek: Bir işi sürdürmek ve o işin olması için çabalamak.
Eyledüm itdüm dürüşdüm gice gündüz ãubó u şâm

Geldi ammâ istegüm ben gitdüm illâ pür-kürab (vr. 53a)

Egin: Sırt, arka.
Başumda kisve vü eğnümde òırúa

Gözüm yaşı virür dünyâyı àarúa (vr. 45b)

Em: İlaç.
äordum şifâ-yı òaste-dili laèlüm em didi

Øaèfî-i leb-fikâr ne òâøır cevâb imiş (72b)
Eslemek: Dinlemek.

Kâkül-i dil-bere ùolaşma didüm eslemedi
Çıúmadı başa işi âòiri meftûn oldı (vr. 115a)

Eşme: Su pınarı.
Egerçi her ãuyuñ bir eşmesi var 

Velâkin bunlaruñ ser-çeşmesi var (vr. 42b)

Evren:Ejderha.
äaúın zencîr-i zerrîn ile evren çekdiler ãanma 

Benüm âhumdan oldı ejder-i âteş-feşân peydâ (vr. 49b)

Gögermek: Morarmak.
Beyâø-ı ruòlaruñ her kim görüp derdüñle derd olmaz 

Gögersin seng-i àamdan sînesi õevúı sevâd olsun (vr. 96a)

Issı: Fayda. 

| 171 |



Âdem nedâmet itdi dirler ki ıssı úıldı
Ben çoú nedâmet itdüm úurtulmadum elemden (vr. 94a)

Issı: Sahip.
Òudâyâ faòr-ı èâlem óürmetiçün

Kerâmet ıssı Âdem óürmetiçün (vr. 44a)

İgen: Çok.
İgen fettân igen şûò-ı cihândur 

Velâkin süfle-perver bir civândur (vr. 43a)

İgende: Çok. 
Tâcuñ úapar senüñ de ãaúın işbu rûzgâr

İgende şişme bâd-ı àurûr ile çün óabâb (vr. 52b)

İltmek: Ulaştırmak.
Zülf-i yâra beñzemez ger müşk-i Tâtârî ãabâ

èArøa-i gül-zâra iltüp sünbül üstine ãaça (vr. 105a)

İrgürmek: Ulaştırmak. 
Mecrûó úıldı àamzeñ sînem èinâyet eyle 

Ey cân ùabîbi irgür ol òasteye devâyı (vr. 122b)

Kef geçmek: Güçten düşmek.
Aldı göñlüm âh kim bir dil-ber-i tersâ-beçe

èUzlet ü tecrîd ile èÎsâ görürse kef geçe (vr. 105a)

Kanzil: Âşık. 	
Özinden bî-òaber efàân ile âfâúı ùoldurdı

Maóabbet câmını nûş eyleyel’den úanzil olmışdur (vr. 67b)

Kankı: Hangi.
Gelmez şümâra derdüm şeró eylesem tamâmı

Úanúı birin diyem ki derdüm óesâba ãıàmaz (vr. 70a)

Kan etmek: Adam öldürmek.
Kîne-cû ôâlimdürür her günde yüz biñ úan ider

Hay ol inãâfsuz òûn-òârı ögretmeñ baña (vr. 51a)

| 172 |



Kayırmaz: Önemi yok.
Úayırmaz pîr olursa derd ü miónet çekmeden ey dil 

Bi-óamdi’llâh hele yârum yetişdi nev-civân oldı (vr. 121b)

Kıya: Sert, haşin bakış.
Úıya baúışlarıyla sîne dürcinden alur cânı

Úatı èayyârdur ol nergis-i şehlâsı Maómûd’uñ (vr. 77b)

Sencileyin: Senin gibi.
áavvâã-ı ezel şimdiye dek baór-ı èademden 

Çıúarmadı bir sencileyin dürr-i åemîni (vr. 118b)

Sepmek: Serpmek.
Jâle ãanma görünenler ãu seper ebr-i bahâr

Òâkdan ãaúlamaà içün güzelüm dâmânuñ (vr. 77b)

Tan: Acaip. 
Olupdur müşterisi şehr ü pâzâr

Olursam ben de ùañ mıdur òarîdâr (vr. 38b)

Tapu: Huzur, makam. 
Ùapuñdan sürme Øaèfî-i gedâyı

Şefîèi eyle anuñ Muãùafâ’yı (vr. 46a)

Od: Ateş.
Pertev-i şemè-i ruòuñ nûr ãanurdum cânâ

Beni odlara yaúup hey ne èaceb nâr olduñ(vr. 80a)

Öykünmek: Taklit etmek, özenmek.
Öykünür èârıø-ı dil-dâra deyü lâlelerüñ

Tâcını virdi ãafâ gülşen-i dehr içre yele(vr. 106a)

Uğrı: Hırsız.
Kûyına vardum şeb-i ôulmetde pür tâb itdi seng 

Uàrıya ùaş ekdirüp yaènî ki irşâd eyledi (vr. 112b)

| 173 |



Uş: İşte.
Sirişküm sîm ü rûyum zer elümde naúd uş óâøır

Pes o dürr-i girân-mâye benüm nemden úaça nemden (vr. 97b)

Öñe öñe: İntizar etmek.
Görmek müyesser olmadı bir kez cemâlini

Aldum öñe öñe bu gün ol bî-vefâ yolın (vr. 92b)

Yahşılık: Güzellik.
Neden ey şûò-ı şen-gül böyle àamdan nâ-tüvân olmaú

Cihânda yaòşılıúlar var iken ney’ki yamân olmaú (vr. 123a)

Yetürmek: Ulaştırmak.
Firúat-ı yâr yetürdi başuma derd ü belâ

Bir yañadan yitügi ãabr u úarâr ayrılıàı (vr. 111b)

Yumak: Yıkamak.
Yuyalum nâm ile şânından cihânuñ destimüz

Gûşe-i mey-òânede bir yâr-ı úallâş ol baña (vr. 50a)

Yügrüg: Hızlı giden:
Ser-âmed serveri dîvân-ı óüsnüñ

Baş açıú yügrügi dîvân-ı óüsnüñ (vr. 48b)

C. Atasözleri
Tezkireciler tarafından mesel-gûluk olarak isimlendirilen dîvân şiirinde atasözü 

ve deyim kullanma geleneği, Rumeli bölgesinde Edirneli Sâfî mahlaslı Vezir Kasım 
Paşa (ö. 891/1486) ile başlamış ve yine Edirneli olan Necatî Bey (ö. 915/1509) ile de 
kemâl bulmuştur26. XVI. yüzyılda özellikle Sakarya/Geyveli Güvâhî (ö. 933/1526’dan 
sonra), Pendnâme’sinde kullandığı atasözleri ile ön plana çıkmıştır27. Şâirimizin 
etkisinde kaldığı Usûlî (ö. 945/1538) de, bu dönemde atasözlerini kullanan bir diğer 
şâir olmuştur28. 

Bu geleneğin yayıldığı çevrede yetişen Gelibolulu Za’fî’nin de, bu cereyana 
katıldığı görülmektedir. Dîvân’da Türkçe atasözlerinin yanı sıra birçok Arap 
atasözünün de Arapça olarak kullanılmış olması, Za’fî’nin şiirde atasözü kullanma 

26	  Canım, Latîfî Tezkiresi, s. 349. Her iki şâir için bkz. Rıdvan Canım, Edirne Şâirleri, Akçağ, Ankara 
1995, s. 39-43 (Sâfî); 62-70 (Necatî Bey). 

27	  Mehmet Hengirmen, Güvâhî Pendnâme, Kültür Bak. Yay., Ankara 1990, s. 7-82.
28	  İsen, Usûlî Hayâtı Sanatı ve Dîvânı, AÜFE Yay, s. XXXV.

| 174 |



husûsunu çok önemsediğini göstermesi açısından önemlidir. Za’fî, atasözünü 
alıntılarken, “Meseldürür, bu meseldür, meşhûrdur, hoş dimişler”, ya da Arapça olarak 
“fi’l-mesel” gibi ifâdelerle, alıntı yaptığına dikkat çekmiştir. Za’fî’nin alıntıladığı 
Arapça atasözleri Arapça ve Farsça Unsurlar bahsinde işleneceği için, burada Dîvân’da 
yer alan Türkçe atasözlerinden tesbît edebildiklerimize yer verilecektir.

“Ahmaka dınmamak cevâb ancak”:
äûfi ile cidâl itme ãaúın

Aómaúa dınmamaú cevâb ancaú (vr. 17a)

 “Âr ider dervîş olandan pâdişâ”:
Úadri dirler bir ãaçı Úadr u cemâlıdur Berât
Görmedi bir kimse anuñ gibi bir nâ-dîde õât
Naùè-ı óüsnünde beni ferzânelikle itdi mât

áadr ider úadrümce itmez ben gedâya iltifât
Bu meåeldür èâr ider dervîş olandan pâdişâ (vr. 33b)

“Buluşur âdem olanlar âdeme”:
Bu meåeldür buluşur âdem olanlar âdeme 

Pes niçün dil-ber perîlik eyleyüp bizden úaça (vr. 105a)

“Deryâ hebâba sığmaz”:
Øaèfî telâùum-ı èaşú her dilde mümkin olmaz

Meşhûrdur bu maènâ deryâ óebâba ãıàmaz (70a)

“Hîç denmemiş hikâyet yok”:
èáaraø edâ-yı sebük-rûódur hemân Øaèfî

Meåeldürür bu ki hîç denmemiş óikâyet yoú (vr. 77a)

 “İki gönül bir ola pervâ neden”:
Seg raúîbüñ òûd òaber-dâr olmadıydı dostum 

Bu meåeldür iki göñül bir ola pervâ neden (vr. 99b)

“Kimine yimek kimisine emek”:
Her denî vaãl ile òürrem Øaèfi hicrândan melûl

Òoş dimişler kimine yimek kimisine emek (vr. 79b)

 “Menziline iricek mihmân olur”:
Kûyuñe geldükde Øaèfî ……29 olmaz èaceb

Bu meåeldür menziline iricek mihmân olur (vr. 61b)

29	  Kelime okunamadı.

| 175 |



“Olur hâm telh”:
Acılıúlar eylese nâ-püòte zâhid àam degil

Bu meåel meşhûrdur elbette olur òâm telò (vr. 55a)

D. Arapça ve Farsça Unsurlar

1) Arapça İfâdeler		

Dîvân’da içinde Arapça ifâdelere rastlanan birçok beyit yer almaktadır. Mülemma 
türünde yazılan şiirlerde, bazı beyitlerin tamamı Arapça ya da Farsça olarak yazılmıştır. 
Mülemma tarzında yazılan kasîdelerin ilkinde (vr. 5a) 2, 7, 10, 12 ve 15. beyitler; 
ikincisinde (vr. 5b) 2, 6, 10, 16 ve 19. beyitler; üçüncüsünde (vr. 6a) ise, 2, 6, 9, 11 ve 
14. beyitler Arapça’dır.

Mülemma tarzında yazılan şiirlerin dışındaki şiirlerde de, Arapça birçok cümle ve 
cümleciğe yer verildiği görülmektedir. Bunların başında ayet ve hadîs iktibâsları yer 
almaktadır. Ancak ayet ve hadîs iktibâsları müstakil bir bahiste işlendiği için, burada 
onlara yer verilmeyecektir. Bunların dışında kalan Arapça cümleler ise, çoğunlukla 
Arapça atasözü ve darb-ı mesellerden oluşmaktadır. Şâirin şiirde atasözünü kullanma 
cereyanının etkisinde kaldığı bir önceki bahiste geçmişti. 

Úaùè eyle zülfüñ òaùùuñ güzelsün 
El-òaùùu bâúî ve’l-èumru fânî30(vr. 119a)

Yârım aàız vaãf-ı laèlüñ itmeden èayş-i tamâm
Gerçi õikru’l-èayşi niãfu’l-èayş31 dirler fi’l-meåel (vr. 81b)

Dâéimâ fikr-i miyânuñ eylesem cânâ n’ola
Kim dimişler dostum lâ òayre illâ fi’l-vasaù 32 (vr. 73b)

İden ãarf ‘aşúına ‘ömrin kemâ hî33

Bulur naóven mine’l-‘ışúi’l-ilâhî34 (vr. 37b)

30	 ”.Yazı kalıcı, ömür ise fanidir“ الخطّ باقى والعمر فانى 

31	 ”.Maîşetten söz etmek, maişetin yarısıdır“ ذكر العيش نصف العيش 

32	 ”.Her şeyin orta yolunda hayır vardır“ لا خير الّاّ فى الوسط 

33	 ”Olduğu gibi“ كما هي 

34	 ”Bir mikdar aşk-ı ilâhî“ نحوا من العشق الإلاهي 

| 176 |



Òudâ itsün anı èuşşâúa hem-dem 
Budur telòîã-i söz va’llâhu aèlem35(vr. 48a)

Urursa sîneme tîr-i saèâdet
Hezâr aósente 36 bâzusına úuvvet (vr. 48a)

Òâkdan úaldur bu ben bî-çâreye ol dest-gîr
Dest-gîrüñ ola Óaú şâhâ ilâ yevmi’l-óisâb37 (vr. 9b)

Ey şeh-i èâlem-penâh Şâh selâmun èaleyk
Ehl-i dile secde-gâh Şâh selâmun èaleyk (vr. 4a)

 
èÂlemüñ âåârı var ãanma vücûd-ı müstaúil

Õât-ı Óaú’dur müstaúil her kârda fî külli şân 38(vr. 102b)

Cefâ-yı yârı yeg görsem èaceb mi luùf-ı èâlemden 
Belâ didüm belâsına anuñ ben mâ teúaddem39den (vr. 97b)

Dîvân’da Arapça dilbilgisi kurallarına göre kurulmuş birçok Arapça tamlama da 
yer almaktadır. 

Òâr ile hem-dem olup ol gül-i raènâ Øaèfî
Bülbül-i òaste-dili münkesirü’l-bâl itdi (vr. 117a)

Neye àam-gîn olursuñ iki gözüm
Yâ nedensüñ müşevvişü’l-eóvâl (vr. 83a)

Ùarfetu’l-èayn40 içre naúd-ı cânı alur sîneden
Mülk-i dil yaàmacısı èayyâreler gördüñ mi hîç (vr. 54b)

Şefîè eyle rasûlüñ ben gedâya
İrişdür úuluñı fevúa’l-èulâya41 (vr. 49a)

35	  ’En iyi bilen Allah“ والله أعلم 

36	 ”.Güzel yaptın“ أحسنت 

37	  ”.Hesap gününe kadar“ إلى يوم الحساب 

38	 ”.Her işte“ فى كلّ شان 

39	 ”Eskiden beri“ ما تقدّم 

40	 ”.Göz açıp kapayıncaya kadar“ طرفة العين 

41	 ”Öteler ötesi, Allah’ın huzuru“ فوق العلى 

| 177 |



Dîvân’da Türkçe sentaksı içerisinde kullanılmış olan Arapça kelimeler için, 
dîvânın rastgele herhangi bir yerine bakmak kafidir. Denebilir ki, Arapça kelimenin 
kullanılmadığı bir beyit ya da bend yok gibidir.

Ey medâr-ı maèdelet sen zübde-i insânsın 
Merdüm-i ãâfî-naôarsın kâmilü’l-iõèânsın (vr. 94b)

Ölürsem firúat-ı dil-dâr ile bu râh-ı miónetde 
Gele vâ óasretâ âvâzesi òâk-i mezârumdan (vr. 93b)

Bâreke’llâh ey gül-i zîbâ nedür bu reng-i al
Lâl olur yüzüñ görürse bülbül-i şîrîn-meúâl (vr. 82a)

2) Farsça İfâdeler

Dîvân’da cümle ya da cümlecik halindeki Farsça ifâdeler, sadece Mülemma 
tarzında yazılan kasîdelerde görülmektedir. Bunların ilkinde (vr. 5a) 1, 3, 4, 8 ve 14. 
beyitler; ikincisinde (vr. 5b) 4, 8, 11, 13 ve 14. beyitler; üçüncüsünde (vr. 6a) ise, 4, 5, 
7, 12, 17. beyitler Farsça’dır. 

Farsça’nın dîvâna yansıması, daha çok Farsça kelimeler, tamlamalar, terkîbler, 
kelimelerin başına ve sonuna gelen Farsça ekler, Farsça iki kelimeyi birbirine 
bağlayan u (و) bağlacı ile Türkçe sentaksı içerisinde kullanılmış olan Farsça kelimeler 
şeklindedir. Bunların Dîvân’da sayısız örnekleri olduğu için, burada sadece birkaç 
örnekle yetinilecektir. 

N’ola kûh-ı belâda iñlesem Ferhâd-veş Øaèfî
Teraóóüm görmedüm hergiz ben ol şîrîn dehânumda (vr. 104b)

Baş ege ayaàına serv ü çenâr 
Baàa gelsin eger ki cilve künân (vr. 92a)

Şarâb-ı ala teşbîh eyleyen laèl-i lebüñ cânâ 
Zihî dâniş zihî bîniş zihî rengîn òayâl itmiş (vr. 73a)

Kesilse başum u úanum dökülse tîà-i miónetle
Yoluñda ãâdıúum vallâhi şâhum dönmezem úaùèâ (vr. 51b)

Ne dirlik baña èâlemde nigâr-ı òûb-ãûretsüz 
Açılmaz bu úara baòtum benüm ol mâh-sîretsüz 
Çekübdür râhı èaşúında belâ dil óadd ü àâyetsüz 

İlâhî n’ola óâlüm ol meh-i òûrşîd-i ùalèatsüz 
Muúârin olmadı devlet sitârem bir saèâdetsüz (vr. 69b)

| 178 |



Úâmet-i dil-dâra ey dil çoúdan eylerdük heves
Óamdü li’llâh olmadan pâ-mâl bulduñ dest-res (vr. 71b)

Hevâ-yı èaşú olup bâşumda sevdâ
äabâ gibi yelerdüm bî-ser ü pâ (vr. 36b)

| 179 |



DÖRDÜNCÜ BÖLÜM

ZA’FÎ DÎVÂNI’NIN DİNÎ  
VE TASAVVUFÎ MUHTEVÂSI

| 180 |



Ali Emîrî’nin de tesbît ettiği gibi1 şiirleri baştan sona mutasvvıfâne olan Za’fî’nin 
dîvânında; din ve tasavvuf en baskın muhtevâ öğeleri olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu 
nedenle dinî ve tasavvufî muhtevâ, çalışmamızda müstakil bir bölüm oluşturmuştur.

Bu bölümde i’tikâd, ibâdet ve tasavvufa ilişkin pek çok kavramın Za’fî Dîvânı’nda 
nasıl geçtiğinin ve şâirin bu kavramlara yaklaşım tarzının tesbîtine çalışılmıştır. Bu 
yapılırken bilgisayar ortamında oluşturduğumuz Dîvân metninden istifâde edilmiştir. 
Bu amaçla dîvânın tamamı okunmuş, metinde geçen kavramlar tek tek tesbît edilip 
bilgisayar ortamında tasnîfe tâbi tutulmuş, kavramların içinde geçtiği beyitler ilgili 
başlıklar altında kaydedilmiş ve son olarak her konu kendi içinde değerlendirmeye 
tabi tutulmuştur.

Burada bir husûsa daha işâret etmekte yarar görüyoruz. O da lirik gazeller yazan 
Za’fî’nin, i’tikâd ve ibâdet ile ilgili bir çok kavramı, gerçek anlamları dışında, 
özellikle temel felsefesi olan aşkı anlatmada kullanmış olmasıdır. Şüphesiz şâir 
bu kavramları işlerken, Müslümânları bir ilmihâl kitabı düzeyinde bilgilendirmeyi 
amaçlamamıştır. Öyle olsa şâirin manzûm bir akîde, fıkıh ya da ahlâk kitabı telîf 
etmesi daha mantıklı olurdu. Halbuki telîf edilen eser, bütün özgünlüğü ile bir 
dîvândır ve dine ait olan bir çok kavram, benzerlerinde olduğu gibi burada da, farklı 
anlam kontekslerinde kullanılmıştır. Kanaatimizce şâir bunu bilinçli yapmış ve ehl-i 
aşkın ıstılâhlarının çokluğundan söz ettiği aşağıdaki beytinde, bunları da ehl-i aşkın 
ıstılâhları çerçevesinde ele almıştır. 

Ehl-i èaşúuñ ıãùılâóâtını ãanma bî-miåâl
Yegdür ey òâce luàât-ı maàrib ü úâmûsdan (vr. 98b)

Elbette ki zamân zamân i’tikâd ve ibâdete ilişkin kavramların kendilerine hâs 
olan anlam dünyâlarına da girilmiştir. İşte bu bölümde bu kavramların gerek kendi 
konteksleri, gerekse farklı kontekslerdeki kullanımları tarafımızdan tesbît edilip 
işlenecektir.

I. DİN
Za’fî Dîvânı’nda dinin i’tikâdî ve amelî boyutları ile ilgili olan kavramların nasıl 

ele alındıklarına geçmeden önce, en başta Dîvân’da din kavramının nasıl geçtiğine 
bakmamızın uygun olacağı kanaatindeyiz. Bir kavram olarak, akıl sahiplerini 
kendi irâde ve tercihleriyle, bizzat hayır olan ve peygamber tarafından teblîğ edilen 
şeylere sevk eden ilâhî bir kânûn2 anlamına gelen din, bu anlamıyla Dîvân’da sadece 
bir yerde kullanılmıştır. Burada şâir, din ve dünyânın bir yerde aynı anda birlikte 
bulunamayacağını; kişinin dinini âbâd kılması ve bunun için de dünyâdan vazgeçmesi 
gerektiğini ifâde etmiştir. 

1	  Emîrî, Esâmî, vr. 10/a-b; Beysanoğlu, a.g.e., C. I, s. 84-86.
2	  Bekir Topaloğlu, “Din, İmân ve İslâm”, İslâm’da İnanç Esâsları, İFAV Yay. İst. 1998, s. 16.; A. Hamdi 

Akseki, İslâm dinî-İtikâd, İbadet ve Ahlak, DİB Yay., Ankara 1973, s. 7.

| 181 |



Geç bu dünyâ-yı denîden dinüñi âbâd úıl
Din ile dünyâ ãıàışmaz bir yere bî-iştibâh (vr. 109b)

 
Din kelimesi diğer beyitlerde, mecâzî aşk tabîrleri ile birlikte kullanılmıştır. 

Buralarda din, sevgilinin zülfünün dinsiz olması (vr. 121a), sevgilinin dininin 
olmaması (vr. 118a,), sevgilinin saçını ağyâra zünnâr etmesinin dine sığmaması (vr. 
108a), sevgilinin kâfir olan zülfünün havasını teneffüs etmekten dolayı dininin elden 
çıkması (vr. 83b) şeklinde kullanılmıştır.

Din ile ilgili diğer bir kavram olan şerîat da Dîvân’da şer’-i şerîf şeklinde 
geçmiştir. Aşağıdaki beyitte şâir, gönlünden şer’-i şerîf’i idrâk etmesini istemektedir.

Tevóîd işini berk idüp şerè-i şerîfi derk idüb
Ten cebhesini terk idüp èuryân olayın varayın (vr. 95a)

Diğer bir beytinde de şâir, şer’-i şerîf’i kendisine telkîn etmesi için Allâh’a duâ 
etmektedir.

Úuluñdur Øaèfi-i bîçâre miskîn
İdüp şerè-i şerîfüñ aña telúîn (vr. 41a)

Şâir, duâ ettiği diğer bir beytinde de, Allâh’tan kendisine hidâyet yolunu 
göstermesini istemektedir ki bu da Allâh’ın dinidir. Zira Fâtiha sûresinde de geçtiği 
gibi, hidâyet yolu kişiyi sırât-ı müstakîm’e, yani doğru yola götürür. Doğru yol da 
İslam dinidir (Bkz. Fâtihâ 1/6-7).

Yollarda úaldı Øaèfi-i bî-dil meded şehâ
Göster delîlüñ ile hidâyet ùarîúını (vr. 116a)

Şâir, “Hükmedenin hükümlerine içten uymaktayım. Ey insânların en hayırlısı! 
Din, hükümlere önem vermiştir.” anlamına gelen aşağıdaki Arapça beytinde, dinin 
hükümlerine olan bağlılığını ve dinin hükümlerine verdiği önemi ifâde etmektedir.

كنت محكوما لأحكام الحاكم بالخلوص
3 قد أهمّت دين يا خير الأنام في الحكم 

 (vr. 6b)

İslâm dinine gelince, dinî bir mefhûm olarak İslâm kavramı Dîvân’da sadece 
sevgiliye hitâben, “Müslümân olduğunu söyleyen kişinin, öldürme eylemine 
girişmemesi gerekir. Çünkü bu dine sığmaz.” anlamındaki aşağıdaki beyitte 
geçmektedir.

3	  Hükmedenin hükümlerine içten uymaktayım. Ey insanların en hayırlısı! Din, hükümlere önem vermiştir.

| 182 |



Be kâfir daèvi-i İslâm’ı eylersin òuãûãıyla 
Beni cevr ile öldürmek ãıàar mı hîç âyîne (vr. 106b)

Müslümân kavramı da Dîvân’da iki yerde kavramsal anlamı ile kullanılmıştır. 
Buralarda Müslümân kavramı, küfür ile yan yana, ama küfre zıt olarak kullanılmıştır. 
Bir yerde “Ayrılığın belâ ve şiddetini kâfir, Müslümân hiç kimse görmesin.” (vr. 24a) 
denmiş, aşağıdaki beyitte de, “Âşığın küfrü benlik olduğuna göre, onun Müslümân 
olması benliğinin ortadan kalkmasıdır.” denmiştir.

äuya at küfrüñi müselmân ol
èÂşıúuñ küfri oldı mâ’ vü menî (vr. 16b)

Ayrıca Dîvân’da Müslümânlar, kendileri ile danışılan ve dertleşilen kişiler olarak 
tavsîf edilmişlerdir. Şâirin “Ey Müslümânlar, sevgilinin cemâlini temâşâ eylemenin 
âşıklara yasak olmasına kim kâil olur?” (vr. 76b), “Sevgiliden ayrıldım, ne edeyim ey 
Müslümânlar!” (vr. 86b) şeklindeki ifâdelerinde; yine tabîb-i cân’ın (cân doktorunun) 
hasta gönlü için ilaç olduğunu söyledikten sonra, Müslümânlara hitâb ederek, o ilacın 
kendisi için gerekli olduğunu, aksi takdîrde öleceğini ifâde etmesinde (vr. 84a) ve 
örnek olmak üzere sunduğumuz aşağıdaki beytinde bu husûs açıkça görülmektedir. 

Yine bir dini yoú zîbâ ãanem sevdüm Müselmânlar
Kilîsâ-yı cihân içre olursam n’ola tersâyî (vr. 118a)

A. İ’tikâd
Dinin i’tikâdî boyutu, îmân konusunu teşkîl eden meselelerle ilgilidir4. İ’tikâd 

kavramı Dîvân’da sadece bir beyitte geçmektedir ki burada şâir pâk (temiz) bir i’tikâd 
sahibi olduğunu ifâde etmiştir.

Faøl-ı Òudâ’ya ireli pâk iètiúâd ile
Biz boynı baàlu bende-i Şâh-ı vilâyetüz (vr. 69b)

Dîvân’da yer alan i’tikâd ile ilgili kavramlar şunlardır.

1. Allâh

Şâir, tevhîdin özünü oluşturan ve Allâh’ın bir ve samed olduğunu, ne başkasını 
doğurduğunu, ne de başkası tarafından doğurulduğunu ve O’na denk hiç kimsenin 
olmadığını ifâde eden İhlâs sûresinin tamamını bir gazelinde şu şekilde iktibâs etmiş,

4	  Topaloğlu, “Allâh’a İmân”, a.g.e., s. 32.

| 183 |



Ey cemâlüñ nûrına nisbet ezel èayn-ı ebed
Oldı bu maènâya şâhid úul huve’llâhu eóad 5

Şân-ı pâkuñdur münezzeh õât-ı pâkuñdur úadîm
Hem úadîm u hem münezzeh sensin Allâhu’ã-ãamed6

Lem yelid lem yûled7 olmışdur ãıfâtı õâtuñuñ
Anuñ içün lem yekün oldı lehü kufven eóad8(vr. 56b/1-3)

ve aşağıdaki beytinde ifâde ettiği gibi, Allâh’ın birliğini ikrâr etmiştir:

Egerçi èâãiyem mücrim günah-kâr
Velâkin birligüñe itdüm iúrâr (vr. 40a)

Şâire göre Allâh’ın şânı münezzeh, zâtı da kadîmdir (vr. 56b). Her konuyu en 
iyi bilen O’dur (vr. 48a). Benzeri olmayan, yüce Allâh, zâtında hiç bir şeye muhtaç 
olmayandır. Onun için ta’ayyün yoktur. O’nun somutlaştırılarak anlatılması mümkün 
değildir. Zira O, maddî âlemdeki hiçbir şeye benzemez (Şûrâ 42/11). 

Õâtında àanîdür özi yoú aña taèayyün
Bî-çûn u òudâ-vend-i tebârek ve teèâlâ (vr. 13a)

Allâh kişiyi işlerinde müyesser kılar (vr. 123a). Allâh’ın işlerinin nihâyeti yoktur. 
Âyet-i kerîmede belirtildiği gibi (Rahman 55/29), Allâh her an bir işle ilgilidir ve 
her an yaratma halindedir. O, felsefecilerin dediği gibi, dünyâyı yarattıktan sonra 
istirâhata çekilmiş değildir.

Şuéûnât-ı ilâhîde nihâyet yoúdur ey èârif
Oúuyup külle yevmin âyetin fehm it ne maènâdur (vr. 66b)

Bilgili şahıs Allâh’ı inkâr edene kulak asmaz. Zira münkir kişi Allâh’a arkasını 
döndükçe, ehl-i Hakk’ın îmânı artar.

Münkirüñ inkârını gûş eylemez dânâ olan 
Müdbirüñ idbârı ehl-i Óaúú’a çün iúbâldür (vr. 67a)

5	 De ki: O, Allah birdir.” (İhlâs/112-1)“ قل هو الله أحد 

6	 Allah sameddir.” (İhlâs/112-2)“ الله الصّمد 

7	 O doğurmamış ve doğmamıştır.” (İhlâs/112-3)“ لم يلد ولم يولد 

8	 Onun hiçbir dengi yoktur.” (İhlâs/112-4)“ ولم يكن له كفوا احد 

| 184 |



Vahdet-i vücûd felsefesine inanan şâirin Allâh ile ilgili mütâlaalarında, bu düşünce 
biçiminin izlerine de rastlanır. Şâire göre, bütün varlık bir olduğu için her yerde Allâh 
görülmektedir (vr. 71a, 110a). Gözün önünden perde kalkınca, Allâh’ın bütün âlemi 
kuşattığı görülür. Âlem, insân ve görünen bütün şekiller mir’ât-ı Mevlâ (Allah’ın 
aynası)

’dır. Ancak göremeyen münkir, bunu inkâr eder (vr. 59a, G. 66a, 62b). Tevhîde 
ulaşmak isteyen kişinin bakışını keskinleştirip varlığı bir görmesi gerekir (vr. 117a). 

Âyet-i kerîmede (Kâf 50/16) belirtildiği üzere Allâh kuluna şah damarından 
daha yakındır. Şâir de bir beyitte bu âyete telmîhte bulunarak, Allâh’ın kuluna uzak 
olmadığını, ona yakın olduğunu belirtmiş ve bu kadar yakın olan Allâh’ı tanımak için 
uzaklara gitmemek gerektiğini ifâde etmiştir. Şâire göre, bize şahdamarımızdan daha 
yakın olan Allâh, tanınmalıdır.

áayre baúma Øaèfiyâ bilmek dilerseñ Rabbüñi
äanma kim saña ıraà ola senüñ yanuñdadur (vr. 24b)

Dîvân’da Allâh’ın nûru mefhûmu önemli bir yer tutmaktadır. Şâire göre cân gözü 
ile nereye bakılsa, nûr-ı Hudâ görülür (vr. 19b). Altı yön nûr-ı ilâhî ile dopdoludur (vr. 
20b). İnsânın yüzü nûr-ı ilâhî’nin alametidir (vr. 43a). Nûr-ı Hudâ, Hz. Peygamberin 
yüzüne tam olarak yansımıştır (vr. 122b). İnsân, pertev-i hüdâ (vr. 29b), pertev-i nûr-ı 
Hudâ (vr. 38b), mazhar-ı Hudâ-yı Samed (vr. 15a), mazhar-ı envâr-ı Hudâ’dır (vr. 7a). 
Allâh’a mazhar olmak için kişinin âyînesini temiz tutması gerekmektedir.

Her ki âyînesini itmedi pâk
Øaèfiyâ maõhar-ı Òudâ olmaz (vr. 71a)

Şâir, aşağıdaki beytinde pertev-i Hudâ’ya tâlip olduğunu (vr. 71a) ve Allâh 
nûrunun mânâsını okuduğu için, cihânın içinde cihânı süsleyenin ne olduğundan 
haberdâr olduğunu ifâde etmiştir.	

Oúuyup Allâh nûruñ maènisinden Øaèfiyâ 
Bu cihân içre cihân-ârâyı bildüm n’eydügin (vr. 102a)

Âyet-i kerîmede (Bakara 2/20) belirtildiği gibi Allâh her şeye kâdirdir. Allâh’ın 
kudret hisârının Hint Okyanusu’nu çevrelemiş olması (vr. 47a), yine Allâh’ın yerde 
ehl-i semânın sûretini ortaya çıkarması (vr. 122b), gezegenleri yaratması (vr. 37b), kış 
mevsiminin üzerine kâlem çekmesi (vr. 36b), insânı çamurdan yaratması (vr. 111b, 
112a), Hz. İbrahîm’ın içine atılmış olduğu ateşi gül bahçesi haline dönüştürmesi 
Dîvân’da Allâh’ın kudreti için verilen örneklerdir.

| 185 |



Bu ne úudret bu ne tebdîl-i óaúîúatdur görüñ
Âteş-i Nemrûd’ı İbrâhîm’e gül-zâr eyledi (vr. 114b)

Beyitte, Allah’ın kudretinin tebdîl-i hakîkat (fizik kurallarının değişikliğe 
uğraması) olarak tanımlandığı ve şâirin Allâh’ın kudreti karşısında hayranlık ve 
şaşkınlığını gizleyemediği müşâhede edilmektedir. Şâir, “Zihî kudret ki kılmış sun’-ı 
yezdân” (vr. 47a), “Zihî kudret ki izhâr eylemiş Hak” (vr. 122b) ve “Hezâr ahsente” 
(vr. 101a) gibi ifâdelerle de bu duygusunu dile getirmiştir.Dîvân’da kudret için, 
kudret-i Hak (vr. 37b); kudretin taalluk ettiği şey için, sun’-ı Yezdân (vr. 47a); kadir 
olan Allâh için ise hattât-ı kudret (vr. 36b), yed-i kudret (vr. 111b), dest-i kudret (vr. 
112a), kudret eli (vr. 119b) tâbîrleri kullanılmıştır.

Dîvân’da Allâh’ın sanatına ilişkin verilen örnekler ise, gül bahçeleri (vr. 42a), 
insânın kâmeti (vr. 119a), yüzü (vr. 75a, 119a) ve yüzdeki kaşlar (vr. 61a) ile ilgilidir. 
Bir beyitte şâir, Nakkâş-ı ezel’in kaleminin insân yüzünü çizmiş olmasından dolayı, 
insân yüzünün güzel ve mümtâz olduğunu ifâde etmiş (vr. 119a); aşağıdaki beyitte 
de, insânın yüzünü bir deftere, Allâh’ı da o defterde çizgiler çizen bir nakkaşa 
benzettikten sonra, Allâh’ın defteri hükmünde olan insân yüzünün elbette aydınlık 
olacağı şeklindeki inancını dile getirmiştir. 

Òoş müferrió òaùù-ı reyóânî yazılmış úaşlaruñ
Nice rûşen olmasun kim defter-i Allâh’dur (vr. 61a)

Şâir, Allâh’ın sanatı için sun’-ı Hak (vr. 75a), sun’-ı ilâhî (vr. 42a); sanatkar olan 
Allâh için de Nakkâş-ı ezel (vr. 119a) tabîrlerini kullanmış ve Allâh’ın sanatını hezâr 
ehsante (Ne kadar güzel yarattın) diyerek takdîr etmiştir. 

Seni var ise ey rûó-ı revân cândan yaratdı Óaú
Hezâr aósente ol cân-âferîne âferîn olsun (vr. 101a)

Netice olarak şâir, Allâh’ın kudret ve sanatı karşısında Allâh’a teslîm olmuştur.
Lem ü lâdan geçüben diye hem-ân sellemnâ9

Fâni-i óarf oluban bula fenâ içre fenâ (vr. 19b)

Dîvân’da geçen Allâh ile ilgili kavram ve terkîbler şunlardır:

1. Allâh: Arş-ı Allâh, Allâhu ekber, Allâh oku, bi’llâhi, ta’llâhi, hamdü li’llâh, 
kelâmu’llâh, va’llâhi, zikr-i Allâh. 

2. Hudâ: Envâr-ı Hudâ, fazl-ı Hudâ, feyz-i Hudâ, Hudâ-yı lâ-yezâl, mazhar-ı 
Hudâ, mir’ât-ı Hudâ, nasr-ı Hudâ, nûr-ı Hudâ, pertev-i Hudâ, pertev-i Hudâ, pertev-i 
nûr-ı Hudâ, râh-ı Hudâ, sırr-ı Hudâ, şîr-i Hudâ. 

9	 ”.Teslim olduk“ سلمّنا 

| 186 |



3. Hak: Cemâl-i Hak, Cenâb-ı Hak, cezbe-i Hak, der-geh-i Hak, emr-i Hak, fazl-ı 
Hak, kudret-i Hak, mir’ât-ı Hak, vücûd-ı Hak. 

4. İlâh: Esmâ-i ilâhî, esrâr-ı ilâhî, nûr-ı ilâhî, sun’-ı ilâhî, şü’ûnât-ı ilâhî. 

5. Yezdân: Nûr-ı Yezdânî, rahmet-i Yezdân, sun’-ı Yezdân, Yezdân.

6. Rab: Rabb-i izzet, Rabb-ı kerîm, ilm-i Rabbânî.

7. Mevlâ: Mir’ât-ı Mevlâ, Hazret-i Mevlâ.

8. Diğer: Tanrı, şân-ı pâk, zât-ı pâk, hazret-i sultân, der-geh-i hazret, hazret, 
Vehhâbu’l-atâyâ, nutk-ı Vücûd-ı mutlak, hattât-ı ezel, ism-i a’zam, ezel kayyûmı, 
nûr-ı zâtı, Hû.

9. Allâh’ın sıfatları: Fettâh, Hakîm, Hâkim, Mennân, Hannân, Sultân, Sübhân, 
Kadîm, Kâdir, Kayyûm, Kahhâr, Rahîm, Râhim, Rahmân, Erham, Mukîm, Kâim, 
Ekvam, Mudâm, Dâim, ‘Alî, ‘Âlî, E’lâ, ‘Alîm, ‘Âlim, ‘Allâm, Hakîm, Hâkim, 
Ehkam, Kerîm, Ekram, Kerîm, Zü’l-kerem, Mükrim, Hâlık, Hallâk, Feyyâz, Zü’l-
Fazl, Kassâm, Semî’, Sâmi’, Câmi’ Kadîr, Kâdir, Ekdar, Cevvâd, Vâhib, Mu’tî, Gâfir, 
Tevvâb, Azîm, Mu’zam, E’zam, Kebîr, Ekram, Ekber, Vahîd, Vâhid, Evhad, Ferîd, 
Müfred, Ferd, Rahmân, Hudâvend-i Cihân-ârâ, Nakkâş-ı Nigâristân, Bedîd-ârende-i 
eşyâ, Vâhibu’l-âmâl, Kerîmu’ş-şe’n, Zu’l-fazl, Zu’l-ihsân, Zu’l-kerem, Cihân-dâr, 
Cihân-Perver, Hafîzu’l-mülk, Hallâk-ı halâyık, Zu’r-rahme, Müşîr-i mülk-i bî-enbâz, 
Sultân-ı cihân-perver.

2. Melekler

Dîvân’da, İslâm inanç esâslarından biri olan ve bir beyitte (vr. 15b), Farsça’daki 
karşılığı olan sürûş şeklinde de geçen meleklerin nûrdan yaratılmış olma, insânlara 
benzememe, gece gündüz ibâdet edip dâimâ tesbîh, duâ ve zikir halinde olma gibi 
bilinen özelliklerine10 değinilmez. Sadece aşağıda yer alan beyitte melekler rahm 
edici olarak tavsîf edilmiştir.

Ol perînüñ olalı dîvânesi óâlüm görüp
Raóm idüp gökde melekler aàladı insân beni (vr. 117a)

Aşağıdaki beyitte de, kıyâmet gününde nebîlerin elinde livâ (bayrak) varken, 
meleklerin de o livânın altında saf kurup nidâda bulunacakları belirtilmiştir.

Dike her bir nebî anda livâyı
Melekler ideler ãaf ãaf nidâyı (vr. 46a)

10	  Geniş bilgi için bkz. İlyas Çelebî, “Melekler”, İslâm’da İnanç Esâsları, s. 238.

| 187 |



Melek kavramı beyitlerde genellikle, ya güzel ve çekici olduklarına inanılan ve 
dişi cin demek olan perî11 (vr. 27b, 33b, 43b, 62a, 86a, 105b), ya da güzel kokulardan 
yaratılmış cennet kızı demek olan hûrî12 kelimeleri ile (vr. 27b, 97b) birlikte 
kullanılmıştır. Bu da İslâm kültüründe meleklerin güzelliğin sembolü olarak telakkî 
edildiğinin bir göstergesidir. 

Òuãûãan kim Muóammed nâm dil-dâr
Naôîr aña ne óûr u ne melek var (vr. 37b)

Melekler güzelliğin sembolü rûhânî ve latîf varlıklar oldukları için, sevgili, 
meleğe kıyas edilegelmiştir. Dîvân’da, sevgilinin yüzü (vr. 27b, 43b, 51b, 62a, 84a, 
97b,105b), huyu ve ahlakı (vr. 43b, 120a), yaşamı (vr. 86a, 94b), görünüşü, (vr. 33b), 
güler yüzlülüğü (vr. 47b) meleklerinkine benzetilmiştir. Bu benzetmeler melek-sadr, 
melek-sûret, melek-manzar, melek-rû, melek-hû, melek-behcet, melek-sîmâ, melek-
sîret, melek yüzlü, melek-nâm gibi birleşik isimlerin kurulması yoluyla yapılmıştır. 
İki yerde de istiare-i musarraha sanatına başvurularak sevgili yerine melek tabîri 
kullanılmıştır:

Raèd ãanma naèreler uran dem-â-dem ey melek 
Mest olup şevú-ı lebüñle çaròa girmişdür felek (vr. 78b)

Vaãf-ı ruòını o meleküñ görse Øaèfiyâ
Taèvîõ-i cân idine nüfûs-ı mücerrede(vr. 105b)

Dîvân’da melek çeşitlerinden ismi açık bir şekilde zikredileni, Mukarrebûn olarak 
da isimlendirilen Kerrûbîn13 melekleridir. Bir yerde (vr. 21a), Kerrûbîn meleklerinin 
gökte “Âsitân-ı ehl-i Hak’dur hân-kâh-ı Gülşenî” şeklinde bağırarak zikrettikleri 
ifâde edilmiş; aşağıda yer alan beyitte de zikr eden sûfîler, arşı tavâf eden Kerrûbîn 
meleklerine benzetilmiş ve bu meleklerin arşı taşıdıkları ve onun çevresinde 
bulunduklarına (Bkz. Mümin 40/7-8, el-Hâkka 69/17) işâret edilmiştir.

Ùolınurlar ceõbe-i õikr ile her şeb ãâf ãâf
Gûyiyâ Kerrûbiler’dür kim úılur èarşı ùavâf (vr. 22a)

Cennetin kapısında görevli olan Rıdvân isimli melek ise, Dîvân’da ismen 
zikredilen tek melektir .

Çün ümmet oldı Aómed’e Øaèfî-i bî-nevâ
Rıêvân elinden içdi cinân içre Kevåeri (vr. 117b)

11	  Pala, a.g.e., s. 382.
12	  Pala, a.g.e., s. 224.
13	  Geniş bilgi için bkz. Çelebî, a.g.m., 246.

| 188 |



Ayrıca Dîvân’da görevleri, insânların fiillerini kaleme almak olan Rakîb ve Atîd 
isimli meleklerden, isim verilmeden bahsedilmiştir. Bilindiği gibi Rakîb insânın 
sağ tarafında yer alıp iyilikleri, Atîd ise sol tarafında yer alıp kötülükleri yazar. Şâir 
aşağıda yer alan beytinde bu meleklerin günahlarını yazmaları hâlinde, kıyâmet 
gününde durumunun kötü olacağının farkında olduğunu ifâde etmiştir.

Yazarlarsa melekler óasb-ı óâlüm
Nedür maóşer gününde bellü óâlüm (vr. 46a)

Kur’ân-ı Kerîm’de anlatıldığına göre, Allâh, Hz. Âdem’e isimleri öğrettikten 
sonra, bu isimlerin anlamlarını meleklerden sorar. Melekler de, Allâh’a hitâben, 
kendilerine öğretilenden başka bilgilerinin olmadığını itirâf ederler (Bakara 2/31-
32). Şâir, aşağıdaki beyitte meleklerin esmânın sırlarını insândan öğrendiğini ifâde 
ederken, bu olaya telmîhte bulunmaktadır. 

Sırr-ı esmâ bizdedür teslîm alur bizden melek
Nâôır-ı miréât-ı hûyuz mâ-sivâdan geçmişüz (vr. 70a)

İnsânların bildiği isimleri melekler bilmedikleri için, insânoğlu meleklerden daha 
bilgili bir konumdadır. Şâire göre bunun nedeni, yukarıdaki beyitte ifâde edildiği gibi, 
insânın mâsivâ’dan geçmiş olmasıdır. Bunun diğer bir nedeni de, âlemin bilgisi ile 
aklın insânda bir araya gelmiş olmasıdır (vr. 15b). Melekler Hz. Âdem’in ilminin 
hakkını teslîm ettikleri için, Hz. Âdem’in irfânı ve bilgisi müsellemdir. 

Úıldı teslîm èilmüñe çü sürûş 
äaón-ı èirfânda müsellemsin (vr. 15b)

èİlmüñe cümle melâik didiler sellemnâ
Pes niçün böyle iken biz daòı şeytan olalum (vr. 20a)

Son beyitte bütün meleklerin Allâh’n ilminin azametini teslîm ettikleri ve bu 
konuda insânların şeytana değil, meleklere uymaları gerektiği ifâde edilmiştir. Burada 
aynı zamanda melek ile şeytan birbirlerine zıt varlıklar olarak takdîm edilmiştir. vr. 
84a’da yer alan bir beyitte de bu husûsa işâret edildiği gibi, aşağıdaki beyitte de aynı 
husûs melek-dev vechesinden ele alınmıştır. 

Olup her süfle nâ-dâna úarîn ol
Melekdür dîve olmış hem-nişîn ol (vr. 47b)

Dîvân’da meleklerle ilgili olarak dikkat çeken son husûs, şâirin şiirdeki kabiliyetini 
meleklerle ilişkilendirerek dile getirmiş olmasıdır. Buna göre şâirin şiiri o denli 
güzeldir ki melekler, sözlerini vird olarak sürekli okusalar sezâdır:

| 189 |



Vird eylese şièrüm yaraşur gökde melekler
Vaãf-ı ruòuñ ey óûr ki dîvânuma geçdi (vr. 121a)

3. Kitaplar

Za’fî Dîvânı’nda, dört büyük semâvî kitaptan Tevrât ve İncîl üzerinde hiç 
durulmamış, sadece bir beyitte Zebûr’dan söz edilmiş; en çok kendisinden bahsedilen 
ise, son kutsal kitap Kur’ân olmuştur.

Bilindiği gibi, Dâvûd (a.s.)’a indirilen Zebûr’da kutsal emirler yerine, ilâhî ve 
neşîdeler yer alır. Dîvân şiirinde, Hz. Dâvûd’un Zebûr’daki ilâhîleri güzel sesi ile 
okuması dolayısı ile Zebûr’dan bahsedilir14. Za’fî Dîvânı’nda da, bülbülün, aşk 
Zebûr’u olarak nitelendirilen gülün sayfalarından muhabbet dersini aldıktan sonra 
kemâl derecesine vardığı ifâde edilir. Burada bülbül, Hz. Dâvûd olarak tasavvur 
edilmiştir. Hz. Dâvûd’un okuduğu kutsal Zebûr, bülbülün okuduğu ise aşk Zebûr’udur.

Maóabbet fenninüñ dersin oúıyup ãafóa-i gülden 
Zebûr-ı èaşúı ezber eylemişdür kâmil olmışdur (vr. 67b)

Son kutsal kitap Ku’rân, Dîvân’da on yerde geçmekle beraber, buralarda Kur’ân’ın 
klasik tarîfine ilişkin herhangi bir bilgi yoktur. Şâir, sûreten hâdis olmakla beraber, 
aslında kendisinin de Kur’ân gibi kadîm olduğunu ifâde ettiği aşağıdaki beytinde, 
kelâmî bir tartışma olan Kur’ân’ın hudûsu meselesinde, tavrını Kur’ân’ın hâdis 
değil, kadîm olduğundan yana koymuştur. Hiç şüphesiz kendisini Kur’ân gibi kadîm 
gören şâirin bu düşüncesi, kendisinde var olan vahdet-i vücûd düşüncesinden neş’et 
etmektedir. 

Egerçi ãûretâ óâdiå velî maènen úadîm oldum
Ol insânum ki Úuréân’la ezelden [tevéemânum]15 ben (vr. 101a)

Nitekim aşağıdaki beytinde de şâir, kendisinin kelâmu’llâh-ı nâtık (Allâh’ın 
konuşan kelâmı), sözlerinin de âyet olduğunu ifâde etmiştir. Şâirin kendisini 
kelâmu’llâh olarak görmesi ile, kendisinin Kur’ân kadar kadîm olduğunu ifâde etmesi 
arasında herhangi bir fark yoktur. Şâir âdetâ kendisini müşahhas bir Kur’ân olarak 
takdîm etmektedir. Onunla Kur’ân arasındaki tek fark, insân olmasından kaynaklanan 
konuşma özelliğine sahip olması, yani nâtık olmasıdır. Ona göre bu yaklaşım tarzı 
tüm insânlar için geçerlidir:

Kelâmu’llâh-ı nâùıúdur vücûdum sözlerüm âyât
Anuñçün cânib-i Óaúú’dan cihâna beyyinâtum ben (vr. 139b)

14	  Pala, a.g.e., s. 502.
15	  Metinde “tevânum” şeklinde yazılmıştır. 

| 190 |



Kelâmu’llâh-ı nâùıúdur disem n’ola ben insâna
K’anuñ nuùúında oldı cümle esrâr-ı nihân peydâ (vr. 49b)

Şâir, Ümmü’l-Kitab (vr. 115b) ve Nutk-ı Hak (vr. 115b) olarak nitelendirdiği 
Kur’ân’ın sırlarını anladığını ve onu sağ elinde tuttuğu için de ashâb-ı yemîn’den 
olduğunu ifâde ederken, bu anlayışından hareket ediyor olmalıdır. Zira yukarıdaki 
beyitlerde de geçtiği üzere, kendisi kelâmullâh-ı nâtık ve sözleri de âyet olan birisi, 
elbette ki Kur’ân’ın sırlarına vâkıf olacaktır.

Ùutmuşam elde kitâbum olup aãóâb-ı yemîn
Nuùú-ı Óaúú’ı añlayup bildüm nedür güftârını (vr. 115b)

Kur’ân, Dîvân’da sevgili ya da mürşidin yüzünün kendisine benzetildiği bir unsur 
olarak da kullanılmıştır (75a, 105a). Kur’ân’dan maksadın mürşidin yüzünün güzelliği 
olduğu ifâde edilen aşağıdaki beyitte bu husûs görülmektedir:

Øaèfi-i üftâdeye ey secde-gâh-ı ehl-i Óaú
Muãóaf-ı óüsnüñdürür îmân u Úuréân’dan àaraø (vr. 73b)

Dîvân’da Fâtihâ Sûresi’nin isimlerinden olan Seb’u’l-Mesânî ve Ümmü’l-Kitâb 
kavramlarının her ikisi de, sevgilinin yüzünün kendilerine benzetilmesi sadedinde 
kullanılmıştır. 

Ruòlaruñ sebèu’l-meåânî ãûretüñ ümmü’l-kitab
Aña yer yer òâl-i müşkînüñ oluptur …….16 bâb (vr. 52a)

Oúuyup ümmü’l-kitabı añladum esrârını
Bilmişem sebèu’l-meåânî dil-berüñ dîdârını (vr. 115b)

Bu iki kavramın dışında, Kitâb (vr. 115b,), Mushaf-ı Hak (vr. 117a) ve Nutk-ı Hak 
(vr. 115b) gibi Kur’ân’la ilgili başka kavramların da Dîvân’da kullanıldığı görülür.

Dîvân’da Kur’ân’la ilgili olarak kullanılan kavramlardan biri de sûre kavramıdır. 
Şâir, bir yerde (vr. 23b) Levh-i Mahfûz’da bulunan Rahmân sûresi hakkı için 
şeyhine duâ etmiş, aşağıdaki beyitte de, sevgilinin dudağının cân çeşmesi olarak 
tanımlanmasını takdîr ederek, Kevser sûresine yemin etmiştir. Burada cân çeşmesi ile 
havz-ı kevser arasında şâirin kurduğu muvâzene dikkat çekmektedir.

Laèl-i yâra çeşme-i cândur diyen ãâfî-naôar
Sûre-i Kevåer óaúıçün òûb tefsîr eyledi (vr. 112a)

16	  Metinde boş bırakılmıştır.

| 191 |



Rahmân ve Kevser sûresi dışında, Dîvân’da adı geçen sûre isimlerinin şunlar 
olduğu görülür: en-Necm, el-Kamer, el-Fârikât (vr. 53a); Kâf, Tâ-hâ (vr. 96b); el-
Hâmilât (vr. 53a). Bunlara sûre isimleri makâmında kullanılan mukattaa harflerini de 
ilâve etmek gerekir (Bkz. Âyet ve Hadîs İktibâsı Bahsi). 

Dîvân’da Kur’ân’la alakalı olarak yer alan diğer bir kavram da âyet’tir. Ancak 
âyetin kavramsal anlamı ile ilgili olarak Dîvân’da herhangi bir bilgi yoktur. Âyet 
kavramı, Kur’ân kavramında olduğu gibi, mecâzî aşk ifâdelerinin bir unsuru olarak 
kullanılmıştır. Şâire göre, sevgilinin yüzü mushaf, güzelliği âyet, yüzdeki benler de 
iki âyet arasında bulunan vakfelerdir (vr. 30a, 112a). Bazan aşkın kendisi (vr. 116b), 
bazan da sevgiliye kavuşma (vr. 25b) âyet olur. Ayrıca bir yerde yüzden âyet-i nûr-ı 
ilâhî (vr. 43a) olarak bahs edilmiştir. Genellikle de, sevgilinin yüzü ve yüzünün 
güzelliği mushafa, yüzündeki hatlar da mushaftaki âyetlere benzetilmiştir (vr. 73b, 
77a, 86a, 90a, 105a, 117a, 111b). 

Muãóaf-ı óüsnüñ açup âyet-i òaùùuñ gördüm
Óamdü li’llâh ki yine òayli mübârek fâlüm (vr. 86a)

4. Peygamberler

Za’fî Dîvânı’nda Kur’ân’da adı geçen peygamberlerden on biri yer almıştır. 
Aşağıda bu peygamberlerin Dîvân’da hangi münâsebetlerle yer aldıkları husûsu 
üzerinde durulacaktır. Sıralamada alfabetik sistem baz alınmıştır.

a) Âdem

Bilindiği gibi semâvî dinlere göre Hz. Âdem, Allâh’ın yarattığı ilk insân ve ilk 
peygamber olup, kuru çamurdan şekil verilmiş bir balçıktan17 yaratılmıştır. Bu balçığa, 
uzun bir süre bekledikten sonra şekil verilmiş, Allâh tarafından ilahî rûh üfürülmüş18 
(Hicr 15/29) ve aşağıdaki beyitte bu olaya telmîhte bulunan şâirin ifâdesi ile Âdem’in 
cesedi şeref bulmuştur.

Âdemüñ şânında çünki Óaú didi sevveytühü 19

Nefòa-i rûó-ı ilâhîden şeref buldı cesed (vr. 56b)

Dîvân’da Hz. Âdem ile ilgili olarak en çok, “Allâh Âdem’e bütün isimleri öğretti.” 
anlamına gelen و علّــم آدم الأســماء كلهّــا (Bakara 2/31) âyetinde ifâde edilen Allah’ın 
Hz. Âdem’e eşyanın isimlerini öğretmesi husûsu üzerinde durulmuştur20. Aşağıdaki 

17	  Hz. Âdem’in yaratıldığı madde ile ilgili olarak Kur’ân’da geçen farklı kavramlar hakkında detaylı 
bilgi için bkz. Süleyman Hayri Bolay, “Âdem”, DİA, C. I, s. 358.

18	  Bolay, a.y.

19	 -Ona şekil verdiğim ve ona rûhumdan üfledi“ فــاذا ســويته ونفخــت فيــه من روحــي فقعــو لــه ســاجدين 
ğim zaman, siz hemen onun için secdeye kapanın.” (Hicr 15/29).

20	  Konu hakkında geniş bilgi için bkz. Bolay, a.g.md., 360.

| 192 |



beyitlerde bu âyetin Alleme’l-esmâ (isimleri öğretti) kısmı iktibâs edilmiş ve Allâh’ın 
Hz. Âdem’i yarattıktan sonra ona bütün isimleri öğretmesi (Bakara 2/31), şâir 
tarafından görmeyen gözün uykudan uyanması (vr. 110a) şeklinde yorumlanmıştır. 
Hz. Âdem’e isimlerin öğretilmesi ile Hz. Âdem mazhar-ı esmâ olmuş, böylece Hz. 
Âdem’in soyundan gelen insânoğlu da bu mazhariyetle şereflenmiştir. Bundan dolayı 
Hz. Âdem’in hayırlı bir oğlu olmak isteyen kişinin esmâ-i küllî’yi öğrenmesi gerekir. 
Ayrıca bu, insân-ı kâmil’in menzilinin ulu bir dergâh olduğunun bir göstergesi olarak 
da değerlendirilmiştir. Şâire göre Hz. Âdem’e öğretilen isimlerin sırrı ile, kâmil 
insânın makâmının yüce olduğu anlaşılır: 

Añladum bildüm rumûz-ı èalleme’l-esmâ ile
Menzil-i insân-ı kâmil bir ulu dergâhdur (vr. 61a)

 Maôhar-ı esmâdur Âdem sen de Âdem oàlısın
Bil nedür esmâ-ı küllî olasın òayru’l-veled (vr. 56b)

Òâbdan bîdâr oldı çeşm-i nâ-bînâ yine
Âdem’e taèlîm olındı èalleme’l-esmâ21 yine (vr. 110a)

Bilindiği gibi, Hz. Âdem yaratıldıktan sonra, Allâh tarafından cennete konmuş, sol 
eğe kemiğinden Havvâ’nın yaratıldığına inanılmış, kendilerine cennetin her nimetinden 
faydalanmaları; ancak yasak meyveden yememeleri emredilmiştir. Ancak şeytanın 
vesvesesi ile Âdem ve Havvâ yasak meyveden yemişler; bunun üzerine Allâh tarafından 
cezalandırılmışlar ve dünyâya gönderilmişlerdi. Âdem ve Havvâ şâirin tabîri ile ettikleri 
bu isyândan dolayı pişmanlık duymuşlar ve affedilmeleri için Allâh’a yalvarmışlar 
ve neticede Allâh tarafından affedilmişlerdir22. Aşağıdaki beyitlerde de şâir, bu olaya 
telmîhte bulunmuş ve Hz. Âdem’in pişmanlığının yararını gördüğünü, kendisinin ise ne 
kadar pişmanlık duysa bir türlü sıkıntıdan kurtulmadığını ifâde etmiştir. 

Âdem içün òalú itmişken dıraòt-ı gendümi
èİllet-i èiãyân idüp kendin günah-kâr eyledi (vr. 114b)

Âdem nedâmet itdi dirler ki ıssı úıldı
Ben çoú nedâmet itdüm úurtulmadum elemden (vr. 94a)

	 Şâir, devir nazariyyesi23 penceresinden bakarak, kendisinin Âdem ve Havvâ 
olduğunu (vr. 89b), Âdem ve Havvâ’nın sırrının kendisinde bulunduğunu (vr. 64b), 
daha âlem ve Âdem yaratılmadan evvel, kendisinin âlem-i mutlak’ta cennette sâkin 
olduğunu ifâde etmektedir. 

21	 Allâh Âdem’e bütün isimleri öğretti.” (Bakara/2/31)“ و علّم آدم الأسماء كلهّا 
22	  Bkz. M.Asım Köksal, Peygamberler Tarihi, DİA, Ankara 1995, C. I, s. 34-39.
23	  Devir nazariyyesi için bkz. Süleyman Uludağ, “Devir”, DİA, İst. 1994, C. IX, s. 231-232.

| 193 |



Ben ıùlâú èâleminde cennetu’llâh içre sâkindüm
Degildi èâlem ü Âdem daòı bâàı cinân peydâ (vr. 49b)

Son olarak aşağıdaki beytinde şâirin, duâ ederken Âdem ve Havvâ’ya tevessül 
ettiği görülmektedir.

İlâhî aèôam-ı esmâ óaúıçün
İlâhî Âdem ü Havvâ óaúıçün (vr. 39b)

b) Hızır

Hızır, peygamber ya da velî olduğuna dair farklı rivâyetler bulunan bir şahsiyettir. 
Rivâyete göre, İskender-i Zülkarneyn’e kılavuzluk ederek, zulumât ülkesinde 
âb-ı hayât’ı aramaya çıkan Hızır ve İlyâs bu suyu bulmuşlar ve ondan içmişler; 
ancak İskender’e haber verdikten sonra bu suyu bir daha bulamamışlar. Böylece 
ölümsüzleşen Hızır ve İlyâs’ın, Allâh’ın emri ile dünyâda sıkıntıya düşenlerin 
yardımına koştuklarına ve Hızır’ın denizde, İlyâs’ın ise karada kıyâmete kadar bu 
görevi sürdüreceklerine inanılır24.

Dîvân’da İlyâs’tan hiç bahsedilmemiş, ancak Hızır’ın kara-deniz ayırımı olmadan 
sıkıntıya düşenlerin yardımına koşma özelliği mevzu bahis edilerek sevgiliden söz 
edilmiştir. Şâire göre sevgili, zamanın Hızır’ı olup, dört gözle yolu beklenmektedir 
(vr.100b). Aynı şekilde şâirimiz, aşağıdaki beyitte, kendisinin bela denizinde sıkıntı 
içerisinde olduğunu ve Hızır’ın sıkıntıya düşenlerin yardımına koşması gibi, sevgilisi 
ya da mürşidinin de dilrubâlık etme vakitlerinin geldiğini ifâde etmiş, 

Belâ baórinde ey Óıørum meded úıl
Yeridür eyler isen dil-rubâlıú (vr. 75b)

başka bir beyitte de, aşk denizine düştüğü halde sevgilinin Hızır gibi yardıma 
koşmadığından yakınmıştır: 

Øaèfi-i üftâde düşdi baór-ı èaşúa bî-mecâl
Dil-rubâlıú itmedüñ Òıør iken ey feròunde-fâl (vr. 25a)

Pek çok mutasavvıfın Hızır ile görüştüklerini ve ondan yardım aldıklarını ifâde etmiş 
olmaları gibi25, Za’fî de Hızır’ın elinden âb-ı hayât’ı içmiş olduğunu ifâde etmiştir.

Òıøruñ elinde içmiş idüm âb-ı zindegi 
Ôulmetde idi çeşmine óayvân óikâyeti (vr. 122a)

24	  Geniş bilgi için bkz. İlyas Çelebi, Süleyman Uludağ, Cemâl Kurnaz, “Hızır”, DİA, İst. 1998, C. XVII, 
s. 406-412.

25	  a.g.md., s. 410.

| 194 |



c) Hûd

Bilindiği gibi, “Ben benim de Rabbim, sizin de Rabbiniz olan Allâh’a dayandım.” 
(Hûd 11/56) âyetinde Hz. Hûd’un peygamberin kendisini tehdit eden kavmine karşı, 
Allâh’a olan güveni anlatılmıştır. İşte aşağıdaki beyitte, âyetteki علىاللــه  توكّلــت 
tevekkeltü ‘ale’llâh kısmı iktibâs edilmiş ve âşığın da aşk yolunun sıkıntılarına karşı, 
Allâh’a tevekkül ettiği belirtilmiştir.

Ayaú yerine baş úoyuban cân u göñülden 
Girdüm reh-i èaşúına tevekkeltü èale’llâh (vr. 108b)

d) İbrâhîm

Dîvân’da, içinde Hz. İbrâhîm’in isminin geçtiği iki beyit yer almaktadır. 
Birincisi, Nemrûd’un, Hz. İbrahim’i ateşe atınca, Allâh’ın izni ile ateşin bir gül 
bahçesine dönüşmesi (Enbiyâ 21/69) hakkındadır. Şâir bu husûsu Allâh’ın kudretinin 
büyüklüğünün bir kanıtı olarak görmekte, ayrıca ateşin yakmamasını tebdîl-i hakîkat 
olarak nitelendirip, olayın mucizevî yönüne işâret etmektedir.

Bu ne úudret bu ne tebdîl-i óaúîúatdur görüñ
Âteş-i Nemrûd’ı İbrâhîm’e gül-zâr eyledi (vr. 114b)

Şâir, Hz. İbrahim’den bahsettiği ikinci beytinde, Hz. İbrahîm’in Allâh’ın dostu 
anlamına gelen Halîlullâh sıfatıyla anılmasından hareketle (Bkz. Nisâ 4/125) ondan 
bu vasfı ile söz etmiştir.

İlâhî õât-ı bî-çûnüñ óaúıçün
Òalîl’e virdigüñ òûnuñ óaúıçün  (vr. 46a)

Beyitte Hz. İbrâhîm’in Allâh tarafından oğlu İsmâil’i kurban etmekle sınanması 
ve bu sınamadan yüzünün akıyla çıkması olayına telmîh vardır. Bilindiği gibi Hz. 
İbrahîm, oğlu İsmail’i boğazlayacağı sırada, bir melek tarafından kendisine bir koç 
getirilir ve İsmail yerine o koçun kesilmesi istenir26. Şâir beyitte, bu mucizevî olayın 
öznesi olan Hz. İbrâhîm’e tevessül ederek duâ etmiştir.

e) İsâ

Dîvân’da Hz. İsâ mucîzeleriyle anılmıştır. Hz. İsâ’nın ölüleri dirilterek gösterdiği 
mucizeye işâret edilerek, sevgilinin de, onun gibi aşığa cân verdiği belirtilmiştir 

26	  Köksal, a.g.e., C. I, s. 189.

| 195 |



(vr. 22a, 38a, 117b). Hz. İsâ’nın nutku (sözü) ile ölüler cân bulduğu gibi, sevgilinin 
nutku ile de âşık cân bulur. Bu çerçevede sevgili İsa-nefes (İsâ gibi nefesiyle ölünün 
hayât bulduğu kişi) olarak tavsîf edilmiştir (vr. 119b). Bu husûs aşağıdaki beyitte de 
müşâhede edilmektedir:

Nuùúuñ işidelden dil ü cân buldı òayâtı
Bir èÎsi-nefessin n’ola nâmuñ ola Yaóyâ (vr. 51a)

Şâir, ayrıca sevgiliyi Hz. İsâ gibi şifâ dağıtan biri olarak görmekte, ancak hasta 
gönlünün bir türlü şifâ bulmadığından yakınmaktadır.

Meded ey cân ùabîbi sen Mesîóâ’nuñ zamânında
Şifâya irmedi bir dem dil-i bî-mâra n’eylersin (vr. 101a)

Şâir, fahr bâbından olmak üzere, Hz. İsa’nın ölüleri diriltmesi gibi, kendi 
sözleri ve şiirinin de ölü gönülleri dirilttiğini (vr. 101a); vahdet-i vücûd ve devriye 
nazariyyesinden hareketle, dördüncü âsimânda Hz. İsâ’ya komşu olduğunu (vr. 87a) 
ve kendisinin Hz. İsâ’ya bu yönüyle benzediğini ifâde etmiştir:

Dirilür mürde diller Øaèfiyâ nuùúumla èÎsâ-veş
Anuñçündür direm ùâliblere âb-ı óayâtum ben (vr. 139b)

Ùûr ile Mûsâ benüm Meryem ü èÎsâ benüm 
Âdem ü Óavvâ benüm ibn-i fülân olmışam (vr. 89b)

Şâir, aşağıdaki beytinde de, Hz. İsâ’nın babasız doğduğuna işâret etmiştir.

Sensin ol èÎsâ ki ùoàdı mâderinden bî-peder
Diñle bu maènâyı tâ óall ola saña müşkilât (vr. 53a)

f) Lokmân

Peygamber ya da velî olduğuna dair rivâyetler olan Lokmân, hikmet ve hekimliğin 
pîri ve sembolü olarak bilinir. Dîvân şiirinde sevgili Lokmân’a benzetilerek hikmet ve 
şifâ dağıtan biri olarak anılır. Za’fî Dîvânı’nda da sevgilinin hikmette Lokmân’dan daha 
üstün olduğu belirtilmiş; sevgilinin tatlı dudağı verdiği şifâ açısından Lokmân’ın şerbetine 
benzetilmiş; bir başka beyitte ise hatta ondan daha tatlı ve şifâlı olduğu ifâde edilmiştir: 

Şerbet-i laèlüñ görüp bî-çâre Øaèfî derdine 
Ey ùabîb-i cân seni Loúmân’a beñzetdüm hele (vr. 105a)

| 196 |



Ey dil ùabîbi derdüñi dermâna virmezem 
Şîrîn lebüñi şerbet-i Loúmân’a virmezem (vr. 90b)

Dîvân’da aşk hastalığına yakalanan kişinin tedâvisini Lokmân’ın bile bilmeyeceği 
söylenerek, aşkın azameti dile getirilmeye çalışılmıştır.

Şu kim bîmâr olup derd-i nigâra mübtelâ oldı 
Eger Loúmân daòı olursa bilmeye devâsı ne (vr. 110b)

g) Muhammed

Dîvân’da Hz. Muhammed ile ilgili olarak kullanılan önemli kavramların başında 
Nûr-ı Muhammedî, diğer adıyla Hakîkat-ı Muhammediyye gelmektedir. Mutasavvıflara 
göre, Hz. Muhammed’in nûru Allâh’ın yarattığı ilk şeydir27. Mutasavvıflar bu konuda, 
“Allâh, cümle eşyadan önce peygamberin nûrunu kendi nûrundan yarattı.”28 şeklinde 
rivâyet edilen bir hadîse dayanmaktadırlar. Za’fî’ye göre de, Allâh Hz. Muhammed’i 
ezelî nûrundan yaratmıştır (vr. 13a). Allâh onun zâtına tecelli etmiş ve netîcede, 
aşk-ı mutlak ortaya çıkmıştır (vr. 114a). Yani Allâh kendinden bir parça olan Nûr-ı 
Muhammedî’ye âşık olmuştur. Sevme ve sevilme de bu hadiseden sonra başlamıştır. 
Daha önceden, âlem-i evvelde sevme ve sevilme yoktu (vr. 114a). Aşağıdaki beyitte 
de şâir, Allâh’ın Hz. Muhammed’e muhabbet duyduğunu ve Hz. Muhammed’in rûhu 
bu muhabbetten zuhûra geldiği için de, Allâh’ın kendisine mahbûbum ve matlûbum 
diye hitâb ettiğini ifâde etmiştir. 

Çün maóabbetden ôuhûra geldi rûó-ı Aómedî
Anuñ içün Óaú aña maùlûb u maóbûbum didi (vr. 114a)

Şâire göre melâmet ehli olan kişilerin alınlarında Hz. Muhammed’in nûru âşikâr olur 
(vr. 37b). Şâirin kendisi, nûr-ı Mustafâ’ya âşıktır. Onun birikimi, şeyhi İbrâhîm-i Gülşenî 
ve şeyhinin şeyhi Dede Ömer-i Rûşenî’nin göz nûru olan Hz. Muhammed’in nûrundandır: 

Biz ùâlib-i pertev-i Òudâ’yuz
Biz èâşıú-ı nûr-ı Muãùafâ’yuz (vr. 71a)

İktisâbum nûr-ı Aómed’dendür ey Øaèfî benüm
Kim odur çeşm-i çerâà-ı Rûşenî vü Gülşenî (vr. 139b)

Şâirin Hz. Muhammed’e ümmet olması, cennette Rıdvân isimli melek tarafından 
kendisine Kevser suyu içirilmesi kadar mutluluk verici bir şeydir (vr. 117b). Ona göre 
Hz. Muhammed ümmetinden olmak bir ayrıcalıktır.

27	  Cebecioğlu, a.g.e., s. 488.; M.Erol Kılıç, Sûfî ve Şiir, s. 100.
28	  İmâm Kastalânî, Mevâhib-i Ledünniyye, (Terc. Bâkî, Sad. H.Rahmi Yananlı), Dîvân Yay., İst. 1983, 

C.I, s. 27.

| 197 |



Kimi èÎsâ’ya ümmet oldı Øaèfî kimi Mûsâ’ya
Muóammed ümmetiyem ben benüm bir özge óâlüm var (vr. 64b)

Hz. Muhammed, şâir için kıble ve Kâbe; Hz. Muhammed’in eşiğinin taşı da 
âşıklar için mabed hükmündedir (vr. 56a). Şâir için câh-ı sa’âdet maksat değildir. 
Onun için en yüce maksat Hz. Muhammed’in kapısıdır (vr. 56a). Hz. Muhammed’den 
ayrı kalmış olması, şâiri takatsiz bırakmıştır:

Künc-i miónetde n’ola óâlüm ilâhî bilmem 
Ten-i bîmâruma ùâúat úomadı hecr-i nebî (vr. 118b)

Şâire göre, nebî dâru’ş-şifâsında (hastanesinde) hasta gönüllere şifâ verilmektedir 
(vr. 44a). Hastalıktan dolayı ölmüş olan gönlü yeniden dirilten Hz. Muhammed’dir. 
Hz. İsâ’nın ölüleri diriltmesi gibi, Hz. Muhammed de duâsı veya sözleri ile gönülleri 
diriltmektedir:

Dil-i bîmâr ölmişken dirilmek
Mesîóâ-yı lebüñdendür mücerred (vr. 56a)

Şâir, sevgilinin yüzünü Hz. Muhammed’in yüzüne benzetmektedir. Ona göre, 
Hz. Muhammed’in yüzünü görmek isteyen kişinin, sevgili ya da mürşidin yüzüne 
bakması yeterlidir.

Her kim ki görmek isteye nûr-ı peyemberî
İtsün müşâhede bu gün ol rûy-ı enverî (vr. 117a)

Dîvân’da Hz. Muhammed’i konu alan âyetlerden de bazı iktibâslar yapılmıştır. 
“O, arzusuna göre konuşmaz.” anlamına gelen ومــا ينطــق عــن الهــوى (Necm 53/3) 
âyetinden yapılan iktibâsla, Hz. Peygamberin sözlerinin Allâh sözü olduğu yönündeki 
anlam, vahdet-i vücûd anlayışına inanan şâir tarafından kendisi üzerinde tatbîk 
edilmiştir.

 Femâ yanùiú demine ireli Øaèfî bi-óamdi’llâh
Kelâmu’llâh-ı nâùıúdur özi Óaúú ile gûyâdur (vr. 67a)

Hz. Peygamberin mir’râca çıkışını anlatan فــكان قــاب قوســين او ادنــى فاوحــى الــى 
 .Sonra Muhammed’e yaklaştı, derken daha da yaklaştı“ عبــده مــا اوحــى ثــمّّ دنــى فتدلّــى
O kadar ki birleştirilmiş iki yay arası kadar, hatta daha da yakın oldu. Bunun üzerine 
Allâh kuluna vahyini bildirdi.” (Necm 53/8-10) âyetinden yapılan iktibâsla da, şâir 
vahdet-i vücûd anlayışını izâh etmiştir.

| 198 |



Úâbe úavseyni geçüp irdüm maúâm-ı vaódete
Bî-men ü mâ remz-i mâ-evóâyı bildüm n’eydügin (vr. 102a)

Mi’râc’ı anlatan diğer bir âyet olan مــا زاغ البصــر ومــا طغــى “Gözü kaymadı ve sınırı 
aşmadı.” (Necm 53/17) âyetinden de iktibâslar yapılmış ve sevgilinin gözündeki 
sürme âyetteki mâ zâğ (kaymadı) ifâdeleri ile anlatılmıştır (vr. 35a). 

Gelmez gözime sürme-i mâ zâà tûtiyâ
Òâk-i reh-i cenâbuñadur cümle nisbetüm (vr. 87b)

Şâir Hz. Muhammed’e ümmet olmak (vr. 44a), kıyâmet günü onun bayrağı altında 
asker olmak (vr. 39b) ve onun şefâatine nâil olmak (vr. 40a) için Allâh’a duâ etmiş; 
duâ ederken de fahr-ı âlem hürmetiçün (vr. 44a), be-hakk-ı Mustafâ (vr. 37a) ve 
Muhammed hakkı için diyerek, ona tevessül etmiştir.

Muóammed óaúúıçün bî-çâre Øaèfî’nüñ ilâhî sen 
Maúâmın eyleyüp cennet enîsin Muãùafâ eyle (vr. 108a)

Son olarak Dîvân’da Hz. Muhammed ile ilgili olarak Ahmed, livâ-yı Mustafâ, 
Mustafa, mahbûb, matlûb, Muhammed ümmeti, Muhammed-hulk, Muhammed 
hakkı, Muhammed ümmeti, nebî, nûr-ı Mustafâ, nûr-ı Ahmed, nûr-ı peyemberî, rûy-ı 
Mustafâ, rasûl, sâlâr-ı ümmet, salavat getirmek, server-i ‘âlem, şefî’, rûh-ı Ahmedî 
gibi isim ve sıfat tamlamalarının kullanıldığı görülür.

h) Mûsâ

Kur’ân-ı Kerîm’de geçtiği üzere Hz. Mûsâ, ailesiyle birlikte Medyen’den Mısır’a 
giderken, Tuvâ vadisinde bulunan Tûr dağına yaklaşınca, orada bir ateş görür ve 
ailesine “Bekleyin eminim ki bir ateş gördüm. Belki ondan size bir meşale getiririm 
veya ateşin yanında bir rehber bulurum.” (Tâhâ 20/10) der. Bu amaçla Tur’a çıkan 
Hz. Musâ orada Allâh’ın vahyine mazhar olur. İşte, bu olaya telmîhte bulunduğu 
aşağıdaki beytinde şâir, Hz. Mûsâ’nın nâr (ateş) diye zannettiği şeyin nûr çıkmasına 
kıyasla, nûra (vasl-ı yâra) ulaşmak isteyen kişinin de nâr-ı gam’ı (gam ateşini) görmesi 
gerektiğini ifâde etmiştir.

Nûra irmek isteyen yanmaú gerek nâr-ı àama
Anuñ içün gördi nûrı nâr şeklinde Kelîm (vr. 90b)

Aşağıdaki beyitte de şâir, âyetteki “نــارا  ”ânestü nâren/bir ateş gördüm ”آنســت 
(Tâhâ 20/10) ifâdesini iktibâs etmiş ve bunun sırrının ancak ve ancak tâlîb-i dîdâr, 
yani Allâh’ı görmeyi arzulayan kişi tarafından bilineceğini ifâde etmiştir.

| 199 |



Óikmet-i innî ene’llâh’ı kelîm-i yâra ãor
Sırrını ânestü nâr’uñ ùâlib-i dîdâra ãor (vr. 66b)

Gerek yukarıdaki beyitte, gerek başka beyitlerde (vr. 90b) Hz. Mûsâ’ya kelîm-i yâr 
denmesi, kendisini takip eden Firavun ve ordusu bir mucize olarak denizde boğulunca, 
Hz. Mûsâ’nın kavmine bir kitap getirmek için Tûr dağına çıkması ve orada Rabbi ile 
konuşmasından dolayıdır. Musâ Peygamber, orada Allâh’a “Rabbim! Bana kendini 
göster, seni göreyim.” deyince, Rabbi “Sen asla beni göremezsin. Fakat şu dağa bak, 
eğer o yerinde durabilirse, sen de beni göreceksin.” buyurur. Rabbi dağa tecelli edince 
onu paramparça eder. Musa da baygın düşer. Ayılınca der ki: “Seni noksan sıfatlardan 
tenzih ederim. Sana tevbe ettim. Ben inananların ilkiyim.” (A’râf 7/143) Dîvân’da bu 
olaya iktibâs yolu ile işâret edilmiştir. Şâire göre, bu olayla, ikilik ve kesret âleminde 
Allâh’ın insân gözüyle görülemeyeceği gerçeği ortaya çıkmış olmaktadır.

Nâr-ı èaşú ile yanup úaúnûs-veş nûr olmışam 
Rabb’erini èâleminde Mûsi-i Ùûr olmışam (vr. 90a)

Rabb’erini didi Mûsâ len terânî didi Óaú
Ôâhir oldı ikilikde kimse görmezmiş añı (vr. 139b)

Dîvân’da Hz. Mûsâ’nın mucizelerine de değinilir. Tûr dağında vahiy alan Hz. 
Mûsâ, daha sonra Allâh’ın emri ile Firavun’a gidip, ona ilâhî vahyi tebliğ edince, 
Firavun ondan mucize ister. Hz. Mûsâ, Allâh’ın kendisine öğrettiği iki mucizeyi 
gösterir. İlk önce asasını yere atar, asa derhal bir ejderhaya dönüşür. Bunun üzerine 
Firavun sihirbazlarını çağırır. Sihirbâzların yere attıkları ip ve odun parçaları halkın 
gözünde yılanlara dönüşür. Hz. Mûsâ ise, asasını yere atar, asası bir ejderhaya dönüşür 
ve sihirbâzların yere attıkları her şeyi yutar (Şu’arâ 26/32). İşte şâir, Kur’ân’da 
anlatılan bu mucizeye telmîhte bulunarak, sevgiliyi Hz. Mûsâ’ya, sevgilinin zülfünü 
Hz. Mûsâ’nın asasına benzetir ve sevgilinin zülf asasıyla diğer yılanları zabt etmek 
istediğini ifâde eder:

Mûsâ-ãıfat elinde zülfüñ ùutup èaãâyı
İster ki muècizeyle øabù ide ejdehâyı (vr. 122a)

Hz. Mûsâ’nın gösterdiği ikinci mucize ise yed-i beyzâ’dır. Bu olay o, elini 
koynundan çıkardığında, onun bir nûr topuna dönüşmesi şeklinde tahakkuk etmiştir. 
Dîvân’da sevgilinin eli, Hz. Mûsâ’nın eli gibi parlak bir cisim olarak tasavvur 
edilmiştir:

Gösterür Mûsâ-ãıfat ey dil yed-i beyøâ-nigâr
Çıúsa úoynından eli her parmaàı virüp şuèâè (vr. 4a)

| 200 |



Muóammed-òulú u Aómed-nâm Yûsuf-óüsn ü èÎsâ-dem 
Yed-i beyøâ-yı Mûsâ ãandum anda bir òoş el gördüm (vr. 86a)

Şâir bazı yerlerde, Hz. Mûsa ile Firavun’un mücâdelesini, vahdet-i vücûd ve 
devriyye nazariyyesi çerçevesinde yorumlamış ve buradan hareketle, kendisini Mûsâ 
olarak tanıtmıştır:

Birinüñ adını Mûsâ birinüñ Firèavn idüp
Kendünüñ emrini yine kendi inkâr eyledi (vr. 114b)

Ùûr ile Mûsâ benüm Meryem ü èÎsâ benüm 
Âdem ü Óavvâ benüm ibn-i fülân olmışam (vr. 89b)

Nâr-ı èaşú ile yanup úaúnûs-veş nûr olmışam 
Rabb’erini èâleminde Mûsa-i Ùûr olmışam (vr. 90a)

ı) Süleymân

	 Hz. Süleymân, Dîvân’da daha çok hükümdâr yönüyle yer almıştır. Şâir, 
Süleymân bâr-gâhı/makâmı kavramını bu çerçevede kullanmıştır (vr. 53a). Yine şâir, 
sevgiliyi Süleyman peygamber gibi tahtta oturan bir kral (vr. 75a, 108a), kendisini 
ise o kralın mülkünde bir bende olarak tasavvur etmiş ve bu şerefe nâil olduğu için 
Allâh’a şükürler etmiştir. Şâirin nazarında, sevgilinin mahallesinde gedâlık yapmak, 
Süleyman peygamberin tahtında oturmaktan daha değerlidir.

Bir perî-sîretlü şâhuñ bende-i fermânıyuz
Óamdü li’llâh dostlar mülk-i Süleymânuz bu gün (vr. 99a)

Kûyuñ gedâlıàını eyâ şehr-yâr-ı óüsn
Tâc-ı úabâda taòt-ı Süleymân’a virmezem (vr. 90b)

Süleymân peygamberin ordusu ile bir vâdiden geçerken, karınca reisinin 
karıncalara “Kaçınız, Süleyman’ın orduları sizi ezmesin.” (Neml 27/18) şeklindeki 
hitâbına telmîhte bulunan şâir, kendisini karınca kadar âciz ve zayıf, sevgilisini ise 
Süleyman peygamber kadar güçlü olarak tasavvur etmiştir. 

Ayaúlarda úoma Øaèfî-i mûrı
èİnâyet úıl Süleymân-ı zamânum (vr. 84b)

Lanetli devin, Süleyman peygamberin makâmında oturamayacağının söylendiği 
aşağıdaki beyitte, Süleyman peygamberin kendisi sayesinde hayvanlar ve kuşlara 

| 201 |



hükmettiği ve üzerinde ism-i a’zam’ın yazılı olduğu mühürlü yüzüğüne telmîh vardır. 
Rivâyete göre Süleyman Peygamber, abdesthâneye giderken bu yüzüğü hanımına 
emânet etmiş; bir cin de onun kılığına girerek hanımından bu yüzüğü almış; daha sonra 
yüzüğünü istemeye gelen Süleyman peygamber ise sahtekarlıkla suçlanıp saraydan 
çıkartılmıştır. Bunun üzerine dev, Süleymân peygamberin makâmında hüküm 
sürmeye başlamış, Süleyman peygamber ise bir sahil kasabasına gidip çalışmaya 
başlamış. Günlerden birinde Süleyman peygamber bir balıkçının tuttuğu balıkları 
taşımış, balıkçı da karşılık olarak para yerine ona iri biri balık vermiş, Süleyman 
peygamber de, Allâh’ın izni ile yüzüğünü balığın karnında bulmuş ve tekrar sarayına 
geri dönmüştür29. Şâir bu sahtekar devin Süleyman peygamber olamayacağından 
hareketle, alçak insânların da âşık olamayacağı sonucuna varmıştır. 

Daèvi-i èaşú idemez èâlemde her dûn-ı leéîm
Bu muúarrardur Süleymân olamaz dîv-i racîm (vr. 89a)

Şâir, Hz. Süleyman’ın yüzüğünden, işlevlerine uyan bir tabîrle Hâtem-i kudret 
olarak söz ettiği aşağıdaki beytinde, vahdet-i vücûd anlayışından hareketle, kendisinin 
Süleyman Peygamber’den de önce böyle bir kudrete sahip olduğu şeklindeki 
düşüncesini dile getirmiştir. 

Destümde idi òâtem-i úudretle ins ü cân 
Yazılmamışdı mihr-i Süleymân óikâyeti  (vr. 122a)

Aşağıdaki beyitte, sevgililerin birbirlerine kavuşmaları, güneşe tapan ve Süleyman 
peygamberin daveti üzerine îmâna gelen Sebe Kraliçesi Belkıs ile Süleyman 
peygamberin evliliklerine işâret edilerek anlatılmıştır. 

Òüsrev ü Şîrîn’dür cemè ola gûyâ bir yere
Ya Süleymân’dur ki Belúîs ile bulurlar viãâl (vr. 11b)

Son olarak, şâirin duâ ederken Hz. Süleymân’a tevessül ettiği görülür.

Süleymân-ı nebînüñ saùvetine 
Rasûl-i Muãùafâ’nuñ óürmetine (vr. 4a)

i) Yakûb ve Yusuf

Dîvân’da baba ve oğul olmaları hasebiyle Hz. Yakûb ve Hz. Yusuf’tan birlikte 
bahsedilmiştir. Hz. İbrâhim’in torunu olan Yakûb peygamberin 12 çocuğundan Yusuf 
ve Bünyamîn bir hanımından, diğerleri de öteki hanımından dünyâya gelmişlerdi. 

29	  Pala, a.g.e., 425.

| 202 |



Yusuf’u kıskanan kardeşlerinin onu kuyuya atmaları üzerine, Hz. Yakûb, Yusuf’un 
hasretiyle Beytü’l-hazen (hüzün evi) denilen kulübesinde yıllarca ağlamış ve bu 
yüzden gözlerini kaybetmişti. Yıllar sonra Yusuf, babasına gömleğini gönderince, 
babası daha gömlek gelmeden kokusunu duymuş; gözleri açılmış ve hüzün evinden 
de kurtulmuştu (Bkz. Yusuf Sûresi). 

Dîvân’da Hz. Yakûb ve Hz. Yusuf’tan söz edilen beyitlerdeki ortak tema, yukarıda 
anlatılan hâdiseye telmîhte bulunularak, sevgilinin Hz. Yusuf’a benzetilmesi ve 
sevgiliden ayrı kalan âşığın Yakûb peygamber gibi hüzün evine girmesi çerçevesindedir 
(vr. 73b, 98a). Şâire göre âşık, sevgilinin cemâlini görmek uğruna beyt-i hazen’de 
kalmaya râzıdır (vr. 24b, 75b, 112a). Sevgilinin gelmesi ile beyt-i hazen âşık için 
daru’s-safâ’ya (neşe evi) dönüşür:

Göñül Yaèúûbına beytü’l-óazen dâru’ã-ãafâ oldı 
İrişdi sûy-ı Kenèân’a meger kim bûy-ı pîrâhen (vr. 99b)

Úurtılup beyt-i óazenden irişüp nûr-ı baãîr 
Mıãr-ı dil pâdişehi Yûsuf-ı Kenèân gelse (vr. 111a)

Dîvân’da Hz. Yusuf ayrıca güzellik sembolü olarak da ele alınır. Sevgilinin Hz. Yusuf’a 
benzetilmesinin temel nedeni (vech-i şebeh) her ikisinde var olan güzelliktir. Dîvân’da 
bir çok beyitte Hz. Yusuf’un güzelliğine işâret edilmiş, sevgilinin güzelliği onunkine 
benzetilmiştir. Sevgilinin güzelliği, muhâtabı, bu güzellik karşısında, Hz. Muhammed’e 
salavât getirmek durumunda bıraktığına göre (vr. 53a, 57b, 73b, 86a, 96b,105a, 108a, 
116a), Hz. Yusuf’un güzelliğinin bundan da daha yüksek bir derecede olması gerekir:

Bu óüsn ü òulú ile seni ey Yûsuf-cemâl 
Her kim görürse vire ãalavât Muóammed’e (vr. 105b)

Rişte-i zülfüñle ey Yûsuf-cemâlüm úıl meded
Úaldı dil çâh-ı zeneòdânuñda maóbûs-ı ebed (vr. 55a)

5. Âhiret

Kelime anlamı itibârıyla “son, sonra olan ve son gün” anlamlarına gelen âhiret, 
dinî terminolojide, dünyâ hayâtını takip eden, ona benzeyen fakat daha değişik ve 
ölümsüz olan bir hayâttan; ebediyyet âlemine ait çeşitli merhaleler ve hâllerden 
ibârettir30. Dîvân’da ne âhiret, ne de aynı anlama gelen ukbâ kelimeleri, açık bir 
şekilde kullanılmıştır. Ebedî yer anlamına gelen mülk-i bâkî ve varılacak yer anlamına 
gelen menzil-i maksûd” terkîbleri âhireti ifâde etmek üzere kullanılmışladır. Şâire 
göre, menzil-i fânî’de, yani geçici yer olan dünyâda karar kılmamak, mülk-i bâkî olan 
âhireti cândan kastetmek, menzil-i maksûd için çalışmak gerekir:

30	  Bekir Topaloğlu, “Âhiret”, DİA, İst. ?, C. I, s. 543.

| 203 |



Mülk-i bâúîye èazm idüp cândan 
Menzil-i fâniyi edinme maúar (vr. 18b)

Bir adım idüp dünyâyı iki baúma èâleme* 
Menzil-i maúãûda saèy it irmeden peyk-i ecel (vr. 81b)

 
İnsân, dünyâda hangi makâma gelirse gelsin, ne kadar mal toplarsa toplasın, 

neticede ölüm geldiği (ölüm ile ilgili beyitler bkz. Âlem) ve âhiret yolculuğu kesin 
olduğu için, bu yolculuk için hazırlık yapmak gerekir (vr. 33a). 

Âhiret yolculuğuna hazırlıkla ilgili olan Hz. Muhammed’in “Ölmeden önce 
ölünüz.” 31 şeklindeki hadîsine de işâret edilen aşağıdaki beyitte, ölümün bu türüne 
mevt-i irâdî adı verilmiştir. Bu, ecel ile gelen ölümden farklıdır. Çünkü ecel ile gelen 
ölüm insânın elinde değildir. Mevt-i irâdî ise, insânın elinde olan bir ölümdür. Çünkü 
bundan maksat, insânın kendi irâdesi ile, nefsini, kötü ahlâkını vb. öldürmesidir.

Nice kez ölmiş dirilmiş er gerekdür tâ ki ben 
Øaèfiyâ mevt-i irâdîden óayâtı söyleşem (vr. 89b)

Mevt-i irâdî’yi yaşayan bir kişi ölümden asla korkmaz. Hatta ölümü arzular. Şâir 
ölümü arzuladığını ifâde ettiği bir beytinde, bu husûsu vuslat-ı cânân tabîriyle ifâde 
etmiştir.

èÖmrüm irişdi óasret ile Øaèfi âòire
Olmadı gitdi vuãlat-ı cânân nidem nidem (vr. 83b)

Tanımında geçtiği üzere, âhiret yolculuğunda bir çok merhale bulunmaktadır. 
Za’fî de Dîvân’ında bu merhalelere yer vermiştir. Şimdi Za’fî Dîvânı çerçevesinde bu 
merhaleler üzerinde durulacaktır.

a) Kabir ve Berzâh

Kabir, ölen insânın bedeninin konduğu yerin; berzâh âlemi ise, kabre girmekle 
başlayan ve tekrar dirilmekle son bulan, dünyâ hayâtı ile âhiret hayâtı arasındaki geçiş 
sürecinin adıdır32. Dîvân’da berzâh kavramı hiç geçmemiş, kabir ise İslâm inancında 
yer alan tanımı dolayısı ile değil, sevgiliye ilişkin kimi unsurların îzâhı sadedinde yer 
almıştır. Şâire göre sevgili kabri üzerine geldiği vakit, kendisi muhabbet kokusunu 
alacak (vr. 91b) ve vücûdunun hücreleri sevinçten raks edecektir.

Râúã ura õerrelerüm ol yüzi òûrşîd eger
Bir úadem úabrüme baãsa bedenüm òâk olıcaú (vr. 76a)

31	  Aclûnî, Keşfü’l-Hafâ, C. II, s. 291.
32	  İlyas Çelebî, “Âhiret”, İslâm’da İnanç Esâsları, s. 265.

| 204 |



Aşağıdaki beyitte de kabr-i ten terkîbine yer verilerek, dünyâda rûhen ölmüş 
olan kişinin, aslında beden kabrinde medfûn olduğu husûsu vecîz bir şekilde ifâde 
edilmiştir. 

äanmañuz başum mezârum ùaşıdur cân mürdesi
Úabr-i tende defn olunduàın cihâna itdi fâş (vr. 72a)

b) Kıyâmet ve Mahşer

İslâm inancında, dünyânın son bulması, bütün insânların mahşerde hesap vermek 
üzere toplanmaları ve âhiret hayâtının başlaması sürecine kıyâmet adı verilir33. 
Dîvân’da kıyâmet kelimesi bu anlamıyla kullanılmakla birlikte, mecâz anlamıyla da, 
vücûdun bir uzvunun güzelliğinin kemâlini ifâde etmek için de kullanılmıştır. Sevgili 
ayağa kalktığında âşığın başına kıyâmetler kopması (47a) ve sevgilinin kıyâmet-kad, 
úıyâmet-çeşm ü ebrû olarak nitelendirilmesinde olduğu gibi.

Sen úıyâmet-úad ile óaşr olmaú ister òaste-dil 
Öldürür âòir anı âh ol úıyâmet ârzû (vr. 103a)

Biri bezzâz-sitânda bir melek-rû
Sefer Bâli úıyâmet-çeşm ü ebrû (vr. 38b)

Kıyâmetteki durumu, şâiri endişeye sevk etmektedir. O, günahlarından sorulduğu 
takdîrde, kendisi gibi âsî birinin bulunmayacağını, o gün günahlarına dilinin şahitlik 
edeceğini, bu yüzden mükedder olacağını ve kendisini bu hâl üzere gören mahşer ehlinin 
şaşkınlıklarından hep birlikte tekbîr getireceklerini ifâde etmektedir (40a). Aşağıda yer 
alan beyitlerde de bütün günahların tek tek sorulacağı kıyâmet gününde, günahlarına 
bakıldığı takdîrde, cehennemden bir kuyuya atılmayı hakkedeceğini ifâde etmektedir:

Gele şol dem ki ol rûz-i úıyâmet
Günahlar ãorılur bir bir tamâmet

Naõar olına itdigüm günâha
Olam lâyıú atalar úaèr-ı çâha (vr. 49a)

Mahşer kavramına gelince, bu dirilmeden sonra insânların tümünün toplanacakları 
alanın ismidir. Toplanma işi de haşir kavramı ile ifâde edilir.34 Haşir, Dîvân’da 
bir yerde, Arapça bir beyitte fi’l-haşri ve’l-cezâ (haşir ve cezâ gününde) şeklinde 
kullanılmıştır:

33	  Çelebî, a.g.m., s. 276.
34	  Çelebî, a.g.m., s. 294.

| 205 |



إجعل قصور جنّتك مسكنا له
أستر بعين لطفك في الحشر و الجزا35

(vr. 5a)

Dîvân’da mahşerde olup biten iki önemli husûs anlatılmaktadır: Birincisi meleklerin 
insânların dünyâda yaptıkları fiilleri kaydetmiş oldukları hesap defterlerini orada 
insânlara göstermeleri; ikincisi de insânların sevap ve günahlarının mîzânda tartılması. 
Bir beyitte şâir, meleklerin dünyâda iken yazdıklarının hesap günü açığa çıkması 
durumunda, hâlinin çok kötü olacağını bildiğini; diğer bir beyitte ise, mahşer günü 
sevap-günah terâzisinde günahlarının ağır basacağından endişe ettiğini ifâde etmektedir:

Yazarlarsa melekler óasb-ı óâlüm
Nedür maóşer gününde bellü óâlüm (vr. 46a)

Budur úorúum ki óaşr oldukda insân
Getürmeye günâhum keff-i mîzân (vr. 3b)

Mahşer, aynı zamanda ehl-i mahşer (vr. 40a)’in, birbirlerine davâcı olacakları, 
haksızlığa uğrayanların haklarını talep edecekleri bir mahkeme alanı olarak da tavsif 
edilebilir. Za’fî, bir beyitte, mahşerde davâcıların eteklere yapışacağına işâret ederken 
(vr. 109b); bir başka beyitte de, kendisine zulmeden sevgilisini, mahşer günü şikâyet 
edeceğini söyleyerek aynı husûsa dikkat çekmektedir:

Yarın maóşer olınca óaøret-i Óaúú’a varup cânâ
Şikâyet eyleyem senden dögünüp iki ùaşıyla (vr. 104a)

Âhirette Allâh’ın görülmesi meselesi ihtilâflı bir kelâmî mevzû36 olmakla beraber, 
şâir Allâh’ın cemâlini görmeyi arzulamakta ve bunun için duâ etmektedir. Dolayısı 
ile şâirin bu ihtilaflı konuda, Allâh’ın cemâlinin görülebileceğinden yana bir kanaat 
taşıdığı söylenebilir:

Yarın maóşerde aà idüp cemâlin
Naãîb eyle aña vuãlat zülâlin (vr. 41a)

Mahşer günü Allâh’ın lütfu ve keremi olmasa, müminlerin son derece sıkıntıya 
gireceklerini bilen şâir, o günde Allâh’ın lütfunu istemekte ve rüsvâ olmaması için 
duâ etmektedir:

Umaram ben de luùfuñdan Kerîmâ
Yarın maóşer gününde itme rüsvâ (vr. 46a)

35	  Cennetininköşklerini ona mesken kıl. Haşir ve ceza gününde onu koru.
36	  Bu konuyla ilgili geniş bilgi için bkz. Taftazânî, Kelâm İlmi ve İslam Akâidi, (Haz. Süleyman Uludağ), 

Dergâh Yay., İst. 1980, s. 183-189.

| 206 |



c) Cennet

Cennet, sık ağaçlı bahçe anlamında olup, âhirette müminlerin içinde ebedî olarak 
kalacakları yerin adıdır37. Yaratıldıktan sonra cennete giren Hz. Âdem’in yasak 
ağaçtan yiyerek günah işlemesine değinen şâire göre, Hz. Âdem bu yasağı çiğnediği 
içindir ki, bütün insânlar tek bir üflemeden peyda olmalarına rağmen, kimisi cennete, 
kimisi de cehenneme gitmektedir. Şâire göre, günah işleme ve neticesinde cehenneme 
girme husûsu, bu olayla başlamış olmaktadır. Hz. Âdem bu günahı işlememiş olsaydı, 
cehenneme gitme olayı da olmayacaktı. Zira kendisine ilâhî rûh üflenen ve günah 
işleyerek buna halel getirmeyen bir insânın, cehenneme gitmesi sözkonusu olamazdı. 
Ancak Hz. Âdem bu günahı işlemekle, cehennemi gerektirecek bir fiil işlemiş oldu ve 
bu gelenek, soyuna da yansıdı. 

Âdem içün òalú itmişken dıraòt-ı gendümi
èİllet-i èiãyân idüp kendin günâh-kâr eyledi (vr. 114b)

Cümlesi bir nefòadan peydâ iken óikmet budur
Kiminüñ yerini cennet kiminüñ nâr eyledi (vr. 114b)

Şâirin, mahşer gününde Allâh’ın cemâlini görmeyi arzuladığına ilişkin bir beyti 
(vr. 40a), mahşer konusunda geçmişti. Aşağıdaki beyitlerden hareketle, şâirin, 
cennette de Allâh’ın cemâlinin görülebileceğine inandığı38 anlaşılmakta ve bunun için 
duâ ettiği görülmektedir. Şâire göre amaç, cennette Allâh’ı görmek ise, bu dünyâda 
sevgilinin güzelliğine bakmak gerekir. Zira sevgilinin güzelliği Allâh’ın güzelliğinin 
bir yansıması, başka bir deyişle Allâh’ın cemâl sıfatının onda tecellîsidir.

Yâr kûyında temâşâ-yı cemâle nâôır ol 
Øaèfiyâ cennetde maúãûduñ eger dîdâr ise (vr. 107b)

Başuma âteş yaúup senden şikâyet ideyin
Rûz-i ferdâda görürsem óaøret-i Mevlâ yüzin (vr. 95b)

Dîvân’da, cennetin sevgili ile ilişkilendirildiği başka beyitler de vardır. Örneğin, 
sevgilinin yüzü cennet bahçelerine benzetilmiş (vr. 30a); sevgilinin mahallesi, âşığın 
cenneti (vr. 79a) ve Beytü’l-harâm (vr. 34a) olarak nitelendirilmiş ve sevgilinin cennet 
gibi olan mahallesini vatan edinenin, Allâh’ın rahmetine ermiş gibi olduğu ifâde 
edilmiştir (vr. 79a): 

Cennet dir ise kûyuña Øaèfî èaceb degil
èÂşıúlaruñ maóalle-i dil-ber cinânıdur (vr. 63a)

37	  İlyas Çelebî, “Âhiret”, İslâm’da İnanç Esâsları, s. 313.
38	  Bu konuyla ilgili geniş bilgi için bkz. Taftazânî, a.g.e., s. 183-189.

| 207 |



Cennet, sevgili ile olan muvâsalat; cehennem ise sevgiliden mufârakattır. Cennete 
gitmekten amaç, bağ ve bahçeleri değildir. Asıl amaç orada sevgiliye kavuşmaktır. 
Şâire göre, yâr olmadan, cennette bile huzur olmaz. Yâr, cennete tercih edilir (vr. 
71b). Amacı sevgili olan için, sevgilisiz cennet cehennemden farksızdır (vr. 90b). 
Şâir, Cennet içre azâb deyimini, vuslat içerisinde hicrânı yaşamak için kullanmıştır 
(vr. 100a). Kanaatimizce şair, cennete tercîh ettiğini söylediği sevgili ile Allah’ı 
kastediyor olmalıdır.

äaúın aldanma Øaèfî cennetüñ bâà u bahârına
Murâduñ vaãl-ı yâr olsun temâşâ-yı çemenden geç (vr. 54a)

äûretde cennet ile cehennem didükleri
Maènîde vaãl-ı yâr ile hicrân beyânıdur (vr. 63a)

Bir beyitte, cennet’in kapısında görevli olan Rıdvân isimli meleğe ve 
Peygamberler’in ve sâlih insânların cennette suyundan içecekleri Kevser suyuna 
işâret edilmiştir:

Çün ümmet oldı Aómed’e Øaèfî-i bî-nevâ
Rıêvân elinden içdi cinân içre Kevåeri (vr. 117b)

Dîvân’da, cennetle ilgili olan bir çok kavram daha kullanılmıştır. Bunlardan biri, 
Tûbâ ağacıdır. Tubâ, Sidre’de bulunan (vr. 95b) ve kökü yukarıda, dalları aşağıda 
olmak üzere bütün cenneti gölgeleyen ilâhî bir ağaçtır39. Dîvân’da, Tûbâ ağacı gölgesi 
ve boyu nedeni ile anılmıştır. Sevgilinin kadd-i bâlâsı, Tûbâ ağacına benzetilmiştir 
(vr. 30a, 37a, 61a). Âşığın gül bahçesinde sevgiliyi bir kez görmesi, onu Sidre ve 
Tûbâ’dan müstağni kılmaktadır (vr. 95b). Sevgili bahçede yürüse, Tûba ağacı ayağını 
öpmek için Firdevs Cenneti’nden uzanıp başını eğer:

Baş eger Ùûbâ ayaàın öpmege Firdevsden 
Seyr içün gülşende reftâr itse ol serv-i revân (94b) 

Tûbâ ağacının içinde yer aldığı Sidre ise, altıncı gökte olup, Mi’râc’ta Hz. 
Peygamberin Cebrâil’i gördüğü yerdir. Sidre’nin yanında cennetin olduğu ve cennetin 
nehirlerinin onun altından aktığı şeklinde rivâyetler vardır. Sidre, daha çok Sidretü’l-
müntehâ şeklinde kullanılır ve onunla ulaşılabilecek en yüksek makâm kast edilir. Bu 
yönüyle de, dîvân edebiyatında, Tûbâ ağacında olduğu gibi, sevgilinin uzun boyunu 
anlatmakta kullanılmıştır40. Sidre-sıfat müntehâcığum (vr. 88b) tabîrinde, sevgili, 
kendisine benzetildiği Sidre’nin sıfatı ile, yani, Sidretü’l-müntehâ’daki müntehâ 
(en son) ile isimlendirilmiştir. Za’fî Dîvânı’nda sidre kad (vr. 31a, 76a, 90b), sidre 

39	  Pala, Ansiklopedik Dîvân Şiiri Sözlüğü, s. 473.
40	  Pala, a.g.e., s. 417.

| 208 |



boylu (vr. 32b, 83a) ve sidre-kâmet (vr. 24a) gibi terkîblerle sevgilinin boyu ile Sidre 
arasında ilgi kurulmuştur. Âşık, sevgilinin boyuna baktığında Sidre’ye asla ihtiyaç 
duymaz (vr. 95b, 119b). Sidre ise, sevgilinin boyunu gördüğünde o kadar büyülenir 
ki, sevgilinin ayaklarını öpmek için eğilir. 

Egdi başın Sidre vü Ùûbâ ayaàuñ öpmege 
Úâmet-i mevzûnuñı gördükde ey zîbâ-nihâl (vr. 11b)

Cennet ile ilgili diğer bir kavram olan İrem, Şam veya Yemen’de eski Âd kavminin 
kralı Şeddâd tarafından cennete benzetilerek yapılan bahçenin adı olup, Dîvân’da 
bülbül-i bâğ-ı İrem tabîrinin içinde geçmiş ve bununla sevgili kastedilmiştir41. 

Sîne bâàın seyre gel ey bülbül-i bâà-ı İrem 
Şeróalar oldı elifler dâà-ı sînem oldı derd (vr. 56a)

Hûr ya da hûrî ise cennetteki kızlara verilen addır. Bunların gül yanaklı, inci 
dişli, mercân dudaklı, selvi boylu, güzel huylu, gülden daha taze temiz kızlar oluşu, 
dîvân şiirindeki sevgilinin hûrîye benzetilmesine neden olmuştur42. Za’fî Dîvânı’nda 
da sevgili hûrîye benzetilmiş (vr. 110b); ondan hûrî (vr. 37b), hûri sîretlü, hûrî-sıfat 
(vr. 97b) diye söz edilmiş; hatta hûrîler arasında bile bir benzerinin olmadığı ifâde 
edilmiştir (vr. 37b). Bu açıdan şâir, sevgili sahibi olan bir kişinin, hûrîye ihtiyaç 
duymayacağını düşünür: 

N’eylesün Firdevsi yâ óûrı alur mı èaynına
Her kimüñ kim bir perî yüzlü melek cânânı var (vr. 62a)

Cennette hûrî bulmak isteyen kişinin ben ve biz demeyi terk etmesi, yani kibirli 
olmaması gerekir:

Tevóîde irem dirsen ãâf it naøaruñ bir gör 
Bulmaú dilesen óûrı terk eyle men ü mâyı (vr. 117a)

Aşağıdaki beyitte şâir, kendisine uygun bir yâr bulamadığı için, cennette kendisine 
hûrî nasîb etmesi için Allâh’a duâ etmiştir:

Bu gün çün bulmadum bir yâr-ı ãâdıú
Yarın àilmân u óûrı it muvâfıú (vr. 39a)

41	  Pala, a.g.e., s. 247.
42	  Pala, a.g.e., s. 224.

| 209 |



Beyitte geçen gılmân, tüyü ve bıyığı çıkmamış delikanlı anlamına gelen bir kelime 
olup, “cennet hizmetkârları” yerine kullanılır. Bunlar nûrdan yaratılmış gençlerdir. 
Genelde dişileri olan hûrî ile birlikte kullanılır43. Dîvân’da bir yerde daha (vr. 61b) 
geçmektedir. 

Şâir cennetle ilgili olarak, vahdet-i vücûd düşüncesinden neş’et eden fikirler 
de beyân etmiştir. O, daha Âdem ve âlem yaratılmadan kendisinin ıtlâk âleminde 
(ıtlâk âlemi için bkz. Âlem bahsi) cennette sâkin olduğunu, Sidre’de uçan bir kartal 
olduğunu, ayrıca bizzat Sidre ve Tûbâ olduğunu ifâde etmiştir:

Ben ıùlâú èâleminde cennetu’llâh içre sâkindüm 
Degildi èâlem ü Âdem daòı bâà-ı cinân peydâ (vr. 49b)

èArş-ı muèallâ benüm günbed-i mînâ benüm 
Sidre vü Ùûbâ benüm naòl-ı revân olmışam (vr. 90a)

Samîmî bir inanca sahip olan şâir, cennete girmeyi arzulamakta; hem kendisi, hem 
de başkaları için yaptığı duâlarda cenneti, köşklerini ve Kevser’i istemektedir:

Muóammed óaúúıçün bî-çâre Øaèfî’nüñ ilâhî sen 
Maúâmın eyleyüp cennet enîsin Muãùafâ eyle (vr. 108a)

Dîvân’da sekiz kat cennetin isim ve sıfatları meyânında kullanılmış olan tabîrler 
şunlardır: Firdevs-i berîn, bâğ-ı Firdevs, huld-ı berîn, dâr-ı huld, bâğ-ı huld, gül-zâr-ı 
huld u selsebîl, gülşen-i Firdevs, naîm, dâru’s-selâm dâru’l-karâr, cennet-i me’vâ.

Cennet ile ilgili olarak kullanılan diğer bazı tabîrler de şunlardır: Cinân, 
cennetu’llâh, kusûru’l-cenneh (cennetin köşkleri), gül-zâr-ı cennet, ehl-i cinân, bâğ-ı 
cennet.

d) Cehennem 

Cehennem âhiretteki azâb yurdudur. Dîvân’da bir yerde Farsça karşılığı olan 
dûzeh kelimesiyle de anılmıştır (vr. 90b). Dîvân şiirinde cehennem ayrılık acısını 
ifâde eder44. Cennet bahsinde, şâirin, sevgiliden ayrılığın cehennemden farksız 
olduğu yönündeki görüşleri geçmişti (Bkz. vr. 63a, 71b, 90b, 100a). Buna ilâveten 
şâir, Dîvân’da ayrılığın verdiği sıkıntıyı, cehennem ateşi ile kıyaslamış ve cehennem 
ateşinin, içindeki hicrân ateşinin sadece bir şu’lesi olabileceğini ifâde etmiştir (vr. 
55a, 71b). Ona göre, hicrân ateşi cehennem ateşinden daha ağır bir ateştir:

İgende zâhidâ èarø-ı cehennem itme èuşşâúa 
Ki hicrân âteşi artıúdur anlara cehennemde (vr. 97b)

43	  Pala, a.g.e., s. 178.
44	  Pala, a.g.e., s. 95.

| 210 |



Şâire göre, cehennem ateşinden daha ağır olan diğer bir şey de, yolculuğun 
zahmetidir. Ne de olsa yolculuk, aynı zamanda ayrılığın başlangıcı ve devam eden 
sürecinin adıdır. 

Zaómet-i bâr-ı sefer nâr-ı cehennemden beter 
Òoş dimişdür server-i èâlem sefer èaynu’s-saúar (vr. 21b)

e) Şefâat

İslâm inancında şefâat, Allâh’ın izin verdiği peygamberler, âlimler ve şehîdlerin, 
kıyâmet gününde, müminlerin günahlarının bağışlanması ya da yüksek derecelere 
yükselmeleri için, Allâh nezdinde tavassutta bulunmalarıdır45. Bu inanca sahip olan 
Za’fî, kıyâmet günü Hz. Muhammed’in kendisine şefaatçi olması için duâ etmekte 
(vr. 40a, 46a) ve O’nun kendisine şefaat etmemesi durumunda, vaziyetinin kötü 
olacağından endişe ettiğini ifâde etmektedir: 

Şefîè eyle Rasûlüñ ben gedâya
İrişdür úuluñı fevúa’l-èulâya46 (vr. 49a)

Müşeffiè olmasa yâ Rab Rasûlüñ
Ne olur óâli belli ben fuøûluñ (4v 0a)

6. Kader ve Kazâ, Hayır ve Şer

Kelime olarak bir şeyi ölçmek, biçmek anlamına gelen Kader, İslâm inancında, 
Allâh’ın bütün nesne ve olaylarıyla kâinâtı ezelde planlamasına denir47. Dîvân’da bu 
anlamda Kader kavramı sadece aşağıdaki beyitte geçmektedir: 

Her kim úader-i Óaúú’a muèânidlik iderse
Şimşîr-i úaøâ aña emân virmeye úaùèa (vr. 13a)

Kaderle eş anlamlı olarak kabul edebileceğimiz ve kâinâtta meydana gelecek 
bütün varlık ve olayların üzerinde yazılı bulunduğu kütük demek olan Levh-i Mahfûz 
kavramı48 da Dîvân’da geçmektedir. Levhin dört kısmından ikincisi olan Kitab-ı 
Mübîn’e de bu isim verilmektedir49. Nitekim bir âyette (Burûc 85/22), Kur’ân-ı 
Kerîm’in Levh-i Mahfûz’da tesbît edildiği bildirilir. Şâir de “Levh-i Mahfûz üzre 
olan Sûre-i Rahmân hakı” (vr. 23b) ifâdesi ile bu husûsa işâret etmiştir. Şâir, Âdem 

45	  İlyas Çelebî, “Âhiret”, İslâm’da İnanç Esâsları, s. 302.

46	 ”Öteler ötesi, Allâh’ın huzuru“ فوق العلى 
47	  Bekir Topaloğlu, “Kader”, İslâm’da İnanç Esâsları, s. 143.
48	  Y. Şevki Yavuz, “Levh-i Mahfûz”, DİA, Ankara 2003, C. XXVII, s. 151. 
49	  Cebecioğlu, a.g.e., s. 399.

| 211 |



oğlunun vechini de Levh-i Mahfûz olarak görmekte ve onu Kıble-i ulyâ ve Mushaf-ı 
Hak olarak nitelendirmektedir:

Levó-i Maófûô vech-i Âdemdür
Bil anı sen de úıble-i èulyâ (vr. 15a)

Vech-i Âdem Levó-i Maófûô oldı açuben gözin 
Gel berü bu muãóaf-ı Óaú’dan oúı âyâtuñı (vr. 117a)

Şâir, sevgiliden gelen elem, keder, cevr ve cefâyı Allâh’ın takdîri olarak görmekte 
ve sıkıntılardan dolayı ümitsizliğe kapılmamaktadır. Ona göre, yârdan ayrı kalmak 
Hâkim-i rûz-i elest’in (elest gününün hâkiminin) bir takdîri olup, bu takdîre rızâ 
göstermek gerekir (vr. 67a, 76a, 112b). Zira, Allâh’ın hükmü ezelde muhkem olmuştur. 
Bu bir hikmettir; kimsenin aklı buna ermez.

Óakîm-i óâkimüñ óükmi ezelde muókem olmışdur
İrüşmez kimsenüñ èaúlı buraya Øaèfi òikmetdür (vr. 66a)

Kazâ kavramına gelince bu, planlanmış olan nesne ve olayların ezeldeki plan 
uyarınca yerine gelmesidir50. Şâirin, Allâh’ın kaderine muânidlik eden hiç kimseye 
Kazâ okunun emân vermeyeceğini, Kazâ dellâlının kendisini hicrân hocasına sattığını 
söylediği aşağıdaki beyitlerde bu anlam ifâde edilmiştir: 

Her kim úader-i Óaúú’a muèânidlik iderse
Şimşîr-i úaøâ aña emân virmeye úaùèâ (vr. 13a)

äatdı dellâl-ı úaøâ òâce-i hicrâna beni
Ùurıcaú èaşú feøâsında çü bâzâr-ı firâú (vr. 76a)

Kazâ ile yakından alakalı diğer bir tabîr de ecel’dir. Ecel, İslâm inancında, muayyen 
vadesinde ömrün son bulmasıdır. Allâh tarafından takdîr edilen ecel ne ileri ne de 
geri alınır (A’râf 7/34). Şâirin “top-ı ecel”, “dest-i ecel”, gibi ifâdeler kullanmasından 
hareketle (vr. 13b, 53a, 68b), onun, ecel’i insândan cânı zorla çekip alan bir kuvvete 
benzettiği anlaşılmaktadır. Ona göre, ecel elçisi gelmeden kişinin öteki dünyâ için 
hazırlığını yapması gerekir (vr. 81b). Aşağıdaki beyitte o, içinde bulunduğu sıkıntıdan 
kendisini kurtarması için ecel’e seslenmiş ve ölümü arzuladığını ifâde etmiştir:

Ey ecel bi’llâhi luùfuñdan meded eyle òalâã 
Bu belâ ile kişi èâlemde var olmaú ne güç (vr. 54a)

50	  Topaloğlu, a.g.m., s. 143. 

| 212 |



Hayır ve şer, i’tikâdî ve tasavvufî anlamlarıyla Dîvân’da yer almamış, sadece 
sözlük anlamları itibârı ile hayır iyi; şer de kötü anlamlarında kullanılmışlardır. 
“Hayru’l-veled” (vr. 56b), “Lâ hayre illâ fi’l-vasat”51 (vr. 73b), “Duâ-yı hayr” (vr. 
92b) “Gerçi ki reh-i ‘aşk şer ü şûr u hatardür” (vr. 85a), “Birdür şarâb-ı aşk ile cânâ 
kedû-yı ser” (vr. 99a) ifâdeleri ve aşağıdaki beyitte bu husûs müşâhede edilmektedir.

Dil ü cândan idem ger òayra niyyet
Aña mâniè olur bu nefs-i âfet (vr. 3b)

7. Diğer Kavramlar

a) Îmân 

Îmân, bir şeye gönülden bağlanmak ve inanmak anlamına gelen bir kelime olup, 
i’tikâdî bir kavram olarak Cenâb-ı Hak’tan vahiy yoluyla alıp insânlara tebliğ ettiği 
kesinlikle bilinen konularda, Hz. Muhammed’i tasdîk etmek, onun doğruluğuna 
kesinlikle hükmetmektir52. Şüphesiz ki îmân bir kalb ve gönül hâdisesidir. Nitekim 
aşağıdaki beyitlerde geçen kalbteki îmân ve sînedeki îmân ifâdeleri bu meyânda 
kullanılmıştır. Şâire göre îmân, cân içinde bir cândır. Çünkü kalb beden için; îmân da 
kalb için cân mesâbesindedir:

Ey Òudâyâ müéminüñ úalbindeki îmân óaúı
Şân-ı pâk-i Óaøret-i Paşa’ya ãıóóat yaraşur (vr. 23b)

èÂrif-i nefs ol dilâ bu cism içinde cânı gör
Cân içinde cân olan sîneñdeki îmânı gör (vr. 20a)

Îmân, ifâdesini Kelime-i tevhîd’de bulan bir husûstur. Şâir, Kelime-i tevhîd’i nefy 
ve isbât yöntemi ile yorumlayarak, Allâh’a tam bir îmânın, Allâh’ın dışında her şeyin 
varlığını lâ ile nefy etmek, varlıktan eser bırakmamak ve daha sonra da illâ’yı lâ ile 
cem’ edip sadece Allâh’ın varlığını isbât etmek ile gerçekleştiğini ifâde etmektedir:

Nefy idüp àayruñ vücûdın úoma varlıúdan eåer
Lâ-yı illâ ile cemè it gösterüp iåbâtuñı (vr. 117a)

Allâh’a bu şekilde îmân eden kişi, artık mümin vasfını kazanır. Şâire göre, insân 
bir özden gelmesine rağmen kimi mümin, kimi de kâfir olur. Cennet bahsinde geçtiği 
üzere, şâir bu husûsu Hz. Âdem’in cennette iken, yasak meyveden yiyerek günah 

51	 ”.Her şeyin orta yolunda hayır vardır“ لا خير الّاّ فى الوسط 
52	  Topaloğlu, “Allâh’a İmân”, a.g.e., s. 34.

| 213 |



işlemiş olmasına bağlamaktadır. Şâir müminin îmânı ile kâfirin küfrünün zarûrî 
olduğunu; herkesin mümin, ya da herkesin kâfir olamayacağını düşünmektedir:

Özgedür bu ki bir óaúîúat iken
Kimi müémin olur kimi kâfir (vr. 16b)

Kâfirüñ küfri øarûrî müéminüñ îmânı hem 
Her birin bir bend ile yaènî girif-târ eyledi (vr. 114b)

Îmân sahibi, mü’min vasfını kazandığı gibi, tevhîd sahibi de, muvahhid vasfını 
kazanmaktadır. Şâire göre, tevhîd ehli olmak isteyen kişinin hâl ehli olması, başkasının 
küfrüne ya da îmânına bakmaması, onlarla ilgilenmemesi gerekir:

Olmaú istersen óaúîúatde muvaóóid Øaèfiyâ
Óâlüñe meşàûl olup ne küfr ü ne îmâna baú (vr. 75b)

Şâir gönlüne hitâb ederek, ondan sağlam bir tevhîd akîdesine sahip olmasını 
istemektedir (vr. 95a). Böylesi, aşk ile olan îmândır (vr. 14b). Aşk fetvâsına göre, aşk 
ile tevhîd akîdesine sahip olmayan kişi kâfirdir (vr. 14b). Zâten îmânın, tahkîkî ve 
taklîdî olmak üzere iki türü vardır. Tahkîkî îmânda şüpheye yer yoktur (vr. 62b). Şâir 
de, kendisinin vehm ve zandan uzak olduğunu ifâde etmiş (vr. 90a), böyle olduğu için 
de kendisini ehl-i yakîn olarak tavsif etmiştir:

Yolumı pâk eyleyüp ehl-i yaúîne irmişem 
Vehm ü şekden geçmişem õann u gümândan fâriàem (vr. 91a)

Şâir, gerçek bir îmân ve pâk bir i’tikâd sahibi olduğu için, kendisinin Allâh’ın 
fazlına nâil olduğuna inanmaktadır:

Faøl-ı Òudâ’ya ireli pâk iètiúâd ile
Biz boynı baàlu bende-i Şâh-ı vilâyetüz (vr. 69b)

Şâirin îmânı vahdet-i vücûd anlayışıyla yoğrulmuştur. O, gayb ve şehâdet 
âlemlerinin ikisini bir gören, varlığı teke indirgeyen bir îmân anlayışına sahiptir:

Cân göziyle zâhidâ àayb u şehâdet èâlemin
Bir görüp èayne’l-èayân îmâna gelmişlerdenüz (vr. 71a)

 Za’fî, tevhîd-i zât’ın âlemin özünü içinde topladığını ve bunu ancak mahv ehli 
olanların anlayacağını ifâde etmektedir:

| 214 |



Úanı bir maóv ehli kim maóv-ı ãıfâtı söyleşem
èÂlemi icmâl iden tevóîd-i õâtı söyleşem (vr. 89b)

Aşağıdaki beyitte şâir, îmân, salâh ve takvâyı aynı mısrâda bir arada kullanarak, 
salâh ve takvâsız bir îmânın tam olamayacağına işâret etmiştir:

Úılup inãâfı úabâ úaddine òayyâù-ı ezel 
Oldı efser aña îmân u ãalâó u taúvâ (vr. 7a)

Bu beyitten hareketle, Kelâmî bir tartışma olan amelin îmândan bir cüz teşkil edip 
etmediği meselesinde, şâirin, îmân-amel bütünlüğünden yana bir tavır sergilediği ve 
ameli îmânın bir parçası olarak gördüğü; yine diğer bir Kelâmi mesele olan îmânın 
amelle artıp artmayacağı husûsunda53 da, amelin îmânı artırdığı şeklinde bir inanca 
sahip olduğu söylenebilir. İman ve ameli bütünleştiren şâir, “Ger çi kim yalan sığar 
mı bir yere îmân ile” (vr. 24b) diyerek bu husûsu pekiştirmiştir. 

b) Küfür ve Şirk

Dîvân şiirinde küfür, sevgilinin saçının rengidir. Bu durumda îman da yüz 
olacaktır. Saç yüzü gizlediği ve örttüğü, nûru sakladığı için küfür diye nitelenir54. 
Küfür kelimesinin dîvân şiirindeki bu kullanımı, onun örtmek anlamına gelen 
sözlük anlamı ile paralellik arz etmektedir. Bu kullanım, Za’fî Dîvânı’nda da 
mevcuttur. Bu meyânda, sevgilinin zülfünün sarkması, kâfirin dine kast etmesi olarak 
nitelendirilmiştir. Dîvân’da kâfir olarak nitelendirilen diğer bir şey de nefistir. Zira 
nefis gerçeği örterek kişinin onu görmesini, ona uymasını engellemektedir. Benlik de 
bu bakış açısı ile kâfir olarak tavsîf edilmiştir:

Ne vechi var ki yüz virdüñ nigârâ zülf-i pür-çîne
Bilürsin bulsa fırãat úaãd ider kâfir olan dine (vr. 106b)

Âb-ı óayvân lebleri derdiyle tenden cân çıúar
Küfr-i zülfinüñ àamıyla sîneden îmân çıúar (vr. 64a)

Zînet-i dehre virüp gönlüñi dünyâ bâàuñ
Kâfir-i nefse uyup cennet-i meévâ ãanduñ (vr. 80b)

İ’tikâdî bir kavram olarak ise küfür, îmânın karşılığını ifâde eder. Yani kişinin, 
Allâh’tan vahiy yoluyla alıp din adına teblîğ ettiği husûslarda peygamberi tasdîk  

53	  Bu konularda geniş bilgi için bkz. Süleyman Uludağ, “Amel”, DİA, İst. 1991, C. III, s. 14. 
54	  Pala, a.g.e., s. 293.

| 215 |



etmemesi, ona inanmamasıdır55. Aşağıdaki beyitlerde görüldüğü üzere, bu gibilerine 
kâfir dendiği gibi münkir de denmektedir.

äuya at küfrüñi müselmân ol
èÂşıúuñ küfri oldı mâ u meni (vr. 16b)

Faøl-ı Óaú’dan Øaèfiyâ bulduñ óayât-ı câvidân
èAynuña alma ãaúın sen münkirüñ inkârını (vr. 116a)

Şâire göre kâfir, tevhîd akîdesine aşk ile sahip olmayandır. Kâfir arş-ı a’lâ’yı 
ziyâret etmeye layık değildir:

Niçün zâhid temâşâ-gâh olsun gülşen-i óüsnüñ
Ziyâret-gâh ide lâyıú mı kâfir èarş-ı aèlâyı (vr. 113a)

Her ki tevóîde irüp èaşú ile bulmaz ittióâd
Küfrine óükm eyler anuñ Øaèfiyâ fetvâ-yı èaşú (vr. 14b)

Allâh’a herhangi bir şekilde ortak koşmak anlamına gelen56 şirk kavramı da 
Dîvân’da kullanılmıştır. Şâire göre, zalâm-ı şirk (şirkin karanlığı), tarîk-i müstakîm’in 
(doğru yolun) zıddıdır. Şâir tarîk-i müstakîm’de gitmesi, zalâm-ı şirk’te de gümrâh 
olmaması için Allâh’a duâ etmektedir:

Ùarîú-ı müstaúîme gösterüp râh
Ôalâm-ı şirk içinde itme güm-râh (vr. 39b)

Şirk, daha ziyâde kendisini putperestlik şeklinde gösterir. Bununla ilgili olarak, 
şâirin dünyâya tapmayı, puta tapmakla eşdeğer tuttuğu ve bunu putperestlik olarak 
ifâde ettiği görülmektedir. Şâire göre, kâfir ve Hıristiyan olan birisi bile kişinin 
dünyâyı kendisine put yapmasını reva görmez:

Büt itdün kendiñe dünyâyı yaènî büt-perest olduñ
Revâ görmez bunı va’llâhi hergiz kâfir u tersâ (vr. 51b)

Şâir bir beytinde de, küfr-i hakîkî’den haberdar olanların sayısının azlığından 
yakınmaktadır. Ona göre, küfr-i hakîkî’yi bilenler, asl-ı garrâ (Yüce Allâh) ile Lât ve 
Menât arasındaki farkı farkederler. 

Úanı bir küfr-i óaúîúîden òaber-dâr ehl-i dil
Aãl-ı àarrâyı diyem Lât u Menât’ı söyleşem (vr. 89b)

55	  Mustafa Sinanoğlu, “Küfür”, DİA, Ankara 2002, C. XXVI, s. 533.
56	  Topaloğlu, “Allâh’a İmân”, a.g.e., s. 91.

| 216 |



c) Şeytan

İslâm literatüründe insânları saptırmaya çalışan azgın, kibirli ve gözle görülmeyen 
rûhânî varlık olarak tanıtılan şeytan57, Za’fî Dîvânı’nda nefisle birlikte aynı misyonu 
yüklenen iki arkadaş olarak zikredilmiş ve bunlara uymamak salık verilmiştir. Ayrıca 
nefsin hevâsına uyan kişiler, şeytan olarak nitelendirilmiş; şeytana uymama irâdesini 
ise, ancak nefsini tanıyan kişilerin gösterebileceği belirtilmiştir:

Binüp nefs atına olup şitâbân
Refîk ü mûnisüm yanumda şeyùân (vr. 45b)

Uymazuz emmâre-i nefsüñ hevâsına bu gün
Zâhidâ ãanma senüñ gibi bizi şeyùânlarûz (vr. 69a)

Uyma şeyùâna nefsüñi tanı
Kendüñe maórem itme Ehrimen’i (vr. 16b)

Şeytanın adı olan İblîs kelimesinin de kullanıldığı aşağıdaki beyitlerde, nefis 
şeytana benzetilmiş ve cân u gönülden Allâh’a teveccüh edildiği vakit, nefsin engeller 
çıkarttığı anlatılmıştır. 

Yönelsem cânib-i Óaúú’a göñülden 
Teveccüh eyleyüp cân ile dilden 
Gelüp iblîs-i nefsüm eyler iêlâl

Aña tâbiè olur bu ùabè-ı meyyâl (vr. 39b)

Dîvân’da, Kur’ân’da anlatılan Hz. Âdem ve şeytan kıssasına da telmîhte 
bulunulmuştur. Bilindiği gibi, Hz. Âdem’i yaratan Allâh, meleklere Âdem’e secde 
edin emrini verdiğinde, şeytan kibirlenerek, kendisinin cin olduğunu ve ateşten 
yaratıldığını, bu yüzden de topraktan yaratılan Âdem’e secde etmeyeceğini bildirmiş 
ve Allâh’ın huzurundan kovulmuştur. Aşağıdaki beyitte, bu olaya telmîhte bulunulmuş 
ve şeytanın Allâh tarafından huzurdan kovulmasının garip bir olay olmadığı ifâde 
edilmiştir. Zira Hz. Âdem’in yüzünde Allâh’ın âyetini görüp, secde etmemek mazûr 
görülebilecek bir olay değildir:

Ruòlaruñda âyet-i Óaúú’ı görüp itmez sücûd
Vechi vardur n’ola merdûd olsa şeyùânu’r-racîm (vr. 90b)

Aşağıdaki beyitte de, Hz. Âdem soyundan gelen insânların, benliklerini yok 
etmeleri gerektiği, aksi takdîrde bunların şeytandan farksız olacakları ifâde edilmiştir: 

57	  İlyas Çelebî, “Melekler”, İslâm’da İnanç Esâsları, s. 251.

| 217 |



Âdemem dir çoúdur ammâ her biri şeyùândur
Benligin maóv eylemiş èâlemde bir âdem úanı (vr. 139b)

Dîvân’da şeytan ile aynı kategoride olan başka bazı kavramlar da kullanılmıştır. 
Bunlardan biri olan Ehrimen, Zerdüştlerin inandıkları kötülük tanrısıdır. şeytanlar 
ordusunu yönettiğine inanılan Ehrimen, aynı zamanda bir çirkinlik sembolüdür58. 
Ehrimen, Dîvân’da iki beyitte kullanılmış olup, yukarıda geçen ve vr. 16b’de yer alan 
beyitte şeytan anlamında, aşağıda yer verilen beyitte ise, çirkinlik sembolü olarak 
kullanılmıştır:

Egerçi óüsn ile olmış müsellem
Velâkin Ehrimenler birle hem-dem (vr. 47b)

Dev (dîv) de, Dîvân’da şeytan gibi kötülüğü simgeleyen kavramlardan biri olarak 
kullanılmıştır. Dev, kötülüklerle dolu esâtîrî varlıklar için kullanılır. Zerdüşt dininde 
kötülük rûhlarına bu ad verilir59. Za’fî Dîvânı’nda âşığın rakîbî, dev’e benzetilir. 
Aslında bir dev olan rakîp, kendisini perî gibi gösterip sevgiliyi aldatır. Sevgili ise 
melek gibi olmasına rağmen dev ile hemnişîn olur ve âşığı çileden çıkartır:

Yeridür göklere irse benüm feryâd u efàânum
Ki olmış dîv ile hem-dem melek-ãûretlü insânum (vr. 84a)

Uymaàıl dîve perî deyü ãaúın itme òaùâ
Görinür gerçi perî dîvdürür aãlı ammâ (vr. 19b)

Aşağıdaki beyitte, telmîh yoluyla Hz. Süleyman’ın yüzüğünü çalan ve bir süre 
onun adına işleri yürüten dev’e işâret edilmiş ve devin Hz. Süleyman olamayacağı, 
onun sadece hîle yoluyla geçici bir süreyle makâmına geçtiği ve aynen bu şekilde, 
alçak birinin de âşık olamayacağı ifâde edilmiştir:

Daèvi-i èaşú idemez èâlemde her dûn-ı leéîm
Bu muúarrardur Süleymân olamaz dîv-i racîm (vr. 89a)

B. İbâdet
Bu bölümde namaz, oruç vb. ibâdetlerin Dîvân’da ne şekilde yer aldıkları 

incelenecektir. Ancak tek tek ibâdetlere geçmeden önce, ibâdet mefhûmunun Dîvân’da 
nasıl yer aldığına göz atmamız uygun olacaktır. Şâir, ibâdeti, menzil-i maksûd’ a yani 
varılması amaçlanan yere ulaştıran bir yol olarak görmektedir. Ona göre, ibâdet 

58	  Pala, a.g.e., s. 146.
59	  Pala, a.g.e., s. 128.

| 218 |



yolunun dışında başka bir yolda yürüyen kişi, gümrâhtır ve menzil-i maksûd’a varması 
da mümkün değildir (vr. 116a). Şâirin “Menzil-i maksûd’a sa’y it irmeden peyk-i ecel” 
(vr. 81b) ifâdesinde de, ibâdete işâret vardır. Yine bu ifâdeden, menzil-i maksûd’un 
Âhiret yurdu olduğu da anlaşılmaktadır. Bir beyitte (vr. 3b), ibâdet yolunu terk eden 
ve meâsî/günah yoluna giren kişilerin, Allâh ile dostluk kuramayacaklarını belirtmiş 
olmasından hareketle, şâirin mutasavvıfların adeti olduğu üzere, ibâdet ile asıl olarak 
Allâh’a ulaşmayı amaçladığını da söyleyebiliriz.

İlgili beyitlerin mefhûmundan şâirin, yaptığı ibâdeti yeterli görmediği 
anlaşılmaktadır. O, Allâh’a lâyık amellerde bulunmadığını ve bu yüzden kıyâmette 
başına neler geleceğini bilmediğini (vr. 39b), sû’-i amel (kötü amel) içerisinde 
olduğundan dolayı ümitsizlik içerisinde olduğunu (vr. 40a), gece gündüz sürekli 
günah işlediğini ve bu şekilde Allâh ile dostluk kuramayacağını ifâde etmektedir: 

Gice gündüz işüm dâéim meèâãî
Olam mı bu èamelle Tañrı òâsı (vr. 3b)

	  Durumunu bu şekilde tesbît eden şâir, daha sonra, duâya başlamaktadır. O, 
Allâh’tan dilini hezl ve halelden saklaması ve O’na lâyık amel için kendisini müyesser 
kılmasını; salâh-ı tâat’a, yani sâlih amele kendisini alıştırmasını istemektedir. Burada 
şâirin ibâdeti, kula taalluku açısından, sû-i ‘amel ve salâh-ı tâat şeklinde iki kısma 
ayırdığı, kendisinin de ikinci kısımdan olmak istediği görülmektedir: 

Dilini ãaúla hezl ile òalelden
Müyesser it saña lâyıú èamelden 

äalâó-ı ùâèatuñla eyle meénûs
Ki ol sûé-i èamelden şöyle meéyûs (vr. 40a)

Şâirin yaptığı ibâdeti bu kadar yetersiz görmesi, aslında, büyük insânların âdeti 
olduğu üzere, tevâzûdan kaynaklanmaktadır. Yaptığı ibâdetlerde kendisine engeller 
çıkartan nefsini anlattığı bir beytinden, aslında şâirin ibâdetine düşkün olduğu 
anlaşılmaktadır. Za’fî’nin, gerek Dîvân dîbâcesinin en başındaki ilk beyitte, gerekse 
bir gazelin aşağıda yer alan matla’ beytinde, besmeleyi tam metni ile zikretmesi, onun 
ibâdet niyetiyle, her işten önce besmele çekme sünnetine ne kadar riâyetkâr olduğunu 
göstermektedir:

Kaçan kim dergeh-i Óaúú’a ùuùam yüz 
Olup kârum èibâdet gice gündüz 
 Hevâ yolında ùurup nefs-i èâmmı 

Geçürmez óaøreti ùuùar yaúamı (vr. 3b)

Ey cemâlüñ âyeti ser ãafóa-i metn-i úadîm
Başladum şeróine bismillâhirraómânirraóîm (vr. 90a)

| 219 |



Za’fî, bilinçsizce yapılan ibâdete karşı bilinçli bir duruş sergilemiştir. Aşağıdaki 
beyitlerden, onun riyâ ile, ibâdetin rûhu ve anlamı anlaşılmadan, dünyâda maddi bir 
karşılık, âhirette de sadece cenneti umarak yapılan ibâdete karşı olduğu anlaşılmaktadır. 
Şâir bu şekilde yapılan ibâdeti bî-hâsıl, yani kendisiyle bir şeyin elde edilemeyeceği 
ibâdet olarak nitelendirmiştir. Burada onun eleştirisine marûz kalanlar, dinin rûhunu 
anlamayan zâhidlerdir. Ona göre, insân-ı kâmilin nefesinden bir ibâre işitmek, nice 
yıllar ibâdet ederek kambur olmaktan daha iyidir. Yine ona göre sevmenin kendisi de 
bir ibâdettir. Ancak zâhidler bu husûsları anlamaktan uzaktırlar: (Bu konuda detaylı 
bilgi için bkz. Zühd bahsi)

Niçe zühd ü riyâ zâhid bu bî-óâãıl èamellerle 
Bahâr eyyâmı câm-ı bâde nûş it bî-bedellerle (vr. 107a)

Nice yıllar èibâdet eyleyüp úaddüñ òam itmekden
Dem-i insân-ı kâmilden işitmek bir èibâret yeg (vr. 79b)

Arada nesne yoú sevme sevilme bir èibâdetdür
Hemân bir õevú-ı rûóânîdürür maùlûb sevmekden (vr. 100a)

Bir beyitte ilim ve ameli birlikte zikreden şâirin, amelsiz ilmin bir işe yaramadığı 
kanaatine sahip olduğu anlaşılmaktadır. Şâirin îmân-amel ilişkisi ile ilgili düşüncelerine, 
îmân konusunda yer verildiği için, burada tekrar o husûsların üzerinde durulmayacaktır:

Óacc ekber oldı óaccuñ u saèyuñ úabûl hem*
èİlm ü èamelle ôâhir ü bâùın bulup diåâr (vr. 8b)

İrmesün âyîneñe zengâr-ı âhumdan òalel
Gûş it cânâ naãîóat úıl vefâ ile èamel (vr. 81b)

1. Kelime-i Şehâdet

İslâm dininin ilk şartı, Allâh’ın birliğine ve Hz. Muhammed’in O’nun kulu ve elçisi 
olduğuna inanmaktır. Bu inancı ifâde eden cümleye Kelime-i şehâdet denmektedir. 
Dîvân’da Kelime-i şehâdet lafzen kullanılmamış olmakla birlikte, tevhîd ve vahdet 
konularının işlendiği beyitlerde telmîh yoluyla ona işâret edilmiştir (vr. 20a, 23b, 69b, 
75b, 89b, 114b). Ancak buralarda daha ziyade Kelime-i şehâdet’in, Allâh’tan başka 
ilâh olmadığını ifâde eden birinci kısmı işlenmiştir:

Olmaú istersen óaúîúatde muvaóóid Øaèfiyâ
Óâlüñe meşàûl olup ne küfr ü ne îmâna baú (vr. 75b)

Dîvân’da, Kelime-i şehâdet’in her iki kısmına, nefy ve isbâtın işlendiği bir beyitte 
işâret edilmiştir. Nefy ü isbât, kalb ile yapılan gizli zikrin bir çeşididir. Kelime-i 
tevhîdin Lâ ilâhe kısmına nefy, İllallâh kısmına ise isbât denir. Lâ ilâhe derken bütün 

| 220 |



mâsivâ kalbten temizlenir. İllallâh derken de, Allâh’ın zâtının bekâsı kalbe nakş 
edilir60. Za’fî, Kelime-i tevhîd’i nefy ü isbât bakış açısıyla yorumlayarak, Allâh’a 
tam bir îmânın, Allâh’ın dışında her şeyin varlığını lâ ile nefy etmek, varlıktan eser 
bırakmamak ve daha sonra da illâ’yı lâ ile cem’ edip, sadece Allâh’ın varlığını isbât 
etmek ile gerçekleşeceğini ifâde etmektedir:

Nefy idüp àayruñ vücûdın úoma varlıúdan eåer
Lâ’yı illâ ile cemè it gösterüp iåbâtuñı(vr. 117a)

 

2. Namaz

İslâm’ın beş temel şartından biri olan namaz, Dîvân’da önemle üzerinde durulan 
bir konudur. Za’fî, kendileriyle namazın sırrını paylaşacağı ve mi’râca erip nefsini 
ıslâh eyleyen kimselerin azlığından yakındığı aşağıdaki beytinde, namazı, hadîste de 
geçtiği gibi, müminin mîracı olarak görmekte ve namaza verdiği önemi göstermektedir:

Úanı bir mièrâca irüp nefsin ıãlâó eylemiş
äavmuñ esrârın diyem sırr-ı ãalâtı söyleşem (vr. 89b)

Gece gündüz çektiği zikir, tesbîh ve kıldığı namaz ile vuslatı talep ettiğini belirttiği 
aşağıdaki beytinden de şâirin, namaza müdâvim bir şahıs olduğu açık bir şekilde 
anlaşılmaktadır. Ancak namaz esnâsında, şeytanın vesveseleri ve uygun olmayan 
düşünceler, onu rahatsız etmektedir:

Õikr ü tesbîó ü namâzı Øaèfi’nüñ her rûz u şeb
Cân u dilden künc-i vaãla irmege eyler ùaleb (vr. 30b)

Elimi baàlayup ùursam namâza
Gider èaúlum hevâ-yı söz ü sâza (vr. 46a)

Dîvân’da namaz çeşitlerinden Cumâ namazı (vr. 92a) ve gıyâbî cenâze namazının 
adları geçer. Sevgilinin zülfü, âşığı yerle bir ettiği için, âşığın kabri üzerinde gıyâbî 
cenâze namazı kılınır:

Úabrüm üstine meger àâéib namâzın úılalar
K’eyledi zülfüñ hevâsı òâk ile yek-sân beni (vr. 56a)

Dîvân’da her biri değişik bir vecheden namazla alâkalı olan mihrâb, minber, 
secde-i şükür, câmi, seccâde, mescid, secde, kıble gibi tabîrler aşk kavramını izâh 
sadedinde kullanılmışlardır. Şâire göre, sevgilinin alnı kıble, kaşları mihrâbtır (vr. 

60	  Bu konuda geniş bilgi için bkz. Cebecioğlu, a.g.e., 476-477.

| 221 |



67b). Sevgilinin cemâli, kıble-i cân, hâss ve âmm için bir secde-gâhtır (vr. 31a). Bu 
kıbleye karşı çınar ağacı bile vakfeye durur. Bu yüzden, bâd-ı sabânın çınar ağacını 
bükememesi garip değildir:

Úıble-i óüsnüñe úarşu vaúfeye ùurdı çenâr
Ùañ degil bâd-ı ãabâdan úâmeti olmasa òam (vr. 88b)

Âşık, kaşları mihrâb gibi olan sevgili için secdeye varır (vr. 114a). Bu secde bazan 
secde-i şükrân, yani şükür secdesi şeklinde olur (vr. 34a). Âşık, vuslata ermesi için 
secdede duâ eder ve duâsının kabûl edilmesi için secdesini uzatır:

Ola kim vuãlat naãîb ola duèâ-yı òayr idüp
Øaèfiyâ úaldurma başuñ secde-i miórâbdan (vr. 92b)

Sevgili o kadar etkileyicidir ki, cuma hatîbi, mihrâb olan ebrûsuna karşı namaza 
durduğunda, namazını şaşırır ve bundan dolayı secde-i sehv’e varır (vr. 92a). Bir beyitte, 
teşhîs sanatı ile, câmiye gelen sevgiliyi gören mihrâb ve minbere, şaşkınlıklarından 
dolayı ağız açtırılmıştır (vr. 92a). 

Dîvân’da geçen câmi, gönül mülkündeki aşk câmisidir ve burada âlem-i kübrâ 
görülebilir.

Seyr eyle göñül mülkin gez câmiè-i èaşú içre
Bul mıãr-ı vücûduñda ol èâlem-i kübrâyı (vr. 117a)

Zâhidlerin bilinçsizce kıldıkları namazı eleştiri babında, aşağıdaki beyitte de, 
seccade ve mescit tabîrleri kullanılmıştır:

Yüri èarø eyleme zâhid baña seccâde vü mescid 
Beni úo kendi óâlüm üzre luùf eyle mekânumda (vr. 104b)

3. Oruç

İslâm’ın şartlarından biri olan oruç, Dîvân’da, Arapça’daki ismiyle savm (vr. 89b) 
ve Farsça’daki ismiyle rûze (vr. 71b)olarak yer almıştır. 

Aşağıdaki beytinde şâir, kendisiyle orucun sırrını paylaşacağı kimselerin azlığından 
yakınmaktadır. Zira orucun görünen boyutunun yanında bir de görünmeyen bir boyutu 
var ki, bunun sırrına herkes vâkıf olamaz. Bu beytinden, onun oruca müdâvim birisi 
olduğu da anlaşılmaktadır:

| 222 |



Úanı bir mièrâca irüp nefsin ıãlâó eylemiş
äavmuñ esrârın diyem sırr-ı ãalâtı söyleşem (vr. 89b)

 
Dîvân şiirinde oruç, sevgili ile olan mufârakat, vuslat ise bayram olarak telakkî 

edilmiştir61 ki, bu kullanıma Za’fî Dîvânı’nda da rastlanmaktadır (vr. 39a). Firkat 
orucu öyle bir günde tutulan oruçtur ki, o günün akşamı olmaz (vr. 77a). Bu oruç, 
âşığın belini büker ve onu fizikî olarak zayıflatır ve vuslat bayramına da ulaşılmaz 
(vr. 84a, 106a, 120b):

 èÎd-i mâtemdür bize dil-dârumuz zîrâ ki biz
Rûze-dâr-ı firúatuz vuãlatdurur bayramumuz (vr. 71b)

Ancak şâir için firkat orucu son bulur ve o vuslat bayramına ulaşır. Bu dîvân 
şiirindeki âşık için istisnaî bir durumdur. Dîvân şiirindeki âşık, sevgilisine ulaşmaz. 
Zira vuslatta aşk son bulur62. Burada, mutasavvıf olan şâirin vuslattan maksadı, 
şeyhine varması olarak telakkî edilebilir:

.Óamdü li’llâh ki rûz-ı èîd oldı 
Rûze-i derd ü àam baèîd oldı (vr. 117b)

Dîvân’da bir oruç türü olarak sadece Meryem orucunun ismi geçmektedir. Meryem 
orucu Hırıstiyan ve Yahudilerce yılda bir gün hiç konuşmadan tutulan oruçtur63:

Eger olmazsa èîd-i vaãlı hem-dem
Dutayam miónet ile ãavm-ı Meryem (vr. 39a)

4. Hac

Dîvân’da İslâm’ın şartlarından biri olan Hac ibâdeti ile ilgisi bulunan Hacc-ı 
ekber, Kâ’be, Beytü’l-harâm, tavâf, sayd-ı harem, kıble, Merve, Safa, Zemzem, ihrâm 
gibi mefhumlar, sadece aşkı ifâdede bir araç olarak kullanılmıştır. 

Za’fî Dîvânı’na göre, sevgili Ka’be-i maksûd, sevgilinin yüzü âşıkların Kabe’si, 
eşiği de kıbledir (vr. 113b). Âşık sevgilisinin bulunduğu yeri Ka’be edinir; onun 
mahallesinde Hac ve tavâf yapar, böylece hacı olur (vr. 34a, 113b). Kâ’be ile olan 
vuslat, sevgili ile olan vuslattır (vr. 115a). Sevgilinin Ka’besinde sa’y edip cânını feda 
etmek, âşık için mutluluğun ta kendisidir (vr. 50b). Sevgili, Harem-i Şerîf’te avlama 

61	  Pala, a.g.e., s. 378.
62	  İskender Pala, Kitab-ı Aşk, Alfa, İst. 2006, s. 19-20. 
63	  Ahmet Talat Onay, Eski Türk Edebiyatında Mazmûnlar ve İzâhı, (Haz. Cemâl Kurnaz), Akçağ, 

Ankara 2000, s. 394.

| 223 |



yasağından haberi yokmuşçasına, zülfü ile âşığın cânını alır (vr. 88b). Âşık cân verir, 
ihramı da ona kefen olur:

Ùutalum Kaèbe-i ruòsârını görmişsen ey ùâlib
Ùavâfa saña yol virmez o zülf-i mâra n’eylersin (vr. 101a)

Ebû Leheb’ten Ka’be’yi koruması nasıl beklenemezse, rakîpten de sevgiliyi 
koruması beklenemez. O yüzden rakîbin sevgilinin mahallesinde beklemesine izin 
verilmemelidir (vr. 52a). Sevgilinin yüzünü temâşâ etmeye engel teşkil eden zülfler, 
Kâ’be’yi tavâf etmeye engel teşkil eden yılanlar gibidir (vr. 54a, 101a). 

Dîvân’da Merve ve Safâ üzerinden kelime oyunları yapılmış, genelde Merve 
ile birlikte kullanılan Safâ, tevriyeli olarak Safâ tepesi ve mutluluk anlamlarında 
kullanılmıştır (vr. 32a, 50b, 88b, 104a, 139b):

Ùavâf-ı Kaèbe-i kûyuña saèy itdüm äafâ ile
Kefen boynumda iórâm oldı cân úurbânum İsmâèîl (vr. 83a)

Dîvân’da bir Hac çeşidi olarak, sadece arefesi Cuma gününe rastlayan Kurban 
bayramı anlamına gelen Hacc-ı ekber yer almaktadır:

Óâãıl eylerdüñ åevâb-ı óacc-ı ekber bî-gümân 
Kaèbe-i kûyuñda úıblem eylesin úurbân beni (vr. 113b)

C. Önemli Gün ve Geceler
Dîvân’da, kandil geceleri olarak da bilinen önemli gün ve gecelerden bazılarına 

işâret edilmiştir. Mi’râc ile ilgili olarak, aşağıdaki beyitte, Kur’ân-ı Kerîm’de ifâde 
edildiği gibi (Necm 53/8-10), Hz. Peygamberin Mi’râc’ta iki yay arası kadar, hatta 
daha kısa bir mesâfe ile Allâh’a yaklaşmış olduğuna, 

Úâbe úavseyni geçüp irdüm maúâm-ı vaódete
Bî-men ü mâ remz-i mâ-evóâyı bildüm n’eydügin (vr. 102a)

aşağıdaki beyitte de, Mi’râc’da farz kılındığı için mü’minin mi’râcı olarak 
nitelendirilen namazın bu yönüne işâret edilmiştir.

Úanı bir mièrâca irüp nefsin ıãlâó eylemiş
äavmuñ esrârın diyem sırr-ı ãalâtı söyleşem (vr. 89b)

Mi’râc’ın dışında bir de İsrâ var ki, Dîvân’da buna da değinilmiştir. Aşağıdaki 
beyitlerde şâir, şeb-i İsrâ’nın (İsrâ gecesinin) sırrını anlamak için, sevgilinin zülfüne 

| 224 |



gönül bağladığını ifâde etmiş ve Hz. Muhammed’e bir ihsân olarak verilen İsrâ gecesi 
hakkı için duâ etmiştir.

Zülf-i tene dil virdüm ben güni úara èâşıú
Tâ bilmek içün Øaèfî sırr-ı şeb-i İsrâyı (vr. 116b)

 
Levó-i maófûô üzre olan Sûre-i Raómân óaúı

Muãùafa’ya Leyletü’l-İsrâ olan iósân óaúı
Ey Òudâyâ müéminüñ úalbindeki îmân óaúı

Şân-ı pâk-i Óaøret-i Pâşâ’ya ãıóóat yaraşur (vr. 23b)

Kadir ve Berât geceleri de Dîvân’da isimleri geçen mübârek gecelerdendir. Şâire 
göre, gaflet uykusunda yatan kişi, Kadir ve Berât gecelerinin kıymetini bilmez. 
Bu gecelerin kıymetini, ancak bîdâr/uyanık olan âşıklar bilir. Beyitte geçen bîdâr 
kelimesi, tevriyeli olarak, hem bu mübarek gecelerin uyumadan ibâdetle geçirilmesi, 
hem de manevî uyanıklık anlamında kullanılmıştır: 

Òâb-ı àafletde yatan bilmez nedür Úadr ü Berât
Gel anı bilmek dilersen èâşıú-ı bîdâra ãor (vr. 66b)

	 Ayrıca, sevgilinin zülfü Kadir, cemâli ise Berât (vr. 31b, 33b) olarak 
nitelendirilmiştir. Bu meyanda, sevgilinin zülf ve yüzünü hayâl etmekle geçen vakit, 
âşığın sevgili için, içinde Kadr ve Berât geçen güzel duâlar etmesine vesile olmaktadır.

Gice gündüz ruò u zülfüñ òayâlin baña yâr itdün 
Şebüñ Úadr ü Berât olup günüñ nev-rûz u èîd olsun (vr. 101b)

D. Âyet ve Hadîs İktibâsı
Kitaplar bahsinde, Kur’ân-ı Kerîm ile ilgili bir kavram olarak âyet’ten söz edilirken, 

Dîvân’da geçen ilgili beyitler üzerinde durulmuştu. Ancak içinde âyet kavramının 
yanında bir de hadîs kavramının geçtiği bir beyit var ki, burada sevgilinin güzelliği 
âyete, aşk da hadîse benzetilmiş ve nasıl ki âyetler hadîsler ile tefsîr ediliyorsa, aynen 
o şekilde sevgilinin güzellik âyetinin de aşk hadîsi ile izâh edilmesi istenmiştir.

Bize gel âyet-i óüsnini tefsîr eyle ey vâèiô
Óadîå-i èaşúdan söyle n’idersin keşf-i Keşşâfı (vr. 112a)

Bir kelimeyi, bir cümleyi tam, yarım veya manâsı ile alıp aktarma anlamına gelen 
iktibâs ise, Türk edebiyâtında yenileşme dönemine kadar âyet ve hadîslerden seçilen 
ibârelerin aktarılması/alıntılanması şeklinde kullanılmıştır64.

64	  İktibâs hakkında geniş bilgi için bkz. Numan Külekçi, Açıklamalar ve Örneklerlerle Edebî Sanatlar, 

| 225 |



 Za’fî Dîvânı’nda iktibâsın, tam, nâkıs ve manâ şeklindeki her üç türünün 
de örneklerine rastlamak mümkündür. Aşağıda iktibâsın bu her üç türüne Za’fî 
Dîvânı’ndan birer örnek verilecektir.

Tam iktibâs, söz içerisinde zikredilen âyet-i kerime veya hadîs-i şerifin tam bir 
mana ifâde edecek şekilde bütününün alınmasıdır:

Õât-ı Óaú’dan àayrı fânî olduàın ey dil èayân 
Küllü şeyéin hâlik illâ vechuhu eyler beyân (vr. 102b)

Beyitte geçen وجهــه الاّ  هالــك  شــيئ   Onun zâtından başka her şey yok“ كلّ 
olacaktır.” (Kasas 28/88) âyet-i kerîmesinden tam bir mana ifâde edecek şekilde 
iktibâs yapılmıştır.

Nâkıs iktibâs, vezin veya başka sebeplerden dolayı, asıl mânânın bozulmaması ve 
tamâmen anlaşılması şartıyla iktibâsta artırma, eksiltme yahut kelimelerin yerlerinde 
değiştirme yapmaktır: 

Oldı Naúî reh-nümâ ehl-i dile pîşvâ
Kâşif-i úul innemâ Şâh selâmun èaleyk (vr. 4b)

Beyitteki “kul innemâ” ifâdesi pek çok âyetin bir parçasını teşkîl etmektedir65. 
Bunlardan, قــل إنمّــا انــا بشــر مثلكــم “De ki: Ben yalnızca sizin gibi bir beşerim.” 
(Kehf, 18/110) âyet-i kerîmesi buraya uygun düşmektedir. 

Metinde kullanılan lafzın, Kur’an ve hadîste aynen yer almadığı, fakat bu manâya 
gelen farklı ibârelere dayandırılarak yapılan iktibâslar da vardır ki bu türe de, 
“manâ yolu ile yapılan iktibâs” adı verilmektedir. Aşağıdaki beyitte, “Allâh’ın adı 
ile başlanmayan her önemli işin sonu hayırsız olur.” 66 anlamına gelen hadîs manâ 
yoluyla iktibâs edilmiştir.

Her iş ki ola õikr-i Óaú ile râm
Ebed úalmaya nâúıã ol ola tâm (vr. 39b)

Bu girişten sonra artık Dîvân’da yer alan âyet ve hadîs iktibâsları üzerinde 
detaylıca durabiliriz.

1. Âyet İktibâsı

Dîvân’da âyetlerden yapılan iktibâsları konularına göre birkaç kısımda mütâlaa 
etmek mümkündür.

Akçağ, Ankara 2003., s. 177-181. 
65	  Bu âyetlerden bir kısmının künyeleri şunlardır: En’âm 6/19, 109; A’râf 7/33, 187, 203; Yûnus 10/20; 

Ra’d 13/36, Kehf, 18/110; Enbiyâ 21/45.
66	  İmâm Nevevî, Riyâzu’s-Sâlihîn, (Tahrîc. M. Nâsiruddin el-Elbânî), el-Mektebetü’l-İslâmî, Beyrut 

1998, s. 481.

| 226 |



a) Allâh’ın Varlığı ve Birliği

Kendilerinden iktibâs yapılan âyetlerin önemli bir bölümü Allâh’ın varlığı, birliği 
ve bunun delilleri hakkındadır. Dîvân’da yer alan bu iktibâslar aşağıda sıralanmıştır. 

1. Bir gazelde (vr. 56b) Kur’ân-ı Kerîm’in ve tevhîdin özü olan İhlâs sûresi 
tümüyle iktibâs edilmiştir: ــه الصّمــد قــل ــد الل ــم يول ــد ول ــه كفــوا احــد لــم يل ــم يكــن ل  ول
 .De ki: O, Allâh birdir. Allâh sameddir. O doğurmamış ve doğmamıştır“ هــو اللــه أحــد
Onun hiçbir dengi yoktur.” (İhlâs 112/1-4): 

Ey cemâlüñ nûrına nisbet ezel èayn-ı ebed
Oldı bu maènâya şâhid úul huve’llâhu eóad

Şân-ı pâkuñdur münezzeh õât-ı pâkuñdur úadîm
Hem úadîm u hem münezzeh sensin Allâhu’ã-ãamed 

Lem yelid lem yûled olmışdur ãıfâtı õâtuñuñ
Anuñ içün lem yekün oldı lehü kufven eóad (vr. 56b/1-3)

2. “O ilktir, sondur, zâhirdir, bâtındır. O, her şeyi bilendir.” anlamına gelen هــو 
 âyetindeki ilk kısım, tam (Hadîd 57/3) الاوّل والآخــر والظاّهــر والباطن وهو بكلّ شــيئ عليــم
olarak iktibâs edilmiştir. Şâir, âyette sıralanan özelliklere sahip olan Allâh’a inandığı 
için, sonsuz bir güven içerisindedir:

Çün huve’l-evvel huve’l-âòirden …….67àayrı yoú
Nâôır-ı imrûz olup ferdâyı bildüm n’eydügin (vr. 102a)

3. “Onun zâtından başka her şey yok olacaktır.” anlamına gelen ّكلّ شــيئ هالــك الا 
 âyeti tam olarak iktibâs edilmiştir. Âyet, şâirin ifâdesi ile zât-ı (Kasas 28/88) وجهــه
Hak’tan gayrının fânî olduğunu ifâde etmektedir:

Õât-ı Óaú’dan àayrı fânî olduàın ey dil èayân 
Küllü şeyéin hâlik illâ vechehü eyler beyân (vr. 102b)

4. “Hâşâ. O, onların ileri sürdüğü vasıflardan uzak ve yücedir.” ســبحانه وتعالــى 
ــون ــا يصف  âyeti, nâkıs iktibâs yoluyla Dîvân’da yer almıştır. Şâir bu (En’âm 6/100)عمّ
münâsebetle, sevgilinin güneş ile kıyâslanamayacağını, onun güneşten de daha güzel 
olduğunu ifâde etmiştir.

Ôulm idüp ruòsârını òûrşîde teşbîh itdiler
Oúudum sübóânehü èammâ yeúûlu’ô-ôâlimûn (vr. 93a)

67	  Metinde boş bırakılmıştır.

| 227 |



5. “Rabbinin gölgeyi nasıl uzattığını görmedin mi?” anlamına gelen الــم تــر الــى 
 .âyeti Dîvân’da nâkıs bir iktibâs olarak yer almıştır (Furkân 25/45) ربّــك كيــف مدّ الظّــلّ
Âyetteki zıll/gölge kelimesinden hareketle, vahdet-i vücûd anlayışının bir izâhı olan 
âlemin Allâh’ın bir gölgesi olduğu şeklindeki düşünce temellendirilmek istenmiştir:

Cümlesi iôlâl u esmâdur bu eşyâ bil yaúîn 
Keyfe medde’ô-ôilla’dan müfhem oúı ey nükte-dân (vr. 102b)

6. “Göklerin ve yerin yaratılışında, gece ile gündüzün birbiri ardınca gelip gidişinde 
akl-ı selîm sâhipleri için gerçekten açık ibretler vardır.” anlamına gelen انّ فــى خلــق 
 âyetinden (Al-i İmrân 3/190) السّــموات والارض واختــاف اليــل والنّهــار لآيــات لاولــى الالبــاب
alıntılanan “ulu’l-elbâb” (akl-ı selîm sahipleri) ifâdesi, nâkıs bir iktibâs olarak aşağıdaki 
beyitte yer almıştır. Beyitte aşka yâr olan Vâmık ve Mecnûn’un deli değil, aksine âyette 
kendilerinden akıl sahipleri olarak bahsedilip övülen kişilerden oldukları ifâde edilerek, 
âşıkların da Allâh’ın övgüsünü hakkeden kişiler oldukları ifâde edilmek istenmiştir:

èAşúa yâr olduúlarından Vâmıú u Mecnûn mısın
äanmañuz dîvâneler anlar ulu’l-elbâb’dur (vr. 67b)

7. “Elbette bunda basîret sahipleri için büyük bir ibret vardır.” anlamına gelen ّإن 
 âyeti de nâkıs bir iktibâsla (Al-i İmrân 3/13, Nûr 24/44) فــى ذالــك لعبــرة لاولــى الابصــار
dîvân da yer almıştır. Âyette geçen “ulu’l-ebsâr” (basîret sahipleri) ifâdesi, şâir 
tarafından dünyâya vahdet gözü ile bakanlar olarak yorumlanmıştır.

Her ki vaódet dîdesin açdı cihânı gördi yek 
Râst-bîn olur belâ Øaèfî ulu’l-ebãâr olan (vr. 98a)

8. Şâir, “Göklerde ve yerde bulunan herkes, O’ndan ister. O her an yaratma 
halindedir.” anlamına gelen يســئله مــن فــى السّــموات والارض كلّ يــوم هــو فــى شــأن 
(Rahmân 55/29) âyetindeki “külle yevmin” (her gün) ifâdesine nâkıs bir iktibâs olarak 
yer vermiş ve bu âyeti, Allâh’ın işlerinde nihâyet yoktur şeklinde yorumlamıştır. 
Âyette, Allâh’ın diriltmek, öldürmek, değerli veya değersiz kılmak, zengin veya fakir 
yapmak, isteyene vermek vb. işlerde, her an kâinatta tasarruf ettiği anlatılmaktadır68.

Şüéûnât-ı ilâhîde nihâyet yoúdur ey èârif
Oúuyup külle yevmin âyetin fehm it ne maènâdur (vr. 66b)

9. “Bir şey yaratmak istediği zaman, O’nun yaptığı ol demekten ibarettir. Hemen 
oluverir.” anlamına gelen إنمّــا أمــره إذا أراد شــيئا أن يقــول لــه كــن فيكــون (Yâsîn 36/82) 
âyetinden “kün feyekûn” kısmı alıntılanmış, ve kâinâttaki her şeyin Allâh’ın emri olan 
“kün” (ol) ifâdesi ile ortaya çıktığı ifâde edilmiştir. Âşığın sevgilinin gamını çekmesi 

68	  Hayrettin Karaman vd., Kur’ân-ı Kerîm ve Açıklamalı Meâli, TDV, yy. 1998, s. 531.

| 228 |



de, “kün” emri ile alna yazılan bir yazı olarak yorumlanmıştır.
Görinen ôâhiren bu deñlü şüéûn

Emr-i Óaú’dur dinildi kün fe-yekûn (vr. 17a)

Ol kemân-ebrû àamından Øaèfiyâ döndürme yüz 
Alnuña yazu imiş çün emr-i Kâf u Nûn’da (vr. 67a)

10. “Doğu da Allâh’ındır, batı da. Nereye dönerseniz Allâh’ın yüzü (zatı) 
oradadır.” anlamına gelen ــمّ وجــه اللــه ــوا فث  Bakara) وللــه المشــرق والمغــرب فاينمــا تول
2/115) âyetinin son kısmı alıntılanmıştır:

Olma òâlî secdeden bir dem yüz urup óaørete
Her ne menzilde olursañ åemme vechu’llâhı gör (vr. 63a)

 
11. “Sana gerçeği getirdik. Biz hakikaten doğru söyleyenleriz.” anlamına gelen 

/âyetinin son kısmına bir kelime (nahnu (Hicr 15/64) واتينــاك بالحــقّ وانـّـا لصادقــون
biz) ilâvesi ile iktibâs sanatı uygulanmıştır. Şâir aşk davâsında sâdık olduğunu ifâde 
etmek için, âyetteki “ve innâ lesâdikûn” (Biz hakîkaten doğru söyleyenleriz) ifâdesini 
kullanmıştır.

 äıdúla daèvâ-yı èaşúuñ oúuruz biz gerçi kim 
äanmasın kâõib bizi innâ le-naónu’ã-ãâdiúûn (vr. 93a)

12. Aşağıdaki beyitte de, “O, arşa istivâ eden Allâh’tır.” anlamına gelen ثــمّ اســتوى 
العــرش  âyetindeki, “İstevâ” ifâdesi, nâkıs bir iktibâs olarak yer (A’râf 7/54) علــى 
almıştır.

Gösterüp engüşt-i zülfüñ muèciz-i şaúúu’l-úamer
İstevâ èarø eyledi hâõâ ãırâùu’l-mustaúîm (vr. 90b)

b) Hurûf-ı Mukattaa

Dîvân’da en çok iktibâs edilen âyetlerden bir kısmı, sûre başlarında yer alan, 
alfabedeki harflerden oluşan ve hurûf-ı mukattaa ismini alan âyetlerdir. Bunlar 
anlamlı kelimeler olmadıkları için, kendileri ile neyin kastedildiğini en iyi Allâh 
bilir69. Dîvân’da, bu âyetler sevgilinin güzellik unsurlarını beyân etmede kullanılmış, 
bu unsurlar söz konusu harflerin şekillerine benzetilmişlerdir. Dîvân’da yer alan bu 
âyetler aşağıda gösterilmiştir.

 Hâ-mîm” (Mümin, Fussilet, Şûrâ, Zuhruf, Duhân, Câsiye, Ahkâf“ حــم .1
sûrelerinin ilk âyeti.):

69	  Geniş bilgi için bkz. İsmail Cerrahoğlu, Tefsîr Usûlü, TDV, Ankara 1993, s. 134 vd.

| 229 |



Çeşm ü ebrûñuñ beyânıdur oúınan ãâd u nûn
Zülfüñ aàzuñ vaãfıdur Úuréân’da olan óâ u mîm (vr. 90a)

 Elif lâm mîm” (Bakara, Al-i İmrân, Ankebût, Rûm, Lokmân ve Secde“ الــم .2
sûrelerinin ilk âyeti.):

Elif lâm úâmetüñ zülfüñ cemâlüñ Úâf ve’l-Úuréân
Cebînüñ sırrıdur ey ãunè-ı Óaú maúãûd Ùâ-hâ’dan (vr. 96b)

 Tâ-hâ” (Tâ-hâ 20/1) Hem yukarıda geçen beyitte, hem de aşağıdaki“ طــه .3
beyitte iktibâs edilmiştir.

Çâr-deh óarfüñ rumûzın añlayup esrârını 
Aómed’e nâzil olan Ùâ-hâ’yı bildüm n’eydügin (vr. 102a)

:Kâf, Hâ, Yâ, Ayn, Sâd.” (Meryem 19/1)“ كهيعص .4

Kâf-hâ-yâ-èayn-ãâd itdi cemâlüñ şeróini
Fehm ider bu nükteyi dânâ olan úalb-i selîm (vr. 90a)

المجيــد .5 والقــرآن   Kâf. Şerefli Kur’ân’a and olsun.” (Kâf 50/1) İktibâsın“ ق 
yapıldığı beyitlerden birinde (vr. 65a), Kâf harfi tevriyeli kullanılıp, uzak anlam 
olarak Anka kuşunun üzerinde durduğu dağ, yakın anlam olarak da alfabedeki harf 
kastedilmiştir. Bir başka beyitte de, Kâf’tan kastedilenin zülfün güzelliği olduğu ifâde 
edilmiştir:

Úâf ve’l-Úuréân sırrın añladınsa ùâlibâ
Cism ile maèdûm olan ol ism ile èanúâ nedür (vr. 65a)

Elif lâm úâmetüñ zülfüñ cemâlüñ úâf ve’l-Úuréân
Cebînüñ sırrıdur ey ãunè-ı Óaú maúãûd Ùâ-hâ’dan (vr. 96b)

c) Sûre Başlarındaki Yeminler

Özellikle sûre başlarında yer alan ve kasem içeren bir çok âyet, Dîvân’da iktibâs 
edilmiştir. Aşağıda bu iktibâslar sıralanmıştır.

ومــا يســطرون .1  Nûn. Kâleme ve kâlem tutanların yazdıklarına and“ ن والقلــم 
olsun.” (Kâlem 68/1) Aşağıdaki beyitte “yazılan şey” anlamına gelen “mâ yesturûn” 
ifâdesi iktibâs edilerek, levhin üzerine kâlem ile kader yazıldığında, ilk olarak yazılan 
şeyin, sevgilinin güzelliği olduğu ifâde edilmiştir.

| 230 |



Yazdıàında dest-i úudret levóa óarf-i kâf-nûn
Naúş-ı óüsnüñ eyledi dîbâce-i mâ yesùurûn (vr. 93a)

2. “Güneşe ve kuşluk vaktindeki aydınlığına yemin ederim.” (Şems 91/1) anlamındaki 
âyetten iktibâs edilen والشّــمس, “Karanlığı ile etrafı bürüyüp örttüğü zaman geceye 
yemin ederim.” (Leyl 92/1) anlamındaki âyetten iktibâs edilen والّيــل ve “Kuşluk vaktine 
yemin ederim.” (Duhâ 93/1) anlamındaki âyetten iktibâs edilen ــى  Birinci âyetin :والضّح
iktibâs edildiği beyitlerde (vr. 50a, 50b, 68b) sevgilinin yüzü güneşe, ikinci âyetin 
iktibâs edildiği beyitlerde (vr. 38b, 50a), sevgilinin siyah saçı, gece anlamına gelen leyl 
kelimesine ve üçüncü âyetin iktibâs edildiği beyitlerin ikisinde (vr. 38b, 50a) sevgilinin 
alnı, birinde de (vr. 50b) yüzü kuşluk vaktine benzetilmiştir:

Ve’-ş-şems oúur isem n’ola yüzüñe ey güneş 
Ve’l-leyli geldi zülfine alnuña ve’ê-êuóâ (vr. 50a)

Ol dil-rubâ ki ruòları ve’ş-şemsi ve’ê-êuóâ 
Muştı èAlî’dür aña laúab nâm-ı Muãùafâ (vr. 50b)

Görmek içün âf-tâb-ı óüsnüñi her ãubó-dem
Sûre-i ve’ş-şems’dür ey mâh-rû evrâdumuz (vr. 68b)

äaçı ve’l-leyli alnı ve’ê-êuóâ’dur
Cemâli pertev-i nûr-ı Òudâ’dur (vr. 38b)

Ol dil-rubâ ki ruòları ve’ş-şemsi ve’ê-êuóâ 
Muştı èAlî’dür aña laúab nâm-ı Muãùafâ (vr. 50b)

	 ــوى .3 ــم إذا ه ــر ,Battığı zaman yıldıza and olsun.” (Necm 53/1)“ والنّج  والقم
تليهــا فرقــا ,Güneşi takip ettiğinde aya yemin ederim.” (Şems 91/2)“ إذا   فالفارقــات 
“Hak ile batılı birbirinden iyice ayırt edenlere yemin ederim.” (Murselât 77/4). Her 
üç âyetin iktibâs edildiği aşağıdaki beyitte, sevgilinin yüzündeki ben gökyüzündeki 
yıldıza, alnı aya (kamer) benzetilmiş; fârikât’tan maksadın da istivânın sırrı olduğu 
ifâde edilmiştir. 

Noúùa-i òâlüñdürür ve’n-necm ü alnuñ ve’l-úamer
İstivânuñ sırrıdur Úuréân’daki fe’l-fâriúât (vr. 53a)

غرقــا .4  Söküp çıkaranlara and olsun.” (Nâzi’ât 79/1) Âyetteki“ والنّازعــات 
“nâzi’ât” kelimesi iktibâs edilerek, kelimenin diğer anlamı olan tartışma anlamı, 
sevgilinin güzelliğini ifâdede kullanılmıştır:

Başdan ayaàa kelâmu’llâh’suñ ey nûr-ı Óaú

| 231 |



Kim nizâè eyler cemâlüñ âyet-i ve’n-nâzièât (vr. 53a)
والذاريــات ذروا .5  Tozdurup savuranlara, yükünü yüklenenlere“ فالحامــات وقــرا 

and olsun” (Zâriyât 51/1-2). Aşağıdaki beyitte, ayetteki “hâmilât” ifâdesi iktibâs 
edilmiştir.

Sendedür maómûl-ı óâãıl oluban maómal kitâb
Anuñ içün geldi şânuñda senüñ ve’l-òâmilât(vr. 53a)

d) Yaratılış 

Dîvân’da yaratılış ile ilgili pek çok âyet iktibâs edilmiştir. Hz. Âdem’in yaratılışı 
ile ilgili âyetler bunların başında gelmektedir. “Kıyâmet gününde biz bundan 
habersizdik demeyesiniz diye Rabbin Âdem oğullarından, onların bellerinden 
zürriyetlerini çıkardı, onları kendilerine şâhit tuttu ve dedi ki: Ben sizin Rabbiniz 
değil miyim? Onlar da evet buna şâhit olduk dediler.” anlamına gelen وإذ أخــذ ربّــك 
 مــن بنــى آدم مــن ظهورهــم ذرّيتّهــم وأشــهدهم علــى أنفســهم ألســت بربكّــم قالــوا بلــى شــهدنا
ــن ــذا غافلي ــن ه ــا ع ــا كنّ ــة إنّ ــوم القيام ــوا ي  âyeti, Dîvân’da “elestü (A’raf 7/172) أن تقول
âlemi” diye anılmış (65a) ve âyette geçen belâ kelimesi, sevgiliden gelen sıkıntı için 
bir onay anlamında kullanılmış (vr. 50a, 110b), ayrıca belâ kelimesi tevriyeli olarak, 
onaylamak olan yakın anlamının dışında bir de sıkıntı anlamına gelen uzak anlamı 
kastedilerek kullanılmıştır:

Biz belâ didük belâ-yı èaşúuña rûz-ı ezel
Dönmezüz biz gerçi kim birdür bizüm iúrârumuz (vr. 68b)

Úâlû belâ’da èaşúuñ içün biz belâ didük
Geldüñ bu èâleme daòı ùutduú belâ yolın (vr. 93b)

“Biz insânı en güzel biçimde yarattık.” anlamındaki لقــد خلقنــا الانســان فــى احســن 
 âyetinden de “fî ahsen-i takvîm” kısmı iktibâs edilmiş ve bununla (Tîn 95/4) تقويــم
insânın en güzel şekilde yaratılmış olması kastedilmiştir.

Nûrıyla ùolu èâlem úanı ki göre âdem
Fî aósen-i taúvîmi ol ãûret-i zîbâyı (vr. 116b)

Yaratılışla ilgili diğer bir âyet de, “Biz hakîkaten insânoğlunu şân ve şeref sahibi 
kıldık.” anlamına gelen ولقــد كرمّنــا بنــي آدم (İsrâ 17/70) âyetidir. Bazı beyitlerde âyetteki 
“Kerramnâ”, bazılarında da “Le kad kerramnâ” ifâdeleri iktibâs edilmiş ve insânoğlunun 
yaratılış itibariyle kerâmet/asâlet özelliğine işâret edilmiştir (vr. 19b, 66a, 139b):

Evvel ol pâdişehe èarø idelüm óamd ü åenâ

| 232 |



Âdem’i eyledi tekrîm deyüp kerramnâ (vr. 6b)

e) Peygamberler

	 Za’fî Dîvân’ında dînî muhtevâdan bahsederken, Dîvân’da kendilerinden söz 
edilen on bir peygamber (Hz. Âdem, Hızır, Hûd, İbrâhîm, İsâ, Lokmân, Muhammed, 
Mûsâ, Süleymân, Yakûb ve Yusuf) ile ilgili olarak gerekli bilgiler verilmiş ve ilgili 
âyetler iktibâs edilmişti. Bu açıdan burada tekrar iktibâs edilen âyetlerin metinlerine 
yer vermektense, sadece bu âyetlerin künyelerini zikretmenin daha uygun olacağını 
düşünüyoruz: Âdem: (Bakara 2/31, Hicr 15/29), İbrâhîm: (Nisâ 4/125, Enbiyâ 
21/69), Süleymân: (Neml 27/18), Mûsâ: (A’râf 7/143, Tâhâ 20/10, Şu’arâ 26/32), 
Hûd: (Hûd 11-56) ve Muhammed: (Necm 53/3, 8-10, 17).

f) Değişik Konular

Dîvân’da yukarıdaki konuların dışında kalan muhtelif konularda yapılmış 
iktibâslar aşağıda sıralanmıştır.

 Kur’ân’ın bazı âyetleri“ منــه آيــات محكمــات هــنّ أمّ الكتــاب و أخــر متشــبهات .1
muhkemdir ki bunlar Kitab’ın esâsıdır. Diğerleri de müteşâbihtir.” (Al-i İmran 3/7), 
 And olsun ki biz sana tekrarlanan yedi“ ولقــد آتينــاك ســبعا مــن المثانــي والقــرآن العظيــم
âyeti ve Kur’ân’ı verdik”. (Hicr 15/87) âyetlerindeki seb’u’l-mesânî ve ümmü’l-kitâb 
ifâdeleri iktibâs edilmiş ve bunlarla sevgilinin yüzü kastedilmiştir (vr. 52a, 115b). 
Aşağıda yer alan beyitte de, Hz. Âdem’in çamur ve sudan yaratılmış olmasındaki 
hikmetin, seb’u’l-mesânî’nin sırrı ile anlaşılabileceği ifâde edilmiştir.

Øaèfî úaçan ki buldum sebèu’l-meåânî sırrın
Bildüm nedür kerâmet taòmîr-i òâk u mâda (vr. 109b)

2. Kur’ân-ı Kerîm’den bahseden لصادقــون وانـّـا  بالحــقّ   Sana gerçeği“ وآتينــاك 
getirdik. Biz hakikaten sâdıklardanız (doğru söyleyenleriz).” (Hicr 15/64) âyetinden 
yapılan bir iktibâsla şâir, aşk yolunda sâdık olduğunu ifâde etmiştir.

äıdúla daèvâ-yı èaşúuñ oúuruz biz gerçi kim 
äanmasın kâõib bizi innâ le-(naónu)’ã-ãâdiúûn (vr. 93a)

محضــرون .3 لدينــا  جميــع  لمّــا  كلّ   Elbette onların hepsi kıyâmet gününde“ وان 
karşımızda hazır bulunacaklar.” (Yâsin 36/32) âyetini nâkıs olarak iktibâs eden şâir, 
âşığın gıybetini yapan kaba zâhidin, kıyâmet gününde bu suçundan dolayı Allâh’ın 
huzurunda hesap vereceğini ifâde etmiştir.

áaybet eylersen deyü zâhid bize teşnîèi úo
Gel berü daèvâñı gör kullun ledeynâ muóêarûn (vr. 93a)

| 233 |



4. Ayın yarılması mucizesinden bahsedilen aşağıdaki beyitte, وان اعبدونــى هــذا 
 Ve bana kulluk ediniz, sırât-ı müstakîm (doğru yol) budur demedim“ صــراط مســتقيم
mi?” (Yâsîn 36/61) âyetinden sırât-ı müstakîm kısmı iktibâs edilmiş ve bu mucizeyle 
İslâm dininin en doğru yol olduğunun isbât edildiği anlatılmıştır.

Gösterüp engüşt-i zülfüñ muèciz-i şaúúu’l-úamer
İstevâ èarø eyledi hâõâ ãırâùu’l-mustaúîm (vr. 90b)

5. Şâir, aşağıdaki beytinde “Dek ki: Ey kendi nefisleri üzerine haddi aşan kullarım! 
Allâh’ın rahmetinden ümit kesmeyin.” anlamına gelen قــل يــا عبــادي الذّيــن اســرفوا علــى 
 âyetinden tam bir iktibâs yaparak, en (Zümer 39/53) انفســهم لا تقنطــوا مــن رحمــة اللــه
sıkıntılı durumlarda bile Allâh’tan ümidini kesmediğini ifâde etmiştir. 

Ümîdüm kesmezem oldumsa güm-râh
Ki var lâ taúneùû min raómeti’llâh (vr. 4a)

6. Şâir, aşağıdaki beytinde الذّيــن اذا اصابتهــم مصيبــة قالــوا انّــا للــه وانّــا اليــه راجعــون 
“O sabredenler kendilerine bir bela geldiği zaman: Biz Allâh’ın kullarıyız ve biz 
ona döneceğiz derler.” (Bakara 2/156) âyetinin ölen bir kişinin ardından okunan 
“innâ ileyhi râci’ûn” kısmını iktibâs ederek, sevgili mahallesinde sevgili için cânını 
verdiğini ifâde etmiştir. 

Cânını kûyuñda virdi Øaèfi òoş fikr eyledi
Ùutdı irkenden yerin innâ ileyhi râcièûn (vr. 93b)

7. Aşağıdaki beyitte de “Şüphesiz ki ben Allah’ım.” anlamına gelen ــه ــا الل ــى أن  إننّ
(Tâhâ 20/14) ayeti iktibâs edilmiştir.

Óikmet-i innî ene’llâh’ı Kelîm-i yâra ãor
Sırrını ânestü nâr’uñ ùâlib-i dîdâra ãor (vr. 66b)

الثّاقــب .8  O (Tarık Yıldızı), karanlığı delen yıldızdır.” (Târık 86/3). Bu“ النّجــم 
âyetin iktibâs edildiği beyitte, teşhîs sanatı uygulanarak, Târık yıldızının sevgilinin 
ayağına altın saçtığı ifâde edilmiştir:

Degildür necm-i åâúib atılan her şeb benüm mâhum 
Niåâr-ı òâk-pâyuñçün olupdur zer-feşân kevkeb (vr. 52a)

| 234 |



 
9. Aşağıdaki beyitte pek çok âyette70 değişik kontekslerde geçen قــل إنمّــا âyeti 

iktibâs edilmiştir. 

Oldı Naúî reh-nümâ ehl-i dile pîşvâ
Kâşif-i úul innemâ Şâh selâmun èaleyk (vr. 4b)

2. Hadîs İktibâsı

Dîvân’da iktibâs edilen hadîsler tasavvuf ehli arasında yaygın olarak kullanılan 
hadîsler71 olup, aşağıda yer almaktadır.

 Ben bir gizli hazine idim. Bilinmek istedim ve halkı (varlık“ كنــت كنــزا مخفيّــا .1
âlemlerini ve insânı) yarattım.” (Keşfü’l-Hafâ, II, s.132).

Pûte-i èaşú içre úâl itdüm veli óâl eyleyin
Küntü kenzen Øaèfiyâ şimdi beyânumdur benüm (vr. 87a)

.Nefsini bilen Rabbini bilir.” (Keşfü’l-Hafâ, II, s.262)“ من عرف نفسه فقد عرف ربّه .2

Men èaref sırrın ne bilsün zâhid-i efsürde-dil
Gel berü sâlik anı bu vâúıf-ı esrâra ãor (vr. 66b)

Rabbim, bana fakirliği sevdir.”72“ ربّ أحببني .3

Ùut ùarîú-ı meskenet miskinlik eyle iòtiyâr
Rabbi eóbibnî didi çünki rasûl-i kird-kâr (vr. 20a)

 Yolculuk zahmetin ta kendisidir.” Aclûnî’de bu hadîsle aynı“ ســفر عيــن ســقر .4
anlama gelen الســفر قطعــت مــن العــذاب “ Sefer, azâbın bir parçasıdır.” (Keşfü’l-Hafâ, 
I, s.453) şeklinde bir hadîs geçmektedir.

Zaómet-i bâr-ı sefer nâr-ı cehennemden beter
Òoş dimişdür server-i èâlem sefer èaynu’s-saúar

Óaú budur kim eyledi endûh u àam câna eåer
Kişi pîrinden cüdâ düşmek ne müşkil kârdur (vr. 21b)

70	  Geçtiği âyetlerin bir kısmı için bkz. En’âm 6/19, 109; A’râf 7/33, 187, 203; Yûnus 10/20; Ra’d 13/36, 
Kehf 18/110; Enbiyâ 21/45

71	  Bu hadîslerin kaynakları ve sıhhat dereceleri için bkz. Ahmet Yıldırım, Tasavvufun Temel Öğretileri-
nin Hadislerdeki Dayanakları, TDV Yay., Ankara 2000.

72	  “Allâhım beni fakir olarak vefat ettir, zengin olarak vefat ettirme. Beni miskinlerle haşret.” Mealinde-
ki bir hadîs için bkz. Yıldırım, a.g.e., s. 398.

| 235 |



Vücudunun eti, vücudumun etidir.”73“ لحمك لحمي .5

Leómuke leómî saña didi rasûl-i Òudâ
Maôhar-ı nûr-ı hüdâ Şâh selâmun èaleyk (vr. 4a)

6. Dîvân’da manâ yoluyla pek çok hadîsin iktibâs edildiği görülmektedir. Örnek 
bâbından olmak üzere zikredecek olursak;

Her iş ki ola õikr-i Óaú ile râm
Ebed úalmaya nâúıã ol ola tâm (vr. 39b)

beytinde “Allâh’ın adı ile başlanmayan her önemli işin sonu hayırsız olur.”74 
anlamına gelen hadîsin;

Ey iren vaódet demine terk idüp mâ’ vü menî
Faòr idüp faúr ile olan genc-i èaşúuñ maòzeni (vr. 21a)

beytinde, الفقر فخرى “Fakirlik benim övüncümdür.”75 anlamına gelen hadîsin;
 

Göñül èanúâ-ãıfat úâf-ı úanâèat gûşesin ister 
Uãandı úayd-ı èâlemden ferâàat gûşesin ister (vr. 65b)

beytinde de, “Kanaat tükenmeyen bir hazinedir.”76 anlamına gelen hadîsin manen 
iktibâs edildikleri görülecektir. Sonuç olarak Za’fî Dîvânı’ndaki hadîs iktibâslarının, 
âyet iktibâslarından çok daha düşük bir oranda gerçekleştiği görülmektedir. 

II. TASAVVUF
Sözlükte, Arapça “yün giymek” anlamına gelen, ve kısaca “İslâm geleneğinde 

içsel arınma ve temizliğe önem vererek hakîkati kavramaya ve kurtuluşa ulaşmaya 
çalışan, Allâh insan ilişkisinde mistik yaklaşımları ön plana çıkaran düşünce sistemi”77 
olarak tanımlanabilecek78 olan tasavvuf, aynı zamanda “fıkh-ı bâtın” olarak da 
isimlendirilmektedir. Nasıl ki insânın dış hareketlerini tanzîm eden zâhirî fıkıh varsa, 
aynı şekilde, insânın manevî dünyâsını tanzîm eden bâtınî fıkıh da vardır79.

73	  Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, (Tah. Hamdi Abdulmecid es-Selefî), Musul 1983, C. XII, s. 18.
74	  İmâm Nevevî, a.g.e., s. 481.
75	  Aclûnî, a.g.e., C. II, s. 87.
76	  Aclûnî, a.g.e., C. II, s.102. 
77	  Geniş bilgi için bkz. Şinasi Gündüz, a.g.e., s. 362.
78	  Tasavvufun İslâm âlimleri tarafından yapılmış olan çeşitli tanımları için bkz. Eraydın, a.g.e., s. 36-44; 

Cebecioğlu, a.g.e., s. 629-634.
79	  Abdulbari en-Nedvî, Tasavvuf ve Hayât, (Ter. Mustafa Ateş), İrfân Yay., İst. 1974, s. 36; M. Emîn Er, 

| 236 |



Za’fî Dîvânı’nda tasavvuf kavramına yer verilmemiş olmakla beraber, tasavvuf 
ile doğrudan ilgili yüzlerce kavram kullanılmış, gerek amelî, gerek felsefî tasavvuf 
detaylı bir şekilde işlenmiştir. Dîvân’da tasavvufî mevzûlar dîvân şiirine hâs bir 
metotla işlenmiş, bazan dinen yasak olan bir çok kavram bu mevzûlar anlatılırken 
mecâzen kullanılmıştır. Aşağıdaki beytinde şâir, ehl-i aşka hâs ıstılâhların olduğundan 
bahsederken, bu husûsa da işâret etmiş olmalıdır.

Ehl-i èaşúuñ ıãùılâóâtını ãanma bî-miåâl
Yegdür ey òâce luàât-ı maàrib ü úâmûsdan (vr. 98b)

Şâirin içtiği şarabın gerçek şarâb olmadığı, Farsça dîvânçesinde yer alan ve “Ey 
Za’fî! Gülşenî meclisinden mâdem ki şarâb içtin, dil ile çekeceğin vird, kadeh duâsını 
okumak olsun” anlamına gelen aşağıdaki beytinden de anlaşılmaktadır. Zira şâir, 
şeyhi İbrâhîm-i Gülşenî ’den olsa olsa aşk şarabını içer.

زبزم گلشني ضعفي چو باده نوش شدي
بساز ورد زبان خواندن دعاي قدح

(vr. 132b)

Za’fî Dîvânı’nda yer alan tasavvufî ıstılâhlar, gruplandırılarak aşağıda işlenecektir.

A. Dört Kapı
Tasavvufta dört kapı olarak isimlendirilen dört mertebe bulunmaktadır: Şerîat, 

tarîkat, hakîkat ve ma’rifet. Bu mertebeler, İslâm’ı yaşama ve anlamada, takvâ 
boyutunda olmak üzere derinleşme sonucu teşekkül etmiştir80. Sûfiyye, bunların 
ilkinin avam, ikincisinin havas, üçüncüsünün havâssu’l-havâs, dördüncüsünün 
ehass-ı havâssu’l-havâs’a ait olduğunu söylerler81. Bu mertebeleri bir bütün olarak 
görmek gerekir. Her biri, diğer birini tamamlar tarzda sıralanmıştır. Tarîkat şerîatın 
sırrı, hakîkat de tarîkatın sırrıdır. Mar’rifet ise, bunların netîcesidir82. Dört kapının her 
birinin on makâmı vardır. Kırk makâm, bunların toplamına delalet eder83. 

1. Şerîat

Şerîat, her Müslümânın normal gündelik hayâtında yaşadığı İslâm’dır. Bu 
mertebe yerine getirilmeden diğer mertebelere ulaşılamaz84. Za’fî de, şerîat kavramını 
kullandığı iki beytinden birinde bu husûsa değinerek, hakîkat yoluna girmek için önce 

Fıkh-ı Bâtın-Kalb Temizliğinin Esâsları, Arı Sanat, İst. 2003, s. 8. 
80	  Cebecioğlu, a.g.e., s. 412.
81	  Cebecioğlu, a.g.e., s. 243.
82	  Eraydın, a.g.e., s. 315.
83	  Dört kapı ve kırk makâm hakkında geniş bilgi için, Esad Coşan, Hâcı Bektâş-ı Velî Makâlât, Sehâ 

Neşriyât, Ankara ty., s. 112-121. 
84	  Cebecioğlu, a.g.e., s. 412.

| 237 |



şerîat yolundan geçmek gerektiğini ifâde etmiştir.
Ey dil gerekse saña óaúîúat ùarîúını

Dâéim rièâyet eyle şerîèat ùarîúını (vr. 116a)

	 Şerîat kavramına yer verdiği ikinci beytinde ise şâir, seccâde-i şerîat’a lâyık 
ve müstahak bir sultandan söz etmiştir. Şâirin, ideal bir sultanı, şerîatı uygulayan, ilmi 
sayesinde muktedâ, rehber olan, kerem ve fazilet ile seçkin bir kimse olarak tasavvur 
ettiği anlaşılmaktadır 

Seccâde-i şerîèata lâyıú u müsteóaú
èİlm ile muútedâ kerem ü faøl ile güzîn (vr. 7b)

2. Tarîkat

Tarîkat, Arapça yol anlamına gelen bir kelime olup, tasavvuf terminolojisinde 
şeyh denilen bir öğretmen nezâretinde, mürîd veya tâlibin Allâh’a ulaşma, yani 
sürekli Allâh tefekkür ve bilincini kazanma konusunda, takip ettiği usûle veya metoda 
denir85. Cürcânî, tarîkatı, menzilleri katetmek ve makâmlarda yükselmekle Allah’a 
giden yola girenlere özgü olan sîret şeklinde tarif etmiştir86. Dört mertebenin ikincisi 
olarak tarîkat, dinde daha az takvâ cihetine ağırlık verenlerin yaşadığı ve ulaştığı 
inceliktir87.

Dîvân’da tarîk-ı meskenet, tarîk-ı aşk, tarîk-ı müstakîm, mahabbet tarîkı, selâmet 
tarîkı, ibâdet tarîkı, hidâyet tarîkı, hakîkat tarîkı, vahdet tarîkı, irâdet tarîkı, kanâat 
tarîkı, şöhret tarîkı, nedâmet tarîkı, melâmet tarîkı, halvet tarîkı, belâgat tarîkı gibi 
tabîrler hâlinde geçen tarîk kelimesi daha ziyade lügat anlamı ile kullanılmıştır. Ancak 
aşağıdaki beyitte geçen gayret-i tarîk ifâdesindeki tarîk kelimesi, ıstılâh anlamına 
uygun olarak kullanılmıştır. Gayret-i tarîk, tarîkatı aşırı bir şekilde sevmeyi, tarîkatı 
önemsemeyenlere içinden buğz etmeyi ifâde eder.

Bir yaña faúr u bir yañadan àayret-i ùarîú 
Úaldum arada èâciz ü âvâre ben kemîn (vr. 7b)

Aşağıdaki beyitte geçen tarîk-ı ehl-i Hak ifâdesinden de, tarîk kelimesinin hem 
lügat, hem de ıstılâh anlamının kastedilmiş olması mümkün görünmektedir.

Ùarîú-ı ehl-i Óaúú’ı ãanuban bâùıl çevirmek yüz
Benüm añladuàum budur ki àâyetde baùâletdür (vr. 57a)

Şâir, aşağıdaki beyitte geçen bâr-ı tarîk ifâdesiyle, kinâye yoluyla, tarîkatta bir 

85	  Cebecioğlu, a.g.e., s. 627.
86	  Cürcânî, a.g.e., s. 144.
87	  Cebecioğlu, a.g.e., s. 412.

| 238 |



şeyhin nezâretinde Allâh’a vuslat için çıkılan manevî yolculuk anlamına gelen seyr 
ü sülûk88 yükünü kastetmiş olmalıdır. Şâirin, zayıflığından ötürü yükü kaldıramaması 
da, kinâyeli bâr-ı tarîk ifâdesinin hakîkî anlamıdır.

Bâr-ı ùarîúı çekmege istersem esteri 
èAyb olmasun ki üştür-i cismüm øaèîf ü zâr (vr. 8b)

3. Hakîkat

Arapça bir kelime olan hakîkat, bir şeyin aslı, esâsı ve mâhiyeti (Bkz. vr. 13a, 
13a, 16a, 16b, 114b, 114b,); gerçek, doğru vb. manalara gelmektedir. Dört mertebenin 
üçüncüsü olarak hakîkat, şerîat ve tarîkat aşamalarını geçen kişinin, dini, takvâ ve 
verâ derecesinde titizlikle uygulaması sonucu vardığı aşamanın adıdır89. 

Dîvân’da bu kavramla ilgili olarak, tebdîl-i hakîkat (vr. 114b), hakîkat tarîkı (vr. 
116a) ve mecmû’-ı hakâyık (vr. 65b) gibi terkîblerin kullanıldığı da görülmektedir. 
Yine, gülün dâima taze olarak kalmaması, gülde hakîkatin olmaması şeklinde ifâde 
edilmiştir (vr. 25b). Aşağıdaki bendde görüldüğü gibi, sevgilinin ağyar ile beraber 
olması, yani devamlılığa sahip olmaması onun hakîkat üzere olmamasıdır. Dolayısıyla, 
hakîkat üzere olmak aynı zamanda vefâlı olmaktır.

Râm olup aàyâr ile seyrân idersin sû-be-sû
Yoàimiş sende óaúîúat õerrece ey mâh-rû

Úavl-i óaúdur işbu söz dirsem èaceb mi rû-be-rû
Bir vefâsuz dil-rubâ bir dil-ber-i cevvârsın (vr. 29a)

Mâsivâ, yâni alâkalar, hakîkate ulaşmanın önünde engeldir. Allâh’tan başka 
olan her şeye alâka, Hakk’a ait olana da hakîkat denmiştir90. Şâire göre, hakîkattan 
maksat Allâh’tır. O, bu düşüncesine binâen, Alllah’tan gayrıya ya da mâsivâya 
meyletmediğini, sadece tek hakîkat olan Allâh’a âşık olduğunu ifâde etmektedir. 

Degil meylüm benüm àayra óaúîúat üzredür èaşúum
Benüm cânum benüm rûóum gerekdür baña dîdâruñ (vr. 78a)

Vahdet-i vücûd anlayışına inanan şâire göre, âlem aslında yok hükmündedir. 
Âlem, tek hakîkat olan Allâh’ın vücûdunun gölgesidir. O yüzden âleme hakîkat gözü 
ile bakmak yanlıştır. Tek hakîkat vardır ki o da Allâh’tır. Âlemde hakîkat nâmına 
hiçbir şey yoktur. Olsa olsa âleme mecâzen hakîkat denebilir. Hakîkatu’l-hakâyık 
(hakîkatların hakîkatı), bütün hakîkatleri içine alan ahadiyyet (taayyünsüzlük, zât) 
makâmıdır. Bu makâma cem’ makâmı ve vücûd makâmı denir91.

88	  Cebecioğlu, a.g.e., s. 565.
89	  Cebecioğlu, a.g.e., s. 412.
90	  Eraydın, a.g.e., s. 314.
91	  Eraydın, a.y.

| 239 |



Õât-ı Óaúú’uñdur vücûd ancaú óaúîúat Øaèfiyâ
İètibârîdür vücûd-ı mâ-sivâ iôlâldür (vr. 67a)

Óaúîúat umma Øaèfî sen bu dehr-i süfle-perverden 
Óaúîúat görmedüm zîrâ ben özge kendü yârumdan (vr. 93b)

Za’fî, farklı görünseler de, âlemdeki bütün eşyanın aslında tek bir asıldan geldiğini 
ifâde ederken, bu aslı hakîkat diye isimlendirmektedir. Hadd-i zâtında o asıl Allâh’tır. 
Dolayısı ile hakikatten maksat Allâh olmaktadır. Bu hakîkatı görmek için irfân gözü 
ile kâinâta bakmak gerekir:

Óaúîúat bu ki mecmûè-ı óaúâyıú bir óaúîúatdur 
Muòâlif gösteren anları ancaú naúş u ãûretdür (vr. 65b)

İkilik úanda úaldı belki tevóîde daòı yer yoú
Óaúâyıú ittióâd itdi görinen èayn-ı vaódetdür (vr. 66a)

èİrfân gözi ile naôar itdüñse óaúîúat
èÂriflerüñ itdügi işârâta ne dirsin (vr. 98b)

Yukarıda da ifâde edildiği gibi, şerîat tarîkata, tarîkat da hakîkate götüren birer 
mertebedir. Dolayısıyla hakîkata varmak isteyenin öncelikli olarak ve daima şerîata 
riâyet etmesi lazımdır. Şâir de aşağıdaki beyitte bu husûsu ifâde etmiştir.

Ey dil gerekse saña óaúîúat ùarîúını
Dâéim rièâyet eyle şerîèat ùarîúını (vr. 116a)

4. Ma’rifet

Ma’rifet, şerîat, tarîkat ve hakîkatten sonra gelen en son mertebedir. Dîni, takvâ 
cihetiyle titiz bir şekilde yaşamanın, manâ açısından kişide ifâde ettiği bilgi planındaki 
sonuca ma’rifet denir. İlim ile ma’rifet bir imiş gibi görünmesine karşın, aralarında 
ince bir fark vardır: İlmin zıttı cehil iken, ma’rifetin zıttı inkârdır. İlim kesbî iken, 
ma’rifet vehbîdir92. Dîvân’da ma’rifet, dürr-i maârif (vr. 103b), irfân, irfân sahibi, 
ârif ve ehl-i irfân hep bu çerçevede kullanılmışlardır. Konuyla ilgili olarak Dîvân’da 
kullanılan diğer tabîrler ise şunlardır: Ma’rifet-i nefs, sohbet-i irfân, irfân gözü, kesb-i 
irfân, meclis-i irfân, mir’ât-ı kalb-i ârif, dil-i ârif, irfân gözü, tâlib-i irfân. 

Ma’rifetin en önemli noktası “Nefsini bilen, Rabb’ini bilir.”93 rivâyetinde ifâdesini 
bulan ve ma’rifet-i nefs olarak bilinen, insânın Rabb’ini bilmesinin kendi nefsini 
bilmesine bağlı olduğu husûsudur. “İnsânda Allâh tarafından üfürülmüş bir rûh vardır. 

92	  Cebecioğlu, a.g.e., s. 412.
93	  Aclûnî, Keşfü’l-Hafâ, C. II, s. 262.

| 240 |



Bu rûhun insân bedenindeki faâliyeti sonucu, iç gözlem veya enfûsî seyir ile onun 
ait olduğu yer hakkında, ma’rifet denilen bir tür bilgi husûle gelir. İnsânın hakîkatı 
olan bu rûh, ârifâne bilme ile bilinirse, onu üfleyene ait bilgi de, kendiliğinden ortaya 
çıkar.”94 Za’fî de bu gerçeğe işâret ederek, insânı ma’rifet-i nefse davet etmektedir. 
Şâire göre nefsini tanıyan, içindeki âlem-i kübrâ’yı (büyük âlem) da tanır ve böylece 
Allâh’ın varlığı konusunda yakîne ulaşmış olur.

Gel maèrifet-i nefse çalış nefsüñi ùanı
Çün sendedür ol istedügüñ èâlem-i kübrâ (vr. 13a)

Şâir, nefsin bilinmesini sağlayan şey için irfân gözü (vr. 98b) ve bu terkibin 
Farsça’daki karşılığı olan dîde-i irfân (vr. 20a) kavramlarını kullanmıştır. Yani Allâh’ın 
insâna üflediği rûh, hakîkî gözle değil, ma’rifet gözü ile görülür. Ona göre bu gözle bakıp, 
irfân kesb eden kişi kâmil insândır. Kâmil insân da, Allâh’ı bilen insândır. O, kendisini 
de ma’rifet ehli olarak görmekte ve dünyâya bu amaçla geldiğini ifâde etmektedir:

Maèrifetdür kârumuz èâriflerüz dânâlarûz
Biz bu fânî èâleme èirfâna gelmişlerdenüz (vr. 70b)

Kesb-i èirfân idelüm kâmil-i insân olalum
Âb u gil perdesi içre niçe mihmân olalum (vr. 19a)

Şâire göre irfândan anlamayan kişi zâhittir. Onun meclis-i irfâna karışmaması 
gerekir. Zira bilgililer arasında bilgisiz kişinin yeri yoktur.

Deyüñ zâhide kim meclis-i èirfâna úarışma
Dânâlar arasında o nâ-dânı n’idürler (vr. 57b)

Ma’rifetin bazı özellikleri Dîvân’da şu şekilde belirtilmiştir: Vahdet bilincinden 
insânı uzaklaştıran şey benliktir. Benlik de ancak irfân sahibi kişilerin sohbetine 
katılmakla ortadan kalkar (vr. 139b). Dolayısıyla ehl-i irfânın sohbetinde bulunmak, 
kişide tevhîd bilinci oluşturur. Ârif, lâ-mekân sahrâsında gezinerek mekândan 
soyutlanır (vr. 111a). Ârif, boş konuşmaz, sözünü tartıya vurduktan sonra konuşur (vr. 
111a), kıssadan hisse alır (vr. 95a), dünyâya itibar etmez (vr. 110a), dünyâ gelini ile 
oynaş olmaz (vr. 33b). Ârifin kalbi, İskender’in aynası gibidir (vr. 109b). Ehl-i irfân 
yanında eskimiş bir giysi ile alımlı bir elbise arasında fark yoktur (vr. 16b). Âşıkların 
derdini ancak ârif anlar (vr. 122b). Fenâya ulaşmak için tâlib-i irfân olmak ya da 
irfânın peşinden koşmak gerekir:

Çün fenâdur àaraøın evvel ü âòirde dilâ
Biz daòı fâni olup ùâlib-i èirfân olalum (vr. 19b)

94	  Cebecioğlu, a.g.e., s. 413. 

| 241 |



Za’fî’ye göre ârifin kalbi sâf bâde, yani sâf aşk ile dolarsa, sevinçle dolar (vr. 71a). 
Allâh, ârifin kalbine tecellî etmiş, onun gönlü bu tecellînin bir aynası olmuştur. Oradan 
Allâh’ın cemâli görülür. Bu yüzdendir ki, ârifin sözleri, Allâh kelâmına muvâfık olur:

Zâhid dil-i èârif gibi miréâta ne dirsin 
Miréât-ı Tecellî úılan ol õâta ne dirsin (vr. 98b)

Úalb-i èârif kim cemâl-i Óaú içün miréât olur
Nuùúı Óaú’dur sözleri hep maèni-i âyât olur (vr. 64b)

Şâire göre sadece ârifâne bir bakışla, sûret âleminin ötesindeki hâsıl-ı mânâ 
anlaşılabilir (vr. 76b). Kezâ, ancak ârif, bütün âlemin Allâh’ın isimlerinin mazharı 
olduğunu, Allâh’ın sanatının her zerrede peydâ olduğunu ve her an âlemin devrân 
içerisinde olduğunu anlar:

Cümle èâlem maôhar-ı esmâ-yı Óaú olmış èayân
èÂrif isen ãunè-ı Óaú her õerrede peydâ imiş (vr. 72a)

Her işüñ encâmına olur bilürsen iètibâr
èÂrif ol her laóôada devr eyleyen devrânı gör (vr. 20b)

B. İnsândaki Letâif
İnsân iki yönlü bir varlıktır. Biri, gözle görünen, cismi ve kesâfeti olan yönüdür ki, bu 

bedensel yönüdür. Diğeri ise cismi ve kesâfeti olmayan yönüdür ki, bu da manevî yönüdür. 
Cân, rûh, kalb, kalbin Türkçe’deki karşılığı olan gönül ve yürek, Farsça’daki karşılığı 
olan dil ve sîne gibi insânın bu manevî yönünü ifâde eden bir çok kavram bulunmaktadır 
ki bunlara letâif95 denir. Bir kısmı diğer bir kısmının müterâdifi olan bu kavramların 
Dîvân’da genel olarak iki farklı anlamda kullanılmış oldukları görülmektedir: 

1. Öteki cânlılarda da mevcut olan, yaşamın kendisine bağlı olduğu, cânlıyı diri ve 
ayakta tutan kudret. Buna hayvanî cân ya da rûh denilir. Aşağıdaki beyitlerin ilkinde 
rûh ve cân, ikincisinde rûh, akabindeki bendde ise dil ve cân, bu anlamıyla, yani 
“cânlıyı diri tutan kudret” anlamıyla kullanılmışlardır.

Cân n’ola benüm rûó-ı revânum senüñ olsun
èÂşıú mıdur ol kim yoluña virmeye cânı (vr. 116a)

èAşıú-ı ãâdıúlarûz şâhum bizi ãanma yalan
Rûóumuz daóı dilersen yoluña ölsün hemân (vr. 30b)

95	  Letâfet, letâfet-i hamse ve letâif-i sitte için bkz. Cebecioğlu, a.g.e., s. 398.

| 242 |



Pâdişâhum bendeñüm fermân senüñ
Dil nedür yoluñda bâş u cân senüñ

Òaste-i bî-çâreyem iósân senüñ
Derd senüñ derdli senüñ dermân senüñ (vr. 26b)

2. Letâifin Dîvân’da kullanıldığı ikinci mana ise, insânda var olan ilâhî cevher 
anlamıdır. Nûrdan ve kudretten birleşmiş bu cevhere Allâh’ın insâna üflenmiş rûhu 
demek mümkündür. Şâir, Hz. Âdem’in yaratılışını anlatırken, bu husûsu “Nefha-i 
rûh-ı ilâhîden şeref buldı cesed” (vr. 56b) diyerek dile getirmiştir. Buna ilâhî rûh/cân 
demek mümkündür. Ayrıca Za’fî Dîvânı’nda yukarıda sözü edilen kavramların hepsi, 
inanç, duygu, sevgi, samîmiyyet vb. soyut anlamları ifâde etmede kullanılmışlardır. 
Bu güzel hasletlerin letâifteki ilâhî cevherle bir ilgisinin olduğu muhakkaktır.

Aşağıdaki beyitte aşk kimyası ile tertemiz olan kalbten ve bu yüzden iksîr-i ilahî 
köşesi olan dilden bahsedilirken, dil ve kalb aynı anlamda kullanılmışlardır:

Kîmyâ-yı èaşú ile ãâfî zer itdüñ úalbümüz
Genc-i iksîr-i ilâhîdür dil-i vîrânumuz (vr. 69b)

Aşağıdaki beyitte ise gönül, cân ve dil kavramları samîmiyyet anlamında 
kullanılmışlardır.

Yönelsem cânib-i Óaúú’a göñülden 
Teveccüh eyleyüp cân ile dilden (vr. 39b)

Bu kavramların yanı sıra, sır, nefs gibi insânın manevî yönünü ilgilendiren ve 
letâiften sayılan başka kavramlar da vardır ki, aşağıda bütün bu kavramların Dîvân’da 
nasıl kullanıldıkları husûsu üzerinde teker teker durulacaktır.

1. Rûh

Rûh biyolojik cânlılık anlamında kullanıldığı gibi, mücerred insân latîfesi, histen 
daha latif bir cisim vb. bir çok anlamda da kullanılır96. Za’fî Dîvânı’nda bir çok beyitte 
rûh, cânlıyı diri tutan kudret anlamında kullanılmıştır. “Rûhumuz dahı dilersen yoluna 
ölsün hemân” (vr. 30b) mısrâsında bu husûs açıkça görülmektedir. Bu anlamıyla rûh, 
genellikle aynı anlama gelen cân ile birlikte kullanılmıştır. Örneğin, benüm cânum, 
benüm rûhum gibi tabîrlerde cân ve rûh aynı cümlede eşanlamlı olarak kullanılmıştır 
(vr. 78a, 85b). Yine cân, mürde cismi dirilttiği gibi rûh da bu işi yapar (vr. 22a). 
Aşağıdaki beyitte hem rûh hem cân mürşit yolunda kurban edilmek istenmiştir:

96	  Cebecioğlu, a.g.e., s. 522. Geniş bilgi için bkz. Şinasi Gündüz, a.g.e., s. 323.

| 243 |



Cân n’ola benüm rûó- ı revânum senüñ olsun
èÂşıú mıdur ol kim yoluña virmeye cânı (vr. 116a)

Dîvân’da insân rûhunun ilâhî boyutuna işâret eden beyitler de mevcuttur. Aşağıdaki 
beyitte, rûh-ı Ahmedî tabîri ile ifâde edilen Hz. Muhammed’in rûhunun, Allâh’ın ona 
duyduğu muhabbet sonucu yaratıldığı ifâde edilmiştir.

Çün maóabbetden ôuhûra geldi rûó-ı Aómedî
Anuñ içün Óaú aña maùlûb u maóbûbum didi (vr. 114a)

Aşağıdaki beyitte de, Hz. Âdem’in cesedinin, ilâhî rûhun üfürmesi sonucu ortaya 
çıktığı ifâde edilmiştir:

Âdem’üñ şânında çünki Óaú didi sevveytühü97

Nefòa-i rûó-ı ilâhîden şeref buldı cesed (vr. 56b)

Bir de vahiy meleği Cebrâil hakkında kullanılan Rûhu’l-kudüs tabiri var ki, 
aşağıdaki beyitte, aşk neyinin, Rûhu’l-kudüs’ün nefhası/üflemesi olduğu ifâde 
edilmiştir.

Tâze cân bulmaú dilersen cân úulaàıyla işit
Nefòa-i Rûóu’l-úudüsdür zâhidâ mer nây-ı èaşú 

(14a) Dîvân’da rûhun manevî boyutuyla ilgili beyitler de bulunmaktadır. “Hemân 
bir zevk-ı rûhânîdürür matlûb sevmekden” (vr. 100a) mısrâsında sevgi, rûha ait bir 
zevk olarak nitelendirilmiştir. Rindlerin yaşadıkları cezbe de, rûha ilişkin bir hâldir:

Rindân-ı òarâbâtı ne mülk ü ne mâl añlar
Yâ ceõbe-i rûóânî yâ vecd ile óâl añlar (vr. 66b)

Aşağıdaki beyitte, şâir sevgiliden ya da pîrden gelen cevr ve cefâyı rûhunun gıdası 
olarak telakkî ettiğini ifâde etmiştir.

áıdâ-yı rûó ider cevr ü cefâñı Øaèfî-i bî-dil 
Dime kim pâdişâhum ben anı àamdan helâk itdüm (vr. 85b)

Bazı beyitlerde de (101a, 93b, 112a), rûh-ı revân terkîbi sevgili anlamında 
kullanılmıştır. 

97	  Ona şekil verdiğim ve ona rûhumdan“ فــاذا ســويته ونفخــت فيــه من روحــي فقعــو لــه ســاجدين 
üflediğim zaman, siz hemen onun için secdeye kapanın.” (Hicr 15/29).

| 244 |



N’ola ey rûó-ı revân göndereseñ peykânuñ
Mürde cismüme benüm tâ ki gelüp cân olsun (vr. 93a)

Dîvân’da rûh kelimesinin içinde geçtiği tabîrler şunlardır: Câm-ı rûh-efzâ, cezbe-i 
rûhânî, gıdâ-yı rûh, nefha-i rûh-ı ilâhî, nefha-i rûhu’l-kudüs, nesîm-i rûh-efzâ, rûh u 
beden, rûh-ı Ahmedî, rûh-ı kûh-ken, rûh-ı pâk, rûh-ı revân, rûh-ı sânî, rûh-ı uşşâk. 

2. Kalb

Biyolojik olarak insân göğsünün sol tarafında bulunan ve çam kozalağına 
benzeyen bir et parçası olan kalb; tasavvufî bir ıstılâh olarak Rabbânî ve rûhânî olan 
latîf bir şey, insânın mâhiyeti, madde ile manânın birleştiği yer, akıl, rûh, Allâh’ın 
tecellî ettiği mahal, ilâhî latîfe gibi çok yönlü manâlar ifâde eder98. Za’fî Dîvânı’nda 
kalbin daha ziyâde ıstılâh anlamı ile ilgili olarak kullanıldığı görülür. Şâire göre, îmân 
(vr. 23b) ve huzur (vr. 87a) kalbte bulunur. Ârifin kalbi Allâh’ın cemâline mir’ât olur 
(vr. 64b). Kalb Allâh’ın nûruna mazhar olur. Kalb cânânın sırrı ile mahremdir (vr. 
15b). Kalb âlemini seyreyleyen, kesrette vahdeti bulur (vr. 76b). Allâh’tan gayrısı 
kalbte yer almamalı (vr. 85b), kalb levhası her an kıblenümâ olmalı (vr. 19b), ârifin 
kalbi her nazarda Mevla’nın mazharı olmalıdır: 

Geydügi şâl-ı fenâ sincâb u ya òârâ gerek 
Úalb-i èârif her naôarda maôhar-ı Mevlâ gerek (vr. 20b)

Şâire göre önemli olan kişinin kalb-i selîm (vr. 90a) sâhibi olmasıdır. Burada şâir, 
“(Kıyâmet gününde) ancak Allah’a kalb-i selîm ile gelenler (fayda bulur)” (Şuarâ 
26/89) âyetine ve “Allâh sizin cisim ve şeklinize bakmaz, o sizin kalbinize bakar.”99 
hadîsine atıfta bulunmuştur. Kalbte vefâ olması gerekir. Bu olmadıktan sonra insânlar 
arasında iyi biri olarak bilinmenin hiçbir önemi yoktur:

äûretâ deyr-i cihân içre bulınmaz miåli
äafóa-i úalbi velî naúş-ı vefâdan sâde (vr. 108a)

Dîvân’da kalb ile ilgili olarak yer alan tabîrler şunlardır: Âyîne-i kalb, deyr-i kalb, 
kalb-i a’dâ, kalb-i ârif, kalb-i selîm, kalb âlemi, levh-i kalb, nuhâs-ı kalb, safha-i kalb.

3. Cân

Cân, rûh ve kalb anlamlarında kullanılan Farsça bir kelimedir100. Dolayısıyla cân 
kavramı da insânı diri tutan kuvvet anlamını ifâde ettiği gibi, insânın manevî boyutu 
ile ilgili anlamları da barındırmaktadır. 
98	  Cürcânî, a.g.e., s. 182; Cebecioğlu, a.g.e., s. 341.
99	  İmâm Nevevî, a.g.e., s. 42. 
100	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 116.

| 245 |



Dîvân şiirinde sıkça yer alan, sevgili uğrunda cânın kurban edilmesi mefhûmunun 
içindeki cân kavramı birinci anlamdadır. Bazan sevgiliye ait bir unsur, âşığın mürde 
(ölü) cismine taze bir cân olur (vr. 43b, 93a, 119b). Bazan da şarâb zevki için cân verilir 
(vr. 68a, 99a). Za’fî Dîvânı’nda ayrıca vr. 12b, 13b, 18b, 18b, 22b, 25b, 34b, 34b, 38a, 
38a, 38b, 43a, 43a, 48b, 50b, 51b, 52b, 52b, 54b, 60a, 60b, 62b, 64a, 68b, 68b, 70a, 
72a, 74a, 88b, 88b, 90b, 91a, 93b, 98a, 101b, 104a, 107b, 108a, 115b, 118a, 120b, 
120b ve 121b’de yer alan beyitlerde cân kavramı birinci anlamıyla kullanılmıştır.

Dîvân’da bir çok beyitte cân kavramının, dil ile birlikte ve soyut anlamları ifâde 
etmede kullanıldığı görülmektedir. Vr. 5b, 19a, 48a, 51a, 51a, 53b, 56b, 63b, 64a, 
71a, 75b, 94a, 110a, 115a, 118b ve 120b,’de yer alan beyitlerde cân ve dil kavramları 
birlikte kullanılmış ve kendileri için bir yüklemle tek bir hüküm verilmiştir ki, bu da 
bu iki kavramın buralarda aynı anlamda kullanıldığını göstermektedir. Örnekler: “Dil 
ü cân titreşüp havfinden anun el-emân söyler” (vr. 63b), “Dil ü cân buldı hayâtı” (vr. 
51a), “Cân u dil zevk ile safâlar ide” (vr. 19a), “Vaslına gerçi cân ile dil müşterî idi” 
(vr. 110a), “Kurtulmadı dil ü cân hergiz gam u elemden” (vr. 94a). Rahat, cân ve dilde 
olur (vr. 53b). Cânda sürûr, dilde sa’âdet olur (vr. 60a). (Benzer kullanımlar için bkz. 
vr. 5b, 19a, 54b, 64a, 71a, 94a). 

Dîvân’da cân, dil dışındaki diğer letâif ile de kullanılmıştır. Aşağıdaki beyitte 
cânın mekânı olarak sînenin gösterilmesi, buradaki cânın kalb, dil, yürek ile ilgisini 
ortaya koyması açısından dikkat çekicidir: 

Úıya baúışlarıyla sîne dürcinden alur cânı
Úatı èayyârdur ol nergis-i şehlâsı Maómûd’uñ (vr. 77b)

Cân ve gönülün birlikte kullanıldıkları beyitlerin bir kısmında ayne’l-yakîn bilgi 
ve inanma,

Bir perî sîretlü èayyâr-ı cihândur pür-óiyel
Cân u dilden Óaú budur âşüfte-óâl oldum aña (vr. 33b)

çoğunluğunda (vr. 4a, 23a, 34b, 38a, 54b, 77b, 78a, 78a, 108b, 108b) ise, içtenlik 
ve samîmiyyet kastedilmiştir. 

Ola ki üstümüze fetó ola ebvâb-ı fütûó
Øaèfiyâ cân u göñülden diyelüm yâ Fettâó (vr. 54b)

Samîmiyyet anlamı şâirin kullandığı cândan ifadesinde de vardır. Şâire göre, 
mülk-i bâkîye cândan azmetmek ve menzil-i fânîde karar kılmamak gerekir (vr. 
16a). Şâir aşağıdaki beyitlerde de cândan mürîd olmayı ve dervîşlik yaparak irâde 
eğitiminden geçmeyi salık vermektedir. 

| 246 |



Cândan mürîd olup eşigine onlaruñ
Dervîşlik ile ãaúla irâdet ùarîúını (vr. 116a)

Pîr-i èAşúuñ dergehine sürüben cândan yüzüñ
Øaèfiyâ èömriñi ãarf it olasuñ monlâ-yı èaşú (vr. 76b)

Cânın ayne’l-yakîn bilgi, içtenlik ve samîmiyyet anlamlarında kullanımı, onun 
manevî boyutu ile ilgili bir kullanımdır. Cânın bu boyutu ile ilgili olarak Dîvân’da 
daha pek çok beyit bulunmaktadır. Şâire göre Allâh sevgisinin yeri, tıpkı kalbte olduğu 
gibi, cândır (vr. 113b). Îmânın yeri de cândır. Nasıl ki cân beden için gerekliyse, îmân 
da cân için gereklidir. O yüzden îmân, cân içindeki cândır. Bunu görmek için arif-i 
nefs olmak gerekir. 

èÂrif-i nefs ol dilâ bu cism içinde cânı gör
Cân içinde cân olan sîneñdeki îmânı gör (vr. 20a)

Tefekkürün yeri de cândır. Mûcid-i eşyânın, ma’dûmu niçin yarattığına cân 
revzeninden nazar kılınır (vr. 62b). Sırr-ı Esmâ insânın cânındadır. O yüzden Esmânın 
sırlarını başkalarında değil, cânda aramak gerekir:

İsteme sen èâlem ile sırr-ı esmâdan òaber
Yaèni cândan iste ey ùâlib ki ol cânuñdadur (vr. 66a)

Şâire göre sevgilinin nefesinden cân şâd olur (vr. 43a). Sevgili cânı, ferah-şâd 
eyler (vr. 19b, 46b, 109a). Seven cân ve gönüldür (vr. 54b). Cân ve dil, zevk ve sefâ 
yapar (vr. 19a). Dil ü cân, hasret ateşinden yanar (vr. 64a). Aşk yolunda cân u dilden 
geçilir (vr. 71a). Dest-i cevr ile dilberin zülfü gibi dil ve cân iki parçaya ayrılır (vr. 
5b). Dil ü cân sürekli belâ, dert ve gam ile muttasıftır (vr. 94a). Şâir, cânının dert, 
elem, mihnet, endûh ve gama mübtela olmasından yakınmaktadır (vr. 121a, 122a). 
Ona göre beden cân için bir kafestir. Cân o kafesin karanlığından usanmakta, ancak 
ölümle kurtulabilmektedir:

Uãandı cân ôulumât-ı úafesden n’eyleyem yâ Rab
Çalınsa kûs-ı riólet mülk-i tenden çıú sefer virse (vr. 110b)

Şâirin pîrinden uzak düşmesi, cânında sıkıntıların peydâ olmasına yol açmıştır (vr. 
21b). Şâir şeyhi Gülşenî ve şeyhinin şeyhi Ruşenî’ye cânını bağlamış, bu yüzden de 
kendinden geçmiştir.

Rûşenî’den Gülşenî’ye Øaèfiyâ virdüñse cân
Mest ol ayıú olan çün dem-be-dem bî-hûşdur (vr. 64a)

| 247 |



Dîvân’da cân ile ilgili olan bir takım deyimler sık sık kullanılmıştır. Aşağıda bu 
deyimler üzerinde durulacaktır:

Cân gözü: Şâire göre cân gözü açık olmadan, Allâh’ın kâinatta çizdiği nakışlar 
görülemez (vr. 82a). Kâinât cân gözü ile temâşâ edildiği takdîrde, onun her zerresinde 
hurşîd-i cihântâb (cihânı aydınlatan güneş) görülür (vr. 12b). Ancak bu takdîrde 
cennete girilebilir (vr. 76b). Cân gözü ile nereye bakılsa Allâh’ın nûru görülür (vr. 
19b). Cân gözü ile temâşâ yapabilmek için aşk saykalı ile gönül pasını silmek gerekir 
(vr. 19b). Şâir, cân gözü ile hem gayb âlemini hem de şehâdet âlemini apaçık bir 
şekilde gördüğünü ve neticede sağlam bir îmâna kavuştuğunu ifâde etmektedir (vr. 
71a). Cân gözünün açılması şâir tarafından salık verilmektedir:

Açup göziñi uyar cânuñu bu àafletden
Ki ùoàdı kevkeb-i èizz ü saèâdet ü iúbâl (vr. 9b)

Cân kulağı: Cân kulağı ile maddî kulağın işitmediği hitâplar işitilir (vr. 4a). Aşk 
Cebrail’in kalbe üflemesidir. Bu aşkla yeni bir cân bulmak isteyen kişinin bu üflemeyi 
cân kulağıyla işitmesi gerekir (vr. 14a). Cân kulağının Farsça karşılığı olan gûş-ı cân 
deyimi de Dîvân’da kullanılmıştır (vr. 16a). 

Cân dimağı: Cân dimağı ile sevgilinin kokusu duyulur (vr. 39b, 18b). Cân dimâğı, 
dimâğ-ı cân şeklinde de kullanılmıştır (vr. 88a). 

Dîvân’da cân ile kelime grubunun yer aldığı beyitlerde (vr. 39a, 47b, 47b, 47b, 
62b, 63a, 89b, 73b, 73b, 105a, 116a) samîmiyyet anlamı vardır. Şâir, sorgusuz sualsiz 
bir şekilde bütün samîmiyyeti ile Allâh’a teslim olduğunu, 

Úâl u úîli terk idüp ser-pâ berehne nâm-dâr
Cân ile teslîm olup çûn u çerâdan geçmişüz (vr. 70b)

ve Seyyid Gazi dergâhına bütün samîmiyyet ve arzusu ile çâker olmak istediğini 
anlatırken bu ifâdeyi kullanmıştır: 

Yüz sürüp bu âsitân-ı mülk-i èizzet şâhına
Cân ile Øaèfî kemîne çâker ol dergâhına

Geç vücûduñdan eger varmaú dilersen râhına
Pâdişâh-ı baór u ber Sulùân Seyyid áâzi’dür (vr. 22b)

Cân, Dîvân’da bazı yerlerde (17b, 43b 122a, 122b), sevgili anlamında kullanılmıştır 
ki, aşağıdaki beyit bunun bir örneğidir:

Rûz-ı èîd irdi bi-óamdi’llâh ki òandânuz bu gün
Yâr ile yâr olmışuz cân ile cânânuz bu gün (vr. 99a)

| 248 |



Cân, bir çok yerde de (vr. 52a, 63b 66b, 71b, 73a, 73a, 73b, 76a, 78b, 80a, 81b, 
81b, 83a, 88b, 91b, 99a, 104a, 108b, 111b) cânâ (ey cân) şeklinde sevgiliye hitâb 
halinde kullanılmıştır. 

Kemân ebrûlarıyla àamzelerden çekdigüm derdi
Raúîb-i saòt-rûya ãorma cânâ gel çekenden ãor (vr. 65a)

Aşağıdaki beyitte, cân kelimesi şeyh ya da mürşit anlamında kullanılmıştır: 

Mürde diller devr-i èadlüñde bulurlarsa óayât
Ùañ degil zîrâ efendi nâm ile bir cânsın (vr. 94b)

Aşağıdaki beyitte geçen cân-ı mübtedî, tarîkata yeni giren mürîd anlamında 
kullanılmıştır:

Hîç hîç olmaúdan özge ùâlibe yoúdur murâd
Müntehâ-yı feyøüñ umar işbu cân-ı mübtedî (vr. 114a)

Bazı beyitlerde (vr. 42b, 83a, 121a) de cân, dost ve arkadaş anlamlarında 
kullanılmıştır:

Zâhidâ zerú u riyâ ile bizüm yoú kârumuz
Ùâlib-i õevú u ãafâ bir úaç muãâóib cânlarûz (vr. 69a)

Dîvân’da cân kelimesinin içinde geçtiği diğer terkîb ve kelime grupları şunlardır: 
Cân âlemi, cân dimâğı, cân gözü, cân murğı, cân mürdesi, cân u cihân, cân u gönül, 
cân tabîbi, cân kulağı, cân-ı mübtedî, cân-ı şîrîn, cân-pâresi, çeşme-i cân, dil ü cân, 
dimâğ-ı cân, gûş-ı cân, gülşen-i cân, haste-i cân, hisâr-ı cân u dil, iklîm-i cân u dil, 
leb-i cân-bahş, maksûd-ı cân, merâm-ı cân, meşâm-ı cân, metâ-ı cân, murğ-ı cân, 
nakd-i cân, rişte-i cân, sâki-i cân, kıble-i cân, ümîd-i cân, yâr-ı cân.

4. Gönül

Gönül, kalbin Türkçe karşılığıdır. Za’fî, gönlünü arş-ı Rahmân olarak 
nitelendirmiştir (vr. 12a). Ona göre, gönlün Allâh’ın cemâline tecellîgâh olabilmesi 
için gönül âyînesini aşk ile temizlemek gerekir (vr. 83a). Gönlün pasını saykal-ı aşk 
siler (vr. 19b). Gönül, aşk mülkünün padişahı, bela ve gam da askeridir:

Göñül kim mülket-i èaşúuñ baş açık pâdişâhıdur
èAlemdür âteş-i âhı belâ vü àam sipâhıdur (vr. 60a)

| 249 |



Âlem-i kübrâ, gönül mülkündedir (vr. 116b). Fenâ fillâh’a ulaşan gönüldür (vr. 
54a). Vahdet-i harfe ulaşması için gönlün kibirden uzaklaşması gerekir.

Vaódet-i óarfe irüp ölmek dilerseñ ölmeden 
Øaèfi-i bî-çâre tek mâ ile menden geç göñül (vr. 82b)

Bu takdîrde gönül gözünden ten hicâbı kalkar (vr. 4b). Yine bu takdîrde gönül kul 
olmaya lâyık en büyük sultân olur (vr. 30a). 

Şâire göre, gönlün dünyâ zevkine meyletmemesi (vr. 62b), dünyâya aldanmaması 
(vr. 82b), dehr saltanatına bakmaması gerekir (vr. 110a). Gönül zühtten yüz 
çevirmemelidir (vr. 3b). Gönülde kana’at ve ferâgat olmalıdır (vr. 65b). Gönül ehlinin, 
içinde bulunduğu hâle bakması ve istikbâli düşünmemesi gerekir (vr. 82b). Gam ve 
sıkıntı gönülden eksik olmaz (vr. 18a, 67b, 91a, 91b, 105b,) Gönül hecrden/ayrılıktan 
uzak olmalıdır (vr. 77b). Gönlün hevâ-yı nefsi terk etmesi gerekir (vr. 82b). 

Dîvân’da geçen gönül ile ilgili bazı terkîbler şunlardır: Gönül gözü, gönül âyînesi, 
gönül murğı, gönül şehbâzı, gönül bağı, gönül mülkü, gönül ma’mûresi.

5. Dil

Gönülün Farsça’daki karşılığı olan dilin, Dîvân’da gönül anlamında kullanıldığı 
ve daha ziyâde manevî boyutu üzerinde durulduğu görülmektedir. Za’fî’ye göre, dil 
ilahî iksirin yeridir (vr. 69b). Dilde esrâr-ı ilmu’llâh (İlâhî ilme ait sırlar) bulunur (vr. 
87a). Bu yüzden safha-i dilden şek ve şüpheyi gidermek (vr. 52b); vahdete ulaşarak, 
mâsivâyı dilden atmak (vr. 68a, 19a), dünyâya dil bağlamamak (vr. 20a, 110b) ve 
sûrete dil vermemek (vr. 20b) gerekir. 

Var ise èaúluñ ebed ayılma ey dil dünyede
Aããı itmez çünki bu pâzârda hüşyâr olan (vr. 97b)

Hasta dilin dermânı mürşididir (vr. 113b). Ehl-i dile kulluk etmek gerekir. Bu 
şekilde cehd eden kişi kâmil olur (vr. 65b). Dergâha bağlı olmak isteyen her dil için, 
zikr-i Allâh gerekir (vr. 39b). Dil kanaatkar olmalıdır (vr. 51b). Muhabbetin yeri 
dildir (vr. 86a). Dil-i vîrâne, aşk ile âbâd olur (vr. 19b). Ancak telâtum-ı aşk, her dilde 
mümkün olmaz (vr. 70a). Dil, aşk yolunda sonsuz zahmetler çeker (vr. 31b, 57a, 48b). 
Dil-i güm-geşte, dâima zâr u giryândır (vr. 105b). Bu hususlar aşağıdaki beyitlerde de 
ifâde edilmiştir:

èÂşıú-ı bî-çârenüñ ãanmañ ki tende cânı var
Dîde-i giryân ile ancaú dil-i büryânı var (vr. 62a)

| 250 |



Bulmadı àamdan rehâ hergiz dil-i nâ-şâdumuz
Olmadı sâkin belâ bezmindeki feryâdumuz (vr. 68b)

Şâire göre, sevgili cefâya devam etse bile, dilin rızâ yolunu terk etmemesi, yani 
cefâya rıza göstermesi gerekir:

Terk eylemezse yâr-ı perî-veş cefâ yolın
Elden bıraúma sen daòı ey dil rıøâ yolın (vr. 93b)

Bî-dil kavramı, Dîvân’da âşık anlamında kullanılmıştır.	

Sen ger çi perî-rûlar arasında meleksin
Bî-diller arasında benüm bî-ser ü bî-pâ (vr. 51a)

Dîvân’da dil ile ilgili olarak geçen terkîbler şunlardır: Âh-ı dil-i gümrâh, âsûde-
dil, âşık-ı dil-haste, deryâ-dil, dil mülki, dil tıflı, dil-ârâm, dil-âzâr, dil-cûy-ı dil-geş, 
dil-haste, dil-i ham-gîn, dil-i âşüfte, dil-i bî-âr, dil-i bî-çâre, dil-i bî-hûş, dil-i bîmâr, 
dil-i bîmâr, dil-i büryân, dil-i dîvâne, dil-i mahzûn, dil-i mecrûh, dil-i miskîn, dil-i 
nâ-şâd, dil-i pejmürde, dil-i rüsvâ, dil-i sûzân, dil-i şûrîde, dil-i vîrâne, dil-i zâr, dil-i 
zühhâd, ehl-i dil, fakîr-i dil-şikeste, fikr-i dil-dâr, gamze-i dil-dûz, gül-zâr-ı dil, hisâr-ı 
dil, rencîde-dil, kâm-ı dil, levh-i dil, maksûd-ı dil, makâm-ı dil-güşâ, mısr-ı dil, murg-ı 
dil, mülk-i dil, nahcîr-i dil, pâk-dil, sâfî dil, serv-i dil-ârâ, tabîb-i dil, üftâde-dil, Za’fi-i 
bî-dil, zâhid-i efsürde-dil, zülf-i dil-âvîz. 

6. Sır

	 Sır, lügatte gizli şey, kök, kıymetli vb. anlamlara gelmektedir. Istılâhta 
ise, kalbe konulan Rabbânî bir latîfe olarak tanımlandığı gibi, rûhtan daha yüce ve 
daha latîf bir rûh boyutu olarak da tanımlanmaktadır. Nasıl ki rûh muhabbetin, kalb 
ma’rifetin yeri ise, sır da müşâhedenin yeridir101.

Za’fî, âlemdeki vahdeti bir sır olarak nitelendirerek, bunun bir emr-i zevkî 
olduğunu, âlemde vahdet vardır denerek bu sırra vâkıf olunamayacağını ifâde etmiştir 
(vr. 64b). Şâirin, yaşanarak anlaşılabilen husûsların aynı zamanda sırlar ile de dolu 
olduğu şeklinde bir kanaate sahip olduğu anlaşılmaktadır. 

Şâire göre, esmânın da sırları bulunmaktadır ve Allâh sırr-ı Esma’yı ta’lîm etmiştir 
(vr. 15a). Gülşenî dergâhına gelmenin şartlarından biri de sırr-ı Esmâdan haberdar 
olmaktır (vr. 21a). 

Şâirin sırlarla ilgili olarak üzerinde en çok durduğu husûs, sırlara ancak aşk ile 
vâkıf olunabileceği konusudur. Ona göre, aşkın keyfiyyet-i ahvalini bilmeden kimse 
vâkıf-ı esrâr olamaz (vr. 97b). Aşkı yaşamayan bir insân aşkın sırrını hiçbir zaman 

101	 Cürcânî, a.g.e., s. 121; Cebecioğlu, a.g.e., s. 569.

| 251 |



anlayamaz (vr. 14b). Şeb-i İsrâ’nın sırrını anlamak, âşık olmaya bağlıdır (vr. 116b). 
Bu açıdan aşk çok önemlidir. Merd-i nâ-dân, ya da vâkıf-ı sırr-ı mahabbet geçinen 
küçük insânlar aşkın sırlarını anlayamaz. (vr. 118b) Bu husûs aşağıdaki beyitte de dile 
getirilmiştir:

äaúın fâş eyleme esrâr-ı èaşúı merd-i nâ-dâna
Maóabbet gencine Øaèfî senüñ sîneñ kilîd olsun (vr. 101b)

Aşk yüzünden çektiği sıkıntılar, şâiri, sırlarla dolu bir hale büründürmüştür (vr. 
26a, 28b, 92b). O, esrâr-ı aşk ile hayran bir vaziyettedir (vr. 48b) ve muhabbet ve aşkın 
sırrına vukûfiyyet açısından kendisini Ferhâd ve Hüsrev’den daha üstün görmektedir 
(vr. 65a). Onun, aşkın sıkıntılı yolunun tozu olması, genc-i mahfî’yi/gizli hazineyi 
bulmasını ve vakıf-ı esrâr olmasını sağlamıştır:

Râh-ı miónetde àubâr olalıdan Øaèfî sen
Genc-i maòfîyi bulup vâúıf-ı esrâr olduñ (vr. 79b)

Za’fî, ma’şûktan gelen cevr ve sıkıntıya tahammül ederek elde ettiği bu sırları 
gizlemesi gerektiğine inanmaktadır (vr. 108b). O, bu husûsta şatahât türünden ifâdeler 
de kullanmış ve tâlibe seslenerek, sırr-ı Esmâyı âlemden istememesi gerektiğini; bunun 
kendisinde olduğunu, meleklerin bile bu sırrı kendisinden teslîm aldığını ifâde etmiştir:

Sırr-ı Esmâ bizdedür teslîm alur bizden melek
Nâôır-ı miréât-ı Hû’yuz mâ-sivâdan geçmişüz (vr. 70a)

 
Şâir, kendi gönlünün de esrâr-ı ilmullâh (Allah nezdindeki ilmin sırları) ile dolu 

olduğunu (vr. 87a), Ümmü’l-kitab (vr. 115b), Seb’u’l-mesânî (vr. 109b) ve on dört 
harfin sırlarını bildiğini ve anladığını (vr. 102a), sırr-ı Hudâ’nın (vr. 89b), Âdem 
ve Havvâ’nın sırlarının kendisinde olduğunu (vr. 101b) dile getirmiş; ayrıca lâ-
taayyun âleminde sırr-ı mübhem olduğunu ve bu yüzden kimsenin kendi ahvâlini 
anlayamayacağını ifâde etmiştir:

Kimse temyîz eylemez keyfiyyet-i aóvâlümi
Lâ taèayyün èâleminde ben ki sırr-ı mübhemüm (vr. 139b)

Dîvân’da bir de esrâr-ı ilâhî kavramına yer verilmiştir. Za’fî’ye göre, ilâhî 
sırlara ancak fenâ makâmına ulaşmış kalender-meşrep kişiler vâkıf olabilirler. Kaba 
sofî ise ne bu gibilerin haline, ne de esrâr-ı İlâhî’ye vâkıf olur. Aynı husûs, sadece 
dış görünüme önem veren zâhid-i efsürde-dil ile, dinin sadece amelî hükümleri ile 
ilgilenen fakîh-i şehr için de geçerlidir. Ne zâhid men aref sırrını bilir, ne de fakîh, 
vâkıf-ı esrâr-ı hikmet’ tir:

| 252 |



Semâè u naàmemüz ãofî bizüm zerú u riyâ ãanma
Buña vâúıf degilsin sen bu esrâr-ı ilâhîdür (vr. 60a)

Men èaref102 sırrın ne bilsün zâhid-i efsürde-dil
Gel berü sâlik anı bu vâúıf-ı esrâra ãor (vr. 66b)

Añlamazsın zâhidâ keyfiyyet-i esrârumuz 
Nice demler tekye-i óayretde olmazsan muúîm (vr. 89a)

Øaèfî bizümle baóå idemezse faúîh-i şehr
Olmaz èacep ki vâúıf-ı esrâr-ı óikmetüz (vr. 69b)

Şâir, bazı âyetlerin sırlarından da söz etmiştir. Ona göre Ta-hâ’dan maksat Hz. 
Peygamberin alnının sırrıdır (vr. 96b). fe’l-fârikât da istivânın sırrıdır (vr. 53a). Anestü 
nâr’ın sırrını ise ancak tâlib-i dîdâr bilir (vr. 66b). Şâire göre, sırlı sözler dîvâne sâlikte 
bulunur (vr. 89a). “Ârif-i sırr-ı ezel vâkıf-ı esrâr-ı ebed” (vr. 75a)’den maksadın, sırlı 
sözleri bilen tâlib-i didâr ve dîvâne sâlik olması muhtemeldir. 

Dîvân’da sır ve esrâr ile ilgili olarak yer alan ifâdeler şunlardır: Ârif-i sırr-ı ezel, 
esrâr-ı ilmu’llâh (vr. 87a), esrâr-ı aşk (vr. 48b, 101b), esrâr-ı âşık (vr. 71b), esrâr-ı 
nihân (vr. 49b), esrâr-ı ilâhî (vr. 60a), esrâr-ı safâ (vr. 69a), hâlet-i esrâr (vr. 92b), 
keyfiyyet-i esrâr (vr. 26a, 89a), kâse-i sır (vr. 18b, 61a, 63a, 85a, 95a, 101b), mahabbet 
sırrı (vr. 65a), râz-ı Âdem, sırr-ı Havvâ (vr. 64b), râz-ı aşk (vr. 65a, 75a), savmun 
esrârı, sırr-ı salât (vr. 89b), seb’u’l-mesânî sırrı (vr. 109b), sırr-ı Hudâ (vr. 89b), sırr-ı 
mübhem (vr. 139b), sırr-ı aşk (vr. 14b), sırr-ı vahdet (vr. 64b), sırr-ı esmâ (vr. 15a, 
21a, 66a, 70a), sırrı fâş etmek (vr. 62a), sırr-ı Âdem (vr. 15b), sırr-ı cânâne (vr. 15b), 
sırr-ı şeb-i İsrâ (vr. 116b), şakku’l-kamer sırrı (vr. 61a), vâkıf-ı müşkilât-ı nüsha-i sır 
(vr. 15b), vâkıf-ı esrâr-ı ebed (vr. 75a), vâkıf-ı esrâr (vr. 66b, 79b, 97b), vâkıf-ı esrâr-ı 
hikmet (vr. 69b). 

7. Nefs

Arapça bir kelime olan nefs, lügatte rûh, akıl, beden, cevher vb. anlamlara gelir. 
Bir tasavvuf ıstılâhı olarak nefs, kendisinde irâdî hareket, his ve hayât kuvveti 
bulunan latîf buharlı bir cevherdir. Kötülüğü emreden manâsında anlaşıldığı gibi, 
Allâh tarafından insâna üflenen rûh-ı Rahmânî ve ilâhî ben manâsında da kullanılır103. 

Aşağıdaki beyitte nefs, lügat manâsına uygun olarak, bir şeyin cevheri anlamında 
kullanılmıştır:

”.Nefsini tanıyan Allâh’ı da tanır“ من عرف نفسه فقد عرف ربّه 	102
103	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 472. Nefs ile ilgili kavramlar için bkz. Cürcânî, a.g.e., s. 239-240.

| 253 |



Cümle eşyâ baór-i vaódet içre müstaàraú hemân 
Her biri nefsinde vâóiddür deyü iúrâr ider (vr. 62b)

Hadîs olduğu tartışmalı olan ancak mutasavvıflar arasında son derece yaygın 
olan “Nefsini bilen, Rabb’ini bilir.”104 ifâdesindeki nefsten maksat, Allâh tarafından 
insâna üflenen ilâhî rûhtur. İnsânın hakîkatı olan bu rûh, ârifâne bilme ile bilinirse, 
onu üfleyene ait bilgi de, kendiliğinden ortaya çıkar105. Nefsini bilme ma’rifet-i nefs 
tabîri ile karşılanmıştır ki, şâir insânı buna davet etmektedir: 

Gel maèrifet-i nefse çalış nefsüñi ùanı
Çün sendedür ol istedügüñ èâlem-i kübrâ (vr. 13a)

èÂrif-i nefs ol dilâ bu cism içinde cânı gör
Cân içinde cân olan sîneñdeki îmânı gör (vr. 20a)

Şâire göre kişinin nefsini tanıması, bu konuda gâfil olmaması gerekir. Nefsini 
tanıyan kişi zafere ulaşır (vr. 16a, 16b). Nefsini bilen, ulvî âlemde kudsîler/melekler 
ile birlikte gezinir:

èÂrif-i nefs olmışuz bildüñ ne şândur şânumuz 
èÂlem-i èulvîde úudsîlerledür seyrânumuz (vr. 69b)

Şâire göre, kişinin nefsini bilmesi aşkı bilmesine bağlıdır. Âşık olmayan nefsini 
bilmez:

èÂşıú olmayınca kişi ùanımaz nefsin tamâm
Nefsüñi bilmek dilersen olıgör dânâ-yı èaşú (vr. 14a)

Kötülüğün emredicisi anlamındaki nefse gelince Dîvân’da buna da yer verilmiştir. 
Kötülüğü emredici nefs, Dîvân’da seg-i nefs (vr. 45b), rûbeh-i nefs (vr. 113a), nefs-i 
âfet (vr. 3b), nefs-i zâlim (vr. 45b), nefs-i şûm (vr. 39b), nefs-i şûm u dûn (vr. 3b), 
iblîs-i nefs (vr. 39b), kâfir-i nefs (vr. 80b) gibi tabîrlerle kullanılmıştır. Bu tabîrlerde 
nefs âfet, zâlim, şûm, dûn, kâfir olarak nitelendirilmiş; köpek, tilki ve İblîs’e 
benzetilmiştir. İblîs, diğer adıyla şeytan nefsin yol arkadaşıdır:

Binüp nefs atına olup şitâbân
Refîk ü mûnisüm yanumda şeyùân (vr. 45b)

104	 Aclûnî, Keşfü’l-Hafâ, C. II, s. 262.
105	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 413.

| 254 |



Bu nefs kâfirdir. Zira o, dünyâyı olduğu gibi görmeyi engellemekte, dünyâyı 
olduğundan farklı bir şekilde, cennet olarak göstermektedir. Yani insânın gönül 
gözüne bir perde koymaktadır:

Zînet-i dehre virüp gönlüñi dünyâ bâàuñ
Kâfir-i nefse uyup cennet-i meévâ ãanduñ (vr. 80b)

Dîvân’da geçen hazz-ı nefsânî (nefsin arzusuna uygun tat) tabîri ile de, kötülüğü 
emredici nefs kastedilmiştir:

Murâd eglencedür ey dil cihânda òûb sevmekden 
Degildür òaôô-ı nefsânî àaraø maóbûb sevmekden (vr. 100a)

Kötülüğü emredici nefs, kişiyi hevâ ve hevese uymaya yönlendirir (vr. 3b). Kişiyi 
dalâlete sürükler (vr. 39b). Tab’-ı meyyâl da ona tabi olur (vr. 39b). Böylece zühd ve 
salâh (güzel davranışlar) ile ilgili yapılan niyetleri bozar (vr. 3b). Şâire göre nefsânî 
çizgi ile pâk bir aşk aynı yerde durmaz. Ya aşktan ya da nefse uymaktan vazgeçmek 
gerekir. Aşk, yukarıda geçtiği gibi, ilâhî rûh anlamındaki nefsi bilmeye, tanımaya 
vesile olduğu gibi, aşk sayesinde nefsânî tat ve arzular da ortadan kalkar:

 Òaôô-ı nefsâniyle bir yerde ãıàışmaz èaşú-ı pâk
Yâ hevâ-yı nefsi terk eyle ya andan geç göñül (vr. 82b)

Şâir nefsinden son derece şikâyetçi olup yaptıklarından yakınmaktadır. Şâir cân u 
gönülden bir hayır yapmak istediği vakit, derhal nefs-i âfet onu engellemiştir. (vr. 3b). 
Bu açıdan şâir, nefsinden yakınmıştır:

Meded bu gerdiş-i gerdûn elinden
Fiàân bu nefs-i şûm u dûn elinden (vr. 3b)

Òudâyâ ne’yleyem bî-çâre úaldum
Hevâ-yı nefsile âvâre úaldum (vr. 46a)

Şâire göre, nefsini ıslâh edenler azdır. O, bu azlıktan şikâyet etmektedir:

Úanı bir mièrâca irüp nefsin ıãlâó eylemiş
äavmuñ esrârın diyem sırr-ı ãalâtı söyleşem (vr. 89b)

Kötülüğü emredici nefs, nefsin mertebelerinin ilki olan nefs-i emmâre’dir. 
Dîvân’da nefsin bu mertebesine işâret edilmekte, zâhidin aksine, âşığın böyle bir 
nefse uymadığı ifâde edilmektedir:

| 255 |



Uymazuz emmâre-i nefsüñ hevâsına bu gün 
Zâhidâ ãanma senüñ gibi bizi şeyùânlarûz (vr. 69a)

Bir de bütün olgunluk özelliklerini elde etmiş, irşâd durumuna geçmiş nefs olan 
nefs-i kâmile’ye işâret edilmiş ve bu tekmîl-i nefs ifâdesi ile dile getirilmiştir. Şâir, 
aşağıdaki beytinde, şeyhi İbrâhîm-i Gülşenî ’nin himmeti ile nefsini kemâle erdirdiğini 
ifâde etmiştir:

Tâ senüñ Øaèfî özüñ ùañ mı úılup tekmîl-i nefs 
Gülşenî’nüñ himmetiyle faøl-ı Faølu’llâh’ı gör (vr. 63a)

C. Makâmât ve Ahvâl
Makâm, lügatte, ikâmet edilen yer, durak, (Bkz. vr. 37a, 40a, 51b, 101a, 108a, 

112a) memûriyet, ermişlerden birinin mezârı sanılan yer manalarına gelir. Dîvân’da 
bir yerde müzik makâmı anlamında kullanılmıştır:

èAndelîb-i câna edvâr-ı maúâmât ögredüp
Sen gül-i zîbâ hevâsına nevâ-sâz eyledi (vr. 119a)

Tasavvuf ıstılâhında, kulun tekrâr etmek sûretiyle kazandığı ve kendisinde 
özellik haline getirdiği edepler ve ahlâk, ya da kulun riyâzet ve mücâhede ile ulaştığı 
dereceye verilen addır106. Makâmlar tevbeden başlar ve sırasıyla inâbe, zühd, tevekkül 
vs. devâm eder107. 

Tasavvufî anlamıyla makâm kavramı, Za’fî Dîvânı’nda da yer almıştır. Za’fî, seyr 
ü sülûkta aşılan makâmlara işâret ettiği aşağıdaki beytinde, iskât-ı izâfât’a çalışmamak 
gerektiğini ifâde etmiştir. Bundan maksat, seyr ü sülûk yolundaki makâmları iskât 
etmemek, onları atlamamak olmalıdır:

Øaèfî ãaúın isúâù-ı iøâfâta yapışma
Zîrâ ki sülûk içre maúâmâta ne dirsin (vr. 98b)

Diğer bir beytinde de şâir, bu makâmları iskât etmediğini, her makâmı anlayıp 
müşâhede ettiğini ve sonuçta lâhûtî âlemde Allâh’la birlikte olduğunu ifâde etmiştir:

Her bir maúâmı añlayup itdüñ müşâhede
Biz sâkinân-ı perde-i lâhût-ı óaøretüz (vr. 69b)

106	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 410.
107	 Eraydın, a.g.e., s. 153-154.

| 256 |



En yüksek makâm makâm-ı mahmûd olarak gösterilmiştir108. Dîvân’da doğrudan 
sözü edilen makâmlar, vâhidiyyet makâmı (vr. 15a), makâm-ı vahdet (vr. 102a) ve lâ-
taayyün (vr. 100b) makâmlarıdır ki, her üçü de vahdet-i vücûdu göstermektedir. Ancak 
vahdet-i vücûd, makâmdan ziyâde makâmın mukâbili olan ahvâl tanımına daha uygun 
düştüğü için, bu konu ahvâl bahsinde işlenecektir. Bununla birlikte Dîvân’da makâm 
kelimesine nispet edilmeden kendilerinden söz edilen pek çok tasavvufî makâm var 
ki bunların bir kısmı aşağıda işlenecektir.

Makâm kavramının mukâbilinde yer alan ahvâl kavramına gelince, bu, içinde 
bulunulan zaman veya durum demek olan hâl kelimesinin çoğuludur. Bir tasavvuf 
terimi olarak ise hâl, kendiliğinden kespsiz kalbe doğan manâ, cezbe, baygınlık, 
coşkunluk demektir. Hâl kavramının Dîvân’da cezbe ve vecd kavramlarıyla birlikte 
kullanılmış olması (vr. 34a, 98b), hâlin ıstılâhî anlamı ile paralellik arz etmektedir. 
Aşağıdaki beyitte cezbe, vecd ve hâl kavramlarının her üçü birlikte kullanılmıştır.

Rindân-ı òarâbâtı ne mülk ü ne mâl añlar
Yâ ceõbe-i rûóânî yâ vecd ile óâl añlar (vr. 66b)

Makâm ile hâl arasında bazı farklar vardır ki öncelikle bunları açıklamakta yarar 
vardır. Hâller vehbîdir. Makâmın aksine hâl çalışılarak elde edilemez. Hâl çift çift 
gelir. Kabz ve bast, fenâ ve bekâ, sekr ve sahv gibi. Makâm ise tevbe, tevekkül, teslîm 
gibi ferd ferd teşekkül eder109.

Tasavvufta hâl ehli ve kâl ehli diye iki gruptan bahsedilir. Kâl ehli mânevî hâllere 
sahip olmayan, işin sadece lafını eden kişiler iken; hâl ehli, gerçeği bulan, ma’rifete 
eren ve bu şekilde tevhîdi yaşayan kişilerdir110. 

Dîvân’da aşk bir hâl (vr. 121b), âşık da ehl-i hâl (vr. 98b) olarak ifâde edilmiştir. 
Ehl-i hâl olan âşıkta aynı zamanda vecd ve cezbe-i rûhânî gerçekleşir (vr. 34a, 66b, 
98b). Âşıktaki zevk ve semâ ondaki hallerden bazılarıdır:

èÂşıúuñ õevú u semâèı ãanma sen beyhûdedür
Añlamazsın zâhidâ èâşıúda çoú óâlât olur (vr. 65a)

Ehl-i aşkın karşıtında ise, ehl-i akl yer alır (vr. 67a). Burada kâl ehlinin, aynı 
zamanda akıl ehli oldukları görülür. Ehl-i aşkın yaşadığını, ehl-i aklın yaşaması 
imkansızdır. Ehl-i hâlin karşıtında yer alan diğer bir tip de zâhittir (vr. 67a). Aşağıdaki 
beyitlerde de bu husûslar ifâde edilmiştir:

Ehl-i èaşúa óâl olan èaúl ehline olur muóâl
èAúl ile yâr olamaz her kim ola şeydâ-yı èaşú (vr. 14a)

108	 Eraydın, a.y.
109	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 42.
110	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 245.

| 257 |



Ùaèn iderse zâhid-i ôâhir perest olmaz èaceb
Ehl olmayan añlar mı senüñ óâlâtını (vr. 116b)

Dilinde kâli olup da gönlünde hâli olmayan kişi muhabbetten dem vursa bile, bu 
kuru bir iddiadan öteye geçmez (vr. 59a). Seyr ü sülûk yolunu bitirmek için kâli terk 
etmek gerekir. Zira o yolda dert ve belâ vr. vardır (vr. 122a). Kâl ehli, hâli müşâhede 
etme mertebesine ulaşamaz.

Úâliyle úalan aómaú irmez şühûd-ı óâle
Zîrâ ãafâ-yı ãıdúuñ hergiz zebâna ãıàmaz (vr. 70a)

Vahdetin sırrı kâl ile ifâde edilemez. O ancak hâl ile anlaşılır. Onu tatmak gerekir. 
O yüzden vahdet anlayışı delîl ile isbât edilemez (vr. 69b). Aşağıdaki beyitte de bu 
husûs ifâde edilmiştir:

Sırr-ı vaódet emr-i õevúîdür denilmez úâl ile
Yoúsa bu maènâ delîl ile úaçan iåbât olur (vr. 64b)

Ehl-i hâlin bir takım özellikleri vardır: Ehl-i hâlin söylediği sözler, ehl-i kâlin 
söylediği sözler gibi anlamsız değildir. Sözlerinden, kişinin hâl ehli olduğu anlaşılır. 
Ehl-i hâlin diğer bir özelliği ise, içinde bulunduğu hâl ile ilgilenmesi, mâzide olup 
bitenden ve müstakbelde olacak olandan dolayı gam yememesidir:

Úâl kim óâl ehli söyler úâl ãanma óâldür
Sûz-i güftârı anuñ óâl olduàına dâldur (vr. 67a)

Ehl-i óâl ol yime müstaúbel àamını ki ãaúın
Añma mâøî óâlini yaènî geçenden geç göñül (vr. 82b)

Ehl-i kâlin en önemli özelliği ise, dünyâ işleri ile ilgili kîl u kâl (dedikodu) içinde 
bulunmalarıdır (vr. 58a, 99b). Dîvân’da, ehl-i vukûf’un kîl u kâla ihtiyâcı olmadığı 
ifâde edilerek, bu tabîr ehl-i hâl yerinde kullanılmıştır. Bir beyitte, kîl u kâl ile birlikte, 
Farsça karşılığı olan güft ü gû ve çend ile çûn tabîrleri de kullanılmıştır ki, şâire göre, 
bunların sonu gelmez. O yüzden en iyisi bunları terk etmektir:

Ne’ylesün úîl ü úâlı ehl-i vuúûf
èÂrife her varaú kitab ancaú (vr. 17a)

Øaèfiyâ güft ü gûya àâyet yoú
Niçe bir úîl ü úâl u çend ile çûn (vr. 16a)

| 258 |



Şâir, ehl-i hâli çok önemsemekte ve onlara büyük bir saygı duymaktadır:

Ehl-i óâlüñ ayaàı ùopraàıyuz
èArãa-i èaşú içinde òâküz biz (vr. 67b)

Makâm ve hâl hakkında giriş mâhiyetindeki bu bilgileri verdikten sonra, şimdi 
Dîvân’da yer alan ilgili kavramların izâhâtına geçebiliriz.

1. Makâmât

a) Duâ 

Allâh’a yakarış olan duâ aynı zamanda zikrin tamamlayıcı bir unsurudur. Duâda 
kul ve Allâh, başka bir deyişle isteyen ve kendisinden istekte bulunulan olmak üzere 
iki taraf vardır. Dîvân’da kulun duâsı ile ilgili olarak bir çok tabîr geçmektedir: Duâ 
etmek (vr. 11a, 18a, 108b), duâ-yı hayr etmek (vr. 92b), duâya ikâmet etmek (vr. 
44a), cenâb-ı devlete duâ etmek (vr. 50b), duâ-yı devlete el kaldırmak (vr. 95a), duâ 
irsâl etmek (vr. 107b), duâya başlamak (vr. 48b), el duâya kaldırmak (vr. 5a, 6a, 8a, 
12b, 45b), el açmak (vr. 18a, 39b), dergâha el açmak (vr. 9b), senâ etmek (vr. 18a), 
recâ etmek (vr. 18a), cânib-i Hakk’a yönelmek ve teveccüh etmek (vr. 39b), arz-ı 
hâcât etmek (vr. 18a), ağlaşıp inleşip nidâ etmek (vr. 18a), mihrâbta secdeden başı 
kaldırmamak (vr. 92b), der-geh-i Hakk’a el açarak duâ etmek (vr. 98a) dest-i duâyı 
dergeh-i Hakk’a küşâd etmek (vr. 81a). 

Şâir duâ ederken yirmi yedi yerde (vr. 3b, 23b, 24a, 31b, 33b, 33b, 35a, 38a, 39b, 
39b, 39b, 40a, 40a, 47b, 45b, 46a, 48b, 49a, 49a, 52b, G.201/1, G.239/1, G.243/1, 
96b, G.317/5, 118b, 120b, 18a) Yâ İlâhî veya İlâhî; yirmi üç yerde (6a, 8b, 20a, 23b, 
37b, 39a, 40a, 47a, 48b, 59b, G.142/2, 76b, 84a, G.190/1, G.220/1-90a, 92a, G.291/1, 
G.297/4, G.311/3, 110b, 117a, G.399/2 37b) Yâ Rabbî, bir yerde de (54b) Yâ Fettâh 
diyerek Allâh’a nidâ etmiştir. Şâire göre, ins ve cin âmîn diyerek duâsına iştirâk 
etmektedir:

Øaèfiyâ úaldur el duèâ içün 
Diye âmîn tâ ki ins ile cân (vr. 97a)

Dîvân’da geçen duâ mevzuları ise farklıdır. Za’fî’nin çocuğun uzun ömürlü 
olması (vr. 33b), sultânın saltanatının sürekli olması (vr. 81a), firkat, aşk ateşi, gönül 
hastalıkları gibi bütün sıkıntılarından kurtulmak (vr. 55b), sevgili ile buluşmak ve 
onunla vuslata ermek (vr. 17b, 39b)

 gibi çeşitli konularda duâ ettiği görülmektedir. Şâire göre sevgiliye gönderilecek 
en güzel armağan ona aşk ile duâ göndermektir (vr. 107b). Bu husûs aşağıdaki beyitte 
de ifâde edilmiştir:

| 259 |



Gedâdur çün bulınmaz tuófesi sulùânuma lâyıú
Duèâ irsâl ider Øaèfî ùapuña armaàan içün (vr. 94b)

Şâir, Hz. Peygamber’e ümmet olmak; son nefeste devlet ehli olmak, yani îmânlı 
gitmek (vr. 38a) için de duâ etmiştir. Ayrıca o, Allâh’tan merhamet (vr. 4a), himâye 
(vr. 18a), inâyet (vr. 40a), şerîatın ışığının yolunu aydınlatmasını (vr. 40a) ve kendisini 
hidâyet yoluna sevk edecek bir rehber istemektedir:

 Yollarda úaldı Øaèfi-i bî-dil meded şehâ
Göster delîlüñ ile hidâyet ùarîúını (vr. 116a)

Şâir, aşağıdaki beyitte de diliyle duâ ederken gönlünün başka şeyler düşündüğünden 
yakınmaktadır:

Duèâya her úaçan kim úaldıram el 
Dilüm söyler göñülde fikr-i mühmel (vr. 45b)

Şâir, duâlarının kabul olunacağına dair büyük bir iyimserlik içerisindedir. Ona 
göre, Allâh’ın rahmet deryâsı o kadar sonsuzdur ki, asla önüne set kurulamaz (vr. 
46a). Allâh’ın yardımı olmazsa selâmete ulaşmak mümkün olmaz (vr. 46a). “Bana 
duâ edin, kabul edeyim” (Mümin 40/60) âyetini ma’nen iktibâs eden şâir, kulun 
görevinin duâ etmek olduğunu, Allâh’tan beklenenin ise yapılan duâya icâbet etmek 
olduğunu ifâde etmektedir:

Anı maórûm gönderme úapuñdan
Duèâ úuldan icâbet Óaøretüñden (vr. 4a)

Şâire göre kul duâ ettikten sonra, Allâh onu tevfîk eyler, muvaffak eder (vr. 46a), 
hidâyete erdirir (vr. 116a), ona inâyet yetiştirir (vr. 17b, 40a), merhamet eder (vr. 40a), 
duâsını müstecâb eyler (vr. 6a) ve ona yeni kapılar açar (ebvâb-ı fütûh): 

Ola ki üstümüze fetó ola ebvâb-ı fütûó
Øaèfiyâ cân u göñülden diyelüm yâ Fettâó (vr. 54b)

Şâire göre gönül ehlinin Allâh’a duâ etmesi ve onun dergâhını övmesi gerekir (vr. 
18a). O, âsitân-ı Gülşenî’ye bağlı olmayı, duâlarının kabul edilmesi için bir vesile 
olarak düşünmektedir:

Âsitân-ı Gülşenî dervîşi olduñ cânla
Óaú úabûl eyler muúarrar Øaèfiyâ daèvâtuñı (vr. 117a)

| 260 |



Bununla birlikte şâir duâsının kabul olması için ayrıca duâ etmektedir (vr. 4a). Bu 
husûs aşağıdaki beyitte de görülmektedir:

El duèâya úaldırup òatm itdüm âòir úıããayı
Müstecâb eyle keremden anı yâ Rabb-ı Kerîm (vr. 6a)

b) Fakr

Fakr, maddî ve manevî fakirlik olmak üzere iki türlüdür. Maddî fakirlik îzâhtan 
vârestedir. Manevî fakirlik ise, dünyâdan ve mâsivâdan hiçbir şeye gönülde yer 
vermeyerek, mâlik olunan şeyleri Hakk’ın rızâsına sunmak ve O’nun yolunda bezl 
etmektir. Tasavvufta esâs olan maddî fakirlik değil, manevî fakirliktir. Manen fakir 
olan, beşerî sıfatlardan sıyrılıp, kendini bir şeye mâlik görmeyen kimsedir. Bunlar 
mal, mülk ve mansıba sahip olsalar bile hiçbirine gönül bağlamazlar111.

Manen fakîr olan kişi, maddî boyutuyla da fakir olabilir. Şâir aşağıdaki beytinde 
bu husûsa işâret etmekte ve sûrette her ne kadar fakir olsa da manen aslında zengin ve 
padişah olduğunu ifâde etmektedir: 

äûretde faúîr-i dil-şikeste
Maènîde àanî vü pâdişâyuz (vr. 71a). 

Şâir, maddî fakirlikten şikâyet etmek yerine, bunun bir övünç kaynağı olarak 
addedilmesi gerektiği inancındadır. Bilindiği gibi, bu husûsla ilgili olarak Hz. 
Peygamber’den “Fakirlik benim övüncümdür”112 şeklinde bir hadîs rivâyet edilir. Şâir 
de bazı beyitlerinde (vr. 4b, 21a) bu rivâyete işâret ederek fakr ile fâhir olduğunu ifâde 
etmiştir. Şâire göre fakr ile fahr etmek vakâr ehli olan insânların bir vasfıdır: 

Sen daòı faòr eyle faúr ile budur aãl-ı vaúâr
Saña úalmaz bu cihân mülkin bilürsen pây-dâr (vr. 20a)

Fakr kavramına ıstılâh olarak yüklenen diğer bir anlam ise, varlıktan kurtulup 
Allâh’ta fâni olmak, ya da Allâh’tan başka hiçbir şeye ihtiyâç duymamaktır113. Şâir 
de bir çok yerde fakr ve fenâ kavramlarına birlikte yer vermiştir. O, ömür binasının 
sağlam olmadığını; köhne bir ribât olan âleme gelen hiç kimsenin orada karar 
kılmadığını görünce, fenâ ve fakr köşesini tercih etmiş (vr. 32b); ömrü boyunca fakr 
ve fenâ içerisinde yaşamıştır (vr. 7b). Ona göre, merdüm-i kâmil olan, fakr u fenâya 
mübtelâdır (vr. 13b). Râh-ı maksûda, fena, fakr ve melâmet ile ulaşılır (vr. 65b). 
Mutluluk zamâneden değil, fakr ve fenâ yolundan istenir:

111	  Bkz.Eraydın, a.g.e., s. 182. Fakirliğin hâlleri için bkz. Gazâlî, İhyâ-u Ulûmi’d-Dîn, (Çev. Ali Arslan), 
Merve Yay., İst. ty, C. IV, s. 378.

112	 Aclûnî, a.g.e., C. II, s. 87.
113	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 204.

| 261 |



Devlet saèâdet isteme Øaèfî zamâneden 
Gösterdiler ezelde çü faúr u fenâ yolın (vr. 94a)

Fakr kavramı, Dîvân’da aşk (vr. 58a, 61b) ve gayret (vr. 7b) kavramları ile de 
birlikte kullanılmıştır. Bunlar birbirlerini tamamlayacak tarzda kullanılmışlardır. 
Dîvân’da fakr kavramı ile birlikte kullanılan diğer bir kavram da istiğna’dır. Şâire 
göre fakrı talep eden kişinin istiğnâ sâhibi olması, yani Allâh ile yetinmesi gerekir. 

Ùâlib-i faúr u fenâ olanda istiànâ gerek
Her ne deñlü bende ise başına Dârâ gerek (vr. 20b)

c) İstiğnâ

Zenginlik, ihtiyaçsızlık anlamında Arapça bir kelime olan istiğnâ, (vr. 63b, 98a, 
99a, 121b) beyitlerinde bu anlamıyla kullanılmıştır. Bir tasavvuf ıstılâhı olarak ise, 
Allâh’a vâsıl olanın onunla yetinmesi hâline verilen addır114. Bu durumda başka 
şeye ihtiyaç duyulmaz. Aşağıdaki beytinde şâir, fakr ve fenâyı talep eden kişinin 
istiğnâ vasfına sahip olması gerektiğini ifâde ederek, istiğnânın adı geçen makâmlara 
ulaşmada bir basamak teşkil ettiğine dikkat çekmiştir. Öte taraftan bu üç vasfın 
bir arada zikredilmesi, bu vasıfların birbirlerine yakın anlamlar içermesinden de 
kaynaklanmaktadır:

Ùâlib-i faúr u fenâ olanda istiànâ gerek
Her ne deñlü bende ise başına Dârâ gerek (vr. 20b)

Şâir aşağıda yer alan beytinde de otokritik yaparak, içinde bulunduğu istiğnâsızlık 
hâlini, zillet olarak vasıflandırmış ve bundan dolayı Allâh’tan utandığını ifâde etmiştir:

Utan Allâh’dan fikr eyle óâlüñ ey dil-i rüsvâ
Nedendür bunca õillet yoú mıdur õâtuñda istiànâ (vr. 51a)

d) Kanâat

Kanâat, Arapça bir kelime olup lügatta iknâ olmak, yetinmek gibi anlamlara gelir. 
Tasavvufta yaşamak için zarûrî olan ihtiyaçlar dışında kalan bütün nefsî arzulardan 
uzak durmaktır115. Cürcânî, kanâatı hakîkat ehlinin me’lûfâtın (alışılmış şeylerin) 
yokluğunda sâkin olması116 şeklinde tarif etmiştir.

Za’fî’ye göre, kanâatkâr kişi azla yetinmeyi bildiği için, gedâlıktan/dilenmekten 
ve başkasının eline bakmaktan ferâgat eder. Bundan daha güzel bir haslet de yoktur. 
Zira dilenmek âlemde en büyük şenâattır:

114	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 322.
115	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 347.
116	 Cürcânî, a.g.e., s. 182.

| 262 |



Ne úanâèat gibi bir kâr-ı ferâàat bulınur
Ne gedâlıú gibi èâlemde ãenâèat bulınur (vr. 63b)

Ona göre, vahşi kuş gibi bir dâne için tuzağa düşmektense, kanâatkar davranmak 
daha iyidir (vr. 79b). Aşağıdaki beyitte “Aşk Ankâsı’nı avlamak için “Kanâat kâf”ını 
mesken tutmak gerekir. Aksi takdîrde bu kuşu avlamak mümkün değildir.” diyen şâir, 
aşka giden yolun kanâattan geçtiğine inanmaktadır:

Meskenüñ Úâf-ı úanâèat itmeyince müstaóil 
Dâm-ı taúlîd ile ãayd olmaz dilâ èAnúâ-yı èaşú (vr. 14b)

Şâir “Kanâat yoğ imiş sende, yolun pâk eyle gel ey dil” (vr. 51b) şeklinde gönlüne 
seslenerek, kanâat ile ilgili olarak özeleştiri yapmaktadır. Kanâatı şâirin, cihânın 
nakışlarından yüz çevirmesi; bülbül-i şeydâ gibi gül bahçelerini seyr etmemesi gibi 
sonuçlar doğurmuştur (vr. 32a). Şâire göre, kanâatı kendisine meslek edinen kişi, Hz. 
İsa gibi tecerrüd makâmına ulaşır ve dünyâya sultân olur:

èÎsâ-ãıfat mücerred ü sulùân-ı dehr olur
Her kim ki pîşe úıldı úanâèat ùarîúını (vr. 116b)

Dîvân’da çoklukla zikredilen Kâf-ı kanâat terkîbi, tevriyeli olarak iki farklı anlama 
gelecek şekilde kullanılmıştır (Bkz. vr. 14b, 32a, 50b, 65b, 79b): Kanâat Kâf’ı anlamına 
gelen bu terkîbden, kanâat kelimesinin başındaki Kaf harfi anlaşıldığı gibi, Ankâ 
karînesinin zikredilmesi suretiyle, Kâf Dağı da anlaşılmaktadır. Böylece sınırsızlıktan 
ve büyüklükten kinâye olarak kullanılan Kâf Dağı’na benzetilmek sûretiyle, kanâatın 
ne kadar sınırsız ve büyük bir haslet olduğuna işâret edilmiş olmaktadır. Burada aynı 
zamanda, Hz. Peygamberin “Kana’at tükenmeyen bir hazînedir.”117 anlamındaki 
hadîsine de işâret vardır. Ayrıca bu tabîrle nasıl ki Anka kuşu, Kaf Dağı’nı arzulamakta  

ise, şâirin gönlünün de, kanâatı arzuladığı dile getirilmek istenmektedir. Bu tabirin 
içinde geçtiği beyitlerden birine aşağıda yer verilmiştir:

Göñül èanúâ-ãıfat úâf-ı úanâèat gûşesin ister 
Uãandı úayd-ı èâlemden ferâàat gûşesin ister (vr. 65b)

Beyitte geçen Ankâ sıfat tabîri kanâat sâhibi anlamında kullanılmıştır. Gerçekten 
de kanâat sahipleri için, kinâye olarak Ankâ meşreb, Ankâ tabîat şeklindeki tâbirlerin 
kullanımı, eski edebiyâtta sıkça rastlanan bir husustur.118. 

Anka kuşu nasıl ki kalabalıktan kaçıp, Kâf Dağı’nın tenhâlığını kendisine 
mesken tutuyorsa, şâir de kanâatkâr olarak şu âlemdeki kesretten ve mâsivâllah’tan 

117	 Aclûnî, a.g.e., C. II, s. 102.
118	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 59.

| 263 |



uzaklaşıp vahdet tenhâlığına varmaktadır (vr. 83b). Bu husûs aşağıdaki beyitte de 
ifâde edilmiştir:

Úılup pervâze keåret gülşeninden bülbül-i ùabèum 
İdindi menzilin Úâf-ı úanâèat nitekim Èanúâ (vr. 50b)

e) Mezellet

Sözlükte itaatkârlık, boyun eğme, rezillik ve küçük düşme anlamlarına gelen 
mezellet119, Dîvân’da tevâzu göstermek ve nefisle mücâdele etmek anlamında 
kullanılmıştır. Aşağıdaki beytinde “Ey Za’fî, pîrin kapısının toprağı meskenin olduğu 
için gam yeme, zira ehl-i dil olan kişiler daima mezelleti arzu eder.” diyen şâir, 
pîrin kapısını mesken edinmeyi mezellet ile eş tutmuştur. Buradan anlaşılmaktadır 
ki, şâir pîrin kapısını tevâzu gösterilen ve nefisle mücâdele edilen bir makâm olarak 
görmektedir:

áam yime Øaèfî olursa òâk-i devlet meskenüñ
Ehl-i diller dâéimâ eyler meõellet ârzû (vr. 103a)

 
Aşağıdaki beyitte şâir, hak-i mezellet’i fâni dünyânın şaşaasına tercîh ettiğini ifâde 

etmiştir. 

Bu fânî dâr-ı dünyâdan beúâ fehm itmeyüp hergiz
Anuñçün Øaèfiyâ òâk-i meõellet iòtiyâr itdüm (vr. 83b)

Aşağıdaki beyitte de şâir, dünyâya yüz çeviren ehl-i mezelletin, kûy-ı fenâyı tercîh 
ettiğini ifâde etmiştir. Buna göre mezellet ehli, şâir tarafından aynı zamanda fenâ ehli 
olarak tasavvur olunmaktadır:

Biz meõellet ehliyüz kûy-ı fenâ besdür bize
Kâò-ı eyvân olmasun lâzım degil keyvânumuz (vr. 69b)

f) Rızâ ve Teslîmiyyet

Rızâ, Arapça’da râzı olmak, memnûn kalmak anlamına gelen bir kelimedir. 
Tasavvuf ilminde, kalbin, hükmün akışı altında sükûnet içinde bulunması hâli, ya da 
hüküm ve kazâya itirâzda bulunmama hâli olarak tarif edilir120. Rızâ ile yakın anlamlı 
olan diğer bir kavram da teslîmiyyettir. Teslîmiyyet boyun eğmek anlamında Arapça 
bir kelime olup, bir tasavvuf ıstılâhı olarak, Allâh’ın emrine bağlanıp boyun eğmek, 

119	 Serdar Mutçalı, Arapça Türkçe Sözlük, Dağarcık, yy., ty., s. 296 
120	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 517.

| 264 |



uygunsuz itirâzı terk etmek, başa bela indiğinde içte ve dışta değişme olmaksızın sâbit 
durmak veya kazâyı rızâ ile karşılamak şeklinde tarîf edilmiştir121. 

Yakın anlamlı olan her iki kavramın Za’fî Dîvânı’nda da, birlikte zikredildiği 
görülmektedir. Bir yerde, içinin teslîm, rızâ ve sevgi ile dolu olduğunu (vr. 113b) ifâde 
eden şâir, bir başka yerde de Allâh’ın hükümlerine cân ile teslîm olup “çûn u çerâ” 
dan (nasıl ve niçinden) uzak olduğunu (vr. 70b) ifâde etmiştir. O, mâsivâyı gönülden 
atıp, vahdet anlayışına sahip olmayı; rızâ ve teslîmiyyetin gönlü kaplamasını ideal bir 
durum olarak görmektedir:

İrişüp vaódete dilde úomaya naúş-ı sivâ
Úaplaya cân u göñül mülkini teslîm ü rıøâ (vr. 19b)

Allâh’tan gelene rızâ göstermek ile ilgili verilebilecek hiçbir örnek, firkat ve cefâya 
gösterilecek rızâ kadar cân alıcı olamaz. Şâire göre yâr cefâ yolunu terk etmediği 
gibi, âşık da rızâ yolunu terk etmez (vr. 93b). O, Hâkim-i rûz-i elest’in kendisi için 
yâr hecrini/ayrılığını takdîr ettiğini ve kendisine düşenin de buna rızâ göstermek 
olduğuna inanmaktadır:

Øaèfiyâ göster rıøâ kim óâkim-i rûz-i elest
Her zamân bir yâr hecrin saña taúdîr eyledi (vr. 55b)

g) Zikir

Sözlükte anmak, hatırlamak, unutmamak gibi anlamlara gelen zikir, tasavvufta 
mürîdin sesli veya sessiz, toplu veya tek başına, Allâh’ı, Esmâ-i Hüsnâ ve kelime-i 
tevhîd gibi belirli kelime ve cümleleri tekrarlayarak anması demektir. Sûfînin seyr ü 
sülûku zikirle gerçekleşir122.

Dîvân’da zikrin Allâh ile olan ilgisi sadedinde, zikr-i Allâh (39b, 39b), zikr-i ehad 
(vr. 56b), zikr-i Hak (vr. 39b), zâkir-i Mevlâ (vr. 72a) gibi terkîbler kullanılmıştır. 
Bunlara cezbe-i zikr (vr. 22a) terkîbini de ilâve edecek olursak, Dîvân’da içinde zikir 
kavramının geçtiği terkîbler ortaya çıkmış olacaktır. 

Şâire göre, Allâh dergâhında hâs insânlardan olmak isteyen gönlün, sarf ettiği 
her sözünde Allâh’ı anması (zikr-i Allâh) gerekir (vr. 39b). Allâh’ın zikredilmesi ile 
başlanan her sözün kıymeti o kadar büyüktür ki, o arş-ı Allâh’a layıktır (vr. 39b). 
Aşağıdaki beyitte, Allâh’ın adı ile başlanmayan her işin sonunun hayırsız olacağı 
şeklindeki hadîsin123 mefhûm-ı muhâlifi ifâde edilerek, her eylemden önce besmele 
çekerek Allâh’ın adının anılmasının önemine işâret edilmiştir:

121	 Cürcânî, a.e.g., s. 59.
122	 Cürcânî, a.g.e., s. 109; Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, İst. 1995, s. 588-89.
123	 İmâm Nevevî, Riyâzu’s-Sâlihîn, s. 481.

| 265 |



Her iş ki ola õikr-i Óaú ile râm
Ebed úalmaya nâúıã ol ola tâm (vr. 39b)

Şâir, bu anlayışına uygun bir tarzda, dîvânının dîbâcesini besmele ile başlatmış, 
yine aşağıdaki matla’da da besmeleye yer vermiştir:

Ey cemâlüñ âyeti ser ãafóa-i metn-i úadîm
Başladum şeróine bismillâhirraómânirraóîm (vr. 90a)

Buraya kadar anlatılanlar, şâirin dil ile yapılan zikre bakış açısı olarak tasavvur 
olunabilir. Nitekim Dîvân’da bu anlamda vird-i zebân (dil virdi) kavramı da 
geçmektedir (vr. 32b). Dîvân’da daha bir çok yerde geçen vird kavramı, Tasavvuf 
terminolojisinde, her gün rutin olarak okunması görev haline getirilen duâ veya zikir 
anlamına gelen ve genel olarak Kur’ânı-ı Kerîm ve hadîs-i şerîflere dayanan bir çeşit 
zikirdir124. Bu kavram Dîvân’da, bir yerde çoğul olarak evrâd (vr. 68b), diğer yerlerde 
de tekil olarak vird şeklinde geçmiştir. Virdin devamlılık özelliğine “Virdüm olmışdur 
direm bu mısrâ’ı her demde ben” (vr. 27b) ve “Bu mısrâ’ı dir vird idüben derd ile her 
bâr” (vr. 28b) gibi ifâdelerde işâret edilmiştir. 

Şair, “Şâh selâmun aleyk” (vr. 4b), “ve’ş-Şems” sûresi (vr. 68b), “Gözlerüm 
nûrı güneş yüzli Memi Şâh’um benüm” (vr. 27b), “İbrâhim efendüm yüzi gül gonce-
dehânum” (vr. 28b) ve “Âşıklarûz belâ-zedeler mübtelâlarûz âlemde bir mahabbete 
kalmış gedâlarûz” (vr. 32b) gibi ifâdeleri vird olarak okuduğunu ifâde etmektedir. 
Bunlardan birincisi Hz. Peygamber, diğerleri ise sevgili ya da mürşit için okunan 
virdlerdir. Yine doğrudan olmasa da, dolaylı olarak Yâ fettâh” zikrinin de bir vird 
olarak okunduğu anlaşılmaktadır:

Ola ki üstümüze fetó ola ebvâb-ı fütûó
Øaèfiyâ cân u göñülden diyelüm yâ Fettâó(vr. 54b)

Şâir, vahdet-i vücûd inancını da zikir ile ilişkilendirmiştir. Ona göre, keskin bir 
vahdet inancına sahip olmak için daima Allâh’ı zikr etmek gerekir (vr. 56b). Vahdet 
denizinde müstağrak olan bütün eşya içinde Allâh’ı vâhiddir diyerek ikrâr eder:

Cümle eşyâ baór-i vaódet içre müstaàraú hemân
Her biri nefsinde vâóiddür deyü iúrâr ider (vr. 62b)

Zikrin bu çeşidi zebân-ı hâl ile yapılan zikir olarak anılmaktadır ki, Dîvân’da bu 
kavrama da yer verilmiştir:

124	 Cürcânî, Ta’rifât, s. 248; Cebecioğlu, a.g.e., s. 702.

| 266 |



Vird idüp dir cümle-i eşyâ zebân-ı óâl ile
Şân-ı pâk-i Óaøret-i Pâşâ’ya ãıóóat yaraşur (vr. 23b)

Şâir, “Hîç bir şey var mı kim ana müsebbih olmaya” diyerek bütün mevcudâtın 
Allâh’ı tesbîh ettiğini ifâde etmektedir (vr. 62b) ki, bu husus “Yedi gök, yer ve 
bunlarda bulunan herkes O’nu tesbîh eder. O’nu övgü ile tesbîh etmeyen hiçbir şey 
yoktur. Ne var ki siz, onların tesbîhini anlamazsınız.” (İsrâ 17/44) âyet-i kerîmesinde 
de açıkça ifâde edilmiştir. Şâire göre, kuşların nâlesi boşuna değildir. Onlar, zikr-i Hak 
terennüm ederler. Dolayısıyla onlar, zakir-i Mevlâ’dır:

äanmañuz beyhûdedür her dem ùuyûruñ nâlesi
Õikr-i Óaú söyler dilinde õâkir-i Mevlâ imiş (vr. 72a)

Aşağıdaki beyitte, şâir bir zikir çeşidi olarak sema’ yaptığını ve bunda riyâ 
olmadığını ifâde etmiştir. Şâirin Mevleviyye tarîkatı ile olan irtibâtı bahsinde detaylıca 
işlendiği gibi, onun semâ yapmasını, gerek kendisinin, gerekse mensûbu olduğu 
Gülşeniyye tarîkatının Mevlevîliğin etkisinde kalmış olmasına bağlamak gerekir.

Semâè u naàmemüz ãofî bizüm zerú u riyâ ãanma
Buña vâúıf degilsin sen bu esrâr-ı ilâhîdür (vr. 60a)

Şâir hemen her konuda yaptığı gibi, zikri de aşk ile irtibâtlandırmıştır. Onun, 
sevgilisini yâd etmeden, gönülden gelerek Allâh’ı zikretmesi mümkün değildir 
(vr. 45b). Onun yaptığı zikir, tesbihât ve kıldığı namazlar vuslat içindir (vr. 30b). 
Tâlipler bu yüzden aşk ile arşı tavâf eden Kerrûbîn melekleri gibi zikir cezbesine 
kapılmaktadırlar (vr. 22a)

h) Zühd

Lügatte rağbet etmemek anlamına gelen zühd, bir tasavvuf ıstılâhı olarak kişinin 
dünyâdan yüz çevirmesi, dünyâ sevgisini gönlünden atması ve âhiret sevgisine 
yönelmesidir125. Dünyânın fânî olduğu, dünyâya meyletmemek gerektiği ile ilgili bir 
çok beyit âlem konusunda işlendiği için ayrıca burada ele alınmayacaktır. (Örneğin bkz. 
vr. 32b, 50b, 52b, 53a, 59b, 59b, 79b, 82b, 85a, 93b, 113a) Ancak bu beyitlerde her ne 
kadar dünyâ kötüleniyorsa da, doğrudan zühd kavramına temâs edilmemiştir. Dîvân’da 
sadece bir yerde, ıstılâh anlamına uygun olarak zühd kavramına yer verilmiştir:

Dil ü cândan idem ger òayra niyyet
Aña mâniè olur bu nefs-i âfet 

Bozar ol niyyet-i zühd ü ãalâóı 
Göñül bulmaz meôâlimden felâóı (vr. 3b)

125	 Gazâlî, İhyâ, C. IV, s. 427 vd.; Cebecioğlu, a.g.e., 717.

| 267 |



Görüldüğü gibi, nefsin, zühd ve sâlâha olan niyetini bozduğunu söylerken şâirin 
maksadı, dünyâ sevgisini gönülden atmaya ve âhirete yönelmeye nefsin sürekli 
engeller çıkarttığıdır.

Zühdün yukarıda yapılan tanımına uyan kişiye zâhid denir. Ancak dîvân edebiyatında 
genelde zâhid, dinî konularda anlayışı kıt, her işin ancak dış kabuğunda kalabilen, 
derinlere inmesini beceremeyen, ilim ve îmânı dış görünüşüyle anlayan, bunu da 
ısrarla başkalarına anlatan ve durmadan öğütler verip topluma düzen verdiklerini sanan 
kişiler olarak ele alınır126. Dolayısıyla zâhid, hem olumlu bir anlam taşıyan sûfî, hem de 
olumsuz bir anlam taşıyan sofu mukâbilinde kullanılmış olmaktadır127.

Za’fî Dîvânı’nda da zâhid kavramı daha ziyade olumsuz anlamıyla ele alınmıştır. 
Zâhid, Dîvân’da hüşk/sert (vr. 85a), sâlûs/riyâkâr (vr. 62b, 98b), hod-bîn/kendini 
beğenmiş (vr. 52a), şeytan (vr. 69a), nâ-pühte/pişmemiş (vr. 55a), zâhir-perest (vr. 
116b), zerk ve riyâ sahibi (vr. 69a) olarak nitelendirilmiştir. Zâhid, kendisi gibi 
olmayanları ta’n eder (vr. 116b), halvette iken şath ve tâmât ile uğraşır (vr. 65a), aşkın 
keyfiyyetini idrâk edemez (vr. 122b), âşığın sözünü (vr. 70a) ve onda ne gibi hâller 
olduğunu anlayamaz (vr. 65a). Zâhide göre aşk kuru bir davâ olup, âşığın inleyişi 
boşunadır (vr. 80b). Zâhid, nefsine uyarak gönlünü dünyânın bağ ve zînetine verir; 
dünyâyı cennet-i me’vâ sanır (vr. 168); onun gönlü cennetin gül bahçelerindedir (vr. 
67b). Zâhid, manâ âlemini suğrâ diyerek ihmâl eder, madde âlemini ise kübrâ sanır:

èÂlem-i maèniye ãuàrâ deyü ihmâl itdüñ
äûretüñ èâlemini èâlem-i kübrâ ãanduñ (vr. 80b)

Şâire göre zâhid doğru yola gelmez. Bazan yolunu şaşırarak yanlışlıkla aşk yoluna 
girer (vr. 63a). Zâhidin amelleri neticesizdir, fayda vermez (vr. 98b, 107a). Zâhid, 
tevbe ettim dese bile ona inanmamak gerekir:

Dir ise tevbe itdüm varmaàa mey-òâneye zâhid
İnanma hergiz anuñ sözine Øaèfî yalan söyler (vr. 63b)

Şâire göre, acı şeyler yapması ve nâ-pühtelik (pişmemiş) zâhide yaraşır. Zira ham 
olan şey elbette ki acı olur:

Acılıúlar eylese nâ-püòte zâhid àam degil
Bu meåel meşhûrdur elbette olur òâm telò (vr. 55a)

Son derece menfî sıfatlara sahip olan zâhid, gülşen-i hüsnü (güzellik bahçesini) 
temâşâ etmeye lâyık değildir. Şâire göre, bu tıpkı kâfirin arş-ı â’lâ’yı ziyâret etmeye 
lâyık olmaması gibidir:

126	 Pala, a.g.e., s. 501.
127	 Sûfî ve Sofu ayırımı için bkz. M.Erol Kılıç, Sûfî ve Şiir, 118.

| 268 |



Niçün zâhid temâşâ-gâh olsun gülşen-i óüsnüñ
Ziyâret-gâh ide lâyıú mı kâfir èarş-ı aèlâyı (vr. 113a)

	 Dîvân’da zâhide muârız olan ve ondaki olumsuz vasıfların aksine olumlu 
vasıflar taşıyan bazı tiplemeler ele alınmıştır ki, bunların başında âşık gelmektedir. 
Şâire göre, zâhidin âşıkların sırlarını anlaması için, uzun bir süre hayret tekyesinde 
ikâmet etmesi gerekmektedir (vr. 89a). Âşık, zâhid gibi emmâre-i nefs’in hevâsına 
uymaz (vr. 69a). Zâhid, asâ olarak ince misvakına dayanırken, âşık kavî olan 
Sübhân’ına dayanır (vr. 62a). Zâhidin aksine âşık, aşk şarabı ile âlûde-dâmân-ı mey-
âşâm’dır (vr. 101b). Aşk erbâbının semâ ve nefhası hoş bir hâldir. Zâhidin bunu 
tatmaması büyük bir cehâlettir (vr. 57a). Şâire göre, nâmusundan vazgeçen şûrîde bir 
âşık olmak, zühd ve riyâ ile yıllarca vakit geçirmekten daha iyidir:

 Nice yıl zühd ü riyâyıla geçen sâlûsdan 
Yegdür ol şûrîde èâşıú kim geçer nâmûsdan (vr. 98b)

Zâhidin karşısında yer alan diğer bir tipleme ise âriftir. Zâhid, âriflerin irfân gözü 
ile ettikleri işâretlerden (vr. 98b), Allâh’ın isimlerinin tecelligâhı olan ve bu isimler 
için bir ayna görevi gören ârifin gönlünden habersizdir:

Zâhid dil-i èârif gibi miréâta ne dirsin 
Miréât-ı tecellî úılan ol õâta ne dirsin (vr. 98b)

Dîvân’da zâhidin karşısında yer alan diğer tiplemeler, rind (vr. 75a), ehl-i harâbât 
(vr. 60a), ehl-i melâmet (vr. 89b, 116a) ve Kalender (vr. 116a)’dir. 

 Şâir, kendisini olumsuz zühd anlayışından uzak görmektedir. Ona göre, bezm-i 
ezelde kendisine sunulan kadehle böylesi bir zühd anlayışı gönlünden atılmıştır:

äunalı câm-ı ãafâ ãâúi-i bezm-i ezelî
Úalmadı dilde ebed tevbe vü zühd ile ãalâó (vr. 54b)

Şâir, zâhidin yaptığı ibâdete itibar etmemekte, onun, câme-i takvâya (vr. 84a), 
seccâde ve mescide (vr. 59b) yaptığı dâvetini kabul etmemektedir:

Yüri èarø eyleme zâhid baña seccâde vü mescid 
Beni úo kendi óâlüm üzre luùf eyle mekânumda (vr. 104b)

Şâir, menfî özelliklere sâhip olan zâhide bir takım tavsiyelerde bulunmuştur. Ona 
göre, zâhidin zühd ve takvâdan vazgeçip, isminin özünü anlaması ve müsemmâ ile 
bağlantısını kurması (vr. 96a); âlemin nakşını apaçık bir şekilde görmesi için cân 
gözü ile sevgilinin cemâlini izlemesi (vr. 82a); aşk cezbesi ile cehd edip benliğini 

| 269 |



yok etmesi (vr. 77a); nereye bakarsa orada pertev-i Mevlâ’yı görmesi; esmânın 
mazharı olan eşyânın yaratılışına bakması (vr. 76b); kalb âlemindeki âlem-i kübrâya 
bakarak kesrette vahdeti bulması (vr. 76b); cennetten nasiplenmek isterse cân gözünü 
açarak dünyânın nakışlarına bakması (vr. 76b) ve bilgili kişi bilgisizlerin arasında 
bulunamayacağından bilgisiz zâhidin meclis-i irfâna karışmaması (vr. 57b) gerekir. 
Zâhid, bir mağaraya girip uzlete çekileceğine, gönlünü sâf etmeli, yüzünü sevgilinin 
kapısına sürmelidir:

Dilüñ ãâf eyle ey zâhid girüp bir àâra n’eylersin 
Yüzüñ sür ãu gibi ùurma der-i dil-dâra n’eylersin (vr. 101a)

2. Ahvâl

Makâmât ve ahvâl bahsinin giriş kısmında ahvâl kavramı hakkında gerekli bilgi 
verildiği için, burada tekrâra gidilmeyecek, ahvâl kapsamına giren bazı kavramların 
Za’fî Dîvânı’nda nasıl yer aldığı aşağıda izah edilecektir.

a) Aşk

Aşk birisini, bir mesleği, bir yolu, cânla-gönülle, kendini fedâ edercesine sevmek, 
ona bağlanmak, onsuz yaşayışı harâm bilmektir. Sûfîler aşkı, aşk-ı hakîkî (gerçek 
aşk) ve aşk-ı mecâzî (geçici aşk) olmak üzere ikiye ayırırlar. Aşk-ı mecâzî, birisini 
delicesine sevmektir ki bu aşk, sevgiliyle buluştuktan sonra küllenmeye başlar. Aşk-ı 
hakîkî ise yaratana duyulan aşktır. Sûfîler geçici aşkla ilgili olarak, “Mecâzî aşk, 
hakîkî aşkın köprüsüdür.” demişler ve âşığın varlığını erittiği için mecâzî aşkı da bir 
bakıma hoş görmüşlerdir128.

Aşk ahvâldendir. Şâir de, âşıkta pek çok hâlât olduğunu ifâde eder ki vecd. (65a, 
98b), zikir, semâ’, zevk ve şevk (vr. 21a, 65a) bunlardandır. Aşağıdaki beyitte de bu 
husûsa işâret edilmiştir:

Semâè u nefóası erbâb-ı èaşúuñ òoşca òâletdür
Anı õevú itmemek bi’llâhi zâhid òoş cehâletdür (vr. 57a)

Bir hâl olması hasebiyle aşkı tanımlamak zordur. Aşkın fehvâsı/özü aşk kelimesinin 
kendilerinden oluştuğu harfler olan Ayn, Şîn ve Kâf harfleri değildir. Aşkın srrına tam 
anlamıyla vâkıf olmak için âşık olmak; aşkı bilmek için de, aşkın özü olmak, yani aşkı 
içten yaşamak gerekir:

èÂşıú ol tâ sırr-ı èaşúa olasuñ vâúıf tamâm 
èAyn u şîn ü úâf ãanma zâhidâ feóvâ-yı èaşú (vr. 14b)

128	 Seyyid Şerîf Cürcânî, Kitabu’t-Ta’rifât, (Ter.Ariv Erkan), Bahar Yay., İst.1997, 162.

| 270 |



èAşú özi olmaú gereksin tâ bilesin èaşúı sen
Meånevî’de òoş dimişdür bu sözi Monlâ-yı èaşú (vr. 14b)

Aşk o kadar derin bir mevzûdur ki, onun tanımı fasıl ve bâblara sığmaz (vr. 70a). 
Aşkın ne olduğunu söz ile ifâde mümkün değildir (vr. 14a). Herkes kendi düzeyine göre 
aşkı tanımlamaya çalışır; fakat aşk kimseye rûşen/aydın görünmediği için hakîkî anlamda 
kimse aşkı tanımlayamaz (vr. 14b). Şâir bu husûsu aşağıdaki beyitte de dile getirmiştir:

Kendi miúdârınca her-kes şeró-i èaşú eyler velî 
Kimseye rûşen görinmez şâhid-i zîbâ-yı èaşú (vr. 14a)

Şâire göre, aşkın tanımlanamazlığı, onun akıl ile idrak edilemez özelliğinden 
kaynaklanmaktadır. Zira şâir, aşk ve aklı birbirlerinin zıddı iki mefhûm olarak 
tasavvur etmektedir. Ona göre aşkın şeydâsı olan kişi asla akıl ile dost olamaz (vr. 
14a). Aşk ehline hâl olan, akıl ehline muhâl olur (vr. 14a, 67a). Aklı ile yetinen kişi 
dânâ (bilgili) değil, aslında denî (aşağılık) bir kişidir O yüzden devlet ve irfân bulmak 
isteyen kişinin aşk âlemine ayak basması gerekir:

Gel èâlem-i èaşúa bulasın devlet ü èirfân
èAúlıyla úalan oldı denî olmadı dânâ (vr. 13a)

Bir beytinden (vr. 90a), şâirin akıl ve aşk mücadelesinde, ibreyi akıldan yana 
kullandığı bir süreçten geçtiği anlaşılmaktadır. Bu sürecin sonucunda o, gerçeği 
anlamış ve kendisini yok olmaktan kurtarıp gençleştirecek olan aşk tarafına tekrar 
geri dönmüştür. Bu mücâdelenin sonucunda şâir, kendisindeki aşkın yalan bir aşk 
olmadığını, kendisinin âşık-ı sâdık olduğunu (vr. 30b) ve dünyâda bu türden âşıkların 
sayısının çok az olduğunu (vr. 27a) anlamıştır.

Aşkın tanımlanması zor olmakla birlikte; aşka âşıkların alametleri, özellikleri ve 
âşık olmanın şartları cihetinden yaklaşıldığı takdîrde, aşkın ne olduğu ve ne olmadığı 
husûsunda bir fikir sahibi olma imkânı her zaman için mevcuttur. Şâir bu husûsa da 
işaret etmiştir:

èÂşıúuñ ôâhiren nişânı olur
Sende var ise göster âåârın (vr. 15b)

Bu meyanda aşkın bazı özellikleri ve şâirin bunlarla ilgili olarak yaptığı bazı 
benzetmelerin şunlar olduğu görülür: Aşk sevdası rastgele bir yerde karâr etmez. O, 
herkesi gölgesine almayan bir hümâdır (vr. 14a). Aşk sonsuz bir sahrâdır. O yüzden 
bir menzilde duraklamayıp menzilleri aşmaya çalışmak ve menzil-i maksûda ulaşmak 
gerekir (vr. 14a). Aşk yolunun nihâyeti zâten yoktur, bidâyeti bile belki olmaz (vr. 77a). 
Dünyâda vâkıf-ı esrâr olduğunu zanneden kişiler aşkın keyfiyyetinin ne olduğunu 
bilmezler (vr. 97b, 118b). Aşk kişiyi sultân eder (vr. 14b, 109b). Alçak insânlar aşk 

| 271 |



iddiasında bulunamazlar (vr. 89a). Aşk kuşunu, alçak kişiler avlayamazlar. O, bilgili 
bir kuş olduğu için, hileye başvurmak da fayda etmez:

Nice ãayd eylesün şeh-bâz-ı èaşúı her denî ey dil
Ùutılmaz dâm-ı tezvîr ile ol bir murà-ı dânâdur (vr. 59a)

Aşk ehlinin yanında dünyânın hiçbir kıymeti yoktur. Âşığın gözünde bütün âlemin 
yarım çöp kadar bile değeri yoktur. Bu vasıf, aşk ehli için yüceliktir (vr. 57a). Âşık, 
dünyâda serverlik eyler (vr. 85b). Ehl-i aşk olanda zerk, tezvîr ve riyâ olmaz (vr. 14a). 
Âşığın nâmûs ve ârı salması (vr. 103b) ve âr şişesini taşa vurup kırması gerekir (vr. 
17b). Âşık kişide neng ü nâm (şöhret tutkusu) ve kibir olmaz (vr. 14a, 19a, 102b). 
Aşk şarabıyla temiz bir gönle sahip olmak isteyenin enâniyetten vazgeçmesi gerekir:

Şarâb-ı èaşú ile ãâfî-dil olmaú istesen ãûfî
Enâniyyet òumârın defè idüp ân ile menden geç (vr. 54a)

Âşık olmayınca kişi nefsini iyice tanıyamaz. Nefsini bilmek isteyen kişinin aşkı 
bilmesi lazımdır (vr. 14a). Hür olmak isteyen kişinin âşık olması gerekir. Aşk mevlâsına 
bende olan kişi hür olur (vr. 14b). Vâmık ve Mecnûn, dîvâne değildirler. Aksine onlar 
âşıktırlar ve bu yüzden de “ulu’l-elbâb” (akl-ı selîm sahipleri)’dırlar (vr. 67b). Âşık kişi 
dehr-i dûnun tâcından ve ona itaat etmekten fariğdir (vr. 85a). Gaflet uykusunda yatan 
kişi Kadr ve Berat’ın anlamlarını bilmez. Bunu ancak bîdâr olan âşık bilir (vr. 66b). 
Âşığın mezar toprağının her zerresi, ziyaretçiye aşkın deminden haber verir (vr. 79a). 
Felekler âşıkların âhından korkarlar. Ay ve güneş âşıkların âhının okuna karşı siperdirler:

Siper itmişdürür mihr ile mâhı âh-ı èuşşâúa
Efendüm ãanma eflâkı ki tîr-i âh’dan úorúmaz (vr. 68a)

Âşık olmanın bazı şartları vardır: Âşık olmak isteyen kişinin süflîye meyletmemesi 
(vr. 14a); aşkın sırlarını anlamak isteyen kişinin, bilgili olması (vr. 101b); aşk mollası 
olmak isteyen kişinin de, pîr-i aşkın dergâhına cândan yüz sürüp, orada ömür geçirmesi 
gerekmektedir (vr. 76b). Âşık olmanın şartlarından biri de kanâat sahibi olmaktır:

Meskenüñ úâfı úanâèat itmeyince müstaóil 
Dâm-ı taúlîd ile ãayd olmaz dilâ èAnúâ-yı èaşú (vr. 14b)

Dîvân’da âşığın ma’şûk yüzünden çektiği zahmetler ve elemler mihnet kavramı 
ile ifâde edilmiş ve bu husûsun üzerinde çokça durulmuştur. Şâire göre firkatın ilk 
gecesi, şeb-i mihnettir (vr. 87a). Âşığın ma’şûktan mufârakatı, mihnetin önde gelen 
sebebidir. Nitekim firkat, şâiri mihnete düşürmüş (vr. 83b, 91a), onu bâlîn-i mihnet’e 
(mihnet yastığına) yatırmış (vr. 93b), boynunu bükmüş (vr. 97b, 121b), bülbül gibi 
hâr-ı mihnet’in (mihnet dikeninin) üzerinde feryat etmesine (vr. 91b), netîcede sahrâ-

| 272 |



yı mihnette âvâre ve serserî olarak gezmesine (vr. 28b) yol açmıştır. Şâirin aşağıdaki 
beyitte dile getirdiği âşığın mâcerâsından maksadı bu husûslar olmalıdır:

Diñmese ùan mı gözlerüm yaşı
èÂşıúa mâcerâ mı eksik olur (vr. 57a)

Şâire göre, vuslata ermek isteyen kişinin mihnetten başka bir seçeneği yoktur 
(vr. 103a). O, serâ-yı kûy-ı mihneti, serîr-i mülk-i izzete tercih edecek kadar mihneti 
önemsemektedir (vr. 79b). Ona göre, sıradan ma’mûr bir gönül, künc-i mihende oturamaz. 
Mihnete layık olması için öncelikle gönlün vîran bir vaziyette olması lazım gelir:

Künc-i mióende Øaèfiyâ itmez dil-i maèmûri câ
Lâyıú budur kim evvelâ vîrân olayın varayın (vr. 95b)

 “Reh-i aşk şer ü şûr u hatardır” (vr. 85a) diyen şâire göre, aşk çarşısı tehlikelidir (vr. 
39a). Aşk yoluna girenin, katığı dert ve gamdan başka bir şey değildir (vr. 31b). Âşığın 
sînesi bela okuna bir nişânedir (vr. 60b). Aşk-ı nigâr kime rehberlik ettiyse, o kişinin 
makâmı âdem; mülkü zârî, dert ve gamdır (vr. 117b). Âşık dert ve belâ sonucunda 
gözlerinden yaşlar akıtır (vr. 121b). Şâire göre, âşığın aşk tennûrunda yanıp, kül olarak 
kalması gerekir. (vr. 20b) Zira aşk ateşiyle yanmak âşıkların ezelden âdetidir (vr. 97a). 
O, nûr ve nâr kelimeleri arasında iştikâk sanatına başvurarak, sevgilinin güzelliğinin 
nûrunu gören âşığın, aşk ateşine düşerek nâra/ateşe dönüştüğünü ifâde etmiştir (vr. 
115a). Âşığın figân ve nâlesi boşuna değildir. O, bu yolla muhabbeti tahsil eder:

Degildür kâr-ı beyhûde fiàân u nâle-i èuşşâú
Maóabbet kârınuñ taóãîline bu özge âletdür (vr. 57a)

Dîvân’da aşkın mihneti ile ilgili olarak yer alan bazı terkîbler de şunlardır. Aşk 
tennûru, âteş-i aşk, belâ vü derd-i aşk, belâ-yı aşk, bîmâr-ı aşk, gam-ı aşk, maktûl-ı 
aşk , nâr-ı aşk, pûte-i aşk, rüsvâ-yı aşk, âşık-ı üftâde, âşık-ı şûrîde, âşık-ı bî-çâre, âşık-ı 
zâr, âşık-ı giryân, âşık-ı dil-haste. 

Şâire göre aşk derdinin dünyâda devâsı olmaz. (vr. 71a) Lokman Hekîm bile bu 
derdin çâresini bilmez (vr. 110b). Aşkın dermânı yine aşkın dert ve belâsıdır:

èAşú óâlini ãorar isen 
Derd ü belâdur yân yüri 
Aña dermân arar isen 

Derd ü belâdur yan yüri (vr. 121b)

Ancak şâire göre, aşk derdinin dermânını verecek olan, o derdi veren Allâh’tır 
(27a). Âşığın dayandığı tek mercî onun güçlü ve sübhân olan Allâh’ıdır:

| 273 |



Sen èaãâña dayanursın zâhidâ misvâk ile
èÂşıú-ı dil-òastenüñ daòı úavî sübóânı var (vr. 62a)

Buraya kadar Za’fî Dîvânı’nda aşk ve mihnet ilişkisinin nasıl işlendiği üzerinde 
duruldu. Ancak aşkta nihâî nokta, aşk uğrunda cânı fedâ etmek olduğu için, bu 
husûsun da Dîvân’da ne şekilde yer aldığı üzerinde durmak gerekir. Za’fî Dîvânı’na 
göre, cânlar aşk meydânında bedâvâdır (vr. 121b). Âşık, korkusuzdur ve öleceği için 
gam yemez (vr. 76a). Âşık, ma’şûktan değil, cihândan ayrılmayı tercîh eder (vr. 60b). 
Erbâb-ı safânın maksadı, ma’şûkun yolunda şehîd düşmektir (vr. 38b). Pervânenin 
ateş uğrunda ölmesi, âşığın cânını fedâ etmesi için bir timsâldir: 

Yaúdıàı pervânenüñ meclisde perr ü bâlini
èÂşıú olmışdur cemâlüñ şemèine bes yanadur (vr. 61b)

Şâir aşk uğrunda ölenleri aşkın şehîdi (vr. 100a), asıldıkları darağacını da aşk dârı 
(vr. 80b, 97b) olarak nitelendirmiş ve aşk darağacında asılanların Dârâ gibi güçlü 
insânlar olduklarını ifâde etmiştir (vr. 13a). Aşk uğrunda ölenlerden söz ederken 
de, nice âşıkların dâr-ı aşkta asıldıklarını, asılanların sadece Nesîmî ve Mansûr 
olmadıklarını (vr. 97b) söylemektedir. Şâirin kendisi de, yâr zülfüyle aşk dârına 
asılarak Mansûr gibi dünyâda bir ad eylemek arzusunda olduğunu (vr. 109b), ve aşk 
Ka’be’si yolunda cânını verdiğini ifâde etmektedir (vr. 88b). O, bu husûsları aşağıdaki 
beyitlerde de ifâde etmiştir:

Endûh u belâ vü àam ile terk-i ser itdüm
èAşúuñla şehâ cân u cihândan güõer itdüm (vr. 84b)

İtme bahâne Øaèfî vir cânı bî-bahâne
Meydân-ı èaşú içinde çünki bahâne ãıàmaz (vr. 98a)

Şâire göre, aşk uğrunda cânlarını fedâ edenler, mükâfat olarak “asl-ı yâr’ı bedava 
bulurlar:

Reh-i èaşú içre cismin òâk idenler irdi iksîre
Alanlar naúd-ı câna vaãl-ı yârı râygân buldı (vr. 119b)

Şâir Dîvân’da aşk ve gönül ilişkisine de yer vermiştir. Ona göre gönül aşk mülkünün 
padişahıdır (vr. 60a). Gönül sevgilinin kûyuna vardığında ağyardan korkmaz. Zira 
gönül aşk padişahıdır, gece bekçisi ona ne yapabilir?:

Kûyuña varduúda dil òavf eylemez aàyârdan
Pâdişâh-ı èaşúdur n’eyler aña cânâ èases (vr. 71b)

| 274 |



Aşk cilası gönül pasını siler (vr. 19b). Neticede gönül aşk kimyâsı ile altın gibi 
parlar (vr. 69b). Gönül âyînesini aşk cilası ile pâk etmek, tecellî-i Cemâl-i Hak için bir 
hazırlıktır (83a). Virâne gönül aşk ile âbâd olur:

Gülşen-i úudsda evùânumuzı yâd idelüm
Dil-i vîrânemüzi èaşú ile âbâd idelüm (vr. 19b)

Gönül aşk ateşi ile yanar (vr. 92a, 22b). Aşk-ı yâr ile ülfet eden gönle felâh 
müyesser olmaz (vr. 54b). Âşığın gönlü, belâ sahrâsı içinde figân eder (vr. 48a). 
Gönlün mihnet ile dostluk kurmasını sağlayan aşktır (vr. 79b). Her gönülde telâtum-ı 
aşk gerçekleşmez:

Øaèfî telâùum-ı èaşú her dilde mümkin olmaz
Meşhûrdur bu maènâ deryâ óebâba ãıàmaz (vr. 70a)

 
Şâir, aşkın âlemin yaratılışı ile olan ilgisi üzerinde de durmuştur. Buna göre, 

âlemin yaratılmasının amacı aşktır. Allâh, âleme âşıktır (vr. 111b). Aşk muayyen bir 
yerle sınırlı değildir. Bütün âlem aşk ile doludur (vr. 121b). Bütün zerreler aşk ile 
sergeştedir (vr. 98b). Bu açıdan âleme aşk ile bakmak gerekir. En yüksek makâmdaki 
müftü bile olsa, âleme aşk ile bakmayan kişi kördür (vr. 59a, 65b). Ancak âlemdeki bu 
aşkı görmek için bînâ-yı aşk olmak, yani aşkı görebilen bir göze sahip olmak gerekir:

Ùoludur èaşú ile èâlem èâşıú olanlar görür
Sen daòı görmek dilersen olıgör bînâ-yı èaşú (vr. 14a)

Allâh, Hz. Âdem’i de aşkıyla yaratmış, ona tecellî edince aşkı zâhir olmuş ve Hz. 
Âdem mücessem hâle gelmiştir (vr. 114a). Allâh, Hz. Âdem’in alnına mahzen-i aşk 
(aşk hazînesi) ibâresini yazmıştır:

Yed-i úudret ki gil-i âdemi taòmîr itdi
Maòzen-i èaşú deyü alnına taórîr itdi (vr. 111b)

İnsânoğlunu aşkıyla yaratan Allâh’a, insânoğlu da âşık olmuştur. Bu, Allâh’ın 
rûz-ı evvel’de (ilk günde), insânlarla sözleşmesinde vukû bulmuştur. Şâir elest bezmi 
olarak da bilinen ma’nevî âlemdeki bu toplantıda, Allâh’ın “Ben sizin Rabbiniz değil 
miyim” şeklindeki sorusuna işâret ederek; bu soruya belâ, yani evet şeklinde cevap 
verenlerin aslında, orada Allâh’a olan aşklarını ikrâr ettiklerini, ancak bununla beraber 
belâ kelimesinin diğer anlamı olan dert ve sıkıntıya katlanmayı da onayladıklarını 
ifâde etmektedir. Dolayısı ile kimin rûz-ı ezel hissesi aşk olduysa, onun hân-ı gam’dan 
(gam sofrasından) yemeğe mu’tâd olması gerekir (vr. 78a). Şâir aşağıdaki beyitte 
olduğu gibi, bir çok beyitte de (vr. 50a, 54b, 68b, 110b) bu husûsu dile getirmiştir:

| 275 |



Úâlû belâ’da èaşúuñ içün biz belâ didük
Geldüñ bu èâleme daòı ùutduú belâ yolın (vr. 93b)

Şâirin aşk anlayışında, vahdet-i vücûd anlayışının da izleri görülür. Bu meyanda 
şâir, aşk yolunda muvahhidlerden olduğunu (vr. 70a) ve aşk ile tevhîde ermek 
gerektiğini (vr. 14b); içindeki aşk denizi ne zaman dalgalansa, içindeki mâsivâ fikrini, 
bir çöpü dışarı attığı gibi dışarı attığını (vr. 14a) ifâde etmiştir. Bu anlayışın bir sonucu 
olarak şâir, âşık-ı sâdık’ların gözünde, Allâh’ın eserleri olmaları hasebiyle Ka’be ve 
puthâne arasında hiçbir fark olmadığını ifâde eder:

Kaèbe vü büt-òâne birdür èâşıú-ı ãâdıúlara
Sen özüñ ãâf eyle kim her gûşe oldı câ-yı èaşú (vr. 14a)

Şâir, âlemin Allâh’ın bir gölgesi olduğu inancından hareketle, âleme âşık olan 
Allâh’ın aslında, bir nevi kendisine âşık olduğu kanaatini taşımaktadır. O, bunu 
aşağıdaki beyitte “Aşık u ma’şûk özidür” diyerek ifâde etmektedir. Yani Allâh aynı 
anda hem âşık, hem de ma’şûktur. O güzelliğini yaratmış ve güzelliğine âşık olmuştur. 
Ancak o güzellik aslında kendisini gösterdiği için, Allâh kendisine âşık olmuştur.

èÂşıú u maèşûú özidür ortada hîç nesne yoú 
Hîçden geldi ôuhûra Aómed olup mühtedî (vr. 114a)

Dîvân’da şâirin en çok üzerinde durduğu kavramlardan birinin aşk olduğu göze 
çarpmaktadır. Mesela 24 beyitlik bir kasîde (vr. 14a) aşk redifi ile yazılmıştır. Dîvân’da 
aşk ile ilgili pek çok terkîb yer almaktadır ki, aşağıda bunların bir kısmına yer verilmiştir: 

Ankâ-yı aşk, arsa-i aşk, asl-ı aşk, âşık, âşık-ı şeydâ, âşık-ı sâdık, âşık-ı bî-bâk, 
âşık-ı pervâne, âşık-ı mestâne, zevk u şevk-ı âşıkân, âşık-ı bîdâr, âşık-ı rüsvâ, âşık-ı 
ser-mest, âşık-ı miskîn, âşıkân-ı kûy-ı vefâ, aşk, aşk âyeti, aşk dârı, aşk ehli, aşk 
sahrâsı, aşk fezâsı, aşk kûhu, aşk meydânı, aşk-ı ilâhî, aşk-ı mutlak, aşk-ı pâk, aşkın 
şehîdi, bağ-ı aşk, bâde-i aşk, bahr-ı aşk, beled-i aşk, bezm-i aşk, bînâ-yı aşk, câm-ı 
aşk, câmi’-i aşk, câ-yı aşk, cem’i aşk, cezbe-i aşk, cevher-i aşk, çevgân-ı aşk, da’vâ-yı 
aşk, dânâ-yı aşk, dârâ-yı aşk, dâr-ı aşk, defter-i aşk, derd-i aşk, deryâ-yı aşk, deyr-i 
aşk, âlem-i aşk, ehl-i aşk, erbâb-ı aşk, esrâr-ı aşk, fenn-i aşk, fehvâ-yı aşk, ferdâ-yı 
aşk, fetvâ-yı aşk, gavgâ-yı aşk, gül-şen-i aşk, gül-zâr-ı aşk, hâce-i aşk, hadîs-i aşk, 
hâtem-i aşk, hevâ-yı aşk, hil’at-i aşk, iklîm-i aşk, inşâ-yı aşk, Ka’be-i aşk, kâmet-i 
bâlâ-yı aşk, kâr-ı aşk, kemân-ı aşk, kîmyâ-yı aşk, kitab-ı aşk, genc-i aşk, libâs-ı aşk, 
manâ-yı aşk, mahzen-i aşk, makâl-ı aşk, meczûb-ı aşk, mekteb-i aşk, menzil-i a’lâ-yı 
aşk, mezheb-i aşk, metâ’-ı aşk, mevlâ-yı aşk, Monlâ-yı aşk, mülket-i aşk, mülk-i aşk, 
mürşid-i aşk, nây-ı aşk, nefîr-i aşk, pâdişâh-ı aşk, pâs-bân-ı aşk, pâzâr-ı aşk, pertev-i 
aşk, Pîr-i aşk, râz-ı aşk, reh-ber-i aşk, reh-i aşk, rişte-i aşk, rumûz-ı aşk, sahbâ-yı aşk, 
sâlik-i aşk, san’at-ı aşk, saykal-ı aşk, sevdâ-yı aşk-ı yâr, sûk-ı aşk, sultân-ı aşk, şâh-ı 
aşk, şarâb-ı aşk, şeh-bâzı aşk, şerh-i aşk, şeydâ-yı aşk, tâb-ı aşk, tarîk-ı aşk, tekye-i 

| 276 |



aşk, tevsen-i aşk, üstâd-ı aşk, yed-i beyzâ-yı aşk, Za’fi-i bî-dil (âşık anlamında), 
zebûr-ı aşk, zemzem-i aşk, zîbâ-yı aşk , zünnâr-ı aşk. 

b) Fenâ ve Bekâ

Fenâ lügatte, yok olma, zevâl, devamsızlık; bekâ ise devam, sebât, bulunduğu 
hâl üzere kalma129 manâlarına gelir. Fenâ ve bekâ Dîvân’da bir çok beyitte, lügat 
anlamlarına uygun olarak kullanılmış olup, insân ve Allâh’ın dışındaki her şey fânî 
(vr. 67b, 102b), dünyâ ise fenâ mülkü (vr. 112a, 109b) olarak nitelendirilmiş ve bâd-ı 
fenânın ömür bahârını yele verdiği (vr. 106a) teşbîhi yapılmıştır. Aşağıdaki beyitte 
de hem fenâ hem de bekâ, lügat anlamlarına uygun olarak birlikte kullanılmışlardır:

Beúâsı yoú bu cihânuñ úo salùanat fikrin 
Fenâya vardı hezârân hezâr tîà ü úalem (vr. 89a)

Tasavvuf ıstılahında fenâ, kişinin kötü sıfatlardan arınması, bekâ da güzel vasıfların 
insânda bulunmasıdır130. Mutasavvıflara göre kul insân olarak taşıdığı sıfatları ve 
huyları terk edince, fenâya ererek tam hale gelir ve olgunlaşır. Ancak, giden kötü 
sıfatların ve ahlakın yerini, Allâh’ta mükemmel olarak bulunan ilâhî sıfatlar ve huylar 
alır131. “Fenâdan el çek ey Za’fî bekâya irmek istersen” (vr. 32a) mısrâıında fenâ ve 
bekâ kavramları ıstılâhî anlamlarıyla kullanılmışlardır.

Şâire göre, âşık fenâ ile kurtuluşa erer (vr. 108a). Fenâ bulmayan kişi yârin cemâlini 
bulmaz, Allâh’a ulaşamaz. Bunun için kayd-ı beden’den geçmek, yani insâna ait kötü 
sıfatları terk edip, Allâh’ın sıfatlarını taşımak gerekir:

Görmez cemâl-i yâri şu kim bulmaya fenâ
Úayd-ı beden kişiye bir ulu óicâb imiş (vr. 72b)

Şâire göre fenâ dünyâ saltanatına tercîh edilir. Şahın tâcındansa fenâ tacı yeğdir 
(vr. 109b). Fenâ, serîr-i tâk-ı izzet’ten de yeğdir (vr. 59b). En büyük sa’âdet fenâ tacını 
giymektedir (vr. 63b). Mezellet ehli için kûy-ı fenâ yeterlidir (vr. 69b). Râh-ı maksûda 
fenâ yolundan (vr. 65b), fenâ mülküne de muhabbet yolundan gidilir:

Mülk-i fenâya yol bulayam dir isen eger
Øaèfî unutma pîr-i maóabbet ùarîúını (vr. 116b)

Dîvân’da fenânın fakr, Melâmet ve Kalenderlik (Bu kavramlar için bkz.ilgili 
bahisler) ile birlikte kullanıldığı görülmektedir (vr. 63b). Aşağıdaki beyitte fenâyî, 
Melâmet ve Kalender tabîrleri birlikte ve kuru zühd anlayışının mukâbilinde 

129	 Fenâ için bkz. Sâmî, Kâmûs-ı Türkî, 1005; Bekâ için bkz. a.g.e., 296.
130	 Eraydın, a.g.e., 196.,
131	 Cebecioğlu, a.g.e., 208.

| 277 |



kullanılmışlardır. Beyitte geçen fenâyî, fenâyı kendilerine meslek yapanlar 
anlamındadır.

Biz bir Melâmet ehli Úalender fenâyîyüz
Luùf eyle zâhid añma selâmet ùarîúını (vr. 116a)

Aşağıdaki beyitte de şâir fenâ, fakr ve Melâmeti, râh-ı maksûda götüren üç husûs 
olarak birlikte kullanmış; daha sonra gelen bend ve beyitte ise, fenâ, fakr ve zilleti 
tercîh ettiğini, ezelde buna yönlendirildiğini ifâde etmiştir.

Selâmetle varılmaz gördi âòir râh-ı maúãûda
Fenâ vü faúr ile şimdi melâmet gûşesin ister (vr. 65b)

 
Øaèfiyâ gördüñ binâ-yı èömrüñ olmaz üstüvâr
Bir ribâù-ı köhnedür èâlem gelen ùutmaz úarâr

Eyleyüp künc-i fenâ vü faúr u õillet iòtiyâr
Õerre deñlü úılmaduñ dehre Òayâlî iètibâr

Ùopuñ aàsun göklere mihr-i cihân-ârâ gibi (vr. 32b)

Devlet saèâdet isteme Øaèfî zamâneden 
Gösterdiler ezelde çü faúr u fenâ yolın (vr. 94a)

Şâir, aşağıdaki beyitte fâni olmayı, tâlib-i irfân olmaya giden bir yol olarak 
değerlendirmektedir. Gerçekten de kendisindeki kötü sıfatlardan arınıp Allâh’ın 
sıfatları ile sıfatlanan kişi, ârif kişidir. Çünkü Allâh’ın sıfatı ile sıfatlanan kişi, Allâh’ı 
tanımış demektir.

Çün fenâdur àaraøın evvel ü âòirde dilâ
Biz daòı fâni olup ùâlib-i èirfân olalum (vr. 19b)

	
Bir de fenâ fi’llâh kavramı vardır ki bu, beşerî sıfatların Hakk’ın sıfatlarında 

kaybolması anlamına gelir132. Şâire göre, gönlün fenâ fi’llâh için çalışması ve beden 
kaydından geçmesi gerekir: 

Fenâ fi’llâh’a saèy eyle göñül úayd-ı bedenden geç
Baña nâmûs u èârı añma luùf ile geçenden geç (vr. 54a)

Fenânın en yüksek mertebesine, fenâya erme şuûrunun kaybolmasıyla ulaşılır. 
Buna tasavvuf ıstılâhında fenânın fenâ bulması anlamına gelen fenâu’l-fenâ ismi 

132	 Cebecioğlu, a.g.e., 210.

| 278 |



verilir. Bu halde sâlik, Hakk’ın tecellîlerini müşâhedenin cezbesi içinde olur133. Bu 
durumda sâlik derhâl teslîm olur ve lem ve lâ gibi soru edatlarını kullanarak hiçbir 
soru sormaz. Za’fî, bu gibilerini fânî-i harf olarak nitelendirmiştir. Fânî-i harf olan 
kişi fenâ içre fenâ olur. Bundan maksat sâlikin aynı zamanda birer harf olan soru 
edatları ile Allâh’ın yaptıklarını asla sorgulamamasıdır:

Lem ü lâdan geçüben diye hemân sellemnâ134

Fâni-i óarf oluban bula fenâ içre fenâ (vr. 19b)

Dîvân’da fenâ ile ilgili olarak şu terkîb ve deyimlere yer verilmiştir: Bâd-ı fenâ 
(vr. 106a), fâni insân (vr. 67b), fâni-i harf (vr. 19b), Fenâyi (vr. 116a), fenâ bezmi (vr. 
81b), fenâ-yı bî-nevâ (vr. 71a), fenâ mey-hânesi (vr. 101b), fenâ mülkü (vr. 112a), 
fenâ fi’llâh (vr. 54a), fenâ pâzârı (vr. 108a), fenâ tâcı (vr. 63b), kûy-ı fenâ (vr. 59b, 
69b), mâl-ı fenâ (vr. 89b), mülk-i fânî (vr. 49b), mülk-i fenâ (vr. 116b), tâc-ı fenâ (vr. 
109b). 

Bekâ ile ilgili olarak geçen ifâdeler ise, dehr-i bî-bekâ (vr. 93b) ve Dîvân’ın 
dîbâcesinde yer alan tâk-ı bî-bekâ ifâdeleridir. Bu da göstermektedir ki, Dîvân’da 
bekâ ve fenâ kavramlarından daha ziyâde fenâ kavramı üzerinde durulmuştur. 

c) Gayret

Arapça’da faaliyet ve kıskanma anlamına gelen gayret, aşırı sevgiden kaynaklanan 
bir husûs olup sevgide vefâyı ifâde eder135. Kendi hakkına başkasının ortak olmasını 
kerîh görmek136, azîz ve kutsal bir şeye tecâvüz edildiğini görmekten doğan asîl ve 
temiz duygu şeklinde de tanımlanmıştır137. Kulun gayreti fillâh, lillâh ve alallâh olmak 
üzere üç kısımdır. İlk iki kısım İslâm’ın emirlerine aykırı bir durum görünce, buna 
el ve dil ile karşı çıkmak, imkân yoksa kalben buğz etmek şeklindedir138. Aşağıdaki 
beyitte gayret bu anlamına uygun bir tarzda kullanılmıştır.

Sen daòı Âdem oàlısın yârâ
Yoú mıdur yoúsa sende àayret-i ced (vr. 15a)

Aşağıdaki beyitteki gayret-i tarîk ifâdesi ile de şâir, tarîkata olan sevgisini ve 
tarîkata yapılan saldırılara karşı çektiği sıkıntıyı dile getirmiştir:

Bir yaña faúr u bir yañadan àayret-i ùarîú 
Úaldum arada èâciz ü âvâre ben kemîn (vr. 7b)

133	 Eraydın, a.g.e., 197.

”.Teslim olduk“ سلمّنا 	134
135	 Cebecioğlu, a.g.e., 228.
136	 Cürcânî, a.g.e, 168
137	 Devellioğlu, Osmanlıca Türkçe Ansiklopedik Lügat, 283
138	 Cebecioğlu, a.g.e., 228.

| 279 |



Şâiri gayrete sevk eden diğer bir husûs da, sevgilinin ağyâra yüz vermesi (vr. 61a, 
113a), ednâ birinin sevgili ile dolaşmasıdır (vr. 61a). Şâir, sevgilinin ağyârı kapısından 
kovması ile şâd olmaktadır: 

Sürüp aàyârı úapuñdan ebedî merdûd it
Beni şâd eyle şehâ àayretine aèdânuñ (vr. 77b)

Şâirdeki gayreti ortadan kaldıran, onu yok eden tek husûs ise aşktır.

Geydüm libâs-ı èaşúı úuşatdum úuşaàını
Virdüm fenâya àayret ile èâr ãûretin (vr. 92b)

d) Keşf

Keşf, açığa çıkarma, örtülü olanı açma, sezme, tahmîn etmek gibi anlamları olan 
Arapça bir kelimedir. Tasavvufta, sâlik için bir şeyi örten perdenin kalkması, manevî 
gözle/basîret gözüyle perdenin arkasındaki gaybî mânâlara ve manevî hakîkatlara 
muttalî olmak anlamlarını ifâde eder139. 

Aşağıdaki beyitte şâir, gayb âleminin kendisine ayân olduğunu ve bu yüzden 
kendisinin keşf ehli bir insân olduğunu ifâde ederken, keşfi ıstılâh anlamına uygun 
olarak kullanmıştır:

äûret-i aèyâna nâôır olmasa èaynüm n’ola 
èÂlem-i àaybî bu gün cev cev èayânumdur benüm (vr. 87a)

Dîvân’da sekiz yerde keşfin kendisi ile gerçekleştiği cân gözü deyimine 
rastlanmaktadır. Bu deyimin geçtiği yerlerde muhtevâ itibariyle şu husûslar dile 
getirilmiştir: Cân gözü ile, gayb ve şehâdet âlemlerini bir görmek ve ayne’l-ayân 
îmâna gelmek gerekir (vr. 71a). Cân gözünü açıp ekvânı temâşâ etmek gerekir, ya da 
ekvân ancak cân gözü ile hakîkî mânâda temâşâ edilebilir (vr. 12b). Cân gözünü açıp 
nukûş-ı sûret-i havrâya bakmak gerekir (vr. 76b). Cân gözü ile nûr-ı Hudâ’yı görmek 
gerekir, ya da nûr-ı Hudâ ancak cân gözü ile görülebilir (vr. 19b). Cân gözü ile dost ve 
sevgilinin gül sîması temâşâ edilir (vr. 34a, 82a). Sevgilinin yüzünün nûru sayesinde 
cân gözü açılır ve safa bulur (vr. 23a). 

Şâire göre keşf edilen, rumûz-ı âlem-i kübrâ ve künûz-ı a’zam-ı eşyâdır. (vr. 
65a) Bu meyanda şâir, keşf-i esrâr tabîrini de kullanmıştır (vr. 19a). Ona göre, kün 
emrindeki Kef harfi gaybı, Nûn harfi ise şehâdeti göstermektedir (vr. 17a). Aşağıdaki 
beyitte, şâir, “Kef ve Nûn harflerinin remizlerini anla, ta ki zahir ve batın sana keşf 
olunsun.” diyerek, keşfin gerçekleşmesi için kün emrinin hakikatinin anlaşılması 
gerektiğine işâret etmiştir.

139	 Cürcânî, a.g.e., 188; Cebecioğlu, a.g.e., 366.

| 280 |



İki farúuñ rumûzını fehm it
Tâ saña keşf ola ôuhûr u buùûn (vr. 17a)

 

e) Mahv

Arapça bir kelime olan mahv, sözlükte yok etmek, izâle etmek, ortadan kaldırmak 
anlamına gelmektedir. “Mahv olup cevr ü cefâ” (vr. 7a) ve “Mahv oldı felekde güneş ü 
encüm ile mâh” (vr. 108b) ifâdelerinde geçen mahv bu anlamda kullanılmıştır.

Bir tasavvuf ıstılâhı olarak mahv, içkiden sarhoşluk gibi, kulun aklı başından 
gidecek ve ondan, aklının hiç müdâhelesi olmayan fiiller ve sözler hâsıl olacak 
biçimde, âdetin vasıflarının (normal hareketlerin) kaldırılmasıdır140. Bir de mahvu’l-
cem’, yani cem’e ait mahv vardır ki bu hakîkî mahv olup, çokluğun tekte fânî olmasıdır. 
Bu, varlığın a’yâna olan izafesinin kaldırılmasıdır141. Dîvân’da cem’e ait mahv, varlık 
demek olan “su ve menî”nin terki, mahv-ı vücûd ve varlığın mahvı şeklinde geçmiştir:

Vâãıl-ı maúãûd olup terk eyledüm mâ’ u menî 
Óâãılı maóv-ı vücûd itmekde buldum ben beni (vr. 139b)

Varlıàuñ maóv idüp fenâya irse
Sâlike benligi óicâb ancaú (vr. 17a)

Lâ mevcûde illâ hû, aslında mahv-ı vücûdun diğer bir ifâde tazıdır. Zira bu ifâdede 
varlık kesretten mahv edilip, sadece Allâh’a izâfe edilmektedir. Yukarıdaki beyitlerde 
ifâde edildiği gibi, bu makâma ulaşması için sâlikin kendisi ile Hak arasında bir hicâb 
olan benliğini, ya da “mâ’ vü menî/su ve menî”yi (varlığını, yani kibri) terk etmesi 
gerekir. (Benliğin mahv edilmesi ile ilgili olarak ayrıca bkz. Benlik bahsi)

Mahv kavramı ile ilgili olarak şâirin değindiği diğer bir husûs, mahv-ı sıfât ile 
tevhîd-i zât ve ayn-ı zât mertebelerine ulaşıldığı husûsudur. Aşağıdaki beyitlerde 
şâir, bu kavramlara işâret etmekte ve bu kavramları kendileri ile hasbıhâl edeceği 
kimselerin azlığından yakınmaktadır

Egerçi õât-ı Óaúú’a ãûretâ zâhid ãıfâtum ben 
äıfâtum maóv idüp maènîde lâkin èayn-ı õâtum ben (vr. 139b)

Úanı bir maóv ehli kim maóv-ı ãıfâtı söyleşem
èÂlemi icmâl iden tevóîd-i õâtı söyleşem (vr. 89b)

Sâlik, fiillerin, sıfatların bir zuhûru olduğunu hisseder ve tek sıfatın zuhûr 
mahallerinin kabiliyet ve derecesine göre çeşitli şekillerde meydana geldiğini 

140	 Cürcânî, Ta’rifât, 205.
141	 Cebecioğlu, a.g.e., 408-409.

| 281 |



anlar. Buna tevhîd-i sıfât (sıfatları birleme) denir. Sonunda sıfatların, zâtın zuhûru 
olması bakımından zâttan başka bir şey olmadığını müşâhede eder. Bu, tevhîd-i zât 
(zâtı birleme) demektir. Bu, aynı zamanda cem’ mertebesidir142. Şâir, mahv-ı sıfât’ı, 
tevhîd-i sıfât ile eş anlamlı olarak kullanmıştır. Zira her ikisi de, sâliki tevhîd-i zât’a 
götürmektedir. Tevhîd-i zât, cem’ mertebesi olarak isimlendirildiği gibi, şâirin tabîriyle 
ayn-ı zât olarak da isimlendirilebilir. 

f) Muhabbet

Muhabbet, Arapça’da sevgi ve aşk anlamına gelen bir kelime olup, mutasavvıflarca 
genel olarak Allah ve peygamber sevgisini ifâde eder143. Aşağıdaki beyitlerde de, Hz. 
Muhammed’in rûhunun muhabbetten zuhûra geldiği husûsu ve kâinâtın yaratılışında 
bu muhabbetin oynadığı rol üzerinde durulmuştur:

Çün maóabbetden ôuhûra geldi rûó-ı Aómedî
Anuñ içün Óaú aña maùlûb u maóbûbum didi (vr. 114a)

Çün baór-ı ezel bâd-ı maóabbetden urup mevc
Her mevcde yüz biñ úaùarât eyledi peydâ (vr. 13a)

Muhabbet, Za’fî Dîvânı’nda daha ziyâde aşk ile benzer bir kullanıma sahip 
olmuştur. Nasıl ki aşkta cân vermeye kadar giden bir fedâkârlık varsa, muhabbette de 
bu vardır. Hallâc-ı Mansûr’un asıldığı darağacı dâr-ı aşk diye nitelendirildiği gibi (vr. 
97b), dâr-ı muhabbet diye de nitelendirilmiştir:

Bu maúãûdum ola âòir yoluña cân virmekden 
Murâdum senden ey dil-ber muóabbetdür benüm maóøâ (vr. 51b)

Aãmaàa dâr-ı maóabbetde dil-i Manãûr’ı
Heves-i zülf-i dil-âvîzüñ oluptur sebebi (vr. 118b)

Dîvân’da aşk ve muhabbet ilişkisi üzerinde detaylıca durulduğu görülür. Şâir, 
muhabbeti, daha ziyâde aşka götüren bir basamak olarak görme eğiliminde olmakla 
beraber, bazen de aşkı muhabbete götüren bir araç olarak takdîm etmektedir. Şâire göre, 
muhabbetin sırrına vâkıf olan kişi, aşkın da sırlarını idrâk eder (vr. 118b). Aşkın sırları, 
sînedeki muhabbet hazînesinde saklıdır. Bu sırların bilgisiz insânlara ifşâ edilmemesi 
lazım gelir (vr. 101b). Zira mihr ve muhabbet ehli olan kişilerin câhil insânlarla işleri 
olamaz. Çünkü bunlar irfân sahibi kişilerdir (vr. 99a). Muhabbet rüzgarı aşk ateşinin 
üzerindeki külü savurur ve böylece aşk ateşi ortaya çıkar (vr. 55a). Zâhid, muhabbet 
sâkîsinin sunduğu kadehten içmediği sürece aşkın keyfiyetini idrak edemez:

142	 Eraydın, a.g.e., 191.
143	 Gazâlî, a.g.e., C. IV, s. 575 vd. 

| 282 |



Keyfiyyet-i èaşúı nice idrâk ide zâhid
Sâúî-i maóabbetden eger içmese câmı (vr. 122b)

Şâire göre, aşk neyi yanık sesi ile muhabbeti terennüm ettiği vakit, mecliste 
bulunanlar mest olup aşktan kendilerinden geçerler (vr. 14a). Pir-i aşktan aşk âyetini 
okuyanın mihr ve muhabbet yoluna girmesi garip değildir:

èAşú âyetini oúumışam pîr-i èaşúdan 
Ùutsam èaceb mi mihr ü maóabbet ùarîúını (vr. 116b)

Şâir, muhabbet kuşunun başına konduğunu, netîcede âşık olduğunu ve dertlere 
düçâr olduğunu (vr. 59a), sînesindeki dâğın, muhabbetin bir alâmeti olduğunu (vr. 
62b), buna rağmen muhabbetin tâc ve kemerini dünyâ şâhlığına tercîh ettiğini (vr. 
110b), cisminden eser bile kalmasa, muhabbet nakşının gönlünden silinmemesini 
arzulayacağını (vr. 78b), kendisinin muhabbet denizinde bir dürr-i semîn (vr. 87a), 
mihr ve muhabbet meydânında ise bir at olduğunu (vr. 88a) ifâde etmiş, aşağıdaki 
beyitte de, kendisini mîr-i muhabbet olarak nitelendirmiştir:

Mîr-i maóabbetüm sipehüm leşker-i nücûm 
Bir bâr-gâhdur baña bu çarò-ı nîl-gûn (vr. 96b)

Şâire göre, muhabbet yolundan gidebilmek için güçlü bir iradeye sahip olmak 
gerekir (vr. 116a). Mahbûb sevmekten maksat hazzı-ı nefsâni değildir (vr. 100a). Aşk-ı 
pâk ile hazz-ı nefsânî bir gönülde birlikte yer almazlar. Gönlün birinden ferâgatta 
bulunması gerekir (vr. 82b). Zira sevmek ve sevilmek bir ibâdettir. İbâdet ise nefsânî 
arzulardan çok uzaktır:

Arada nesne yoú sevme sevilme bir èibâdetdür
Hemân bir õevú-ı rûóânîdürür maùlûb sevmekden (vr. 100a)

Dîvân’da muhabbet ile ilgili şu terkîbler yer almaktadır: Bâd-ı mahabbet (vr. 13a, 
55a), bahr-ı mahabbet (vr. 87a), bezm-i mahabbet (vr. 14a), bûy-ı mahabbet (vr. 91b), 
dâr-ı mahabbet (vr. 118b), genc-i mahabbet (vr. 59a), hâl-i ehibbâ (vr. 99b), mahabbet 
arsası (vr. 104a), mahabbet genci (vr. 101b), mahabbet mecmeri (vr. 100a), meclis-i 
mahabbet (vr. 99a), meydân-ı mahabbet (vr. 53a), mîr-i mahabbet (vr. 96b, 110b), 
murğ-ı mahabbet (vr. 59a), mihr ü mahabbet tarîkı (vr. 116b), pâzâr-ı mahabbet (vr. 
86a), pergâr-ı mahabbet (vr. 92b), pîr-i mahabbet tarîkı (vr. 116a), rumûz-ı mahabbet 
(vr. 72b), sâkî-i mahabbet (vr. 122b), vâkıf-ı sırr-ı mahabbet (vr. 118b), zencîr-i 
mahabbet (vr. 77b), zünnâr-ı mahabbet (vr. 111b). 

g) Şevk

Şevk, arzulama ve özleme anlamına gelen Arapça bir kelime olup, tasavvufta, 

| 283 |



muhabbet neticesinde gerçekleşen, kalbin sevgilisine kavuşmak üzere çekilişini veya 
sevgili anıldığında kalbin heyecânlanmasını ifâde eden bir kavramdır144. Dîvân’da bu 
anlama uygun bir tarzda, Gülşenî dergâhındaki âşıkların, pîrlerine karşı şevk ve özlem 
içerisinde oldukları ifâde edilmiştir:

Her gice õikr ü semâè vü õevú u şevú-ı èâşıúân
Zühreye dem-sâz olur çaròa çıúar âh u fiàân
Dir bunı bâm-ı felekde çaàrışup Kerrûbiyân

Âsitân-ı ehl-i Óaú’dur òân-úâh-ı Gülşenî (vr. 21a)

Âteş-i õevú u semâè u şevú ile pür-nûr olup
Lâ taèayyün perdesinden nâôır u manôûr olup

èAşú ile geh õâkir ü geh õikr ü geh meõkûr olup
Yandı ùâlibler meded devletlü sulùânum meded (vr. 22a)

Görüldüğü gibi yukarıdaki bendlerde şevk, zikir, zevk ve semâ’ ile birlikte 
kullanılmıştır. Bunların müşterek yönü, hepsinin yaşanarak anlaşılan husûsiyetler 
olmaları, başka bir deyişle makâm değil, birer hâl olmalardır. Aşağıdaki beyitte, bu 
husûs daha açık bir şekilde müşahede edilebilmektedir:

Óayrete vardum görüp ol õevú u şevú u óâleti
Âòiri erbâb-ı meclisden dönüp úıldum suéâl (vr. 11b)

Dîvân’da aşkın şevk ile olduğu husûsu, bir çok beyitte dile getirilmiştir. Şâire 
göre, aşk uğruna şevk ile abdâl olunur (vr. 22b, 48b). Âşık, şevk ateşi ile yanar (vr. 
22a, 77b). Sevgilinin güzelliğinin nûrunu görünce, cân ve gönül şevke gelir ve aşk 
ateşinin içine düşer:

Nûr-ı óüsnüñ göricek şevúe gelür cân u göñül
Düşüben âteş-i èaşúuñ içine nâr oldı (vr. 115a)

Güzelliğin şevki ile toplanılır (vr. 22b), visalin şevki ile de cân verilir (vr. 22b, 
108a). Sevgilinin şevki ile dil ve cân vâlih ü şeydâ olur (vr. 51a). Aşağıdaki beyitte 
şâir, bir gül yüzlünün şevki ile gam ateşinde bülbül gibi kül olduğunu ifâde etmiştir.

Yine bir gül-ruòuñ şevúıyla Øaèfî âteş-i àamda
Yanup bülbül ãıfat derd ile ol miskîn kül olmışdur (vr. 67b)

Şevk, aşağıdaki beyitte de gam ve kederin zıttı olarak mutluluk anlamında 
kullanılmıştır.

144	 Gazâlî, a.g.e., C. IV, s. 623.; Cebecioğlu, a.g.e., s. 608.

| 284 |



Cihânuñ şevúına şâd olma àam çekme melâletden 
Ki óâl-i âdemî gâh şâdi vü gâhî melâletdür (vr. 57a)

h) Tecrîd, Tecerrüd ve Ferâgat

Tecrîd soyutlamak anlamına gelen Arapça bir kelimedir. Bir tasavvuf ıstılâhı 
olarak tecrîd, kalbten Allâh’tan başka her şeyi uzak tutmak, ya da Allâh’tan gayrısını 
kalbten atmak anlamına gelir. Tecerrüd ise, Arapça’da soyunmak anlamına gelen bir 
kelimedir. Bir tasavvuf ıstılâhı olarak ise, Allâh’tan gayri her şeyden sıyrılıp, Allâh’a 
yönelmek anlamını ifâde eder. Bu durumda olanlara ehl-i tecrîd denir145. 

Tecrîd, Dîvân’da gül-zâr-ı âlem’den ilişkiyi kesmek şeklinde ifâde edilmiştir. 
Şâire göre, gül-zâr-ı âlem’den ilişkiyi kesmek, bela, dert ve sıkıntıdan sonsuza dek 
kurtulmanın reçetesidir (vr. 83b). Aşağıdaki beyitte de şâir, aynı husûs üzerinde 
durmuştur. 

Taèalluú úaùè iden gül-zâr-ı èâlemden benüm servüm 
Belâ vü derd ü àamdan tâ ebed âzâd imiş bildüm (vr. 83a)

Şâire göre, tecrîd gerekli bir şeydir. Zira ancak bu takdîrde mutlak varlığa ulaşılır ve 
ferd-i hüveydâ olunur (vr. 13a). Şâir tecrîdin gerekliliğini aşağıdaki beyitte de ifâde etmiştir.

Òilèat-ı dîbâ gerekmez terk [ü] tecrîd ol meded
Degmesün dâmânuña maóşerde dest-i dâd-òâh (vr. 109b)

Şâir kalbini, nakş-ı gayrdan yani mâsiva’llâhtan pak ettiğini (vr. 85b) ve bu şekilde 
kalbinde küdûret bırakmadığını ifâde etmektedir (vr. 85b). Kevndeki hiçbir şey şâirin 
gözüne görünmemekte, şâir bu mekânı terk edip “lâ-mekân” âleminde oturmaktadır 
(vr. 101a). Şâir dehrin sultânlığından, sultânlığın tâcından, güzel ve pahalı elbiselerden, 
ad ve sandan vazgeçmiş, gedâ hırkasını giymiş ve ayağı çıplak bir vaziyette âlem-i 
tecrîd’in sultanı olmuştur (vr. 94a). Şâire göre, dünyâdan vazgeçebilmenin tek yolu 
ise aşktır (vr. 84b, 86a). 

Dîvân’da tecrîd ile ilgili olarak kullanılan önemli bir kavram da tecrîd-i vakt’tır. 
Aşağıdaki beyitte, dünyânın kîl u kâl’ından vazgeçildiği ve tecrîd-i vakt olunduğu 
ifâde edilmiştir. Bu kavramın, vakti, dünyâ ile alakalı önemsiz şeylerden soyutlamak 
ve boş şeylerle geçirmemek anlamında kullanıldığı görülmektedir.

Cihânuñ úîl ü úâlından geçüp tecrîd-i vaút olduñ
Yaraşur eylesen Øaèfî ferâàat gûşesin mesken (vr. 99b)

145	 Cürcânî, a.g.e., s. 56; Cebecioğlu, a.g.e., s. 641.

| 285 |



Şâirin Dîvân’da tecrîd ile aynı anlama gelmek üzere kullandığı diğer bir kavram 
da ferâgattır. Şâire göre, ferâgat köşesini mesken tutmak gerekir (vr. 99b). Şâir, nakş-ı 
gayrı terk ettiğini, resm-i cihândan (vr. 91a) ve kesret âleminden fâriğ olduğunu (vr. 
91a), her iki âlemden de ferâgat eylediğini (vr. 97a) ifâde etmektedir. Şâir gönlünün 
kayd-ı âlemden usandığını, ferâgat köşesini istediğini ifâde etmekte (vr. 65b) ve 
bunun gerekli olduğuna inanmaktadır. (vr. 50b). Âlemden ferâgat eden şâirin gıdası, 
ekmek ve su yerine dert ve gam olmuştur (vr. 70b, 100a). Şâir, ferâgat köşesini me’vâ 
tutmuştur (vr. 51b). Ona göre, ferâgatın en güzel şekli ise kanâattır:

Ne úanâèat gibi bir kâr-ı ferâàat bulınur
Ne gedâlıú gibi èâlemde ãenâèat bulınur (vr. 63b)

Şâire göre çarhın bahçelerinde çiçek toplamaktansa, ferâgat köşesinde derd-yâb 
olmak (vr. 59b), alçak bilgisizlere varıp baş eğmektense ikbâl-ı âlemden ferâgat etmek 
(vr. 79b) daha iyidir. Şâir ayrıca ferâgat gülşeninde mesken tutmak isteyenleri, şeyhi 
İbrâhîm-i Gülşenî’nin âsitânına davet etmektedir:

Ùutmaú istersen ferâàat gül-şeninde meskeni
Âsitân-ı ehl-i Óaú’dur òân-úâh-ı Gülşenî (vr. 21a)

Tecerrüde gelince, Dîvân’da, kullanıldığı bütün yerlerde tecerrüd, Hz. Îsâ ile 
birlikte zikredilmiştir. Bunun nedeni, Hz. Îsâ’nın evlenmeyerek mücerred bir hayât 
yaşamış olduğuna inanılıyor olmasıdır. Bu beyitlerin hepsinde ortak olan ana tema, 
Hz. İsa gibi tecerrüde ulaşmak gerektiği, dünyâ malının ve zevklerinin terk edilmesi 
gerektiği husûslarıdır. Şâire göre, Hz. Îsâ gibi dünyâ malından tecerrüd etmek gerekir 
(vr. 54a). Hz. Îsâ, nasıl ki bu dünyâdan elini eteğini çekmiş ve hiç evlenmemişse, 
sâlikin de kadın gibi çekici olan bu dünyâdan elini eteğini çekmesi gerekir:

Dilâ merd ol ãaúın aldanma naúşına bu dünyânuñ
Tecerrüd úaãd idüp èÎsâ gibi bu úoca zenden geç (vr. 54a)

 
Şâire göre dünyâ dâr-ı tecerrüd, yani tecerrüdde bulunulması gereken bir yerdir. 

Dünyâ nakşına göz yuman ve ona aldanmayıp mert olanlar merdüm-i dânâ (bilgin 
kişi)’dir. Kâmil insân da, mülk ve mala meyl etmez. Kârun’un helâka uğramasının tek 
nedeni dünyâ malıdır (vr. 32a, 117b). Tecerrüd yapabilmek için kanâat yolunu meslek 
kılmak gerekir:

èÎsâ-ãıfat mücerred ü sulùân-ı dehr olur
Her kim ki pîşe úıldı úanâèat ùarîúını (vr. 116b)

Şâir, kendisinin de tecerrüd ehli olduğunu ifâde ederken, Hz. İsa gibi tecerrüde 
yöneldiğini, cihânın nakşına göz yumduğunu ve Anka gibi Kâf-ı kanâatı mesken 

| 286 |



tuttuğunu söylemektedir. (vr. 32a). Şâir ayrıca Hz. Îsâ gibi dünyâya arkasını döndüğü 
için dördüncü gökte Hz. Îsâ’ya komşu olduğunu ifâde etmektedir:

Zen-i dünyâya hergiz baúmadum dâr-ı tecerrüdde
Çıúup bu çarò-ı çârüm üzre èÎsâ’ya úarîn oldum (vr. 87a)

ı) Vahdet-i Vücûd

Vahdet-i vücûd, Allâh’ın varlığının dışında başka varlık olmaması, Allâh’ın zâtının 
dışında kalan eşyanın (mâsivâ/kesret) vücûdunun itibârî olması, yani eşyanın hakîkatte 
kendi başına bir varlığının olmaması; varlıklarının tek gerçek varlık olan Allâh’a 
nisbetle olması şeklinde izah edilen tasavvuf felsefesine ait düşünce sisteminin adıdır146. 

Denebilir ki Dîvân’da en çok işlenen konu vahdet-i vücûddur. Başta tercî’-i bend 
ve ve terkîb-i bendler olmak üzere dîvânın pek çok yerinde bu konu işlenmiş, bazı 
şiirlerde (vr.12b, 89b, 90a, 102b, 139b, 114b) tamamen vahdet-i vücûd anlatılmıştır. 
Aşağıda vahdet-i vücûda ilişkin kavramların Dîvân’da nasıl yer aldıkları detaya 
girilmeden işlenecek ve yukarıdaki tarif açılmaya çalışılacaktır.

ıa) Kesret-Vahdet

Vahdet-i vücûd anlayışına sâhip olan mutasavvıflar, vahdet ile kastedilenin Cenâb-ı 
Hakk’ın birliği olduğunu ifâde etmişlerdir147. Şâire göre, vahdet akıl ile anlaşılacak bir 
husûs değildir (vr. 83b). Vahdet-i vücûd, bir hâldir. Ehl-i hâl olmayan, kendi bilgisi 
ile vahdeti anlayamaz (vr. 69b). Vahdet, yaşanarak anlaşılan bir husûstur, söz ile ifâde 
edilemez ve delil ile isbât edilemez:

Sırr-ı vaódet emr-i õevúîdür denilmez úâl ile
Yoúsa bu maènâ delîl ile úaçan iåbât olur (vr. 64b)

Şâire göre, vahdet meyinden kana kana içmek gerekir (vr. 95b). Vahdete ulaşmak 
için de daima ehad zikrini çekmek (vr. 56b), enâniyyet ve kibri terk etmek; enâniyyete 
bulaşmamak için de âriflerin sohbetine katılmak gerekir (vr. 21a, 82b, 139b). O, 
insânların gaflet uykusunda olduklarını ve bu şekilde vahdet-i vücûdu anlamalarının 
mümkün olmadığı inancındadır:

Nice farú eylesünler õât ile ôıllı gel inãâf it
Yaturlar òâb-ı àafletde bu èâlem òalúı nâéimdür (vr. 67a)

Şâir, vahdetin mertebelerine işâret ederek, vahdetin mertebelerini gerçek mânâda 
bilen tâliblerin az olduğunu; önemli olanın bu mertebelerden haberdâr olmak olduğunu, 

146	 Geniş bir tarif için bkz.Ferit Kam, Vahdet-i Vücûd, (Haz. Ethem Cebecioğlu), DİB, Ankara 2003, s 65 vd.
147	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 681.

| 287 |



aksi takdîrde taklîdî bir vahdet anlayışının ortaya çıkacağını (vr. 102b, 102b) ifâde 
ettikten sonra, kendisinin bütün makâmları anlayıp müşâhede ettiğini ifâde etmiştir:

Her bir maúâmı añlayup itdüñ müşâhede
Biz sâkinân-ı perde-i lâhût-ı óaøretüz (vr. 69b)

Şâirin işâret ettiği vahdet makâmlarından biri, aşağıdaki beytinde değindiği 
vahdet-i şühûd makâmı olmalıdır. 

èAyn ile idüp şühûdı úılarûz Óaúú’a sücûdı
Biz bir bilürüz vücûdı bize Gülşenîler dirler (vr. 56b)

Kesret kavramı ise, vahdet-i vücûd anlayışını izahta kullanılan en önemli 
kavramlardan bir tanesi olup, âlemdeki çokluğu ifâde eder. Şâir, kesretin vahdetin zıttı 
olduğunu ve kesrette kalmayıp, kesretteki vahdeti görmek gerektiğini ifâde etmektedir 
(vr. 16b, 116b, 91a, 96b). Ona göre, nerede olursak olalım vahdet gözü ile nazar edip 
her şeyde aynu’llahı (vr. 63a) ve her yerde vechu’llahı görmek gerekir:

Olma òâlî secdeden bir dem yüz urup óaørete
Her ne menzilde olursañ åemme vechu’llâhı gör (vr. 63a)

 Şâir âlemdeki kesretin müstakil bir vücûdunun olmadığını, başka bir ifâde ile 
vahdet-i vücûd anlayışını bir takım temsîllerle izâh etmiştir. Ona göre kesret, şarâb 
üzerindeki hava kabarcıklarına benzer. Kabarcıkların varlığı müstakil olmadığı gibi, 
kesretin varlığı da müstakil değildir (vr. 17a). Vahdet bir deniz gibidir. Bütün eşya 
(kesret) o denizin içindedir ve vahdet denizini ikrar eder (vr. 62b). Kesret sayılara 
benzer. Zira sayıldığında sayıların sonu gelmez. Oysa sayılar hakîkatte birdir:

Görmez misin aèdâdı óaúîúatda eóaddür
èAdd eylesen ammâ ki olur lâ-yetenâhâ (vr. 13a)

Şâire göre, nasıl ki gül ve diken aslında tek bir ağaç olmasına rağmen farklı 
olarak algılanıyorlarsa (vr. 114b), tıpkı bunun gibi farklı olarak algılanan âlemdeki 
varlıklar da aslında birdir. Aynen bu şekilde, eşya gözle sayıldığında taaddüd ediyorsa 
da, hakîkatte ayn-ı vâhiddir. Yani vâhid olan Allâh’ın kendisidir. (vr. 16a, 16b). Ona 
göre, vâhid-i kesîr-nümâ (çok görünen tek) kesret sûretinde taaddüd etmiştir (vr. 15a). 
Za’fî, “O sensin, sen de osun. Her ikisi de birbirlerinden ayrılamayan bir tektir.” 
anlamına gelen Dîvân’daki ilk tercî-i bendin Arapça nakarât beytinde, Allâh ile 
kesret âlemindeki eşyanın ittihâd ettiğini açıkça ifâde etmiştir. Aşağıdaki beyitte de, 
hakîkatlerin ittihâd ettiğini ve görünen her şeyin tek olduğunu belirtmiştir:

 

| 288 |



İkilik úanda úaldı belki tevóîde daòı yer yoú
Óaúâyıú ittióâd itdi görinen èayn-ı vaódetdür (vr. 66a)

Allâh ile kesret âlemindeki eşyanın ittihâdına inanan şâir, bu inancını 
somutlaştırarak anlatmıştır. Ona göre Hüsrev ile Şîrîn ya da Vâmık ile Azrâ, birbirlerini 
sevip bakıştıkları vakit, aslında hem nâzır olan hem de manzûr olan Allâh’tır (vr. 12b). 
Tâlib ve matlûb Allâh olduğu hâlde, Allâh kendisini gizleyerek kimini tâlib kimini de 
matlûb eylemiştir (vr. 114b). Allâh, birinin adını Mûsâ, birininkini de Firavn koyup, 
kendi emrini yine kendisi inkâr eylemiştir:

Birinüñ adını Mûsâ birinüñ Firèavn idüp
Kendünüñ emrini yine kendi inkâr eyledi(vr. 114b)

 Allâh yaratmış olduğu mezâhire baktığı zaman, aslında kendisine arz-ı dîdâr 
eylemektedir. Allâh güzelliğini satmış, karşılığında aşkını satın almış ve kendi 
güzelliğine kendisi âşık olmuştur. Alan, satan ve pazarlığı yapan kendisidir:

Bu meôâhir kim vücûd-ı muùlaú iôhâr eyledi 
Kendüdür kim kendüsine èarø-ı dîdâr eyledi 
äatdı óüsnin aldı èaşúın arada bir kimse yoú

Kendi aldı kendi ãatdı kendi bâzâr eyledi (vr. 114b/1-2)

İnsânların ağzından çıkan her söz ayn-ı kelâmu’llâhtır (vr. 61a). Söyleyen ve 
söyleten hakîkatte birdir (vr. 89b). Bu açıdan Mansûr gibi Ene’l-Hak demekte bir 
sakınca yoktur (vr. 13a). Vahdet-i zâtıyla her şey Ene’l-Hak diye nidâ eder (vr. 12b). 
Manâ âleminde Ene’l-Hak sırrını söyleyen Allâh’tır. Ancak şeklî olarak Mansûr’a 
söyletilmiştir:

Kendi iken maènide râz-ı ene’l-Óaú söyleyen
äûretâ Manãûr’a isnâd itdi ber-dâr eyledi (vr. 114b)

Za’fî, ârızî sıfatlarını mahv edip, manâ âleminde Allâh’ın zâtı ile aynı olduğunu 
(vr. 139b), noktada saklanıp sırr-ı nihân olduğunu (vr. 90a), arz ve semânın, sırr-ı 
Hudânın, nûr-ı hüdânın (vr. 89b), heft deryânın (vr. 90a) kendisinde olduğunu, arş-ı 
mu’allânın, günbed-i mînânın, Sidre ve Tûbâ’nın kendisi olduğunu (vr. 90a), âdem-i 
mânâ ve mazhar-ı Esmâ olduğunu (vr. 90a) ifâde etmektedir. O, vahdet dâru’ş-şifâsına 
ulaştığına (vr. 114b), vahdet-i zâtı bulduğuna (vr. 70a), sözlerinin baştan ayağa 
kelâmu’llâh-ı nâtık (vr. 90a) ve Allâh’ın âyetleri (vr. 139b) olduğuna inanmaktadır. 
Şâir, aşağıdaki beyitte de bu türden düşüncelerine yer vermiştir.

Gâh noúùa geh elif geh óarf u lafô u geh demüm 
Başdan ayaàa kelâmu’llâh-ı ism-i aèôamum (vr. 139b)

| 289 |



Şâir, kesret âlemini, ikilik ile de ifâde etmiştir (vr. 117a). Ona göre, vahdeti 
amaçlayan kişinin âleme ikilik ile bakmaması gerekir (vr. 13a, 16a, 91a, 116a). 
Hakk’ın cemâlinin her yerde apaçık bir şekilde görülmesinin şartı budur (vr. 75a). O, 
vahdet gözünü açıp cihânı bir görenleri rast-bîn (doğru gören)” ve ulu’l-ebsâr (basîret 
sahibi)” olarak nitelemiştir:

Her ki vaódet dîdesin açdı cihânı gördi yek 
Râst-bîn olur belâ Øaèfî ulu’l-ebãâr148 olan (vr. 98a)

Şâir, ikilikte kalmamayı Gülşenîliğe intisâbın bir şartı olarak da addetmektedir 
(vr. 21a). 

ıb) Mâsivâ

Vahdet-i vücûd anlayışında Allâh’ın zâtının dışındaki her şey mâsivâ diye tabîr 
edilir. Mâsivâ, yukarıda izâh ettiğimiz kesret kavramı ile paralel bir şekilde izâh 
edilmektedir. Vahdet-i vücûdçulara göre, mâsivâ yok hükmündedir. Zira vücûdu 
başkasından olan vücûd, müsteâr/ödünç bir vücûddur. Yani kendi kendisine kâim 
değildir. Kendi zâtıyla ademdir. Onun vücûdu başka vücûda nispetledir. Böyle bir 
vücûda gerçek vücûd denemez149. 

Bununla ilgili olarak şâir, mâsivânın vücûdunun hakîkî değil, itibarî olduğunu (vr. 
67a); âlemdeki eşyânın vücûdunun müstakil olmadığını, her işte her zaman müstakil 
olanın zât-ı Hak olduğunu (vr. 102b) ifâde etmiştir. 

Ayrıca şâir mâsivâ nakşını gönlünden attığını (vr. 39b, 68a), temel prensibinin 
mâsivâ isbâtını nefy etmek olduğunu (vr. 70a) ifâde etmiştir. “Nâzır-ı mir’ât-ı Hû’yuz 
mâ-sivâdan geçmişüz” (vr. 70a) diyen şâir, mâsivâya bakarken, mâsivânın sûreti ve 
şekline değil, onun Allâh’ı gösteren yönüne baktığını ifâde etmiştir. Zira mâsivâ, 
Allâh’ı gösteren bir ayna mesâbesindedir. O, aşağıdaki beyitte de aynı husûsa işâret 
ederek, mâsivâyı üzerindeki arızî sıfatlardan arındırarak, ondaki Allâh’a ait olan yönü 
görmek gerektiğini ifâde etmiştir:

Úıl naõar vaódet göziyle görme èaynu’llâhı kör
Geç ãıfât-ı mâ-sivâdan èayn-ı õâtu’llâhı gör (vr. 63a)

Şâirde böyle bir anlayışın oluşmasını sağlayan faktör, pîre teslîm olmasıdır (vr. 
139b). Şâire göre, mâsivâ fikrinin bir çöp gibi dışarı atılmasını sağlayan diğer bir 
faktör de aşktır (vr. 14a). Mâsivâ fikrini ortadan kaldıran bu iki faktör de, Dîvân’da en 
çok işlenen konulardandır (Bkz.ilgili bahisler). 

 ”.Elbette bunda basîret sahipleri için büyük bir ibret vardır“ إنّ فــى ذالــك لعبــرة لاولــى الابصــار 	148
(Al-i İmrân/3-13, Nûr/24-44)

149	 Eraydın, a.g.e., s. 100.

| 290 |



Vahdet-i vücûd anlayışına göre, insânoğlu ve âlemdeki her şey (mâsivâ) Allâh’ın 
bir pertevidir. Şâire göre, hakka’l-yakîn mertebesine ulaşanlar bu pertevin ne kadar 
açık ve ortada olduğunu görürler (vr. 12b, 96a). Cân gözü ile ekvânı temâşâ edenler, 
her zerrede cihanı aydınlatan güneşin apaçık bir şekilde yer aldığını görürler. O güneş, 
Allâh’ın zerredeki pertevidir:

Cân gözin açup eyle bu ekvânı temâşâ
Her õerrede òûrşîd-i cihân-tâb-ı hüveydâ (vr. 56a)

Vahdet-i vücûd anlayışında, mâsivâ gerçek varlık olan Allâh’ın varlığının bir 
gölgesidir. Aşağıdaki beyitte şâir, hakîkî vücûdun Allâh’a ait olduğunu, mâsivânın 
vücûdunun ise itibârî ve Allâh’ın vücûdunun gölgesi olduğunu ifâde etmiştir: 

Õât-ı Óaúú’uñdur vücûd ancaú óaúîúat Øaèfiyâ
İètibârîdür vücûd-ı mâ-sivâ iôlâldür (vr. 67a)

ıc) Esmâ ve Sıfâtın Tecellîsi

Lügatta zâhir olmak anlamına gelen tecellî, bir tasavvuf ıstılâhı olarak gayptan 
gelen ve kalbte ortaya çıkan nûrlar şeklinde tanımlanmaktadır150. Şâir de bu tanıma 
uygun olarak, ârifin kalbinin Allâh’ın cemâline mir’ât/ayna olduğunu ifâde etmiştir 
(vr. 64b, 98b). Âşığın içinin hoşhurûş olması/coşması (vr. 22a), gönlün mest ve bîhûş 
olması (vr. 64a) tecellî sayesindedir. Şâire göre, tecellî olmasa şeker ve bal zehir olur; 
tecellî olursa zehir bal olur (vr. 64a). Tecellîye mazhar olan kalb, tesellî bulur (vr. 
12b). Tecellî ölü cisme taze bir cân verir:

Tecellî eyledikçe Øaèfiyâ ol nûr-ı Yezdânî
Olur bu mürde cismümde benüm bir tâze cân peydâ (vr. 49b)

Şâir, tecellîyi aşk ile ifâde etmiştir. Ona göre, yârın güzelliğinin tecellîsine hazırlık 
olarak, gönül âyînesini aşk cilası ile temizlemek gerekir (vr. 83a). Tâlibin aşk yolunda 
tecellî dışında başka bir tesellîsi olamaz. Bunun dışında ne varsa boştur:

Tecellîde tesellî bulmaàa saèy it yüri ùâlib
Úalanı bu ùarîú-ı èaşúda bir úurı àavàâdur (vr. 67a)

Dîvân’da Allâh’ın kalbe tecellî etmesinin yanı sıra bir de âleme tecellî etmesinden 
söz edilmiştir. Şâire göre, Allâh icmâlini tafsîle getirmek istediğinde, bir şekilde 
tecellî eder (vr. 13a). Allâh’ın tecellîsi bazen zâhir bazen de bâtın olur (vr. 16b). 
Âlem tecellîden dolayı mesttir (vr. 66b). Şâir, “O, her an bir iştedir.” (Rahmân 55/29) 

150	 Cürcânî, a.g.e., s. 56; Cebecioğlu, a.g.e., s. 638.

| 291 |



âyetine işâret ederek, Allâh’ın her an mütecellî olduğunu, aynı şekilde iki kez tecellî 
etmediğini ve her bir tecellisinin farklı olduğunu ifâde etmektedir (vr. 67a). Ona göre 
gören göz, Allâh’ın her an bir tecellî içerisinde olduğunu görür. O’nun tecellîsinde 
tekrar yoktur:

Nev-be-nevdür görinen ân içre bu deñlü şüéûn
äanma sen anı tecellîsinde tekrâr eyledi(vr. 114b)

Dîvân’da, tecellînin iki türü olan zât ve sıfat tecellîlerinin ikisinden de söz 
edilmiştir. Zât tecellîsi, Hz. Muhammed’in Allâh’ın tecellîsine mazhar olmasıdır ki 
buna tecellî-i ulûhiyyet de denir151. Şâire göre, Hz. Muhammed’ın peykeri Allâh’ın 
nûrunun tecellîsine ayna olmuş (vr. 15a), nûr-ı Zülcelâl, Hz. Muhammed’e tecellî 
ettiğinde, aşk-ı mutlak ortaya çıkmıştır. Daha önceden âlemde olmayan sevme ve 
sevilme ya da aşk, Allâh’ın Hz. Muhammed’e mahbûbum diye hitâb etmesi ile ortaya 
çıkmıştır (vr. 114a)

:
Çün tecellî eyledi ôâtına nûr-ı Ôu’l-celâl

Ôâhir oldı èaşú-ı muùlaú oldı pes aèdâdı (vr. 114a)

Dîvân’da zât tecellîsine oranla daha çok sıfatların tecellîsi üzerinde durulduğu 
görülmektedir. Esmânın tecellîsinin de sıfatların tecellîsine dâhil olduğu kabul 
edilmiştir. Zira Allâh’ı bize tanıtan manâ ve kavramlara yerine göre sıfat ve yerine 
göre isim denilmiştir. Ancak genelde esmâ, sıfatlara tâbi tutulmuştur152. Nitekim 
aşağıdaki beyitte şâir, esmâ ve sıfâtın tecellîsini bir arada zikretmiştir:

Gel èâlem-i tafãîle gör òilúat-ı eşyâyı
Esmâ vü ãıfât ile şeró eyle müsemmâyı (vr. 116b)

Allâh’ın isim ve sıfatları genel olarak Cemâl ve Celâl başlığı altında 
değerlendirilir153. Şâir de, Dîvân’da hem Cemâl hem de Celâl sıfatlarının tecellîsinden 
söz etmiştir. Güneşin ışık vermesi, Allâh’ın Cemâl sıfatının tecellîsinin bir gereğidir 
(vr. 6b). Kays (Mecnûn), Leylâ’nın yüzüne değil, Allâh’ın Cemâl sıfatının Leylâ 
yüzündeki tecellîsine âşık olmuştur (vr. 59a). Şâire göre, Hakk’ın Cemâl sıfatının 
tecellîsini her yerde açık bir şekilde görmek için, ikilik perdesinden vazgeçmek 
gerekir:

Görmek istersen Cemâl-i Óaúú’ı her yerden èayân
Geç ikilik perdesinden merd ol merdâne baú (vr. 75a)

151	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 639.
152	 Bekir Topaloğlu, “Allâh’a İmân”, İslâm’da İnanç Esâsları, s. 115 vd.
153	 Topaloğlu, “Allâh’a İmân”, a.g.e., s. 123; A. Nihat Tarlan, Fuzûlî Dîvânı Şerhi, Akçağ, Ankara 2001, 

s. 20.

| 292 |



Allâh’ın Celâl sıfatına gelince şâir buna sadece bir yerde değinmiş ve Celâl 
sıfatının tecelli etmesi ile vücûdun yandığını ifâde etmiştir (vr. 82a). Şâirin daha 
ziyâde Cemâl sıfatına değinmesi, Allâh’ın Cemâl sıfatları ile daha çok tecellî ettiğine 
inanmasından kaynaklanmaktadır. Gerçekten de üç tanesi hariç, Esmâ-i Hüsnâ’nın 
tamamının Allâh’ın Cemâl sıfatı ile ilgili olması154, Allâh’ın tecellîsinin de daha 
ziyâde Cemâl sıfatı ile olduğu husûsunu teyit etmektedir.

Şâire göre, şehâdet âleminde ortaya çıkan müsemmâ, Allâh’ın isimlerinin tecellîsi 
sonucu oluşmuştur. O, bu husûsu görmeyenleri kör olarak nitelemiştir (vr. 102b). 
Allâh’ın isimleri ile o isimlerin tecellîsi sonucu ortaya çıkan müsemmâ, zâhiren 
ayrı görünseler de hakikatte birdirler (vr. 67a). Müsemmâ ismi gösteren bir âynadır. 
Sûrette farklı görünseler de, hakîkatte birdirler (vr. 12b). Za’fî’nin bu bakış açısı; isim 
ile müsemmâyı bir görmesi, sahip olduğu vahdet-i vücûd düşüncesinin bir sonucudur. 
Nitekim o, aşağıda yer alan beytinde müsemmâyı kesret ile eşdeğer tutmuş ve isim ile 
müsemmâya vahdet gözü ile bakmak gerektiğini ifâde etmiştir:

Müsemmâ şekline aldanma èârif úalma keåretde
Oúı vaódet göziyle cümle-i esmâ-yı eşyâdan (vr. 96b).

Mümkinâtın varlığı hakîkî ve dâim değildir. Mümkinât esmânın bir gölgesi olup 
esmâ ile kâimdir (vr. 67a, 67a). Esmâ olmasa bu âlemin sebâtı olmaz. Âlem bir 
hânedir, esmâ ise onun sütûnlarıdır (vr. 67a). Allâh’ın zâtı bir derya, esmâ bu deryanın 
dalgası, eşya da dalganın bir damlasıdır (13a, 102b). Başka bir ifâde ile esmâ, zâtın 
gölgesi; eşya da, esmânın gölgesidir. Buna göre eşya, gölgenin gölgesidir:

Bu eşyâ úaùrelerdür mevc-i esmâ õât-ı deryâdur
Ne deryâdur ki mevcinden anuñ bir úaùre eşyâdur (vr. 66b)

Şâire göre, âlemin tamamı ve yaratılmış olan bütün eşya mazhar-ı esmâdır (vr. 
65a, 72a 76b). Nihâyet eşyanın tamamı, esmânın ta kendisidir (vr. 102b). Esma da 
zâtın kendisidir:

Niçe aóvâl var ki ôıll-ı õât iken esmâ degil
Õâtdur esmâ …..155 bu teévîlden virür nişân (vr. 102b)

Böylece yukarıda eşyânın, esmânın gölgesi; esmânın da Allâh’ın zâtının gölgesi 
olduğunu söyleyen şâir, burada ise eşyadan esmâya giden, esmâdan da Allâh’ın zâtına 
giden bir ittihâttan söz etmiş olmaktadır.

154	 Topaloğlu, “Allâh’a İmân”, a.g.e., s. 123.
155	 Metinde boş bırakılmıştır.

| 293 |



Şâire göre, sırr-ı esmâ tâlibin kendisindedir. Tâlibin onu başka yerde aramaması 
gerekir (vr. 66a). Esmânın mazhariyyetine nâil olmak için ârif olmak gerekir (vr. 
72a). Zâhidin kalbi, ârifin kalbi gibi, mir’ât-ı tecellî olamaz (vr. 98b). Kalbin esmâya 
mazhar olması için, gönlü gam pasından temizlemek gerekir: 

Jeng-i àamdan ãayúal itdüñse dilâ miréâtuñı
Maôhar-ı esmâ-yı Óaú bulduñ muúarrar ôâtuñı (vr. 116b)

Tecellî sonucunda ârifin sözleri, nutk-ı Hak ve ma’nî-i âyât olur (vr. 64b). Gülşenî 
dergâhına varmanın şartlarından biri de, esmânın sırlarından haberdar olmaktır (vr. 
21a). Bir Gülşenî olan şâir, kendisini de mazhar-ı esmâ olarak görmekte (vr. 90a), 
Esmâ-i Hüsnâ’nın büyük çoğunluğu (vr. 64b) ile sırr-ı esmâ’nın kendisinde olduğunu 
ve mâsivâdan geçtiğini (vr. 70a) ifâde etmektedir. Bu husûs aşağıdaki beyitte de 
görülmektedir.

 Geh ãıfâtum gâh esmâ gâh eşyâ gâh õât
Mâddeyüm ãûretde vü maènîde nûr-ı aúdemüm (vr. 139b)

Şâir, ism-i a’zam’a da işâret etmiş ve a’zam ve câmi’ olan esmâ (vr. 8b) hakkı için 
duâ etmiştir. Aşağıdaki beyitte de bu husûs müşâhede edilmektedir:

İlâhî aèôam-ı esmâ óaúıçün
İlâhî Âdem ü Havvâ óaúıçün (vr. 39b)

D. Tarîkat İle İlgili Kavramlar

1. Şeyh ve Pîr

Arapça’da önder, kabîle başkanı, yaşlı adam anlamına gelen şeyh, Dîvân’da bu 
anlamlarına uygun olarak şeyh-i zamân (vr. 8a), şeyh ü şâb (vr. 9a)

 ve şeyh-i şehr (vr. 122a), tabîrleri içinde kullanılmıştır. Tasavvufî bir kavram 
olarak şeyh; dervîş yetiştirmeye icâzetli olan kişiye denir156. Dîvân’da toplam on 
bir kez kullanılan şeyh kelimesi, aşağıdaki dörtlüklerde kavramsal anlamına uygun 
olarak kullanılmıştır.

Şeyò İbrâhîm’dür pîrümüz 
Biñ ile birdür birümüz

Kimse añlamaz sözümüz 
Bize Gülşenîler dirler (vr. 56b)

156	 Cürcânî, a.g.e., s. 135.

| 294 |



Şeyò Aómedüñ kemteriyüz 
èAşú ehlinüñ mehteriyüz

Biz sözümüzüñ eriyüz 
Bize Gülşenîler dirler (vr. 57a)

Aşağıda matla’ beytine yer verilen şeyhümüz redifli gazelde (vr. 70b) de şeyh 
kavramı, tasavvuf önderi anlamında kullanılmıştır.

 Reh-nümâ-yı sâlik-i râh-ı hüdâdur şeyòümüz
Pîşvâ-yı ùâlib-i nûr-ı Òudâ’dur şeyòümüz (vr. 70b)

Dîvân’da şeyh ile eşanlamlı olarak kullanılan diğer bir kelime de Farsça’da yaşlı 
anlamına gelen pîr kelimesidir. Bu kelime, pîr-i ehl-i aşk, pîr-i aşk, fazl-ı pîr, pîr-i 
kâmil, dergâh-ı pîr, pîr-i emîr-i hoş-nihâd, pîr-i muğân, pîr-i mey-gede, pîr-i mânâ 
gibi tabîrler içerisinde kullanılarak Dîvân’da toplam 34 kez geçmektedir. Aşağıdaki 
beyitlerde pîr, şeyh gibi tarîkat önderi anlamında kullanılmıştır.

Pîrümüz oldı Gülşenî 
Anuñ pîridür Rûşenî

Terk eyledük mâ’ vü menî
Bize Gülşenîler dirler (vr. 57a)

“Pîr-i kâmil zübde-i ehlü’l-henâdur şeyhümüz” (vr. 70b) mısrâsında şâir, şeyhini 
pîr-i kâmil, diğer yerlerde (vr. 21a, 72a) de pîr-i aşk olarak nitelendirmiş ve pîrinin 
fazîletinden feyiz bulduğunu (vr. 21a) ifâde etmiştir. Şâire göre, pîrin âsitânından uzak 
kalmak ateşten azaptır. Pîrden cüdâ düşmek tahammül edilemez bir iştir (21b). Pîr-i 
aşka baş eğip teslîm olmak ve inkârı bırakmak gerekir (vr. 21a). Mürîdin özünü pîre 
teslim etmesi (vr. 19a) ve aşağıdaki beyitte ifâde edildiği gibi, pîre nasıl ve niçin gibi 
sorular sormaması gerekir.

Pîre teslîm it özin çûn u çerâdan vaz gelüp
Ehl-i èaşú içre faúîh olmaz cevâbıyla suéâl (vr. 82b)

Şâir, pîri İbrâhîm-i Gülşenî ’ye bende olmayı, şâh-ı âlem olmak ile eşdeğer 
tutmakta (vr. 139b), pîrin âsitânına teslîm olduğu için, gönlünden vâridatın eksik 
olmadığına inanmaktadır:

Âsitân-ı pîre teslîm olalıdan Øaèfiyâ
Óamdü li’llâh kim degil eksik göñülden vâridât (vr. 53a)

Şâir için pîre teslîm olmak ile mâ-sivâyı terk etmek birbirleriyle bağlantılı 
husûslardır: 

| 295 |



Mâ-sivâdan geçmişem Øaèfî olup teslîm-i pîr
Gülşenî’ye bendeyem ammâ ki şâh-ı èâlemüm (vr. 139b)

Farsça’da baş keşiş anlamına gelen pîr-i muğân ve meyhanecibaşı demek olan 
pîr-i mey-gede tabîrleri de mecâzen kâmil mürşit ve kutb-ı âlem anlamında kullanılan 
kavramlardır. Her iki kavram da aşk şarabı sunan ve Allâh sevgisini insânlara 
öğretmeye çalışan mürşitler için kullanılır157. Bu kavramlar vr. 63b, 65b, 77a ve 
105a’da yer alan beyitlerde ve “Âlemde ancak pîr-i muğânın âsitânında rahat vardır.” 
denen aşağıdaki beyitte bu anlamda kullanılmışlardır.

Eger bâlîn-i râóat ister isen deyr-i èâlemde
Hele ben bildigüm pîr-i muàânuñ âsitânıdur (vr. 59a)

Dîvân’da geçen insân-ı kâmil (vr. 61a), kâmil-i insân (vr. 19a) ve merdüm-i kâmil 
(vr. 13b, 32a) ifâdelerinden maksat, şeyh ve pîr olmalıdır. Zira tasavvuf düşüncesinde 
şeyh ve pîrin kemâl derecesinde oldukları tasavvur edilmektedir. Nitekim Dîvân’da 
da pîr, kâmil sıfatı ile nitelendirilmiştir (vr. 70b). Şâire göre insân-ı kâmilin menzili 
ulu bir dergâhtır (vr. 61a). Aşağıdaki beyitlerde ifâde edildiği gibi, insân-ı kâmilin 
sesinden birkaç nasîhat işitmek, nice yıllar bilinçsiz bir şekilde yapılan ibâdetten daha 
faziletlidir. Zira bu şekilde kesb-i irfân etmekle kâmil insân olunur. 

Nice yıllar èibâdet eyleyüp úaddüñ òam itmekden
Dem-i insân-ı kâmilden işitmek bir èibâret yeg (vr. 79b)

 
Kesb-i èirfân idelüm kâmil-i insân olalum

Âb u gil perdesi içre niçe mihmân olalum(vr. 19a)

2. Tâlib

Tasavvufta sülûk yoluna girenler, hedefe ulaşana kadar ulaştıkları derecelere göre 
sırası ile tâlib, mürîd, sâlik, vâsıl ya da sûfî şeklinde isimlendirilirler. Tasavvuf okuluna 
kaydını yaptırma durumunda olanlara ve ilk derecede yer alanlara tâlib denir. Önceleri 
tâlib olan kişi hemen tasavvuf okuluna alınmaz, bir süre durumu incelenir, sınamaya 
tabi tutulur, başarılı olduğu takdîrde esâs ders verilirdi158. Za’fî de bir beytinde, tâlib 
için cân-ı mübtedî ifâdesini kullanarak tâlibin bu anlamına işâret etmiş ve bununla da 
kendisini kastetmiştir.

Hîç hîç olmaúdan özge ùâlibe yoúdur murâd
Müntehâ-yı feyøuñ umar işbu cân-ı mübtedî (vr. 114a)

157	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 502.
158	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 685.

| 296 |



Şâir, mürşidinden uzak düşmesinden dolayı içine girdiği dert ve sıkıntı içerisinde 
iken tâlibin şâd ve mutlu olamayacağını ifâde ettiği diğer bir yerde (vr. 21b) de, 
kendisinden tâlib olarak söz etmiş ve tasavvufun seyr ü sülûk yolunda henüz ilk 
basamakta olduğuna işaret etmiştir. Ancak diğer bazı yerlerde, tam tersine, kendisini 
mürşit yerine koyarak, tâlipten sözünü dinlemesini istemiş; sözünün tâlibe feyiz 
verdiğini ve kendisinin tâlib için âb-ı hayât olduğunu ifâde etmiştir:

Diñle sözüm ùâlibe feyø-ı beşâretdürür
èÂrif olan èâşıúa remz ü işâretdürür (vr. 65b)

Dirilür mürde diller Øaèfiyâ nuùúumla èÎsâ-veş
Anuñçündür direm ùâliblere âb-ı óayâtum ben (vr. 139b)

Şâirin kendisi hakkında yaptığı bu farklı değerlendirmeler üzerinde duracak 
olursak, onun, kendisini tâlib olarak nitelendirmesini tarîkat hilâfetini almadan önceki 
dönem, tâlibe feyiz akıttığını ifâde etmesini de tarîkat hilâfetini aldıktan sonraki dönem 
ile ilintilendirebilir ve birbirleri ile çelişen bu ifâdeleri uzlaştırabiliriz. Ancak şâirin bu 
ifâdelerini devir nazariyyesinden hareketle sarfettiği sözler olarak da değerlendirmek 
mümkündür. 

Şâir, kendisinden “İbn-i Aliyy-i Murtezâ” diye söz ettiği kişiyi, reh-nümâ-yı 
tâlibân diye vasıflandırarak, âdetâ tâliblerin bir yol göstericiye olan ihtiyacını dile 
getirmiştir (vr. 22b). Daha sonra talibleri, kendi tarikatı olan Gülşenîliğe davet etmiş, 
ancak tarîkata kabul edilmeleri için esmânın sırrına vâkıf olmalarını ve vahdet-i vücûd 
inancına sahip olmalarını şart olarak ileri sürmüştür (vr. 21a). Bununla beraber şâir, 
kendi dönemindeki tâliblerden şikâyet etmiş ve vahdet-i vücûdun hakîkatını anlayan 
tâliblerin az olduğunu, taklîd ile vahdet-i vücûdun anlaşılamayacağını, tâliplerin 
gerçek anlamda vahdet-i vücûdu anlamaları için bunun mertebelerini bilmeleri 
gerektiğini, fakat bu mertebelerden haberdar olan tâliblerin sayısının çok az olduğunu 
ifâde etmiştir:

Úanı bir ùâlib merâtibden òaber-dâr ola ol 
Şimdiki ùâliblerüñ bildigi vaódetdür hemân (vr. 102b)

Gerçi vaódetdür velî óikmet merâtib bilmedür
Øaèfiyâ taúlîd ile vaódet sözi olur yalan (vr. 102b)

Şâir “Yandı tâlibler meded devletlü sultânum meded” nakarâtı ile yazdığı 
murabbada (vr. 22a), tâliplerin bazı özelliklerine yer vermiş ve onları, zevk, semâ’ 
ve şevk ateşi ile yanan, lâ-taayyün perdesinin ötesine geçen, Kerrûbîn melekleri gibi 
aşk ile zikreden, tecellî kadehinden şarâb içerek âlem kaydından kurtulan ve aşk ateşi 
ile aşk tennûrunda yanıp çaresiz bir şekilde ağlayan kişiler olarak nitelendirmiştir (vr. 
22a). Aşağıda bu murabbaın iki bendine yer verilmiştir: 

| 297 |



Âteş-i õevú u semâè u şevú ile pür-nûr olup
Lâ taèayyün perdesinden nâôır u manôûr olup

èAşú ile geh õâkir ü geh õikr ü geh meõkûr olup
Yandı ùâlibler meded devletlü sulùânum meded

Âteş-i èaşú ile yanup yaúılup sûzân olup
Øaèfi-i bî-çâre aàlarsa n’ola giryân olup

èAşú tennûrında nâr-ı şevú ile büryân olup
Yandı ùâlibler meded devletlü sulùânum meded (vr. 22a)

3. Mürîd ve Dervîş

Tâlib’in bir üst derecesinde olan mürîd, tasavvuf terminolojisinde Allâh’a vuslatı 
arzu eden, Allâh’ın ahlâkıyla ahlâklanmak isteyen ve bu olgunluğun eğitimini verecek 
bir mürşide bağlanan kişiye denir159. Şâir, cihân halkının cân ve gönülden mürşidine 
mürîd olduğunu ifâde ettiği aşağıdaki bendde, mürîd kelimesini ıstılâhî anlamına 
uygun olarak kullanmıştır.

Mâh-tâbum âf-tâbı úılma ebr içre nihân
èAlleme’l-esmâ160 rumûzın keşf idüp göster [èiyân]

Cân ile dilden mürîdüñdür bu gün òalú-ı cihân
Himmet it devletlü sulùânum ôuhûr eyyâmıdur (vr. 23a)

Bilindiği gibi tasavvufta mürîdde olması gereken bir takım vasıflardan söz edilir161. 
Bir beyitte şâir, bu vasıflardan birine işâret ederek, mürîde ey mürîd-i murâd diye hitâb 
etmiş ve mürîd olan kişinin murâd’ın peşinden gitmemesi gerektiğine (vr. 19a) işâret 
etmiştir. Bu husûs Cürcânî tarafından “Mürîd, irâdesinden soyunan, irâdesini yok edip 
ancak Allah’ın dilediğini dileyen kimsedir.”162 şeklinde ifâde edilmiştir. Aşağıdaki 
beyitte de şâir aynı husûs üzerinde durmuş ve murâd’ı terk etmesini kendisinden 
istemiştir. Şâire göre mürîd, ancak murâd’ını terk ederek iki cihânda mutlu olabilir:

Terk it murâdı Øaèfi-i bî-dil mürîd olup
Olmaú dilerseñ iki cihân içre kâm-yâb (vr. 52b)

Şâirin mürîdi kendisinden alıkoyduğu ve olumsuz olarak gördüğü murâddan 
maksadı, tasavvuf terminolojisinde “tûl-i emel” olarak isimlendirilen ve hoş 

159	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 454.

.Allâh Âdem’e bütün isimleri öğretti.” (Bakara 2/31)“ و علّم آدم الأسماء كلهّا 	160
161	 Bu konuda geniş bilgi için bkz. M. Emin Erbilî, Tenvîru’l-Kulûb, (Ter. Halil Gönenç), Eser Neş., İst. 

1984, s. 673 vd.; Uludağ, a.g.e., s. 388.
162	 Cürcânî, Ta’rifât, s. 207.

| 298 |



görülmeyen dünyevî hevâ, istek ve arzular; hatta cennet ve şeyhlik gibi istekler 
olmalıdır.

Şâir, Dîvân’da kendisinin mürîd oluşu ile ilgili olarak birbirleriyle çelişen ifadelere 
yer vermiştir. Bir yerde pîr-i aşka mürîd olduğunu (vr. 101b) söyleyen şâir, aşağıda yer 
alan beyitte ise, tam tersine kendisinden pîr-i aşk olarak söz etmiş ve âlemin tümünün 
kendisinin mürîdi olduğunu ifâde etmiştir. 

Pîr-i èaşúam Øaèfiyâ èâlem mürîdümdür tamâm 
Hey ne Mecnûndur benüm yanumda şimdi kûh-ken (vr. 92a)

Yukarıda geçtiği üzere tâlipte de benzer bir durum söz konusu idi. Şâir bazen tâlib 
olduğunu, bazan da tâlibe feyiz akıttığını ifâde etmişti. Dolayısıyla orada tâlib ile ilgili 
yaptığımız yorumu burada mürîd ile ilgili olarak da yapabiliriz. Yani şâirin bazen 
mürîd olduğunu, bazen de âlemin kendisine mürîd olduğunu ifâde etmiş olması, onun 
mürîd ve halîfe olduğu farklı iki döneme ait sözler olarak düşünülebilir.

Dîvân’da mürîd kavramı ile yakın anlamlı olan dervîş kavramına da yer verilmiştir. 
Dervîş muhtaç, yoksul ve dilenci anlamına gelen Farsça bir kelime olup, tasavvufî 
anlamda bir tarîkata ve şeyhe bağlı olan mürîd demektir. Aşağıdaki beyitte mürîd ve 
dervîş kavramları ıstılâhî anlamlarına uygun olarak birlikte kullanılmışlardır.

Cândan mürîd olup eşigine onlaruñ
Dervîşlik ile ãaúla irâdet ùarîúını (vr. 116a)

Dervîş kavramı, Dîvân’da toplam olarak üç yerde kullanılmış olup, buralarda 
dervîş kişiye ait bir takım özelliklere işâret edilmiştir. Buna göre dervîş, irâdesine sahip 
çıkan gerçek bir mürîddir (vr. 116a). Dervîş, aynı zamanda âşıktır. Dervîş, bu gününe 
bakar, zâhid gibi yarına bakmaz. Dervişin himmeti yüksek olur (vr. 20b). Dervişler 
dış görünüme önem vermezler. Bu bağlamda Dîvân’da, bazı dervişlerin saçlarını 
uzattıklarına işaretle, “saçı dervîşliğine dâl olmış” şeklinde bir ifâde kullanılmıştır: 

Biri bir dil-rubâdur nâmı Dervîş
Dil-i èuşşâúa her demde urur rîş

äaçı dervîşligine dâl olmış
Niceler şevúına abdâl olmış (vr. 48b)

4. Sâlik

Sülûk yolunda tâlib ve mürîdden sonra gelen mertebe sâlikin mertebesidir. 
Tasavvufta mânâ olgunluğunu elde etmek üzere tasavvuf yoluna giren kişiye sâlik 
denir163. Cürcânî, sâliki “Makâmlar üzerinde ilmi ve tasavvuru ile değil de, hâli ile 

163	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 616.

| 299 |



yürüyen kimsedir.”164 şeklinde tarif etmektedir. Dîvân’da sâlikte bulunması gereken 
husûslar üzerinde durulmuştur. Şâire göre sâlik bâtıl yola girmez (vr. 67a), isim ve 
müsemmânın sûrette bir, mânâda farklı olduğunu bilir (vr. 102b). Sâlikin sözleri 
sırlarla doludur (vr. 89a). Sâlik, tıpkı yukarıda dervîş için ifâde edildiği gibi, vaktini 
boşa geçirmez, her anını değerlendirir: 

Sâlik odur ki vaútini øâyiè geçürmeye 
Her ân u sâèatini óisâb u şümâr ide (vr. 111a)

Şâir, bir beytinde kendisini sâlik-i bî-illet olarak nitelendirmiş ve bu yüzden 
pür-kuvvet (güçlü) olduğunu ifâde etmiştir (vr. 90a). Aşağıdaki beytinde ise, bilinçli 
sâlikin ma’ârif incisinden haber almak istediği takdîrde, kendi sözüne kulak vermesini 
salık vermiştir. Bundan da, şâirin, birincisinde sâlik olduğu, ikincisinde ise sâlike 
yön verdiği farklı dönemlerinde bu beyitleri kaleme aldığı anlaşılmaktadır ki tâlib ve 
mürîd bahislerinde de aynı husûsa temâs edilmişti.

Ey sâlik-i ãâóib-naôar gûş it sözimi olma ker 
Dürr-i maèârifden òaber almaú dilersen gel berü (vr. 103b)

Sâlikin belli bir metotla Allâh’a doğru, yani kemâlâta doğru ma’nevî planda 
yaptığı yolculuk olan165 sülûk kavramı ise, bu anlamıyla Dîvân’da bir yerde geçmiştir. 
Sülûk kavramının geçtiği aşağıdaki beyitte şâir, ma’nevî yolculukta sâlikin vardığı 
makâmlara işâret etmiştir.

Øaèfî ãaúın isúâù-ı iøâfâta yapışma
Zîrâ ki sülûk içre maúâmâta ne dirsin (vr. 98b)

5. Sofî

Arapça’da yünlü elbise giyen kişi anlamına gelen sûfî, bir tasavvuf ıstılâhı olarak 
Hakk’a vâsıl olan, ya da nefsinden fânî olup Allah ile bâki olan kişi anlamını ifâde 
eder166. Bu kavram, dîvân edebiyâtında ise sofu şeklinde kullanılır167 ve aynen zâhitte 
olduğu gibi, sürekli ta’n edilir. Münevver ve rindler onları hasım telakkî ederler168. 

Za’fî de, dîvânında bu geleneğe uymuş ve özellikle aşktan anlamaması açısından 
sofuyu eleştirmiştir. Şâir, alaycı bir tavırla, ahmak olarak nitelediği sofunun âşıkları 
yermesini (vr. 76a), âşığın mahbûbuna (vr. 89a) ve şarabına (vr. 102b) karışmasını 
eleştirmiş ve en güzelinin sofu ile cidâl etmemek olduğunu, ahmaka verilecek en 
güzel cevabın söylediklerine kulak asmamak olduğunu ifâde etmiştir: 

164	 Cürcânî, a.g.e., s. 120.
165	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 587.
166	 Cürcânî, a.g.e., s. 140-141; Cebecioğlu, a.g.e., s. 581.
167	 Sûfî ve Sofu ayırımı için bkz. M. Erol Kılıç, Sûfî ve Şiir, s. 118.
168	 A. Talat Onay, Eski Türk Edebiyatında Mazmûnlar ve İzâhı, s. 468.

| 300 |



äofi ile cidâl itme ãaúın
Aómaúa dınmamaú cevâb ancaú (vr. 17a)

Şâire göre, sofu şarâb içtiğinden dolayı âşığı yerse bile, âşık bunu inkâr etmemelidir 
(vr. 102b). Âşıkların dinledikleri ilahî ve zikirler karşısında semâ’a durmaları ve 
yedikleri birkaç lokma riyâ değildir. Âşığın durumu ilâhî sırlarla doludur. Ancak sofu 
bunu anlayacak kapasitede değildir (vr. 60a). Âşık, sofunun aksine dünyâ salâhı ile 
selâmet hasıl olacağına inanmaz ve melâmet yolunu tercih eder:

äalâó-ı dehr ile ãofî selâmet olmadı óâãıl
Geçüp nâmûs u èârumdan melâmet iòtiyâr itdüm (vr. 83b)

Şâir, sofuya tavsiyelerde de bulunmuştur. Şâire göre, şayet sofu aşk şarabını 
içerek saf ve temiz bir gönle sahip olmak isterse öncelikli olarak onun enâniyetten ve 
kibirden vazgeçmesi gerekir:

Şarâb-ı èaşú ile ãâfî-dil olmaú istesen ãofî
Enâniyyet òumârın defè idüp ân ile menden geç (vr. 54a)

6. Vâsıl

Dîvân’da sadece bir beyitte geçen ve Allâh’a ulaşan kişi anlamına gelen vâsıl-ı 
Hak terkîbi içerisinde geçen bu kavram, tasavvufta manevî sülûk yollarından biri ile 
makâmları geçen, ihsân mertebesine varıp Hakk’a ulaşan kişi169 anlamına gelmektedir. 
Görüldüğü gibi, vâsıl-ı Hak, amacı açısından sûfî ile paralellik arzetmektedir. 

Şâir, söz konusu beyitte mürşidini vâsıl-ı Hak olarak nitelendirmiş, devamla onun 
mest-i müstağrak (ma’nevî âlemde kendinden geçmiş) olduğunu ve aklın onun bu 
hâlini idrâk etmekten âciz olduğunu ifâde etmiştir. 

Vâãıl-ı Óaú mest-i müstaàraú èuúûl irmez aña
Pîr-i kâmil zübde-i ehlü’l-henâdur şeyòümüz (vr. 70b)

7. Ârif

	 Arapça irfân sahibi anlamına gelen ârif, bir tasavvufî ıstılâh olarak Allâh’ı 
gerçek yönüyle bilen kişi anlamında kullanılmaktadır. Ârif, âlimden farklıdır. Zira 
âlim olmak okuyup bellemekle mümkündür. Fakat irfân, Allâh vergisidir170. Bir 
başka deyişle âlim, ilmini bir tahsîl ve çalışma sonucu elde eder. Ârif ise, irfâna 

169	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 747-748.
170	 Cürcânî, Ta’rifât, s. 160.

| 301 |



ilhâm ve hâl ile ulaşır171. Ayrıca “ilim” sadece bilmeyi ifâde eder; bu bakımdan âlim, 
benimsemeden de bilmiş olabilir. “İrfân” ise aynı zamanda içselleştirmeyi ve içten 
benimsemeyi de ifâde ettiği için ârif, âlimden farklıdır. Dîvân’da ârif ile eşanlamlı 
olmak üzere ehl-i irfân ve tâlib-i irfân tabîrleri de kullanılmıştır. Ma’rifet konusunda 
bu tabîrler hakkında geniş bilgi verildiği için burada tekrara gidilmeyecektir.

Ehl-i yakîn kavramı da, ârif ile yakın anlamlı bir kavram olup, Dîvân’da 87a’da ve 
aşağıdaki beyitte olmak üzere iki yerde kullanılmıştır. 

Yolumı pâk eyleyüp ehl-i yaúîne irmişem 
Vehm ü şekden geçmişem õann u gümândan fâriàem (vr. 91a)

Ârif kişi, matlûbuna ulaştığı sırada, kalbi farklı bir hâl alır ki, buna tahayyür 
denir172. Aşağıdaki beyitte bu anlamına uygun olarak sevgili ile birlikte olduğu sırada, 
âşığın tahayyür âleminde, şaşkınlığından dolayı kendinden geçmiş bir vaziyette 
olduğu ifâde edilmiştir.

Taóayyür èâleminde mest ü sekrân
Hevâ-yı serv-úadler birle pûyân (vr. 39b)

8. Miskîn

Arapça’da zelîl, hor, zavallı kimse anlamına gelen miskîn, bir tasavvuf ıstılâhı 
olarak, varlık duygusundan sıyrılan, varlığı yokluğa çeviren ve kendisinde hiçbir 
varlık görmeyen kişi anlamına gelir173. 

Dîvân’da, varlık çarşısına yönelip oradan bir şeyler elde edeceğini uman, ancak 
sonuçta bir şey elde edemeyen kişi miskîn olarak vasıflandırılmıştır. Miskîn, vücûd 
çarşısında bir şey elde edemez. Zira görünen mevcûdat, adem/yok hükmündedir. Bu 
sırra ermeyip ademden istifâdeyi uman kişi elbette miskîndir ve zavallıdır. 

èAzm iden sûú-ı vücûda eyleyüp ümmîd-i sûd
Âòiri miskîn èâdem mülkine riólet baàladı (vr. 111b)

Miskîn kavramının Dîvân’daki kullanımından ortaya çıkmaktadır ki, bu kavramın 
aşk kavramı ile kuvvetli bir bağı vardır. Zira şâire göre, kişiyi miskîn kılan husûsların 
başında, mezellet (vr. 118b), mihnet (vr. 86a) ve firkat (vr. 46b, 66b) gelmektedir. Aşk ile 
ilgili olan bu kavramlar da göstermektedir ki, şâir miskînliği aşk ile irtibâtlandırmakta 
ve böylece miskînlik âşığın bir vasfı olmaktadır. Zâten başka beyitlerde şâir, âşık-ı 
miskîn tabîrini de kullanmaktadır. Şâir bu tabîri, mahbûbun gayra sevgi göstermesi, 

171	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 60
172	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 622.
173	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 440.

| 302 |



âşıka ise cefa etmesi (vr. 51b) ve mahbûb gülerken âşığın onun derdi ile ağlaması (vr. 
102a) bağlamında kullanmıştır. Şâire göre bülbül nasıl ki gülün derdi ile miskîn ise, 
âşık da mahbûbun derdi ile miskîndir (vr. 67b). Şâirin, Hayretî (ö. 941/1534)’den söz 
ederken, onu hem âşık hem de miskîn olarak vasıflandırması da, onun her iki kavramı 
birbirleriyle irtibâtlı olarak gördüğünü göstermesi açısından önemlidir:

Òuãûãan Óayretî miskîn ü ‘âşıú
Uãûlî derd-mend ü yâr-ı ãâdıú (vr. 37a)

Şâir, kendisini de miskîn olarak görmektedir. O, kullukta çaresiz olduğunu, bu 
yüzden Allâh’ın dergâhına gittiğini ve reddedilmesinin Allâh’a layık olmadığını 
anlattığı (vr. 40a, 55b); dert, gam, âh, zâr ve mihnet içerisinde olduğunu belirttiği (vr. 
26b) bir siyak içerisinde, kendisini miskîn olarak vasıflandırmıştır. Aşağıdaki beyitte 
de mahbûbuna zevk ve safâ salonlarını; kendisine ise, belâ çöllerini layık gördüğünü 
ifâde ederken bu kavramı kullanmıştır:

Úâèbe-i õevú u ãafâ ola saña menzil-geh
Øâèfi miskîne maúâm ola beyâbân-ı belâ (vr. 51b)

Dîvân’da bir beyitte, miskînlik ile aynı kökten gelen meskenet kavramı da 
kullanılmıştır. Aşağıda yer alan bu beyitte meskenet, miskînlik ile birlikte zikredilmiş 
ve meskenet tarîkının tercîh edilmesi istenmiştir. Burada Hz. Peygamberin الفقــر 
ربّ  Rabbim, bana fakirliği sevdir”174 anlamına gelen hadîsinin de iktibâs“ أحببنــي 
edilmiş olması göstermektedir ki şâir, meskenet, miskînlik ve fakirliği aynı siyâkta 
kullanmıştır.

Ùut ùarîú-ı meskenet miskinlik eyle iòtiyâr
Rabbi eóbibnî175 didi çünki rasûl-i Kird-kâr (vr. 20a)

9. Rind

Rind, Farsça bir kelime olup, “kayıtsız, lâübâli, akıllı ve münkir kişi” anlamlarına 
gelir. Rind kişi, kalender-meşrep ve ehl-i dildir. 

Kendisini Za’fi-i rind (vr. 106a) ve rind-i meynûş u sîne-çâk (gönlü yaralı meynûş 
rind) (vr. 67b) olarak nitelendiren şâirin rindâne bir yaşam tarzını benimsediği 
anlaşılmaktadır. Nitekim aşağıdaki beytinde şâir, rindlerin meclisine katılmayı 
arzuladığını ve orada mutlu olacağını ifâde etmiştir:

174	 “Allâhım beni fakir olarak vefat ettir, zengin olarak vefat ettirme. Beni miskinlerle haşret.” Mealinde-
ki bir hadîs için bkz. Yıldırım, a.g.e., s. 398.

.Rabbim, bana fakirliği sevdir.” Bkz. a.y“ ربّ أحببني 	175

| 303 |



Mihr-i òûrşîde irüp cânı feraó-zâd idelüm
Hem-dem ü hem-nefes-i meclis-i rindân olalum (vr. 19b)

Rindler, zâhirde Melâmîler gibidirler. Şâirin Divân’da rind-i melâmet (vr. 71a) 
tabîrini kullanılmış olması da rindlik ile Melâmîliğin birbirleriyle olan alakasını 
göstermektedir. Ayrıca Dîvân’da rindlerin Melâmîlerde de görülen harâbât, meyhâne 
ve şarâba ilgi gösterdiklerine dikkat çekilmiş (vr. 59b, 66b, 71a) ve rindlerin şarâb için 
cân vermelerinin garip olmadığı (vr. 68a) ifâde edilmiştir. Aşağıdaki beyitte rindân-ı 
harâbât tabîri kullanılarak, rindlerin dünya malını değil, rûhî cezbe ve vecd hâlini 
anladıkları ifâde edilmiştir: Rindler dünyânın mal ve mülküne önem vermezler. Onlar 
için önemli olan hâlet-i rûhiyyeleridir. Bu, rindleri batıda dünyâya önem vermeyen 
bohem tarzı hayât sürdürenlerden ayıran en önemli husûstur. Batıda bohem, hayvan 
gibi yaşar, hayvan gibi ölürken, rindler iç estetiğe ve kalblerini her türlü pislikten 
arındırmaya önem verirler176.

Rindân-ı òarâbâtı ne mülk ü ne mâl añlar
Yâ ceõbe-i rûóânî yâ vecd ile óâl añlar (vr. 66b)

Şâire göre zâhidlerle karşıt bir safta yer alan (vr. 75a) rindlerin bir özelliği de, hakîkî 
aşkın yanında mecâzî aşktan da dem vurmalarıdır. Nitekim bir beyitte, rindlerin la’l/
dudak ve zülfe olan arzularından dolayı karaya büründüklerinden (siyeh-pûş olmaları) 
bahsedilmektedir. Siyeh-pûş olma özelliği aynı zamanda rindlerin kıyafetlerine ilişkin 
bir ipucu da vermektedir. Rindler için önemli olan iç dünyâları olduğu için, kıyafetleri 
hep gelişigüzel olmuştur:

Rindler laèl-i lebüñ yâdıyla mey-nûş oldılar
Zülf-i pür-çînüñ hevâsıyla siyeh-pûş oldılar (vr. 59b)

10. Tekke, Hankâh, Dergâh, Âsitân

Farsça bir kelime olan tekke, bir şeye dayanma anlamında olup, Dîvân’da “Yetmez 
mi tekyelenmeğe bu köhne âsyâb” (vr. 52b) mısrâsında bu anlamıyla kullanılmıştır. 

Bir tasavvuf kavramı olarak ise tekke, tasavvuf erbâbının oturup kalkmalarına, 
sülûk çıkarmalarına, âyin yapmalarına mahsûs yerlere verilen isimdir177. Tekke, 
Dîvân’da, tekye-i aşk (vr. 51b, 85a), tekye-i hayret (vr. 89a), visâl tekyesi (vr. 
88a), tekye-i gam (vr. 92b) gibi tabîrlerin içerisinde, kavramsal anlamının dışında 
kullanılmıştır. Tekye-i gam tabirinin içinde geçtiği beyit, örnek olmak üzere aşağıda 
alıntılanmıştır:

176	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 520.
177	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 646.

| 304 |



Úala óayretde eger dinlese Mecnûn Øaèfî
Tekye-i àamda benüm óâlet-i esrârumdan (vr. 92b)

Tasavvuf terminolojisinde küçük tekkelere zâviye; büyüklerine hânkâh, dergâh 
ve merkezî pozisyonda olanlara da âsitâne ismi verilegelmiştir178. Bunlardan hânkâh, 
ehl-i aşkın hânkâhı (vr. 108b) ve hânkâh-ı gam (vr. 119b); zâviye, zâviye-i mihnet (vr. 
51b); dergâh ise dergeh-i Hak (vr. 3b, 81a), dergeh-i pîr-i muğân (vr. 65b), pîr-i aşkın 
dergehi (vr. 76b) ve dergeh-i cânân (vr. 78b) şeklinde Dîvân’da kullanılmıştır. Adı geçen 
yerlerde, dergâh kelimesinin, dergeh şeklindeki kullanımına şahit olmaktayız ki bu, 
vezin gereği uzun hecenin kısa olarak okunması sonucu ortaya çıkan bir kullanımdır. 
Ancak aşağıdaki beyitte kelimenin uzun olarak kullanıldığı görülmektedir. Bu beyitte 
sözü edilen dergâh, Kâhire’deki Gülşenî dergâhı olmalıdır. 

Yüzüm dergâhdan dönsün Òudâ’dan olayam nevmîd
Kemîneñ olduàımı bilmez isem devlet-i èâlî (vr. 119b)

Âsitân kavramına gelince, bu kavramla şâir bir çok yerde Gülşenî dergâhını 
kastetmiş, bu meyânda âsitân-ı Gülşenî (vr. 21a, 66b, 70b, 117a) ve âsitân-ı pîr (vr. 
53a) ifâdelerini kullanmıştır. Gülşenî âsitânı, şâir için en ulu dergâhtır (vr. 27b). Orası 
ehl-i Hakk’ın âsitânıdır (vr. 21a). Gülşenî âsitânından uzak kalmak, ateş içinde azap 
görmek kadar zordur (vr. 21b). Gülşenî âsitânı, seg-bân (padişâhın av köpeği muhâfızı)179 
olunmaya lâyık bir yerdir (vr. 77b). Orada topraktan bile daha kemter olmak gerekir 
(vr. 21a). Gülşenî âsitânı hakkında bu düşüncelere sahip olan şâir, Gülşenî âsitânına 
teslîm olduğu için, gönlünden vâridât eksik olmadığına inanmaktadır: 

Âsitân-ı pîre teslîm olalıdan Øaèfiyâ
Óamdü li’llâh kim degil eksik göñülden vâridât (vr. 53a)

11. Abâ, Kabâ, Hırka, Tâc

Abâ dervişlerin giydiği bir elbise olup kökeninin Hz. Peygamber’e kadar uzandığı 
söylenir. Geniş fakat kısa, dizden biraz aşağı inen, üst tarafında baş ve yanlarında 
kollar için birer delik bulunan bir çeşit gömlektir180. 

 “Terk idüp tâc u kabâ vü atlası geydi ‘abâ” mısrâında da görüldüğü gibi (vr. 27b), 
şâir, abâyı, tâc, kabâ ve atlasın karşıtı olarak kullanmıştır. Aşağıdaki beyitte şâirin 
abâyı, libâs-ı fâhir’e tercîh ettiğini ifâde etmesi, onun, abâyı mütevâzî bir giysi olarak 
gördüğünü göstermektedir.

178	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 646.
179	 Osmanlılarda, piyâde askere sekbân denmiştir. Av, muhârebenin bir mukaddimesi sayıldığından, ava 

tatbîkan verilen bu isim bir şeref ve meziyyet olarak addedilmiştir (Pakalın, a.g.e., C. III, s. 146).
180	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 9.

| 305 |



Libâs-ı fâòir u sincâb-ı şâhîden èabâ yegdür
Serîr-i ùâú-ı èizzetden dilâ kûy-ı fenâ yegdür (vr. 59b)

Kabâ ise dervîşlerin giydiği hırkaya denir ki, tasavvufta varlık ve dünyâ süsü 
yerine kullanılır181. Yukarıda da, şâirin mütevâzîliğin sembolü olan abâyı, kabâya 
tercîh etmiş olduğu söylenmişti. Şu halde şâir, kabâ’ya libâs-ı fâhir ve dünyâ süsü 
şeklinde bakmakta ve ona olumsuz bir anlam yüklemektedir. Nitekim o, bir çok beyitte 
kabâ’nın bu özelliğine işâret etmiş ve bu yüzden kabâ’yı terk ettiğini ifâde etmiştir. 
Buralarda (vr. 69a, 90b) tâc u kabâdan geçmek tabîri kullanılmıştır ki, aşağıda bu 
kullanımın bir örneği yer almaktadır.

Ùâlib-i peymâneyüz zerú u riyâdan geçmişüz
Sâkin-i vîrâneyüz tâc u úabâdan geçmişüz (vr. 70a)

Ancak bir istisnâ olarak şâir, aşağıdaki beyitte, abâya yüklemiş olduğu anlamı 
kabâya da yüklemiş ve kendisini ehl-i kabâ olarak nitelendirmiştir.

Ne óâcet baña tâc u òırúa çün ehl-i úabâyum ben 
Baş açıú yalın ayaú bende-i âl-i èabâyum ben (vr. 101b)

Hırka kavramına gelince bu, dervîşlerin giydiği yakasız ve kollu cübbedir. Şeyh 
tarafından mürîde duâ ile giydirilen hırka, şeyhe bir bağlılık ifâdesi taşır. Dervîşlerin 
hırka giydikten sonra dünyâ nimetlerinden el çekmeleri dolayısıyla bu hırkalara 
hırka-i tecrîd (soyutlanmışlık hırkası) denmiştir182. Aşağıdaki beyitlerde, hırkanın 
tecrîd ifâde eden bu özelliğine işâret edilmiştir:

Bu dehr-i bî-beúâ sulùânlıàından göz yumup Øaèfî
Gedâlar òırúasın geydüm geçüp ad ile ãânumdan (vr. 93b)

Başuñ çek òırúaya aóvâlüñe meşàûl olup Øaèfî
Ne şübheñ var ise àayriye ãorma cümle benden ãor (vr. 65a)

Başumda kisve vü egnümde òırúa
Gözüm yaşı virür dünyâyı àarúa (vr. 45b)

Tâca gelince, şâir bunu muhabbet tâcı (vr. 110b) ve fenâ tâcı (vr. 63b, 109b) 
tabîrlerinin içinde mecâzî anlamda kullanmış, çektiği âhı ise tâc-ı semmûrî şeklinde 
ifâde ederek, ona, samur kürkünden yapılmış tacın değeri kadar değer biçmiştir:

181	 Pala, a.g.e., s. 257.
182	 Pala, a.g.e., s. 216.

| 306 |



Pâdişâh-ı mülk-i èaşúam tâc-ı semmûrumdur âh 
Bâr-gâhum ùâú-ı mînâ èasker-i eşküm sipâh (vr. 107a)

F. Âlem
Âlem, Arapça bir kelime olup kâinat, mahlûkât, güneş sistemi ve çevresinde dönen 

gezegenler; cihân, dünyâ, insânlar, halk, cemaat, cemiyet gibi anlamları vardır183. Bir 
terim olarak ise âlem, “Varlıklardan Allâh’tan başka her şey”184 şeklinde tarif edilmiştir. 
Dîvân’da dehr, çarh, dünyâ, cihan, felek ve kâinat kelimeleri âlemle eşanlamlı olarak 
kullanılmışlardır. Nitekim mihr-i âlem, mihr-i cihân, mihr-i felek terkîblerinde 
görüldüğü gibi, aynı kavram (mihr) her üç kelimeye izafe edilmiş ve her üç terkîb ile 
de güneş kastedilmiştir. Bâğ-ı âlem, bağ-ı cihân; deyr-i âlem, deyr-i cihân; gül-zâr-ı 
âlem, gül-zâr-ı dehr; gül-şen-i dehr, gül-şen-i âlem; kayd-ı âlem, kayd-ı cihân; nakş-ı 
çarh, nakş-ı âlem; pîr-i çarh, pîr-i felek; zen-i çarh, zen-i dünyâ; şâh-ı âlem, şâh-ı cihan 
terkîbleri de aynı gözle incelendiğinde görülecektir ki dehr, çarh, dünyâ, cihân, felek 
ve kâinat kelimeleri birbirlerinin yerlerine kullanılmışlardır. Dîvân’da bu kelimelerden 
âlem 157, çarh 64, felek 60, dehr 53, cihân 51, dünyâ 48, kainat da 1 kez kullanılmıştır. 

İslâm dinine göre, âlem Allâh tarafından yaratılmış olan her şey olup, Allâh’tan 
ayrıdır. Mutasavvıflar ise âlemi, Allâh’ın tecellîsi ve belirtisi olarak görmüşler ve 
aşağıda işlenecek olan çeşitli kısımlara ayırmışlardır185. 

Aşağıdaki beyitte Za’fî, dinî inanca uygun olarak, âlemin sonradan ve yoktan 
yaratılmış olduğu husûsunu ifâde etmiştir:

Óırz-i cân olsa n’ola nâmı anuñ dillerde
‘Âlemi levó-i èadem üzre úılupdur inşâ (vr. 6b)

Dîvân’da âlemin çeşitli husûsiyetleri üzerinde durulmuştur. Şâire göre, âlem 
hicrân ve firkata düşürür, gaddârdır (vr. 24b, 76a). Bu gaddârlık, insânın belini 
bükecek derecededir. (vr. 97b, 117a). Dehrin vefâsı yoktur (vr. 103b, 110b). Çarh, 
zamanı geldiğinde insânı yutan bir yılan gibidir (vr. 58b, 72a). Dünyânın kimseye 
sevgisi yoktur, şah-ı âlem de olsa yüz bin cefa çektirir:

Mihri yoúdur kimseye itmez beúâ dünyâ-yı dûn
Şâh-ı èâlem de olursa çekdirür yüz biñ cefâ (vr. 13b)

Şâir, dünyânın başına getirdiklerinden (vr. 69b), gerdiş-i zamânın murâdının 
aksine gerçekleştiğinden (vr. 84b, 92a, 99b) şikâyet etmektedir. Çarh-ı bî-emân, şâiri 
murâdına erdirmemiş, onu belâ bezminde feryâd ve figân içerisine sokmuştur (vr. 

183	 Sâmî, Kâmûs-ı Türkî, s. 923.
184	 Cürcânî, a.g.e., s. 149.
185	 Pala, a.g.e., s. 27.

| 307 |



94b). Şâir, çarhı bir değirmene benzetmiş ve çarhın insânı buğday gibi öğüttüğünü 
ifâde etmiştir:

Cû cû ögüdür âdemi gendüm gibi dirîà
Dolâb-ı çarò gör ne èacep âsyâ imiş (vr. 72b)

Şaire göre dünyâ bir meşakkathânedir. Orada rahat yoktur (vr. 52b). Mihnethâne 
olan dünyâda misâfir olan insân, asla rahat yüzü görmez (vr. 114a). İnsanlar orada 
mal, devlet, mansıb ve makâm sevgisi yüzünden ömürlerini boşa harcarlar (vr. 109b). 
İlk görünüşte dünyâ güzel görünür, ancak netîcede öyle olmadığı ortaya çıkar (vr. 
110a). İnsânlar dehri ilkin gül-şen-i zîbâ sanırlar, ancak o gûşe-i külhândır (vr. 80b). 
Süfle-perver olan dehr, bir sihirbâzdır (vr. 72a). Dehr, insânları çeşitli şekillerde oyuna 
getiren bir muşa’biz/hokkabazdır. (vr. 16b). Dünyâ hilekârdır (vr. 117a), aldatıcıdır 
(vr. 86a). İnsânların bir iki gönlünü alır, onlara itaat eder, ilkin güler yüz gösterir, daha 
sonra ise aldatır (vr. 72a, 106b). Çarh kimine sevgi, kimine de zulüm gösterir:

Kimine çaròuñ işi mihr ü vefâ
Kimine renc ile èitâb ancaú (vr. 17a)

Dehr, Leyla’sına âşık olan, gerçek anlamda Mecnûndur (vr. 66a). Zen-i dünyâda 
vefâ olmaz (vr. 71a). Zen-i dünyâya gönül veren kendinde değildir. Bu kişi gam ve 
hüzünden kurtulamaz:

Zen-i dünyâya dil viren èacep maàbûn olmışdur
Ebed úurtulmadı àamdan úatı maózûn olmışdur (vr. 59b)

Âlem, bir rüyâ ve hayâl gibidir (vr. 17a), fânî ve lâ-bekâdır (vr. 13b, 13b, 70b, 
83b, 89a, 109b). Kişinin yeri ister külhan köşesi olsun, ister kral tahtı olsun, neticede 
dünyâ fenâ bulacaktır (vr. 109b) Dehr-i dûnun bekâsı olmadığı için, ondan tamâmen 
sakınmak gerekir (vr. 19a). Dünyâ köhne bir ribâttır. İnsânlar oraya misafir olarak 
gelmişlerdir. Ancak gelen orda karar kılmaz (vr. 32b, 64a, 105b). Dünyâ bir harâbedir. 
Güven yeri değildir. Bu yoldan geçenin yükünün hafif olması daha iyidir (vr. 33a). Bu 
ribât-ı köhne, menzil-i sükûn olamaz:

Götür ayaàı menzil-i maúãûda baã úâdem 
Kim bu ribâù-ı köhne degil menzil-i sükûn (vr. 96b)

Tasavvufî bakış açısına göre âlemin yaratılışının aşk ile olduğu husûsu, aşk 
bahsinde geçtiği için, burada tekrara gidilmeyecektir. Ancak burada Za’fî Dîvânı’na 
göre, tasavvufta âleme yüklenen muhtelîf anlamlar üzerinde durulacak ve âlemin 
çeşitlerinden bahsedilecektir. Aşağıdaki beyitte penç âlem (beş âlem)’den söz 
edilmiştir ki, bu tasavvuf literatüründe “avâlim-i hamse”olarak bilinmekte ve mutlak 

| 308 |



gayb âlemi, rûhlar âlemi, misâl âlemi, cisimler âlemi ve mertebe-i câmia’dan meydana 
gelmektedir186.

Çâr èunãur heft deryâ nüh felek èarş-ı mübîn
Penc èâlemde olan bu şeş cihâtı söyleşem (vr. 89b)

Dîvân’da tasavvufî anlamda âleme ilişkin olarak yer alan kavramlar, aşağıda 
gruplandırılarak ele alınacaktır.

Âlem-i Gayb ve Âlem-i Şehâdet: 

İnsan gözü ile bakılamayan her âlem âlem-i gaybdır. Âlem-i şehâdet ise 
görülebilen âlem demek olup, zât-ı mutlakın, parçalanma ve bölünme kabul eden 
cisimlerin şekilleri ile hâriçte zuhûrudur. Onun için bu âleme âlem-i kevn ü fesâd 
(olma ve bozulma âlemi) denir. Çünkü cisimlerin şekilleri bir yandan oluşum halinde, 
diğer yandan da bozulma durumundadır187. Za’fî, Dîvân’da bu âlemlerden söz etmiş 
ve gayb âlemine vâkıf olduğunu (vr. 70b), kâinâttaki a’yâna ait şekillere gözlerinin 
takılmadığını, gayb âleminin dalga dalga gözlerinin önünde olduğunu (vr. 87a), her 
iki âlemi cem’ ettiğini (vr. 64b), bunları cân gözü ile bir görerek Allâh’a îmân ettiğini 
ifâde etmiştir:

Cân göziyle zâhidâ àayb u şehâdet èâlemin
Bir görüp èayne’l-èayân îmâna gelmişlerdenüz (vr. 71a)

Âlem-i gayb ve âlem-i şehâdetin diğer bir ifâde tarzı da lâ-ta’ayyün ve ta’ayyün 
âlemleridir.

Lâ-ta’ayyün ve Ta’ayyün Âlemleri:

Mutlak gayb hazreti, lâhût âlemi, âlem-i ıtlâk gibi isimlerle de anılan lâ-taayyün 
âlemi, Cenâb-ı Hakk’ın isimler ve sıfatlar mertebesine inmeden evvel, isim ve sıfatların 
tümünün, ilâhî zâtta mahv ve müstehlek olduğu makâm şeklinde tarîf edilmektedir. 
Bunun mukâbilindeki ta’ayyün âlemi ise, his ve şehâdet âlemi olan olma bozulma 
(kevn ü fesâd) âlemidir188. Aşağıdaki beyitte şâir, ta’ayyün âleminin, gözle görünen 
şekil ve sûretlerden müteşekkil olduğunu ifâde etmiştir.

Bu taèayyün èâleminde görinen şekl ü ãuver 
Maôhar-ı esmâ olan òulúiyyet-i eşyâ nedür (vr. 65a)

Lâ-taayyün âlemi ise, Dîvân’da şathiyye türünden dile getirilen ifâdeler içerisinde 
geçmiştir. Şâir, tâliblerin, lâ-taayyün perdesinden nâzır ve manzûr olduğunu (vr. 22a); 
kendisinin ise bu âlemde bî-nişân olduğunu (vr. 100b), yani fenâya erdiğini, lâ-taayyün 

186	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 68.
187	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 48-49.
188	 Ferit Kam, a.g.e., s. 93-94.

| 309 |



âleminde olduğu için, nakş-ı gayr (Allâh dışında kalan her şey)’den fâriğ olduğunu 
(vr. 91a), ayrıca lâ-taayyün âleminde sırr-ı mübhem olduğunu ifâde etmiştir:

Kimse temyîz eylemez keyfiyyet-i aóvâlümi
Lâ taèayyün èâleminde ben ki sırr-ı mübhemüm (vr. 139b)

Şâirin lâ-taayyün ve gayb âlemi anlamında kullandığı diğer bir kavram da lâ-
mekân âlemidir. Şâir kevn ve mekândan, yani gözle görünen şehâdet âleminden 
fâriğ olduğunu, Sidre’de bir kuş olduğunu ve lâ-mekân âleminde uçtuğunu (vr. 91a); 
mekânı terk ettiğini ve mekânının la-mekân (mekânsızlık) olduğunu ifâde etmektedir:

Gözime ãûret-i kevnini görinmez bu ekvânuñ 
Mekân u kânı terk itdüm mekîn-i lâ-mekânum ben (vr. 101a)

Şâire göre, his ve şehâdet âleminde kevni gerçek anlamda bilen, lâ-mekân 
sahrâsından geçen kişidir.

Ekvâna èârif o kişidür Øaèfiyâ ki o
äaórâ-yı lâ-mekânda mekândan güõâr ide (vr. 111a)

Dîvân’da ayrıca âlem-i ulvî (vr. 69b), ıtlâk âlemi (vr. 49b) ve âlem-i evvel (vr. 
114a) lâ-taayyün; âlem-i tafsîl (vr. 20a, 116b) ve âlem-i kevn (vr. 15a) de ta’ayyün 
âlemi anlamında kullanılan diğer kavramlar olarak göze çarpmaktadır. 

Âlem-i Kesret ve Âlem-i Tevhîd: 

Kâinâttaki çokluk, âlem-i kesret; bu çokluğun karşıtında yer alan birlik de, âlem-i 
tevhîd ile ifâde edilmiştir. Şâire göre âlem-i tevhîdi anlamak için, hâl ehli olmak 
gerekir. Âlem-i kesret de, ehl-i tevhîd için ikiliktir:

Ehl-i óâle irmeyen vaódet deminde bensizin
Úanda añlar èâlem-i tevóîdden èirfânumuz (vr. 69b)

Añma zâhid baña keåret èâlemin luùf eylegil
Ehl-i tevóîde ikilikdür ben andan fâriàem (vr. 91a)

Âlem-i Kübrâ ve Âlem-i Suğrâ: 

Âlem-i kübrâ büyük âlem, âlem-i suğrâ ise küçük âlem anlamına gelir. Zâhiren 
büyük âlem kâinât, küçük âlem de insândır. Ancak kâinât, ağacın çekirdekte dürülü 
olduğu gibi insânda dürülüdür. Dolayısı ile zahiren küçük âlem olan insân, aslında 
büyük âlemdir. Zira âlem, kâmil insân için yaratılmıştır189. Dîvân’da âlem-i kübrânın 

189	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 48.

| 310 |



insânın içinde bulunduğu husûsu bir çok beyitte dile getirilmiştir (vr. 20b, 64b, 
116b). Şâire göre, sâlikin âlem-i kübrânın remizlerini bilmesi gerekir (vr. 65a). Bu 
da ma’rifet-i nefse bağlıdır. Zira kişinin kendi nefsi, âlem-i kübrânın mahallidir. Bu 
açıdan nefsini bilen, âlem-i kübrânın remizlerine vâkıf olur:

Gel maèrifet-i nefse çalış nefsüñi ùanı
Çün sendedür ol istedügüñ èâlem-i kübrâ (vr. 13a)

	 Âlem-i Mâ’nâ ve Âlem-i Sûret: 

Dîvân’da mâ’nâ âlemi, âlem-i kübrâ; sûret âlemi de âlem-i suğrâ anlamında 
kullanılmıştır. Bir beytinde şâir, insânların görünüşe aldanarak sûret âlemini âlem-i 
kübrâ, kendi iç âlemlerini de âlem-i suğra olarak düşündüklerini ve bu yüzden de 
âlem-i suğrayı ihmâl ettiklerini, oysa durumun tersi vaziyette olduğunu (vr. 80b) ifâde 
etmiş; bir başka beytinde de, sûret âlemini dünyâ nakşı olarak değerlendirerek, sûret 
âlemine değil, manâ âlemine bakmak gerektiğini ve bu bakışın da ârifâne bir bakış 
olması gerektiğini (vr. 76b) belirtmiştir. Şâire göre, insân kâlıbının bedîî ve sanatkârâne 
yönünü bilen, mâna âlemine vakıf olur ve ma’nâ âlemindeki gizli hazineleri bulur:

Ùılısmât-ı bedîè-i úâlıba her kim beyân buldı
İrişdi èâlem-i maènâya hem genc-i nihân buldı (vr. 119b)

Son olarak Dîvân’da âlemin bir çeşidi olarak kullanılan kalb âlemi de âlem-i 
kübrâ ve ma’nâ âlemi anlamında kullanılmış ve kalb âlemini keşf eden kişinin, âlem-i 
kübrâyı da keşfedeceği belirtilmiştir:

Gir vücûduñ şehrine seyr eyle úalbüñ èâlemin
Buluban keåretde vaódet èâlem-i kübrâya baú (vr. 76b)

Beyitlerde âlem ve eşanlamlıları ile ilgili olarak kullanılan diğer bazı terkîbler 
şunlardır: Âf-tâb-ı âlem, âlem kal’ası, âlem-i aşk, âlem-i hâb, âlemin âsârı, asmân-ı 
âlem, bâm-ı felek, bânû-yı çarh, bârû-yı çarh, binâ-yı kâinât, burc-ı felek, bülbülân-ı 
bâğ-ı âlem, bünyâd-ı âlem, câmi-i çarh, cân âlemi, cân u cihân, cihân âlâyişi, cihân 
halkı, cihân pâzârı, cihân Selmân’ı, cihân serverleri, civânlık âlemi, çarh kandîli, çarh-ı 
atlas, çarh-ı bed ehter, çarh-ı bî-emân, çarh-ı cefâ-pîşe, çarh-ı çârüm, çarh-ı devvâr, 
çarh-ı gaddâr, çarh-ı geç reftâr, çarh-ı melâhat, çarh-ı mînâ, çarh-ı nîl-gûn, çarh-ı pür-
zulem, çeşm-i cihân, Dârâ-yı cihân, dâr-ı dünyâ, dehr jengi, dehr ma’mûresi, dehr 
sarrâfı, dehr zehri, devr-i âlem, dolab-ı çarh, dünyâ nakşı, dünyâ-yı denî, dünyâyı dûn, 
emîr-i kulle-i çarh, esb-i çarh, etfâl-ı cihân, fahr-ı âlem, fânî âlem, felek âlâyişi, felek 
kasabı, felek ü unsur, feleğin çemberi, felek-rif’at, fürûğ-ı mihr-i âlem, gavvâs-ı dehr, 
geşt-zâr-ı çarh, halk-ı âlem, hurşîd-i cihân, cihân sultânları, ikbâl-ı âlem, kasr-ı felek, 
kebş-i felek, kilîsâ-yı cihân, kulle-i felek, gûşe-i çarh, pîl-i çarh, kutb-ı çarh, lutf-ı 
âlem, maksûd-ı âlem, monlâ-yı dehr, mülk-i cihân, nev-arûs-ı çarh, nüh felek, hâce-i 
cihân, öz âlemi, pehlevân-ı çarh, resm-i cihân, rumûz-ı âlem, rüsvâ-yı cihân, sadr-ı 

| 311 |



felek, salâh-ı dehr, sahrâ-yı âlem, sayyâd-ı felek, ser-efrâz-ı cihân, server-i âlem, 
sultân-ı dehr, sûr-ı âlem, şûh-ı cihân, temâşâ-gâh-ı âlem, kandîl-i felek, üstâd-ı çarh, 
ribât-ı çarh, zehr-i kahr-ı dehr. 

G. Benlik
Dîvân’da gurur, tekebbür, hod-perestlik, enâniyyet ve nâm u nişân gibi ifâdelerle 

yer alan benlik, büyüklenmek demek olup, İslâm dininin yasakladığı davranışlardan 
bir tanesidir. Ehl-i tasavvuf, bu yasaktan son derece kaçınmış, hatta ene (ben) demeyi 
bile edebe aykırı saymışlardır. Bu meyanda “Eûzu billahi min ene” (Ben demekten 
Allâh’a sığınırım) ifâdesi kullanılmıştır190. 

Bilindiği gibi Hz. Âdem ve şeytan kıssası, içinde kibirle ilgili önemli prensipler 
barındırmaktadır. Büyüklük taslayan ve Allâh’ın emrine karşı çıkan şeytan, Hz. 
Âdem’e secde etmeyerek (Bkz. Bakara 2/34), Hz. Âdem de yasak ağacın meyvesini 
yiyerek günah işlemişti. Şeytanın günahı tekebbür, Hz. Âdem’inki ise nefsânî arzu ile 
ilgiliydi. Netîcede Allâh nefsânî günahı affetmiş, ancak kibirden kaynaklanan günahı 
affetmemişti. Şâir, aşağıdaki beyitte bu olaya telmîhte bulunarak, benliğini yok etmeyen 
insânların zâhiren Âdemî olsalar da, aslında birer şeytan olduklarını, şeytanın günahı 
olan tekebbürün çok kötü bir günah olduğunu, benliğini yok eden insânların son derece 
az olduğunu ifâde etmiş ve bundan dolayı bir yakınma içerisine girmiştir. 

Âdemem dir çoúdur ammâ her biri şeyùândur
Benligin maóv eylemiş èâlemde bir âdem úanı (vr. 139b)

Aşağıdaki beyitte de, şâir, tavus kuşu kıssasına işâret ederek, kibirli davranış 
gösterilmemesi gerektiğini ifâde etmiştir. Rivâyete göre, cennette çok güzel bir kuş 
olan tavus, güzelliği ile gururlanmış; Allâh da onun gururunu kırmak için ayaklarını ve 
sesini çirkin yaratmıştır191. Şâir, bu kıssadan hisse alarak hod-perest değil, Hak-perest 
olmak gerektiğini, yani kişinin kendisini değil, Allâh’ı büyük görmesi gerektiğini 
ifâde etmiş, aksi takdîrde Allâh’ın, hod-perest kişiyi cezalandıracağını ifâde etmiştir.

Óaú-perest ol òod-perest olma tekebbürlük idüp
Óıããa alduñsa işidüp úıããa-i ùâvûsdan (vr. 98b)

Şâir, malı ile kibirlenen, ancak daha sonra Allâh tarafından bunun cezasını çeken 
Kârûn’u da bu meyanda zikrederek, Kârûn gibi kibirlenen değil, fakirlere saygı 
gösteren bir kişi olmak gerektiğini ifâde etmiştir.

èUcb ile Úârûn gibi maàbûn-ı kibr olma ãaúın
Her gedâya óürmet it her bendeye merdâne baú (vr. 77a)

190	 Cebecioğlu, a.g.e., s. 96.
191	 Pala, a.g.e., s. 456.

| 312 |



Aşağıdaki beytinde şâir, kibri denizde su üzerinde gerçekleşen hava kabarcıklarına 
benzeterek, nasıl ki rüzgarın oluşturduğu kabarcıklar tekrar denize karışarak yok 
oluyorsa, gurur rüzgarı ile şişen kişinin de bu dünyâda pâyidâr olamayacağını ifâde 
etmiştir. 

Tâcuñ úapar senüñ de ãaúın işbu rûzgâr
İgende şişme bâd-ı àurûr ile çün óabâb (vr. 52b)

Şâirin, sûfîlerin elbisesi olan abâyı, libâs-ı fâhir’e tercîh ettiği, yukarıda geçmişti. 
Bunun nedeni, libâs-ı fâhir’in insânı benliğe sevk eden unsurlardan bir tanesi 
olmasıdır. Mütevâzîliğin sembolü olan abâ ise insânı tevâzûya sevk eder:

Libâs-ı fâòir u sincâb-ı şâhîden èabâ yegdür
Serîr-i ùâú-ı èizzetden dilâ kûy-ı fenâ yegdür (vr. 59b)

Şâire göre, ulaşılması benliğin terk edilmesine bağlı olan bazı husûslar vardır ki 
bunlardan bir tanesi cennetteki hûrîlerdir. Benliği terk etmeden hûrî elde edilemez (vr. 
117a). Gönlün aşk şarabı ile dolması (vr. 54a) ve fenâya ermek, benliği terk etmeye 
bağlıdır (vr. 17a). Benliği terk etmeden elde edilemeyen en önemli şey ise tevhîddir. 
“Mâ’ vü menî/su ve menî”yi, yani varlığı terk etmek, nâm ve nişândan vazgeçmek, 
kişiyi, vahdete ulaştırır (vr. 21a, 99b). Benlik kişiyi Allâh’tan uzaklaştırır. Çünkü 
büyüklüğü hak eden tek varlık Allâh’tır. Kibirlenen kişi Allâh’a şirk koşmakta ve 
neticede böyle bir insânın tevhîde ulaşması da mümkün olmamaktadır. Şâir, “Bezm-i 
vahdetten sakın dûr itmesün benlik seni” (vr. 139b) diyerek bu husûsu açık bir şekilde 
ifâde etmiştir. Şâir ayrıca, benliği terk ettikten sonra mahv-ı vücûd ettiğini ve böylece 
tevhîde ulaşarak vâsıl-ı maksûd olduğunu ifâde etmiştir:

Vâãıl-ı maúãûd olup terk eyledüm mâ’ vü menî
Óâãılı maóv-ı vücûd itmekde buldum ben beni (vr. 19b)

Cân u cihândan geçüp cân u cihân olmışam 
Benligümi maóv idüp cümleye cân olmışam (vr. 89b)

Şâire göre, benliği yok etmenin yolu, aşk cezbesine kapılmak (vr. 77a, 75b) ve 
âriflerin sohbetine katılmaktır (vr. 139b). Benliği terk ederek tevhîde ulaşmak için 
şâirin tavsiyesi, müntesibi olduğu ve ehl-i Hakk’ın âsitanı olarak nitelendirdiği 
Gülşenî dergâhını mesken edinmektir (vr. 21a). Aşağıdaki dörtlükte de bu husûs ifâde 
edilmiştir.

Pîrümüz oldı Gülşenî 
Anuñ pîridür Rûşenî

Terk eyledük mâ’ vü menî
Bize Gülşenîler dirler(vr. 57a)

| 313 |



Son olarak şâirin benlikten kurtulmak için Allâh’a duâ ettiği görülmektedir.

Benligi yâ Rabbi al eyle beni benden òalâã
Kûçe vü pâzârda oldum èaceb rüsvâ-yı èaşú (vr. 76b)

| 314 |



SONUÇ
Bir XVI. yüzyıl Osmanlı şairi olan Za’fî-i Gülşenî’nin hayâtını, eserlerini, edebî 

şahsiyetini ve dîvânının şekil ve muhtevâ açısından incelenmesini konu edinen 
çalışmamızda aşağıdaki sonuçlara ulaşılmıştır:

1. Bu araştırmada, şâirin adından söz eden sadece iki kaynak tesbît edilmiştir. 
Bunlar Müstakîmzâde’nin Risâle-i Tâciyye ve Ali Emîrî’nin Esâmî-i Şu’arâ-i Âmid 
isimli eserleridir. Yapılan araştırmalar sonucu, Ali Emîrî tarafından şâirin adının 
Muhammed olduğu şeklinde verilen bilginin yanlış olduğu ortaya çıkmış, dolayısıyla 
Müstakîmzâde’nin Risâle-i Tâciyye’sinde şâirin adının Ali olarak geçtiği kayda itibâr 
edilmiştir.

 2. Şâirin Za’fî olan mahlası, Osmanlı dönemi kaynaklarında Za’îfî olarak da 
istinsâh edilmiş; bu da son dönem çalışmalarında aynı şâirden farklı kişiler olarak 
bahsetme gibi bir sonucu beraberinde getirmiştir. XVI. yüzyılın mahsullerinden 
olan Latîfî Tezkiresi ile Ahdî’nin Gülşen-i Şu’ârâ’sında, farklı nüshalarında olmak 
üzere şâirin hem Za’fî hem de Za’îfî olarak yer aldığı görülmektedir. Âşık Çelebî’nin 
Meşâ’iru’ş-Şu’arâ’sında şâir Za’îfî olarak yer almış; Kınalızâde Hasan Çelebî ile 
Beyânî tezkirelerinin tenkitli neşirde esas alınan nüshalarında şâirden Za’îfî olarak 
söz edilmiştir. XVIII. yüzyıl mahsûllerinden olan Esrâr Dede’nin Tezkire-i Şu’arâ-i 
Mevleviyye’si ile Müstakîmzâde’nin Mecelletü’n-Nisâb ve Risâle-i Tâciyye isimli 
eserlerinde şâir gerçek mahlası ile yer almıştır. Osmanlı’nın son dönemlerinde yazılan 
Şemseddîn Sâmî’nin Kâmûsu’l-A’lâm ve Gibb’in Osmanlı Şiir Tarihi adlı eserlerinde 
şâirimizden Za’îfî, Ali Emîrî’nin Esâmî-i Şu’arâ-i Âmid isimli eserinde ise Za’fî 
olarak söz edilmiştir.

Son dönem çalışmalarında da benzer bir durum söz konusu olmuştur. Tezkirelere 
Göre Dîvân Edebiyâtı İsimler Sözlüğü, Mustafa İsen’in Usûlî Dîvânı, Mustafa 
Kara’nın İslâm Ansiklopedisi’nde yazmış olduğu Gülşeniyye maddesi, Ahmet Yaşar 
Ocak’ın Osmanlı Toplumunda Zındıklar ve Mülhidler, Himmet Konur’un İbrâhîm-i 
Gülşenî isimli eserleri ile Ali Öztürk’ün. XVI. Yüzyıl Halvetî Şiirinde Din ve Tasavvuf 
isimli doktora çalışmasında şairden Zaîfî; İstanbul Kitaplıkları Türkçe Yazma 
Dîvânlar Katalogu, Şevket Beysanoğlu’nun Diyarbakırlı Fikir ve Sanat Adamları ve 
A. Tietze’nin, XVI. Asır Türk Şiirinde Gemici Dili-Âgehî Kasîdesi ve Tahmisleri isimli 
çalışmalarında ise Za’fî olarak söz edilmiştir. Tuhfe-i Nâilî ile Türk Dili ve Edebiyâtı 
Ansiklopedisi’nde ise şair, hem Za’fî hem Zaîfî olarak yer almıştır. 

Hiç şüphesiz şairin nerelerde Zaîfî olarak geçtiğinin tesbît edilmesi, Za’fî hakkında 
daha kuşatıcı bir bakışı getirmesinin yanında, birden fazla olan Zaîfî mahlaslı şairlerin 
birbirlerinden ayırt edilmelerinde de sınırlandırıcı bir katkı sağlayacağı için son 
derece önemlidir.

3. Za’fî’nin mensubu olduğu aileyle ilgili olarak Ali Emîrî tarafından yapılmış 
olan ciddi bir yanlışlık çalışmamızda tashîh edilmiştir. Emîrî, Za‘fî’yi, Esâmî-i 
Şu’arâ-i Âmid isimli eserinde İbrâhîm-i Gülşenî (ö. 940/1533-1534)’nin büyük oğlu 

| 315 |



Muhammed olarak tanıtmış ve kendisinden sonra bir çok kişi bu bilgiyi tekrarlamıştır. 
Ancak Za’fî’nin adının Muhammed değil Ali olduğu, İbrâhîm-i Gülşenî’nin Za’fî 
mahlasını taşıyan bir oğlunun olmadığı ve İbrâhim-i Gülşenî’nin büyük oğlu 
Muhammed’in Za’fî’den 70 küsur yıl önce öldüğü, dolayısıyla bu iki kişinin ayrı 
şahsiyetler olduğu çalışmamızda ortaya konmuştur. Za’fî’nin ailesi ile ilgili olarak, bir 
beytinden hareketle Türkmen bir aileye mensûb olduğunu ve ona ait kabul ettiğimiz 
bir eserinin Za’fî İbn Gülenci (?) (ابــن كلنجــى) üzerine kayıtlı olmasından hareketle de 
babasının Gülenci (?) diye bilindiğini söyleyebiliriz.

4. Za’fî’yi İbrâhim-i Gülşenî’nin oğlu olarak tanıtan Ali Emîrî, İbrâhim-i 
Gülşenî’nin Diyarbakırlı olmasından hareketle onu Esâm-i Şu’arâ-i Âmid isimli 
eserine alarak Diyarbakırlı saymış ve bu bilgi de bir çok araştırmacıya kaynaklık teşkil 
etmiştir. Ancak Za’fî’nın İbrâhim-i Gülşenî’nin oğlu olmadığının ortaya çıkması, 
onun Diyarbakırlılığını da boşa çıkarmıştır. Ne var ki gerek klasik kaynaklarda, 
gerekse son dönem çalışmalarında, görebildiğimiz kadarıyla Ali Emîrî dışında şairin 
memleketinden doğrudan söz eden olmamıştır. Çalışmamızda bir takım verilerden 
hareketle öncelikle onun Rumelili olması gerektiği sonucuna varılmıştır. 

Za’fî’nin, Rumeli şairleri tarafından icad edilen ve neredeyse bütün Rumelili 
şairler tarafından kullanılan şehrengîz türünü başarıyla kullanarak, Rumeli’deki beş 
şehir hakkında birer şehrengîz yazmış olması; hemen hemen bütün Rumelili şâirlerde 
görülen aynı söyleyiş tarzına sahip olması, yaşadığı dönem olan XVI. yüzyılda 
Rumeli’de yayılma alanı bulan Melâmetîlik, Kalenderîlik, Hurûfîlik ve Alevîlik-
Bektâşîlik gibi akım ve düşüncelerin etkisinde kalması; mensûbu olduğu Gülşeniyye 
tarîkatının o dönemde Rumeli’de yaygın bir tarîkat olması, etkilerinde kaldığı ya da 
bir şekilde irtibat halinde olduğu Hayretî, Usûlî, Günâhî Agehî, Hafız-ı Sirozî gibi 
şairlerin Rumelili olmaları ve dîvânını sunduğu Ferhad Bey’in zann-ı gâliple Bosna’da 
görev yapan Ferhad Bey olması gibi husûslar şâirin Rumelili olması gerektiğini ya da 
Rumeliyle çok güçlü bir bağının olduğunu düşünmemizi sağlamıştır.

Daha sonra Ahdî’in Gülşen-i Şu’arâ’sında Dânişî maddesinde geçen ve Gülşeniyye 
tarîkatı mensûbu olarak kendisinden söz edilen Gelibolulu Za’îfî’nin, Za’fî-i Gülşenî 
olduğu, burada bir istinsâh hatasının bulunduğu; dolayısıyla onun memleketinin 
Gelibolu olduğu sonucuna varılmıştır. XVI. yüzyılda hem Gelibolulu, hem de Gülşenî 
olan başka bir şairin bilinmeyişi; Za’fî’nin Rumelili olması gerektiğini zaten tesbît 
etmiş olmamız ve Za’fî’nin de içinde bulunduğu denizcilik terimleri ile şiir yazma 
cereyânının Gelibolu’da geliştiğinin ortaya çıkması bu sonuca varmamızı sağlamıştır. 

5. Za’fî’nin hayâtına damgasını vuran en önemli husûs onun Gülşeniyye tarîkatı 
ile olan irtibatıdır. Za’fî, Kâhire’ye giderek bizzat Gülşeniyye tarîkatının kurucusu 
olan İbrâhîm-i Gülşenî’den hilafet almış, Gelibolu’da bir Gülşenî Tekkesi’nin başında 
bulunmuş, İbrâhîm-i Gülşenî’n ölümünden sonra yerine geçen oğlu Ahmed-i Hayâlî 
döneminde de Kahire’deki Gülşeniyye Âsitânesi’ne olan bağlılığını devam ettirmiş, 
âsitânede kendisine bir hücre tahsîs edilmiş ve öldüğünde (974-978/1566-1570) 
de o hücrenin zemin katındaki fıskiyye olarak tabir edilen dehlîzde gömülmüştür. 
Gülşeniyye Tarîkatı literatüründe İbrâhîm-i Gülşenî’nin halîfesi olarak Za’fî’ye ve 

| 316 |



onun başında bulunduğu Gelibolu’daki Gülşeniyye Tekkesi’ne ilk kez bu çalışmada 
yer verilmiştir. Za’fî Dîvânı’nda Gülşeniyye tarîkatı, Kâhire’deki Gülşeniyye 
Âsitânesi, İbrâhîm-i Gülşenî ve oğlu Ahmed-i Hayâlî, İbrâhîm-i Gülşenî’nin pîrleri 
hakkında çok önemli bilgiler mevcut olup, bu açıdan Za’fî Dîvânı, Gülşeniyye 
tarîkatının başlangıç dönemi için önemli bir kaynak niteliğini taşımaktadır. 

6. Za’fî, kendi adına nisbet ederek oluşturduğu ve tarîkat giyim kuşam tarihinde 
önemli bir yeri olan Za’fiyye adlı bir tâcın da sahibidir. XVIII. yüzyılın iki önemli 
siması Müstakîmzâde ve Şeyh Gâlib tarafından bu tâcdan söz edilmesi ve XIX. 
yüzyılda Âgâh Efendi tarafından bu tacın çiziminin yapılmış olması Za’fî’nin bu 
dönemlerde bile bilinen bir şeyh olduğunu ve kendi tâcının o güne kadar Gülşenîler 
arasında canlı bir şekilde yaşadığını göstermektedir.

7. Za’fî, şeyhi İbrâhîm-i Gülşenî’nin Mevlânâ’dan etkilenmiş olmasının da 
etkisiyle, kendi tarîkatı Gülşeniyye tarîkatı dışında Mevleviyye tarîkatı ile de önemli 
bir yakınlık kurmuştur. Za’fî, Mevlevî şahsiyetlerden Şâhidî, Şuhûdî, Günâhî ve Arşî 
ile irtibât halinde olmuş, hatta bu yüzden Esrâr Dede tarafından Tezkire-i Şu’arâ-i 
Mevleviyye’ye alınmıştır. Mevlevîlik ile Gülşenîlik arasında var olan etkileşim, ciddi 
bir boyutta gerçekleşmiştir. Za’fî’nin bu yönünün ortaya çıkartılması ile, her iki tarîkat 
arasındaki etkileşim yargısının daha da kuvvet kazandığı görülmektedir.

8. Gelibolulu olan Za’fî, kendi deyimiyle seyahati meslek edinen bir şair olarak, 
yaşadığı dönem için birbirlerinden uzak sayılabilecek pek çok bölgeyi dolaşmıştır. 
Kosova vilayetinde Üsküp’e bağlı bir kaza olan İştip, günümüzde Yunanistan sınırları 
içerisinde olup Giannitsa adını taşıyan Vardar Yenicesi, Selânik körfezindeki Metûn, 
Bosna’daki İzvornik, Girit adasındaki İsfekiye sancağında bir kaza olan Âbkır, Muğla, 
Karesi (Balıkesir), Aydın, Saruhan, Seyitgazi, İstanbul ve Kahire şairin gezdiği, ya da 
uğradığı şehirler olarak karşımıza çıkmaktadır.

9. Za’fî, XVI. yüzyılda özellikle Rumeli’de yaygın olan Melâmîlik, Kalenderîlik, 
Abdâllık, Hurûfîlik, Alevîlik ve Bektâşîlik gibi bir takım heteredoks tasavvufî 
akımların etkisinde kalan bir şairdir. O, adı geçen akımların hemen hepsinde görülen 
Hurûfîlik ile ilgili bir de eser vermiştir. Za’fî’nin mensûbu olduğu Gülşeniyye 
tarîkatının başlangıç dönemlerinde-ki Za’fî de bu dönemde yaşamıştır-ilhâd ve 
zındıklıkla suçlandığı göz önüne alındığında, Za’fî’nin bu akımlardan etkilenişi daha 
da izâh edilebilir bir hâl almaktadır. Bir başka açıdan bakacak olursak, Za’fî’nin bu 
akımlardan etkilenişi, Gülşeniyye tarîkatının bu yönüyle ilgili yapılan tartışmalara 
önemli bir katkı ve açılım sağlayacak niteliktedir. Za’fî’nin Geliboludaki tekkesinin 
dönemin Mısır Mollası tarafından harâb edilmesinin nedeni de benzer ithâmlar 
olmalıdır.

10. Mutasavvıf bir dîvân şairi olan Za’fî, güçlü bir sanatçı kişiliğe sahiptir. Bu 
meyanda onun Arapça, Farsça, Türkçe’nin Anadolu ve Çağatay lehçeleriyle yazdığı 
mülemmaları; ikisi muhammes, üçü mesnevî tarzında olmak üzere yazdığı beş 
şehrengîzi dikkat çekmektedir. Agâh Sırrı Levend tarafından Türk edebiyat tarihinde 
46 olarak tesbît edilen şehrengîz sayısı, Za’fî’nin yazmış olduğu beş şehrengîzle 51’e 

| 317 |



çıkmış olmaktadır. Ayrıca Za’fî’nin Vardar Yenicesi Şehrengîzi ile, bu güne kadar 
Usûlî ve Hayretî’ninki olmak üzere bu şehir hakkında yazıldığı tesbît edilen iki 
şehrengîze, bir yenisi daha eklenmiş olmaktadır. 

11. Za’fî, kendi döneminde yeni bir edebîyat akımı olarak gelişen denizci terimleri 
ile şiir yazan şairlerden biri olmuştur. O, Âgehî’nin meşhûr kasîdesine tahmîs yazmanın 
yanında, Dîvân’ında da bu terimleri kullanmıştır. Onun, kendi döneminde önemli bir 
liman şehri olan Gelibolu’dan olması ve Mısır’a gidişlerinde deniz yolunu kullanması, 
denizcilik terimlerini kullamasında etkili olmuştur. Çalışmamızda ayrıca, Za’fî’nin 
yanısıra, bu akımın diğer temsilcileri olan Âgehî ve Molla Muhammed-i Mısrî’nin de 
aynı dönemde Geliboluda bulundukları ve bu edebiyât akımının merkezinin Gelibolu 
olduğu da ortaya konmuştur.

12. Za’fî’nin diğer bir önemli özelliği Farsça’ya son derece hâkim olmasıdır. 
Onun Farsça dîvânçesi, ona ait olduğunu düşündüğümüz Farsça Risâle-i Mecma’il-
Mekâsıd’ı; Hurûfîliğe ilişkin olarak yazdığı risâlesinin önsözünün tamamını, Türkçe 
Dîvân’ının önsözünün ise bir kısmını Farsça olarak yazması, bu hususu açıkça ortaya 
koymaktadır.

13. Tesbît edebildiğimiz kadarıyla Za’fî, Hâfız-ı Şîrâzi, Câmî, Ali Şîr Nevâî , 
Mevlânâ, Dede Ömer-i Rûşenî, Fuzûlî, Nesîmî, Necâtî Bey, Yakînî, Hayretî, Usûlî, 
Zatî, Hayalî Bey, Behiştî, Hafız Sirozî ve Âgehî’nin şiirlerini okumuş ve onlardan 
etkilenmiştir. Za’fî’nin gazellerine tahmîs yazan Vahdetî ve Şâhidî’yi ve bir matlaına 
nazîre yazan Tab’î’yi de ondan etkilenen şairler olarak sayabiliriz. Ayrıca Ahdî’nin 
Gülşen-i Şu’arâ’sından öğrendiğimize göre, Tab’î’nin nazîre yazdığı matlaa başka 
şâirler de nazîre yazmışlardır.

14. Çalışmamızda Za’fî’ye nisbet edilen beşi manzûm, üçü mensûr olmak üzere 
sekiz eser tesbît edilmiştir. Ancak bu eserlerin bir kısmının şairimiz olan Za’fî-i 
Gülşenî’ye ait olduğu husûsunda elimizde kesin karîneler olmasına rağmen, diğer bir 
kısım eser için ise, kesinlik arzeden bir karîneye sahip değiliz. Bu açıdan eserler, 
Za’fî-i Gülşenîye aidiyyeti kesin olanlar ve olmayanlar şeklinde iki kısım hâlinde 
işlenmiştir. 

Za’fî’ye aidiyyeti kesin olan eserler, Türkçe Dîvân, Farsça Dîvânçe, Za’îfî Pîr 
Mehmed b. Evrenosoğlu adına kaydedilmiş olan ve görebildiğimiz kadarıyla ilk 
kez bu çalışmada tanıtılan Hurûfîliğe ilişkin bir risâle ile şâirin kendi tâcı hakkında 
yazdığı risâlesidir.

Diğer eserlere gelince, her ne kadar bu eserlerin kendisine nisbet edildiği ikinci 
bir Za’fî bilinmiyorsa da, biz bu eserleri, Za’fî’nin Gülşenîliğini ima eden bir kayıt 
içermediklei için, ihtiyâtlı davranarak, Za’fî-i Gülşenî’ye aidiyyeti kesin olmayan 
eserler olarak nitelendirdik. Bunlar daha önceden Erzurumlu İbrâhîm Hakkı ve 
Sun’ullâh-ı Gaybî’ye aidiyyeti husûsunda bir takım tartışmalar yapılan ve bu 
çalışmamızla Za’fî’ye de nisbet edildiği ortaya çıkan Hudâ Rabbim manzûmesi, 
Risâle-i Mecma’i’l-Mekâsıd isimli Farsça tasavvufî bir risâle, Mevlid ve hicviyye 
tarzında yazılmış bir manzûmeden ibârettir.

| 318 |



15. Za’fî Dîvânı’nın elimizdeki tek nüshası, müretteb bir dîvân olup Türkçe-Farsça, 
nazım-nesir karışık bir dîbâce ile başlamış, daha sonra mürettib tarafından şekil ve tür 
ayırımı yapılmadan şu şekilde sıralanmıştır: 1 münâcât, 15 kasîde, 2 tercî’-i bend, 
3 terkîb-i bend, 24 murabba, 2 tahmîs, 1 tesdîs, 3 muhammes, 3 şehrengîz, ikinci 
şehrengîzden sonra 1 târih manzûmesi, 391 gazel, gazellerin içerisine serpiştirilmiş 
4 koşma, 1 müfred, 2 matla, 3 târih beyti. Şair daha ziyade dîvân edebiyâtı nazım 
şekillerini kullanmış olmakla beraber, dört şiirrinde halk edebiyâtı nazım şekillerinden 
koşmayı kullanmıştır. Bir Gülşenî olan şairin koşmalarını Gülşenî ıstılâhı ile tapuğ 
(ilâhî) nazım türünde kullandığı görülür.

16. Genel olarak şiirlerinde arûz veznini kullanan şair, koşmalarını hece vezni ile 
yazmıştır. Böylece şair, XVI. yüzyıl gibi erken bir dönemde, hece vezni ile şiir yazan 
şairlerden biri olmuştur. Remel bahri % 49 oranı ile Dîvân’da en çok kullanılan bahirdir. 
Hezec bahri % 34 ile ikinci ve Muzârî bahri % 13 ile üçüncü sırada yer almaktadır. % 
37 ile Remel’den (Fâ’ilâtün fâ’ilâtün fâ’ilâtün fâ’ilün), % 22 ile Hezec’ten (Mefâ’îlün 
mefâ’îlün mefâ’îlün mefâ’îlün) ve % 11 ile Remel’den (Fe’ilâtün fe’ilâtün fe’ilâtün 
fe’ilün) ve Muzârî’den (Mef’ûlü fâ’ilâtü mefâ’îlü fâ’ilün) kalıpları en çok kullanılan 
kalıplar olarak ilk üç sırada yer almaktadırlar.

17. Dîvân’da, genel olarak dîvân şiirinin tumturaklı dili kullanılmış, Arapça ve 
Farsça pek çok kelime, kelime grubu ve cümleye yer verilmiş, ayet ve hadîslerden 
iktibâslarda bulunulmuştur. Bununla birlikte, özellikle günümüze göre arkaik olan 
pek çok Türkçe kelimenin ve ayrıca bir çok atasözünün de Dîvân’da yer aldığı 
görülmektedir. Bir dil ve ifâde özelliği olarak, Za’fî’de de Rumeli şâirlerinde görülen 
memî, memiş, bâlî, güzelüm, “…cığum”, iki gözüm, “a”, begüm, hey azizüm, hey ne, 
hey Allahum, hey dirîğâ, hey meded, bre, bre hey, be hey, bir iki, bir iki üç gibi çeşitli 
mahallî kelimelere ve nazik ifâdelere rastlanmaktadır. 

18. Za’fî, Dîvân’ında yer alan 394 gazelde, dîvân şiirinde kullanılan mazmûnların 
çoğunu kullanmış, garâmî ve lirik birçok gazel kaleme almış; buralarda rindâne ve 
kalenderâne bir tavır takınmıştır. Murabbalarında daha ziyade tarîkatını ve şeyhini 
anlatan şair, tercî’-i bendlerde ve genel olarak Dîvân’da, vahdet-i vücûd başta olmak 
üzere felsefî olsun olmasın tasavvufî bir çok konuyu işlemiştir. Bunun yanında dînin 
temel kavramlarının hemen hepsi gerek gerçek anlamlarında, gerekse farklı anlam 
kontekslerinde kullanılmıştır. Za’fî Dîvânı’nda dînî ve tasavvufî muhtevâ, müstakil 
bir bölüm hâlinde detaylı bir şekilde çalışmamıza konu teşkil etmiştir.

| 319 |



BİBLİYOGRAFYA

A. YAZMALAR
Ali Emîrî, Esâmi-i Şu’arâ-i Âmid, Millet Küt., Tarih, no. 781/1.

……..	 Meşâhîr-i Şu’arâ-i Âmid, Millet Küt., Ali Emîrî Tarih, no. 750.

Arif Hikmet, Tezkire-i Şu’arâ, Millet Ktp., Tarih, no.789.

Mecmua, Mil.Ktp. Cönk137.

Mecmua, Mil.Ktp. Yz.A., no. 1641.

Mecmua, Mil.Ktp. Yz.A., no. 4050.

Mecmua, Mil.Ktp. Yz. A., no. 3756.

Mecmua, Mil.Ktp. Yz. B., no. 193.

Mecmua, Mil.Yz.A., no. 3479.

Mecmua, Mil.Yz.A., no. 4213.

Mecmua, Süleymaniye Ktp. Aşir Ef., no. 458.

Mehmed Şükrî b.İsmâil, Silsile-nâme-i ‘Aliyye-i Meşâyîh-i Sûfiyye, Hacı Selîm Ağa Ktp., Hü-
dâî Efendi, no.1908.

Müstakîmzâde, Süleymân Sa’deddîn, Risâle-i Tâciyye, Mil. Yz. A., no. 3913.

Za’fî, Dîvân, Millet Ktp., Ali Emîrî Manzûm Eserler, no. 254.

…….....	 Mevlid, Milli Ktp. Yz. A., no. 2249/2.

…….....	 Hicviyye Tarzında Yazılmış İsimsiz Bir Manzûme, Milli Ktp. Yz. A., no. 2249/2.

…….....	 Hurûfîlik Risâlesi, Süleymaniye Ktp. Hacı Mahmut Ef., no. 3088/2.

…….....	 Risâle-i Mecma’i’l-Mekâsıd, Kaiserlich-Königlichen Hofbibliothek zü Wien, no. 
1993/23.

B. KİTAPLAR
Abuladze, Ts., (M.İluridze) Gürcistan Bilimler Akademisi El Yazmaları Enst. Türkçe Yazmalar 

Kataloğu, Tbilisi 2004.

Aclûnî, İsmail b. Muhammed, Keşfü’l-Hafâ Müzîlü’l-İlbâs ‘Amma’ştehere Mine’l-Ehâdîsi 
‘Alâ Elsineti’n-Nâs, (I-II), Mektebetü’l-Kudsî, Kâhire 1351.

Ahterî, Mustafa b. Şemseddîn, Ahterî-i Kebîr, İst. 1302.

Ak, Coşkun, Şâir Padişahlar, Kültür Bak. Yay., Ankara 2001.

……..	 Muhibbî Dîvânı, Kültür Bak. Yay., Ankara 1987.

Âli, Gelibolulu, Künhü’l-Ahbâr’ın Tezkire Kısmı, (Haz. Mustafa İSEN), AKM Yay., Ankara 
1994.

Aşkar, Mustafa, Niyazî-i Mısrî ve Tasavvuf Anlayışı, Kültür Bak. Yay., Ankara 1998.

| 320 |



Aydemir, Yaşar, Behiştî Dîvânı, MEB Yay., Ankara 2000. 

Arslan, Mehmet, Türk Edebiyâtında Manzum Surnâmeler, AKM Yay., Ankara 1999.

Ahmet Cevdet Paşa, Belagat-ı Osmaniyye, (Haz.Yrd.Doç.Dr.Turgut KARABEY, Yrd.Doç.Dr.
Mehmet ATALAY), Akçağ, Ankara 2000.

Akarsu, Kamil, Rumelili Zaifi-Hayâtı, Sanatı, Eserleri ve Dîvânından Seçmeler, MEB Yay., 
İst. 1993.

Akseki, Ahmet Hamdi, İslâm Dînî-İtikâd, İbadet ve Ahlak, DİB Yay., Ankara 1973.

Atasoy, Nurhan, Dervîş Çeyizi Türkiye’de Tarîkat Giyim Kuşam Tarihi, Kültür Bak.Yay., An-
kara 2005.

Banarlı, Nihad Sami, Resimli Türk Edebiyâtı Tarihi, (I-II), MEB Yay., İst. 2001.

Belîğ, İsmail, Nuhbetü’l-Âsâr Li-Zeyli Zübdeti’l-Eş’âr, (Haz. Abdulkerim Abdulkadiroğlu), 
AKM Yay., Ankara 1999.

Beyanî, Mustafa b. Cârullâh, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, (Haz.İbrahim Kutluk), TTK Yay., Ankara 
1997.

Beysanoğlu, Şevket, Diyarbakırlı Fikir ve Sanat Adamları, (I-III), San Matbaası, Ankara 1997. 

Bilgegil, M.Kaya, Edebiyât Bilgi ve Teorileri, Enderun Kitabevi, İst.1989.

Bilgin, Azmi, Ümmi Sinan Dîvânı, İnceleme-Metin, MEB Yay., İst. 2000.

Canım, Rıdvan, Latîfî Tezkiretü’ş-Şu’arâ ve Tabsıratü’n-Nuzamâ (İnceleme-Metin), AKM 
Yay., Ankara 2000.

……..	 Edirne Şâirleri, Akçağ, Ankara 1995.

Catalogue of The Turkish Manuscrıpts ın The British Museum, Charles Rıeu, Otto Zeller Ver-
lag-Osnabrück 1978.

Cebecioğlu, Ethem, Tasavvuf Terimleri & Deyimleri Sözlüğü, Anka Yay., İst. 2004.

Cerrahoğlu, İsmail, Tefsîr Usûlü, TDV Yay., Ankara 1993.

Coşan, Esad, Hâcı Bektâş-ı Velî Makâlât, Sehâ Neşriyât, Ankara ty.

Cürcânî, Seyyid Şerîf, Kitâbu’t-Ta’rifât, (Ter.Arif Erkan), Bahar Yay., İst. 1997.

Çelebioğlu, Amil, Kanûnî Sultân Süleymân Devri Türk Edebiyâtı, MEB Yay., İst.1994.

Dilçin, Cem, Yeni Tarama Sözlüğü, Türk Dil Kurumu yay. Ankara 1983.

……..	 Örneklerle Türk Şiir Bilgisi, Türk Dil Kurumu yay. Ankara 2000.

Devellioğlu, Ferit, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Sözlük, Aydın Kitabevi, Ankara 2003.

Die Arabischen, Persischen und Türkischen Handschriften der Kaiserlich-Königlichen Hofbib-
liothek zü Wien, Gustav Flügel, Wien, 1865.

Die Orientalischen Handschriften Der Herzoglichen bibliothek Zu Gotha., Sr.Hoheit Des Her-
zogs Ernst II.Von S. Coburg-Gotha-Wilhelm Pertsch-Zwei Teile, Liechtenstein, ty.

Dinç, Abdülkerîm, Deniz Şiirleri Antolojisi, Akçağ Yay. Ankara 2001.

Emîrî, Ali, Tezkire-i Şu‘arâ-i Âmid, Matba‘a-i Âmidî, İst 1327.

Ensârî, Nâsır, Hukkâmu Mısr Mine’l-Ferâ’ine ile’l-Yevm, Dâru’ş-Şurûk, Kahire 1987.

Er, M.Emîn, Fıkh-ı Bâtın-Kalb Temizliğinin Esasları, Arı Sanat, İst. 2003.

| 321 |



Eraydın, Selçuk, Tasavvuf ve Tarîkatlar, İFAV Yay. İst. 1994.

Erbilî, M.Emin, Tenvîru’l-Kulûb, (Ter. Halil Gönenç), Eser Neş., İst. 1984.

Ergun, Sadettin Nüzhet, Bektaşî Şâirleri, İst. Devlet Mat. 1930.

Erzurûmî, İbrâhîm Hakkî, Hudâ Rabbim, Rıza Ef. Mat., yy.1306

…….	 Hudâ Rabbim, Matba’a-i Âmire, İst. 1339.

…….	 Marifetnâme, (Haz.Turgut Ulusoy), İst.1987.

Esrar Dede, Tezkire-i Şu‘arâ-i Mevleviyye (Haz.İlhan Genç), Atatürk Kültür Merkezi Başkan-
lığı Yay., Ankara 2000.

Fuzûlî, Dîvân, (Haz.Kenan Akyüz, Süheyl Beken, Sedit Yüksel, Müjgan Cunbur), Akçağ Yay. 
Ankara 1997.

Gazâlî, Muhammed Ebû Hâmid, İhyâ-u Ulûmi’d-Dîn, (Çev.Ali Arslan), Merve Yay., İst. ty.

Gibb, E.J.Wilkinson, Osmanlı Şiir Tarihi (Ter.Ali Çavuşoğlu), Akçağ, Ankara ty.

Gündüz, Şinasi, Din ve İnanç Sözlüğü, Vadi Yay., Konya 1998.

Güzel, Abdurrahman, Dînî-Tasavvufî Türk Edebiyâtı, Akçağ, yy., ty.

Gürgendereli, Müberra, Hasan Ziyâî Hayâtı, Eserleri, Sanatı ve Dîvânı, Kültür Bak.Yay. An-
kara 2002.

Hâfız, Dîvân, Ahter Mat., İst.1304.

Hayâlî, Dîvân, (Haz.Ali Nihat Tarlan), Akçağ Yay., Ankara 1992., s.299.

Hayretî, Dîvân, (Haz.Mehmet Çavuşoğlu, Ali Tanyeri), İ.Ü.E.F., İst.1981.

Hengirmen, Mehmet, Güvâhî Pendnâme, Kültür Bak. Yay., Ankara 1990.

Heyet, Osmanlı Ansiklopedisi, (I-VII), İz Yay., İst. 1996.

Gölpınarlı, Abdülbaki, Melâmîlik ve Melâmîler, Gri Yay. İst.1992. 

…….	 Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, İnkılap Kitapevi, İst. 1989.

……....	 Hurûfîlik Metinleri Kataloğu, TTK Yay., Ankara 1973.

……..	 100 Soruda Türkiye’de Mezhepler ve Tarîkatlar, Gerçek Yay., İst. 1969.

İA: Millî Eğitim Bakanlığı İslâm Ansiklopedisi, MEB Yay., 1939-1988.

İpekten, Haluk, Nazım Şekilleri ve Arûz, Dergâh Yay.İst. 2002. 

…….....	 Fuzûlî Hayâtı, Sanatı, Eserleri, Akçağ, Ankara 1991

…….....	  Haluk, (M. İsen, R. Toparlı, N. Okçu, T. Karabey), Tezkirelere Göre Dîvân Edebiyâtı 
İsimler Sözlüğü, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay. Ankara 1988.

…….....	 Haluk, (M. İsen, F.Kılıç, İ. H.Aksoyak, A. Eyduran), Şâir Tezkireleri, Grafiker Yay. 
Ankara 2002.

İsen, Mustafa, Usûlî Hayâtı Sanatı ve Dîvânı, AÜFE Yay., Erzurum 1988.

…….....	 Latîfî Tezkiresi, Kültür Bak. Yay. Ankara 1990.

Islamische Handschriften Nordrhein-Westfalen, Manfred Götz, Stuttgart 1999.

İstanbul Kitaplıkları Türkçe Yazma Dîvânlar Katalogu, İst. 1947. 

| 322 |



İslâmbolî, Yahyâ Âgâh b. Sâlih, Tarîkat Kıyafetleri, (Haz. M. Serhan Tayşi, Mustafa Aşkar), 
Sûfî Kitap Yay., İst. 2006.

Kam, Ömer Ferit, Vahdet-i Vücûd, (Haz.Ethem Cebecioğlu), DİB Yay., Ankara 2003.

Karaalioğlu, Seyit Kemal, Resimli-Motifli Türk Edebiyatı Tarihi, İnkilap ve Aka Yay., İst. 
1980.

Karahan, Abdulkadir, Figânî ve Dîvânçesi, İst.Ünv.Edebiyât Fak.Yay., İst.1966.

…….....	 Fuzûlî Muhîti, Hayâtı ve Şahsiyeti, Kültür Bak.Yay., Ankara 1995.

Karaman, Hayrettin vd., Kur’ân-ı Kerîm ve Açıklamalı Meâli, TDV Yay., yy 1998.

Kastalânî, İmâm, Mevâhib-i Ledünniyye, (I-II), (Terc. Bâkî, Sad. H. Rahmi Yananlı), Dîvân 
Yay., İst. 1983. 

Kemikli, Bilal, Sun‘ullah-ı Gaybi Dîvânı, İnceleme-Metin, MEB Yay., İst. 2002.

Kılıç, Mahmut Erol, Sûfî ve Şiir, İnsan Yay., İst. 2005.

Kınalı-Zade, Hasan Çelebî, Tezkiretü’ş-Şu‘arâ, (Haz.İbrahim Kutluk), T.T.K. Yay., Ankara 
1989.

Koçin, Abdulhakîm, Za’îfî Gülşen-i Mülûk, Akçağ, Ankara 2005.

Konur, Himmet, İbrâhîm-i Gülşenî -Hayâtı, Eserleri, Tarîkatı, İnsan Yay., İst. 2000.

Köksal, M.Asım, Peygamberler Tarihi, (I-II), DİA Yay., Ankara 1995.

Köprülü, M. Fuad, Türk Edebiyâtı Tarihi, Akçağ, Ankara 2003.

……....	 Türk Edebiyâtında İlk Mutasavvıflar, Akçağ Yay., Ankara 2003

…….	 Eski Şâirlerimiz, Dîvân Edebiyâtı Antolojisi, İst. 1934.

Kurnaz Cemal, Hayâlî Bey Dîvânı’nın Tahlîli, MEB Yay., İst.1996.

……..	 Türküden Gazele Halk ve Dîvân Şiirinin Müşterekleri Üzerine Bir Deneme, Akçağ, 
Ankara 1997.

Kurtoğlu, Fevzi, Gelibolu ve Yöresi Tarihi, İst. 1938.

Külekçi, Numan, Açıklamalar ve Örneklerle Edebi Sanatlar, Akçağ, Ankara 2003.

La’lî, Mehmed Fenâî, Terceme-i Hâl-i Hazret-i Pîr-i Gülşenî, Dârut’-Tıbâ’ti’l-‘Âmire, İst.1289.

Latifi, Latîfî Tezkiresi, (Haz.Mustafa İSEN), Kültür Bakanlığı Yay. Ankara 1990.

…….....	 Tezkire-i Latîfî, İkdâm Mat., İst. 1314, 228.

Levend, Agah Sırrı, Türk Edebiyâtı Tarihi, T.T.K. yay., Ankara 1998.

…….....	 Dîvân Edebiyâtı-Kelimeler ve Remizler, Mazmunlar ve Mefhumlar, Enderun Kitabe-
vi, İst. 1984.

…….....	 Türk Edebiyatında Şehrengîzler ve Şehrengîzlerde İstanbul, İst. Enst. Yay., İst. 1957.

Mehmed Tahir, Bursalı, Osmanlı Müellifleri, (I-III), (Tıpkıbasım), Bizim Büro Yay., Ankara 
2000.

Mengi, Mine, Mesîhî Dîvânı, AKM Yay., Ankara 1995.

Mevlana Celaleddin-i Rûmî, Mesnevi, Kültür Bakanlığı yay. Ankara 1993.

…….....	 Külliyât-ı Şems Dîvân-ı Kebîr, (I-VIII), Tahran 1336.

| 323 |



Mutçalı, Serdar, Arapça Türkçe Sözlük, Dağarcık, yy., ty.

Mübârek, Ali Paşa, el-Hıtatü’t-Tevfîkıyyetü’l-Cedîde, (I-VI), Bulak, 1305/1987.

Muhyî-i Gülşenî, Menâkıb-ı İbrâhîm-i Gülşenî, (Yayınlayan: Tahsin Yazıcı), TTK Yay. Ankara 
1982.

Müstakîmzâde, Mecelletü’n-Nisâb, Kültür Bak. Yay. Tıpkıbasım, Ankara 2000.

Nâcî, Muallim, Osmanlı Şâirleri, (Haz.Cemâl Kurnaz), Akçağ. Ankara 2000.

Necâtî Beg, Dîvân, (Haz. Ali Nihat Tarlan), MEB Yay., İst. 1997.

en-Nedvî, Abdulbari Tasavvuf ve Hayât, (Ter. Mustafa Ateş), İrfan Yay., İst. 1974.

Nesîmî, Dîvân, (Haz. Hüseyin Ayan), Akçağ Yay., Ankara 1990.

Nevevî, İmâm, Riyâzu’s-Sâlihîn, (Tahrîc. M.Nâsiruddîn el-Elbânî), el-Mektebetü’l-İslâmî, Bey-
rut 1998.

Ocak, Ahmet Yaşar, Osmanlı İmparatorluğunda Marjinal Sûfîlik: Kalenderîler, TTK, Ankara 
1999.

…….....	 Osmanlı Toplumunda Zındıklıklar ve Mülhidler, TVYY, İst. 2003.

Onay, Ahmet Talat, Eski Türk Edebiyâtında Mazmunlar ve İzahı, (Haz.Cemal KURNAZ), Ak-
çağ, Ankara 2000.

Özçelik, Mustafa, Sûfî Şiirler, Lamure, İst. 2005.

Özmen, İsmail, Alevî-Bektaşî Şiirleri Antolojisi, (I-V), Saypa, Ankara 1995.

Öztuna, Yılmaz, Devletler ve Hanedanlar, (I-V), Kültür Bak. Yay., Ankara 1996.

Pakalın, M. Zeki, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, (I-III), M.E.B., İst. 2004.

Pala, İskender, Ansiklopedik Dîvân Şiiri Sözlüğü, L&M yay. İst. 2003.

…….....	 Kitâb-ı Aşk, Alfa, İst. 2006.

Pekolcay, Necla, İslami Türk Edebiyâtında Şekil ve Nevilere Giriş, Kitabevi, İst. 1996.

…….....	 İslami Türk Edebiyâtı, Kitabevi, İst. 1996.

…….....Mevlid, TDV Yay., Ankara 1993.

Redhouse, James.W., Turkish and English Lexicon, (Tıpkıbasım), Çağrı, İst. 2001.

Rûmî, Mevlânâ Celâleddîn, Mesnevî-i Ma’nevî, (Tah. R. Nicholson), Tahran 1376.

Sâlih, Menâkıb-ı Evliyâ-yı Mısır, Bulak 1262.

Sâmi’, Muhammed, Esmâr-ı Esrâr, Cemal Efendi Mat., İst.1316.

Sâmî, Şemseddîn, Kâmûsu’l-A’lâm, (Tıpkıbasım), Kaşgar Neşriyat, Ankara 1996.

…….....	 Kâmûs-ı Türkî, Çağrı yay. İst. 2001.

Sehî Bey, Heşt Behişt, (Haz. Mustafa İsen), Akçağ, Ankara 1998.

Sertkaya, Osman F., Osmanlı Şâirlerinin Çağatayca Şiirleri II, Edebiyât Fak. Mat. İst. 1971.

Solmaz, Süleyman, Ahdî ve Gülşen-i Şuarâsı, AKM Yay., Ankara 2005.

Şemlelîzâde, Ahmed Gülşenî, Şîve-i Tarîkat-ı Gülşeniyye, (Haz.Tahsin Yazıcı), TTK Yay., An-
kara 1982. 

| 324 |



Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, (I-XX), (Tah. Hamdi Abdulmecid es-Selefî), Musul 1983.

Taftazânî, Kelâm İlmi ve İslâm Akâidi, (Haz. Süleyman Uludağ), Dergâh Yay., İst. 1980.

Tarlan, Ali Nihat, Fuzuli Dîvânı Şerhi, Akçağ, Ankara 2001.

Tatcı, Mustafa, Yunus Emre Külliyâtı (Yunus Emre Dîvânı Tahlîl), (I-V), MEB Yay., İst.2005. 

…….....	 Yunus Emre Dîvânı, Akçağ, Ankara 1998.

TDEA: Türk Dili ve Edebiyâtı Ansiklopedisi - Devirler İsimler Eserler Terimler, (I-VII), Der-
gâh Yay., İst. 1977-1990.

Tolasa, Harun, Sehî, Latîfî, Aşık Çelebî Tezkirelerine Göre, 16.Yüzyılda Edebiyât Araştırma ve 
Eleştirisi, Ege Ünv. Mat., İzmir 1983.

…….....	 Sehî, Latîfî, Aşık Çelebî Tezkirelerine Göre, 16.Yüzyılda Edebiyât Araştırma ve Eleş-
tirisi, Ege Ünv. Mat., İzmir 1983, 25, 105, 204, 213. Aynı eserin bir diğer baskısında 198, 
207. (Bkz. Akçağ Yay. Ankara 2002.

Tuman, Mehmed Nâil, Tuhfe-i Nâilî-Dîvân Şâirlerinin Muhtasar Biyografileri, (I-II), (Haz.
Cemal Kurnaz, Mustafa Tatçı), Bizim Büro Yay., Ankara 2001.

TYDK: İstanbul Kütüphaneleri Türkçe Yazma Dîvânlar Kataloğu, MEB Yay., İstanbul 1947-
1969.

Uludağ, Süleyman, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, İst. 1995.

Usûlî, Dîvân, (Haz. Mustafa İsen), Akçağ, Ankara 1990

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı, Osmanlı Devletinin Mekez ve Bahriye Teşkilatı, TTK Yay. Ankara 
1948.

…….....	 Osmanlı Tarihi, (I-VIII), TTK Yay. Ankara 1983.

…….....	 Kütahya Şehri, İst.1932. 

Vassaf, Osmânzâde Hüseyin, Sefîne-i Evliyâ, (I-V), (Haz. Mehmet Akkuş, Ali Yılmaz, Kita-
bevi, İst. 2006. 

Vicdânî, M. Sâdık, Tomâr-ı Turuk-ı Aliyye’den Halvetiyye, Evkâf-ı İslâmiyye Mat., İst. 1338-
1341.

Yıldırım, Ahmet, Tasavvufun Temel Öğretilerinin Hadislerdeki Dayanakları, TDV Yay., An-
kara 2000.

Yılmaz, Ali, Köstendilli Süleyman Şeyhî, Kültür Bakanlığı Yay., Ankara 1989.

Zâtî, Dîvân, (I-III), (Haz. Ali Nihat Tarlan.), Edebiyât Fak. Basımevi, İst. 1970.

Zıllioğlu, Mehmed, (Evliya Çelebî), Seyâhatnâme, Devlet Basımevi, İst. 1938, X, 245.

C. MAKALE VE ANSİKLOPEDİ MADDELERİ
Aksoy, Hasan, “Mevlid”, DİA, (C. XXIX), 482-484), Ankara 2004 

Aydemir, Yaşar, “Metin Neşrinde Mecmuaların Rolü ve Karşılaşılan Problemler” (Basılmamış 
Tebliğ Metni).

Azamat, Nihat, “İbrâhîm-i Gülşenî”, DİA., (XXI, 301-304), İst., 2000.

Bolay, Süleyman Hayri, “Âdem”, DİA, (I, 358-363), yy., ty.

| 325 |



Çelebî, İlyas, “Melekler”, “Âhiret” İslâm’da İnanç Esasları, İFAV Yay. İst. 1998. 

Çelebioğlu, Amil, “XIII-XV (İlk Yarısı) Yüzyıl Mesnevîlerinde Mevlânâ Tesiri”, Eski Türk 
Edebiyâtı Araştırmaları, MEB Yay., İst. 1998.

Emecen, Feridun, “Gelibolu”, DİA, (C. XIV, s. 1-6), İst. 1996.

Fayda, Mustafa, “Ahmed”, DİA, (C. II, s. 29-30), İst. 1989.

Göçkün, Önder, “Şeyh Gâlib’in Çağatayca Bir Gazeli” Türk Edebiyâtı Araştırmaları, Selçuk 
Ünv. Yay., Konya 1991, (I, II.)

Güler, Kadir, “Gaybî Sun’ullâh ve Hudâ Rabbim Risâlesi”, Yedi İklim, X, 68, Kasım 1995.

Güzel, Abdurrahman, “Tekke Şiiri”, Türk Dili, S. 445-450, Ankara 1989.

İsen, Mustafa, “XVI.Yüzyıl Sonuna Kadar Osmanlılarda Biyografi Geleneği”, Ötelerden Bir 
Ses- Dîvân Edebiyâtı ve Balkanlarda Türk Edebiyâtı Üzerine Makaleler, Akçağ 1997.

…….....	 “Usûlî’nin Yenice Şehrengîzi”, Ötelerden Bir Ses- Dîvân Edebiyâtı ve Balkanlarda 
Türk Edebiyâtı Üzerine Makaleler, Akçağ 1997.

…….....	 “Osmanlılarda Şehir ve Kültür”, Ötelerden Bir Ses- Dîvân Edebiyâtı ve Balkanlarda 
Türk Edebiyâtı Üzerine Makaleler, Akçağ, Ankara 1997.

…….....	 “Dîvân Edebiyâtında Mahlasdaş Şâirler”, Ötelerden Bir Ses- Dîvân Edebiyâtı ve Bal-
kanlarda Türk Edebiyâtı Üzerine Makaleler, Akçağ, Ankara 1997.

…….....	 “Tezkirelerin Işığında Dîvân Edebiyâtına Bakışlar-Osmanlı Kültür Coğrafyasına Ba-
kış”, Ötelerden Bir Ses- Dîvân Edebiyâtı ve Balkanlarda Türk Edebiyâtı Üzerine Makale-
ler, Akçağ, Ankara 1997.

…….....	 “Balkanlarda Türk Edebiyâtı”, Ötelerden Bir Ses- Dîvân Edebiyâtı ve Balkanlarda 
Türk Edebiyâtı Üzerine Makaleler, Akçağ, Ankara 1997.

Kara, Mustafa, “Balkanlarda Tasavvuf Edebiyâtı”, UÜİFD, C. 10, S. 2, 2001.

…….....	 “Gülşeniyye”, DİA, (XIV, 256-259), İst. 1996. 

Kemikli, Bilal, “Huda Rabbim Manzûmesi Etrafında Tartışmalar”, Dost İlinden Gelen Ses, 
Kitabevi Yay. İst. 2004.

Koç, Mustafa, “16. yy Osmanlı Coğrafyasında Karanlıkta Kalmış Nakşî-Ahrârî, Yesevî ve 
Kübrevî Şeyhleri”, Kutadgubilig, I/7.

Köprülü, M.Fuad	 “Anadolu’da Türk Dili ve Edebiyâtının Tekamülüne Umumi Bir Bakış”, 
Türk Edebiyâtı Tarihi, Akçağ Yay. Ankara 2003.

…….....	 “Çağatay Edebiyâtı”, İA, (C. III, s. 270-323), MEB Yay., İst. 1945. 

Kurnaz, Cemal, “Dîvân Şâirlerinde Hece Vezni İle Şiir Yazma Eğilimi”, Türküden Gazele 
Halk ve Dîvân Şiirinin Müşterekleri Üzerine Bir Deneme, Akçağ, Ankara 1997.

Kurtoğlu, Fevzi, XVI ıncı Asırn İlk Yarımında Gelibolu, (Ayrıbasım Makâle) yy., ty.

Pala, İskender, “Âgehî Mansûr”, DİA, (C. I, s. 448-449), yy., ty.

Sinanoğlu, Mustafa, “Küfür”, DİA, (XXVI , 533-536), Ankara 2002.

Tarlan, Ali Nihad, “Ali Şîr Nevâî’nin Hayâtı ve Şiirleri”, Ali Şîr Nevâî, İst.1962.

Tietze, Andreas., “XVI.Asır Türk Şiirinde Gemici Dili-Agehî Kasidesi ve Tahmisleri”, Türkiyat 
Mecmuası, IX, 1946-51.

| 326 |



Topaloğlu, Bekir, “Dîn, İmân ve İslâm”, “Kader”, İslâm’da İnanç Esasları, İFAV Yay. İst. 
1998.

…….....	 “Âhiret”, DİA, (I, 543-548), İst. ty. 

Timurtaş, Faruk Kadri, “Türkiye Türkçesinin Ana Hatları”, Makaleler-Dil ve Edebiyât İncele-
meleri, (Haz. Mustafa ÖZKAN), Türk Dil Kurumu yay. Ankara 1997.

Tolasa, Harun, “Dîvân Şâirlerinin Kendi Şiirleri Üzerine Düşünce ve Değerlendirmeleri”, Tük 
Dili ve Edebiyâtı Araştırmaları Dergisi, S.:1, İzmir 1982.

Olgun İbrahim, “Nesîmî Üzerine Notlar”, Türk Dili Araştırmaları Yıllığı (Belleten), Yıl:1971.

Öztürk Ali, “Halvetiyye Tarîkatına Mensup XVI. Yüzyıl Dîvân Şâirleri Üzerine Bir İnceleme”, 
Tasavvuf İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, (6/15), Ankara 2005.

Uludağ, Süleyman, “Amel”, DİA, (III, 13-16), İst. 1991.

Yavuz, Yusuf Şevki, “Levh-i Mahfûz”, DİA, (XXVII, 151), Ankara 2003.

D. TEZLER

Çeltik, Halil, Dîvân Sahibi Rumeli Şâirlerinin Şiir Dünyası, (Gazi Üniversitesi Sosyal Bil. 
Enst. doktora tezi), Ankara 2004. 

Kılıç, Filiz, Aşık Çelebî Meşâ’irü’ş-Şu’arâ, İnceleme, Tenkitli Metin, (GÜSBE, Doktora Tezi) 
Ankara 1994. 

Öztürk, Ali, XVI. Yüzyıl Halvetî Şiirinde Din ve Tasavvuf (Doktora tezi) Ankara Ünv. Sosyal 
Bil. Enst. Ankara 2003. 

Pekolcay, Necla, Türkçe Mevlid Metinleri, (İst.Ünv.Türkiyât Enst. Doktora tezi), İst.1950.

| 327 |



- EK -

Za’fî’nin içinde medfûn olduğu Kahire’deki Gülşeniyye tarîkatının ilk âsitânesinden 
fotoğraf kareleri. Fotoğrafları bize verme lütfunda bulunan Himmet Konur’a 

teşekkür borçluyum.

| 328 |



RUMELİ’DEN MISIR’A  
ZA’FÎ-İ GÜLŞENÎ

XVI. Yüzyıl Osmanlı Tasavvuf Edebiyatının Gezgin Bir Şairi

Ali Emiri tarafından İbrahim Gülşeni’nin oğlu Muhammed 
ile karıştırılarak yanlışlıka Diyarbakırlı olarak gösterilen 
Za’fî-i Gülşenî Gelibolulu bir Rumeli şâiridir. XVI. yüzyılın 
Rumeli’si önemli dîvân şâirlerini çıkartmış olmasının yanı 
sıra, Gülşenîlik, Melamîlik, Kalenderîlik, Hurûfîlik gibi 
önemli akımların da merkezi haline gelen bir bölgedir. Böyle 
bir ortamda yetişen Za’fî, Rumelili şâirlerin şiir tarzını 
benimseyen ve İbrâhîm-i Gülşenî’ye intisâb eden mutasavvıf 
bir dîvân şâiri olmasının yanında, Hurûfîlik ve vahdet-i 
vücûda dair eserler veren bir münevver olarak da karşımıza 
çıkmaktadır. 

Za’fî-i Gülşenî, dönemindeki Çağatayca şiir yazma rüzgarına 
kapılan, yepyeni bir şiir akımı olarak ortaya çıkan denizci 
terimleri ile şiir yazma geleneğine uyan, şehrengîz şâiri vasfını 
hakkedecek derecede beş tane şehrengîz kaleme alan; Arapça, 
Farsça ve Türkçe’nin iki lehçesi (Anadolu ve Çağatay) ile 
mülemma yazabilen kudretli bir şâir olmasının yanı sıra, 
Rumeli, Ege, İstanbul ve Mısır gibi farklı coğrafyalar arasında 
mekik dokuyan bir seyyah olarak da dikkat çekmektedir. O, 
bu sonuncu özelliği çerçevesinde özellikle Mevlevîlerle ciddî 
ilişkiler kurmuş ve Esrâr Dede tarafından yazılan Tezkire-i 
Şu’arâ-i Mevleviyye’de Mevlevî olarak gösterilmiştir. 


