RUMEI.JZDEN MISIRA
ZA'FI-1 GULSENI

XVI. Yizyil Osmanli Tasavvuf Edebiyatinin Gezgin Bir Sairi

ABDURRAHMAN ADAK




RUMEI:i'.DEQI MISIAR'A
ZA'FI-1 GULSENI
XVI. Yuzyll Osmanli Tasavvuf Edebiyatinin Gezgin
Bir Sairi

ABDURRAHMAN ADAK

BiLiM VE HIKMET VAKFI YAYINLARI



Bu kitabin yayin hakki Sarkiyat Bilim ve Hikmet Vakf1 Yayinlari'na aittir.
Yayinevi ve yaymcisinin izni olmaksizin ¢ogaltilamaz,
kopyalanamaz ya da yayinlanamaz.

RUMELI'DEN MISIR’A ZA’Fi-I GULSEN{
XVL YUZYIL OSMANLI TASAVVUF EDEBIYATININ
GEZGIN BIR SAIRI

Abdurrahman Adak
ISBN: 978-605-67961-8-0

© Sarkiyat Bilim ve Hikmet Vakf1 Yayinlar:
E-Yayin/Haziran 2021, Diyarbakir
Tiim Hakki Saklidir

Kapak: Ziilkiif Altindag
Sayfa Diizeni: Sarkiyat

Sarkiyat Bilim ve Hikmet Vakf1 Yayinlar1

Sertifika No: 35891

Mimar Sinan Cad. Aslan Apt. A Blok, Kat: 1,
No: 2, Yenisehir/DIYARBAKIR
https://www.sarkiyat.org/
sarkiyatvakfi@gmail.com



Abdurrahman Adak, Sirnak/idil’de dogdu (1975). Ankara Unv. ilh. Fakiiltesi’nden
mezun oldu (1998). Yiiksek lisans programmi Dicle Universitesi’nde (2002),
doktora programini Ankara Universitesi’'nde (2006) tamamladi. Diyarbakir’da
Milli Egitim Bakanligi’na bagli kimi okullarda Din Kiiltlirii 6gretmeni (1999-
2002), Dicle Unv. ilh. Fak. Tiirk islam Edb. Anabilim Dali’nda arastirma gorevlisi
(2002-2009) ve Mardin Artuklu Unv. Edb. Fak. Tiirk Dili ve Edb. boliimiinde
ogretim {iiyesi (2009-2011) olarak calisan Adak, 2011 yilindan bu yana Mardin
Artuklu Unv. Edb. Fak. Kiirt Dili ve Edb. boliimiinde 6gretim iiyesi olarak gorev
yapmaktadir.

Dogentlik unvanim Tiirk Islam Edb. alanindan; dogentlik (2013) ve profesorliik
(2019) kadrolarini ise Kiirt Dili ve Edebiyati alanindan alan Adak, A/li Emiri
Géziiyle Diyarbakirl Sairler (Istanbul 2011), Destpéka Edebiyata Kurdi ya Klasik
(istanbul 2013), Mamoste Férkera Kurdi I, (A. Adak, T. Aydm, M. Biilbiil, Z.
Ergiin - Mardin 2016) ve Teseyén Nezmé di Edebiyata Kurdi ya Klasik de (istanbul
2019) gibi eserler kaleme almistir.



ONSOZ

Bir milletin edebiyati hakkinda dogru bir hiikiim verebilmek, her seyden 6nce o
milletin edebiyat tarihini her agidan mercek altina almaya baglidir. Bunun ilk adimi
da tarihsel siiregte yasamis olan istisndsiz biitiin edebi sahsiyetleri tesbit etmek ve
eserlerini ilim diinyasina tanitmakla atilir. Tiirk Edebiyat: Tarihi acisindan meseleye
baktigimizda, yapilmis olan pek ¢ok ¢aligmanin bu amaca dnemli katkilar sagladigi
gozlemlenmekle beraber, bu konuda daha katedilecek uzun bir mesafenin bulundugu
muhakkaktir. Ozellikle Osmanli déneminin Misir, Magrip, Bagdat, Balkanlar ve
Diyarbakir gibi merkezden uzak yorelerinde yasamis ve bir kismi tezkirelere girmemis
pek ¢ok sair, giinlimiizde arastiricisini beklemektedir.

Biz ilkin, zikrettigimiz amaca matuf olarak, Ali Emiri’nin, Diyarbakirli sdirleri ele
aldig1 Esdmi-i Su’ard-yi Amid isimli eserinde Ibrahim-i Giilseni’nin oglu Muhammed
olarak tanittig1 Za’fi-i Giilseni’yi tez konusu olarak se¢mis ve tasrali bir sairi ilim
diinyasina tanitmay1 hedeflemistik. Oysa yaptigimiz aragtirmalar sonucunda 6ncelikle
Za’fi ile Ibrahim-i Giilseni’nin oglu Muhammed’in ayr1 kisiler olduklari, daha sonra
da Za’fi’nin ibrahim-i Giilseni’nin oglu degil halifesi oldugu gercegi ile kars1 karstya
kaldik. Diyarbakirli bir sairi giin yliziine ¢ikartma niyetimiz, bizi tamamen bagka bir
mecraya siiriiklemisti.

Za’fi-i Giilseni, Gelibolulu bir Rumeli sairi olup, i¢inden ¢iktig1 bdlgenin biitiin
ozelliklerini tizerinde tagimaktadir. XVI. yilizyilin Rumeli’si 6nemli divan sairlerini
cikartmig olmasinin yani sira, Giilgenilik, Melamilik, Kalenderilik, Hurafilik gibi
onemli akimlarin da merkezi haline gelmistir. Boyle bir ortamda yetisen Za’fi, Rumelili
sirlerin siir tarzin1 benimseyen ve Ibrahim-i Giilseni’ye intisdb eden mutasavvif bir
divan sairi olmasinin yaninda, HurGfilik ve vahdet-i viicida dair eserler veren bir
miinevver olarak da karsimiza ¢ikmaktadir.

Za’fi-i Giilseni, donemindeki Cagatayca siir yazma riizgarma kapilan, yepyeni bir
siir akimi olarak ortaya ¢ikan denizci terimleri ile siir yazma gelenegine uyan, sehrengiz
sairi vasfint hakkedecek derecede bes tane sehrengiz kaleme alan; Arapga, Farsga ve
Tiirk¢e’nin iki lehcesi (Anadolu ve Cagatay) ile miilemma yazabilen kudretli bir sair
olmasinin yam sira, Rumeli, Ege, Istanbul ve Misir gibi farkl1 cografyalar arasinda
mekik dokuyan bir seyyah olarak da dikkat cekmektedir. O, bu sonuncu &6zelliginin
bir geregi olarak 6zellikle Mevlevilerle ciddi iliskiler kurmus ve neticede Esrar Dede
tarafindan yazilan Tezkire-i Su’ard-i Mevleviyye’de Mevlevi olarak gosterilmistir.

Za’fi-i Giilseni’nin Ibrahim-i Giilseni ve oglu Ahmed-i Hayali donemlerini idrak
etmis olmast hasebiyle, Giilseniyye tarikatinin kurulus dénemi tarihgesine de 151k
tutan calismamiz, esasinda 2006 yilinda Ankara Universitesi’nde tamamladigimiz
Za'fi-i Giilseni Hayat, Eserleri, Edebi Sahsiyeti ve Divaninin Incelenmesi bashkl
doktora tezimizdir. Calisma bir giris, dort boliim ve bir sonugtan meydana gelmistir.
Iki kisimdan olusan giris boliimiiniin birinci kisminda, arastirmanin énemi, amaci,
kaynaklar1, merhaleleri, sinirlart ve yontemi tizerinde durulmus; ikinci kisminda ise
sairin yetistigi XVI. yiizyilin siyasi ve edebi durumu ana hatlariyla izdh edilmistir.

|5



Calismanin birinci boliimiinde sairin hayati ve eserleri ele alinmistir. Burada sairin
hayati muhtelif kaynaklardan hareketle genis bir sekilde ortaya konmustur. Eserler
bahsi ise, Za’fi-i Giilseni’ye aidiyyeti kesin olanlar ve olmayanlar geklinde iki kisim
halinde iglenmistir. Sdirin su ana kadar bilinmeyen eserlerinden ilk kez bu ¢aligmada
s0z edilmistir.

Ikinci boliimde, Za’fi-i Giilseni’nin edebi sahsiyeti islenmistir. Burada onun
gerek tasavvuf edebiyatindaki, gerekse divan edebiyatindaki yeri tesbit edilmeye
calistlmistir. Tasavvuf edebiyatindaki yeri ile ilgili olarak Melamilik, Kalenderilik,
Abdallik, HurGfilik, Alevilik-Bektasilik ile olan ilgisi; divan edebiyatindaki yeri
ile ilgili olarak da, miilemma tiiriinii ve Cagatayca’y1 kullanmasi, sehrengiz tiiriine
o6nemli katkilarda bulunmasi ve denizcilik dili ile siir yazmis olmasi izerinde detaylica
durulmustur. Edebi sahsiyeti kisminda son olarak sairin etkilendigi ve etkiledigi
sairler ile kendi siiri hakkindaki goriisleri islenmistir.

Ucgiincii boliimde Za’fi Divani, sekil dzellikleri (tertip sekli, nazim sekilleri ve
tiirleri, vezin, kafiye, redif) ile dil ve ifade 6zellikleri (Rumelili sairlere has soyleyis
tarzi, sade ve arkaik Tiirkge, atasozleri, Arapca ve Farsg¢a unsurlar) agisindan
incelemeye tabi tutulmustur.

Calismanin dordiincii bolimiinii, Za’fi Divant’nin dini ve tasavvufi muhtevasi
olusturmaktadir. Za’fi’nin i¢inden ¢iktig1 sosyal ¢evre din ve tasavvuf eksenli ve
kendisi de bir tarikat seyhi oldugu icin, divaninda da dini ve tasavvufi muhteva baskin
olmustur. Za’fi Divani’ndaki dini muhteva itikad, ibadet, 6nemli giin ve geceler ile
ayet-hadis iktibasi; tasavvufi muhteva ise dort mertebe, insandaki letdif, makamlar
ve haller, tarikat ile ilgili kavramlar basliklart altinda incelenmistir Bu basliklardan
her birinin de 6nemli miktarda alt basliklar1 tesbit edilmistir. Sonug¢ boliimiinde ise
calismada varilan sonuglar maddeler halinde ortaya konmustur.

Son olarak ¢aligmanin her agsamasinda bana her tiirlii yardimi gosteren danigman
hocam Prof. Dr. Ali Yilmaz’a, hocalarim Prof. Dr. Mehmet Akkus ve Prof. Dr. Ziilfikar
Gling6r’e goniilden miitesekkir oldugumu ifade etmek isterim. Ayrica divan metninde
gecen Cagatayca beyitleri ¢ozen Prof. Dr. Kemal Eraslan’a, Kahire’deki Giilseniyye
Asitanesi’nin resimlerini bize takdim eden Prof. Dr. Himmet Konur’a, Divin Sahibi
Rumeli Sdirlerinin Siir Diinyasi isimli tezini bilgisayar ortaminda kullanimimiza sunan
Prof. Dr. Halil Celtik’e, Siileymaniye Kiitiiphanesi miidiirii Nevzat Kaya’ya, Millet
Kiitiiphanesi eski miidiirii M. Serhan Taysi’ye ve Miifit Yiiksel’e de tesekkiirlerimi
sunuyorum.

Abdurrahman Adak
Mardin 2021

16 ]



ICINDEKILER

ONSOZ 5
GIRIS
I. ARASTIRMANIN ONEMi, AMACI, KAYNAKLARI, MERHALELERI,
SINIRLARI VE YONTEMI 15
A. Arastirmanin Onemi Ve AMACI .........o.oveueueueueeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeens 15
B. Arastirmanin Kaynaklari ve Merhaleleri ...........coccovveiiiieiiiieiie 16
C. Aragtirmanin Sinirlart ve YONtemi.........ccocveveenieecienierieneeie e 19
IL. XVI. YOZYILDA SiYASi VE EDEBi DURUM 22
AL STYaST DUITIM ..t 22
B. EAebl DUIUML......ooiuiiiiiciiccie ettt s saae e 23
BIRINCI BOLUM
ZA’Fi-i GULSEND’NIN HAYATI
VE ESERLERI
I. HAYATI 27
ALAL i 27
B. MAIAST ...t 31
C. Dogumu ve MemICKE i ......cocvereieieeiieiieiieiieieie e 40
DL ATLCST. ittt ettt rsene e 45
B OB ... 49
F. Tasavvufl YONT.....oveoiieeiieeii ettt ettt 50
| 01 1 SRS RTSRRRRP 51
2. Miirsidi Tbrahim-i GUISENT ........coovveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 55
3 HAIEIIGE v 61
4. Ibrahim-i Giilseni’den Sonraki Miirsidi

Ahmed-1 Hayall ......cooooiiiiieiieeeee s 65
S5, ZaFIYYE TACL vt 67
6. MeVIEVALETIE THSKISI.....vevveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 69
[ Y 1] 7 (RS UR SR 74
H. Seyahatleri ve S0SYal CeVICSI ....ovuvrieriieieeiieiecieeie e 74
Lo SANSIYCL..eevviiiiiiciieie ettt enees 81
T OMUME ..o 85
I1. ESERLERI 89
A. Za’fi-i Giilsenl’ye Aidiyyeti Kesin Olan Eserler..........ccccccccevinininennnn. &9
1. Manzim ESErler.......c.cccveviiiiiiiiiiieieciieieceeie et 89
a) TUTKGE DIVAN c.eeeiiiiiiiciice e 89
b) Farsga DIVANGE ......cocveeviiiiieiiecie ettt 89



2. MENSUE ESETIET ...ooovvviiiieieecie e 92

a) Hurtfilige iliskin Isimsiz Bir RiSAle..........ccooveveveeveverierceireans 92
b) Tac Hakkinda Risale-i MahsGSa........ccceevvieeiieciienieeieeciieeieeeen 94
B. Za’fi-1 Giilseni’ye Aidiyyeti

Kesin Olmayan ESCTIer..........ccvevviiiiiiiieniiiieceeecieee e e 95

Lo MEVIIA. e 95

2. Huda Rabbim Manziimesi ..........ceouereerierieniieienieeiesieee e 96

3. Hicviyye Tarzinda Yazilmis Isimsiz Bir Manziime............................. 98
4. Risale-i Mecma’i’1-MeKaSId........ccovveiieieiieieieecee e 100

IKINCi BOLUM
ZA’Fi-i GULSENI’NIN
EDEBi SAHSIYETI

I. TASAVVUF VE DiVAN EDEBiYATLARINDAKI YERI...cccesvevrrrnnncs 103
A. Tasavvuf Edebiyatindaki Yeri........occovirrininiiiieiereeeeeeecee e 103
1. MelAmiliK TeSITIETT ...occvieieieeiieciieeie ettt 105
2. Kalenderilik TeSirleri......ccoovverieiieiisieieeieieeeee e 106
3) HurGfTlK TeSirleri....oiieiiiieiiciieiiceeiceeee e 110
4) Alevilik ve Bektagilik Tesirleri........ccoevverierciienieeiieriecie e 116
B. Divan Edebiyatindaki Yeri........ccoooievieriereiieesieeeee e 120
1) Miilemma Tiirii ve Cagatayca’yt Kullanmast ..........c.cccovvveienieiennnnns 123
2) Sehrengiz TUIT c..oovveveeieieie ettt 125
3) DenizCilik Dili..cc.eiiiiiiiiiicieee e 128
II. ETKILENDIGIi VE ETKILEDIGi SAIRLER 131
A. EtKilendigi SAITIEr........coovieiiiieieiieieeeee e 131
B. EtKiledigi SAITICT.......ociivieiiiieieie e 140
III. KENDI SiiRi HAKKINDAKI DEGERLENDIRMELERI................. 142

UCUNCU BOLUM
ZA’Fi DIVANDPNIN SEKIL
VE DIiL ACISINDAN iNCELENMESI

I. ZA’Fi DIVANI 149
II. SEKIL OZELLIiKLERI 151
AL TErtIP SEKIT vttt 151

B. Nazim Sekilleri Ve TUITETT ....ccveevvieriieiiieiecieeeeee e 153

A) KaSTACIET ... eiivieii et 153

D) Terci™ 1 Bend........ccvviiiieiiieceeee e 153

) Terkib-1 Bend........cccveiiieiiiiieiiciieeeeeeeeee e 153

) MIUTADDA ...t 154

€) TANIMTS ...eviiiiieieecie ettt e e b e e saaeeaae e 154



IIL. DIiL VE iFADE OZELLIKLERIi

I. DIN

) TESATS .ottt e e nneens
€) MUNAMMES ...ttt

D I . <SOSR
B REAIf oottt

A. Rumelili Sairlere Has SOyleyis Tarzi ........cocceevvevienieieniciicnincncnennenn
B. Sade ve Arkaik TUIKGe......ccveevviiiiiiiiiiie et
G ALASOZICTT ..
D. Arapca ve Farsca Unsurlar ........c.coooeviiiiiiiiiiieeceeecee e
1) Arapca IFAdEIET ........o.ovoevceeececeeeee e
2) Farsga IFAdEIET ...........covvueveeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e

DORDUNCU BOLUM
ZA’Fi DIVANDI’NIN DiNi
VE TASAVVUFi MUHTEVASI

AL THKAG oo

1) STUIEYMAN ..ottt
1) Yaklib Ve YUSUTL...coviiiiiiicieceeee e
5 ARITCL ..o
a) Kabir ve Berzah .........cccooiiiiiiiiiiiecceeee e
b) Kiyamet ve Mah$er.......ccveiuieiiiieiiciiee e
€) COMNEL ...ttt ettt ettt ettt e et e s eseeneeseenes

164
166



d) CehenNeM .....ccuoeiieiieiieiieicee et 210

€) SETAAL .oviiiieiicec e 211

6. Kader ve Kaza, Hay1r V& ST ......cccovieriiieniiieeceeeeeeeeeeie 211

7. Diger Kavramlar..........cocoeiieiiiieieieceee e 213

) TMAN oo 213

b) KUIUL Ve SITK .o 215

o) 4 -1 s FO USRS 217

B IDAEE ... 218
1. Kelime-i SEhAdEt ........oooviieiiiiiicieceece e 220

2. NAMAZ ettt 221

3L OTUG 1ttt ettt ettt ettt ettt e et e et e e taeebeenaaeenbaessaeebeens 222

L B Yo TSRS 223

C. Onemli Giin Ve GECEIET .........o.ovuverveieceeeeeieeeeeeee e 224
D. Ayet ve Hadis TKEDAST ..........oveeveeeeeeeeeeeeeeeeeee e 225
1. AYEt TKEDAST c..voveeeeeeeee e 226

a) Allah’in Varligt ve BirliZi .....ccoooveoieriiiiiieeeeeeeee 227

b) Hurlif-1 MuKkattaa ..........cccoevieiinieiicieieeeee e 229

¢) Stre Baslarindaki Yeminler .........ccoocoevvevieviiiieniicieieeiecieeeee 230

) YaratillS ..ooocveeeieeiiecieeeesee ettt s 232

€) Peygamberler .........ccooviiiiiiee e 233

) Degigik KONular ...........cocovieieriiiecieeceee e 233

2. Hadis TKEDASI .....c.veeeicecicecieece s 235

I1. TASAVVUF 236
AL DOTE KAPT ittt 237
L SEITAL ..ottt et e et eaaa e e eareeeenes 237

2. TAITKAL - 238

3 HAKTKAL. ..ot 239

G M T ittt eree e 240

B. InSANAaKT LetAif .........o.oovivieeiecieceeeee e 242
L RO e 243

2 KAID <t 245

B AN ittt ettt ettt reeaeeteene e 245

4. GONTL . 249

5 DL e 250

6. STttt et b ettt be e eneens 251

T N TS et ebe e eaeeree e 253

C. Makamat ve ARVAL........cccoviiiiiiiineeeee e 256
1. MAKAMAL ...t 259

Q) DIUA oo 259

D) FAKT ..ottt 261

) ISHENA. ..o 262

d) KANAAL......c.eoiiieieiicicicceectc et 262



€) MEZEILCL ..o 264

) R1z& ve TeSITMIYYEt...ccveoiiiieeiiiieiecieceeeieee e 264

€) ZIKIT 1ottt ettt ene s 265

D) ZUNA ..o 267

2. ANVAL e 270

Q) ASK o 270

b) Fenad ve BEeKA .....cccvevviieiiiiiieeece e 277

C) GAYTCL....etiteeeteiet ettt 279

Q) KT e 280

€) MANV ..ot 281

£) MURADDEL. ..o s 282

€) SEVK et 283

h) Tecrid, Tecerriidd ve Feragat ..........ccoevevvieienieieneiiecieeieseeve s 285

1) Vahdet-1 VICTd .....vooviiiieiiiiieiecieceese e 287

1a) Kesret-Vahdet.........ccooovieriiiiieiecieeece e 287

1D) MASIVA....eiiiiiiiiieiie ettt ettt et e e saseebeeane s 290

1c) Esma ve Stfatin TecelliSi........covvveriieieniieieieieeeeie e 291

D. Tarikat Ile Tlgili Kavramlar.............ccccoooiviveiieieeeeeeeeeeeeeeeeeeseeenen 294
Lo SEYN VO PRl 294

2 TAID .ttt ene e 296

3. MUITA VO DEIVIS....iiiviieiiieiieeie ettt e 298

AL SANTK e 299

TR o TP 300

6. VSTt t ettt ettt 301

7o AT 301

8. MISKIN ...ttt 302

9. RINA -t 303

10. Tekke, Hankah, Dergah, ASHtAN ............cocoviveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 304

11. Aba, Kaba, Hirka, TAC .....cccocovviiiiieeecee e 305

Fo ALCIN ..t 307
G BENLIK L.t 312
SONUC 315
BIBLIYOGRAFYA 320
AL YAZMALAR ..ottt 320
B. KITAPLAR ..o 320
C. MAKALE VE ANSIKLOPEDI MADDELERI ......ccoveiiiininiiicine. 325
-EK - 328

|11



KISALTMALAR

a.g.e.: Ad1 gegen eser

a.g.m.: Adi gecen makale

a.g.md.: Ad1 gecen madde

a.g.t.: Ad1 gecen tez

a.e.: Ayni eser

a.y.: Ayni yer

AKM: Atatiirk Kiiltir Merkezi

AUFE: Atatiirk Universitesi Fen Edebiyat Fakiiltesi
AUIF: Ankara Universitesi ilahiyat Fakiiltesi
AUSBE: Ankara Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii
Bak.: Bakanlig1

Bkz.: Bakiniz

C: Cilt

Cev.: Ceviren

DIA: Tiirkiye Diyanet Vakfi islam Ansiklopedisi.
DIB: Diyanet Isleri Baskanlig

DTCEF: Dil ve Tarih Cografya Fakiiltesi

Ef.: Efendi

Enst.: Enstitii

GUSBE: Gazi Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii
[FAV: Marmara Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Vakfi
h.: Hieri

Hz.: Hazret

Haz.: Hazirlayan

IA: Islam Ansiklopedisi

Ist.: Istanbul

IBBK: istanbul Biiyiiksehir Belediye Kiitiiphanesi
IUTE: istanbul Universitesi Tiirkiyat Enstitiisii
TDV: Tiirkiye Diyanet Vakfi

TYDK: Istanbul Kitapliklar1 Tiirkge Yazma Divanlar Katalogu

|12 ]



[U: Istanbul Universitesi

TUEF: istanbul Universitesi Edebiyat Fakiiltesi

Hz.: Hazret, hazret-i

Ktp.: Kiitiiphane, kiitiiphanesi

m.: Miladi

md.: Madde

Mat.: Matbaa

Mil..: Ankara Milli Kiitiiphane

No.: Numara

6. : Olimil

S.: Say1

SU: Selguk Universitesi

Thk.: Tahkik.

TDEA: Tiirk Dili ve Edebiyati Ansiklopedisi

TDEAD: Tiirk Dili ve Edebiyat1 Arastirmalar1 Dergisi
TTK: Tiirk Tarih Kurumu

TUYATOK : Tiirkiye Yazmalar1 Toplu Katalogu
TVYY: Tarih Vakfi Yurt Yayimnlar

ty.: Basim tarihi yok

UUIFD: Uludag Universitesi ilahiyat Fakiiltesi Dergisi
UUSBE: Uludag Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii
vd.: Ve digerleri, ve devami

vb.: Ve benzeri

vr.: Varak.

y.: Yil

Yay.: Yaymecilik, yaymlar:.

yy.: Basim yeri yok

y.y.: Yiizyil.

Yz.: Yazma

|13 |



Y
<
1
S
e
.
(
s
1
&
X
.
(
o
X
.
1

al Y
N
o
WO
>4
N
o
2
>
QiD\
e
Qtj
Ve
EQ[ f
N
o
O
QQD\
UN

iV
A
Y
SK
o
SA
o
oD

DAQ
e
OAO
e
AQ
e
A<>
e
AQ
e
AQ
7\

i
NU
-
ANU
N
ANU
i%

SO
<
aig
ANU
S5

o

O
.
ANU
"
ANU
<{
ia

e

O,

W
OA
e
OA
\V/
OA
e
OAQ
.
9
AQ
O
VQ
QO
Ne
@)
VQ
QC
AQ
@)
VQ
OA
S
OA
7\

a
%
Q
>
a
O
Q
>
O
O
J
>
a

W
D

7alVavzalaza ayzal: ONMDY O o7
05 Qs 0 A0 90 0 KIS 0
\JADAJADAGADAGADATADATADATADATADAGAD !
VVOAQVOA@VOAQVOA ST - ) g VOAQVOM @ I m

0 OMDYAMDYONMDYO a0
> L KOO OO OO OO 0 LK)
w@ JWDATGWDAGWDAGRDAGWDATWD

N 0
3 : SR
SUAHNOUAIN VAT SUAYI AURYI AUSI A UAY AUAY A
() ) )] ) )P )P ) )L
5OD@DOD@DOD@DOD@DOD@DOD@DOD@DOD@DO%
03, > 0> K0y 0% S0 K0 0y K908 <
WAUVAIAURIARNUAUAURIANUARIAUAIANURIANUAIA




1. ARASTIRMANIN ONEMi, AMACI,
KAYNAKLARI, MERHALELERI, SINIRLARI
VE YONTEMI

A. Arastirmanin Onemi ve Amaci

Edebi sahsiyetler ve eserler iizerinde incelemelerde bulunmak, edebiyat
tarihgilerinin vazgegcemeyecekleri bir ¢aligma alanini tegkil etmektedir. Zira pek ¢ok
edib ve eser hala giin yiiziine ¢ikartilamamistir. Su ana kadar kimligi dogru bir sekilde
ortaya konamayan, ya da oldugundan farkli bir gekilde tanitilan Za’fi-i Giilseni i¢in
bu husiis fazlasiyla gecerlidir.

Za’fi-i Giilseni, Tiirk Edebiyat: tarihi ¢alismalarinda ya hi¢ yer almayan, ya Za’ifi
mabhlaslt sairler ile karigtirtlmis olan, ya da baska sahislar ile karistirilip kendisine
ait olmayan bilgilerle tanitilan, deyim yerindeyse, talihsiz bir sdir olarak kargimiza
¢ikmaktadir.

Tesbit edebildigimiz kadariyla bugline kadar Za’fi hakkinda etrafli bir calisma
yapilmamis, dogrudan onunla ilgili tek bir makale bile yazilmamistir. Sevket
Beysanoglu, Diyarbakirli Fikir ve Sanat Adamlart isimli eserinde Za’fi’nin yedi siirini;
Osman F. Sertkaya, Osmanli sairlerinin Cagatayca siirlerini inceledigi arastirmasinda,
Za’fi’nin Arapga, Farsca ve Tiirk¢e’nin iki lehgesi (Anadolu ve Cagatay) ile yazmis
oldugu bir miillemmasini; A. Tietze, XVI. yiizyil siirinde denizci dilini inceledigi
makalesinde, Za’fi’nin Agehi’nin bir kasidesine yazmis oldugu tahmisini ve nihayet
Tahir Uzgor, Tiirkce Divdn Dibdceleri isimli eserinde Za’fi Divani’nin dibAcesini
yayinlamistir. Goriildiigt gibi, biitlin bu ¢alismalarda Za’fi {izerinde, dogrudan degil,
belirli bir monografinin bir pargasi olarak durulmustur. Bu agidan Za’fi hakkinda
kapsamli bir ¢alismanin yapilmasi biiyiik bir 6nem arzetmektedir.

Hakkinda miistakil bir ¢alisma yapilmamis olmasindan daha da 6nemlisi, yukarida
isimleri gecenler dahil olmak {izere pek ¢ok arastirmada sairin, farkli bir kimlikle
tanitilmis  olmasidir. Calismamizin ilgili konularinda detaylica islenecegi gibi,
buralarda Za’fi, Ali Emiri’nin Esami-i Su’ara-i Amidisimli eserinde, babasi, memleketi
ve dogum tarihi hustslarinda verilen yanlis bilgiler baz alinarak tanitilmistir.

Za’fi Divani’'nin elimizdeki tek niishas;, Ali Emiri’nin kurdugu Millet
Kiitiiphanesi’nde bulunmasina ve iizerinde Emiri’nin kagesi olmasina ragmen, Emiri
gibi bir uzmanin Za’fl hakkinda yanilgiya diigmesi, Osmanli’nin son dénemlerinde
bile Za’f1 lizerinde bir sis perdesi bulundugunu géstermektedir. Bu husiis konuyu daha
da onemli hale getirmektedir.

Sairin mahlasi olan Za’fi’nin, Za’ifl ile karistirilabilecek bir karakter arzetmesinden
dolay1, pek ¢ok kaynakta ondan Za’ifi olarak séz edilmistir. Buralarda Kantini
doneminde yasayan bir sair oldugu otesinde kimligi konusunda da yeterli bir bilgi
verilmemistir. Bunun yani sira divani basta olmak tizere sairin eserleri hakkinda

|15 ]



glinimiize kadar bir arastirma yapilmamistir. Biitiin bu hustslar bizim sair hakkinda
calisma yapmamizi ve gerek Divdn muhtevasinin, gerekse de mecmualardaki
siirlerinin katkisi ile onu gergek kimligi ve bilinmeyen yanlartyla ortaya koymamizi
gerekli kilmistir. Calismamiz, problemli olan bu konulari ¢6ziime kavusturmayi
amaglamaktadir.

B. Arastirmanin Kaynaklar1 ve Merhaleleri

Burada Za’fi’den s6z eden kaynaklari, yazim tarihlerine gore degil, konuyu
aragtirirken hangi merhalelerden geg¢ildiginin de goriilebilmesi amaciyla, bu
kaynaklarin ¢alismamizin hangi merhalelerinde kullanildig1 esasina gore,
degerlendirmek istiyoruz. Bdylece hem kaynaklart hem de merhaleleri bir arada
gorme imkan1 dogacaktir.

Oncelikle, XVI. yiizyildaki tarihi ve siyasi olaylar hakkinda, genellikle Y1lmaz
Oztuna’nin Devletler ve Hanedanlar ile Ismail H. Uzuncarsil'nin Osmanli Tarihi
isimli eserlerinden; donemin edebi durumu ile ilgili olarak da, basta Nihad Sami
Banarli’nin Tiirk Edebiyati Tarihi olmak iizere mubhtelif aragtirmalardan istifade
ettigimizi Dbelirtmeliyliz.

Calismanin en basinda Za’fi’ye yer verdigini gordigimiiz ilk eser, Sevket
Beysanoglu'nun Diyarbakirli  Fikir ve Sanat Adamlar: isimli dort ciltlik
biyografyasidir. Beysanoglu’nun kaynagi, Ali Emiri’nin Esami-i Su ara-i Amid isimli
yazma eseri oldugu i¢in, basvurdugumuz ikinci kaynak da budur. Ali Emiri burada
sairi, Diyarbakirli Ibrahim-i Giilseni’nin biiyiik oglu olarak tamittig1 icin, bir sonraki
asamada miirdcaat ettigimiz kaynaklar, dogal olarak Giilseniyye tarikati hakkinda
yapilan c¢aligmalar olmustur. Bu cergevede Giilseniyye tarikati literatiiriiniin en
onemli eseri olan Muhyi-i Giilseni’nin Menakib-1 [brahim-i Giilseni’si basta olmak
iizere, Semlelizade Ahmed Giilseni’nin Sive-i Tarikat-1 Giilseniyye’si; La’ll Mehmed
Fenai'nin Terceme-i Hal-i Hazret-i Pir-i Giilseni’si, Hiiseyin Vassaf’in Sefine-i
Evliya’s1 zikredilebilir. Mustafa Kara’nin, Diyanet Islam Ansiklopedisi’ne yazdig
“Giilseniyye”, maddesi, Nihat Azamat’in aym yerdeki “Ibrahim Giilseni” maddesi
ve Himmet Konur’un /brahim Giilseni Hayati, Eserleri, Tarikati isimli eseri de bu
konuda son donemde yapilan arastirmalar olarak istifade ettigimiz c¢alismalardir.
Muhammed Sami’nin Esmdr-1 Esrdar’s, Mehmed Siikri b. Ismail’in, Silsile-ndme-i
‘Aliyye-i Mesdyih-i Sifiyye’si ve Sadik Viedani’nin, Tomdr-1 Turuk-1 Aliyye’den
Halvetiyye’si ise, Giilseniyye tarikatinin silsilesini olustururken bagvurdugumuz
kitaplardir. Bu eserler, Za’fi’nin Ibrahim-i Giilseni’nin oglu oldugu seklindeki bilgiyi
dogrulamamakla beraber, calismamiz boyunca Giilseniyye tarikati ile bu tarikatin piri
Ibrahim-i Giilseni ve ondan sonraki postnisin oglu Ahmed-i Hayali hakkinda basvuru
kaynaklarimiz oldu.

Ibrahim-i Giilseni, X V1. yiizy1lda yasadigina gére, oglu olarak gosterilen Za’fi’nin
de bir sair olarak bu donemin tezkirelerinde yer almasi beklenirdi. Bu agidan
oncelikle tezkirelerin 6zeti mahiyetinde olan ve Eski Tiirk Edebiyat1 caligmalarinda

|16 |



basucu eserler niteligindeki M. Nail Tuman (6. 1958)’m Tuhfe-i Ndili’si, Mustafa
Isen ve arkadaslarmin Tezkirelere Gore Divan Edebiyati Isimler Sozliigii ve Dergih
Yaymlari’nin TZirk Dili ve Edebiydti Ansiklopedisi gibi eserler tarandi.

Buralarda Za’fi’den s6z edilirken, Ali Emiri’nin Esami’sinin yanisira
Ahdi’nin Giilsen-i Su’ard’s1, Esrar Dede’nin Tezkire-i Su’ard-i Mevleviyye’si ile
Miistakimzade’nin Mecelletii 'n-Nisdb’1 kaynak olarak gosteriliyordu. Bu agidan
bu kitaplara da bakildi. Adi gegen eserler arasinda, Za’fi hakkinda o giine kadar
karsilastigimiz en genis malimat Tezkire-i Su’ard-i Mevleviyye’de bulundu. Burada
ozellikle sairin, Ibrahim-i Giilseni’nin halifesi oldugu yoniindeki bilgi dikkatimizi
cekti. Ustelik Seyh Galib de Tezkire’ye yazdig1 hasiyede aym hustisu tekrarlamgti.
Biz ilk kez bu eserde Za’fi’nin, Ibrahim-i Giilseni’nin oglu olarak degil, halifesi
olarak tanitildigin1 gordiik ve Ali Emiri’nin verdigi bilginin dogru olmayabilecegini
diisiindiik. Zira, Za’fi Ibrahim-i Giilseni’nin oglu olsa bunun belirtilmesi beklenirdi.
Zaten Giilgenilik ile ilgili kaynaklarda da onun Ibradhim-i Giilseni’nin oglu
olabilecegine dair en ufak bir ipucu yoktu.

Bu arada Za’fi Divani’nda Cagatayca beyitler bulunmasi sebebiyle Osman F.
Sertkaya’nin, Osmanli sairlerinin Cagatayca siirlerini inceledigi makale serisi,
Za’fi’nin siirlerinde denizcilik dilini kullanmasindan hareketle de, A. Tietze nin
“XVI.Asir Tiirk Siirinde Gemici Dili-Agehi Kasidesi ve Tahmisleri” makalesi ve Za’fi
Divani’nin dibacesine de yer verdigi igin Tahir Uzgér’iin Tiirk¢e Divan Dibaceleri
isimli ¢aligmalar1 incelenmistir. Ancak buralarda da sdirin Ali Emiri’den miilhem
olarak Ibrahim-i Giilseni’nin oglu olarak tamtildigi goriilmiistiir.

Za’fi’nin ger¢ek kimligi hakkinda neredeyse higbir 1s181n goriilmedigi caligmamizin
bu asamasinda, yiiziimiizii onun Divan’ma ¢evirdik ve buradan hareketle sdirimiz
tizerindeki sis perdesini aralamaya calistik. Za’fi’nin, DivaAni’'nda Rumeli schirleri
hakkinda yazdigi sehrengizleri ve siirlerindeki mahalli unsurlar ile Divan’da Rumelili
Hayreti (6. 941/1535), Usili (6. 945/1538), Hayali Bey (6. 964/1556) ve Hafiz Sirozi
gibi sdirlerden s6z etmesi, bizde onun, Rumeli bdlgesi ile ciddi bir iliskisinin oldugu
kanaatini olusturdu. Zira sehrengizler ve sOyleyigindeki mahalli unsurlar, Rumeli
bolgesinin alamet-i farikalarrydi. Calismamizin bu asamasinda Rumeli bolgesiyle
ilgili olarak, Agah Sirr1 Levend’in, Tiirk Edebiydati Tarihi ile Tiirk Edebiyatinda
Sehrengizler ve Sehrengizlerde Istanbul; Mine Mengi’nin Mesihi Divdni, Cemal
Kurnaz’n Tiirkiiden Gazele Halk ve Divan Siirinin Miisterekleri Uzerine Bir Deneme,
Mehmet Hengirmen’in, Giivahi Pendndme, Yasar Aydinli’nin Behisti Divani, Miiberra
Giirgendereli’nin, Hasan Ziyai Hayadti, Eserleri, Sanati ve Divdni ve Ozellikle Halil
Celtik’in Divan Sahibi Rumeli Sairlerinin Siir Diinyasi adl1 doktora tezi yararlandigimiz
aragtirmalardir. Mustafa Isen’in, Balkanlarda Tiirk Edebiyati, sehrengizler, mahlasdas
sairler, tezkirelerden hareketle sehirlerden ¢ikan sdir sayisinin tesbiti gibi konularda
yararlandigimiz Otelerden Bir Ses- Divan Edebiydti ve Balkanlarda Tiirk Edebiyati
Uzerine Makaleler isimli kitabin1 da bu listeye ilave etmemiz gerekir.

Calismamizin Za’fi Divani’nin metnine yogunlastigimiz bir asamasinda,
Divan metninde yer alan bir gazelin ilk beyitlerinin, Latifi Tezkiresi’nin Mustafa

|17 |



Isen nesrinde “Za’ifi” maddesinde aynen bulundugunu fark etmemiz, ilk kez bizi
Za’f’'nin Za’ifl seklinde de istinsah edildigi gercegi ile karsi karsiya birakti. Latifi
Tezkiresi’nin Osmanlica baskisinda da sair Za’ifi olarak yer aliyordu. Bu gozle
yaptigimiz inceleme sonucu, Asik Celebi’nin Mega iru’s-Su ard’s1, Hasan Celebi
ile Beyani’nin tezkireleri, Bursali Mehmed Tahir’in Osmanli Miiellifleri, Semseddin
Sami’nin Kamiisu’l-A’lam’1 ve Gibb’in Osmanly Siir Tarihi’nde sairden Za’ifi olarak
soz edildigini gordiik. Daha sonra inceledigimiz Latifi Tezkiresi’nin Ridvan Canim
tarafindan yapilan tenkitli nesrinden ise, sdire kimi niishalarda Za’fi, kimilerinde de
Za’ifi olarak yer verildigini anladik. Latifi Tezkiresi’nin bu nesri, sairden s6z eden
biitiin kaynaklar arasinda, ona isnad edilmesinde siiphe ile karsilanabilecek yoruma
acik bilgilerin yer aldig1 tek kaynak olmustur.

Za’fi’nin, Kahire’deki Giilseniyye Asitanesi’nde medfiin oldugu, dolayisiyla orada
6ldiigli hustsu, Mustafa Ko¢’un, “16. yy Osmanli Cografyasinda Karanlikta Kalmis
Naksi-Ahrari, Yesevi ve Kiibrevi Seyhleri” ismiyle yaymladigi makalesinde yer
alan, Muhyi-i Giilseni’ye ait Resehat Cevirisi’nin Zencir-i Zeheb olarak adlandirilan
mukaddimesindeki bir kayittan hareketle ortaya cikti.

Sairin adi, ilkin Nurhan Atasoy’un Dervis Ceyizi isimli eserinde latinize ettigi,
Miistakimzade’nin Risdle-i Tdciyye isimli risdlesinde ortaya ¢ikti. Miistakimzade,
bu eserinde dervis taclarindan s6z ederken, sairimiz tarafindan olusturulan Za’fiyye
Taci’na da deginmisti. Calismamizda bu eserin Ankara Milli Kiitiiphane’de bulunan
yazma niishasindan ve ayni konuda olmak iizere Yahya Agah Efendinin Tarikat
Kiyafetleri ismiyle yayinlanan eserinden de istifade edildi.

Caligmamizin en son asamasinda, tenkitli metni heniiz yayimlanmis olan Ahd1’nin
Giilsen-i Su’ard’sinda, XVI. yiizyilda Giilseniyye Tarikati menstibu Gelibolulu bir
Za’ifi’den soz edildigi tesbit edildi. Za’fi’nin, Giilsen-i Su’ara dahil olmak {izere,
pek ¢ok tezkirenin farkli niishalarinda Za’ifi olarak istinsah edildigini, onun zaten
Rumelili olmasi gerektigini ve bu evsafa uyan baska bir sair bulunmadigini bildigimiz
icin, burada Za’fi-i Giilseni’den s6z edildigi, dolayisiyla da onun Gelibolulu oldugu
ortaya cikt1.

Sairin hayati ile ilgili olarak 6nemli bir kaynagin da bizatihi Za’fi Divani’nin
kendisi oldugunu da buraya ildve etmemiz gerekir.

Calismamizda sairin Melamilik, HurGfilik ve Kalenderilik gibi batini ya da
heteredoks olarak nitelendirilen firkalarla olan iligkisini aciklarken, Fuat K&priilii’niin
Tiirk Edebiyati Tarihi ile Tiirk Edebiyatinda Ilk Mutasavviflar isimli eserlerinin
yaninda, biiyiik Olglide Abudiilbaki Golpwarli'nin  Melamilik ve Melamiler,
Mevlana dan Sonra Mevlevilik ile Hurlfilik Metinleri Kataogu; Ahmet Yasar Ocak’in
Osmanli Imparatorlugunda Marjinal Sifilik: Kalenderiler ile Osmanli Toplumunda
Zindiklar ve Miilhidler isimli eserleri ile sairin kendi Divan’1, Hurlfilik Risalesi ve
mecmualarda yer alan siirlerinden istifade edildi.

Divan’m dini muhtevas: islenirken, Bekir Topaloglu, ilyas Celebi ve Yusuf
Sevki Yavuz’un hazitladign Isldm’da Inan¢ Esaslari isimli eser basta olmak iizere,

|18 |



Taftazani’nin, Keldm IImi ve Islam Akdidi, Seyyid Serif CiircAni’nin Kitdbu t-Ta rifit,
Ahmet Hamdi Akseki’nin Isldm Dini-Itikdd, Ibadet ve Ahlak, M. Astm Koksal’in
Peygamberler Tarihi isimli eserleriyle pek ¢ok ansiklopedi maddesinden yararlanildi.

Divan’in tasavvufi muhtevasi incelenirken de, daha ¢ok Ethem Cebecioglu’nun
Tasavvuf Terimleri & Deyimleri Sozliigii ile Seyyid Serif Ciircani’nin 7 rifat’mdan
istifade edildi. Ferit Kam’n Vahdet-i ViicGd, Stleyman Uludag’in Tasavvuf Terimleri
Sozliigii, Selguk Eraydin’in Tasavvuf ve Tairkatlar ile Mahmut Erol Kilig’mn Safi ve
Siir isimli eserleri de bu meyanda zikredilebilir.

Vezin, kafiye, redif ve aruz gibi bicim ve ahenge iliskin incelemelerde Haluk
Ipekten’in Nazim Sekilleri ve Ariiz, Cem Dilgin’in, Orneklerle Tiirk Siir Bilgisi ile
Iskender Pala’nin Ansiklopedik Divin Siiri Sozliigii isimli eserlerinden vs. istifide
edilmistir.

C. Arastirmanin Sinirlar1 ve Yontemi

Bu caligmada sarfedilen biitlin ¢abaya ragmen, Za’fi Divani’nin ikinci bir
niishasma ulastlamamistir. Elimizdeki Divan niishasinda hem yer yer miistensihce
atlanan yerlerin, hem de bizce problemli goriilen kelimelerin bulunmasinin da saikiyle,
tek niisha iizerinden bir metin nesri yapmayi simdilik uygun gérmedik. Ileride baska
niisha ya da niishalarin bulunabilmesi umudu ile bu isi baska bir zamana biraktik.
Bununla birlikte calisgmamizin hemen her bahsinde Divan metninden istifade ettik. Bu
amagcla oncelikle Divan metninin tamami tarafimizdan okunup yazildiktan sonra, bu
metin bilgisayar ortaminda konu basliklarina gore tasnife tabi tutulmus, ilgili beyitler
ilgili bagliklarin altinda kaydedilmis ve son olarak her konu, beyitlerden de istifade
edilerek kendi iginde degerlendirilmistir.

Calismamizda metin nesri yer almadigi i¢indir ki, sairin hayati ve eserleri basta
olmak {izere diger arastirma alanlarina agirlik verilmistir. Kanaatimizce sairin
tamamen muglak olan hayatini tesbit etmek igin buna zaten ihtiyag¢ vardi. Calismada
iizerinde agirlikli olarak durdugumuz bir husls da, Za’fi’nin tasavvuf ve divan
edebiyatlarindaki yerini tesbit etmek oldu. Caligmada ayrica Za’fi Divani’nin elden
geldigince genig bir dini ve tasavvufl muhteva tahlili yapildi.

Arastirmalarimiz esnasinda TUYATOK un verilerinden de hareketle, Istanbul’daki
yazma eser koleksiyonlarinin bulundugu Siileymaniye Kiitiiphanesi ve bagl birimleri
ile Topkap1 Sarayi, Arkeoloji Miizesi, Istanbul Unv. Edebiyat Fakiiltesi, Beyazit
Devlet ve Biiyiiksehir Belediyesi kiitiiphaneleri; Ankara’da da basta Milli Kiitiiphane
ve DTCF olmak iizere pek cok kiitiiphdnede bizzat arastirmalar yapildi. Istanbul
Universitesi Kiitiiphanesi’nin arastirma yaptigimiz siire zarfinca kapali bulunmasi
sebebiyle, burada arastirma yapilamadi. Yurtdisi kiitliphanelerine gidilemedigi
icin, katalog kayitlarinin incelenmesi ile yetinildi. Kataloglarmi inceledigimiz
kiitiphanelerden Za’fi’nin siirleri hakkinda bilgi igerenleri, British Museum, Viyana
Kraliyet Kiitiiphanesi Arapca, Fars¢a ve Tiirkge Yazmalar Boliimi, Almanya Gote
Kiitiiphanesi Sark Yazmalart Boliimii, Universitats-und Landesbibliothek Bonn,

|19 ]



Berlin Kraliyet Kiitiiphanesi, Giircistan Bilimler Akademisi El Yazmalar1 Enstitiisii
Tiirkge Yazmalar Kismi oldu.

Yaptigimiz aragtirmalarda Za’fi Divan’inin ikinci bir niishasina ulasilamamissa da,
su ana kadar tanitimlar1 yapilmamis olan, Za’fi’ye ait birkag eser ile onun mecmua ve
conklerde bulunan pek ¢ok siirine ulasilmis; bu da sairimizin edebi kisiligi husisunda
bir takim sonugclara ulasmamazi saglamigtir

Arastirmalarimiz esnasinda mubhtelif sahislarla goriismeler yapilmis ve bu
sahislarin fikirlerinden istifade etme yoluna gidilmistir. Caligmanin danigmani Prof.
Dr. Ali Yilmaz, Prof. Dr. Mehmet Akkus, Prof. Dr. Kemal Eraslan, Prof. Dr. Cemal
Kurnaz, Prof. Dr. M. Nur Dogan, Prof. Dr. Tahir Uzgér, Prof. Dr. Mustafa Kara, Dog.
Dr. Bilal Kemikli, Dog¢. Dr. Himmet Konur, Dog. Dr. Yasar Aydemir, Yrd. Dog. Dr.
Mustafa Tatg¢1, Yrd. Dog. Dr. Ziilfikar Giingdr, M. Serhan Taysi, Dr. Mustafa Kog ve
Miifit Yiiksel bu meyanda zikredilebilir.

Calismamizda, Divan metni yer almadig: i¢in, Divan’dan yapilan iktibaslarda,
beyitlerin kiinyesini vermek yerine, beyitlerin i¢inde gectigi varak numaralari verilmis
ve bunlar parantez igerisinde gosterilmistir. Ayni varaktan alinti yapilan beyit sayisi
birden fazla olsa bile varak numarasi bir kez yazilmistir.

Calismada, gerektiginde ayni kitabin farkli zamanlarda yapilan baskilarindan da
istifide eme yoluna gidilmistir. Ornegin Mustafa Isen’in hazirlamis oldugu Usi/i
Divdanr’inm ilk baskidan (AUFE Yay, 1988), burada bulunup da sonraki baskida
(Ake¢ag, 1990) bulunmayan bir takim konular yer aldig: icin istifade edilmistir.

Caligmamizda Za’fi Divani’ndan atifta bulundugumuz beyitler/bendler, transkribe
edilerek iktibas edilmistir. Transkribe edilen beyitlerle ilgili olarak gozetilen esaslar
ise sunlardir:

1. Arap harfli eski alfabede bulunup da bugiinkii alfabede bulunmayan harfler
icin, tenkitli basimi yapilan ilmi eserlerde kullanilagelen su transkripsiyon alfabesi
kullanilmistir:

. ’ 0@ Dd
& Ss b Tt
z Hh b Zz
¢ b 3 ‘

3 L2 ¢ Gg
w0 Ss é Kk
P 7z o Nii

120 |



A,

2. Arapga ve Farsca kelimelerdeki med harfleri, A, 4; U, & ve I, 1 seklinde
gosterilmistir.

3. Aslinda uzun okunmasi gerekirken, vezin geregi kisa okunan Arapga ve Farsca
asli uzunluklar, vezne uygun sekilde okundu. Meselad Za’fi kelimesinin uzun olan

3%
1

nispet “1”’si, vezin geregi kisa okunmasi gerektiginde “Za’fi” seklinde kisa okunmustur.

4. Beyitlerde gecen ayet, hadis, ya da Arapga ve Farsca beyit ve ibareler transkribe
edilip italik olarak verilmistir. Ayrica Arap harfli yazilislar1 ve Tiirkce terciimeleri de
dipnotta verilmistir.

5. Tarihler, tarihin hesaplanabilmesi amaciyla, hem Latin harfleriyle hem de Arap
harfleriyle gosterilmistir.

6. Vezin ve anlam eksikliklerini tamamlamak iizere eklenilen hece ve kelimeler []
igerisine alinmigtir. Vezin hatalar1 (*) ile gosterilmistir.

7. Fars¢a’daki vav-1 ma’dileler italik uzun (&) harfiyle yazilmistir: hab, hace, han
kelimelerinde oldugu gibi.

8. Tiirkge kelime ve eklerin okunusunda Prof. Dr. Faruk Kadri Timurtas’1in Tiirkiye
Tiirk¢esi 'nin Ana Hatlari adli galismasina' uyulmustur.

1 Faruk Kadri Timurtas, “Tiirkiye Tiirkcesinin Ana Hatlari”, Makaleler-Dil ve Edebiyat Incelemeleri,
(Haz. Mustafa Ozkan), TDK Yay., Ankara 1997, s. 242-264.

|21 |



II. XVI. YUZYILDA SiYASi VE EDEBIi
DURUM

A. Siyasi Durum

Za’fi, Rumeli, Istanbul, Ege ve Misir’da yasayan bir XVI. yiizy1l Osmanl sairidir.
Za’fl bu déonemde Osmanli tahtinda hiikiim siiren II. Bayazit (6. 918/1512), Yavuz
Sultan Selim (6. 927/1520), Kanlni Sultan Siileyman (6. 974/1566) ve II. Selim (6.
982/1574) donemlerini idrak etmistir. Ancak II. Bayazit doneminde ¢ocuklugunu
gecirdigi ve II. Selim doneminin hemen basinda 61diigi icin (6. 974-978/1566-1570
arast), sairin asil olarak Yavuz Sultan Selim ve Kéantni Sultan Siileyman dénemlerine
sahitlik ettigi de géz oniinde bulundurulmalidir.

Za’fi’nin yasadig1 dsnem Osmanli imparatorlugu’nun siyasi, ilmi ve edebi yonden
biiylik bir ihtisam i¢inde bulundugu bir dénemdir. Yavuz Sultan Selim déneminde
parlak siyasi zaferler kazanilmistir. Onun Caldiran’da Sah Ismail’i (920/1514),
Goksu ovasinda Dulkadirogullari’ni (921/1515), Merc-i Dabik ovasi ile Ridaniye’de
de Kdolemenleri (923/1517) maglubiyete ugratmasi; Kemah, Harput, Meyyafarikin,
Bitlis, Hisnkeyfa, Diyarbekir, Urfa, Mardin, Sam, Kahire, Cezayir, Hicaz, Musul
havalisi ve Cezire’nin Rakka’ya kadar olan gliney-dogu bolgelerini ilhak etmesi® bu
meyanda zikredilebilir.

Bu zaferlerden 6zellikle Kahire’nin ilhaki cok 6nemli sonuclar dogurmustur. Bu
hadisenin konumuzu ilgilendiren yonii, Kéhire’nin ilhdkindan sonra Yavuz Sultan
Selim’in sipahilerinden ve ileri gelen askerlerinden pek ¢ok kimsenin orada bulunan
Ibrahim-i Giilseni (6. 940/1533-1534)’ye miirid olmalaridir®. Za’fi’nin ibrahim-i
Giilseni’ye intisabinda bu siirecin 6nemli bir etkisinin oldugu muhakkaktir. Yine
Za’fi’nin Kahire’de iginde vakit gecirdigi ve siirlerinde sik¢a soziinii ettigi Giilseniyye
Asitanesi’nin®, Yavuz Sultan Selim’in Kahire’yi ilhak ettikten sonra Ibrahim-i
Giilgeni’ye arazi tahsis etmesi sonucu insa edilmis olmasi da burada hatirlanmalidir®.

Yavuz Sultdn Selim’in oglu Kanlini Siileyman dénemi de siyasi, ilmi ve edebi
acilimlar devri olmustur. Kantini Sultdn Siileyman’in siyasi ve askeri zaferleri
genis bir alana yayilmistir. Sam Beylerbeyi Canberd-i Gazali’nin 927/1520°deki
isyant bastirilmig; Belgrad (927/1521) ve Rodos (930/1523) fethedilmis, Mohag
zaferi kazanilmig (933/1525), Budin (933/1526) ve Anadolu isyanlart bastirilmig
(933-935/1526-1528), Irakeyn’e sefer diizenlenmis (941-942/1534-1535), Tebriz
ve Bagdad ilhak edilmis (941/1534), Bogdan/Moldavya seferine ¢ikilmis, Preveze

2 Yimaz Oztuna, Devietler ve Hanedanlar, Kiiltiir Bak. Yay., Ankara 1996, C. 11, s. 156. Genis bilgi igin
bkz. Ismail Hakk1 Uzungarsili, Osmanli Tarihi, , TTK Yay., Ankara 1983, C. IV, s. 257-290.

3 Himmet Konur, /brahim-i Giilseni -Hayati, Eserleri, Tarikati, Insan Yay., Ist. 2000, s. 123.

4 Asitane, Farsca esik anlamindaki asitdn kelimesinden meydana gelmis olup, biiyiik tekkeler anlaminda
kullanilan bir tabirdir. Bkz. M. Zeki Pakalin, Osmanli Tarih Deyimleri ve Terimleri Sozliigii, MEB
Yay., Ist. 2004, C. 1, s. 94.

5 La’li Mehmed Fenai, Terceme-i Hal-i Hazret-i Pir-i Giilseni, Daru’t-Tiba’ati’l-Amire, Ist. 1289, s. 16;
Genis bilgi i¢in bkz. Konur, a.g.e., s. 129.

|22 |



zaferi kazanilmis (945/1538), Macaristan fethedilmis (948/1541), Hint seferi yapilmis
(945/1538), Cezayir’de muzaffer olunmus (9481541), Almanya/Zigetvar’a yapilan
sefer zaferle bitmistir (974/1566) °.

XVI. yiizyilda bu siyasi zaferlerin yani sira, merkez askeri teskilati (Yenigeri
ocagi, Cebeci ocagi, Topgu ocagi, top arabacilart ocagi, kapikulu siivarileri) eyalet
askeri tegkilat1 (timarli sipahiler, geri hizmet kitalari, 6ncii kuvvetler, kal’a kuvvetleri)
ve denizcilik alanlar1 olmak tizere askeriyede 6nemli agilimlar meydana gelmistir’.

B. Edebi Durum

XVI. asirda Tiirk denizciliginin biiyiik gelisme gostermesi, uzak denizlere yapilan
seferler ve bu seferlere sairlerin de katilmasi, bir denizcilik edebiyatinin dogmasini da
beraberinde getirmistir®. Iste bu asrin tannmis divan sairlerinden Agehi (6. 985/1577),
Trabzonlu Dertini, Aski ve Bahriyeli Yetim siirlerinde bilhassa denizci tabirlerini
kullanan sairler olarak bilinmektedir®. Za’fi de bu edebi akima katilanlardan biri
olarak dikkat ¢cekmektedir.

XVI. yiizyil Tiirk edebiyati, sadece denizcilik alaninda degil, hemen her alanda
zirvededir. Bu ylizyilin hiikiimdarlarinin da sair olmast hi¢ sliphesiz bu hususa
bliylik bir katki saglamistir. Siirlerinde Selimi mahlasini kullanan Yavuz Sultan
Selim (6. 927/1520), Farsga divan tertib etmenin yaninda, Tiirkge olarak 305 gazel
yazmigtir'®. Muhibbi mahlasini kullanan Kantini Sultan Siileyman (6. 974/1566)’1n
da divani vardir'’. Sultan ikinci Selim (6. 982/1574)’in ise sdhret kazanmis beyitleri
bulunmaktadir'?.

Za’fi’nin yasadigr donem, Gibb’in tasnifine goére, Osmanl siir tarihinin ikinci
donemini teskil eder. Bu donem, Osmanli siirinin zirvede oldugu 1450 ile 1600 yillar1
arasindaki ytiz elli yillik siire olarak tasavvur edilmistir. Bu donem yerel agizlarla
siir yazma doneminin geride kaldig1, artik herkesin Istanbul agz ile siirler yazdigi,
Osmanlt siiri tabirini hak eden bir déonemdir. Bu vasfi haiz ilk eserleri veren sahis,
Osmanl: siirinin asil kurucusu olarak kabul edilen Ahmet Pasa (6. 1497) dir'.

XVI. yiizyilin basta gelen divan sairleri arasinda saglam bir dil ve sanatkarane
bir iislup ile eserler vermis bulunan Bursali Lamii (6. 939/1532), Zati (6. 953/1546),
Hayali (6. 965/1557), Emri (6. 983/1575), Nev’i (6. 1008/1599), Baki (6. 1009/1600)
ve Rihi-i Bagdadi (6. 1014/1605) zikredilebilir'.

6  Oztuna, a.g.e., C. II, s. 163. Genis bilgi igin bkz. Uzungarsili, a.g.e., C. IV, s. 307-400.

Genis bilgi i¢in bkz. Uzungarsily, a.g.e., C. IV, s. 553-578.

8 M. Fuad Kopriilii, “Anadolu’da Tiirk Dili ve Edebiyatinin Tekamiiliine Umumi Bir Bakis”, Tiirk Ede-
biyan Tarihi, Ak¢ag Yay. Ankara 2003, s. 394.

9  Nihad Sami Banarli, Resimli Tiirk Edebiyati Tarihi, MEB Yay., Ist. 2001, C. 1, s. 576.

10 Coskun Ak, Sdir Padisahlar, Kiiltir Bak. Yay., Ankara 2001, s. 154.

11 Ak, a.g.e., s. 172. Genis bilgi i¢in bkz. Ak, Muhibbi Divani, Kiiltiir Bak. Yay., Ankara 1987.

12 Ak, Sdir Padisahlar, s. 55; Banarli, a.g.e., C. I, s. 564-571.

13 E.J. Wilkinson Gibb, Osmanli Siir Tarihi (Ter.Ali Cavusoglu), Ak¢ag., Ankara 2003, C. II, s. 306, 331.

14 Banarly, a.g.e., C. 1, s. 572-596.

~

123 |



Bu vyiizyilda Azeri Tiirkge’si sahasinda eser verenlerin basinda Hatdyi (6.
931/1524) ve gerek Azeri sahasinin gerek Tiirk diinyasinin en biiyiik simalarindan
biri olarak kabul edilen Fuzdli (6. 963/1555) gelmektedir'.

Bu devirde, Yusuf ve Ziileyha’siyle Taslicalt Yahya (6. 1582) Bey, Hilye’siyle
Hakani, Vamik u Azrd’s1 ve degisik mevzulardaki mesnevileriyle Lamii Celebi ve
Giil i Biilbiilii ile Kara Fazli, mesnevi tarzinda eser veren sairler olarak dikkat
¢ekmektedirlerr!®.

Tarih kitaplar1 olarak, mensr bir sekilde yazilmis olan Liitfi Pasa Tarihi, Selaniki
Mustafa Efendi’nin Tarihi, Hoca Sa’deddin’nin Tdcu ¥-Tevérih’i, Al’nin Kiinhii’l-
Ahbdr’y 6nemli eserlerdir!”.

Bu yiizyillda Rumelili sdirlere mahsis ve o6zellikle sdyleyis tarzinda kendisini
gosteren giiglii bir siir geleneginin olustugu dikkat ¢ekmektedir. Bu yiizyilda sayis1 36
olarak tesbit edilen Rumelili sairlerden Mesihi (6. 918/1512), Vasfi (6. 920/1514), Ahi
(6.923/1517), Hayreti (6. 941/1535), Usali (6. 945/1538), Za’ifi (6. 960/1552), Hayali
(0. 964/1557), Arst (6. 978/1570-71), Ziyal (6. 992/1584), Vustli (6. 1000/1591),
Cinani (6. 1001/1592), Vali (6. 1007/1598-99), Valihi (6. 1008/1599) ilk planda akla
gelen sairlerdir'®. Iste listede kendisinden s6z edilmeyen Za’fi-i Giilseni de, Rumeli
siir geleneginden gelen diger bir sairdir.

Bu ylizyilin Rumeli sairlerinin diger bir 6zelligi de, pek cogunun zaten kendi
boélgelerinin bir icadi olan sehrengiz tiiriinde 6rnekler vermis olmalaridir. Taglicali
Yahya (6. 1582), Hayreti (6. 941/1534), ishak Celebi, Ustili, Kerimi, Firdevsi, Feyzi
Ali veya Tabii, Ali, Intizami, Vechi, Katibi, Hac1 Dervis, Nesati ve Hadi Rumelili
sehrengiz sahibi sairlerdir'.

Iran edebiyatindan Tiirk edebiyatina gegtigi kaydedilen tezkire tiiriiniin Anadolu
sahasinda ilk miimessili olarak bilinen Sehi Bey (6. 997/1588)’in Hest Behist adini
tastyan tezkiresi, XVI. yiizyila aittir. Bu yiizyilin diger tezkireleri ise, Latifi (6.
990/1582), Asik Celebi (6. 979/1571), Ahdi (6. 1002/1593), Beyani (6. 1006/1597) ve
Kinalizade (6. 1012/1603) tarafindan yazilmistir®®. Za’fi-i Giilseni, Sehi Bey’in Hest
Behist’i ve Asik Celebi’nin Mesd iru’s-Su 'ard’s1 hri¢ kendi désneminde yazilan diger
tezkirelere girebilmistir.

Tiirk edebiyat tarihinde Omer b. Mezid’in 840/1436’da yazilan ilk nazire
mecmuasindan sonra, bu tiire ait birgok 6rnek XVI. ylizyilda yazilmigtir. Bunlarin

15 Banarly, a.g.e., C. I, s. 522-556. Ayrica Fuzili hakkinda genis bilgi igin bkz. Abdulkadir Karahan,
FuzGi Muhiti, Hayati ve Sahsiyeti, Kiiltiir Bak.Yay., Ankara 1995.

16 Banarli, a.g.e., C.1,s. 576, 597-602; Necla Pekolcay, Is/ami Tiirk Edebiyat:, Kitabevi, Ist. 1996, s. 267.

17 Agah Sur1 Levend, Tiirk Edebiyati Tarihi, TTK Yay., Ankara 1998, s. 381-389.

18 Halil Celtik, Divan Sahibi Rumeli Séirlerinin Siir Diinyast, (Gazi Universitesi Sosyal Bil. Enst. Dok-
tora Tezi), Ankara 2004, s. 14.; Sairlerin Balkanlardaki iilkelere gore dagilimi igin bkz. Mustafa isen,
“Balkanlarda Tiirk Edebiyat1”, Otelerden Bir Ses, Ak¢ag, Ankara 1997, s. 512-536.

19 Gibb, a.g.e., C. 11, s. 449; Celtik, a.g.t., s. 459; Yasar Aydemir, Behisti Divani, MEB Yay., Ankara 2000,
s. 107.

20 Tezkireler hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Haluk Ipekten, vd., Sdir Tezkireleri, Grafiker Yay. Ankara
2002.

|24 |



en onemlileri Egridirli Haci Kemal’in Cdmi'u’n-Nezair’i, Edirneli Nazmi’nin
Mecma 'u’'n-Nezdir’i ve miellifi bilinmeyen Cdmi’u’l-Me’dni isimli eserlerdir?'.

XVI. yiizyilda Orta Asya’da Cagatay Edebiyati zirveye ulasmistir. Bu yiizyilda
Cagatay Edebiyatimin en mithim simalari Babur Sah (6. 937/1530) ve Gazayi (0.
1017/1608)’dir. Bu yiizyilda Anadolu sahasindaki pek ¢ok sair, 6zellikle bir 6nceki
ylizyilin meshur sairi Ali $ir Nevai (6. 907/1501-1502) nin etkisinde kalip Cagatayca
siirler yazmiglardir®2. Bu asirda Cagatayca siir yazma kervanina katilan sairlerden
birisi de Za’fi olmustur.

XVI. yiizyilin énemli bir tekke sdiri olarak kabul edilen ibrahim-i Giilseni (6.
940/1533-1534) tarafindan kurulan Giilseniyye tarikati, XVI. yiizy1l sairlerinin en
cok iltifat ettikleri bir tarikat olmustur. Bu dénemde Ibrahim-i Giilseni’nin biiyiisiine
kapilan sairler, {1ahi (6. 940/1533-1534), Usiili (6. 945/1539), Arifi (6. 959/1552), Sthri
(6. 960/1553), Layihi (6. 974/1566), Valihi (6. 994/1586), Hatemi (6. 1004/1596),
Yasuf-1 Sine¢dk (6. 953/1546), Hamdi, Latifi, Muhyi, Saliki, Siyami*, Semai (0.
1586), Hasan Hiisdmi (6. 1594), Biilendi, ve Giilseni’dir**. Bu sairler arasinda ismi
zikredilmeyen Za’fi-i Giilseni de, bu tarikata intisib eden ve Ibrahim-i Giilseni’den
hilafet alan 6nemli bir sairdir.

XVI. yiizyilda, Melamilik, Kalenderilik, Hurtfilik, Alevilik-Bektasilik gibi
heteredoks Islam’1 temsil eden bazi akimlar, énemli bir yayilma alan1 bulmustur.
Sairin miintesibi oldugu Giilseniyye tarikat: dahil olmak {izere biitiin bu akimlar, bu
donemde o6zellikle Rumeli bdlgesinde yasamisladir. 1lhad ve zindiklikla suglanan
bu akimlarin temsilcileri ile devlet arasinda bir takim catismalar da gergeklesmis
ve sonugta Za’'fi’nin mensubu oldugu Giilgeniyye tarikatinin seyhi Muhyiddin-i
Karamani de dahil olmak iizere bir takim sahislar idam edilmistir®. Boyle bir ortamda
yetisen Za’fi, bu akimlarin etkisinden kendisini kurtaramamis ve bu minvalde bir
takim eserler vermistir.

Gortldigi gibi, XVI. yiizyil, edebi ve tasavvufi anlamda biiyiik bir hareketliligin
ve pek ¢ok akimin bulundugu bir devirdir. Bu devir hakkinda ¢ok kisa bir sekilde
verdigimiz bu 6n bilgiden sonra, artik bu devirdeki entelektiiel ortama aktif bir sekilde
katilan Za’fi’nin hayat hikayesine gecebiliriz.

Ocak, Zindiklar ve Miilhidler, s. 321.

21 Banarl, a.ge., C.1,s. 617-618.

22 Kopriild, “Anadolu’da Tiirk Dili ve Edebiyatinin Tekamiiliine Umumi Bir Bakis”, a.g.e., s. 391; Onder
Gogkiin, “Seyh Galib’in Cagatayca Bir Gazeli”, Tiirk Edebiyati Arastirmalari, SU Yay., Konya 1991,
C. L, s. 150-151; Sertkaya, Osmanli Sdirlerinin Cagatayca Siirleri, Edebiyat Fak. Mat., Ist. 1970, s. 4;
Kopriilii, “Cagatay Edebiyati”, 74, MEB Yay., ist. 1945, C. 111, s. 305.

23 Bkz. Ali Oztiirk, “Halvetiyye Tarikatina Mensup XVI. Yiizyil Divan Sairleri Uzerine Bir Inceleme”,
Tasavvuf IImi ve Akademik Arastirma Dergisi, y. 6 (2005), S. 15., Ankara 2005., s. 232-248.

24  Mustafa Isen, Ust/i Haydti Sanati ve Divam, AUFE Yay., Erzurum 1988, s. XVI.

25 Muhyi, a.g.e., s. 379; Ahmet Yasar Ocak, Osmanl Toplumunda Zindikiiklar ve Miilhidler, TVYY Yay,
Ist. 2003, s. 321.

|25 |



BIRINCi BOLUM

ZA’Fi-1 GULSENI'NIN HAYATI
VE ESERLERI



I. HAYATI

A.Ad:

Miistakimzade Stileyman Sa’deddin (6. 1202/1788)’in, tarikat ehlinin serpislar
ile ilgili olan bir risédlesinde, “Za’fiyye” olarak isimlendirilen tacin “Giilseni Misri
halifelerinden Seyh Ali Za fi”ye ait oldugunun ifade edilmesi', simdilik Za’fi’nin asil
admin Ali oldugunu bize gosteren elimizdeki tek kayittir. Burada adi Ali olarak gecen
ve Ibrahim-i Giilseni (Misir’da medfin oldugu icin Giilseni-i Misri)’nin halifesi
olarak tanitilan Za’fi, konumuzu teskil eden Za’fi’den bagkasi degildir?. Zira sairin
halifeligi bahsinde iizerinde detaylica durulacag: iizere, gerekten de Za’fi, Ibrahim-i
Giilseni’nin halifesidir ve Ibrahim-i Giilseni’nin Za’fi olarak bilinen baska bir halifesi
de yoktur. Kaldi ki Za’fi’nin bdyle bir tacin sahibi oldugu Seyh Galib tarafindan da
ifade edilmistir’. Dolayisiyla Miistakimzade’nin konumuzu teskil eden Za’fi’den s6z
ettigi ve Za’f’nin adimin Ali oldugu acik¢a anlagilmaktadir.

Za’fi’nin adinin Ali olduguna delélet eden bir bagka karine de, onun Divan’da on
iki imamin 6vgisi hakkinda yazdigi diivazdeh tiiriindeki kasidesinde, Hz.Ali’den sz
ederken, “Ey Za 'fi! O essiz kisi (Hz. Ali) senin adini kendi adi ile bir kildi.” seklinde
kendisine hitap etmis olmasidir. Boylece divanini kendisi Tertib etmis olan Za’fi,
divaninin ilk kasidesinde kendi adina da séylece isaret etmis olmaktadir:

Mehdi-i sahib-kiran ya‘ni imam-1 zaman
Hazret-i sah-1 cihan sah selamun aleyk
Namuil ol bi-nazir namu ile kild1 bir
Za“fi’ye ol dest-gir sah selamun ¢aleyk (vr. 4b)

Gorebildigimiz kadariyla Miistakimzade’nin yukarida adi gegen eseri harig,
Za’fi’den s6z eden kaynaklarin hi¢birinde séirin asil adindan s6z edilmemistir. Ahmed-i
Hayali doneminde Kéhire’deki Giilseniyye Asitanesi’nde ayn1 havay1 soluduklari iin,
Za’f’'nin adin1 ¢ok iyi bilmesi gereken Muhyi-i Giilseni*, Za’fi’nin medfiin oldugu

1 Miistakimzade Siileyman Sa’deddin, Risdle-i Taciyye, Mil. Yz. A, no. 3913, vr. 17b.

2 Tesbitlerimize gore Tirk Edebiyati tarihinde Za’fi mahlasini tasiyan Ayintapli miifessir bir sair daha
mevcuttur. Ancak bu bilginin yer aldig1 Arif Hikmet tezkiresinde, bu sairin yazdig: siirler hakkinda
herhangi bir bilgi yer almamistir (Bkz. Arif Hikmet, Tezkire, Millet Ktp., Tarih 789, vr. 42b). Aynmi
husis i¢in bkz. Mehmed Nail Tuman, Tuhfe-i Naili-Divan Sdirlerinin Muhtasar Biyografileri, (Haz.
Cemal Kurnaz, Mustafa Tatg1), Bizim Biiro Yay., Ankara 2001, C. 11, s. 570; Ipekten vd., , a.g.e., s. 540.

3 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ara-yt Mevleviyye’de Za’fi maddesinde, Za’fi’nin Ibrahim-i Giilseni’nin hali-
fesi olmakla beraber Mevlevi mesrep bir sahis oldugunu ifade etmis ve divanindan da iktibaslarda
bulunmustur. Seyh Galip de, bu maddeye yazdigi hasiyede Za’fi’nin Ibrahim-i Giilseni’nin halifesi
oldugunu, Mevleviliginin muhabbetten ibaret oldugunu ve onun Za’fiyye diye isimlendirilen bir tacin
sahibi oldugunu ifade etmistir. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su‘ard-yi Mevleviyye (Haz. ilhan Geng),
AKM Yay., Ankara 2000, s. LI, 314-315.

4 Za’fi’nin seyhi Ibrahim-i Giilseni hakkinda yazilan en dnemli menakibnamenin sahibi olan Muhyji-i
Giilseni, 935/1528-1529 Edirne dogumlu olup, 950/1552-1553 yilinda Misir’da ibrahim-i Giilseni ’nin
oglu Ahmed-i Hayali’ye intisab etmis, bu tarihte ya da bu tarihten bir siire sonra kiz1 ile evlenmis;

127 |



yerden s6z ederken, ondan “Molla Za’fi” diye s6z etmistir’. Miistakimzade de diger
bir eserinde sdirden Za’fl olarak s6z etmis ve adina hi¢ deginmemistir. Buradan da
anliyoruz ki, Za’fi mahlas1 adeta sair i¢in bir alem hiiviyetine biiriinmiis; bu yiizden de
sairin ad1 kaynaklarda uzun bir siire zikredilmez olmus ve unutulmaya yiiz tutmustur.

Bu durumun XX. yiizyilin baglarinda da devam ettigini, Ali Emiri’nin sdirin adin
herhangi bir kaynaga dayandirmadan Muhammed olarak vermesinden anliyoruz®.
Za'fi’nin Ailesi bahsinde detayli bir sekilde islenecegi lizere, Ali Emiri, Za’fi’yi
Ibrahim-i Giilseni’nin oglu Muhammed ile karistirmis ve burada, Za’fi’nin degil,
Ibrahim-i Giilseni’nin oglu Muhammed’in ismini vermistir. Dolayisiyla sairin ad1 i¢in
Emiri’den 6nce unutulmusluk olarak ifide edilebilecek bir merhale var iken, Emiri
ile birlikte ise yanlig bir isimlendirme merhalesi baslamistir. Ger¢ekten de Emiri’nin
verdigi bu bilgiye istinaden, kendisinden sonra yapilmis olan bir¢ok ¢alismada, sairin
adinin Muhammed oldugu bilgisinin tekrarlandigi goriilmektedir’.

Emiri’nin verdigi bu bilgiyi veri olarak kabul edenlerden biri de A. Tietze’dir.
Tietze bu veriden hareketle, Agehi’nin (6. 985/1577) denizcilik kavramlart ile yazdig:
bir kasidesine, Za’fi ve Molla Muhammed-i Misri tarafindan yazilan tahmisleri
inceledigi makalesinde®, tahmis yazan her iki sdirin de aym kisi olabilecegi hususu
tizerinde durmustur. Bu sairlerden Za’fi’nin, Muhammed adin1 tasimasi ve Misir’daki
Ibrahim-i Giilsent ile olan irtibat1 karsisinda, tahmis yazan diger sdirin de adinin Molla
Muhammed olmas1 ve Misri olarak nitelendirilmesi; ayrica her iki tahmis arasinda
goriilen benzerlikler, Tietze’yi bdyle bir kanaate siiriiklemistir. Bylece Ali Emiri’nin
Za’fi’nin admma iliskin verdigi bu bilgi, Tietze’nin farkli mahlaslarla yazilmis olan
iki tahmisin ayni1 kalemden ¢ikmis olabilecegi kanaatine varmasinda 6nemli bir rol
oynamigtir.

Her iki tahmis incelendiginde aralarinda onemli benzerliklerin goriildigi
muhakkaktir. Tietze, ilgili makalesinde benzerliklerin oldugunu tesbit etmis; ancak
bu benzerliklere isaret etmeyerek, tahmislerin metinlerini vermekle yetinmistir. Biz,
her iki tahmisin miitekabil bendlerinde, Za’fi ve Muhammed-i Misri tarafindan ilave
edilen misralar arasindaki benzerlikleri, asagida bir tablo halinde sunuyoruz’.

ondan hilafet almis; 977/1569°da Ahmed-i Hayali 6liinceye kadar onunla birlikte kalmis ve 1014/1605-
1606 yilinda Kahire’de lmiistiir (Bkz. Tahsin Yazict, Mendkib-1 Ibrahim-i Giilseni’ye yazdigi 6nsoz,
TTK Yay., Ankara 1982, s. VII-XI).

5 Mustafa Kog, “16. yy Osmanli Cografyasinda Karanlikta Kalmig Naksi-Ahrari, Yesevi ve Kiibrevi
Seyhleri”, Kutadgubilig, 1/7, s. 238. Tek niisha halinde olan ve Zencir-i Zeheb olarak isimlendirilen
Resehdt gevirisinin giris kisminin asli ve ¢evrimyazisi, yazar tarafindan burada sunulmustur.

6  Ali Emiri, Esdmi-i Su‘ard-i Amid, Millet Kiit., Tarih, no. 781/1, vr. 31/a-b.

7 Tuman, a.ge., C. I, s. 569; TYDK, ist. 1947, C. I, s. 113; “Za‘*fi”, TDEA., Dergah Yay., ist. 1998, C.
VIII, s. 634; Sevket Beysanoglu, Diyarbakirli Fikir ve Sanat Adamlari, San Matbaasi, Ankara 1997, C.
I, s. 84-86.

8  Bkz. A. Tietze, “XVIAsir Tiirk Siirinde Gemici Dili-Agehi Kasidesi ve Tahmisleri”, Tiirkiyat Mecmu-
ast, C. IX, 1946-51, s. 129.

9  Tahmislerin metinleri i¢in bkz. a.g.m., s. 129-133.

|28 |



ZAFI’NIN TAHMISI

MOLLA MUHAMMED’IN TAHMISI

Bize cevr eyleylip iglirme felaket zehrin

Nige bir niis edeyim derd-i firdkun zehrin

Getiirlip basuma ‘umman-1 belanufl kahrin

Saluban fiilk-i dile bad-1 muhalif kahrin

Yemm-i ‘agkufi gam ile itme helak ademisin

Yemm-i “askuii hep esir eylediigi ada misin

Yarasur safia hemin fermeneler gey sanema

Kirmizi kadfe yelek gey melek ol ey ra‘na

Hublar resmi budur ma il olur na-déna

Bu zaman hiiblar1 alarga degiil nadana

Ah kim gayret ile dondi basum ‘ummana

Ah ile kanlu yasum doner ise tifina

Gel geriatden 1rag olma emin kestidiir

Bahr-i vahdetde seri‘ at bir emin kestidiir

Bahr-i agk igre teniim dahi hemin kestidiir

Kulzum-i gamda tentim sanki hemin kestidiir

Kasd1 oldur ki bu ten kayigini kila “‘adem

Az kalubdur yemege ten kayigin bahr-i fena

Pagariz koma arada yiiri alatufi onar

Pagarizde koma abliyi Kaziyi kurtar

Jeng-i gamdan aga mir at-1 dili ol Fettadh

Yolumuz kible yeli ile agupdur Fettah

Ey goiitil miilkiifie riisvaylhig itmis akini

Bu Cezayir’de levendane edersei akint

Yagmalatdufi gibi sabruii1 sakini sakini

Nefs-i simui ki elinden sakini gor sakint

Tali‘ -1 bahtufl eger mevsimi yar olmaz ise

Mevsim-i baht dila ger safia yar olmaz ise

Ol harami bakici yavri sikar olmaz ise

Oltaya gelmeyiip ol mahi sikar olmaz ise

Damen-i sabra yapis ahir-1 kar olmaz ise

Volta vur bir nige giin ¢ére-i kar olmaz ise

Dil-i asiifteye “ask olali bend ey zahid

¢ Asikufi himmeti a“14 vii biilend ey zahid

Diisiip ‘umman-1 gama old1 levend ey zahid

¢ Ask korfezleri hep dold1 levend ey zahid

Yagmaga bagsladi bela “alemi kapladi sehab

Furtuna kopdi deiiiz yiizini kapladi sehab

Bu “ibarati su kim ola feraset afilar
Isbu elfazi girii ehl-i tarikat ailar

Bu diir-i nazmi heman ehl-i basiret afilar
Buni ol gevher-i kén ehl-i feraset alar

Bu erenler yolin erbéab-1 tarikat afilar

Gorildiuga gibi her iki tahmis arasinda 6nemli benzerlikler bulunmaktadir. Fakat
bu benzerlikleri tazmin ya da tevariid ile de izah etmek miimkiindiir. Kald1 ki her iki
tahmisin hem konusunun ortak olmasi, hem de tahmisi yapilan gazelin ayni olmasi,
benzerliklerin artmasina yol agmis olmalidir. Bu agidan sadece bu benzerliklerden
hareketle Molla Muhammed-i Misri’nin Za’fi ile ayni sahis oldugunu sdylemek

glictir.

Ancak her iki tahmisin farkli kalemlerden ¢iktigimin en dnemli delili, tahmisleri
yazanlarin adlarimin bizim tesbitlerimize gore farkli olmasidir. Zira yukarida Za’fi’nin
admin Ali oldugu ifade edilmisti. Dolayisiyla tahmislerden birini Ali ismini tagiyan
Za’fi yazmigken, digerini ise Molla Muhammed yazmistir. Bu takdirde her iki
tahmisin tek bir kalemden ¢ikmis olma ve Za’fi’nin Muhammed mabhlasi ile de siir
yazmis olma ihtimali ortadan kalkmaktadir.

129 |




Acaba, Tietze nin tezkirelerde gegen Muhammed isimli sdirler arasinda tesbit
edilmesinin gli¢ oldugunu sodyledigi Molla Muhammed-i Misri kimdir? Burada
akla gelen ilk sair, ismi Muhammed oldugu i¢in, Muhammed-i Misri olarak da
anilan Niyazi-i Misri’dir'®. Ancak 1105/1694 yilinda vefat eden Niyazi-i Misri’nin
XVI. yiizyilda yazilan bu tahmisin sairi olmast imkan disidir. Kaldi ki, Niyazi'nin
kullandig1 mahlaslar arasinda Muhammed mahlast bulunmadigi gibi'', onun boyle bir
siiri de bilinmemektedir'.

Kanaatimizce, Agehi’nin kasidesine tahmis yazan Molla Muhammed-i Misrd,
969/1561°de vefat eden ve Misir Mollas1 olarak gérev yapan Arabzade Muhammed
Efendi”® olmalidir. Zira bu kisinin Ginvan1 (Molla), adi ve gorev mahalli, onun
bu isimle anilmasi ile uygunluk arzetmektedir. Ayrica aralarinda gegen nahos bir
olaydan'* 6grendigimiz kadariyla, Arabzade ile Za’fi’nin birbirlerini taniyor olmalari
ve Agehi’nin de Gelibolu’da gérev yapmis olmasi'* da, Molla Muhammed-i Misri’nin
kimliginin ortaya ¢ikmasinda bize yardimer olmaktadir. Konu itibariyle ortak bir
paydada bulusan bu ii¢ siirin sairlerinin de aynt donemde, bir liman sehrinde bulunmus
olmalar1 ve birbirlerini tantyor olmalari tesadiif olmasa gerektir.

Netice olarak Miistakimzade’den edindigimiz bilgi ve kendi siirinden 6rnekle teyid
edildigi lizere, Za’fi’nin Ali olan adinin kaynaklarda uzun bir siire telaffuz edilmedigi;
nihayet Ali Emiri’nin Za’fi’yi, Ibrahim-i Giilseni’nin oglu Muhammed ile karistirarak,
adin1t Muhammed olarak ifade ettigi ve Emiri’nin verdigi bu bilginin kendisinden
sonrakilere de kaynaklik ettigi, hatta Tietze gibi bazi arastirmacilart zikrettigimiz bir
takim ¢ikarsamalara sevk ettigi; ancak Za’fi’nin adinin Ali oldugunun ortaya ¢ikmast
ile meselenin vuzuha kavustugu goriilmektedir.

10 Kostendilli Stileyman Seyhi, Bahru’l-Veldye, Almanya-Berlin Devlet Ktp. No. 1683. vr. 180a, (Ali
Yilmaz, Kostendilli Siileymdn Seyhi, Kiiltir Bakanligi Yay., Ankara 1989, s. 338 den naklen); Muallim
Naci, Osmanli Sdirleri, (Haz.Cemal Kurnaz), Ak¢ag. Ankara 2000, s. 294; Bursali Mehmed Tahir,
Osmanli Miiellifleri, (Tipkibasim), Bizim Biiro Yay., Ankara 2000, C. I, s. 172.

11 Niyazi-i Misri’nin hayatindaki iki donemi ifade etmek iizere, onun siiliktan 6nce dervisliginde Niyazi,
stiltiktan sonra seyhliginde ise Misri mahlaslarini kullandigr kabul géren genel kanaattir. Muhammed
mahlasini kullandigina dair ise herhangi bir bilgi yoktur. Bkz. Mustafa Askar, Niyazi-i Misri ve Tasav-
vuf Anlayist, Kiltiir Bak. Yay., Ankara 1998, s. 59-60; Kenan Erdogan, Niydzi-i Misri Divani, Akgag.
Ankara 1998, s. LVII.

12 Bkz. Erdogan, a.g.e.

13 Siileyman Solmaz, Ahdi ve Giilsen-i Suarasi, AKM Yay., Ankara 2005, s. 298; Semseddin Sami,
Kdamiisu'l-A’lam, (Tipkibasim), Kaggar Nesriyat, Ankara 1996, C. 1V, s. 3141; Tuman, Tuhfe-i Naili,
C. 1L s. 914.

14 Solmaz, a.y., Arabzade’nin, Za’fi’nin tekkesini harab etmesi seklinde 6zetlenebilecek olan bu olay,
Za’f’nin Dogumu ve Memleketi bahsinde islenecektir.

15 Pala, “Agehi Mansir”, DIA, C. 1, s. 448.

|30 |



B. Mahlasi

Sairimiz, Afvi mahlasim1 kullandig1 bir gazeli'® disindaki tiim siirlerinde Za’fi
((o=&=&) mahlasini kullanmistir. Su halde, ilkin Afvi mahlasin1 kullanan sair, daha
sonra bu mahlastan vazgecip Za’fi mahlasini kullanmaya baglamis olmalidir. Ancak
elimizde her hangi bir mahlasname bulunmadigi igin, sdirin Afvi mahlasini birakip
Za’fi mahlasini kullanmaya baglamasinin nedeni ve bu mahlaslari sdire kimin verdigi
hususlarinda bilgi sahibi degiliz.

Sairin neredeyse kendisiyle Ozdeslestigi Za’fi ((—&s=&) mahlasi, Arapga’da
kuvvetsizlik anlamindaki Za ’f (4s=é) masdarina'” nisbet edilerek tiiretilen bir kelime
olup, kuvvetsizlige mensup, kuvvetsizlikle ilgili anlamini ifdide etmektedir'®.

Mabhlasin, genellikle sairin mizaci ve rthi yapisina uygun olarak secildigi bilinen
bir husustur'®. Mahlas ile sair arasindaki bu miinasebet, Za’fi’de de agik¢a miisahede
edilebilmektedir. Gergekten de sairin, kendisini ma’nen kuvvetsiz gordiigii ve bu
yiizden Za’fi mahlasimi kullandigi, divanindaki bir¢ok beytinden anlagilmaktadir. Bu
hususa dikkat ¢eken Esrar Dede’ye gore, sair “Dest-biird-i miicihede-i mahabbetle
zdr u nizdr ve za'if u nd-¢dr” kalmig ve buna binden Za’fi mahlasini kullanmigtir®.

Divanina gore sairi, ma’nen zayif kilan sebeplerin basinda za /-1 hicrana yol agan
hicran-1 yar ve firak-1 yar gelmektedir. Bunlar sairi dert ve belaya dicar kilmustir.
Asagidaki beyitlerde sair, istikdk sanatina basvurarak, mahlast ile ayni kokten
gelen “za“if” ve “za‘f” kelimelerini bir arada kullanmak stretiyle, Za’fi mahlasinin
kullanilis amacini edebi bir islipla ortaya koymustur:

Halas olmak ne miimkin Za‘ fiya bu za“ f-1 hicrandan
Ki dil derd 1 bela ile ezelden tev’eman oldi (77b)

16 Bu gazelin makta’ beyti sudur.
Seni sevmekle ciirm itdiyse ‘ Afvin’ola “afv itsen
Efendiim padisehler bakmaz kullar hatasma (vr. 111a)

Tabiatiyla burada ilk akla gelen, bu siirin Afvi mahlasl baska bir saire aidiyyeti ihtimalidir. Bu itibarla
oncelikle bu mahlasi kullanan sairlerin tesbitine ihtiyag vardir. Biyografi kitaplar1 taranarak hazirlanan
Tuhfe-i Naili’de, Afvi mahlasl iki sairden s6z edilmektedir. Bunlardan biri 1145/1732 tarihinde vefat
eden Divan-1 Hiimayun hocalarindan Hact Muhammed Afvi Bey, digeri de 1149/1736 tarihinde vefat
eden Hiidai Tekkesi Seyhi Yakub Afvi Efendi’dir. (Bkz. Tuman, a.g.e., C. II, s. 692.) Za’fi’nin, her iki
sairden zaman agisindan daha kidemli olduguna ve bu gazelin de Divani’nda yer aldigina bakacak
olursak, sdzkonusu gazelin Za’fi’ye ait olmas1 gerektigi sonucu ortaya ¢ikar. Fakat Osmanli’nin son
donemlerinde istinsah edilen Za’fi Divani’na baska bir saire ait bir siirin girmis olmasi da ihtimal
dahilindedir. Biz, Za’fi Divaninda yer alan bu siiri, aksi ortaya ¢ikmadigi siirece, Za’fi’nin siiri olarak
kabul ediyoruz.

17 Mustafa b. Semseddin, Ahteri-i Kebir, Ist. 1302, s. 606.

18  Semseddin Sami, Kamiis-1 Tiirki, Ist. 1317, (Tipkibasim), Cagr1 Yay. Ist. 2001, s. 853.

19  Iskender Pala, Ansiklopedik Divan Siiri Sézligii, L&M Yay., Ist. 2003, s. 306; Mustafa Isen, “Divan
Edebiyatinda Mahlasdas Sairler”, Otelerden Bir Ses-Divin Edebiyéti ve Balkanlarda Tiirk Edebiyat:
Uzerine Makaleler, Akgag, Ankara 1997, s. 195.

20 Esrar Dede, a.g.e., s. 315.

|31



Za“fiyem kaldum firak-1 yar ile oldum za“if
Ey goziim yas1 sarab u ey bela as ol baia (50b)

Nar-1 firdk i¢inde kiil oldi ben za“if*
Girdiim cahime diinyada ben ey kiyametiim (87a)

Dalal olmaga dendan-1 seg-i kiytifigiin ey dil-ber
Kat1 zerd {i nizarum inceliip za“f ile dal oldum (84a)

Sairdeki manevi za’fiyetin diger bir boyutu da dert ve bela sonucu kendisinde
olusan za’fiyettir. Asagidaki beyitte sdir, Za’fi kelimesini tevriyeli bir sekilde
kullanmis; bununla yakin anlam olarak mahlasini, uzak anlam olarak da dert ve bela
sonucu kendisinde olusan zayifligi/yipranmishgr kastetmistir.

Za“ fiyem biikdi beliim bar-1 bela vii derd ile
Dostlar ol lutfi yok cevvari dgretmeii bafia (vr. 51a)

Sair kuvvetsizlik anlamini ifade eden Za’fi mahlasini segerken, aslinda mana
aleminde kuvvetli bir yapiya ve gonle sahip oldugunu ortaya koymak istemis, kinaye
yoluyla kendisindeki gii¢c ve kuvvete isaret etmistir. Bu husus, kendisini seklen zayif,
ma’nen kavi bir kisi olarak tanitan sair tarafindan agik bir sekilde ifade edilmistir.

idersin mahlasufi Za‘ fi kavi olmak diler goiiliifi
Zihi fehm 1 zihi danis bun “akil dimez asla (vr. 51b)

Stretde Za‘ fi mir-1 nahif u zaif olup
Ma‘na yiizinde hayli tiivana degil misin (vr. 96a)

Salik-i bi-¢illetiim Za‘ fi-i piir-kuvvetiim
An ile sandan gegiip an ile sdn olmisam (vr. 90a)

Za’fl (—&=o) ile ayn1 kokten gelen ve ayni anlami tasiyan Za’ifi (—dw=o)
mahlasim1 kullanan Rumelili Za’ifi’nin bu mahlasi1 kullanis amaci Za’fi’ninki ile
benzerlik gostermektedir?!. Rumelili Za’ifi’nin

.Lakabidur Za’if1 lik kavi
Yere urur giiresse nerre devi?

beyti, Za’fi’nin yukarida gecen beyitleri ile biiyiik bir benzerlik gostermektedir.

Mahlasin sairin rihi yapist ile bir sekilde ilgili oldugunu séylemistik. Ancak Za’fi

21 Abdulhakim Kogin, Za ifi Giilsen-i Miiliik, Ak¢ag, Ankara 2005, s. 40.
22 Kogin, a.y.

|32 |



mahlasinin sairimizin biyolojik yapisi ile de uygunluk arz ettigi gorilmektedir®.
Nitekim sair, Divdn’da birgok yerde, mahlasinin delalet ettigi kuvvetsizlik ve
zayifligin fiziki yoniinii kendisi ile ilintilendirmistir. Asagidaki beyitlerde gegen sairin
zar ve nizar olan teninin za’f ile nal eylemesi, seklen zayif ve nahif bir karinca gibi
olmasi, beden atinin zayif ve zar olmasi gibi ifadeler, sairin biyolojik olarak zay1f bir
yapida oldugunu gostermektedir.

Tognlik itdigi i¢iin hame-ves idiip sikest
Bu ten-i zar u nizarum za‘ f ile nal eyledi (vr. 121a)

Stretde Za“ fi méir-1 nahif u za‘if olup
Ma‘na yiizinde hayli tiivana degil misin (vr. 96a)

Yollarda refikiim oluban mir-i Hayali
San mir-1 za“ifem ki Siileyman ile gitdiim (vr. 86b)

Bar-1 tariki cekmege istersem esteri
¢ Ayb olmasun ki tistiir-i cismiim za‘1f i zar (vr. 8b)

Za’fi mahlasimin kullanilmasini, sairin biyolojik zayifligina baglayan Latifi ise, bu
konuda ilging oldugu kadar garip ifadeler kullanmistir:

“Cism-i za’if ii nahifi za'f u nehdfetten giiya ki riste katayifdan idi. A’ni kemal-i
za'f u nehdfetinden beden-i za’if ii nahifi iif dirsen ugardi. Belki riste-i barik-ves
sufar-1 siizenden gecerdi. Bers kutust dimekle miilakkap beden-i zerd ii za’ifi ‘ayn-i
mimya idi.”*

Her ne kadar Divdn’da sairin bedenen zayif bir yapiya sahip oldugunu gosteren
beyitler mevcut ise de, Latifi’nin Za’fi hakkinda sarf ettigi bu sozler, klasik
tezkirecilerin bagvurduklart miibalaga yonteminin bir sonucu olarak sarf edilmis
sozler gibi goriinmektedir. Kaldi ki tel kadayif kadar ince olmak, iif demekle ucacak
olmak, bers (esrar) kutusu ve mumyanin ta kendisi olmak gibi miibalagali ifadelerde
ince bir alayimn sezilmesi, ortada subjektif bir bakigin var oldugunu gostermektedir.
Latifi’nin devamla sairin esrarkes bir sahis oldugunu uzun uzadiya anlatmasi da, bu
sozlerine ihtiyatli yaklasmamizi zorunlu kilmaktadir. Ancak bu s6zleri dogru bir veri
olarak kabul ettigimiz takdirde, bu durumu ayinlerinde esrar kullanilan Kalenderiligin
sdir tzerindeki etkisi ile izah etmekten baska bir secenek kalmayacaktir (Bkz.
Kalenderiligi bahsi). Bu takdirde, Latifi’nin bu sdzleri, sdirin mahlast ile biyolojik
yapisi arasindaki iligkinin bilinmeyen bir yoniinii ortaya g¢ikartacagi i¢in bilyiik bir
6nem arz edecektir.

23 Divan edebiyatinda mahlasin sairin biyolojik yapist ile ilgili olarak secildigi de vaki olmustur. Bkz.
Mustafa Isen, “Divan Edebiyatinda Mahlasdas Sairler”, Otelerden Bir Ses, s. 205.

24 Rudvan Camim, Latifi Tezkiretii’s-Su’ard ve Tabsiratii n-Nuzamd (Iinceleme-Metin), AKM Yay., Anka-
ra 2000, s. 365-366.

|33 |



Netice olarak Za’fi mahlasinin, sdirin hem fiziki yapisina, hem de manevi
karakterine uygun diisen bir mahlas oldugu agik bir sekilde ortaya ¢ikmaktadir. Nitekim
Latifi ve Esrar Dede, birer vecheden olmak iizere bu hususa dikkat ¢ekmislerdir.

Sairin mahlas1 ile ilgili olarak vurgulanmasi gereken son derece onemli bir
baska husus da, basta su’ara tezkireleri olmak tizere Eski Tiirk Edebiyati’nin bazi
kaynaklarinda, “Za’fi’nin “Za’ifi”ye doniismiis olmasi ve her iki mahlasin birbirleriyle
karigtirtlmis olmasidir. “Za’fi” ile “Za’1fi ’nin birbirleriyle karistirilabilecek bir mahiyet
arz ettigine, gorebildigimiz kadartyla, ilk olarak Nihad Sami Banarl dikkat ¢ekmistir.
Banarli, Agehi (6. 985/1577) nin denizcilik terimleri ile yazdig1 bir kasidesine Za’fi
tarafindan yazilan tahmisten s6z ederken, Za’fi’nin asrin olduk¢a taninmis sairlerinden
Za’ifi ile karistirllmamasi lazim geldigi hatirlatmasinda bulunmustur®.

Bu karisiklik, 6zellikle su’ara tezkireleri esas alinarak hazirlanan kimi son donem
calismalarina da yansimustir. Su halde mesele daha da 6nem kazanmaktadir. Biz burada
oncelikle sdirin asli kaynaklarin hangilerinde Za’fi, hangilerinde de Za’ifi olarak yer
aldigini tesbit edecek, daha sonra da ayni bakis acistyla son dénem c¢aligmalarini
inceleyecek ve boylece konuya aciklik getirmeye ¢alisacagiz.

Sairimizin, X VI. ylizyilin mahsullerinden olan Latifi Tezkiresi ile Ahdi’nin Giilsen-i
Su’ara’sinda, farkli niishalarinda olmak iizere hem Za’fi hem de Za’ifi olarak yer
aldig1 goriilmektedir. Za’fi’nin yer aldig1 en eski tezkire olan Latifi Tezkiresi’nin bes
niisha tizerinden nesredilen tenkitli metninde sair Za’f1 olarak yer almisken®, tenkitli
metinde esas alinmayan niishalardan birinde Za’ifi olarak yer aldigir Ridvan Canim
tarafindan ifadde edilmistir’’. Yine Latifi Tezkiresi’nin matbl niishasinda da sairin
Za’ifi olarak yer almasi®®, niisha sayis1 97 olarak tesbit edilen® Latifi Tezkiresi’nin
diger bazi niishalarinda da sairin Za’1fi olarak yer almis olabilecegini gostermektedir.

Ahdi’nin tenkitli metni yaymlanan ve Latifi Tezkiresi’nden sonra, 971/1563
yilinda yazilmis olan Giilsen-i Su’dra’sinda ise, sairin iki niishada Za’fi, dort niishada
da Za’ifi olarak yer aldig1 gosterilmistir®®. Ahdi Tezkiresi’nin Agah Sirr1 Levend’in
ozel kiitiiphanesinde bulunan niishasinda da, sdir Za’ifi olarak yer almistir®’.

Giilsen-i Su’drd’nin tenkitli metnini yaymlayan Siileyman Solmaz’in, Za’fi’ye
“Diger Tezkirelerde Olmayip da Sadece Giilsen-i Su’ard’da Yer Alan Sdirler” bashigt
altinda yer vermesi* bir sehiv sonucu olmalidir. Zira sair, Giilsen-i Su’drd’dan énce

25 Banarly, a.g.e., C. I, s. 577. Banarli’nin burada kastettigi Za’fi, Kamil Akarsu tarafindan tizerinde
doktora galigmasi yapilan ve 1557°de 6len Karatova’li (Rumelili) Za’ifi (Bkz. Kamil Akarsu, Rumelili
Za'ifi-Hayat, Sanati, Eserleri ve Divani'ndan Se¢meler-MEB Yay. Ist. 1993, s. 16) olmalidir. Zira
diger Za’ifi’lerden biri daha erken bir dénemde; Fatih Sultin Mehmet déneminde yasamis, digerleri
ise Rumelili Za’if kadar eser birakmamuslardir (Bkz. TDEA, C. VIII, s. 634.

26 Canim, a.g.e., s. 365.

27 Canim, a.g.e., s. 66.

28 Kastamonulu Latifi, Tezkire-i Latifi, ikddm Mat., Ist. 1314, 228. Matbu niishadan yapilan sadelestiril-
mis yayinda da, ayni durum séz konusudur (Bkz. Latifi, Tezkire, (Haz. Mustafa [sen), Kiiltiir Bak. Yay.
Ankara 1990, 488).

29 Canim, a.g.e., s. 39.

30 Solmaz, a.g.e.,s.399.

31 Levend,a.g.e.,s.272.

32 Solmaz, a.g.e.,s. 50.

|34 |



yazilan Latifi Tezkiresi’nde yer almistir. Her iki eserde verilen bilgilerde ve siir
orneklerinde tekrara gidilmemis olmasi, Solmaz’1 bu kanaata siiriikklemis olmalidir.

Latifi ve Ahdi tezkirlerinden sonra yazilan Kinalizdde Hasan Celebi Tezkiresi’nin
1i¢ niisha esas alinarak yayinlanan tenkitli metninde ise sair, Za’ifi olarak yer almigtir®.
Bu tezkirenin tenkitli metne esas alinmayan diger 48 niishasinda®* sairin Za’fi olarak
yer alip almadigr husGsunda ise herhangi bir bilgiye sahip degiliz. Hasan Celebi
Tezkiresi’nin bir 6zeti mahiyetinde olan® ve tesbit edilebilen ii¢ niisha iizerinden
tenkitli nesri yapilan®® Beyani Tezkiresi’nde de sdirden Za’ifi olarak s6z edilmigtir®’.
Hasan Celebi Tezkiresi’nde, sairin Za’ifl olarak yer almasi, 6zeti mahiyetindeki
Beyani Tezkiresi’nde de ayni mahlasla yer almasin1 saglamis olmalidir

Kinalizdde Hasan Celebi ve Beyani tezkirelerinde gegen bu Za’ifi’nin aslinda Za’ i
oldugunu gosteren en énemli kanit ise, her ii¢ tezkirede sdirin Kantini doneminda
yasadig1 bilgisinin verilmesi yaninda; Latifi Tezkiresi’nde yer alan her ii¢ beytin,
Hasan Celebi Tezkiresin’de aynen, Beyani Tezkiresi’nde ise ikincisi atlanarak iktibas
edilmis olmasi ve bu beyitlerin de, Za’fi Divani’nda Za’fi mahlasi ile yazilmis olan
bir gazelde ilk ii¢ beyit olarak yer almasidir:

Simsad-1 kadd-i dil-ber bir bostanda bitmez
Zira nihal-1 tiba bag-1 cihanda bitmez
Didiim nigiin tehisin bar-1 vefddan ey dost
Gildi didi ki mive serv-i revanda bitmez
Can virdiigim yolufida ey taze giil-nihali
Igende az gérme can bostanda bitmez (vr. 68b/1-3)

Ahdi tezkiresinde ise sairin, yine Za’fi Divani’nda yer alan bir gazelinin tamami
iktibas edilmistir. Bu gazelin matla beyti sudur:

Okuyup timmii’l-kitab1 ailladum esrarini
Bilmigiim seb‘u’l-mesani*® dil-beriiii didarmi(vr. 115b)

XVI. yiizyihn bir diger tezkiresi olan Asik Celebi’nin Mesa ‘iru’s-Su ard’sinda
(yazilis: 976/1568) miistakil bir maddede sairimizden Za’fi ya da Za’ifi olarak sz
edilmemistir. Ancak, biz Kanlini Sultan Siileyman devri sairlerinden olan Edirneli
Yakini maddesinde, kendisinden s6z edilirken “...Monla Za’ifi ile musahebeler
i mu’asereler i mu’asirlar imis...”* seklinde serdedilen ifadede gecen “Monla

33 Kinalizdde Hasan Celebi, Tezkire-i Su’ard, (Haz. ibrahim Kutluk), TTK, Akara 1989, C. 11, s. 577.
34 Bu niishalarn tavsifi i¢in bkz. a.g.e., C. I, s. 55-68.

35 Mustafa b. Carullah Beyani, Tezkiretii’s-Su ard, (Haz. ibrahim Kutluk), TTK, Ankara 1997, s. 4.
36 Beyani, a.g.e.,s. 14.

37 Beyani, a.g.e.,s. 154.

38 e..:léz’l Ol =ity Pl g LT udlg “And olsun ki biz sana tekrarlanan yedi ayeti ve

Kur’an’t verdik. (Hicr/15-87)
39  Filiz Kilig, Astk Celebi, Mesd irii’s-Su ard, Inceleme, Tenkitli Metin, (GUSBE Doktora Tezi) Ankara

|35 ]



Za’ifi”nin, Za’fi-Giilseni oldugunu disiiniiyoruz. Zira Mesa ‘iru ’s-Su ara’da mistakil
bir maddede kendisinden sz edilen tek Za’ifi Karatovali Za’ifi (6. 960/1552) olup,
orada Yakini’nin ismi ge¢memektedir®. Dolayisiyla Yakini maddesinde gegen
Za’ifi’nin baska bir sdir olmasi kuvvetle muhtemeldir. II. Murad’in gazalarin nazmeden
Gelibolulu Za’if1, daha erken bir donemde yasadigi; Kastamonulu Za’ifi’nin de Edirne
ile bir ilgisinden bahsedilmedigi*' i¢in, bunlarin da Mesa iru’s-Su’ard’da gegen
“Monla Za’ifi” ile bir ilgilerinin olmamas1 gerekir. Ote taraftan Yakini’nin memleketi
(Edirne) ve yasadigr donem (Kantni donemi), Za’fi’nin memleketi (Gelibolu) ve
yasadig1 donem ile paralellik arzettigi; ayrica Za’fi mahlasinin Za’ifi olarak istinsah
edildigini ve XVI. yiizy1lda yasayan Muhyi-i Giilseni (6. 1014/1605-1606) nin de onu
“Molla” tinvani ile tavsif ettigini*? bildigimiz i¢in, Mesa iru ’s-Su’ard’da kendisinden
s0z edilen bu “Monla Za’ifi”nin Za’fi-i Giilseni olmasi gerektigini diisiiniiyoruz.

XVIII. yiizy1l mahsillerinden olan Esrar Dede (6. 1211/1796)’nin Tezkire-i
Su’ard-i Mevleviyye’si® ile Miistakimzade (6. 1202/1788)’nin Mecelletii 'n-Nisdib* ve
Risale-i Taciyye® isimli eserlerinde sair gergek mahlasi ile yer almustir.

Osmanli doneminin son mahsillerine gelince, bunlardan Semseddin Sami’nin
Kamiisu’l-A’lam*® ve Gibb’in Osmanli Siir Tarihi*’ adli eserlerinde sdirimizden Za’ifi
olarak soz edilmistir. Osmanli Siir Tarihi’'nde yer alan Za’ifi’nin, Misir’da ibrahim-i
Giilseni’nin hizmetinde bulunan bir sair olarak takdim edilmesi, burada kendisinden
soz edilenin zaten Za’fi oldugunu gosteren yeterli bir kanittir. Kamiisu'l-A’lam’ daki
ornek olarak verilen siirin, Latifi, Kinalizdde Hasan Celebi ve Beyani tezkirelerinde
yer alan siirle ayni olmasi, burada kendisinden bahsedilen Za’ifi’nin, aslinda Za’fi
oldugunu gostermektedir.

Yine Osmanli’nin son déneminde kaleme alinan ve klasik tarzda yazilmis olan
Ali Emiri’nin Esdmi-i Su’ard-i Amid isimli eserinde ise sdirden dogru bir sekilde
Za’fi olarak sOz edilmistir*®. Kanaatimizce iizerinde Emiri’nin kasesi bulunan
Za’fi Divanr'nin elimizdeki tek niishasinin, Emiri’nin kurmus oldugu Millet
Kiitiiphanesi’nde yer almig olmasi ve bu kiitiiphanenin emekli miidiirii M. Serhan
Taysi’nin de belirttigi gibi, bu niishanin miistensihinin Emiri olmasi, Emiri’nin sairi
dogru bir tanimlama ile Za’fi olarak zikretmesinde etkili olmustur. Asagida goriilecegi
tizere daha sonra sairden Za’fi mahlasiyla sdz edecek olan kaynaklar, hep Emiri’nin
adr gecen eserine istinad etmislerdir.

Simdi sairin Cumhuriyet doneminde yapilmig ¢alismalarin hangilerinde Za’fi ve

1994, s. 343,

40 Kilig, a.g.t., s. 906.

41 Canim, a.g.e., s. 367-370.

42 Mustafa Kog, a.g.m., s. 238.

43  Esrar Dede, a.g.c., s. 314.

44  Miistakimzade Siileyman Sa’deddin, Mecelletii’'n-Nisab, Kiiltir Bak. Yay., (Tipkibasim), Ankara
2000, s. 298.

45 Miistakimzade, Risale-i Taciyye, Mil. Yz. A, no. 3913, vr. 17b.

46  Sami, Kamiisu'l-A’lam, C. 1V, s. 2979.

47 Gibb, a.g.e., C. 11, s. 537.

48 Emiri, Esdmi, vr. 31/a-b.

|36 |



hangilerinde Za’ifi olarak zikredildiginin tesbitine gegebiliriz. Her iki mahlasli sairleri
bir arada zikreden son donem calismalarindan Tuhfe-i Naili’de, Za’fi mahlasl dort
saire yer verilmis®, ancak bunlardan ti¢ti (Tezkire-i Su’ard-i Mevleviyye’deki Za’fi
Dede, Tezkire-i Su’ard-i Amid’deki Tbrahim-i Giilseni’nin oglu Muhammed ve Ahdi
tezkiresindeki Za’fi Celebi) lizerinde ¢alistigimiz Za’fl olmasina ragmen, farkli kigiler
gibi tanitilmistir. Bu tezkirelerde s6zii edilen Za’fi’nin farkli kisiler degil, iizerinde
calistigimiz Za’fi oldugu hustsu yukarida gegmisti. Su halde Tuhfe-i Naili’de Za’fi
mabhlasl dort degil, aslinda iki séire yer verilmis oldugu ortaya ¢ikmaktadir™.

Tuhfe’-i Naili’de yer alan Za’1fi mahlasli sairlere gelince bunlarin sayisi sekizdir®'.
Ancak bunlardan “Kantni Sultan Siileyman devri sairlerindendir” seklinde tanitilani,
aslinda ¢aligmamizin konusunu teskil eden Za’fi iken Za’ifi olarak yer almistir. M.
Nail Tuman bu bilgiyi Latifi, Hasan Celebi ve Beyani’'nin tezkirelerine, Semseddin
Sami’nin Kdmiisu’l-A’lam’1na ve Mecelletii’'n-Nisab’a dayandirmistir ki, gergekten
de Za’fi mahlasi ile sairin gegtigi Mecelletii 'n-Nisab harig, bu kaynaklarda sair Za’ifi
olarak gecmektedir. Béylece Tuhfe-i Naili’de Za’ifi olarak tanitilanlar da sekizden
yediye diismiis olmaktadir.

Her iki mahlash sairleri bir arada zikreden diger bir ¢alisma da Tiirk Dili ve
Edebiydn Ansiklopedisi®**’dir. Burada Za’fi mahlash iki, Za’ifi mahlash dort saire yer
verilmistir. Bu ¢alismada farkli sdirler olarak tanitilan her iki Za’f1 ile Za’ifi mahlasl
sairlerden biri, aslinda tek bir kisi olup o da arastirmamizin konusunu teskil eden
Za’fi’dir. Dolayistyla burada da aslinda Za’fi mahlasli bir, Za’1fi mahlasl ii¢ saire yer
verilmis olmaktadir.

Diger bir son donem calismasi olan Tezkirelere Gére Divan Edebiydtr Isimler
Sozliigii’nde, Za’fi mahlash bir saire> yer verilmis, Za’ifi mahlasini ise alti divan
sairinin kullandig: tesbit edilmis ve bunlar tanmitilmigtir®®. Ancak bunlardan Kanuni
Sultan Siileyman déneminin ilk yillarinda goriildiigii ve gegimini esnaflikla sagladig
soylenen Za’ifi ile, Ibrahim-i Giilseni’nin halifesi olarak tanitilan Za’ifi, hem aym
kisidir, hem de bu kisinin gercek mahlas1 Za’ifi degil Za’fi’dir. Dolayisiyla sozi
edilen Za’ifi mahlaslt sairlerin sayis1 altidan dorde diismiis, Za’fi mahlasli olan da
ikiye ¢ikmig olmaktadir.

Abdulhakim Kogin en son zikredilen ¢alismaya dayanarak®, Kamil Akarsu ise
kaynagmi belirtmeden® Osmanli déneminde Za’ifi mahlasli altt divan sairinin
oldugunu ifade etmislerdir. Za’ifi mahlash sairleri alt1 olarak gdsteren Akarsu’nun

49 Tuman, a.g.e., C. II, s. 569.

50 Konumuzu teskil eden Za’fi’nin disindaki diger Za’fi ise, miifessir olarak gosterilen Ayintapli Za’fi’dir.
Bkz. Arif Hikmet, a.g.e., vr. 42b.

51 Tuman, a.g.e., C.II, s. 569.

52 Bkz. Za'fi ve Za'ifi mad., TDEA, C. VIII, s. 634.

53 BuZa'fi, Arif Hikmet tezkiresinde sozii edilen Antepli miifessir Za’fi’dir. Bkz. Arif Hikmet, a.g.e., vr. 42b.

54  Haluk ipekten vd., Tezkirelere Gére Divin Edebiyat Isimler Sozliigii, Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 Yay.,
Ankara 1988, s. 540-541. Mustafa sen’in, bu eserdeki verilerden hareketle yazdig1 bir makalesinde de,
bu bilgi yer almaktadir. (Bkz. Mustafa Isen, “Divan Edebiyatinda Mahlasdas Sairler”, a.g.e., s. 204)

55 Kogin, a.g.e., s. 40.

56 Akarsu, a.g.e.,s. 7.

|37 |



da ayn1 ¢alismaya dayandigi anlasilmaktadir. Zira diger ¢alismalarda Za’ifi mahlasl
sairler farkl sayilarda gosterilmislerdir.

Sairin Za’ifi olarak yer aldigi diger son donem galismalari ise Mustafa Isen’in
Usili Divan®’1, Mustafa Kara’min Is/am Ansiklopedisi'nde yazmis oldugu Giilseniyye
maddesi®®, Ahmet Yasar Ocak’in Osmanli Toplumunda Zindiklar ve Miilhidler’® ve
Himmet Konur’un I[brahim-i Giilseni “isimli ¢alismalaridir. Her dért ¢alismada da
Giilgeniyye tarikatina mensup sairler siralanirken Za’ifi’ye de yer verilmis ve ayni
bilgiler tekrar edilmistir. Ocak’mn ¢alismasinda Isen’in, Konur’un calismasinda ise
Kara’nin g¢alismasi referans olarak gosterilmistir. Ancak referans olarak gdsterilen
her iki calismada herhangi bir referansa yer verilmemistir. Su kadar var ki, Isen’in
calismasi Kara’nin ¢alismasindan daha dnce yapildigi i¢in, bu bilginin ilk olarak orada
yer aldig1 sdylenebilir. Kanaatimizce isen, Za’ifi’yi Giilseniyye tarikatina mensup
sairler arasinda zikrederken, Gibb’in Osmanl: Siir Tarihi’ne dayanmig olmalidir. Zira
tesbit edebildigimiz kadariyla Ibrahim-i Giilseni’nin mensubu olan Za’ifi mahlaslh
sairden s6z eden tek kaynak Gibb’in ad1 gegen eseridir ve bu sair de Za’fi’den baskas1
degildir.

Son olarak sdirden Za’ifi olarak séz eden diger bir aragtirmacinin Ali Oztiirk
oldugu goriilmektedir. XVI. Yiizyil Halveti Siirinde Din ve Tasavvuf isimli doktora
calismasinda Oztiirk, sdirin divanim Divdn-1 Za’ifi olarak tanitmustir®,

Sairin Za’fi olarak yer aldig1 son dénem caligmalarina gelince bunlar Istanbul
Kitapliklar: Tiirk¢e Yazma Divanlar Katalogu®, Sevket Beysanoglu’nun Diyarbakirli
Fikir ve Sanat Adamlarn® ve A. Tietze’nin, XVI. Aswr Tiirk Siirinde Gemici Dili-
Agehi Kasidesi ve Tahmisleri* isimli ¢alismalaridir. Bu ¢aligmalarda Ali Emiri’nin
Esami-i Su’ard-i Amid isimli eseri referans alindig1 igin, sairden dogru mahlasi ile
sz edilmistir.

Sairi gerek Za’fl, gerekse de Za’ifi olarak tanitan erken donem kaynaklarinin timii
incelendiginde, aslinda tek bir kisiden bahsedildigi agik bir sekilde ortaya ¢ikmaktadir.
Ancak bu durum, 6zellikle son dénem c¢alismalarinda ayni sairden farkli iki mahlasla
s6z edilmesi gibi ciddi bir sorunu da beraberinde getirmistir. Bu a¢idan karisikliga yol
acan, Za’fi’nin Zai’fi’ye donilisme siireci son derece dnem arz etmekte ve bir nebze bu
hususun iizerinde durmak gerekmektedir. Za’fi”’nin, Za’ifi olarak da istinsah edildigi
ilk kaynak, Latifi Tezkiresi (yazilis1 953/1546) oldugu i¢in bu doniismenin ilkin bu

57 1sen, Usilt,s. 17.

58 Mustafa Kara, “Giilseniyye”, DIA, ist. 1996, C. XIV, s. 259.

59  Ahmet Yasar Ocak, Osmanli Toplumunda Zindikliklar ve Miilhidler, TVYY, Ist. 2003, s. 318.

60 Konur, a.g.e.,s. 174.

61  Ali Oztiirk, XV1yiizyil Halveti Siirinde Din ve Tasavvuf (AUSBE, Doktora Tezi) Ankara 2003, s. 141.
Oztiirk, Ali Emiri manzum 254°te bulunan divanin katalog kaydinda Divédn-1 Za ifi olarak yer aldigini
ifade etmekte ise de, burada bir sehiv s6z konusu olmalidir. Zira katalog kaydinda sairin mahlas: Za’fi
olarak yer almaktadir. Ayrica Oztiirk, Ali Emiri’ye dayanarak siiri ibrahim-i Giilseni’nin oglu olarak
tanitmugtir. Ancak Oztiirk, daha sonra yaptig1 bir caligmada, tarafimizdan verilen bilgilerle gerekli dii-
zeltmeleri yapmistir (Bkz. Oztiirk, a.g.m., s. 248.)

62 TYDK,C.I,s. 113.

63 Beysanoglu, a.g.e., C. I, s. 84-86.

64 Tietze, a.g.m., s. 129.

|38 |



eserde gerceklestigi anlasilmaktadir. Tkinci olarak ise Ahdi’nin Giilsen-i Su’ara’sinda
benzer bir siireg yasanmistir. Asik Celebi’nin Mega ‘iru ’s-Su’ara’sinda ise yanlis bir
istinsah sonucu, sair sadece Za’ifl olarak yer almistir. Daha sonra sirasiyla yazilan
Hasan Celebi ve onun 6zeti mahiyetindeki Beyani tezkirelerinde ise, 6zellikle Latifi’nin
yanlis istinsah edilen niishalarinin takip edilerek bir nevi tekrara gidildigi sdylenebilir.
Bunun en 6nemli kaniti, her iki tezkirede de, aynen Latifi’deki gibi, sairin Kantni
doneminde yasayan bir sdir olarak tanitilmig olmasi ve ayni siirin 6rnek olarak iktibas
edilmis olmasidir. XIX. yiizyilin sonlarina ait biyografik eserler olan Kamiisu 'I-A’lam
ve Osmanly Siir Tarihi’nin yazarlari da muhtemelen bu ii¢ tezkireye dayanarak sairi
Za’ifi olarak islemislerdir. Bunlardan birincisinde he ii¢ tezkirede yer alan ii¢ beytin
ilk ikisi tekrarlanmis®, ikincisinde ise herhangi bir siir 6rnegi verilmemistir®.

Bu noktada Za’fi’nin Za’ifi’ye ni¢in doniismiis olabilecegi hususu tizerinde
durmak 6nem arz etmektedir. Her seyden dnce bu doniisiimiin sehven ortaya ¢iktigi
anlasilmaktadir. Zira her iki kelimenin Arapga imlasi arasinda sadece “/y” farkinin
olmasi, Za’fi kelimesinin sehven Za’ifi olarak okunmasimi ve yaz11r“m$ olmasini
kolaylastirmis olmalidir. Nitekim, bazi siir mecmualarinda®’, Za’fi’nin iktibas edilen
siirlerinin mahlas beytinde acik bir sekilde Za’fi yazili oldugu halde, baslik olarak
Za’if1’nin yazilmis olmasini, yine Siileymaniye Ktp. Hact Mahmut Ef. no. 3088/2’de
yer alan ve dibacesinde Za’fi’ye ait oldugu agik bir sekilde ifade edilen Hurafilige
iliskin risalenin, Rumelili Za’ifi olarak bilinen Za’ifi Pir Mehmed b. Evrenosoglu
adina kaydedilmis olmasini, sehiv disinda baska bir sekilde izah etmek giictiir.
Osmanli edebi mubhitlerinde, yukarida gectigi iizere, Za’ifi mahlash sairlerin sayica
coklugu da, Za’fi’nin Za’ifi’ye doniismesini kolaylagtiran 6nemli bir amil olarak
tasavvur olunabilir. Zira Za’fi kelimesi dikkatsiz bir bakisla okundugunda, zihnin
ilkin daha evvel ¢ok¢a duymus oldugu Za’ifi’ye gitmis olmasi olagandir.

Bu doniistimiin, Za’ifi’den Za’fi’ye olmak {izere bazan tersinden gerceklestigi de
vaki olmustur. Mesela, Harun Tolasa’nin Sehi, Latifi, Asik Celebi Tezkirelerine Gore
16. Yiizyilda Edebiydt Arastirma ve Elestirisi isimli ¢alismasinda®, Asik Celebi’nin
Mesd’iru’s-Sua’ard’sida yer alan Karatovali Za’ifi®, Za’fi’ye doniismiistiir. Burada
iki thtimal s6z konusudur: Ya Tolasa’nin yararlandig1 niishada Karatovali Za’ifi, Za’fi
seklinde istinsah edilmis; ya da Za’ifi, Tolasa tarafindan Za’f1 seklinde okunmustur.

Goriildigt gibi, Za’fi ve Za’ifi kelimeleri, birbirleriyle karistirilmaya miisait
bir karakter arz etmektedirler. Bu karakteri yiiziinden de, XVI. yilizyilin adi gecen
tezkirelerinde, sair iki farkli mahlas ile tanitilmig; bunun son dénem calismalarina
da yansimasi olmus; bu yiizden de mesele bu giine kadar muglak olarak kalmuistir.
Biz sairin gerek ilk donem gerekse son donem caligmalarinin hangilerinde
Za’fi, hangilerinde ise Za’ifi olarak yer aldigini tesbit ederek, meseleyi agikliga

65 Sami, Kamiisu'l-A’lam, C. 1V, s. 2979.
66 Gibb, a.g.e., C.1I, s. 537.

67 Mil.Yz. A, no. 4213 vr. 114a; 4050, vr. 57a.
68 Harun Tolasa, Sehi, Latifi, Asik Celebi Tezkirelerine Gére, 16.Yiizyilda Edebiydt Arastirma ve

Elestirisi, Ege Unv. Mat., izmir 1983, s. 25, 105, 204, 213. Aym1 eserin sonraki baskisinda bazi
yerlerde diizeltme yoluna gidilmistir (Bkz. Akcag Yay. Ankara 2002, s. 198, 207).

69 Filiz Kilig, a.g.e., C. I, s. 906.

139 ]



kavusturdugumuzu  diisiinmekteyiz.

C. Dogumu ve Memleketi

Kaynaklarda Za’fi’nin hangi yilda dogduguna iliskin bilgi verilmemis, sadece
yasadigt donem ile ilgili yuvarlak ifadeler kullanilmistir. Tezkiresini 953/1546°da
yazan Latifi, Za’fl i¢in “...bu ‘asr su’ardsindandur..”’ ifadesini; tezkiresini
994/1586°da yazan Hasan Celebi, “Sultan Siileyman Han 'ufi evail-i saltanatinda zahir
ve niimdydn olan su’arddandur...”"" ifadesini; tezkiresini 1006/1598’de yazan Beyani
ise benzer bir sekilde “Sultin Siileymdn Han'ui evail-i devrinde gelmisdiir...””
ifadesini kullanmiglardir. Miistakimzade bir yerde Za’fi’nin Giilseni Seyhi oldugunu’,
bir baska yerde de Giilseni Misri halifesi oldugunu’; Esrar Dede’ ve Seyh Galib®,
Ibrahim-i Giilseni’nin halifesi oldugunu; Gibb ise Ibrahim-i Giilseni’nin hizmetinde
bulunan bir sair oldugunu’ ifade etmislerdir.

Bu bilgiler, Za’fi’nin yasadig1 donemi belirlemeye iliskin elimize iki 6nemli veri
sunmaktadir. Birincisi onun Kanini’nin ilk donemlerinde bilinen bir sair olmasi,
ikincisi de Ibrahim-i Giilseni’nin son dénemlerine yetismis olmasidir.

Tarihi bilgilere bakildiginda Kanuni’nin, 927/1520’de tahta gectigi ve 13 yil sonra
da (940/1533-1534) Za’fi’nin Misir’da yasayan seyhi ibrahim-i Giilseni’nin 6ldiigii
goriilmektedir. Bu iki zaman dilimi arasindaki slire¢ Kantini’nin ilk donemleri oldugu
icin, bu siirecte Za’fi’nin bilinen bir sair olmasi1 ve s6hrete ulasilabilecek asgarili yas
sinirina ulagmis bulunmast gerekmektedir. Yine 940/1533-1534’te seyhi dlen bir
kisinin, tistelik bu kisinin o seyhten hilafet aldig1 da gbz 6niine alinirsa, en azindan ilk
genglik donemini atlatmis olmasi gerektigi, hatta orta yaslara vasil oldugu tasavvur
olunmaktadir. Biitiin bunlar Za’fi’nin, Kanuni’nin 927/1520’de tahta gegmesinden
onceki bir donemde dogdugunu gostermektedir.

Ote taraftan Za’fi Divani’nda, bu degerlendirmeleri destekleyen ve tamamlayan
son derece 6nemli bir dayanak noktasi vardir ki o da, Za’fi’nin Yavuz Sultan Selim
icin yazmig oldugu kasidesidir. Bu kasidenin girizgah beyti soyledir:

Merkez-i kutb-1 hilafet taht-1 baht-1 saltanat
Varis-i irs-i hilafet hazret-i Sultdn Selim (vr. 5b)

Bu beyitte hilafete 6zellikle vurgu yapilmis olmasi, kasidenin Yavuz Sultin

70 Canim, a.g.e., s. 365.

71 Kinalizade, a.g.e., C. I, s. 577; Beyani, a.g.e., s. 154.
72 Beyani, a.y.

73 Miistakimzade, Mecelletii 'n-Nisab, s. 298.

74 Mistakimzade, Risale-i Taciyye, vr. 17b.

75 Esrar Dede, a.g.e., s. 314.

76 Esrar Dede, a.g.e., s. L1

77 Gibb, a.g.e., C.1l, s. 537.

| 40 |



Selim’in 923/1517°de Muisir’t ilhaki ve hilafeti devralmasi iizerine yazilmis
olabilecegini de akla getirmektedir. Ancak biz Za’fi’nin bu kasideyi, daha sonraki bir
tarihte, en ge¢ Yavuz Sultdn Selim’in saltanatinin son yili olan 927/1520°de yazmis
oldugunu varsaysak bile, her haliilkarda Za’fi’nin dogumunu Yavuz’'un tahta gegtigi
918/1512°den once, yani II. Bayezid (1481-1512) doneminde aramak gerekecektir.
Zira Za’fi’nin Yavuz’un tahta gectigi 918/1512 yilinda dogdugunu varsayacak olursak,
kasideyi yazdigini varsaydigimiz 927/1520 yilinda sekiz yasinda olacaktir ki, bu
yasta kasideyi yazmig olmasi ihtimal disidir. Bu itibarla Za’fi’nin dogumunu 1500’1d
yillarin baglara kadar gétiirebiliriz. Zira bu takdirde, Yavuz Sultan Selim’e kaside
yazdigini varsaydigimiz en geg tarih olan 927/1520°de yirmili yaslarda olacaktir ki bu
mantik digt degildir.

Ote taraftan Za’fi’nin 974-977/1566-1570 yillar1 arasinda vefat etmis olmasi
da bu yaklagimin gegerliligine bir halel getirmemektedir. Zira bu takdirde Za’fi 70
yaslarinda 6lmiis olacaktir ki, bu normal bir yas siridir. Divdn’inda sairimizin
yaslandigini gosteren birgok beyit vardir (Bkz. Vefati bahsi). Bu da, sairin dogumunun
1500°1i yillarin basinda ya da dncesinde oldugu tezini teyit etmektedir.

Sonug olarak Za’fi’nin dogum tarihi yil olarak belli degilse de, onun 1500’
yillarda II. Bayezid déneminde dogmus olduguna muhakkak nazari ile bakilabilir.

Za‘f’'nin dogum yerine gelince, bununla ilgili olarak kaynaklarda herhangi bir
bilgi yer almamaktadir. Ancak Za’fi’nin memleketi ile ilgili tesbit ettigimiz bir takim
bulgular var ki, bunlari ii¢ maddede 6zetledikten sonra kendi kanaatimizi belirtecegiz.

1. Gorebildigimiz kadariyla Za’fi’nin memleketine iliskin agik bir sekilde goriis
bildiren tek kisi, onu Diyarbakirli sairlerden soz ettigi Esdmi-i Su’ard-i Amid isimli
eserine alarak Diyarbakirli olarak gosteren Ali Emiri’dir. Emiri’ye gore Za‘fi,
Diyarbakirli Ibrahim-i Giilseni’nin biiyiik ogludur’. Ancak sdirin ailesi bahsinde
anlatilacag: {izere Za’fi, Ibrahim-i Giilseni ile kan bag1 olmayan, sadece tasavvufi
bir bag ile kendisinden hilafet alan bir sahsiyettir. Dolayisi ile Za’fi’nin Diyarbakir

dogumlu oldugu yoniindeki bu bilgi dogru degildir.

2. Za’fi'nin memleketine isaret eden bir baska kayit da, Siileymaniye Ktp. Yazma Bagislar
Bolimii 338 demirbas numarasinda kayith Akdid Manziimesi adini tastyan manzimenin
katalogundaki Kiitahyali Za fi kaydidir. Ne var ki katalogda yer alan bu kayit, manzimede
yer almamakta, manzimenin mahlas beytinde sadece Za’fi mahlasi yer almaktadir.

Kataloglart hazirlayan uzmanin, ya sehven, ya da bu manzimenin baska bir
niishasinda veya baska bir kaynakta, Za’fi’nin Kiitahyali oldugu yoniinde bir bilgiye
ulasmis oldugu icin, kataloga boyle bir kayit diismiis olmast muhtemeldir. Bu
hususu aydinlatmak amaciyla, katalogu hazirlayan uzmani bizzat gérme arzumuzu,
Siileymaniye Kiitliphanesi miidiirii Nevzat Kaya Bey’e ilettigimizde, kataloglarin 20-
30 y1l 6ncesine ait oldugu ve katalogu hazirlayan uzmana ulagsmanin su an miimkiin
olmayacagi cevabini aldigimiz i¢in, bu hususu teyit etmek imkanina kavusamadik.
Ancak, katalogu hazirlayan uzmanmn, Ismail Hakki Uzungarsili’nin, bu manziimenin

78 Emiri, Esami, vr. 31/a-b.

|41 |



Kiitahya halki tarafindan bilindigini haber vermis olmasindan™ hareketle,
manzimenin mahlas beytinde adi gegen Za’f1’yi Kiitahyali olarak gdstermis olmasi
ihtimal dahilindedir.

3. Za’fi Divani’nda yer alan bazi sehir isimleri, sdirin memleketine iligkin bize
bir fikir vermektedir. Divan’da adlar1 gegen sehirleri iki kategoride degerlendirmek
miimkiindiir.

Birincisi Ege bolgesinde yer alan bazi sehirlerdir ki, bunlar asagidaki beyitte
zikredilen Karesi (Balikesir), Aydin ve Saruhan sehirleridir.

Zulfun Karesi iline Aydin’a alnint
Ky Za“ fi miilket-i Sarhan’a virmezem (vr. 90b)

Ayrica, Mevlevilerle olan iligkisi konusunda detaylica islenecegi iizere, sair,
957/1550°de vefat etmeden kisa bir siire dnce Sahidi, onun vefatindan sonra da yerine
gecen Suhidi ile birlikte bir siire Mugla’da bulunmugtur®,

Bu sehirlerin birbirleri ile olan cografi yakimliklar1 dikkat ¢ekmektedir. Zira
sirastyla Balikesir, Saruhan, Aydin ve Mugla, Ege bolgesinde dikey bir ¢izgi iizerinde
kuzeyden giineye siralanan sehirlerdir. Ozellikle, giiniimiizde Manisa’nin bir ilgesi
olan, ancak Osmanli doneminde Aydin vilayetinin bir sancagi olan Saruhan®’in aym
beyitte Aydin ile birlikte zikredilmesi; ayrica sdirin yasaminin bir kismmi Mugla’da
birlikte gegirdigi Dervis Arsi’nin de Aydin’a bagh olan Tire sehrinden olmasi®’;
Za’fi’nin Aydin memaliki ile olan baginin son derece kuvvetli oldugunu® gostermekle
beraber, elimizde sairin dogdugu yerin buralardan biri olduguna dair bir kanit yoktur.
Ancak sairin buralarda bir siire de olsa bulundugu muhakkaktir.

Divan’da isimleri gegen sehirlerin ikinci kategorisi ise Rumeli’de yer alan Vardar
Yenicesi, Istip, Metun (Methone)* ile Girit adasinda Isfekiye sancaginda bir kaza olan®3
Abkir®® sehirlerdir ki, Divdn’da bu sehirlerle ilgili birer sehrengiz bulunmaktadir.

Daha ilk bakista sairin Rumeli ile kuvvetli bir irtibatinin oldugu bu kadar ¢ok
sehrengiz yazmig olmasindan anlasilmaktadir. Ancak sairin Rumeli ile olan irtibati
sadece bununla siirli degildir. Onda Rumelili sairlerde goriilen hustsiyetlerin hemen
hepsine rastlanmaktadir. Asagida bu hususlara kisaca deginilecektir.

79 1. Hakki Uzungarsih, Kiitahya Sehri, ist. 1932, s. 238.

80 Esrar Dede, a.g.c., 314.

81 Sami, Kamlsu'l-A’lam, C. 1V, s. 2913.

82 Esrar Dede, a.g.c., s. 314.

83  Bunun bir nedeni, seyhi Ibrahim-i Giilseni’nin seyhi Dede Omer-i Riiseni’nin Aydinl olmasi (Bkz.
Osmanzade Hiiseyin Vassaf, Sefine-i Eviiyd, (Hz. Mehmet Akkus, Ali Y1lmaz), Kitabevi, ist. 2006, C.
111, s. 141) olarak tasavvur olunabilir.

84  Bu sehir Mora’daki Medun kasabasinin kadim ismi oldugu gibi, Selanik korfezinde de bu isimle ka-
dim bir kasaba bulunmaktadir. Bkz. Sami, a.g.e., C. VI, s. 4152.

85 Sami, a.ge.,C.Ls. 9.

86 Divan’da )A“S uT seklinde yazilan bu kelime, Kdamiisu I-A’ldim’da O g )EAT seklinde yazilmistir. Bkz. a.y.

|42 |



1. Sairin edebi kisiligi konusunda iizerinde durulacag iizere, sehrengiz yazmak
Rumelili sairlerin basta gelen 6zelliklerinden oldugu i¢in Za’fi’nin de Rumeli’deki
birgok sechirle ilgili sehrengizler yazmis olmasi, onun da Rumelili olabilecegi
ihtimalini dogurmaktadir. Nitekim bir arastirmada®’, yazmis oldugu Vardar Yenicesi
ile Istip sehrengizlerinden hareketle sdirin Rumelili oldugu kanaatine varilmistir.

2. Dil ve ifade ozellikleri bahsinde islenecegi lizere, Rumelili sairlerin diger bir
ortak 6zelligi olan Rumeli’ye has sdyleyis tarzina Za’fi’de de rastlanmaktadir. Bu da
Za’fI’'nin Rumeli bdlgesine aidiyeti ihtimalini kuvvetlendirmektedir.

3. Bu ihtimali daha da kuvvetlendiren diger bir 6énemli husus, sairin menstbu
oldugu Giilseniyye tarikatinin o donemde Rumeli’de yaygin bir tarikat olmasidir.
Hayreti, Usali, [1ahi o dsnemde Ibrahim-i Giilseni’ye intisab etmis olan sairlerdendir®®.
Hayali, Kalenderi-Giilseni bir ¢izgi takip etmistir®. DivAnindan Za’fi’nin bu sairlerin
etkisinde kaldigi anlasilmaktadir. Bu konu Za’fi’nin etkilendigi ve etkiledigi sairler
bahsinde detaylica ele alinacagi i¢in, burada daha fazla {izerinde durulmayacaktir.
Za’fi’nin Rumelili olan bu Giilseni sdirlerin etkisinde kalmasi, onun da Giilgenilige
intisab etmesine yol agmis olmalidir.

4. Za’f’nin kendileri ile irtibat halinde oldugu Giilgeni olmayan baska Rumelili
sairler de vardir. Ornegin Vardar Yenicesi dogumlu olan, Edirne ve Selanik civarlarinda
yagamis olan® Mevlevi dervisi Giinahi (6. 1081/1670) ile birlikte bulunmus, aralarinda
miindzara ve misdaralar gergeklesmistir®. Yine denizcilik tabirlerini kullanarak
yazmis oldugu meshur gazeline tahmis yazdigi Agehi de Yenice Vardarli’dir. Ayrica
Za’fl, Rumeli’deki Serez sehrinden olan Hafiz-1 Sirozi’nin bir matlamna da tesdis
yazmistir.

5. Za’fi’nin Rumelili olmasi ihtimalini kuvvetlendiren bir baska gésterge de,
onun yasadig1 donem olan XVI. yiizyilda Rumeli’de yayilma alani bulan ve miistakil
bahislerinde ayrica islenecek olan Melametilik, Kalenderilik, Hurtfilik, Ca’ferilik
gibi akim ve diisiincelerin izlerine Za’fi’de de rastlanmasidir. Giilseniyye tarikatinin
baslangi¢c déneminde ilhad ve zindiklikla su¢lanmasini da, bu akimlarin hakim kiiltiiri
olusturdugu Rumeli cografyasinda gelisim gostermesine ve bunlara paralel olarak
bu cografyada gelisim gosteren Giilseniyye tarikatinin bu akimlardan etkilenmesine
baglamak gerekir. Iste Za’fi’nin de bu bolgede, bu akimlarin etkisinde kalan tipik bir
Giilgeni dervisi/seyhi oldugu anlasilmaktadir.

87 Oztiirk, a.g.t., s. 142,

88  Oztiirk, a.y.

89 Mustafa Kara, “Balkanlarda Tasavvuf Edebiyati”, UUIFD, C. 10, S. 2, 2001, s. 6. Kaynaklarda Hayali
Bey’in Giilgeniligi agik bir sekilde ifide edilmese de, onun, Divan’inda Ibrahim-i Giilseni’den dvgiiyle
s6z etmis olmasi, Giilsenilige olan ilgisini gostermektedir. Nitekim Divan’inda kendilerinden 6vgii ile
s0z ettigi bir takim sairler var ki, bunlardan kendisiyle ¢agdas olan sadece Ibrahim-i Giilseni’dir. Bkz.
Cemal Kurnaz, Haydli Bey Divani 'min Tahlili, MEB Yay. Ist. 1996, s. 119-120.

90 Filiz Kilig, a.g.t., s. 367; Kinahizade a.g.e., C. 11, s. 823; Isen, Kiinhii'I-Ahbdr wn Tezkire Kismi, AKM
Yay, Ankara 1994, s. 265. Esrar Dede, a.g.c., s. 451.

91 Esrar Dede, a.g.e., s. 315.

|43 |



6. Son olarak, Za’fi’nin divanini sundugu Ferhad Bey’in zann-1 géliple Bosna ve
Bosna’daki Izvornik sancaginda® gorev yapan Ferhad Bey®® olmas1 da sairin Rumeli
ile olan bagmnin diger bir yoniidiir.

Buraya kadar anlattiklarimizdan Za’fi’nin Rumeli bolgesi ile kuvvetli bir baginin
oldugu ortaya ¢ikmaktadir. Durum bu olunca, Ahdi’nin Giilsen-i Su’ard’sinda, Tab’1*
ve Danigi®® maddelerinde gegen ve hem Rumelili hem de Giilgeni olarak tanitilan
Gelibolulu®® Za’ifi dikkatimizi ¢ekmektedir. Acaba burada bir istinsdh hatas1 olarak
Za’fi, Za’ifi’ye doniismiis olamaz mi? Zira mahlastaki bir harf fazlaligi disinda bu
kisinin biitiin evsafi sairimize isaret etmektedir.

Ahdi, tezkiresinin Tab’i maddesinde, Tab’1’nin kendilerine nazire yazdigi sairlerden
s6z ederken bunlardan birinin, “Geliboli’dan olan Za’ifi Beg” oldugunu ifade etmis;
Danisi maddesinde ise bu kisinin diger evsafini da belirtmistir. Ahdi, Danisi’nin
Misir kadis1 Arabzade ile birlikte, Misir’a gitmek lizere gemiye bindiklerini ve yolda
gemilerinin battigini (y1l: 969/1562) anlatirken de sdyle bir olay nakletmistir:

“Meghtrdur ki, Arab-zAde-i mezkar, Seyh Ibrahim tarikina miinkir olup Misr’a
giderken Geliboli’da olan seyhiin miiridlerinden Za’ifi'niin tekyesini harab idiip
danig-mendlerine dir imis ki, Misr’a vardukda Giilseni niin tekyesini ve dervislerin
yir yiizinden ref”ii kal’ itmek borcum olsun diyii kelimat itmis...””’

Goriildiigii gibi burada XVI. yiizyilda yasayan, Rumelili ve ibrahim-i Giilseni’nin
miiridi olan bir Za’ifi’den s6z edilmektedir. Su ana kadar tesbit edilmis olan Za’ifi
mabhlaslt sairler igerisinde bu &zellikleri bir arada tastyan biri bulunmamaktadir. II.
Murad’mn gazalarinin nazmeden Gelibolulu Za’ifi, daha once yasadigi; Rumelili
Za’ifi olarak bilinen Karatovali Za’ifi (6. 960/1552), ibrahim-i Giilseni’nin miintesibi
olmadig1r ve Kastamonulu Za’ifi de Gelibolulu olmadigi i¢in, yukarida anlatilan
Gelibolulu Za’ifi olamazlar. Za’fi-i Giilgseni ise, sOzii edilen vasiflar1 tamamen
tagimaktadir. O, hem yukarida anlatilan olaym gergeklestigi 969/1562 yilinda
hayattadir, hem Ibrahim-i Giilseni’nin miintesibidir, hem de yukarida dile getirdigimiz
pek c¢ok karinenin gosterdigi gibi Rumelilidir. Su halde XVI. yiizyilda Rumeli’de
Giilgeniyye tarikati mensiibu olup, Za’ifi mahlasini tagiyan bir baska sair bilmedigimiz
ve Za’fi-i Giilseni pasajda anlatilan evsafi tasidigi igin, burada kendisinden soz
edilen, Za’fi-i Giilseni’den baskasi olmamalidir. Ahdi Tezkiresi dahil olmak tizere,
kaynaklarda Za’fi’nin Za’ifi seklinde de istinsdh edildigini biliyor olmamiz (Bkz.
Mabhlas1 bahsi) bu kanaate varmamizi daha da kolaylagtirmaktadir.

92 Sami, Kamiisu’l-A’lam, C. 11, s. 853.

93 Busahis igin bkz. Banarly, a.g.e., C. I, s. 611; Ahmet Yasar Ocak, Osmanh Toplumunda Zindikliklar ve
Miilhidler, TVYY, Ist. 2003, s. 367.

94  Solmaz, a.g.e., s. 180.

95 Solmaz, a.g.e., s. 298.

96 Osmanli déneminde Edirne vildyetini olusturan alti sancaktan biri olan Gelibolu (Bkz. Sami, Kam-
su’l-A’lam, C. 'V, s. 3879), Rumeli olarak adlandirilan bolgenin iginde yer almaktadir. Zira Trakya ve
Makedonya yani Edirne ve Selanik vilayetleriyle Manastir ve Uskiip civart Rumeli olarak adlandiril-
dig1 gibi, Teselya ile Mora disindaki Yunanistan topraklari da Rumeli olarak adlandirilmistir (Bu tabir
hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Sami, a.g.e., C. III, s. 2376).

97 Solmaz, a.g.e., s. 298.

| 44 |



Kanaatimizce Sayet Giilsen-i Su’ara’da gecen Gelibolulu Za’ifi, Za’fi-i
Giilgseni’den farkli bir sair olsaydi, Ahdi, onu miistakil bir maddede islerdi. Giilsen-i
Su’ard’da Za’fi maddesinin yanisira bir de Za’ifi maddesinin yer almamig olmas,
baska bir madde altinda kendisinden s6z edilen Gelibolulu Za’ifi’nin ayr1 bir kisi
olmadigint gostermektedir.

Burada asil problem, Ahdi’nin Za’fi maddesinde, onun Gelibolulu oldugunu
soylememis olmasidir. Ahdi, Danisi’nin, Misir kadis1 Arabzade ile birlikte Misir’a
gitmek iizere yola ¢ikigini anlatmast vesilesi ile, Arabzade’nin Kahire’ye vardiginda
oradaki Giilseniyye tekyesini ortadana kaldirmay1 taahhiid ettigini ve yola ¢ikmadan
once de Gelibolu’daki Giilseniyye tekyesini harab ettigini anlatirken, Za’ifi/Za’fi’nin
Gelibolulugundan sz etmistir. Yine Tab’i’nin ona nazire yazdigim ifade ederken
“Gelibolidan Za’ifi” ifadesini kullanmistir. Ahdi, her iki yerde de sairimizi Giilseni
olarak degil, Gelibolulu olarak tavsif etmis olmaktadir.

Ayrica ileride ilgili bahsinde {izerinde durulacag: tizere, XVI. yiizyilda gelisen
denizcilik terimleri ile siir yazma cereyanimin merkezinin Gelibolu olarak ortaya
¢tkmasi ve Za’fi ile ad1 gegen Arabzade de aralarinda olmak iizere, bu akimin ii¢
temsilcisinin Geliboluda bulunmalari, Za’fi’nin Gelibolulu oldugunu ortaya koymasi
acisindan 6nemli bir kayittir.

Za’fi'nin memleketi ile ilgili edindigimiz bulgular1 degerlendirecek olursak,
onun Diyarbakirli oldugu yoniindeki bulgu, Ali Emiri’nin bu konudaki yanilgisindan
dolay1 dogru degildir. Kiitahyali olduguna dair kayit, yazmis oldugu bir manziimenin
Kiitahya halkinca bilinen bir manziime olmasina binaen diisiilen bir kayit olarak
goriinmektedir. Za’fi’nin Ege bdlgesi ile olan ilgisi, Divan’da bir beyitte, Balikesir,
Saruhan, Aydin’dan s6z etmesi, ayrica bir siire Mugla’da bulunmus olmasindan
ibarettir. Rumeli ile olan bag ise yukarida islendigi gibi ¢cok giigliidiir. Hem buradan,
yani onun Rumelili olmas1 gerektiginden, hem de onun Giilseni olmasindan hareketle,
Ahdi’in Giilgen-i Su’ard’sinda gegen ve Giilseniyye tarikati menstibu olan Gelibolulu
Za’ifi’nin, aslinda Za’fi-i Giilseni oldugu, burada bir istinsah hatasmin oldugu;
dolayisiyla onun memleketinin Gelibolu olarak ortaya c¢iktigi goriilmektedir. Bu
kanaata varirken, XVI. yiizyilda hem Gelibolulu hem de Giilseni olan bagka bir sairin
bilinmeyisi ve Za’fl de aralarinda olmak tizere denizcilik terimleri ile siir yazanlarin
merkezinin Gelibolu olmasi da etkili olmustur.

D. Ailesi

Klasik donem Tiirk Edebiyati kaynaklari, Za’fi’nin ¢oluk ¢ocugu, babasi ve
atalarma iliskin kayda deger bir bilgi vermezler. Sadece Ahdi, onun hiib-nijad/temiz
soylu bir sair oldugunu ifade eder®”®. Za’fi Divani’nda yer alan agagidaki beyit de,
onun Tirkmen bir aileye mensup oldugunu agik bir sekilde ortaya koyar:

98 Solmaz, a.g.e., 399.

|45 |



Ozin miisk-i Hotan tesbih ider ziilfifie lutf ile
Ani ma‘zQr tut cana ki Tirkman’dur “ayan sdyler (vr. 63b)

Za’fi’nin babasi ile ilgili olarak, dogrudan bilgi veren yegane kaynak, Ali Emiri’nin
Esdmi-i Su’ard-i Amid’idir. Emiri’ye gore, Za‘fi, Diyarbakirli Ibrahim-i Giilseni’nin
biiyiik ogludur. Emiri, Za’fi’nin adinin Muhammed oldugunu ve babasi Ibrahim-i
Giilseni’nin miirsidi Dede Omer-i Riiseni’ye ulasarak dua ve tevecciihiine mazhar
oldugunu ve bu sekilde vdriddt-1 kudsiyye’ye vasil oldugunu ifade etmektedir®.
Bu bilgiler ac¢ik bir sekilde Za’fi’nin “Dogumu ve Memleketi” bahsinde ortaya
koydugumuz bilgilerle celismektedir. Ustelik bu bilgiler, daha sonra yazilan pek
¢ok kaynakta aynen iktibas edilmis ve Za’fi hakkinda bilinenler bu bilgilerden 6teye
gegmemistir'®. Bu agidan konuyu vuziiha kavusturmak daha da 6nem arz etmektedir.

Konuyu vuzuha kavusturmanin ilk merhalesi, hig siiphesiz ibrahim-i Giilseni’nin
kag gocuk sahibi oldugunu tesbit etmektir. Ali Emiri’nin de Mesdhir-i Su’ard-i Amid
isimli diger bir eserinde ifade ettigi gibi'®!, Ibrahim-i Giilseni’nin, biiyiigii Seyyid
Muhammed ve kii¢iigii Ahmed-i Hayali olmak iizere, iki oglu vardir. Muhyi-i Giilseni
tarafindan yazilan ve Ibrahim-i Giilseni’nin hayati ile ilgili en genis ve en muteber
kitap olan Mendkib-1 Ibrahim-i Giilseni’de de bu iki oglundan séz edilmektedir.
Bunlardan Ahmed-i Hayali’den 76 yerde'®, Dervis Muhammed’den ise sadece
asagida alintisii yaptigimiz pasajda bahsedilmektedir. Ilging olan1 burada Dervis
Muhammed hakkinda verilen bilgilerin, Emiri’nin Za’fi hakkinda verdigi bilgilerle
tamamen Ortiismesidir.

“Nakl olur ki Seyh Ibrahim Hazretleri biiyiik oglu Dervis Muhammed e siparis
eder ki, zuhr vaktinde iki sini helva ile bir a‘ld seccade getiiriip Dede hazretlerinin'®
hak-1 payi iizre doseye. Dede Hazretleri mecliste kelimat eder iken buyurmus ki,
bu Tebriz’de muhabbet da‘vasin eder ¢ok, amma bir sadik yok ki geliip tekyemizi
miibarek eyleye. Heniiz soziinii tamam etmeden seyhin oglu Dervis Muhammed helva
ve seccade ile geliip miibarek olsun deyii dua temenna eder. Huzzar ciimle ta ‘acciib
ederler1%

Emiri’nin, Za’fi’yi Ibrahim-i Giilseni’nin oglu Muhammed olarak tasavvur ettigi ve
onunla ilgili bilgileri bu pasajdan ¢ikardig1 acik bir sekilde anlagilmis bulunmaktadir.
Bu durumda Za’fi’nin Dervis Muhammed ile bir ilgisinin olmadigini ve ikisinin farkli

99 Emiri, Esami, vr. 31/a-b.

100 Tuman, a.g.e., C. 11, s. 569; TYDK, C. 1, s. 113; “Za‘fi”, TDEA, C. VIII, s. 634.; Ibrahim Olgun,
“Nesimi Uzerine Notlar”, Tiirk Dili Arastirmalar Yilligi (Belleten), 1971, s. 198; Beysanoglu, a.g.e.,
C.1,s. 84-86.; Osman F. Sertkaya, “Osmanli Sairlerinin Cagatayca Siirleri 11", Edebiyat Fak. Mat., Ist.
1971, s. 13; Oztiirk, a.g.t., s. 141. Yine bu bilgiye dayanilarak IBBK Osman Ergin Yaz., No. 947/2,
vr.35-b-36a’da yer alan Za’fi’ye ait bir manziimenin miiellifi, katalog kaydinda “Za’fi b. Ibrahim-i
Giilseni ” olarak gosterilmistir.

101 Ali Emiri, Mesdhir-i Su’ard-i Amid, Millet Kiitp., Ali Emiri Tarih, no. 750, vr. 14a.

102 Muhyi-i Giilseni, Mendkib-1 Ibrahim-i Giilseni, (Haz. Tahsin Yazict), TTK Yay., Ankara 1982, (in-
deks), s. 550.

103 Dede Hazretleri’nden maksat, [brahim-i Giilseni’nin seyhi Dede Omer-i Riseni (6. 1487)’dir.

104 Muhyi, a.g.e., s. 169.

| 46 |



kisiler oldugunu ortaya koymamiz ve bunun i¢in de ait olduklar1 dénemleri tesbit
etmemiz gerekmektedir.

Za’f’'nin XVI. ylizyilda yasadigi ve 974-978/1566-1570 yillar1 arasinda dldiigi
calismamizda ortaya konmustur. Mendakib’da hayati hakkinda detayli bilgi bulunmayan
Dervis Muhammed’in dogum ve &liim tarihlerini de, baz1 ¢ikarsamalardan hareketle
belirlemeye calisacak ve her ikisinin donemlerini mukayese etme imkanina kavusmus
olacagiz.

Ibrahim-iGiilseni’nineniyiihtimalle 838-840/1434-37yillariarasindadogdugunu'®
ve tahsil amaci ile on bes yasinda Tebriz’e gittigini'% goz oniine alirsak, onun Tebriz’e
varigt 855/1451 yilina denk gelir. ibrahim-i Giilseni’nin evlenmesi ve biiyiik oglu
Muhammed’in dogumu bu tarihten sonra olmalidir. Zira tahsil amaci ile 15 yasinda
Diyarbakir’dan yola gikan Ibrahim-i Giilseni’nin bekar olarak seferine ¢ikmis olmast,
hem yola ¢ikis amaci, hem de yas: itibariyla daha mantiklidir.

Ote taraftan Tbrahim-i Giilseni’nin kii¢iik oglu Ahmed-i Hayali 892/1486 yilinda
iki yasinda iken'"’, biiyiik oglu Muhammed’in babasmin emanetlerini Dede Omer-i
Rigeni’ye teslim edecek yasta olmasi, onun Ahmed-i Hayali’nin dogdugu y1l olan
890/1484’ten dnce dogmus olmasmi gerektirir. Buna gére Ibrahim-i Giilseni’nin
biiylik oglu Muhammed’in dogumunu 855/1452°den sonra ve 890/1484’ten Oncesine
denk gelen bir zaman diliminde aramak gerekir. Gergekten de Ibrahim-i Giilseni’nin
Tebriz’e vardigi 855/1452 yilindan bir siire sonra evlendigini ve bir siire sonra Dervis
Muhammed’in dogdugunu (tahminen 860-865 aras1) diisiindiigiimiizde, Dede Omer-i
Ruseni ile goriistiigl 892/1486 yilinda Dervis Muhammed, tahminen 27-32 yaglarinda
olacaktir ki, bu yaslarda Dervis Muhammed’in Dede Omer-i Riseni ile muhatap
olmast mantik dis1 degildir.

Dervis Muhammed’in dogdugu zaman dilimini tahminen belirledikten sonra
simdi de onun Oliim tarihini belirlememiz gerekmektedir. Muhyi’'nin, Mendkib’da
Ahmed-i Hayali’den 76 yerde bahsetmis olmasina karsilik, sadece bir yerde (yukarida
alintiladigimiz pasaj) Dervis Muhammed’den bahsetmis olmas1'® Dervis Muhammed’in
Dede Omer-i Riiseni’ye vasil oldugu 892/1486 yilindan kisa bir siire sonra &lmiis
olabilecegini akla getirmektedir. Sayet Dervis Muhammed erken donemde 6lmemis
olsa, hi¢ siiphesiz Mendkib’da kendisinden daha fazla s6z edilmesi beklenirdi.

Ibrahim-i Giilseni’nin asagida anlatilacak olan hayat hikayesinin hicbir safhasinda
biiyilk oglu Muhammed’in yer almamis olmasi, bu ihtimali kuvvetlendirmektedir.
Ornegin Ibrahim-i Giilseni 907/1501-1502"de Tebriz’den Diyarbakir’a'® ve oradan
da Kudiis tizerinden Misir’a giderken'', yine 934-935/1528-1529 yillar1 arasinda
Misir’dan Kéaniini’nin daveti ile Istanbul’a gelirken!"" Ahmed-i Hayali’den soz

105 Tahsin Yazic1, Mendkib-1 [brahim-i Giilseni’ye yazdigi 6nsoz, s. IX.

106 Muhyi, a.g.e., s. 24.

107 Muhyi, a.g.e., s. 169.

108 Muhyi, a.g.e., (indeks) s. 550.

109 Muhyi, a.g.e., s. 259-260; Ali Emiri, Tezkire-i Su ‘ard-i Amid, Matba‘a-i Amidi, ist. 1328., s. 298.
110 Muhyi, a.g.e., s. 310.; Emiri, a.g.e., s. 298.

111 Muhyi, a.g.e., s. 399.; Emiri, a.g.e., s. 299.

| 47 |



edilmesine karsilik, Dervis Muhammed’den hi¢ s6z edilmemektedir. Yine Kahire’de
bulunan Giilseni dergahindaki aile mezarliginda Ibrahim-i Giilseni, Ahmed-i
Hayali ve Ahmed-i Hayali’nin oglu Ali Safveti medfin iken, Dervis Muhammed
onlarin yaninda yer almamaktadir'?. Tiim bunlar, Dervis Muhammed’in, ibrahim-i
Giilseni’nin Tebriz’den go¢ etmesinden dnce (907/1501-1502), geng yaslarda orada
6lmiis olmasini diislinmemizi saglamaktadir.

Netice itibariyla, 974-978/1566-1570 yillar1 arasinda 6lmiis olan Za’fi’nin,
kendisinden 70 kiisur y1l énce 6lmiis olan Ibrahim-i Giilseni’nin biiyiik oglu Dervis
Muhammed ile karistirildigi, Za’fi’'nin onunla higbir ilgisinin olmadigi ve Ali
Emiri’nin Za’fi’nin Ibrahim-i Giilseni’nin oglu oldugu ve memleketinin Diyarbakir
oldugu yoniinde verdigi bilgide bir yanilgi s6z konusu oldugu ortaya ¢ikmaktadir.

Bu noktada, Ali Emiri’yi boyle bir yanilgiya sevk eden amiller iizerinde de
durmamiz gerekir. Birincisi, sayet Dervis Muhammed ve Za’fi’nin ozellikle 6liim
tarihleri biliniyor olsa ve kaynaklarda bununla ilgili bir bilgi olsaydi, Ali Emiri boyle
bir yanilgtya diismezdi. Dolayistyla 6liim tarihleri hakkindaki bu bilinmezlik Emiri’yi
bu yanilgiya sevk eden birinci amildir.

Ikinci bir amilin de Za’fi Divani’nin bizatihi kendisi oldugunu diisiiniiyoruz. Ali
Emiri’nin kurmus oldugu Millet Kiitiiphanesi’nde yer alan ve Millet Kiitiiphanesinin
emekli miidiirii M. Serhan Taysi’nin tesbitine gore, Emiri tarafindan istinséh edilen
Za’fi Divant’nin bulabildigimiz tek niishasiin son beytinde, Riseni ve Giilseni’nin
isimlerinin birlikte yer aliyor olmasi, Emiri’ye, Dervis Muhammed’in Dede Omer-i
Riseni’ye vasil oldugunu anlatan menkibeyi ve Divan’in da Dervis Muhammed’e ait
olmas1 gerektigini ¢agrigtirmis olmalidr. S6z konusu beyit sudur:

iktisabum ndr-1 Ahmed’dendiir ey Za‘ fi beniim
Kim odur ¢esm-i ¢erag-1 Rligeni vii Giilseni (vr. 139b)

Za’fi’nin babasi ile ilgili olarak, eserler kisminda bahsedecegimiz lizere, Avusturya
kraliyet ailesi Tiirkge yazmalar katalogunda miiellifi, Za’fi Ibn Giilenci (?) (35—
==S) olan Mecma“u’l-Mekdsid isminde bir risdle yer almaktadir'’® ki, Za’fi Divani
ve s6z konusu risalenin bas taraflar1 arasindaki benzerlikten hareketle, risdlenin
Za’fi’ye ait oldugunu diisiindiigiimiiz i¢in, bu kayda itibar ederek, Za’fi’nin babasinin
admin ya da nispetinin Giilenci oldugu sonucuna varmaktayiz.

Za’fi’nin ¢ocuklarmin olup olmadigina gelince, “etfal-1 cihan”dan bahsettigi biri
Tiirkce, biri de Farsca ve her biri diger birinin terciimesi niteliginde olan asagidaki
iki beytinde, etfal-1 cihani hi¢ diislinmedigini, vurgulu bir sekilde ifade etmesi, onun
bekar oldugu kanaatini bizde uyandirmaktadir:

112 Semlelizade Ahmed Giilseni, Sive-i Tarikat-1 Giilseniyye, (Yay.Tahsin Yazici), TTKY Yay., Ankara
1982, s. 534.

113 Die Arabischen, Persischen und Tiirkischen Handschriften der Kaiserlich-Koniglichen Hofbibliothek
zii Wien, Gustav Fliigel, Wien, 1865, s. 495.

| 48 |



35 bl 55 Sz JUbl dee gyl
Heolgduary oo Lkind pids gud 4
(135b)

Za“fi etfal-1 cihana ebedi bakmaz idiim
Hak inayet idiiben himmet-i piran gelse (vr. 111a)

Gergekten de, asagidaki beytinde ifade ettigi gibi, seyahati kendisine bir meslek
olarak segen ve bu yonii Ahdi tarafindan ozellikle vurgulanan'® sir i¢in bekar bir
hayat tarz1 daha uygun goriinmektedir.

Seyahat san‘atin1 pise kildum
Ser-a-ser gezmegi endise kildum (vr. 46b)

Miistakil bahsinde islenecegi tizere, sairin Kalenderilik ile olan bag1 da, bu kanaati
kuvvetlendirmektedir. Bilindigi gibi Kalenderiler bekar bir hayat siirerek siirekli
seyahat eden bir ziimre olarak taninmaktadirlar'®. Dolayisiyla sairin Kalenderilikle
olan ilgisini diisiindiiglimiizde, onun yukarida degindigimiz seyyah yoniini daha iyi
anladigimiz gibi, nigin bekar olabilecegini de daha iyi anliyoruz.

Rih-1 revani, sinesindeki cani, kasi kemani, servi boylu tdze civaninin 6ldigiini,
Yakub’un Yusuf i¢in duydugu iiziintii kadar kendisinin de iizlintii duymasinin normal
oldugunu; can ve cihanin goziine kiilhan olarak goriindiigiinii ifade ettigi 339 nolu
gazelde, geng yasta dlen birisinden s6z edildigi i¢in, bunun Za’fi’nin ¢ocuklarindan
biri olabilecegi ihtimal dahilinde olsa da, elimizde bunu isbat edecek bir kanit yoktur.

E. Ogrenimi

Kaynaklarda, Za’fi’nin nerede ve kimin yaninda 6grenim gordiigii ile ilgili olarak
herhangi bir bilgi yer almamakla birlikte, yine de onun ilmi diizeyi hakkinda bize fikir
verecek ifadelere rastlanabilmektedir. Ahdi, Za’fi’nin danismendlik tarikindan feragat
ettigini ve seyahat tariki ile seyr i siilik yolunu sectigini ifade ederken''’, Latifi onun
marifetli kisilerden oldugunu séylemekte!'®, Muhyi-i Giilseni ise ondan “Molla Za’f1”
diye soz ederek'"’, ona ilmi bir paye vermektedir.

114 Diinya ¢ocuklarma meyletmeyi asla hatirrmda tutmam. Ask seyhinin miiridiyim. Ey Za’fi! Ben bir pir
istiyorum.

115 Solmaz, a.g.e., s. 399.

116 Bkz. Ocak, Ahmet Yasar, Osmanli Imparatorlugunda Marjinal Sifilik: Kalenderiler, TTK, Ankara
1999, s. 165, 168.

117 Solmaz, a.g.e., s. 399.

118 Canim, a.g.e., s. 365.

119 Bkz. Kog, a.g.m, , I/7, s. 238. Muhyi-i Giilseni’nin yaptig1 Resehat ¢evirisinin tek niisha halinde olan
ve Zencir-i Zeheb olarak isimlendirilen giris kismmnin asli ve ¢evrimyazisi, yazar tarafindan burada
sunulmustur.

|49 |



Ahdi’nin ifade ettigi danismendlik tarikindan feragat etmis olmasi tlizerinde
durmak gerekir. Danismendlik, 6gretimde en yiiksek satha ve statiilerdendir'?. Fuat
Kopriilii, danismendleri, “zahir ehli fakihler ve ulema-y1 riisim”, yani medreseyi
121, Bazan da danigsmend tabirinin, dersten
mezun olsun veya olmasin, ulema kiyafetinde olan herkese tesmil edildigi olur'?%.
Her haliikarda danismend ilim ehli olan kimsedir. Ancak biz siirine yansiyan ilim ve
genel kiiltiiriinden hareketle, Za’fi’nin kiyafeten danismend oldugu ihtimalini devre
dis1 biraktyoruz. Basta Tiirkce ve Farsga olmak tizere, Arapga ve Cagatayca’ya da
hakim bir divan sairi olmasi, yazmis oldugu eserler, Za’fi’nin medrese egitiminden
gecmis, egitimli ve entelektiiel diizeyi yiiksek bir sahsiyet oldugunu gosteren dnemli
kanitlardir. Divdn’da (vr. 7b) Seyyid Serif Ciircani’nin ilmi kariyerinin yiiksekligine
isaret etmesi, Zemahseri’nin Kegsdf isimli tefsir kitdbindan s6z etmesi (vr. 112a),
Hurafilige iligkin risalesinde (Stileymaniye Ktp., Hact Mahmud Ef., 3088/2, vr. 23b.)
Seyh-i Ekber Muhyiddin ibn Arabi’den iktibasta bulunmus olmasi da, sairin ilmi
yoni i¢in bir fikir vermektedir. Za’fi’den ¢ok daha 6nce yagayan bu sahsiyetler, sairin
icinde gozlerini agtig1 entelektiiel ortami hazirlayan etkin ilim adamlarimdandirlar.
Dolayist ile Za’fi’nin bunlardan etkilenmesi kaginilmazdir. Ancak bu etkilenmenin,
siirsel formdan ziyade fikir bazinda gerceklestigini de sdylemek gerekir!'?.

bitiren maasli alimler olarak nitelemektedir

Netice olarak Ahdi’nin ifadelerinden, Za’fi’'nin medrese egitiminden gegtigini,
bir siire de ilim tedrisati ile ugrastigini, ancak daha sonra bir meslek olarak bu ilim
tedrisatindan feragat ettigini anliyoruz. Latifi’nin onu ma’rifetli kisilerden saymasi,
Muhyi-i Giilgeni gibi velid bir yazarin ondan “Molla” diye s6z etmesi ve kendisinin
onemli ilim adamlarina referanslarda bulunmasi da, onun bilfiil tedrisat igerisinde yer
almamus olsa bile, bilkuvve ilim ehli bir insan oldugunu gosterir.

F. Tasavvufi Yoni

Za’fi mutasavvif bir sairdir. Ahdi, onun dervis huylu bir sair oldugunu, seyr
siiliik yoluna girdigini, erbab-1 irfanin hizmetine meyilli bir kisi oldugunu, tasavvuf
yolunun gereklerini yerine getirip ehl-i tarik i¢inde kamil oldugunu, siirlerinin
bastan sona tasavvuf ile miizeyyen ve biitiin sdzlerinin tevhide uygun oldugunu ifade
etmektedir'*.

Siileymaniye Ktp. Asir Ef. 458 demirbas numarasinda kayitl bir siir mecmuasinda,
Za’fi’ye ait bir gazelin bag tarafinda yer alan “Mevlana Za’fi” ifadesi'® de, bize
Za’f'nin ehl-i tarik bir sahis olarak bilindigini goéstermektedir. Zira “Mevlana”

120 Pakalin, a.g.e., C.1,s.393.

121 M. Fuad Képriilii, Tiirk Edebiyatinda [lk Mutasaviflar, Ak¢ag, Ankara 2003, s. 290.

122 Pakalin, a.g.e., C.1,s.393.

123 Bu kigilerden Muhyiddin ibn Arabi’nin Osmanli sairleri iizerindeki etkisi, bu etkilenmenin nigin ve
nasil gergeklestigi ile ilgili olarak bkz. Mahmut Erol Kilig, Siiff ve Siir, Insan Yay., Ist. 2005., s. 49-68.
Boylece Za’fi de Seyh-i Ekber’den etkilenen sairlerden biri olarak ortaya ¢ikmaktadir. Siiphesiz isim
vermeden Seyh-i Ekber’in basta vahdet-i viicGt olmak tizere fikirlerini terenniim eden Za’fi’de bu etki
siklikla goriiliir.

124 Solmaz, a.g.e., s. 399.

125 Siileymaniye Ktp., Asir Ef., no. 458, vr.33.

|50 |



ifadesi, baz1 biiyiik ulema ve mesayiha verilen bir tinvandir'?®. Bu mecmuada siirleri
alintilanan sairlerden bazilarinin, Hayali Bey, Baki, Mevlana Emri, Molla Necati,
Zati, Sem’1, Dervis Hayreti, Haleti, Molla Nesimi, Sultan Siileyman, Ahmed Pasa
ifadelerinde gortildugi gibi, “bey”, “molla”, “mevlana”, “pasa” gibi farkli invanlarla
nitelendirilmis olmalar1 da, tasavvufta bulundugu makami géstermek amacina matuf
olarak, Za’fi’'nin “mevland” ile nitelendirildigini gostermektedir. Bir baska siir
mecmuasinda, Za’fi’nin iktibas edilen gazelinin bas tarafina, “Gazel-i Za'fi Efendi
Kuddise Surruh”?" seklinde yer alan ifade, Za’fi’nin ta’zim edilen bir sahsiyet olarak
itibar gordiigiini belirtmesi agisindan 6nemlidir. Zira “Kuddise Strruh” ifadesi, 6lmiis
tasavvuf bilyiikleri ve Allah dostlari i¢in kullanilan bir tabirdir!?,

Za’fi’nin tasavvufa iliskin goriisleri, Za 'fi Divan inda Din ve Tasavvuf bolimiinde
detaylica ele alinacagi icin, bu konuyu oraya birakip, burada sairin tarikati, seyhi ve
tasavvufi cevresi ele alinacaktir.

1. Tarikati

Za’fi’nin tasavvufi yoniinii tesbit ettikten sonra simdi de onun tarikatinin tesbitine
gegebiliriz. Za’fi’nin Ibrahim-i Giilseni’nin kurdugu Giilseniyye tarikatinin mensubu
oldugu, gerek kaynaklarin verdigi bilgilerden, gerekse divaninda yer alan ifadelerinden
anlagilmaktadir

XVI. asirda yazilan ve Za’fi’ye yer veren tezkirelerde, onun Giilseniliginden s6z
edilmez. Sadece Ahdi, Za’fi’nin danismendlikten feragat edip seyr i siilik yolunu
sectigini ifdde eder'?’, ancak onun hangi tarikatla irtibathi oldugu hakkinda bilgi
vermez. Tesbit edebildigimiz kadariyla Za’fi’nin Giilseniliginden ilk olarak s6z eden,
Mecelletii 'n-Nisdb isimli eserinde onun Giilseni seyhi oldugunu'®, Risdle-i Taciyye
isimli eserinde de onun Giilseni Misri halifesi oldugunu'®! sdyleyen Miistakimzade’dir.
Daha sonra Esrar Dede'* ve Seyh Galib'*, onun Ibrahim-i Giilseni’nin hulefisindan
oldugunu acik bir sekilde ifide etmislerdir. Za’fi’nin ibrahim-i Giilseni ile olan
irtibatina deginen diger bir kisi de Gibb’dir. Ancak Gibb’in verdigi bilgi, Za’fi’nin
Ibrahim-i Giilseni’nin hizmetinde bulunan bir siir oldugu'** seklindedir.

Bizzat Za’fi, Hurtfilige iligkin olarak yazmis oldugu bir risalede, risalenin te’lif
sebebini izdh ederken, Giilseniyye tarikati ile olan irtibatin1 acik bir sekilde ifade
etmistir ki ilgili pasaji asagiya naklediyoruz:

126 Sami, Kamiis-1 Tiirki, s. 1432.

127 Mecmua, Mil.Yz. A, no. 3479, vr.20b.

128 Ethem Cebecioglu, Tasavvuf Terimleri &Deyimleri Sézligii, Anka Yay., Ist. 2004, s. 378.
129 Solmaz, a.g.e., s. 399.

130 Miistakimzade, Mecelletii 'n-Nisab, s. 298.

131 Miistakimzade, Risale-i Taciyye, vr. 17b.

132 Esrar Dede, a.g.c., s. 314.

133 Esrar Dede, a.g.e., s. LI

134 Gibb, a.g.e., C. 11, s. 537.

|51



“Emma ba“d, ba‘is-i insa-i evrak-1 me‘ani, ve sebeb-i imla-i esrar-1 Rabbani oldur
ki, hak-pay-i ehl-i ma‘na ve ¢aker-i ibn-i Giilseni, Za“fi-i iiftdde vii derd-mend-i
dil-dade, bir dem ki ‘unfuvan-1 civani ve viis‘at-1 evkat-1 zindegani idi, asitine-i
mezblrda hidmetkar olup, riiy-1 gird-alidi cenab-1 celdlet-me’aba malide kilmagla
iftihariderdiim.”

Goriildiigii gibi, sair burada kendisinden “Ibn Giilseni’nin ¢akeri” olarak soz
etmis ve Giilseniyye Asitanesi’nin hizmetkar1 oldugunu ifide etmistir. Kendisinden
“Ibn Giilseni” olarak soz ettigi Ibrahim-i Giilseni’nin oglu ve postnisini Ahmed-i
Hayal’dir. Bu ifadelerden Za’fi’nin bu eserini Ahmed-i Hayali déneminde yazdig1
ortaya c¢ikmaktadir.

Ahdi Tezkiresi’nde kendisinden Gelibolulu Za’ifi olarak bahsedilen ve Ibrahim-i
Giilseni’nin miiridi olup, Gelibolu’da bir tekye sahibi oldugu ifade edilen kiginin Za’fi-i
Giilseni olmast gerektigi seklindeki kanaatimizi, daha dnce Za’fi’nin “Dogumu ve
Memleketi” bahsinde belirtmistik. Za’fi’nin Gelibolu’da adina nisbet edilen bir Giilseni
Tekke’si sahibi oldugunu ifade etmenin yaninda, bagka bilgiler de i¢eren metin sudur:

“Meshtrdur ki, Arab-zade-i mezkGr, Seyh Ibrahim tarikina miinkir olup Misr’a
giderken Geliboli’da olan seyhiin miiridlerinden Za’ifi’'niin tekyesini harab idiip
danig-mendlerine dir imis ki, Misr’a vardukda Giilseni niin tekyesini ve dervislerin

yir yiizinden ref’ii kal’ itmek borcum olsun diyii kelimat itmis...”'%

Metinden anlasildigina gdre bu olayimn yasandigi 969/1562 yilinda Gelibolu’da
Za’fi’nin basinda bulundugu bir Giilseni Tekkesi bulunmaktadir. Misir Kadisi olan
Arabzade, Misir’a gitmek {izere yola ¢ikmadan once bu tekkeyi harab etmis ve
Kahire’ye vardiginda oradaki Giilseniyye Asitanesi’ni de harib etmeyi taahhiiiid
etmistir. Metnin devaminda ise, Ahmed-i Giilseni’nin vaaz esnasinda iken remz ile
bu so6zii isittigi ve cemaata “ey miiselmanlar {izerimize bir kara bulut gelmektedir.
Himmet eylen ki bad-1 ah-1 fakr ile ol ebr def” ola.” seklinde hitab ettigi ve cemaatin
de bu sekilde dua ettigi; netice olarak da Arabzade’nin yola ¢iktiktan sonra, gemisinin
batmas1 sonucu 6ldiigii ifide edilmistir'?’.

Dolayisiyla Za’fi, memleketi Gelibolu’da ne zaman kuruldugu tesbit edilemeyen
bir Giilseni tekkesi kurmus bu tekke adina nisbet edilerek anmilmistir. Ancak biz
kaynakalarda boyle bir tekkeden bahsedildigine sahit olmadik!*®. Giintimiizde de
Gelibolulardan 6grendigimize goére bu ismi tasiyan bir tekke bulunmamaktadir.

Za’fi’nin Giilseniyye tarikatinin menstibu oldugunun en biiyiik sahidi Divdn’1dur.
Ciinkii sair, burada kendisi hakkinda ilk elden bilgi vermektedir. Asagidaki beyitlerde
o, Giilseniyye Asitanesi’nin dervisi ve abdali oldugunu agik bir sekilde ifide
etmektedir'®:

135 Siileymaniye Ktp. Hact Mahmud Efendi, no.3088/2, vr.19a-b.

136 Solmaz, a.g.e., s. 298.

137 Solmaz, a.g.e., s. 298-299.

138 Gelibolu hakkinda bkz. Fevzi Kurtoglu, Gelibolu ve Yoresi Tarihi, Ist. 1938; Feridun Emecen, “Geli-
bolu”, DI, ist. 1996, C. X1V, s. 1-6.

139 Ayrica bkz. (vr. 21a, 27b, 70b, 77b).

|52 ]



Asitan-1 Giilseni dervisi oldufi canile
Hak kabiil eyler mukarrer Za“ fiya da‘ vatufi1 (vr. 117a)

Halk-1 alemden tevella vii teberra eyleyiip
Asitan-1 Giilseni’niifi bas agik abdaliyuz (vr. 70b)

Sairin, seyhi Ibrahim-i Giilseni ve kendisinden sonraki postnisini Ahmed-i Hayali
donemlerinde uzun yillar kaldigi Kahire’deki Giilseniyye Asitanesi'®, Divdn’da
yer alan Giilseniyye tarikatinin 6nemli bir unsurudur. Divdn’da toplam dokuz yerde
Giilseniyye Asitanesi’nden s6z edilmistir. Divdn’daki murabbalarin ilkinin nakarati
“Asitan-1 ehl-i Hak’dur hdn-kih-1 Giilsen” seklindedir. Bu murabbain iigiincii
bendinde Giilseniyye Asitinesi’nde yapilan zikir ortami, coskulu bir sekilde ifide
edilmektedir:

Her gice zikr i sema“ vii zevk u sevk-1 “asikan
Ziihreye dem-saz olur ¢arha ¢ikar ah u figan
Dir bun1 bam-1 felekde ¢agrisup Kerriibiyan

Asitan-1 ehl-i Hak’dur han-kah-1 Giilseni (vr. 21a)

Devamla sair, Giilseniyye Asitdnesi’nin pirinden feyiz aldigim ve Giilseniyye
dergahinin ehl-i Hak dergdhi oldugunu, akil séhibi olanlarin bunu anlamasi
gerektigi yoniindeki inancini dile getirmektedir. Ona gore diinyada rahat yiizii
gormek isteyenlerin, “pir-i mugan” diye ifade ettigi seyhinin asitanesine gitmeleri
gerekmektedir:

Hamdii 1i’1lah Za“ fiya feyz irdi fazl-1 pirden
Kimya bulup feragat eylediim iksirden
Bagda “akluii var ise fehm eyle bu takrirden
Asitan-1 ehl-i Hak’dur han-kah-1 Giilsen{ (vr. 21a)

Asagidaki beyitlerde de, sair Giilseniyye Asitanesi’nin seg-bani ve ¢akeri
oldugunu ifade ederek, bu asitanenin, kendi nezdinde ne kadar yiiksek bir degere
sahip oldugunu dile getirmistir:

Asitanida kemine ¢akeriiz Za‘ fi bu giin
Server i serdardur sahib-livadur seyhimiiz (vr. 70b)

Bana bu “izzet i rif* at iki ‘alemde yeter
Asitanufida olam padisehiim seg-banuii (vr. 77b)

140 Mutasavvif sairlerin hemen hepsinin siirlerinde dergah motifine rastlanir. Sairler biiyiik 6l¢iide bu-
ralarda gordiikleri ma’nevi egitimin neticesinde kendilerinde hasil olan bir halin tesiriyle siirlerini
yazmaya bagladiklarindan onlar i¢in bu mekanlarm ¢ok 6zel bir yeri vardir (Bkz. M. Erol Kilig, a.g.e.,
s. 85).

|53 ]



Halka-ves dut glisui her lahza ey dil ber-der ol
Asitén-1 Giilseni’de hakdan sen kemter ol (vr. 21a)

Tarikat silsilesinde yer alan pirlerin isimlerini zikrettigi bir gazel (vr. 56b-57a),
Giilseniligin temel ilkeleri niteliginde olup, burada sair Giilsenilerin prensiplerine
yer vermistir. Bunlar, ezelden divane olmak, ask meyinden mestane olmak (beyit 1),
Allah’t goz ile goriiyormus gibi O’na secde etmek, viicidu (varligi) bir bilmek (beyit
2), kendi birlerinin bin ile bir olmasi, kimsenin s6zlerini anlamamas (beyit 3), cana
basa kalmamak, Bir’in diginda hicbir seyi bilmemek, kimseye miinkir olmamak (beyit
4), ben ve biz demeyi terk etmek (beyit 5), yollarinin gizli olmasi, sag ve sollarinin
bir olmasi (beyit 6), ask ehlinin iyileri olmalari, s6zlerinin eri olmalari (beyit 7) gibi
bazi prensiplerdir.

Sair Giilseniligin diger bir prensibini de “Meyhdneci basinin/tarikat pirinin
kapisindan asiklar kovulmaz. Bu dergahta albay, binbast ya da kapict olmak yoktur.”
anlamina gelen asagidaki Farsga beyitte ifade etmistir.

Ol 9 3 adla oy ladle

Cwed o@)b&_wau.ﬂé.gg Sy g dioels
(vr. 132a)

Netice olarak gerek kaynaklarin, gerekse Divan’inin delaletiyle, Za’fi’nin
tarikatinin Giilseniyye tarikati oldugu ortaya ¢ikmis bulunmaktadir. O agidan bu
tarikat hakkinda kisaca da olsa bilgi vermek yerinde olacaktir.

Giilseniyye tarikati, Kahire’de Ibrahim-i Giilseni’nin 931/1525°te' kurdugu
tekke ile temelleri atilan ve Islim diinyasinin en ¢ok yayilma alanma sahip olan
Halvetiyye’nin en 6nemli kolu sayilan bir tarikattir. Tarikat, Ibrahim-i Giilseni’nin
Akkoyunlular dénemindeki devlet adamligi deneyiminin de katkisiyla kazandigi
teskilatc1 kisiligi sayesinde, kisa slirede genis halk kitlelerine ulagmistir. Tarikat
asil gelisimini, [brahim-i Giilseni’den sonra postnisin olan oglu Ahmed-i Hayali
doneminde yakalamistir. Nitekim onun déneminde, Kahire’nin yam sira, Istanbul,
Iskenderiye, Mekke, Haleb, Urfa, Diyarbakir, Edirne, Sam ve Antalya’da Giilseniyye
tarikatina bagl asitaneler a¢ilmistir. Ahmed-i Hayali’den sonra ise oglu Ali Safveti,
ondan sonra da oglu Seyyid Hasan postnisin olmuslardir. Ibrahim-i Giilseni’den sonra
tarfkatin en ¢ok bilinen sahsiyeti, pir-i sani olarak nitelendirilen Edirneli Sezayi-i
Giilseni (6. 1151/1738) dir'#.

141 Bu tarihin farkli rivayetleri i¢in bkz. Konur, a.g.e., s. 129.

142 Giilgeniyye tarikati hakkinda detay igin bkz. Muhyi, Menakib; Semlelizade, Sive; La’li Mehmed
Fenai, Terceme-i Hal-i Hazret-i Pir-i Giilgeni; Hiiseyin Vassaf, Sefine-i Evliya, C. 111, s. 151-188; Sel-
cuk Eraydin, Tasavvuf ve Tarikatlar, IFAV Yay., Ist. 1994, s. 393-39; .Mustafa Kara, “Giilseniyye”,
DIA, C. X1V, s. 256-259; Konur, a.g.e., s. 153-174.

|54



Za’fi, ilk kurulus doneminde bu énemli tarikatin piri ibrahim-i Giilseni’ye intisap
etmis bir sairdir.

2. Miirsidi Ibrahim-i Giilseni

Za’fi’nin miirsidi olan ibrahim-i Giilseni’nin hayat hikayesi pek ¢ok eserde zaten
yeterince islendigi i¢in'*, burada onun hayati ile ilgili ¢ok kisa bir 6zet verildikten
sonra, Za’fi Divani’nda kendisi hakkinda sdylenenler ortaya konmaya g¢aligilacaktir.

Ibrahim-i Giilseni’nin dogdugu yerin Diyarbakir ya da Berda oldugu seklinde
iki farkli rivayet olmasina karsin, tercih edilen goériis dogum yerinin Diyarbakir
oldugudur. Dogum tarihi tartismali olan Ibrahim-i Giilseni’nin biiyiik bir ihtimalle
838-840/1434-1437 yillar1 arasinda bir tarihte dogdugu diisiiniilmektedir'*. Ibrahim-i
Giilgeni 15 yasinda, tahsil icin Diyarbakir’dan Maveraiinnehir’e giderken ugradigi
Tebriz’de, Uzun Hasan’in kazaskeri Molla Hasan tarafindan orada kalmaya ikna
edilmis, orada medrese 6greniminden ge¢mis ve molla olarak taninmistir. Tebriz’de
iken Halvetiyye tarikatinin ikinci piri Seyyid Yahya-y1 Sirvani’nin halifelerinden
Dede Omer-i Riiseni’ye intisab etmis ve ondan hilafet almistir. 907/1501-1502 yilinda
once Ibrahim-i Giilseni, sonra da oglu Ahmed-i Hayali Tebriz’den go¢ etmisler,
ikisi Hasankeyf’te bulugtuktan sonra Diyarbakir’a gelmislerdir. Bu sirada Ahmed-i
Hayali 17 yagindadir. ibrahim-i Giilseni buradan Kahire’ye giderken, oglu Ahmed-i
Hayali ise 7 yil Diyarbakir’da kaldiktan sonra Kahire’ye gitmistir. ibrahim-i Giilseni
Kahire’ye gittikten sonra, orada bir dergah agmis ve irsad faaliyetine devam etmistir.
Kanini’ye sikayet edilmesi iizerine, oglu Ahmed-i Hayali ile birlikte, Kanuni’nin
davetiyle Istanbul’a (934-935/1528-1529 yillar1 aras1) gelmis, bir sene sonra yine
Misir’a donmiislerdir. Tbrahim-i Giilseni 940/1533-1534’te lmiistiir'.

Za’fi’nin ibrahim-i Giilseni’ye intisabinin, Yavuz Sultdn Selim’in Kahire’yi ilhak
etmesi (923/1517) ile ilgisi kurulabilir. Za’fi’nin, Yavuz Sultdn Selim’in Misir’1 fethi
ve hilafeti devr almasi lizerine yazmis oldugu kasidesinden (vr. 5b) hareketle, onun
da bu seferde bulunmus olabilecegi bir ihtimal olarak akla gelmektedir. Kahire’nin
ilhakindan sonra Yavuz Sultan Selim’in sipahilerinden ve ileri gelen askerlerinden pek
¢ok kimsenin orada bulunan Ibrahim-i Giilseni’ye miirid olduklar1' bilinmektedir.
Su halde Za’fi’nin Ibrahim-i Giilseni’ye intisdbinin bu olaydan sonra gergeklesmis
olmas1 miimkiindiir. Bu takdirde, Za’fi’nin 1500°1ii yillarda dogdugunu varsaydigimiz
icin, Misir’a gidisi ve Ibrahim-i Giilseni’ye intisdbi, yirmili yaslarina tekabiil
edecektir. Yine bu durumda Za’fi’nin, 940/1533-1534’te vefat eden Ibrahim-i Giilseni
ile tahminen on alt1 yillik bir birlikteliginden soz edilebilecektir.

Ancak Mendkib-1 Ibrahim-i Giilseni’de Tbrahim-i Giilseni ve etrafindakilerden

143 Bkz. Muhyi, a.g.e.; Vassaf, a.g.e, C. 111, s. 151-188; Salih, Mendkib-1 Eviiyd-y1 Misir, Bulak 1262, s.
80-97; Hocazade Ahmed Hilmi, [brdhim-i Giilgent , 1st.1322, s. 4-8; Konur, a.g.e., s. 87-146.

144 Bkz. Konur, a.g.e., s. 105.

145 Bkz. Muhyi, a.g.e.; Vassaf, a.g.e, C. III, s. 151-188; Salih, a.g.e., s. 80-97.; Hocazdde Ahmed Hilmi,
a.g.e., s. 4-8; Konur, a.g.e., s. 87-146.; Emiri, Tezkire, s. 299.; Emiri, Esdmi, vr. 43/b; Nihat Azamat,
“Ibrahim-i Giilseni”, DIA4, ist., 2000, C. XXI, s. 301-304.

146 Bkz. Konur, a.g.e., s. 123.

|55 ]



detaylica bahseden Muhyi’nin, Za’fi’den hi¢ bahsetmemesinden anliyoruz ki, sayet
Za’fi on alt1 y1l gibi uzun bir siire Ibrahim-i Giilseni ile birlikte bulunmus olsaydi,
Muhyi’nin kendisinden bahsetmesi kaginilmaz olacakti. Bu da onun Kahire’nin
ilhdkinin hemen akabinde ibrahim-i Giilseni’ye intisib etmesinin diisiik bir ihtimal
oldugunu gostermektedir. Bununla birlikte Yavuz Sultdn Selim’in Kahire’yi ilhak
etmesinin, Za’fi’nin Misir’a gitmesinin sartlarini hazirladigi rahatlikla sdylenebilir.
Nitekim XVI. yiizyilda ibrahim-i Giilseni’ye intisib eden birgok sair, Kahire nin
ilhakindan sonra Kahire’ye gitmislerdir'¥’.

fbrahim-i Giilseni 940/1533-1534’te 6ldiigii igin, Za’fi’nin bu tarihten Once
Misir’a gittigi muhakkaktir. Za’fi’nin dogumunun da 906/1500°1i yillara tekabiil
ettigi goz dniine alindiginda, onun seyhi Ibrahim-i Giilseni’nin 61diigii 940/1533-1534
yilinda 33-34 yaslarinda oldugu ortaya ¢ikar. Bu verilere gére Za’fi’nin 940/1533-
1534’ten &nce genglik yillarinda Misir’a gidip Ibrahim-i Giilseni’ye intisab ettigi
anlagilmaktadir.

Divdn’da Ibrahim-i Giilseni ile ilgili zengin bir malzeme bulunmaktadir. Sair
seyhinin ismini acik bir sekilde zikretmistir. Ornegin “Bize Giilseniler dirler” redifli
bir kogmada (vr. 56b-57a) sair, seyhinden “Seyh Ibrahim”, bir murabbain (vr. 28a-b)
nakaratinda da “Ibrdahim Efendim” diye soz etmistir.

Seyh ibrahim’diir piriimiiz
Bif ile birdiir birlimiiz
Kimse afilamaz s6ziimiiz
Bize Giilgeniler dirler (vr. 56b)

Ey giilsen-i dil narveni serv-i revanum
Kurban olayim tirifie ebri-y1 kemanum
Can miilketine server ii sultdn-1 cihAnum
Ibrahim efendiim yiizi giil gonce-dehanum (vr. 28a)

Ayrica, sairin seyhine karsi olan duygularini ifade ettigi diger bir gazel de (vr. 84b)
“Ibrahim” rediflidir. Sair, bu gazelin birinci beytinde, seyhini “yar-1 cAn” ve “stih-1
zaman” olarak tavsif etmis; seyhi ile olan ayriligindan dolay1 menzilinin ates ile
doldugundan ve bu yiizden yaslandigindan soz ettikten sonra, makta beytinde seyhine
olan samimi bagliligin1 dile getirmistir ki bu beyit sdyledir:

74 fi kul oldi safia canyla
Kisver-i dilde hAnum [brahim (vr. 84b)

Asagidaki Farsca beyitte de “Adin Halil ’in adinin ikizi oldugu igin, senin dostlugun
herkesinkinden daha fazladir.” diyen sair, Halil ile Hz. ibrahim’i kastederek, seyhinin
hem O’nunla adag, hem de O’nun gibi Allah dostu olduguna isaret etmistir.

147 Bkz. Ali Oztiirk, a.g.m., s. 232-245.

|56 |



Olelgs Colalsns 55 o &S5 573
S A G &8 CdS eulud
(vr. 137a)

Seyhinden dogrudan Halil olarak soz ettigi diger bir beytinde de sair, seyhinin
giizelliginin kendisini hasta ettigini ifade etmistir.

Dostlar 6lsem n’ola kiinc-i bela igre “alil
Kim beni bi-care kildi n’eyleyem hiisn-i Halil (vr. 82a)

Sair, Farsca divancede iki yerde olmak iizere, toplam yirmi yedi yerde Giilseni
kelimesini kullanmis ve bunlarin dokuzunda seyhi Ibrahim-i Giilseni’yi kastetmistir.
Bu yerlerin iiciinde de, onun yam sira, Ibrahim-i Giilseni’nin seyhi Dede Omer-i
Raseni’ye de yer vermistir. (vr. 57a, 64a, 122b) Giilseni kelimesinin gegtigi diger on
sekiz yerde ise, Gililseniyye tarikati kastedilmistir.

Sair, ayrica yedisi Fars¢a divangede olmak iizere, divaninin toplam on yedi yerinde
seyhinden pir olarak s6z etmistir. Pir ve Giilseni’yi bir arada zikrettigi asagidaki
beyitten, pir ile seyhini kastettigi acik¢a anlagilmaktadir:

Ma-sivadan gegmisem Za“ fi olup teslim-i pir
Giilseni’ye bendeyem amma ki sah-1 ‘alemiim (vr. 139b)

Sair, Divdn’da iki yerde seyhinden “Hazret-i Monla” diye soz etmistir. Bunlardan
birinde (vr. 72a) seyhinin hankahini “pir-i askin dergahi” olarak nitelendiren sairin,
digerinden (vr. 110b) de seyhinin karsisinda heyecanlandigi, ona biiyiik bir muhabbetle
bagli oldugu anlasiimaktadir.

Za“ fiya dergah-1 pir-i ‘ask istersen eger
Gafil olma han-kah-1 Hazret-i Monla imis (vr. 72a)

Za“fiya ¢ifilar kulagum depresiir a‘ zilarum
Galiba irsada geldi Hazret-i Monla yine (vr. 110b)

Sair, Divan’da bir yerde de seyhinden “Sah-1 velayet” (vr. 69b), olarak s6z etmistir.
Burada sair, Sah-1 velayete bende olmasini, pak bir itikad ile Allah’in fazlina nail

olmasina baglamistir.

Fazl-1 Huda’ya ireli pak itikad ile
Biz boyni baglu bende-i $ah-1 velayetiiz (vr. 69b)

|57



Bilindigi gibi ibrahim-i Giilseni, Mevlana’nin Mesnevi’sine nazire olarak kirk
bin beyitlik Ma’nevi’yi yazmigtir'®®, Sair, kiyamet giiniinde herkesle dost olmak
istemedigini, Ma nevi’nin sahibi ile birlikte olmak istedigini ifade ettigi asagidaki
beytinde, bu esere de isaret etmistir.

Dimeziim mahrem eyle her deniye
Musahib eyle sahib Ma‘nevi’ye* (vr. 4a)

Sair baz1 gazellerde biitiiniiyle seyhini anlatmis, hayran kalmis bir vaziyette evsafini
terenniim etmistir. Ornegin seyhiimiiz redifli bir gazelde (vr. 70b) sair seyhini Reh-niima-
i salik-i rah-1 hiidd, Pisva-yi talib-i niir-1 Huda (beyit 1), Peyrev-i sir-i Hudad, ma 'den-i
sidk u safa, miicteba, miirtekd, muktedd (beyit 2) Ehl-i diller arasinda miintehd (beyit
3), Vasil-1 Hak, mest-i miistagrak, Pir-i kamil, ziibde-i ehlii’l-hena (beyit 4), server ii
serdar ve sahib-liva (beyit 5) gibi vasiflarla 6vmiis, ayrica onun digindaki miintehilerin
onun miibtedasindan bile haber veremeyeceklerini, (beyit 3) onun iginde bulundugu
halleri insan aklinin idrak edemeyecegini (beyit 4) ifade etmistir.

“Kisi pirinden ciida diismek ne miiskil kardur” nakaratli murabbada (vr. 21b) da,
pirinden ayr1 kaldig1 ve bu ayriliktan dolay1 c¢ektigi sikintilarr anlatmistir. Bu siirin
besinci bendinden de, “zdt-1 paki ekmel-i ahrar” ve igirdigi irsad serbetini hasta gonle
ilag olarak nitelendirdigi (bend 1) pirinin dergdhini terk ettigi, ancak pisman oldugu
anlagilmaktadir. Elbette bu terkedisi, miintesibi oldugu tarikati terk etme olarak degil,
tarikatin seyhi ve asitdnindan ayr1 kalma olarak anlamak gerekir. Sair, pirin yakininda
olmay1 ve goézetiminde bulunmayi o derece dnemsemektedir ki, onun nazarinda,
ondan ayr kalmak tevbeyi gerektiren bir davranistir:

Za“fiya bilmem neden diisdi bafia bedraylik
Terk idiip dergah-1 piri eylediim hercaylik
Tevbe olsun itmeyem simdengirti hodraylik
Kisi pirinden ciida diigmek ne miiskil kardur (vr. 21b)

Sair, “Yandi talibler meded devletlii sultdnum meded” nakaratli murabbada
(vr. 22a), seyhini, velayet miilkiine hitkmeden hén, 6lii cisme rih olan Isa nefesli,
giizelliginin nuru simsek ¢akan aydinlik ay (bend 1) seklinde nitelendirerek, Giilseni
talib/dervislerinin ¢ektikleri ask 1zdirabini anlatmistir.

“Ibrahim efendiim yiizi giil gonce-dehdnum” nakarath murabada (vr. 28a) da
sair, seyhinin dudagini goncaya, yiiziinii de giile benzeterek, onun giizelligini biitiin
murabba boyunca anlatmigtir. Murabbain iiclincii bendinde seyhini giizel kokulu
siimbiile ve yeni yetisen giile benzeterek, onun giizellerin bas tici oldugunu ve
giizellikte Yusuf Peygamber’e yetistigini ifade etmistir:

148 Vassaf, a.g.e., C. III, s.161. Eser ve eserin yazma niishalar1 hakkinda bilgi i¢in bkz. Konur, a.g.e., s.
180-181.

|58 |



Bir siinbiil-i hos-bt giil-i nev-reste giizelsin
Ser-defter-i hiban diseler dah1 mahalsin
Hiisn ile seha Yasuf-1 Misr’yi bulasin
[brahim efendiim yiizi giil gonce-dehanum (vr. 28a)

Yine seyhinin giizelligi ile ilgili olarak, ismini zikrettigi bir beyti (vr. 82a)
miiteakiben sdir, miibalaga sanatina bagvurarak, diinya etrafinda yer alan dokuz
gezegenin, yer yliziini dolagmalari halinde, seyhinin yiizii gibi giizel bir yiize
rastlayamayacaklarimi ifade etmistir:

Niih felek seyr eyleytip riiy-1 zemini gest iden
Gormedi bir afia befizer stret {i vech-i cemil (vr. 82a)

“Efendiim padisahum gozleriim nirt Memi Sah’um ™ nakaratili muraba (vr.
27a-b) ile, “Gozleriim niirt giines yiizli Memi Sah’um beniim” nakaratli murabbada
(vr. 28a) yer alan Memi $ah, seyhi olmalidir. Zira son murabbain asagidaki bendinde,
seyhinin asitdnin1 dergdh olarak benimsedigini ifade etmistir:

Bir giizel begsiifi melahat tahtina sahum beniim
Asitanufidur cihanda €4li dergahum beniim
Az idiip mihr i vefay1 almagil ahum beniim
Gozlertim nar giines yilizli Memi $ah’um beniim (vr. 27b)

Sairin, “Her ne itdiyse bana ol sah-1 hitban eyledi” (vr.30b), “Himmet it devletlii
sultanum zuhtir eyyamidur” (vr. 22b), “Asik-1 suride giim Mecniin-1 na-sadun
beniim” (vr. 28b), “Cdanumun dinlencesi sen gonliimiin eglencesi” (vr. 30a) ve “Ne
asl efendisin seni sen hig¢ biliir misin” (vr. 29b) nakaratli murabbalar ile “sultdnum”
redifli gazellerde (vr. 88a-b) seyhine hitap ettigi anlasiimaktadir.

Saire gore, “nasil” ve “niye” sorularindan vazgecerek pire teslim olmak ve
onu sevmek gerekir. Zira pirinin asitdnina teslim olmasi, gonliinden varidat eksik
olmamasini saglamaktadir. Bu da seyhinin feyz ve ata sahibi, hasta gonliin ilaci
olmasindan kaynaklanmaktadir. O, nefsin kayitlarindan kurtulmus kamil bir zat-1
paktir. Onun irsad serbeti hasta gonliin ilacidir. Sair bu yiizden seyhinin feyzini timid
etmektedir:

Pire teslim it 6zin ¢lin u ¢eradan vaz geliip
Ehl-i “ask igre fakih olmaz cevabryla su’al (vr. 82b)

Teslim 1 r1zaii ile tolu iglim [ii] tasum
Mihriifidiir olan sinedeki canum efendi (vr. 113b)

Asitan-1 pire teslim olalidan Za“ fiya

|59 ]



Hamdii li’llah kim degil eksik goiiilden varidat (vr. 53a)

Ey feyz u “ata sahibi sultanum efendi
Bu haste diliifi derdine dermanum efendi (vr. 113b)

Mi‘mar-1 keremle dem-i feyzuil meded eyle
Viran koma dil miilkini hey hanum efendi (vr. 113b)

¢ Anada kald1 dil-i na-tiivan meded bekler

Cenab-1 sahdan ol bi-kese “indyet yok (vr. 77a)

Ol veli kim zat-1 paki ekmel-i ahrardur
Serbet-i irsadi timar-1 dil-1 bimardur (vr. 21b)

Za’fi, seyhinin katinda en alcak hizmet¢i olmayr cihan sultanligina tercih
etmektedir. Seyhin asitaninda seg-ban olmak sair i¢in her iki dlemde bir izzet ve rif’at
vesilesidir. Sair bu hususu birgok beytinde dile getirmistir:

Ma-sivadan gegmisem Za‘ fi olup teslim-i pir
Giilseni’ye bendeyem amma ki sah-1 “alemiim (vr. 139b)

Cihan sultanhgin terk eyledi Za‘ fi beniim sdhum
Murad bu ki tapuiida gulam-1 kemterin olsun (vr. 101b)

iki “alemde sultan oladan ben bildiigiim Za‘ fi
Cenab-1 Giilseni’de hak-i rah olup hakaret yeg (vr. 79b)

Baiia bu “izzet ii rif at iki ‘alemde yeter
Asitanufida olam padisehiim seg-banuii (vr. 77b)

@.&KQ[&‘.«TJQQ@WQOM
P owaile olle 93 50 3 391 () 15 Wile
(vr.134b)

Osmanlilarda, sarayda av kopegi muhafizina sekban dendigini ve av, muharebenin
bir mukaddimesi sayildigindan, ava tatbikan verilen bu ismin bir seref ve meziyyet
olarak addedildigini g6z oniine aldigimizda', sairin kendisini seyhine ¢ok yakin
hissettigi ve bununla da seref duydugu seklinde bir ¢ikarsamada bulunmak da
mimkiindir.

149 “Ey Za’fi! Giilseni asitanma goniilden bende ol. Asiklarin her iki dlemde kazanacaklari budur.”
150 Pakaln, a.g.e., C. III, s. 146.

| 60 |



Sair Giilseni asitaninin dervisi oldugu igin, Allah’in mutlaka dualarmi kabul
edecegine inanmaktadir.

Asitan-1 Giilseni dervisi oldufi canla
Hak kabtl eyler mukarrar Za‘ fiya da‘vatufu (vr. 117a)

Bilindigi gibi hicri 940’ta (m.1533-1534) vefat eden ibrahim-i Giilseni’nin
vefatina bircok tarih diisiiriilmistiir ki bunlarm en meshuru, “Zamanin kutbu Ibrahim
6ldii.” anlamma gelen gl Olojll ol Ol “Mate kutbu’z-zamdn Ibrahim»
ibresiyle diisiriilen tarihtir™'. Za’fi’ de yu—g¢ly) Cmosy aSU 29y “Rith-1 pdkine
rahmet olupdur” misrasiyla seyhi Giilseni’nin vefati i¢in tarih diisiiren sairlerden
birisi olmustur. S6z konusu tarih manzimesi asagidadir.

Deliniip tir-i firkat ile ciger
Dil i cana cerahat olupdur
Ya“ni fahru’l-miilika mevt irisiip
Menzili kurb-1 hazret olupdur
Afa sahid dudar bu tarihi
Rih-1 pakine rahmet olupdur
(Hw9lsl Sy 4L 29))

(vr. 123a)

3. Halifeligi

Miistakimzade nin bir yerde Za’fi’nin Giilseni seyhi'*, bir yerde de Giilseni Misri
halifesi oldugunu'®® séyledigi, Esrar Dede'** ve Seyh Galib'*¥in ise, onun ibrahim-i
Giilsen’nin halifelerinden oldugunu agik bir sekilde ifade ettikleri hususu daha
onceden gecmisti. Bu bilgilerden Za’fi’nin Ibrahim-i Giilseni’den hilafet aldig1 agik¢a
anlagilmaktadir.

XVIIL. yiizyilin 6nemli simalart olan Miistakimzade (6. 1202/1788) Esrar Dede (0.
1211/1796) ve Seyh Galib (6. 1214/1799)’in Za’fi’nin Giilseni seyhi oldugunu ifade
etmeleri, onun vefatindan iki asir sonrasinda bile Giilseni seyhi olarak bilindigini
gostermesi agisindan dnemlidir. Bu hususlar, Za’fi’nin ibrahim-i Giilseni’nin halifesi
oldugunu isbatlamasi agisindan aslinda yeterli delillerdir. Ancak isin ilging tarafi
Giilseniyye tarikat: ile ilgili literatiirde, Ibrahim-i Giilseni’nin halifeleri arasinda
Za’fi’nin ismine yer verilmemis olmasidir.

151 Mehmed Zillioglu Evliya Celebi, Seydhatndme, Devlet Basimevi, Ist. 1938, C. X, s. 245; Bursali
Mehmed Tahir, a.g.e., C. I, s. 19.

152 Miistakimzade, Mecelletii’'n-Nisdb, s. 298.

153 Miistakimzade, Risale-i Taciyye, vr. 17b.

154 Esrar Dede, a.g.c., s. 314.

155 Esrar Dede, a.g.e., s. L1.

|61 |



Bir vesileyle gectigi gibi, Ibrahim-i Giilseni hakkinda bilgi veren kaynaklarin en
onemlisi ve en genisi olan'*® Muhyi-i Giilseni (1015/1606) nin Mendkib-1 Ibrahim-i
Giilgeni’sinde Za’fi’nin ismine yer verilmesi beklenirdi. Mendkib incelendiginde
Ibrahim-i Giilseni’nin halifesi olarak nitelendirilen 10’dan fazla kisiye rastlanmakta's’,
ne var ki bu halifeler arasinda Za’fi’nin adina yer verilmedigi goriilmektedir.

Kuskusuz Mendkib’da Za’fi’nin mahlasi ile degil de, ismiyle (Ali) yer almis olma
ihtimalini de géz oniinde bulundurmak gerekir. Ancak Mendkib’da Ali olarak gecen
kisilerden birinin, Za’fi olduguna dair herhangi bir karine de bulunmamaktadir.

Muhyi’den sonra Ibrdhim-i  Giilseni’nin  hayat hikayesini yazanlar,
cogunlukla Mendkib’1 6zetleyerek bu isi yaptiklari i¢in, buralarda da Za’fi ismine
rastlanmamaktadir. La’li Mehmed Fenai, Giilseni’nin kirk sahib-i icdzesi ve dort
halifesi oldugunu sdylemekte, ancak halifelerin isimlerini verdigi halde, sahib-i icazet
vasfini tagtyanlarin isimlerine yer vermemektedir'®. Sefine-i Evliya’da, Ibrahim-i
Giilsen ile ilgili boliimii, Muhyi-i Giilseni’nin Mendkib-1 Ibrdhim-i Giilseni’sinden
ozetledigini sdyleyen'” Hiiseyin Vassaf, Ibrahim-i Giilseni’nin sahib-i icAzet 40 tane
halifesinin oldugunu ancak bunlardan dort tanesinin 6n plana ¢iktigini sdylemektedir'®.

Ibrahim-i Giilseni’nin hayatin1 Muhyi’nin Mendkib’indan 6zetleyerek verdigini
sOyleyen diger bir kisi de Mendkib-1 Evliyd-y1 Misir miellifi Salih’tir'®'. Hocazade
Ahmed Hilmi de Ibrahim-i Giilseni isimli eserinin ilgili boliimiinde ayni yola
basvurmustur'®. Son dénemlerde Ibrahim-i Giilseni ya da tarikat: hakkinda yapilmis
olan aragtirmalarda da Za’fi’ye, ibrahim-i Giilseni’nin halifeleri arasinda yer
verilmemistir'®. Bu eserlerin tiimiinde, ibrahim-i Giilseni’nin halifeleri olarak Seyh
Hasan Zarifi, Seyh Sadik Ali, Seyh Asik Musa ve Ibrahim-i Giilseni’nin oglu Ahmed-i
Hayéli’nin isimlerine yer verilmistir. Netice olarak bu eserlerde verilen bilgiler,
Muhy1’nin verdigi bilgilerin 6zeti mahiyetinde oldugu i¢in, dogal olarak buralarda da
Za’fl yer almamistir.

Sairden Za’fi ya da sehven Za’ifl olarak bahseden tezkirecilerin Muhyi ile ¢cagdas
olmalarindan anlasilmaktadir ki, sayet Muhyi’nin Mendkib’inda sairden bahsedilmis
olsayd, siiphesiz ki mahlasi ile bahsedilmis olmasi daha mantikli olurdu. Zira Za’fi
olarak sOhrete kavusan sairin, sohrete kavustugu adla anilmasi icab etmektedir.
Bundan da sairin Mendkib’da yer almadig1 anlasilmaktadir. Muhyi’nin Kasifi’den
yaptigl Resehdt gevirisinin girisinde, sdirden Molla Za’fi olarak bahsetmesi'** de,
Muhy1’nin sairi Za’fi olarak bildigini, dolayisiyla Menakib’da da sairden Za’fi olarak
bahsetmesi gerektigini gostermesi agisindan dnemli bir kayittir.

156 Vassaf, a.g.e., C. 111, s. 151; Konur, a.g.e., s. 88.

157 Muhyi, a.g.e., s. 88, 109, 220-222, 297-298, 281, 301, 309, 367, 386-387, 408, 422, 446, 469.

158 La’li Mehmed Fenai, Terceme-i Hal-i Hazret-i Pir-i Giilgent, s. 23.

159 Vassaf, a.g.e., C. 111, s. 151.

160 Vassaf, a.g.e., C. 111, s. 181.

161 Salih, a.g.e., s. 82.

162 Hocazade Ahmed Hilmi, a.g.e., s. 4-8.

163 Kara, a.g.md., s. 256-259; Azamat, a.g.md., 301-304; Konur, a.g.e., s. 153-174.

164 Kog, a.g.m., s. 238. Tek niisha halinde olan ve “Zencir-i zeheb” olarak isimlendirilen Regehdt ¢eviri-
sinin giris kisminin asli ve ¢evrimyazisi, yazar tarafindan burada sunulmustur.

| 62 |



Hig kusku yok ki, Za’fi gibi dnemli bir sairin ve X VIII. yiizyila kadar etkisi devam
eden bir halifenin, Ibrahim-i Giilseni ve ¢evresindekileri etraflica ele alan Mendkib
gibi bir kitapta yer almamasi dikkatleri celp eden bir husustur ve bunun bir nedeni de
olmalidir. Muhyi-i Giilseni iizerine yapilacak arastirmalarla bu hususun giin yiiziine
cikacagl muhakkak ise de, simdilik biz bunu Za’fi’nin Ibrdhim-i Giilseni’nin son
yillarina yetigmis olmasina baglamakla yetiniyoruz. Muhyi’nin Ibrahim-i Giilseni’nin
son yillarina yetisen ve Ibrahim-i Giilseni 6ldiigiinde daha geng say1labilecek bir yasta
(33-34 yas) olan Za’fi’yi, Ibrahim-i Giilseni merkezli olan kitabina almamas1 makul
karsilanabilir.

Giilgenilige iligskin kaynaklarda ge¢gmese bile, biz yukarida saydigimiz hususlarin
Za’fi'nin Ibrahim-i Giilseni’den hilafet aldigin1 gosteren yeterli kanitlar oldugunu
diisiiniiyoruz.

Za’fi’nin tarikat silsilesi ise s0yledir'®:

. Seyyidii’l-evvelin ve’l-adhiriln Muhammed Mustafa (6. 632).

. Ebuw’l-Haseneyn imam Aliyye’l-Murtaza Kerrama’llahu Vecheh (5. 661).
. Ebli Sa’id Hasan b. Yesar el-Basri (6. 728).

. es-Seyhti’l-Elma’i Habibii’l-A’cemi (6. 733).

. es-Seyhii’l-Kebir Ebu’s-Siileyman Davud-1 Tai (6. 781).

. Ebu’l-Mahfiz Ma’raf Ali el-Kerhi (6. 815).

. Ebu’l-Hasan Seriy Sakati (6. 870).

. Ebu’l-Kasim Ciineyd b.Muhammed el-Bagdadi (6. 909).

o 0 9 SN N AR W N e

. Ebti Ali Ahmed Miimsad ed-Dineveri (6. 912).

10. Ebu Abdullah Muhammed Dineveri (6. 1009).

11. Ebdi Hafs Omer Vecihii’din el-Kadi el-Bekri (6. 1094).
12. Ziyaiddin Abdulkahir el-Bekri es-Siithreverdi (6. 1167).
13. Ebl Resid Kutbuddin el-Ebheri (6. 1226).

14. Riikneddin Muhammed Nahhas el-Buhari (6. 1230).
15. Sihabeddin Muhammed et-Tebrizi (6. 1240).

16. Cemaleddin Sirazi (6. 1273).

17. ibrahim Zahid Geylani (6. 1300).

18. Sa’deddin Fergani (6.).

165 Silsile i¢in bkz. M. Sadik Vicdani, Tomdr-1 Turuk-1 Aliyye 'den Halvetiyye, Evkaf-1 Islamiyye Mat.,
Ist. 1338-1341,s. 17, 18, 48; Mchmed Siikri b.ismail, Silsile-ndme-i ‘Aliyye-i Mesdyih-i Sifiyye, Haci
Selim Aga Ktp., Hudai Efendi., no.1908, vr. 20a; Muhammed Sami’, Esmdr-1 Esrdr, Cemal Efendi
Mat., Ist.1316, s. 15-16.

| 63 |



19. Kerimiiddin Ahi Muhammed b. Nir el-Halveti (6. 1308).

20. Ebl Abdullah Siraciiddin Omer b. es-Seyh Ekmeliiddin el-Geylani el-Lahici
el-Halveti 6. (1397).

21. Ahi Mirem es-Sirvani (5. 1409).

22. Hact Mahmtid b.Ahmed Izzeddin es-Sirvani (6. 1425).

23. Sadreddin Halveti Sirazi, (6. 1455).

24. Seyyid Yahya es-Sirvani 6. (1463).

25. Dede Omer-i Riseni (6. 1487).

26. ibrahim-i Giilseni (6. 1534).

27. Za’fi-i Giilseni (6. 974-978/1566-1570).

Nakaratt “Bize Giilseniler dirler” olan kosmada (vr. 56b-57a), sair, tarikat

silsilesinde yer alan Seyyid Yahya-y1 Sirvani, Dede Omer-i Riiseni, ibrahim-i Giilseni
ve Ahmed-i Hayali’nin isimlerine yer vermistir.

Seyh Ibrahim’diir piriimiiz
Biii ile birdiir biriimiiz
Kimse afilamaz s6ziimiiz
Bize Giilseniler dirler (vr. 56b)

Piriimiiz old1 Giilseni
Anui piridiir RGgent
Terk eyleditk ma’ vii meni
Bize Giilseniler dirler (vr. 57a)

Biziim gizlidiir yolimuz
Sag ile birdiir solumuz
Seyyid Yahya’dur ulumuz
Bize Giilseniler dirler (vr. 57a)

Seyh Ahmediifi kemteriyiiz
¢ Ask ehliniifi mehteriyiiz
Biz soziimiiziin eriyiiz
Bize Giilseniler dirler (vr. 57a)

Divan’da Dede Omer-i Riigeni’den iki yerde daha soz edilmistir:

iktisibum ntir-1 Ahmed’dendiir ey Za“ fi beniim
Kim odur ¢esm-i ¢erag-1 Rlgeni vii Giilseni (vr. 139b)

| 64 |



Riseni’den Giilseni’ye Za‘ fiya virdiifise cin
Mest ol ayik olan ¢iin dem-be-dem bi-hiisdur (vr. 64a)

4. ibrahim-i Giilseni’den Sonraki Miirsidi
Ahmed-i Hayali

Ahmed-i Hayali, Ibrahim-i Giilseni ‘nin oglu ve halifesidir. Asil ismi Ahmed
Semseddin, kiinyesi Ebu’s-Safa, sohreti Hayali’dir. Tebriz’de dogdu. On yasinda
iken pederiyle Misir’a hicret etti. Yine pederiyle birlikte istanbul’a gelip, geri dondii.
Pederinin 940/1533-1534 yilinda irtihalinden sonra yerine gegip, otuz yedi sene post-
niginlik yaptt. 977/1569 tarihinde vefat etti'sS.

Za’fi Divani’nda, ibrahim-i Giilseni’den soz edildigi gibi, Ahmed-i Hayali’den
de s6z edilmektedir. Zira, Za’fi, Ahmed-i Hayali’nin 37 yillik postnisinlik doneminin
neredeyse tamamina sahit olmustur. O, Hurifilige iliskin olarak yazdig: risalesinde,
Ahmed-i Hayali déneminde Giilseniyye Asitinesi’nin hizmetkar1 oldugundan ve
oradaki ilmi atmosferden s6z ederek'®” bu konuda ilk elden bilgi vermistir. Za’fi’nin
Omriiniin sonuna kadar Kahire’deki Giilseni dergdhina ve dergahin postnisini Ahmed-i
Hayali’ye olan baghiligim siirdiirdiigiinii, orada gdmiilii olmasindan anliyoruz (Bkz.
Olimi).

Divan’da yer alan “Bize Giilseniler dirler” nakaratli kosmasinda, sdirin Ahmed-i
Hayali’ye olan baglilig1 agik bir sekilde goriilmektedir. Zira burada sirasiyla Seyyid
Yahya-y1 Sirvani, Dede Omer-i Riseni, ibrahim-i Giilseni ve Ahmed-i Hayali’nin
isimleri zikredilmistir. Ahmed-i Hayali, silsilenin yasayan en son halkas1 oldugu igin,
kosmanin son dortliigiinde kendisine yer verilmistir:

Seyh Ahmediifi kemteriyiiz
¢ Ask ehliniii mehteriyiiz
Biz soziimiiziin eriyiiz
Bize Giilseniler dirler (vr. 57a)

Yine, ask ile ilgili sorunlarin ¢6ziim adresi olarak, Giilseni Asitani’ndaki Ahmed-i
Muhtar’in gosterildigi asagidaki beyitte, kendisinden s6z edilenin Ahmed-i Hayali
oldugu diistiniilebilirse de, Ahmed-i Muhtar tabiri ile bir ismi Ahmed olan'®® Hz.
Muhammed’in kastedilmis olmasi daha mantikli goériilmektedir.

Miiskiliifi var ise Za“ fi fenn-i ask icre eger
Asitan-1 Giilseni’de Ahmed-i Muhtér’a sor (vr. 66b)

166 Detayli bilgi igin bkz. Muhyi, a.g.e.;Vassaf, a.g.e., C. III, s. 187.
167 Siileymaniye Ktp. Hact Mahmut Ef. No. 3088/2, vr.19a-b.
168 Bkz. Mustafa Fayda, “Ahmed”, DI4, Ist. 1989. C.1I, s. 29-30.

| 65 |



“Gozleriim nir vii ‘Omriim hdsili Ibn-i Imdm” nakaratl murabbada (31a) da
kastedilen kisi, Ahmed-i Hayali olmalidir. Zira burada gegen “Ibn-i imam” terkibindeki
“imam” ile Ibrahim-i Giilseni, “ibn/ogul” ile de Ahmed-i Hayali kastedilmis olmalidir.

Divan’da “Ahmed” redifli gazel (vr. 56a) ile “Ahmed’tin” redifli gazelde (vr.56b)

anlatilan kisinin Ahmed-i Hayali oldugu ihtimal dahilinde ise de, bu gazellerde ismi
gecen Ahmed’in tarikat, tasavvuf ya da Giilsenilik ile bir ilgisinin oldugunu gosteren
herhangi bir karineye rastlanmamaktadir. Bu gazellerin matla beyitleri su sekildedir:

Ey hiisrev-1 zaman u sirin dehanum Ahmed
Bag-1 melamet igre serv-i revanum Ahmed (vr. 56a)

Meydan-1 hiisn i¢inde hos pehlevanum Ahmed
Iklim-i can u dilde sah-1 cihAndur Ahmed (vr. 56b)

Ta‘n itdi maha ebru-y1 garrasi Ahmed’iiii
Sarf itdi serve kdmet-i balast Ahmed’iif (vr. 78a)

Asagidaki beyitte, sdirin kendisinden “Emir” diye hitab ettigi sahis, lakabi Emir!'®
olan Ahmed-i Hayali olmalidir. Séir, burada seyhi Ahmed-i Hayali’nin seg-bani'™
olmakla mutluluk duyacagini ifade etmistir. Divdn’da sairin, kendisini seyhinin
karsisinda bu konumda gordiigiinii gosteren daha baska beyitler (vr. 77b, 101a) de
vardir:

Yeterdi Za‘ fiyé ¢izzet sa‘adet iki ¢ alemde
Dise bir kerre lutf ile emiriim bafia seg-banum (vr. 84a)

Divan’da ayrica, Giilgeni ailesinden oglu dlen birisi i¢in yazildigi anlasilan bir
muhammes yer almaktadir (vr. 33b). Ancak burada oglu 6len bu kisinin, ya da 6len
kisinin ismine sardhaten yer verilmemistir. Sair, bu muhammesin agagida da yer alan
ticiincti bendinde, “Firkat-1 evlad igiin ldyik degil dilden elem” diyerek 6lenin babasini
teselli etmekte, “Eksik olmaz Giilseni’den biilbiil-i bdg-1 Irem” diyerek de, 6lenin
yerini dolduracak baska ¢ocuklarmin var olduguna isaret etmektedir. Son bendde de,
hayatta olan diger ¢ocugun dmriiniin uzun olmasi i¢in dua etmektedir.

D4’imen budur du‘&s1 Za“ fi-i iiftddeniif
Hiisni gibi < 0mri efz(in ola mahd{im-zadeniiii
Ya ilahi saklagil kaddin o ser-azadentii
Menzile irgiir du‘asi tirini dil-dadeniifi
Kiilbe-i ‘ dmrine hergiz gelmesiin bad-1 zarar (vr. 33b)

169 Muhyi, a.g.e., s. 309, 310.
170 Osmanlilarda, piyade askere sekban denmistir. Av, muharebenin bir mukaddimesi sayildigindan, ava
tatbikan verilen bu isim bir geref ve meziyyet olarak addedilmistir (Pakalin, a.g.e., C. III, s. 146).

| 66 |



5. Za’fiyye Tac1

Za’fiyye Taci, Za’fi’nin adina nisbet edilen ve tarikat giyim kusam tarihinde 6zel
bir yeri olan bir tac ¢esididir. Bu tacla ilgili bilgiyi, Seyh Galib ve Miistakimzade
Stileyman Sadeddin’den Ogreniyoruz. Seyh Galib, Za’fi’nin Za fiyye diye tabir
edilen bir tacin sahibi oldugunu ve Za’fiyye Tac1 geleneginin kendi donemine kadar
yasadigini ifade etmekle yetinirken'”!, daha genis bilgiyi ise, tarikat ehlinin serpuslar
hakkinda yazmis oldugu Risdle-i Taciyye isimli eserinde Miistakimzade vermistir.
Miistakimzade, Za’fi’nin, tarikat miibtedilerinin giinliik olarak giymeleri i¢in bir tac
olusturdugunu ve seyhinin de onaymi alarak bu tica Za fiyye adin1 verdigini ifade
etmektedir'”2. Miistakimzadenin verdigi bilgiye gore, Za’fi, bu tici, mahlasinin koki
olan za’f ((4—=) lafzinin “aded-i huriif-1 esdmi”sinin toplam sayisi'” kadar sekiz
terkten'” ve kirk eliften olusturmustur!’.

Yahya Agih Efendi de, Miistakimzade'nin Risdle-i Taciyye’sinde anlatilan
taclarin ¢izimlerini yaptig1'’® risalesinde, “Gtilseni Misri Tac1” olarak isimlendirdigi
tacin kirk eliften nasil ¢iktigmi gosteren bir ¢izim yapmistir'”’. Ancak Yahya Agah
Efendi burada, Za’fi’nin adina yer vermeden ve Ibrahim-i Giilseni’yi ¢agristiracak
sekilde taci, “Giilseni Misri Tac1” seklinde isimlendirmistir. Oysa Miistakimzade nin
Za’fiyye Tac’ndan séz ederken

“...kendi mahlasina nisbet idiip Za'fa ile be-nam kilmistir ve taclar: hakkinda
Giilsent mehtmun risdle-i mahstsasi vardir. MezkGr elifler kirk adettir...”"

seklindeki ifadesinden, “Gtilsenl merhim” ile Za’fi’yi kastettigi agiktir. Kaldi
ki burada “Giilseni Misri”nin degil, Za’fi-i Giilseni’nin tdcindan séz edilmektedir.
Kanaatimizce, Mistakimzade’nin Za’flyye taci bahsinin ilk ciimlesinde “Giilsent
Musri halifelerinden Seyh Ali Za fi™'™ seklinde kurdugu ciimle, Yahya Agah Efendi’nin

A9

tact “Giilseni Misri”ye nisbet etmesini saglamis olmalidir.

Bunun bir diger delili de, kirk elif husiisiyetinin Ibrahim-i Giilseni tacinda yer
almazken'®’, Za’fiyye Taci’mmn ayirict bir vasfi olmasidir'®'. Dolayisiyla Agih
Efendi’nin “Giilseni Misri Taci1” olarak c¢izdigi tac, aslinda Miistakimzade nin

171 Esrar Dede, a.g.e., s. LI
172 Bkz. Miistakimzade Siileyman Sa’deddin, Risale-i Taciyye, vr. 17b-18a. Baska tarikatlar tarafindan da
kullanilan sekiz terkli tacin genel olarak ne anlam ifade ettigi i¢in bkz. Atasoy, a.g.e., s. 193-195.

173 Burada “&—s5” lafzini olusturan ii¢ harfin () e Y) Arapga isimlerinin (Dad, Ayn, Fa) toplam
harf sayist (3+3+2=8) kastedilmektedir.

174 Terk, dervislerin baslarina giydikleri tac ve kiilahlar tizerinde dilimler seklinde goriinen ve sayist tari-
katlara gore degisiklik arzeden dikey inis seklindeki alametlere verilen isimdir. Bkz. Cebecioglu, a.g.e.,
s. 653.

175 Bkz. Mistakimzade, Risale-i Taciyye, vr. 18a.

176 Atasoy, a.g.e., s. 168.

177 Yahya Agéh b. Salih el-islamboli, Tarikat Kiyafetleri, (Haz. M. Serhan Taysi, Mustafa Askar), Sft
Kitap Yay., Ist. 2006, s. 89.

178 Miistakimzade , a.g.e., vr. 18a.

179 Miistakimzade , a.e., vr. 17b.

180 Vassaf, a.g.e., C. 111, s. 148; Atasoy, a.g.e., s. 164, 170-171.

181 Vassaf, a.y.; Atasoy, a.g.e., s. 164, 170-171.

| 67 |



“Giilseni Musri halifelerinden Seyh Ali Za'fi” diye baslayarak anlattigi Za’fiyye
Taci’nin ¢iziminden bagkast olmamalidir.

Atasoy da, adi gegen eserinde gerek Agah Efendi’nin Giilseni Misri TAci’nin
kirk eliften nasil ¢iktigin1 gdsteren cizimine, gerekse Istanbul Vakiflar Deposu’nda
bulunan ve bu ¢izime uydugunu ifade ettigi iki tAcin resmine yer vermistir'®?,

Tarikat giyim ve kusam tarihini ele aldigt Dervis Ceyizi isimli eserinde
Atasoy’un verdigi bilgiler, Za’fiyye Taci hakkinda bir takim tesbitler yapmamiza
imkan saglamaktadir. Zira gerek Dervis Ceyizi’inde, gerekse baska kaynaklarda
Ibrahim-i Giilseni’nin giydigi Giilseniyye tAcinin terksiz (tek terkli) oldugu ifade
edilir'®®. Oysa Atasoy, Brown ve D’Ohsson’un Giilgeni tacinin sekiz terkli oldugu
yoniinde goriis belirttiklerini bildirir; ancak bununla birlikte Giilseniyye tacinin tek
terkli (terksiz) oldugunu sdyleyenlerin de bulunduguna dikkat ¢eker'®!. Bu durumda
Giilgeniyye tacinin terki hakkinda iki farkli rivayet bulundugu ortaya ¢ikmaktadir. Bu
rivayetler arasinda bir uzlastirma cabasi olarak, ilkin Ibrahim-i Giilseni’nin terksiz
tac kullandigi, ancak halifesi Za’fi’nin onun onay1 ile sekiz terkli tic uygulamasini
baslattig1 ve bunun zamanla Gtilseniler arasinda yayginlik kazandig1 ve boylece sekiz
terkli tacin da Giilseniyye taci olarak sohret kazandig: fikri ileri siiriilebilir. Boylece
Brown ve D’Ohsson’un Giilsenilere nisbet ettikleri sekiz terkli tacin, aslinda Za’fi’ye
nisbet edilen Za’fiyye Tact oldugu diisiiniilebilir.

Miistakimzade’nin verdigi diger bir 6nemli bilgi de, Za’fi’nin kendi tact hakkinda
Risdlesi-Mahstsa adinda bir risale yazmis oldugu hususudur'®® (Bkz. Eserler bahsi).
Za’fi’nin kendi taci hakkinda bir risdle yazmis olmasindan anliyoruz ki, Za’fiyye
Taci gerek sekil, gerekse sekillere yiiklenen anlamlar agisindan énem atfedilen bir
tacdir. Ne yazik ki, bu risdleye ulasamadigimiz i¢in muhteviyatr hakkinda herhangi
bir bilgiye sahip degiliz. Bu risdlenin giin yiiziine ¢ikarilmasinin, tarikat giyim kusam
tarihi ile ilgili literatiire 6nemli bir katk: saglayacagi muhakkaktir.

Mutasavviflarca, taclardaki terk ve elif gibi unsurlarin her birinin bir takim sirlarinin
olduguna inanilir. Gerek bagka tarikatlara ait taclarda, gerekse Za’fiyye Taci’nda
bulunan sekiz terkin, Allah’in subiti sifatlarina, arsin sekiz tabakasina, cennetin sekiz
kapisina, sekiz kigiden olugsan Ashab-1 Kehf’e vs.!%¢; Za’fiyye Taci’ndaki kirk elifin
ise erba’in sirrina!®’ igaret ettigi ifade edilmistir.

Sonug olarak, XVIII. yiizyilin iki 6nemli simas1 Miistakimzade ve Seyh Galib
tarafindan Za’fiyye Taci’ndan s6z edilmesi, Za’fi’nin o donemde bile bilinen bir
seyh oldugunu ve kendi tacinin o giine kadar Gtilseniler arasinda canli bir sekilde
yasadigint gostermesi agisindan onemlidir. Yukarida gegtigi gibi bizzat Seyh Galib
bu hususa dikkat gekmistir. Agah Efendi’nin de bu iki sahsiyetten yaklasik yiiz yil
sonra yazdigi risalesinde, Za’fi’nin adin1 direk zikretmemis olmakla beraber, kirk

182 Atasoy, a.g.e., s. 187-188.

183 Vassaf, a.g.e., C. 111, s. 74; Atasoy, a.g.e., s. 170-171; Konur, a.g.e., s. 163.

184 Atasoy, a.g.e., s. 193.

185 Miistakimzade, Risale-i Taciyye, vr. 18a.

186 Sekiz terkin sirlart hakkinda genis bilgi igin bkz. Islamboli, a.g.e., s. 65-68; Atasoy, a.g.e., s. 193-195.
187 Miistakimzade, Risale-i Taciyye, vr. 18a; Islamboli, a.g.c., s. 88.

| 68 |



elifli tacin gizimine yer vermesi de, Za’fiyye Taci’nin XIX. ylizyilda da bilindigini
gostermektedir.

6. Mevlevilerle liskisi

Gerek divaninda Mevlana’ya ve onun Mesnevi’sine atiflarda bulunmasi, gerekse
bazi Mevlevi tekkelerinde birgok Mevlevi sahsiyet ile goriismiis olmasi, Za’fi’nin
Mevleviyye tarikati ile ciddi iliskiler kurdugunu goéstermektedir. Haddizatinda
Za’fi’nin miintesibi oldugu Giilseniyye tarikati ile Mevlevilik arasinda var olan giiglii
bir yakinliktan kaynaklar zaten s6z etmektedirler. Dolayisiyla Za’fi’nin Mevlevilik
ile olan iligkisini, genel olarak Giilseniyye tarikatinin Mevlevilik ile olan iliskisinden
bagimsiz diisiinmek miimkiin degildir. Giilseniyye tarikatinin kurulus asamasina sahit
olan Za’fi’nin, her iki tarikat arasinda kurulan ilk iliskilere de sahit olmasi bizi bu
bakis agisina sevk etmektedir. O agidan, bu iki dnemli tarikat arasinda ne gibi ortak
noktalarin var olduguna géz atmamiz yerinde olacaktir.

Bircok tarikatin adab ve erkani arasinda bir takim benzerlikler goriilebildigi gibi,
Giilgenilik ile Mevlevilik arasinda da 6nemli bazi benzerlikler goriilmiis ve bu da her
iki tarfkatin yakinlagmasina vesile olmustur. Ibrahim-i Giilseni ve onun seyhi Dede
Omer-i Riseni’nin mahlaslar1 olan Giilseni ve Riiseni kelimeleri, Mevlana’nin Divin-1
Kebir’inde yer alan bir gazelin ilk beytinde gectigi i¢in, onun Gililseni’nin gelisini iki
buguk asir énceden miijdeledigine inanilmis'®; buna mukabil olarak da, Ibrahim-i
Giilgseni’nin kirk bin beyitlik Ma 'nevi adli eserini, Mevlana’nin Mesnevi’sine nazire
olarak yazdig1 belirtilmistir'®. La’li Mehmed Fenai’nin Terceme-i Hdl-i Hazret-i Pir-i
Giilseniisimli eserinde yer alan'®

Giilseni dervisidiir giil goncalardur Mevlevi
Biilbiil-i seyda okur geh Mesnevi geh Ma‘nevi

188 Muhyi a.g.e., 8.; Vassaf, a.g.e., IlI, 157. Hiiseyin Vassaf tarafindan “Ya 'ni esnd-y1 seyran-i giilistan-1
dlem-i lahitta o ¢cesm-i cerdg Dede Omer-i Riigeni’yi o cana kible ve mahall-i hiirmet ii ta zim, Cendb-1
Giilseni’nin vech-i hiisn-i rithdanisini miisahede ettim.”

seklinde terciime edilen, s6z konusu beyit sudur:

oy gz pdz O ) S Qs gy e

(Bkz. Vassaf, a.g.e., C. 111, s. 157-158). Golpinarli ise, beytin bu sekilde yorumlanmasina kars1 ¢ikmaktadir.
(Bkz. Abdiilbaki Golpinarli, Mevidnd dan Sonra Mevlevilik, inkilap Kitapevi, Ist. 1953, s. 324.)

Gazelin tiimii i¢in bkz. Muhyi, a.g.e, s. 8-9; Vassaf, a.g.e., C. III, s. 159; serhi i¢in bkz. La’li Mehmed Fenai,
Terceme-i Hal-i Hazret-i Pir-i Giilsent, s. 5 vd.

189 Giilgeni, bu eserinin La’li Mehmed Fenai tarafindan serh edilen ilk bes yiiz beytinde agir bir iislib
kullanmis ve tasavvufi tabirleri kullanmak i¢in kendini zorlamis gibi goriinmektedir. Bu kisimdan son-
ra ise eserin iisliibunun sadelestigi ve Mevlana’nin Mesnevi’sinden miilhem hikayeler yazdig: goriiliir.
Heniiz yayimlanmamis olan Ma’nevi’nin besi Siileymaniye Kiitiiphanesi, biri Beyazit Devlet Kiitiipha-
nesi, biri de Topkap1 Saray1 Miizesi’nde olmak tizere toplam yedi niishasi tesbit edilmistir. Bkz. Konur,
a.g.e.,s. 180-181.

190 La’li Mehmed Fenai, Terceme-i Hal-i Hazret-i Pir-i Giilseni, 4. Beyit ayrica Besir Ayvazoglu, Giiller
Kitabi, Otiiken Yay., 1st.1992, s. 105°te yer almaktadur.

| 69 |



beyti, her iki tarikatin miintesibleri ile Ma nevi ve Mesnevi kitaplart arasinda
bir ayirimin gozetilmedigini gosteren dnemli bir kayittir. Ibrahim-i Giilseni’nin,
Kahire’deki asitanesinde, Mevlevi dervisler igin ii¢ ildve hiicre insa ettirmesi'®' ve
bu hiicrelerde Ma nevi ve Mesnevi’nin birlikte okunmus olmasi'® her iki tarikatin
miintesibleri arasinda ayirim gosterilmediginin en 6nemli kanitt oldugu gibi, bu

uygulama her iki tarikat arasindaki bagi daha da giliglendirmistir.

Nihayet bu yakinlasma, bazi kaynaklarda Ibrahim-i Giilseni’nin Mevleviyye
kanaliyla gelen bir silsilesine yer verilmesine kadar varmistir. Bu silsile, Kahire’de
Ibrahim-i Giilseni’yi ziyaret eden ve Za’fi’nin de 6grencisi Sahidi ile bir siire birlikte
kaldig1 Mevlevi seyhi ve Mevlana’nin torunu Sultan Divani araciligi ile olusturulan bir
silsiledir. Rivayete gore, ibrahim-i Giilseni bir ara Kahire’de hapsedilmis, fakat oraya
giden Sultan Divani tarafindan kurtarilmis ve bu silsile o zaman olusturulmustur'®.

Iste boyle bir atmosferde Giilseniyye tarikatinin kurulus devresini idrak eden
Za’fi, birgok Mevlevi sahsiyet ile alakalar ve yakinliklar kurmustur. Za’fi’nin bu
yoniinl, Tezkire-i Su’ard-i Mevleviyye miiellifi Esrar Dede’den 6greniyoruz. Esrar
Dede, “Renk ve kokunu Giilseni’ye ve Siinbiil’e édiing verdiginden bu yana, cihan
bahgeleri hit hil ile dolmustur, ey pir!” anlamina gelen

Toldr hii hi ile giil-zéar-1 cihan Hazret-i Pir
Reng i blyuii vireli Giilseniye Siinbiile karz

beytini zikretmis ve Za’fi'nin “Tarika-i Giilseniyye'ye miin’akis olan hubb-i
hanedan-1 Mevlevi mir’dt-i zamir i miinirlerinde cilve-ger olmakla bi-muhabbe
salik-i rah-1 Hudavendigdr-1 ekber”* oldugunu ifade etmistir. Burada dzetle, Giilseni
tarfkatinda goriilen Mevlevilere ait muhabbetin Za’fi’nin kalbinde cilveger olmastyla,
onun muhabbet cihetinden Hudavendigar-1 ekber olan Mevland’nin yoluna girdigi
sOylenmektedir. Goriildiigi gibi, Esrar Dede, her iki tarikat arasindaki yakinliktan s6z
etmis ve Za’fi’nin Mevleviyye tarikatina muhabbet duymasinin amili olarak da bu
yakinligr gdstermistir.

Esrar Dede, daha sonra, Za’fi’nin Mevlevi sahsiyetlerden Sahidi’nin sohbetlerine
yetistigini; Suhddi, Giindhi ve Arsi’nin terbiyelerinden gectigini; ayrica Sahidi
ve Glindhi ile miindzara ve miisdaralar gerceklestigini ifdde etmistir'®. Bu bilgiler
dolayli olarak Za’fi’nin bulundugu yerleri de i¢cinde barmdirdig: icin, biiyiik bir Snem
arz etmektedir. O agidan bu Mevlevi sahsiyetlerin yasamlarini nerede gecirdiklerine
goz atmamiz gerekmektedir.

191 Vassaf, a.g.e., C. 111, s. 162.
192 Kara, “Giilseniyye”, DIA, C. X1V, s. 257.

193 Vassaf, a.g.e., C. 111, s. 158.
194 Esrar Dede, a.g.c., s. 314.
195 Esrar Dede, a.g.e., s. 315.

|70 |



Za’fi’nin son donemlerine yetistigi Sahidi Dede, Mugla’da yasayan bir Mevlevi
seyhi olup, Misir’a giderek Ibrahim-i Giilseni’yi hapisten kurtaran Sultin Divani’ye
intisab etmistir. Mugla’da Seyyid Kemal Zaviyesi’ni Mevlevihane haline getirerek
irsada baglamistir. 957/1550°de Afyonkarahisar’a, hocasi Sultan Divani’nin kabrini
ziyarete gittigi sirada orada Olmiis ve hocasmin yanmna defnedilmistir. Sahidi,
Mevlana’nin Mesnevi’si tarzinda Giilsen-i Tevhid isimli bir manziime, manzim Farsga
bir liigat ve Sa’di’nin Giilistdn’na bir serh yazan'” 6nemli bir sdir ve mutasavviftir.

Za’fi, Sahidi’nin son donemlerine yetistigine gore, Sahidi’nin 957/1550°de
6lmesine tekaddiim eden bir zaman diliminde Mugla’ya gitmis olmalidir. Ancak
Mugla’ya hangi tarihte gittigi ve Sahidi ile ne kadar siire birlikte bulundugu belirsizdir.
Su kadar var ki, Za’f1 ile Sahidi arasinda ciddi bir yakinlik ve samimiyyet olustugunu,
Sahidi’nin Za’fi’nin bir gazelini tahmis etmis olmasindan anliyoruz (Bkz. Etkilendigi
ve Etkiledigi Sairler bahsi). Nitekim Esrar Dede de her iki sair arasinda gergeklesen
miisdaralardan s6z etmistir'®’.

Esrar Dede’nin ifadesiyle Za’fi’nin terbiyesinden gectigi Suhtidi Dede, Sahidi
Dede’nin oglu olup vefatindan sonra yerine ge¢mis; Mugla Mevlevihanesi’nde 40
yil seyhlik yapmig ve 1000/1591 senesinde Mugla’da vefat etmistir'®®. Anlagilan o
ki, Sahidi’'nin son donemlerinde Mugla Mevlevihanesi’ne giden Za’fi, Sahidi’nin
vefatindan sonra yerine gegen oglu Suhtdi’nin ilk postnisinlik donemine sahit
olmustur.

Esrar Dede’nin Za’fi’nin terbiyesinden gectigini soyledigi diger bir Mevlevi
sahsiyet olan Dervis Arsi ise, Aydin’a bagli yerlerden olan Tire sehrinden olup, bir
siire miiderrislik yaptiktan sonra Mevlevilige intisab eden ve Mugla’da Sahidi ve
Suhtdi’nin hizmetinde bulunan bir kisidir. Bir siire seyahat ettikten sonra bir tekke
inga ettigi Mora adasina yerlesmis ve 1000/1591 dolaylarinda orada vefat etmistir'”.
Dolayistyla Za’fi ile Dervis Arsi’nin birlikteliklerinin, Sahidi ve Suhtidi dénemlerinde
Mugla Mevlevihanesi’nde bulunduklar sirada oldugu diisiiniilebilir.s.

Za’fi'nin Mugla Mevlevihanesi’nde ne zamana kadar kaldigi bilinmemekle
beraber, onun 960/1553 yilinda Misir’da bulunmasi (Bkz. Seyahatleri ve Sosyal
Cevresi bahsi), en ge¢ bu tarihe kadar Mugla’da kalmig olabilecegi konusunda bize
bir fikir vermektedir. Boylece Za’fi’nin Mugla’da bulundugu siire 957/1550’den kisa
bir siire dncesi ile en ge¢ 960/1553 senesi arasinda gegen ii¢ yillik siireye tekabiil
etmis olmaktadir.

Za’fi’nin kendileriyle goriistiigii bu iic Mevlevi sahsiyetin ortak noktalart,
Mugla’daki Mevlevi dergahinda bulunmus olmalaridir. Hi¢ kuskusuz, Sultan-1 Divani
ile Ibrahim-i Giilseni arasindaki yakinlik, Za’fi’nin Sultan Divani’nin 6grencisi Sahidi
ve onun dliimiinden sonra da oglu ve postnisini Suhtidi ile iletisim kurmasina yol acan
en biytik amil olmalidir.

196 Esrar Dede, a.g.e., s. 250-251; Sami, Kamusu 'I-A’lam, C. 1V, s. 2836; “Séhidi”, TDEA, C. VIIL, s. 91-92.
197 Esrar Dede, a.g.c., s. 315.

198 Esrar Dede, a.g.e., s. 253; Sami, a.g.e., C. IV, s. 2891; “Suhadi”, TDEA, C. VIIL, s. 183.

199 Esrar Dede, a.g.c., s. 359; Sami, a.g.e., C. IV, s. 3142; “Arsi”, TDEA, C. 1, s. 163.

| 71]



Esrar Dede’nin ifadesiyle, Za’fi’nin, terbiyesinden gectigi diger bir Mevlevi
sahsiyet Giinahi (6. 988/1580)’dir. Vardar Yenicesi dogumlu olan Giinahi, Edirne
Mevlevihanesi’nde Yusuf Sinecdk’mn hizmetinde bulunmus, 960/1552’de Mevlevi
kiilah1 ile Gelibolu’ya gelmis, bir siire sonra da Selanik’e yerlesmis ve Hacca
gitmistir?®, Za’fi’nin hangi tarihte ve nerede Giinahi ile goriistigii husisu ile ilgili
dogrudan bir kayit yoktur. Ancak Giinahi, 960/1552°de Mevlevi kiilaht ile Za’fi’nin
memleketi olan Gelibolu’ya gittigi i¢in, birbirlerini orada tanima imkan1 yakaladiklar
anlasilacaktir. Esrar Dede, her ne kadar Giindhi ve Za’fi arasinda gergeklesen
miisdaralardan s6z etmekte?! ise de, biz arastirmalarimiz esnasinda bunun her hangi
bir 6rnegine tesadiif etmedik.

Esrar Dede, Mevlevilerle olan bu kuvvetli bagindan hareketle, Mevlevi sairleri ele
aldig1 tezkiresinde, “...bir dervis-i kalender-mesreb ve bir arif-i Mevlevi-mezheb...”*
diyerek Zafi’yi Mevlevi bir sair olarak tanitmigtir.

Ancak Seyh Galib, Esrar Dede tezkiresinin kenaria yazdigi hasiyede, bu ifadelerle
ilgili gerekli diizeltmeyi yapmistir. Seyh Galib burada Za’fi’nin Hulefa-y1 Hazret-i
Giilseniyye’den oldugunu ve Mevleviligi’nin muhabbetten ibaret bulundugunu
belirtmis ve “Dervis Esrar merhiim ya gaflete binden yahut bir gayr-1 ma 'nddan nasi
tahrir eylemis ola. ™ diyerek Esrar Dede’yi mazir gormustiir.

Esrar Dede’nin, Za’fi bahsine “Kutbu'l-arifin Cendb-1 Ibrahim-i Giilseni
kuddise surruhu hulefdsindan olup ™ ifadeleriyle baslamasindan, aslinda Za’fi’nin
Giilgeniligini kabul ettigi anlasilmaktadir. Su halde bu gercegi bilen Esrar Dede,
Za’f1 i¢in “arif-i Mevlevi-mezheb” ifaddesini nicin kullanmis olabilir? Her ne kadar
Seyh Galip, bu sorunun cevabini yukarida gectigi sekliyle vermigse de, yine de Esrar
Dede’nin Za’fi’yi Mevlevi sairler tezkiresine almasi, onun, benzerlerinde goriildiigii
iizere, Mevlevi sairleri oldugundan fazla gosterme egilimi igerisine girmis olma
ihtimalini akla getirmekten uzak degildir. Acaba Esrar Dede genel olarak tezkiresinde
bdyle bir tutum icerisine girmis midir? Bu soruya cevap arayan Ilhan Geng, Tezkire-i
Su’ard-i Mevleviyye’de yer alan sairlerden doksan birinin diger tezkirelerde de yer
aldigin1 ve bu tezkirelerle Esrar Dede tezkiresindeki bilgiler karsilastirildiginda,
sairlerin Mevlevilikleri ile ilgili olarak, iki sair disinda arada farklilik goriilmedigini
saptamistir. Rihi-i Bagdadi ve Dervig Kamili, diger tezkirelerde Melami ve Bektasi
olarak belirtilirken, Esrar Dede tezkiresinde Mevlevi olarak gosterilmislerdir®®.

Ancak Geng, Esrar Dede’nin bu iki sdiri Mevlevi olarak gostermesini dogal
karsilamak gerektigini ve bu iki sair hakkinda vardigi Mevlevilik yargisindan hareketle
tezkirenin genelinde Esrdr Dede’nin Mevlevilik gayretkesligi igerisine girdigini

200 Filiz Kilig, a.g.t., s. 367 Kinalizade a.g.e., C. 11, s. 823; Mustafa Isen, Kiinhii'I-Ahbdr i Tezkire Kismi,
8. 265. Esrar Dede, a.g.e., s. 451.; “Giinahi”, TDEA, C. 111, s. 1979.

201 Esrar Dede, a.g.e., s. 315.

202 Esrar Dede, a.g.e., s. 314-315.

203 Esrar Dede, a.g.c., LI

204 Esrar Dede, a.g.c., s. 314.

205 Esrar Dede, a.g.e., s. XLVIII-XLIX.

|72 ]



sOylemenin pesin bir yargi olacaginm ifade etmistir’®. Geng’in tesbitlerine gore,
Esrar Dede Riihi-i Bagdadi’nin yoruma elverigli olan davraniglarindan hareketle onu
Mevlevi gdstermistir. Riihi-i Bagdadi’nin gerek Bagdat’ta, gerek Istanbul’da Galata
Mevlevihanesi’nde Mevlevilerin i¢inde bulunmus olmasi; Konya’da Mevlana nin
tiirbesini ziyaret etmesi; herkesi dost bilmesi ve Seyh Galib’in, Cevri’nin Mevlana
hakkindaki siirini, onun adina kaydetmesi Esrar Dede’nin Rihi’yi Mevlevi kabul
edisine zemin hazirlamigtir®”’. Dervis Kamili’ye gelince, Geng, Esrar Dede’nin onun

N

Mevleviligini Belig’in Nuhbetu’l-Asdr’ina dayandirdigim ifide etmistir2®,

Su halde, Esrar Dede’nin Mevlevi olmayanlar1 Mevlevi olarak gostermek igin
yogun bir gayret icerisine girmedigi anlasilmaktadir. Giilseniligi muhakkak olan
Za’f’nin Mevlevi olarak addedilmesine gelince, bu da Riihi-i Bagdadi’nin Mevlevi
olarak gosterilmesine benzer bir durum arz etmektedir. Zira gerek tarikatinin
Mevlevilige yakin durmasi; gerekse de, kendisinin Mevlevi sahsiyetlerle dostluk
kurmus olmasi, muhabbet veghesinden olmak iizere, Za’fi’ye de Mevleviler arasinda
yer verilmesini saglamistir.

Netice olarak, Esrar Dede Za’fi i¢in “Mevlevi-mezheb” ifadesini kullanirken,
onun bir Mevlevi miintesibi oldugunu kastetmemekte, sadece Mevlevilige olan
ilgisi ve sevgisine dikkat ¢ekmis olmaktadir. Gergekten de Za’fi’nin Mevlevilige
duydugu alaka yukarida anlatilanlarla sinirli kalmamis, bunun izdiisiimleri divanina
da yansimistir (Za’fi’nin Mevlana’dan etkilenisi i¢in bkz. “Etkilendigi ve Etkiledigi
Sairler” bahsi). Ornegin bir beytinde (vr. 14b) Mevlana’yr “ask mollas1” olarak
nitelendirmis ve Mevlana’dan manevi bir iktibasta bulunmustur. Asagidaki beytinden
de Mevleviyye tarikatinin erkdnindan olan semaa kalktigi anlasilan Za’fi’nin bu
semamt Mugla ve (dostu Giindhi’nin bulundugu) Edirne’deki Mevlevihanelerde
yapmis olmast uzak bir ihtimal degildir.

Sema‘ u nagmemiiz sGfi biziim zerk u riyd sanma
Buifia vakif degilsin sen bu esrar-1 ilahidiir (vr. 60a)

Meseleye bir baska acidan bakacak olursak, Za’fi’nin Mevlevilige duydugu bu
biiyiik ilgi sonucu, Esrar Dede’nin de bilmukabele Za’fi’ye alaka duydugu seklinde
bir sonugla karsi karsiya kaliriz. Za’fi’ye duyulan bu alaka Esrar Dede ile de sinirlt
kalmamistir. Seyh Galib’in Za’fi’den s6z ederken, onun Za fiyye diye tabir edilen bir
tacin sahibi oldugunu ve kendi zamaninda da bu ticin kullanildigini ifade etmesi?®,
Seyh Galib doneminde bile Za’fi’nin Mevleviler arasinda tanindigin1 gdstermektedir.
Za’fi’nin Mevleviler arasindaki sohretinin diger bir delili de, Mevlevi sairlerin
siirlerinden olusan (Mil.Ktp. Yz. B, 193, vr. 19b), ya da Mevlevi sairlerin siirlerinin

206 Esrar Dede, a.g.e., s. LI

207 Esrar Dede, a.g.e., s. L-LI.

208 Esrar Dede, a.g.e., s. L-LI. Her ne kadar Esrar Dede Dervig Kamili’nin Mevleviligini, agik bir sekilde
Belig’in Nuhbetu I-Asdr’ina dayandirmakta ise de (Bkz. Esrar Dede a.g.e., s. 461), Nuhbetu'I-Asdr’da
onun Mevleviligine hi¢ deginilmemistir (Bkz. ismail Belig, Nuhbetii'I-Asar Li-Zeyli Ziibdeti’I-Es ar,
(Haz. Abdulkerim Abdulkadiroglu), AKM Yay., Ankara 1999, s. 348).

209 Esrar Dede, a.g.e., s. LI

|73 |



de bulundugu (Mil.Ktp. Yz. A, 3756, vr. 90a) baz1 siir mecmualarinda Za’fi’nin de
siirlerinin yer almis olmasidir.

Za’fi’nin kendi donemindeki Mevlevi sahsiyetlerle goriismiis olmasi ve
Mevlevilerin Za’fi’ye tevecciih gostermesi konusunda oOzetle sunu diyebiliriz:
Mevlevilik ile Giilsenilik arasinda var olan etkilesim, ger¢ekten de c¢ok ciddi bir
boyutta gergceklesmistir. Za’fi’nin bu yoniiniin ortaya cikartilmasi ile, her iki tarikat
arasindaki etkilesim yargisinin daha da kuvvet kazandigini rahatlikla sdyleyebiliriz.
Buradan vardigimiz diger bir sonug da, Mevlana’nin etkilemis oldugu bir¢ok Osmanl
sairi*!? arasinda Giilseni sairlerin 6nemli bir yer isgal ettigi ve bu agidan Giilseni
sairler ilizerinde bir arastirma yapilmasma ihtiyag duyuldugu hususudur.

G. Meslegi

Ahdi’nin, Za’fi’nin danismendlik tarikindan feragat ettigini ve seyahat tariki ile
seyr U stiliik yolunu sectigini ifade etmis olmasindan?"', Za’fi’nin bir siire danigmendlik
meslegini icra ettigi, ancak daha sonra bu meslegi biraktigi anlasilmaktadir.
Danismendlik ise, 6gretimde en yiiksek safha ve statiilerden olup®'?, zahir ehli fakihler
ve ulema-y1 riisim, yani medreseyi bitiren maasl alimler?'? i¢in kullanilan bir tabirdir.
Za’fi’nin, Muhyi-i Giilseni tarafindan “Molla Za’fi” diye nitelendirilmesi*'* de, bu
hustisu destekler mahiyettedir.

Tezkirelere Gore Divin Edebiyati Isimler Sozligii isimli eserde ise, Kanuni Sultin
Stileyman doneminin ilk yillarinda goriildiigii ve gecimini esnaflikla sagladigi soylenen
bir Za’ifi’den s6z edilmektedir?'® ki, burada kendisinden bahsedilen sairin “Za’ifi”
degil, konumuzu teskil eden “Za’fi” oldugu hususu sairin mahlast bahsinde ge¢misti.
Bu durumda, Za’fi’nin gegimini esnaflikla sagladig1 anlasilmakta ise de, Tezkirelere
Gére Divin Edebiyat Isimler Sozligii’ne kaynaklik teskil eden tezkirelerde béyle bir
bilgi yer almamaktadir?'®.

H. Seyahatleri ve Sosyal Cevresi

Za’fi’nin hayatinda dikkat ¢eken en 6nemli hususlardan biri yaptig1 seyahatlardir.
Za’f’'nin danismendlik tarikindan feragat ettikten sonra seyahati tercth ettigini
belirterek, onun bu yonii lizerinde duran tek tezkireci Ahdi olmustur. Ahdi bu konuda
aynen su ifadeleri kullanmustir: “Ddnismendlik tarikindan feragat idiip seydhat tariki

210 Mevlana’mn Osmanl sairlerine etkisi igin bkz. Mahmut Erol Kilig, a.g.e., s. 69-79; Amil Celebiog-
lu, “XIII-XV (ilk Yars1) Yiizy1l Mesnevilerinde Mevlana Tesiri”, Eski Tiirk Edebiyiti Arastirmalart,
MEB, Ist. 1998, s. 29-53.

211 Solmaz, a.g.e., s. 399.

212 Pakalin, a.g.e, C.1,s.393.

213 Kopriilii, Tiirk Edebiyatinda Ilk Mutasavviflar, s. 290.

214 Kog, a.g.m. 238. Tek niisha halinde olan ve Zencir-i zeheb olarak isimlendirilen Regehat gevirisinin
girig kismmnin asli ve ¢evrimyazisi, yazar tarafindan burada sunulmustur.

215 Ipekten vd., Tezkirelere Gére Divin Edebiyat Isimler Sozliigii, s. 541.

216 Canim, a.g.e., s. 365-366.; Kinalizade Hasan Celebi, a.g.e., C. II, 577.; Beyani, a.g.e., s. 154.

|74 |



ile seyr ii siiliik ve gest ii giizdar-1 miilk, her miilitka revane ve hidmet-i erbab-1 irfana
ma’il...” *'" Gergekten de, bizzat Za’fi, gezdigini ve gezmeyi kendisi i¢in meslek
olarak telakki ettigini divaninda yer alan asagidaki beyitlerinde dile getirmistir:

Gezerken pa-berehne ben fiitade
Yeiiice nam irigdiim bir sevade (vr. 36b)

Seyahat san‘atin1 pise kildum
Ser-a-ser gezmegi endise kildum (vr. 46b)

Za“ fi-i bi-neva-y1 bi-arim
Gest idiip isbu devr i devvari(vr. 44b)

Bu yoniiyle Za’fi tam anlamiyla seyyah bir sair olarak nitelendirilebilir. Aslinda
onun bu yoniini biraz da Kalenderilige olan ilgisine baglamak lazim gelir. Zira
tekkeleri gezerek siirekli seyahat etmek, Kalenderiligin erkdnindan sayilmistir. Sairin
yine Kalenderilerde oldugu gibi evlenmemis olma ihtiméli de, onun seyahatlarda
fazlaca vakit gegirmesini kolaylagtirmis olmalidir?'.

Rumeli’deki Giilgenilik riizgarindan etkilenerek Kahire’deki Giilseni dergahina
gidisini, biz sdirin bilinen ilk seyahati olarak telakki ediyoruz. Sairin Gelibolulu
olmasi gerektigi seklindeki kanaatimizi (Bkz. Dogumu ve Memleketi bahsi) goz
oniine aldigimizda, onun bir liman ve tersane?"® gehri olan Gelibolu’dan deniz yoluyla
Misir’a gittigini rahatlikla sdyleyebiliriz. Ayrica Za’fi’nin, siirlerinde denizcilik
terimlerini kullanmis olmasi da, bu kanaati giiclendirmektedir. Onun Misir’a ilk
gidisinin kesin bir tarihi elimizde yoktur. Ancak Za’fi’nin 906/1500°1i yillarda
dogdugunu ve Ibrahim-i Giilseni’nin de 940/1533-1534’te 6ldiigiinii goz oniine
alacak olursak, Za’fi’nin 940/1533-1534’ten Onceki bir zaman zarfinda Kéhire’ye
gittigi ortaya cikar (Bkz. Miirsidi Ibrahim-i Giilsent).

940/1533-1534 senesi, aym1 zamanda Ibrahim-i Giilseni’nin vefat tarihidir.
Seyhinin vefatina tarih diisiirmiis olan Za’fi, bu tarihten bir siire sonra Rumeli’nin
degisik sehirlerinde goriinmektedir. O, gezmek amaciyla Kosova vilayetinin merkez
sancag1 olan Uskiib’e bagl bir kaza olan ve Vardar Nehri sahilinde yer alan® Istip*'

217 Solmaz, a.g.e., s. 399.

218 Kalenderilerin bu ézellikleri igin bkz. Ahmet Yasar Ocak, Osmanli Imparatorlugunda Marjinal Sifi-
lik: Kalenderiler, s. 165, 168; Ayrica Za’fi’nin Kalenderilik ile olan irtibati i¢in bu ¢alismanin Kalen-
derilik bahsine bakiniz.

219 Osmanli’da ilk muntazam tersane Yildirim Bayazid déneminde Gelibolu’da yapilmistir. Bu tersane
1515°te Istanbul Halig Tersanesi’nin devreye girmesiyle, ikinci dereceye inmekle beraber, XVI. asir
sonlarina kadar dnemini kaybetmemistir (Bkz.1. Hakk1 Uzungarsili, Osmanli Devletinin Mekez ve Bah-
riye Teskilati, TTK Yay. Ankara 1948, s. 394; Osmanl Tarihi, C. I, s. 298; Feridun Emecen, “Gelibo-
u”, DIA, Ist. 1996, C. X1V, 5.2.)

220 Sami, Kamsu'l-4’lam., C. 11, s. 972.

221 TIstip, antik ismi Schtipje’e uygun olarak Divan’da basina bir hemze ilavesiyled@i | seklinde yazil-

mustir. Sessiz ile baglayan yabanci isimlerin bagina bir hemze getirmek, zaten var olan bir uygulamadir.

|75 ]



ile, giiniimiizde Yunanistan sinirlari igerisinde olup Giannitsa adini tagiyan®? ve

Rumeli 6zelinde etkilerinde kaldigi ya da kendileri ile irtibat kurdugu sairlerin
cogunun (Hayreti, Usili, [1ahi, Hayali, Agehi, Giinahf) menstibu olduklar?®* Vardar
Yenicesi sehirlerine gitmis ve her iki sehir hakkinda birer sehrengiz yazmistir.

Sairin Istip’e gidis tarihi, sehrengizin sonunda diistiigii tarihin delalet ettigi
947/1540 yilidir. Vardar Yenicesi i¢in yazmis oldugu sehrengizde ise herhangi bir
tarih disiilmemistir. Ancak bu sehrengizde yer alan

Nicesi ‘alem-i ervaha gitmis
Cenab-1 Hak ile birlige yetmis

Hustsan Hayreti miskin i ‘asik
Usili derd-mend i yar-1 sadik (vr. 37a)

beyitlerinden anlasildigina gore, Za’fi’nin Vardar Yenicesi’'ne gidisi, Hayreti (0.
941/1534) ve Uslli’nin (6. 945/1539) dliimlerinden sonraki bir zaman dilimindedir.
Bu da onun Vardar Yenicesi’'ne en erken, Usili’nin 6ldiigii 945/1539°dan sonra
gittigini gostermektedir. Bu tarihin Istip’e gittigi 947/1540 senesine sadece bir-iki y1l
tekaddiim etmesi, sdirin, dnce Vardar Yenicesi, sonra Istip olmak iizere, her iki sehre
pes pese gittigini ve Istip i¢in diistiigii tarihin aslinda bu gezinin bitis tarihi oldugunu
diistindiirtmektedir. Divan’da da sehrengizlerin bu siraya uygun olarak yer almalari
bu yaklagimi destekler niteliktedir. Zira divanin tertibi, 6nsoziinde belirtildigi gibi
bizzat Za’fi tarafindan yapilmistir.

Divan’da hangi tarihte yazildigi belirtilmeyen diger sehrengizlerden sairin
bulunmus oldugu diger bazi sehirler hakkinda bilgi sahibi oluyoruz. Bunlardan biri
Metun (Methone) sehridir (vr. 46b). Bu sehir, Mora’daki Medun kasabasinin kadim
ismi oldugu gibi, Selanik korfezinde de bu isimle kadim bir kasaba bulunmaktadir.?*
Sehrengizde Metun’un etrafinda hisar oldugu ve hisart da Bahr-1 Umman’in ¢evreledigi
belirtilmigse de (vr. 47a) bu tanimlama hem Mora Yarimadasi, hem de Selanik
Korfezi igin gecerli oldugundan, sairin hangi Metun’u kastettigi anlagilamamaktadir.
Ancak Selanik Korfezi Yenice ve Istip’e daha yakin oldugu igin, buradaki Metiin’un
kastedilmis olmas1 daha mantikli goriinmektedir. Sairin Yenice ve Istip’e seferi
esnasinda bu sehre ugramis olmasit muhtemeldir.

Muhtemelen yine bu dénemde, sair Girit adasindaki Isfekiye sancaginda bir kaza
olan??s Abkir?? sehrine gitmistir. Zira Divan’da bu sehir hakkinda sehrengiz tiiriinde

222 isen, “Osmanlilarda Sehir ve Kiiltiir”, Otelerden Gelen Ses, s. 81.

223 Cogu XVI. Yiizyilda yetigen yirmi sairle Vardar Yenicesi, Osmanl kiiltiir cografyast iginde en ¢ok sair
yetistiren yoreler siralamasinda onbesinci sirada yer almaktadir (Isen, “Tezkirelerin Isiginda Divan
Edebiyatina Bakiglar-Osmanl Kiiltiir Cografyasina Bakis”, Otelerden Bir Ses, 70). Vardar Yeniceli bu
sarilerin isimleri igin bkz. Isen, “Osmanlilarda Sehir ve Kiiltiir”, a.g.e., s. 81.

224 Sami, a.g.e., C. VI, s. 4152.

225 Sami, a.g.e.,C.1,5.9.

226 Divan’da )A“S uT seklinde yazilan bu kelime, Kdamiisu I-A’ldim’da O g )EAT seklinde yazilmistir. Bkz. a.y.

176 |



yazilmig bir muhammes (vr. 34a) bulunmaktadir. Divan’da hangi sehir hakkinda
yazildig1 ifade edilmeyen sehrengiz tiiriinde yazilmis bir muhammesten (vr. 33b) de
anliyoruz ki sair, ismini sdylemedigi bir sehre daha gitmistir.

Divan’da Za’fi’nin hayat seriiveni ile ilgili olarak, 947/1540’ta Istip’te
bulunmasindan sonra gelen ilk tarih, asagidaki tarih beytinin ebced hesabiyla delalet
ettigi 949/1542 yihidir. Sair bu tarihte,

Olind1 ibtida stir-1 serife
Miiyesser kild1 vehhabu’l- ataya
Bu siira olmaga tarih Za“ fi
Didi hatif miibarek kiin Hudaya
(bl oS &)lea)

(vr. 123a)

tarih manziimesinin delalet ettigi bir siinnet veya diigiin senligine katilmistir. Ancak
Osmanli doneminde yapildig: tesbit edilen senlikler icerisinde, bu tarihte yapilan bir
senlik bulunmamaktadir*’. Ne varki Divan’da bir kasidede (vr. 6a) sairin anlattigi bir
siinnet senligi bulunmaktadir ki, yukaridaki tarih manzimesinde bu senlik i¢in tarih
diislilmiis olmasi ihtimal dahilindedir. Asagidaki beyitten bu senligin Mustafa isimli
biri tarafindan tertib edildigi anlagilmaktadir.

Mustafa nam olsa layik safia ey zeynii’l-limem
Kim Rasfliifi stinneti icrasini gordiifi ehem (vr. 6b)

Kanaatimizce, sozii edilen bu Mustafa, Amasya mutasarriflift yapan ve
959/1553’te idam edilen®?, Kanini’nin en biiyiik oglu Sehzade Mustafa olmalidir®®’.

Divan’da Za’fi’nin eski dostlar1 tarafindan karsilandigini ifade eden ve hicri 950
ile 951 yillarin1 gosteren, biri Tiirk¢e biri Fars¢a olmak {izere, iki tarih manzimesi
daha bulunmaktadir:

227 Za’fi’nin donemlerini idrak ettigi senlikler, Kanini donemindeki 1524, 1530 ve 1539 senlikleridir. Bu
senlikler hakkinda bkz. Mehmet Arslan, Tiirk Edebiyatinda Manzum Surnameler, AKM Yay., Ankara
1999, s. 10-11.

228 Sami, a.g.e., C. VI, s. 4304; Banarly, a.g.e., C. I, s. 576. Banarli, burada, idam tarihini “950’den on y1l
sonra” seklinde ifade etmistir.

229 Kanini doneminde yasayan iki Mustafa Pasa’dan biri 935, digeri 940 tarihlerinde vefat ettikleri igin
(Bkz. Sami, a.g.e., C. VI, s. 4309-4310), tarihte ad1 gecen Mustafa ile bunlara isaret edilmis olmasi
sozkonusu olamaz.

|77 |



Zaman ile mirGr-1 devr-i ‘dlem
Diisiip eyyam ile yarana hem-dem
Miibarek demde vii ferhunde-hatir

[rigdiifi mescid-i attara hiirrem

Mesam-1 cana irdi bly-1 maksad
Anuficiin oldi tarfh afia hosdem
(ps>)

Sene: 950
(vr. 123a)

oly 3 Ao ol &S Cslw Olys
1n joy ol 5 st o
Ohle ¢3ld (iwddo I duw)
BT s iyl axzaS of 3l
951 : dw

Bu tarih manzGmelerinin muhtevasindan, Za’fi’nin ¢iktig1 uzun bir seyahatin
ardindan yeniden arkadaslari arasina katildigi ve arkadaslarinin, bundan son derece
mutlu olduklar1 anlasilmaktadir.

957/1550 senesinde Za’fi’nin Mugla’ya gittigi ve Mugla Mevlevihanesi’nde
postnisin olan Sahidi ve onun &liimiinden sonra yerine gecen oglu Suhadji ile birlikte
bir siire bulundugu goriilmektedir. Asagidaki beyitte soziinil ettigi Mugla’ya giderken
yol iizerinde bululnan Karesi (Balikesir), Aydin ve Saruhan sehirlerine de bu donemde
gitmis olmalidir.

Zulfun Karesi iline Aydin’a alnint
Ky Za‘ fi miilket-i Sarhan’a virmezem (vr. 90b)

Sair, 959/1553 yilm1 gosteren Farsga bir beytinde, Mustafa adli bir kisinin
Olimiine tarih disirmiistiir. Ayrica sairin, terkib-i bendlerden birini (vr. 17b-19a)
de ayn1 adi tagtyan birinin 6limii lizerine yazdigi anlasilmaktadir. Kanaatimizce bu
sahis, 959/1553’te idam edilen Kantini’nin oglu Sehzade Mustafa?? olmalidir. Ancak
bu yaklagim, Mustafa’nin sonundaki harfi “Ya” (g) olarak hesapladigimiz takdirde
gecerlidir. Oysa Mustafa’nin son harfini, metinde “yazﬂdlgl sekliyle “Elif” (1) olarak
hesaplarsak, bu takdirde ¢ikan sonug¢ 950/1543 olur.

230 Za’fi yoldan geldiginde giizel kokulu bir an ve gayet mutlu bir giindii.
231 Onun gelisi ile dostlar mutlu oldu. O yiizden bu gelisine tarih olarak o] &5_7 “hos amed” (hos

geldi) dediler.
232 Sami, a.g.e., C. VI, s. 4304. Banarly, a.g.e., C. I, s. 576.

|78 |



deod dsidd aSSloj O Cige SU
00 b oI Jlg
CiS Olgiy 009d  6usd Hg
2346.5).:.6 gy W"? W 0
ool Cls s diwgu s

235 w &

Céyao 190 Gow b bo 5
W gl Oigd i a9z
236&5,:.5 lhao @JB Ly
(vr. 138b)

Za’fi’nin Divan’m sundugu Ferhad Bey®”’in Bosna ve Bosna’daki Izvornik

29 olmasi da sdirin buralarda da bulundugunu

240

sancaginda®® gorev yapan Ferhad Bey
gostermektedir. Ferhad Paga 1571’den dnce Bosna’da isbasinda bulundugu
Za’f’'nin son donemlerinde Ferhad Bey ile goriistiigli ortaya ¢ikmaktadir. Zira
Za’fi’nin 6limi 974-978/1566-1570 yillar1 arasindadir.

i¢in,

Sairin Kantini’ye yazmis oldugu kasidelerini, Istanbul’da bulundugu sirada yazmis
oldugu disiiniilebilir. 927/1520’de vefat eden Yavuz Sultdn Selim’in yerine gegen
Kanini Sultan Stileyman déneminin tamamina sahit olan Za’fi, iki gazelini (vr.75a,
84a) Kanlini’ye sunmus, her iki gazelde de, Kanlini’nin ismini agik¢a zikretmistir.
Ayrica bir murabbada (vr.23a), sthhatine kavusmasi i¢in dua ettigi kisi, uzun bir siire
hastalikla miicadele eden ve hasta haliyle gittigi Zigetvar seferinde 974/1566’da
vefat eden®*! Kanlni Sultdn Siileyman olmalidir. Murabbada kendisine dua edilen
kisi i¢in izz 1 ikbaldan s6z edilmesi (Bend 2), yiiksek makamlarda bulunan kisilerin
ona bas egmeleri ve mesned-i devlette izzet ve ikbal ile durmasi ig¢in dua edilmesi
(Bend 3), ayrica diismanlarindan s6z edilmesi (Bend 5), bahsedilen kisinin Kan{ini
olabilecegini diisiindiirtmektedir. Asagidaki beyitte ismi gecen ve kendisine kaside
sunulan Muhammed isimli mirin kim oldugu ise tarafimizdan tesbit edilememistir.

233 Oliim riizgar1 estiginde, gonliime sefkat gosteren o fidan gitti.
234 GOz nuru gozden gizlendi. Goren goz karanliga bogularak gitti.
235 Ahim felege ulagti. Okumuz heva tarafina dogru gitti.

236 Gayb melegi, 5ldiigiinii duydugunda tarih olarak dedi ki <$ )y Lahao “Mustafa mi-reft” (Mus-

tafa gitti).
237 Divanda yer alan bir kasideden sairin divanini Ferhad Bey’e sundugu anlasiimaktadir. Kasidede Fer-
had Bey’in isminin gegtigi beyit sudur.

Emir Hiisrev-i miilk-i sithan fasih u belig
Ki ya“ni hazret-i Ferhad sah-1 zii’1-ikbal (vr. 10a)

Sair bu kasidenin sonlarinda, daha 6nceden bir kitaba basladigini, onu bitirmek i¢in acele ettigini, kitaba
heniiz isim vermedigini ve sahdan yardim goriirse kitabini bitirebilecegini ifade etmistir.

238 Izvornik sancag1 igin bkz. Sami, Kamisu 'I-A’lam, C. 11, s. 853.

239 Bu sahis i¢in bkz. Banarly, a.g.e., C. I, s. 611; Ahmet Yasar Ocak, Zindiklar ve Miilhidler, s. 367. Ayrica
genis bilgi icin bkz. bu ¢aligmanin iiglincii boliimiinde yer alan “Za’fi Divan1” bahsi.

240 Banarly, a.g.e., C. 1, s. 611.

241 Banarli, C. 1, s. 568.

179 ]



Seh-i lesker-kes i a“ da-kiis it mir-i Muhammed nam
Cem ii Isfendiyar anuii yeridiir olsa der-bani (vr. 12a)

Sair, 969/1562 yilinda Gelibolu’da bir Giilseni Tekkesi’nin baginda bulunmaktadir.
Misir Kadist olan Arabzade, Misir’a gitmek iizere yola ¢ikmadan 6nce bu tekkeyi
harab etmistir®*.

Giintimiizde Eskisehir’in bir ilgesi olan Seyitgazi’de tiirbesi bulunan Seyyid Battal
Gazi hakkinda yazdig1 murabbain asagida yer alan bendinden, Za’fi’nin Seyitgazi’ye
de gittigi anlagilmaktadir.

Yiiz siiriip bu asitan-1 miilk-i ‘izzet sdhina
Can ile Za“ fi kemine ¢éker ol dergahina
Geg viiciduidan eger varmak dilersen rahina
Padisah-1 bahr u ber Sultan Seyyid Gazi’diir (vr. 22b)

Ozet olarak, 940/1533-1534’te seyhinin vefatindan once Gelibolu’dan Misir’a
giden Za’fi, daha sonra Istanbul, Rumeli ve Ege’nin birgok sehrini gezmis, ve
muhtemelen tekkesinin harab edildigi 969/1562 yilindan sonra tekrar Kahire’ye
donmiis ve 974-978/1566-1570 yillar1 arasinda orada dlmiistiir.

Sair, Giilseni dergahindan ayri kalmasi {izerine ¢ektigi i1zdirap ve sikintilart
anlattig1 siirlerini iste bu seyahatlar esnasinda yazmis olmalidir. Zira, “Kisi pirinden
cidd diismek ne miiskil kardur” nakaratli murabbada, hem ayriligin verdigi sikintiy1;
hem de, bu ayriligin sefer halinde iken gergeklestigini agik bir sekilde ifade etmektedir:

Zahmet-i bar-1 sefer nar-1 cehennemden beter
Hos dimisdiir server-i “alem sefer “aynu’s-sakar
Hak budur kim eyledi endiih u gam cana eser
Kisi pirinden ctida diismek ne miiskil kardur (vr. 21b)

Ola kim ahir ola riz-1 firdk
fre teskine isbu stiz-1 firak (vr. 18a)

940/1533-1534’ten sonra Ibrahim-i Giilseni hayatta olmadigina gore, bu tarihten
sonrast i¢in kendisine 6zlem duyulan kisinin Ahmed-i Hayali oldugu muhakkaktir.
Nitekim, sikintili bir seferini anlattig1 bir gazelinde yer alan asagidaki beytinde sair,
Ahmed-i Hayali’ye igaret etmistir.

Yollarda refikiim oluban mir-i Hayali
San mir-1 za‘ifem ki Siileyman ile gitdiim (vr. 86b)

242 Solmaz, a.g.e., s. 298.

| 80 |



Sair, ayrica “Canuma kar eyledi ah ayrilik vah ayrilik” nakaratlh murabba (vr.
23b-24a) ile iki ayr1 gazelde (vr. 69b, 83b) pirinden uzak kaldig1 bir sefer icerisinde
cektigi buyiik sikintiy1 ifade ettikten sonra, Sad ol ki dila dergeh-i canana irisdiifi

Sihhatle hele sohbet-i yarana irigdiifl
beytiyle baslayan gazelde (vr. 78b-79a)

de, adeta seferini bitirip Giilseni dergdhina ve Pir’inin yanima geldikten sonra
duydugu mutlulugu ifade etmektedir. Nitekim Divan’da, asagidaki beyitte oldugu
gibi, buna benzer baska beyitler de bulunmaktadir.

Bu idi Hak’dan murddum ahiri buldum veli
Dirligiimde n’ideyiim olmadi bafia bu tarab (vr. 52b)

I. Sahsiyeti

Sairin sahsiyetini divanindan hareketle ortaya koyacak olursak, Za’fi’nin rindane
bir yasam tarzini benimsemis oldugunu soyleyebiliriz. Haddizatinda bu husus,
Rumelili séirlerin basta gelen Ozelliklerindendir®®. Za’fi, rind yasam tarzinmn bir
geregi olarak diinya mali, san, s6hret, makam ve mansibdan yiiz ¢evirmis, bu anlayisin
bir sembolii olan abayi, tac, kaba ve atlasa tercth etmistir.

Za“fi-i rind lebiifi vasfini sirin eyler
N’ola bir biise alursa sanema her gazele (vr. 106a)

Za“ fi-i bi-dil seni gordiikde oldi miibtela
Terk idiip tac u kaba vii atlas1 geydi “aba
Rahm idiip lutf ile bir kez hatirin sorsan n’ola
Gozleriim niir1 glines yiizli Memi Sah’um beniim (vr. 28a)

Sair birgok beytinde rind yasam tarziyla ilgili su degisik vasiflarla kendini tavsif
etmistir: Za’fi-i risva (vr. 13a), Za’fi-i glinah-kar (vr. 73b), Za’fi kemine (vr. 22b),
Za’fi-i avare (vr. 120a), Za’fi-i iiftade (vr. 23b, 25a, 33b, 63b, 73b, 73b, 100b), Za’fi-i
miskin (vr. 55b, 26b), Za’fi-i geda (vr. 5a, 46a, 78a), Za’fi-i bi-neva (29b,117b,
123a). Bu ifadeler, ayn1 zamanda sairdeki tevazunun farkli ag¢ilimlari olarak da
degerlendirilebilir. Su beyit bu konuda bir fikir verecek niteliktedir:

Siirdiir kustir-1 “acz ile ylizin esiglifie
idiip timid-i sefkatiifii Za“ fi-i geda (vr. 5a)

243 Rumeli sairlerinde rindlik i¢in bkz. Halil Celtik, a.g.t. s. 398-406.

| 81|



Za’fi comert bir insandir. Asagidaki beyitte ask ugrunda sdirin comert oldugu
acikca anlasilmaktadir ki bu, comertligin zirvesidir.

La‘lini cén dilerse sakin ki hisset itme
Za“ fi geda isefi de elden koma sehay (vr. 122b)

Sair, sebeplere baglandiktan sonra, Allah’a tevekkiil eden bir sahsiyete sahiptir.
“Gemiye bindim, siginagim ise Allah tir. Heva miilkiiniin sultani da, hayrimi isteyen
pirimdir.” dedigi asagidaki Fars¢a beyitte bu anlayis ortaya konmaktadir:

Coucio 0Ly s (S Hlgw pud
(vr. 132b)

Sair bagkasinin da iyiligini isteyen bir karaktere sahiptir. “Ey sdalik! Génliin
baskasimin iyiligini arzulasin ki iyi adla anilasin. Ciinkii bilgili kisilerin yaninda,
gonlii baskasmin iyiligini arzulayan kisi kotii degildir.” dedigi asagidaki Farsca
beytinden bu husus anlagilmaktadir.

pb el e b e 00 (s ol U
& olg3ds pape Wil GLLIS 83
(vr. 135b)

“Ey zdhid! Eger mahser giintinde Rahman’in rahmetini istiyorsan, dilencinin
gonliinii oksa, merhametsiz olma.” anlamina gelen asagidaki Farsca beyitten de, sairin
merhametli bir kisilige sahip oldugu anlasilmaktadir.

Wl ¢l g2y 2 s O G3les Iy IS
FRlgzus Slozy Sz ydio j9y 90 S|
(vr. 138a)

Sair ahinin etkileyici olduguna inanmaktadir. Asagidaki beyitte hiisn-i ta’lil
sanatina bagvurarak, ates-fesan ejderin var olusunu ahina baglamaktadir. Onun i¢
diinyas1 Oyle bir sirla kaplidir ki, ifsa oldugu takdirde bu sirrin, cehennem atesini
sondiirecek kadar muazzam bir sir oldugu ortaya c¢ikmaktadir.

Sakin zencir-i zerrin ile evren ¢ekdiler sanma
Beniim ahumdan old1 ejder-i ates-fesan peyda (vr. 49b)

Cehennem kendii haline 1simurdi mukarrar bil
Olayd Za“ fiya sinemdeki raz-1 nihan peyda (vr. 50a)

| 82 |



“Vehm i zandan hamdii 1i’lldh Za“fiya dir olmisam” (vr. 90a) diyen sairin ic
aleminde vehm ve zanna yer yoktur. O hakikat ehli olup, yakin derecesinde saglam
bir inanca sahiptir. Bu husus, séirin saglam bir psikolojik yapiya sahip oldugunu
gostermektedir.

Sair ahiret hayatinin gercekligine yakin derecesinde inandigi i¢in, 6liim onun i¢in
asla bir hiiziin vesilesi degildir.

Firkat-1 evlad i¢iin layik degil dilden elem
Perr i bal agdiysa bu titi kafesden hitkkme gam
Eksik olmaz Giilseni’den biilbiil-i bag-1 irem
Boyle kalmaz iristir lutf-1 Huda-y1 zii’l-kerem
Bulimnur elbette giil-zar olicak murg-1 seher (vr. 33a)

Ancak sairin gonlii kiriktir (vr. 92a). O, dostlarindan ¢ok yakinmaktadir (vr. 113a).
Aslinda onun sikayetci oldugu sikint1 bir nevi sosyal adaletsizliktir. Bu hususu sair
asagidaki beyitte agik bir sekilde ifade etmektedir. Kendisi sikinti igerisinde iken,
alcak insanlarin izzet doseginde bulunmalarint kabullenmek saire zor gelmektedir.

Sadra gegiip her deni izzet seririnde ola
Za“ fi-i bi-dil ayakda har u zar olmak ne gii¢ (vr. 54a)

Sair bu adaletsizligi kabullenememektedir. Zira ger¢ekten de kendini iistiin
ozelliklerle muttasif gormektedir.

Pir-i “askam Za‘ fiya < alem miiridiimdiir tamam
Hey ne Mecniindur beniim yanumda simdi kiih-ken (vr. 92a)

Kalbe huziir u sineye can riha rahatiim
Sermaye-i siirtir u safa ‘6mr i devletiim (vr. 87a)

Emanet bendediir ‘ agk-1ilahi ben emin oldum
Kerametle anufigiin climle esyadan giizin oldum (vr. 87a)

Yine toplumsal bir hastalik olan, insanlarm sahip olduklar1 inang ve fikirlerde
mutaassip olmalarina da sair elestirel yaklasmaktadir. “Herkes kendi zanninca dogru
yol baglisidir: Ne gariptir ki alemde yolunu kaybetmiy tek bir kimse yoktur.” anlamina
gelen asagidaki Farsca beyitte bu diisiince acikca ifade edilmistir.

|83 |



it oly okl 095 (b 33 uS yo
o 01505 (59 @l 53 &5 () CawlylS 4o
(vr. 132a)

Baz1 beyitlerinden sairin biiyiik sikintilar igerisine girdigi, dert ve belaya martiz
kaldig1 ve bu durumun émriiniin sonuna kadar devam ettigi anlagilmaktadir. Sair tatl
Oomriini kiinc-i mihnette ac1 igerisinde gegirdigini ve diinyadan bir tat almadigini;
kendisini “hem-nisin-i mihnet i endih u derd” seklinde vasiflandirarak, ezelden beri
g0zl yash bir dertli oldugunu ifade etmektedir.

11ahi derd ii belaya niye ki gayet yok
Irisdi ahire “ émriim gama nihayet yok
¢ Anada kald1 dil-i na-tiivan meded bekler
Cenab-1 sahdan ol bi-kese “indyet yok (vr. 77a)

Geglirdiim acilikla tatlu ¢ dmriim kiinc-i mihnetde
Cihandan almadum dad ol seker giiftardurur neden (vr. 87a)

Ey hem-nisin-i mihnet i endih u derd olan
Meydan-1 “ ask i¢inde melametle ferd olan (vr. 98a)

N’ola serh eyleyiip derdiim revan itsem goziim yasin
Ezelden Za“ fiya bir gozi yaslu derd-nakiim ben (vr. 100b)

Sair sikintili durumunu birgok beyitte degisik tavsiflerle ifade etmistir: Za’fi-i bi-
care (vr. 12b, 22a, 23a, 27a, 27b, 29a, 40a, 50b, 51a, 60a, 63a, 82a, 82b, 82b, 88a,
96a, 104b, 107b, 114b) Za’fi-i gam-gin (vr. 4a), Za’fi-i gam-hdr (vr. 78b) Za’fi-i derd-
mend (vr. 82b) Za’fi-i zar (vr. 54a, 75b), Za’fi-i dil-teng (vr. 80a), Za’fi-i dil-siride
(vr. 69a) Za’fi-i asiifte (vr. 91a).

Neticede, tim bu sikintilardan sonra sairin vardigr sonug, ten kafesinin
karanhigindan caninin usanmast ve Olimii arzular bir hale gelmesidir.

Usandi can zuliimat-1 kafesden n’eyleyem ya Rab
Calinsa kas-i rihlet miilk-i tenden ¢ik sefer virse (vr. 110b)

Mutad oldugu iizere, sikintisinin sorumlusu olarak felegi gosteren sair, yine de bu
sikintisinin faydalarinin da oldugu yoniindeki kanaatini dile getirmektedir. Nitekim
mihnet, sairin gizli hazineyi bulmasina ve vakif-1 esrar olmasina sebep olmustur.

Ey felek Za“ fi-i dil-tengiifi idiip karin1 zar
Komayup zerrece viis® at bagina dar olduii (vr. 80b)

| 84 |



Bize viis‘ at yiizini gérmege glse komadufl
Ey felek basumuza ¢ak bu kadar tar olduii (vr. 79b)

Réh-1 mihnetde gubér olalidan Za“ fi sen
Genc-i mahfiyi bulup vakif-1 esrar olduii (vr. 79b)

Sairin mutlu oldugu anlar da yok degildir. O, zaman zaman ruhunda hissettigi
mutlulugu siirine de yansitmistir. Asagidaki beyitte, artik yaglanmis ve saglari agarmis
olan sair, kendini geng¢ hissedecek kadar mutlu oldugunu ifade etmektedir.

Meger bir giin ki bu zal-1 zaméane
Agarmis pir iken dondi civane (vr. 36b)

Asagidaki gazelde de sultdnin ya da seyhinin kendisini kabul etmesi dolayisi ile
hissettigi mutlulugu dile getirmektedir.

Basup yiizlim iizre giizelim dem-kadem itdiin
Ayakda komadufi beni lutf u kerem itdiin
Tac eyleyiiben basuma gird-i rehiifi ey dost

Akranum arasinda beni muhterem itdiin

Dil murgt ugarken bu heva-y1 heves igre
Seh-baz goziifile an1 sayd-1 harem itdiifi
Simdengirii afilasa n’ola ndm u nigdnum
Kim bendeleriifi i¢cre beni de rakam itdiifi

Lutf eyleyiip ey sah bu Za‘ fi-i geday1
In‘am-1 cemaliifile bu giin mugtenem itdiifi (vr. 78a/1-5)

J. Oliimii

Za’fi’nin 6limd ile ilgili olarak bilgi veren yegane kisi Ali Emiri’dir. Sairimizi
Ibrahim-i Giilseni’nin biiyiik oglu Dervis Muhammed ile karistiran Ali Emiri (Bkz.
Ailesi bahsi) onun 950/1543 yilinda 6ldiigiinii ifade etmektedir**. Emiri’nin verdigi
bu bilgi daha sonra bir¢ok yazar tarafindan aynen tekrarlanmistir®. Ancak verilen
bu tarih ne Dervis Muhammed’in ne de Za’fi’nin 6liim tarihi olarak dogrudur. Zira
Dervis Muhammed’in Ibrahim-i Giilseni’nin 907/1501-1502de Tebriz’den gog
etmeden Once orada 0lmils olmasi gerektigi izah edilmisti (Bkz. Ailesi bahsi).

Za’fi’nin hayatiyla ilgili verilerden de anlasildigina gore, bu tarih Za’fi’nin 6lim
tarihi olarak da dogru degildir. Nitekim A. Tietze de Ali Emiri’nin verdigi bu vefat

244 Emiri, Esdmi, vr. 31/a-b.

245 Tuman, a.g.e., C. 11, 5. 569; TYDK, C. 1, s. 113; “Za‘fi”, TDEA, C. VIII, s. 634.; Beysanoglu, a.g.e., C.
I, s. 84-86.; Tahir Uzgor, Tiirk¢e Divan Dibdceleri, Kiiltiir Bak. Yay., Ankara 1990, s. 256; Osman F.
Sertkaya, a.g.e., s. 13.

| 85|



tarihinin, iki sebepten dolayi, tam bir itimatla karsilanamayacagini ifade etmistir.
Birincisi, Za’fi Divani’nda yer alan ve hicri 951 yilin1 gésteren bir tarih misrasidir. Bu
da Za’fi’nin hicri 950°de 6lmiis olmasinin imkansiz oldugunu gdstermektedir. Ikincisi
ise, Agehi’nin tahminen 962-965/1555-1558 yillari arasinda yazmus oldugu bir
kasideye, Za’fi’nin tahmis yazmis olmasidir. Ali Emiri tarafindan vefat tarihi olarak
gosterilen hicri 950 senesi, Agehi kasidesinin telif tarihini, tahminen kabul edilenden
asag1 yukari 15 sene evvelki bir zamana atmaktadir. Bu da Ali Emiri’nin verdigi vefat
tarihinin dogru olmadigini gostermektedir**.

Divan’da Za’fi’nin yasam seriiveni ile ilgili en ge¢ tarih Za’fi’nin II. Selim’e
kaside (vr. 57b) 27 yazdig1 tarihtir. Kasideyi ne zaman yazdig1 bilinmese de, bu kaside,
Za’fi’nin II. Selim’in tahta oturdugu 974/1566 yilinda yasadigini gostermektedir.
Dolayistyla Za’fl bu tarihte hayattadir ve 6liimii en erken bu tarihte olmalidir.

Ote taraftan Muhyi-i Giilseni’nin, Kasifi’'nin Resehdt'min cevirisi igin
yazdig1 Zencir-i Zeheb ismindeki giris risalesinde, Giilseni hankahinda yer alan
“Molla Za’fi Fiskiyesi’nden soz ederek, Za’fi’nin 6lim tarihi ve yerini aydmnliga
kavusturacak dénemli bir bilgi verdigi goriilmektedir. Muhyi, Seyh Abdulldh-1 A’'ma-
y1 Semerkandi’nin miiridlerinden Pir Baba Hasan’in hac doniisii kendileriyle birlikte
iki y1l kaldiktan sonra vefat ettigini ve Giilseni hankahinda Molla Za’fi Fiskiyye’sine
defnedildigini ifade ederken®® dolayli olarak bu bilgiyi vermistir. Za’fi’nin
Giilseniyye Asitanesi’nde medfiin oldugu sonucunu Muhyi’nin kullandigi “Molla
Za’fi Fiskiyyesi” ifadesine bor¢lu oldugumuz i¢in, 6ncelikle burada gegen fiskiyye
tabiri iizerinde durmamiz gerekmektedir.

Fiskiyye tabirinin o donemde hangi anlamda kullanildigint Semlelizade ve Evliya
Celebi’den 6greniyoruz. Buna gore, Giilseniyye Asitanesi’nin avlusunun dort bir
yaninda bulunan hiicrelerin altinda toprak kazilarak hane seklinde olusturulan dehlize
fiskiyye denmektedir*’. Semlelizade bu dehlizlerin fiskiyye diye isimlendirilmesini
Araplara nisbet etmektedir®°.

Semlelizade ve Evliya Celebi’nin devamla asitanedeki fiskiyyeler hakkinda
verdikleri bilgiler, Muhyi’nin verdigi bilgiyi tamamlayicit ve Za’fi’nin oraya nigin
defnedildigini aciklayici bir mahiyet arz etmektedir. Semlelizade, fiskiyyelerin
cevreledigi asitAne avlusunun bir tarafinin ibrahim-i Giilseni’nin evladi ve soyundan

gelenlere, bir tarafinin tarikat¢iya®! ve ihtiyarlara, bir tarafinin nev-niyazana*? ve

246 Tietze, a.g.m., s. 129.
247 Kasidede II. Selim’in isminin gegtigi beyit sudur:
Gel meded baht-1 bed-ehterden gikdyet vaktidiir
Za‘fiya Sultan Selim ibn-i Siileyman Han ¢ikar
248 Mustafa Kog, a.g.m., s. 238.
249 Semlelizade a.g.e., s. 534., Evliya Celebi, Seydhatname, C. X, s. 244.
250 Semlelizade, a.g.e., s. 534.
251 Bir Mevlevi tabiri olan tarikatci, tarikata yeni girenlere tarikat usal ve erkanimi 6gretmekle gorevli
bulunan dede anlamma gelmektedir. Bkz. Cebecioglu, a.g.e., s. 628.
252 Bir Mevlevi tabiri olan “nevniyaz”, tarikata yeni giren dervig anlamina gelmektedir. Bkz. Cebecioglu,
a.g.e.,s. 479.

| 86 |



bir tarafinin da ahibba ve asdikaya tahsis kilindigini séylemekte>, Evliya Celebi de,
fukara hiicreleri olarak nitelendirdigi bu hiicrelerin altindaki fiskiyyelere, 6ldiikleri
vakit sahiplerinin gémiildiiklerini®* ve “ciimle mesdyih-i Giilsent ve a’ydn-1 Giilseni
vii Riiseni’nin” buralarda medfiin oldugunu™ ifide etmektedir. ibrahim-i Giilseni
Tekkesi vakfiyyesinde de, tekkedeki hangi bolimiin kimler igin vakf edildigi
aciklanirken, halvet odalarinin orada gohret bulan fukara i¢in vakfedildigi ve kible
tarafinda on iki, bahri tarafinda sekiz ve sarki tarafinda dort halvet odasi olmak tizere
toplam yirmi dort halvet odasinin bulundugu bilgisi verilmistir?.

Asitane avlusunun orta yerinde de, ibrahim-i Giilseni ve aile efridindan Ahmed-i
Hayali, Ali Safveti, Hasan b. Hayali’nin mezarlarinin bulundugu kubbe yer almakta
olup®” Himmet Konur’un belirttigine gére bu mezarlarin sandukalar1 giiniimiize
kadar ulagmigtir®®,

Verilen bilgilerden anlasilmaktadir ki, Giilseniyye tarikatinin pirinden hilafet
alan Za’fi, Kahire’de bulundugu vakitlerde Giilseniyye tarikatinin ilk ve merkez
asitanesinde kendisine mahsis bir hiicrede yasamini gecirmis ve 6ldiigiinde de, bu
hiicrenin altindaki fiskiyyeye defnedilmis, daha sonraki dénemlerde de bu fiskiyye
“Molla Za’fi Fiskiyyesi” olarak yad edilmistir.

Muhyi’nin verdigi bilgiye tekrar donecek olursak, Pir Baba Hasan’in vefati
esnasinda, Za’fi’nin Kahire’deki Giilseni hankahinda kendi fiskiyyesinde medftn bir
vaziyette oldugu ve Pir Baba Hasan’in da onun yanima defnedildigi sonucu ortaya
¢ikmaktadir.

Bu donemde, Kahire’deki Giilgeniler arasinda, olen dervislerin asitaneye
defnedilmesi seklinde bir uygulamanin oldugu da kaynaklarin verdikleri bilgilerden
anlagilmaktadir. Semlelizade, hem hayatta hem de mematta kimsenin sikinti
¢ekmesinin istenmemesini bu uygulamanin nedeni olarak gdstermistir®®. Omriiniin
sadece son iki yilim Giilseni dergdhinda gegiren Pir Baba Hasan’in Molla Za’fi
Fiskiyyesi’ne gomiilmiis olmasindan da anlagilmaktadir ki, tarikatin baslangig
devresinde Kahire’deki Giilseni dergahina, sadece kidemli halife ya da dervisler

degil, son donemlerinde oraya yerlesip orada vefat edenler de gomiilmiislerdir.

Giintimiizde ise, Himmet Konur’un gozlemlerine goére, 1995 yili itibariyla,
avluyu ¢evreleyen hiicrelerden girisin sag tarafinda yer alanlar yikilmig olup mahalle
sakinlerinin ¢opliigii vaziyetine biiriinmiistiir. Sol, kible tarafinda kalan hiicreler ise
kismen iyi vaziyette olup, buralarda da aileler oturmaktadir®®.

253 Semlelizade, a.g.e., s. 534.

254 Evliya Celebi, Seydhatname, C. X, s. 244.

255 Evliya Celebi, a.g.e., C. X, s. 246.

256 Ali Paga Miibarek, el-Hitatii t-Tevfikiyyetii’I-Cedide, Bulak, 1305/1987, C. V1, s. 157.; Konur, a.g.e.,
s. 132.

257 Semlelizade, a.g.e., s. 534., Evliya Celebi, a.g.e., C. X, s. 245.

258 Konur, a.g.e., s. 130.

259 Semlelizade, a.g.e., s. 534.

260 Konur, a.g.c.,s. 131. Asitanenin Himmet Konur tarafindan ¢ekilen resimleri igin bkz. tezin sonundaki
“Ekler” kismi.

| 87|



Za’fi’nin 6liim tarihi her ne kadar kaydedilmemisse de, Muhy?i, i¢inde Molla Za’fi
Fiskiyyesi’nden soz ettigi eserini, 977/1570’te yazmis olduguna gore®!, Za’fi’nin bu
tarihten 6nce; yine Za’fi’nin II. Selim’in tahta gegtigi y1l (974/1566) hayatta oldugunu
bildigimiz i¢in de, bu tarihten sonra dlmiis olmasi gerektigi otaya ¢ikar. Su halde
Za’fi’nin dliimii, 974-978/1566-1570 yillar1 arasina tekabiil etmis olmaktadir.

Kaynaklarda, Latifi Tezkiresi disinda, Za’fi’nin 6lim nedeni hakkinda bir bilgi
yer almaz. Sairi afyon bagimlisi olarak takdim eden Latifi, onun 6liimiinii de afyon ile
iliskilendirmektedir. Latifi’nin verdigi bilgiye gore Za’fi bir seferinde ¢ektigi afyonun
etkisiyle evinde uyuklayip sayiklarken, iki sahis afyonunu ¢alip onu gozetlemeye
koyulurlar. Afyon ¢ekme vakti gelen Za’fi, afyonunu arayip bulamayinca can havliyle
ayaga kalkar ve inleyip feryad etmeye baslar. O yalvardik¢a afyonu ¢alanlarin her biri,
kahkahalar icerisinde digerinin afyonu vermesini engeller ve bedeni mutad oldugu
gidasini alamayinca, rihu bedeninden mufarakat eyler,

Latifi, burada Za’fi’nin esrarkes oldugunu kanitlamak i¢in iki beyit de zikreder.
Ancak bu beyitler, ne Za’fl divaninda ne de inceledigimiz kadarryla her hangi bir
mecmuada yer almaktadir. Za’fi’nin 6liimiiniin esrarkeslik ile ilintilendirilmesi, her
ne kadar onun sahsiyeti ve divaninda ortaya koydugu diisiinceleri ile ¢elisiyorsa da,
Latifi’nin verdigi bu bilgiyi dogru kabul edecek olursak, bunu Kalenderiligin Za’fi
tizerindeki etkisi (Bkz. Kalenderiligi bahsi) ile izah etmek en mantikli ¢dziim yolu
olarak goriinmektedir.

974-978/1566-1570 yillart arasinda dlen Za’fi, 1500’14 yillarda dogduguna gore,
70 yaslarina kadar yasamis ve uzun bir dmiir gecirmistir. Divanindan edindigimiz
bulgular da bunu destekler mahiyettedir. Gerek vr. 36b, 56a, 56b ve 57b’de yer
alan beyitlerden, gerekse asagida alintiladigimiz beyitlerden bu husus acikga
anlagilmaktadir. Za’fi’nin saglar1 agarmis ve yaslt bir vaziyette iken, asagidaki
beyitleri yazdigi acgiktir.

Irisdi ahire “dmriim cefaya gayet yok
Civan iken beni ol nev-civan eyledi pir (vr. 58a)

Gliyiya azm-i ramime irdi < dmr-i ser-medi
Taze can buld1 kudiimiiiile bu cism-i na-tiivan (vr. 100b)

Farkum {izre gorinenler sanmafiuz miy-1 sefid
¢ Asker-i mihnet kurubdur bagum tstiinde otag (vr. 74b)

261 Kog, a.g.m., s. 238.
262 Canim, a.g.e., s. 367.

| 88 |



I1. ESERLERI

Burada tanitilacak olan eserlerin tamami Za’fi isimli bir saire nisbet edilen
eserlerdir. Ancak bu eserlerin bir kisminin sairimiz olan Za’fi-i Giilseni’ye ait oldugu
hustisunda elimizde kesin karineler olmasina ragmen, diger bir kisim eser i¢in ise,
kesinlik arzeden bir karineye sahip degiliz. Bu agidan bu bahis, Za’fi-i Gtlilseniye
aidiyyeti kesin olanlar ve olmayanlar seklinde ikili bir taksim halinde islenecektir.
Ne var ki, Za’fi-i Giilseni’ye aidiyyeti kesinlik arz etmeyen bu eserlerin baska bir
Za’fi’ye*® aidiyyetinde de bir kesinlik mevzu bahis degildir. Zaten bu takdirde bu
eserlerin ¢alismamiza dahil edilmesi s6z konusu olamazdi. Aksine bu eserlerin bir
sekilde Za’fi-i Giilseni ile de bir ilgisi kurulabildigi i¢indir ki, burada kendilerine yer
verilmistir.

Asagida her iki kisima dahil olan eserler, kendi igerisinde manzim ve mensir
eserler seklinde taksim edilip islenecektir.

A. Za’fi-i Giilseni’ye Aidiyyeti Kesin Olan
Eserler

1. Manzam Eserler

a) Tiirkce Divan

Calismanin “Za’fi Divani’'min Sekil ve Dil Agisindan Incelenmesi” basligini
tastyan iiclincii boliimiinde, Za’fi’nin Tirkce Divami lizerinde detaylica duruldugu
icin burada ayrica konu ele alinmayacaktir.

b) Farsca Divance

Za’fi’nin Farsca siirleri, Millet Ktp. Manzim 254 numarada kayitlt olan Tiirkce
divaninin son kisminda, 124b-139a varaklari arasinda miistakil bir béliim halinde yer
almaktadir. Za’fi, ne biitlin nazim sekilleriyle Farsca siir yazmis, ne de eski alfabe
harflerinin tiimii ile Farsca gazel yazmistir. Burada sirasiyla 3 terci’-bend, 3 tahmis,
42 gazel, 2 tarih olmak iizere toplam 50 siir bulunmaktadir. Beyit sayis1 yaklasik dort
yiizdiir. Siirler kendi igerisinde, terci’-bendler, tahmisler, gazeller ve tarihler olmak
lizere, klasik siralamaya tabi tutularak verilmistir. Divangede elif () harfi ile sekiz; te,
mim ve nun (O £ ,&) harfleri ile altisar; dal (s) harfi ile 5, rd, sin ldm ve he (,J ,y , 3
o) harfleri ile ikiser; Ad, vav ve yd(g ,9 ’C) harfleri ile birer gazel olmak tizere, eski
alfabenin on iki harfi ile gazel yazilmisgtir.

263 Tesbit edebildigimiz kadariyla, Za’fi-i Giilseni disinda bu mahlasi ikinci bir Za’fi daha vardir. Ancak
Ayintapli olarak tanitilan bu Za’fi’nin her hangi bir eserinden s6z edilmemektedir. Bkz. Arif Hikmet,
a.g.e., vr. 42b.

|89 |



Goriildigi gibi Za’fi’nin Farscga siirleri, bir divange olarak degerlendirilebilecek
niteliktedir’®, Divange,
JsoY a3 Lalls e wsll Jods
515831 U3 sl sblo 13y 1S s ]

beyti ile baglamakta,

Ohle $old iodde 31 duew)
sl s il s 0 3

beytiyle de son bulmaktadir.

Ali Emiri, Za’fi’nin Farsca siirlerinin Tiirk¢e siirlerinden daha fazla oldugunu
soylemisse de?®”, Za’fi’nin gerek Tiirk¢e divaninin, gerekse de Fars¢a divangesinin
icinde bulundugu elimizdeki tek niishada (Millet Ktp. Manzim 254), Farsga siirleri
400 beyit civarinda iken Tiirkge siirleri 3400 beyit civarinda olup, Emiri’nin soyledigi
gibi bir husus s6z konusu degildir. Ayrica siir mecmualarinda yaptigimiz taramalarda
da, Ali Emiri’nin bu soézlerini dogrulayan bir durumla karsilagmadik. Enteresan olan,
Millet Ktp. emekli miidiirii M. Serhan Taysi’nin de ifade ettigi gibi, Tirkce divan
ve Farsca divangenin birlikte bulunduklari niishanin, biiyiik bir olasilikla Ali Emiri
tarafindan istinsah edilen bir niisha olmasidir. Kanaatimizce Ali Emiri, bu bilgiyi,
divani istinsah etmeden 6nce, tahkiki bir bilgiye dayanmadan vermistir. Haddizatinda
bu bilginin yer aldig1 Esdmi-i Su’ard-i Amid miisvedde olarak yazilmistir. Ali Emiri,
daha sonra bu miisveddeyi Tezkire-i Su’ard-i Amid ismi ile ii¢ cilt halinde basmay1
planlamis, ancak bu eserin sadece Ze (3) maddesinin sonuna kadar gelen birinci cildini
basmaya muvaffak olmustur’®, Muhtemelen Ali Emiri, Tezkire-i Su’ard-i Amid’in
Dad () harfini kapsayan ikinci cildini basmaya muvaffak olsaydi, Esdmi’de vermis
oldugu bu bilgiyi diizeltme yoluna gidecekti.

Daha onceden ifade edildigi gibi, Za’fi’nin gerek bu divangesinden, gerek ona
ait oldugunu diisiindiigiimiiz Fars¢a Risdle-i Mecma’i’l-Makasid’indan ve gerekse
Hurtfilige iliskin olarak yazdigi risalenin 6nsdzii ile Tiirk¢e divaninin 6nséziiniin bir
kismini Farsga olarak yazmasindan Fars¢a’ya son derece hakim oldugu anlasilmaktadir.

264 Her harf ve tiirden siir yazmamis olan Figani’nin siirlerinin Abdulkadir Karahan tarafindan Divange
olarak degerlendirilmis olmasi bizim i¢in emsal teskil etmektedir. Bkz. Abdulkadir Karahan, Figani ve
Divéngesi, IUEF Yay., ist.1966, s. I11.

265 Bu kul, skintili durumlarinda kendisini koruyan ve kendisine iyilikte bulunan Allah’a, en giizel vakit-
lerinde, goniilden tesekkiirlerini ifade eder.

266 Onun gelisi ile dostlar mutlu oldu. O yiizden bu gelisine tarih olarak Ja] &5_7 “hos amed” (hos

geldi) dediler.
267 Emiri, Esdmi, vr. 31/a.
268 Tezkirenin birinci sayfasinda i¢ ciltten olustugu yazilidir (Bkz. Emiri, Tezkire, s. 1)

190 |



Yine daha evvel ifade edildigi gibi, bir siir mecmuasinda (Mil.Ktp. Yz. A. 4050, vr.
63b vd.) Farsca terci’-i bendlere ayrilan bir boliimde, Hafiz, Nesimi ve Za’fi’den birer
terc’-i bendin iktibas edilmis olmasi, Za’fi’nin Fars¢a’sinin begenildigini, hatta onun
Hafiz ve Nesimi ile ayni diizeyde goriildiigiinii gostermektedir.

Za’f1, Farsca siirlerinde Hafiz’dan son derece etkilenmistir. O, divancede Hafiz’in
iki gazeline tahmis yazmistir. Tahmislerden birisi Hafiz’in

3L 3)S Cawgd sl 0l dSeis
03195 oy olidly T CaaysS S 4z

matlali gazeline, digeri ise,

270 T

-

Sl & 31 31d Ylgs ddol !
b & Gy ol Glow 95 2 Jo
matlali gazeline yazilmistir.

Za’fI’nin

2950 08 Ol 39 ol 55T e
st 0 Ylgs old O LS §)luiwgd

matlai ile baglayan divangenin yirmi birinci gazeli, Hafiz’in asagida matla beytine
yer verilen ayni vezin ve redifli (Gam mehur/gam yeme) gazeline bir naziredir.

2950 08 QRS Wl 5L AdSeS Chwgs
95 08 QLS (5395 39 Oy sadS

Yine divangenin ilk gazeli Hafiz divaninin ilk gazeline®” nazire olarak yazilmistir.
Za’fi’nin Farsga siirlerine misal teskil etmek {izere, onun bu gazelini asagida anlami1
ile birlikte sunuyoruz:

269 Bkz. Hafiz, Divan, s. 143. Beytin anlam1 sudur: “Dostun yiiziine tekrar bakan, yiiziinii yeniden géren
benim. Ey kulunu oksayan padisah! Bu yiizden sana ne sekilde tesekkiir edecegimi bilmiyorum.”
270 Hafiz, a.g.e., s. 213. Beytin anlam1 sudur: “Ey giizeller padisah1! Yalmizligin verdigi sikint1 i¢in bana
bir ¢are bul. Gonliim sensizlikten 6lmek tizeredir. Artik donme vaktin gelmistir.”

271 “Ayrilik giinleri eninde sonunda biter, gam yeme. O giizeller sah1 sana dost olur, gam yeme.”

272 Hafiz, a.g.e., s. 128-129. Beytin anlam1 sudur: “Kaybolmus olan Yusuf Kenan’a geri doner, gam yeme.
Hiiziin kuliibesi bir giin giil bahgesine doniisiir, gam yeme.”

273 Bkz. Hafiz, a.g.e., s. 6.

|91 |



. oz Sy lags Jol) ST pgd

5 Jol Ojgus o] 0iS po ey S & B9 9 jgw ) o1 p diaw ui Ol
275ldse SiylaS

327615 (5 dad el By gor ol oustds Wl | dle S s £518 pod S Wbl 4z
4 277l8le Jl=d) oS Lil> pl dilgyd (o &S AT 9 y0 91,8 Jdw o 3 Lgme

S 278ldsbs LuiS pof Bl L T | P AR S ke plr s S
o+9)

Hafiz’da ilk misra olan “ela ya eyyuhes-saki...” ifadesi, Za’fi’de son misrada
aynen iktibas edilmistir.

2. Mensur Eserler

a) Hurifilige iliskin isimsiz Bir Risale

Risale, Siileymaniye Ktp. Hact Mahmut Ef. 3088/2’de 19b-34a varaklar arasinda,
165 x 99 ve, 130 x 55 mm. ebadinda, 15 satir ve ta’lik hatti ile yazilmigtir. Risélenin
miiellifinin Za’fi oldugu, gerek risalenin mukaddimesinde, gerekse Osmanlica olarak
mecmuanin bas tarafinda yer alan mecmuadaki risdlelerin isim listesinde agik bir
sekilde belirtilmis olmasina karsin, bu risdle kiitiiphane ve bilgisayar kayitlarinda
Rumelili Za’1fi olarak bilinen Za’ifi Pir Mehmed b. Evrenosoglu adina kaydedilmistir.
Bununla beraber, Rumelili Za’1fi tizerinde yapilan ¢calismalarda, eserleri islenirken bu

kayittan s6z edilmemistir®”.

Basi:

Low! cddaiolg do dous Olbo OBl pw )1 4S vz | Siymias 0850 (1HL5 dosd W18
Cwld)S 895 ¢4.u..3j “d4Jy90 (e e.)-l- Gl a é'” §L¢:.ﬁ.u Iy S eaT (S .

Sonu:

Sl Vgl 98,8 ¢,500 5= sle Sgdyl gty 39S a8ly 9 o jgsy Syle
Clagl el Hgss Sy,

274 Ey mana aleminin piri! Kereminden gel, goniillerin kapisini a¢ da aslimdan haberdar olayim ve boy-
lece biitiin sorunlar ortadan kalksin.

275 Soézlerinin yakisindan ve sevkinden gonliim o derece atesle dolmus ki, eger tek bir sefer bir ah geker-
sem mahfillerde bulunan insanlar o ahin atesinden yanarlar.

276 Alem giilsenini seyretmekten mahrim kalsam ne olur? Bu giillerden bir kere olsun vefd kokusunu
almamigim.

277 Bir asik olan benden kararlilik, sabir ve siikinet beklemeyin. Zira ben bir divaneyim, akillilarin fiilleri
bende ne arar?

278 Za’fi’ye asikar olan Cem’in kadehinin sirridir. O halde ey saki, kadehi dolastir ve takdim et.

279 Akarsu, a.g.e., s. 27-31; Kogin, a.g.e., s. 56-70.

192 |



Risalenin, Farsca ve Tiirkge ile yazilmis olan 6ns6ziinii miiteakip, girig boliimiinde
kendisini “gaker-i Ibn-i Giilseni”° olarak nitelendiren miiellif, Giilseniyye
Asitanesi’nde bir zamanlar hizmetkar oldugunu ifide etmistir. Risaleyi telif sebebi
olarak, Giilseniyye Asitinesi’nde erbab-1 tasavvuf ve ashab-1 telattuf arasinda tevhide
dair meseleler hakkinda miibaheseler cereyan ederken, yarandan bazilarinin Adem-i
ma’nd’nin tesrifi ve zat ile sifatin tarifi hususunda kendisinden bir risdle yazmasi
i¢in talepte bulunmalarini gosterir. Daha sonra cennetin sekiz kapisiyla uyumlu olsun
diye, risalesini bir mukaddime, bir makale, bes fiiylizat ve bir hatimeden meydana
getirdigini anlatir.

Mukaddimede, Allah’in tanmmak isteyince, Adem’i halife olarak yaratmis
olmasinin hikmetleri, Allah’mn dlemi yaratmis olmasindan maksadi ve nihayet mir’at-1
tecelli-i Hakk’m Adem-i haki oldugu anlatilir. Bunun nedeni olarak da alemin,
mevalid-i selaseden; hayvan, nebdt ve madenden olustugu, bunlardan isti’dad-1
tecelli-i cemal-1 Hak ve istihkdk-1 irfan-1 zat olanin hayvan oldugu, zira nebat ve
madenin ne umir-1 ciiz’iyye, ne de umir-1 kiilliyeyi idrak edemedigi, insan disinda
kalan diger hayvan tiirlerinde de irfanin s6z konusu olmadigi, zira bunlarda, umdr-1
cliz’iyyeyi idrak etmek mimkiinse de, umir-1 kiilliyeyi idrak etmenin mimkiin
olmadig1 tizerinde durulmustur.

Makale boliimiinde, Allah’in noktadan ibaret olan ve zat alemine geldiginde Elif
olarak ifade edilen ilim sifatinin, Ba 'nin altinda zuhtiru, sonra tezevviic yolu ile 7a’da
zuhuru, sonra c¢ocuklari olarak Sd’da zuhuru ve nihayet kelime-i Muhammediyye
ve kelime-i Ademiyye’nin tamamlanmasi ve noktanin hitim bulmasi sonucu alemin
nizam ve intizaim bulmasi, Adem’in ilkin yirmi sekiz harfle konusmas1, bu yirmi sekiz
harfin kelime-i Muhammediyye ile ifade edilmesi, acem lisanlarindaki p, ¢, j ve g
harflerinin kelime-i Muhammediyye’ye ilave edilmesi ile olusan otuz iki harfin de
kelime-i Ademiyye’yi olusturmasi iizerinde durulmustur.

Birinci Feyiz’de, Zat-1 Mutlak’in esma ve sifat dairesine tenezziil etmesi ve
Allah’in Adem’e 6grettigi esma-i kiilliyenin anlamlari {izerinde durulmus, daha sonra
Allah’m insana ytkledigi emanet-i Rabbani’nin ne oldugu ile ilgili olarak birgok
goriig belirtildikten sonra, onun aslinda ask ve muhabbetten ibaret oldugu, bunun
da otuz iki harfe tekabiil eden kelime-i Ademiyye ve yirmi sekiz harfe tekabiil eden
kelime-i Muhammediyye’den ibaret oldugu, yine Allah’in Adem’e ruh vermesi igin
kullanilan nefha-i ilahi’nin de kelime-i Ademiyye ve kelime-i Muhammediyye’den
ibaret oldugu iizerinde durulmustur.

Ikinci Feyiz’de, yedi sayisinin gerek Kuran’daki, gerekse insan yiiziindeki
tezahiirleri tafsilath bir sekilde anlatilarak, insan yiiziine Seb iil-Mesdni, Ummii’l-
Kur’an ve Fatihatii’l-Kitab denmesinin hikmetleri, insan yiizindeki yedi hattin
mabhalleri ile on dort, bunun da hal ve mahal ile kelime-i Muhammediyye’ye tekabiil
eden yirmi sekiz harfe tekabiil ettigi tizerinde durulmustur.

280 Siileymaniye Ktp. Hact Mahmud Efendi, no.3088/2, vr.19a-b.

193 |



Uciincii Feyiz’de, sekiz rakaminin medlalati izah edilmis, neticede bundan
kelime-i Ademiyye olan otuz iki rakamiin ortaya ¢iktig1 ve Hz. Ali’nin “Men ‘arefe
nefseh fekad arefe rabbeh” sozii ile de bunun kastedildigi iizerinde durulmustur.

Dordiincii Feyiz’de Kur’an’in muhkemat ve miitesabihati, Hurlifi bir bakis agisi
ile ele alinmig, muhkemattan maksadin on yedi harf, miitesabihattan maksadin da on
bir harf oldugu ifade edilmistir.

Besinci Feyiz’de, Hz. Peygamberin ne keyfiyetle ziibde-i evlad-1 Adem oldugu
ve peder-i asli olan Adem’den esma-i kiilllyi nasil miras aldig1 iizerinde durulmustur.

Hatime bolimiinde, Kelime-i Muhammediyye’nin insan bedeninde anasir-1
erbaa’ya taksimi, andsir-1 erbaa’dan her birinin zuhlru ve tasarrufunun kelime-i
Muhammediyye’den yedi harfin hiikmiinde oldugu beyan edilmistir.

Za’fi’nin bu risalesi, Giilseniyye tarikatinin, baslangic devresinde, HurGfilik gibi
cizgi disi fikirlere acik oldugunu gostermesi bakimindan biiyiik 6nem arz etmektedir.
Za’fi’nin Hurfiligi ve menstibu oldugu Giilseniyye tarikatinin ¢izgi dis1 fikirlere
acik olusu miistakil bir bahis halinde incelenecektir. Yine Azerbeycan ve Iran’da
dogan Hurifiligin, XV. yiizyildan itibaren Farsca’y1 birakip Tiirkce ile eser vermeye
basladigi®®' g6z 6niline alindiginda, Za’fi’nin bu risalesinin Tirk¢e yazilmis Hurifi
literatiirde de 6nemli bir yerinin oldugu anlasilacaktir. Ne var ki, gorebildigimiz
kadariyla Za’fi’nin bu risalesinden, ne Tiirk edebiyatinin klasik kaynaklarinda, ne
Hurtfilik ile ilgili calismalarda, ne de HurGifiligin Bektasiligin asli bir inanc1 olmast
hasebiyle®?, Bektasilik ile ilgili ¢alismalarda, su ana kadar s6z eden olmustur.”®* Bu
acidan Za’fi’nin bu risalesi iizerinde ¢alisilmaya deger niteliktedir.

b) Tac Hakkinda Risale-i Mahsisa

Bu eserin varligindan bizi haberdar eden Miistakimzade’dir. Miistakimzade,
Risale-i Taciyye isimli risalesinde, sdirimize mahsis bir tic olan Za’fiyye Taci’ndan
s6z ederken, onun kendi tact hakkinda bir Risdle-i MahsGsa yazmis oldugunu
sOylemis, ancak bu risale hakkinda daha fazla bilgi vermemistir*.

Miistakimzade’den sonra aym konuda bir risile yazan Yahya Agah Efendi de,
Miistakimzade’den naklen bu risaleye isaret etmistir’®>. Ancak Yahya Agah Efends,
burada Za’fi’nin adina yer vermeden ve ibrahim-i Giilseni’yi ¢agristiracak sekilde

risdleyi, “Giilseni Misri”ye nisbet etmistir. Oysa Miistakimzade’nin

281 Abdiilbaki Golpinarh, Hurifilik Metinleri Katalogu, TTK, Ankara 1989, s. 25.

282 Golpinarly, a.g.e., s. 29.

283 Gegmis bahislerde gegen klasik kaynaklarda Za’fi’nin bu eserinden s6z edilmemisti. Cagdas eserlerde
ise ne Za’fi’den ne de bu eserinden s6z edilmistir. Bkz. Golpinarl, a.g.e.; Sadettin Niizhet Ergun,
Bektasi Sairleri, Ist. Devlet Mat. 1930; Ismail Ozmen, Alevi-Bektasi Siirleri Antolojisi, (I-V) Saypa,
Ankara 1995.

284 Miistakimzade, Risale-i Taciyye, vr. 18a.

285 Yahya Agéh b. Salih el-islamboli, Tarikat Kiyafetleri, s. 88.

|94 |



“...kendi mahlasina nisbet idiip Za'fa ile be-nam kilmistir ve taclari hakkinda
Giilseni mehimun risile-i mahsGsast vardwr...”?%

seklindeki ifadesinden, “Giilseni merhim” ile Za’fi’yi kastettigi agiktir.
Kaldi ki burada risale, “Giilseni Misri’ye de nisbet edilmemistir. Kanaatimizce,
Miistakimzade’nin Za’fiyye taci bahsinin ilk ctimlesinde “Gtilseni Misri halifelerinden
Seyh Ali Za fi™ seklinde kurdugu ciimle, Yahya Agah Efendi’nin risaleyi Giilseni
Misri’ye nisbet etmesini saglamis olmalidir.

Son olarak, yaptigimiz biitlin arastirmalara ragmen Za’fi’nin bu risalesine
ulasamadigimizi belirtelim. Bu risalenin giin yiiziine ¢ikarilmasiyla, tarikat giyim ve
kusam tarihi literatiirii ciddi bir kazanim saglayacaktir.

B. Za’fi-i Giilseni’ye Aidiyyeti
Kesin Olmayan Eserler

Burada zikredilecek eserlerin Za’fi-i Giilseni’ye aidiyyeti hustisunda elimizde
kesin bir karine bulunmamaktadir. Bunlarin Za’fi mahlasini tastyan baska bir sahsa
ait olmas1 da miimkiindiir. Su ana kadar tesbit ettigimiz verilere gore Tiirk Edebiyati
tarihinde Za’fi mahlasini tastyan bir sair daha mevcuttur. Ancak bu bilginin yer aldig1
Arif Hikmet tezkiresinde, bu sairin yazdig: siirler, ya da eserler hakkinda herhangi
bir bilgi yer almamis, sadece onun Ayintapl ve miifessir oldugu ifide edilmigtir?®®.
Dolayistyla burada zikredecegimiz eserlerin bu Za’fi’ye ait oldugu hustisunda
herhangi bir bilgiye sahip degiliz. Bu eserlerin, Ayintapli Za’fi’ye, Za’fi-i Giilseni’ye
ya da varsa bagka bir Za’fi’ye ait olmasi muhtemeldir.

1. Mevlid

Za’fi mevlidinin bulabildigimiz tek niishasi, Ankara Milli Ktp. Yz. A Koleksiyonu
2249/2 numarada kayitli bir mecmuanin 14b-31a varaklari arasinda yer almakta olup,
toplam varak sayis1 18’dir. Mecmua, bordo mesin bir cilt igerisinde olup, boyutu
230%150-155%87 mm., yaprak adedi 9a-34a arasi, satir adedi her sayfada 19 satir,
yazist rik’a, kagidi ise ¢icek fligranlidir. Mecmuada miistensih ve istinséh tarihine
iliskin herhangi bir bilgi bulunmamaktadir. Ancak kapaklari tizerinde yer alan Sultan
II. Mahmut’a ait tugradan hareketle, bu mecmuanin II. Mahmut déneminde (1808-
1839) istinsah edildigi anlasilmaktadir.

Ayni mecmuada, Mevlid’in akabinde, Za’fi’nin Huda Rabbim adiyla bilinen
manzimesi ile isimsiz bir hicviyyesi daha yer almaktadir ki agsagida bunlarin tizerinde
durulacaktir.

286 Miistakimzade, Risale-i Taciyye, vr. 18a.

287 Miistakimzade, a.g.e., vr. 17b.

288 Arif Hikmet, Tezkire, vr. 42b. Ayn1 husis i¢in bkz. Mehmed Nail Tuman, Tuhfe-i Ndili, C. 11, s. 570;
Haluk ipekten vd., Tezkirelere Gére Divin Edebiyat Isimler Sozligii, s. 540.

|95 |



Mevlidin bas tarafinda yer alan Ayete’l-Kiirsi’den sonra, kirmizi miirekkeple
yazilmis olan “Mevlidii’'n-Nebi ‘Aleyhi s-Selam’ baglhigmin altinda “Kelam-1 Hazret-i
Za’fl ve’s-Selam” ifadesi kullanilarak mevlidin miellifi belirtilmistir. Ancak bu
Za’fi’nin Za’fi-i Giilseni oldugunu ima edecek baska bir kayit da bulunmamaktadir.
Za’fi-i Giilseni’nin sair olmasindan ve Mevlid’in basinda yer alan “Hazret-i Za’{i”
terkibindeki “hazret” ifddesinin, Za’fi-i Giilseni’nin mutasavvif yoniine isaret eden
bir kayit olma ihtimalinden hareketle, bu mevlid, Za’fi-i Giilseni’nin bir eseri olarak
kabul edilebilir. Ancak gerek muhtevanin rindane olmamasi, gereckse mahlas beytinde
sairin adinin gegmemis olmasi, bu konuda ihtiyatli davranmamizi gerekli kilmaktadir.

ER)

Za’fi Mevlidi, sonda yer alan “dua”, “na’t-1 rastlullah” ve “medhii’n-nebi”
fasillar1 dahil olmak iizere toplam on bes boliimden olusmaktadir. Son iki boliim harig,
her bolimiin baginda Kur’an-1 Kerim’den bir asir ve her asirin basinda da, kirmizi
miirekkeple yazilmig besmele ve slre isimleri yer almakta olup, asirdan sonraki
kisimlar ise manzimdur. Toplam beyit sayis1 607dir.

Bast: pgdll 2d1 90 Yl A Y Al gz I (o ) dl) oy 0,85 059w
Sonu: Cous @l padie i il J9y 20 QedyRe U Jal ouny g

Gordiigiimiiz kadariyla, daha 6nceden Za’fi Mevlidi’nden s6z eden olmamustir.
Necla Pekolcay Tiirkge Mevlid Metinleri isimli doktora c¢aligmasinda sadece
Istanbul kiitiiphanelerindeki mevlidleri inceledigi igin, dogal olarak bu mevlidden
s6z etmemistir®®. Ancak daha sonra Anadolu’daki mevlidler dahil olmak t{izere
hazirladigr mevlid listesinde de Za’fi mevlidi yer almamistir®®. Hasan Aksoy da,
Tiirkge’de kaleme alinan 200 civarindaki mevlidden, yapilan arastirmalar sonucunda
yetmisinin sairinin tesbit edildigini ifade etmis ve mevlid sairlerini yiizyillara gore
siralamistir®”®'. Ne varki bu listede de Za’fi Mevlidi’nden s6z edilmemistir. Bu
durumda, Za’fi Mevlidi’ni, sairi tesbit edilen yetmis birinci mevlid olarak saymak
miimkiin  goriinmektedir.

2. Huda Rabbim Manziamesi

Huda Rabbim adiyla bilinen manzime, daha evvel miiellifinin kimligi hususunda
kimi tartismalarin yapilmis oldugu bir manzimedir. Bu manziimenin Za’fi’ye de
nisbet edildigi tarafimizdan tesbit edilmis bulunmakta ve bdylece manziimenin
miiellifinin kimligi hususunda daha evvel yapilmis olan tartigmalara yeni bir boyut
kazandirilmig olmaktadir.

Daha evvel manziimenin kendilerine nisbet edildigi miiellifler esas olarak
Sun’ulldh-1 Gaybi (6. 1676) ve Ibrahim Hakki-i Erzurimi (1703-1780)’dir. Gerek

289 Necla Pekolcay, Tiirk¢e Mevlid Metinleri, (IUTE Doktora Tezi), Ist.1950.
290 Pekolcay, Mevlid, TDV Yay., Ankara 1993, s. 40-43.
291 Hasan Aksoy, “Mevlid”, DIA, Ankara 2004, XXIX, 483.

196 |



Gaybi?®?, gerek Ibrahim Hakki®? adiyla manziimenin ayr1 ayr1 basimlari yapilmis,
ayrica manzime ibrahim Hakki’nin Ma 'rifetname’sinde de nesredilmistir.>* Bununla
beraber, yakin bir zamanda, Muhammed Nuru’l-‘Arabi (1813-1887)’ye de nisbet
edilen bir niisha Bilal Kemikli tarafindan tanitilmigtir®>.

Cumhuriyet doneminde yapilan arastirmalarda, manziimenin yukarida adi gegen
miielliflerden hangisine ait oldugu hususu iizerinde ana hatlartyla farkli iki goriis
belirmisgtir:

1. Gorebildigimiz kadartyla konu iizerinde ilk kez goriis belirten Ismail Hakki
Uzungarsili’dir. Uzungarsili, Kiitahya Sehri isimli kitabinda, Kiitahya’da yaygin
olarak bilinen bir menkibeden hareketle bu kaniya varmigtir. Uzungarsili’nin naklettigi
menkibe sOyledir:

“Akaid-i sGfiyyesinden dolayr Gaybi Sun 'ullah Efendi ye Kiitahya ulemdsi zindiklik
etiketi yapistirnuglar ve sézii halkin agzina kadar diistirerek zavalliyi ta’n ve tesnia
baslatmuslar, bu halden miiteessir olan Gaybi stfiyye rumiizatini anlamayanlara karsi
akaid-i diniyyeyi rahnedar edecek bir fikirde olmadigini izah icin Kiitahya halkinca
Hudd Rabbim ismi verilen manziimesini nesreylemigtir.”*%

Uzungars1li, bazilarinin bu manziimeyi Ibrahim Hakki’ye nisbet ettiklerini de ifade
ederek, Gaybi’nin Tbrahim Hakki’den ¢ok daha evvel yasadigindan ve manziimenin
Kiitahya halkinca anane olarak Gaybi’ye nisbet edildiginden hareketle, manziimenin
Ibrahim Hakki’ye degil, Gaybi’ye ait oldugu seklindeki kanaatini belirtir>’.

2. lkinci goriis ise, Uzuncarsil’nin goriisiiniin aksini savunan Abdiilbaki
Golpmnarli’ya aittir. Golpmarli bu konuda su miitalaalarda bulunur:

“Bu siir Marifetname sahibi Ibrahim Hakki nin olup, mezkiir kitapta miinderictir
ve aslen 116 beyittir. Su halde bu menkibe Kiitahya'da ¢ok muahhar bir zamanda
viicut bulmustur. Maamafih Melamilikteki Siilik temayiillerini bir halk rivayeti
seklinde ayrica teyit etmekte oldugundan hi¢ de kiymetsiz degildir”**

Yakin dénemde konuyu giindemlerine alan Kadir Giiler ve Bilal Kemikli gibi
aragtirmacilarin ise, Uzungarsili’nin goriisiinii tercih ettikleri ve manziimenin aslinda
Gaybi’ye ait oldugu iizerinde durduklari goriilmektedir. Ad1 gegen arastirmacilar,
manzimenin Gaybi’ye nisbet edildigi kiitiiphanelerdeki niishalar, Kiitahya
Sancagi’nda Gaybi ismiyle yayinlanan niisha, Kiitahya halki arasinda manziimenin
Gaybi’ye aidiyeti hakkinda yaygin olarak anlatilan menkibe ve en 6nemlisi Gaybi’nin
Ibrahim Hakki’den once yasamis olmasindan hareketle, bu manziimenin Ibrahim

292 Gaybi Sun’ullah, Huda Rabbim, Kiitahya Sancagi 1307. (Bilal Kemikli, “Huda Rabbim Manziimesi
Etrafinda Tartismalar”, Dost Ilinden Gelen Ses, Kitabevi Yay. Ist. 2004, s. 155°ten naklen).

293 ibrahim Hakki Erzurtimi, Hudd Rabbim, Riza Ef. Mat., yy. 1306; bir diger baskisi. Matba’a-i Amire, 1339.

294 Erzurum Hasankaleli ibrahim Hakki, Marifetname, (Haz. Turgut Ulusoy), ist. 1987, s. 68-72.

295 Bilal Kemikli, a.g.m., s. 156.

296 Uzungarsili, Kiitahya Sehri, Ist. 1932, s. 238.

297 Uzungarsily, a.y.

298 Abdiilbaki Golpmarl, Melamilik ve Melamiler, s. 217.

197 |



Hakki’ye degil, Gaybi’ye ait oldugu kanaatini tagimaktadirlar®®.

Kemikli, ibrahim Hakki’nin Ma rifetndme’sinde yer alan manzimeyi ise, Hakki
mabhlasi ile yazilmis olmasi ve Gaybi’ye ait oldugu diisiiniilen niishalara kiyasla
birgok ilave beyit ihtiva etmesi dolayisiyla, Gaybi’nin manziimesine bir nazire olarak
degerlendirmistir®®.

Manzimenin Kemikli tarafindan tanitim1 yapilan ve Muhammed Niiru’l-Arabi’ye
nisbet edilen niishasina gelince, Kemikli, ayn1 metnin yazma niishalar1 arasinda
goriilebilmesi dogal kimi farkliliklar disinda, bu niishanin ibrahim Hakki niishas
ile ayn1 oldugu ve niishanin basinda yer alan “Divdn-1 Muhammed Niiru’l-Arabi”
ibaresinin ise bir temelliik kaydi olmasi gerektigi sonucuna varmistir®’!.

Huda Rabbim manzimesinin, daha evvel kimlere nisbet edildigi konusundaki
tartigmalar1 boylece dzetledikten sonra, simdi Za’fi’ye nisbet edilen niishalarindan s6z
edebiliriz. Tesbit edebildigimiz kadariyla, Siileymaniye Kiitiiphanesi Hact Mahmud
Efendi boliimii, no. 1377; ayni kiitiiphane Yazma Bagiglar boliimii, no. 338 ve Milli
Kiitiiphane Yz. A, no. 2539/2, 3094/4, 3162/3, 4211, 4714/14’te mevcut niishalar
Za’fl adina kayithidir. Ayrica yukarida tanitimini yaptigimiz mevlidin bulundugu Milli
Ktp Yz. A 2249/3’te, Mevlid’den sonra manziimenin bir niishas1 daha yer almaktadir.
Tim bu niishalarin mahlas beyitlerinde de sairin adi1 gegmektedir.

Goriildiigii gibi Huda Rabbim manziimesi, Sun’ullah-1 Gaybi (6. 1676), Ibrahim
Hakki-i Erzurimi (1703-1780) ve Muhammed Naru’l-‘Arabi (1813-1887) disinda
dordiincii bir kisi olarak Za’fi’ye de nisbet edilmis bulunmaktadir. Bu manziimenin bu
sairlerden hangisine ait oldugu ve Za’fi’ye aitse bu Za’fi’nin kimligi ile ilgili olarak,
manzimenin varsa baska niishalarinin da tesbiti ve metin dahil olmak tizere eldeki
tiim verilerin mukayese edilmesiyle, detayli bir arastirmaya girisilmesi sonucu kesin
bir kanaata varmak bizce daha uygun gortinmektedir. Bu ise konu tizerinde miistakil
bir calismay1 gerektirir. Burada bizim yaptigimiz en 6nemli husis, manziimenin
Za’fI’ye nisbet edilen niishalarmi giin yiiziine ¢ikartmis olmamizdir.

3. Hicviyye Tarzinda Yazilmus Isimsiz Bir
Manziime

Hicviyye tarzinda yazilmis olan bu manzime, yukarida tanittimini yaptigimiz
Mevlid ve Huda Rabbim manziimesinin birer niishalarinin da i¢inde yer aldig:r Milli
Ktp Yz. A 2249/4 nolu mecmuada, 35a-37a varaklar1 arasinda yer alan bagliksiz
bir manziimedir. Manziimenin mahlas beytinde Za’fi mahlasi gegmemekle beraber,
manzimenin basinda, mecmuada daha once yer alan Mevlid ve Huda Rabbim
manzimesinin miiellifine isaret edilerek sdylenen “Nazm-1 Digeri” ifadesininin yer

299 Kadir Giiler, Gaybi Sun ulldh ve Hudd Rabbim Risdlesi, Yedi iklim, C. X, S. 68, Kasim 1995**sayfa-
ya bak kemiklinin divanindan*; Bilal Kemikli, Sun ulldh-1 Gaybi Divini, Inceleme-Metin, MEB Yay.,
Ist. 2002, s. 46; Kemikli, a.g.m., s. 155.

300 Kemikli, a.g.m., s. 160.

301 Kemikli, a.g.m., s. 161.

|98 |



almis olmasindan hareketle, bu manzimenin de Za’fi’ye ait oldugu anlasilmaktadir.
Gerek mecmuadaki Huda Rabbim manzimesinin, gerekse bunun hemen akabinde
basinda “Nazm-1 Digeri” ifadesinin bulundugu hicviyye tarzindaki bu manziimenin
Allah kafiyesi ile yazilmig olmasi, her iki manzimenin tek kalemden ¢iktigin1 gésteren
diger bir husustur. Ancak Huda Rabbim’de her beyitte kafiye varken, bu manziime
birer beyit atlanarak kafiyelenmistir.

Manziimede yer alan ve Bagdat’in fethinden sz edilen

Nice feth olisar Bagdad
Imamlar eylemez imdad

beytinden, manzimenin Bagdat’m feth edildigi siralarda kaleme alindig:
anlagilmaktadir. Bagdat’m KéanGni doneminde fethedildigi (941/1534)32, ancak
IV. Murat doneminin hemen basinda (1034/1624) tekrar geri alindig1 ve IV. Murat
tarafindan nihai olarak fethedildigi (1048/1638)*% bilinmektedir. Su halde manzime
bu iki donemden birinde kaleme alinmig olmalidir.

Bu durumda manziimenin sairi olan Za’fi’nin kimligini tesbit etmek,
manzimenin hangi dénemde yazildiginin tesbit edilmesi ile ortaya c¢ikacak bir
huststur. Za’fi-i Giilseni Kantini doneminde yasadigi ve o déonemde bagka bir Za’fi
bilinmedigi i¢in, sayet manziime Kanlni déoneminde yazilmissa, Za’fi-i Giilseni’ye;
IV Murat déneminde yazilmissa, baska bir Za’fi’ye ait oldugu biiyiik bir ihtimalle
ortaya ¢ikar. Manzimenin asagidaki beyitlerinde yer alan “Siileyman”m Kéanini
Sultan Siileyman olmasi muhtemel ise de, bununla ilgili elimizde kesin bir karine s6z
konusu degildir.

Nice nice Siileymanlar
Geliip gecti su diinyadan
Kani ecdad-1 a“ zamuil
Kime kald1 bu miilkii’1l1ah

Manziime, daha ziyade sosyal elestiri icerikli olup, kadi, sadrazam, yenigeriler,
asesbasi (polis miidiirii) ve subagi gibi farkli miiesseselerin baginda yer alanlar, degisik
acilardan elestirilmis; daha sonra dénemin padisahina birgok nasihatlar yapilmis ve
nihayet tasavvufl yasam tarzi ovilmiistir.

94 beyitten miitesekkil olan manzime,
Josdal po3 s VI
o1 (9lsl Baloss ok
beyti ile baglamakta,
s wlos Oau

302 Osmanli Ansiklopedisi, iz Yay., Ist. 1996, C. 11, s. 266.
303 Osmanli Ansiklopedisi, C. 1V, s. 74.

199 |



4.1) 2.,.“7 ebbﬁ
beyti ile de son bulmaktadir.

4. Risale-i Mecma’i’l-Mekasid

Bizzat goérme imkanina kavusamadigimiz Fars¢a olarak yazilan Risdle-i
Mecma’i’l-Mekasid ’dan, Die Arabischen, Persischen und Tiirkischen Handschriften
der Kaiserlich-Koniglichen Hofbibliothek zii Wien’in katalogunda s6z edilmektedir®®.
Burada verilen bilgilere gore, risale 1993/23 nolu mecmuaninl83-189 varaklari
arasinda yer almakta, Za’fi [bn Giilenci (?) (=S —) de risalenin miiellifi olarak
gosterilmektedir.

Risalenin kendisine nisbet edildigi Za’f1 ibn Giilenci (?) (=zwdS =!) nin, Za’fi-i
Giilseni oldugu hustisunda elimizde kesin bir kanit olmamakla beraber, bu risalenin
girig kisminin, Za’fl Divani’nin giris kismu ile sekil ve muhteva acisindan benzerlik
gostermesi, risalenin Za’fi-1 Giilsen1’ye aidiyyeti ihtimalini yiikseltmektedir. Asagida,
risalenin ve Za’fi Divani’nin giris kisimlarina yer verildikten sonra, her iki giris
arasindaki benzerlikler maddeler halinde gdsterilecektir.

Risalenin girisi:

o=l pao i) Al oy
Wed owo dodo yuw
Oae QLS glgod mol
Za’fi Divani’nin girisi:
=) o) Al g
Voau8 5 )l yul 2ol
KRV GJ& S0 C.«“S Cel
B ot 99 £045)55 i
87 0929583 (ymuyu
Pgo Olrd Gime Gbiie

1. Sekil bakimindan her iki giris, beyit esasina dayali olarak kaleme alimustir.
Beyitler her ikisinde de kendi aralarinda kafiyeli olup vezinleri “Fe’ilatiin fe’ilatiin
fe’ilin” seklindedir.

3

2. Her ikisi Farsca’dur.

2. Her ikisinde, ilk beytin ilk misras1 Besmele’dir.

304 Die Arabischen, Persischen und Tiirkischen Handschriften der Kaiserlich-Kéniglichen Hofbibliothek
zii Wien, Gustav Fliigel, Wien, 1865, s. 495.

305 Bismillahirrahmanirrahim sozii, kadim sahifelerin bag soziidiir.

306 O, kitab-1 miibinin manalarinin biitiiniidiir. O, metin sahifelerdeki soziin basidir.

307 Bismillahirrahmanirrahim so6zii, kelam-1 kadimin sirlarinimn biitiintidiir.

308 O, ilm-i lediin kapisinin a¢ilmasina sebeptir. O soz kilisesinin/mabedinin islenmis naksidir.

309 O, Hak divani defterinin bas sozii ve o divandaki manalarin segkisidir.

1100 |



3. Her ikisinde, birinci beytin son kelimesi “kadim” kelimesidir.
4. Risalede ikinci, Divdn’da tliglincii beyitte “ser-i sithan” ifadesi yer almaktadir.

5.Muhteva agisindan, her ikisinde Besmele’nin 6zellikleri ve sirlar1 anlatilmaktadir.
Ornegin, risilede yer alan e OLS S 9> gl ifadesi ile Divan’da yer alan gol>
@_’J.s ‘3315 B] )_wl ifadesi, sekli benzerliklerin yaninda, mana a(;lsmdan da miiteradif
ifadeler niteligindedirler. Zira @_o..\s e}lS o= SLS le, )b_wl 6'9—"9 ile miiteradif
ve miitekabil olarak kullanilmis, g-sl> ise her ikisinde aynen tekrar edilmistir.

Goriildigi gibi, Za’fi’ye nisbet edilen Risdle-i Mecma'i’l-Mekasid ile, Za’fi
Divant’nin bas kisimlari arasinda, her iki girisin tek kalemden ¢iktigini gdsteren
6nemli benzerlikler bulunmaktadir.

Ayrica risdlenin Fars¢a olmasi da, onun Za’fi’ye ait oldugunu nakzeden bir husus
degildir. Zira, Za’fi, bir divangeyi ve iki eserindeki mukaddimeleri Fars¢a yazan
birisi olarak, bu dile son derece hakimdir (Bkz. Farsca Divange bahsi). Risdlenin
muhtevasina baktigimizda da, ele alinan hus@islarin Za’fi’nin yabancist olmadigi
tasavvufi konular oldugu goriilecektir.

Netice itibariyla beyan ettigimiz bu husiislardan hareketle, bu risalenin miellifi
olarak gdsterilen Za’fi’nin, Za’fi-i Giilseni olmasi kuvvetle muhtemeldir.

Risale yedi boliimden olusmakta olup, boliim basliklar1 sunlardir.

1. Ehadiyyetin lugavi ve 1stilahi manasin1 beyan hakkindadir. (Gl Gl o
Mol 9 g9 (—izs) VI. 184.

2. Vahdet beyanindadir. (&usg Olo y9) Vr. 184.

3. Vahidiyyet beyanindadir. (Cod=lg gle 49) Vr. 185.

4. Rh beyanindadir. (g 9l o) Vr. 185.

5. Ma’rifet-i kalb beyanindadir. (8 Cdy=e Lo 4o) Vr. 185.
6. Ma’rifet-i nefs beyanindadir. ((udi Cdyme lo y9) Vr. 187.
7. Ilm-i te’vil beyanindadir. (Js 9 ol Ol 9) Vr. 188.

1101 |



iKIiNCi BOLUM

ZA’Fi-i GULSENI'NIN
EDEBi SAHSIYETI

Bu bahiste, Za’fi’nin Tiirk edebiyati tarihinde nerede durdugu, hangi akimi temsil

.....

olarak kendi siiri hakkindaki goriisleri islenecektir.



I. TASAVVUF VEDIVAN
EDEBIYATLARINDAKI YERI

Anadolu’da Yunus Emre ile temeli atilan Tasavvuf/Tekke Edebiyati’nin, daha
sonra Halk Tekke Edebiyati ve Divan Tekke Edebiyati seklinde ikiye ayrildigi kabul
edilmektedir. Birincisi Hac1 Bayram, Esrefoglu ve Kaygusuz Abdal gibi halkin
anlayacagi dille ve hece 6lgiisiiyle siir yazanlarin meydana getirdigi edebiyat; ikincisi
ise Mevlana, Asik Pasa, Nesimi, Ahmet Fakih gibi miinevverlerin diline uygun ve
aruz ile siir yazanlarin olusturdugu edebiyattir'. Za’fi de Divan Tekke Edebiyati
kategorisine giren mutasavvif divan sairlerinden biridir.

Haluk Ipekten, bu gruptaki sairleri de iki kisimda miitalaa eder: Birincisi Hallac-1
Manstr, Nesimi, Ahmed-i Yesevi, Niyazi-i Misri, Ibrahim Hakki mesrebinde,
tasavvufi hayati bizzat yasayan, halki irsad eden sairlerdir. Bunlar 6nce mutasavvif,
sonra sairdirler. Tkinci gruptakiler ise Fuzili ve Naili gibi, tasavvufu sanat yoniinden
degerlendirenlerdir. Bunlar i¢in siir ve sanat 6n safta yer alir. Tasavvuf bunun iginde
eritilmistir. Bunlar 6nce siir, sonra mutasavviftirlar>. Acaba mutasavvif bir divan
sairi olan Za’fi’nin hangi yonii digerini 6ncelemektedir. Bir baska ifade ile Za’fi’de
tasavvufi yon mii, yoksa sanatsal yon mii baskindir? Bu sorulara cevap verebilmek
icin, Za’fi’nin gerek tasavvuf edebiyati, gerek divan edebiyatindaki yerini incelemek
gerekir.

A. Tasavvuf Edebiyatindaki Yeri

Klasik donem kaynaklarindan Za’fi’nin siirlerinin tasavvufl yoniine dogrudan isaret
eden yegane kaynak, Ahdi’nin Giilsen-i Su’ara’sidir. Ahdi, Za’fi’nin siirlerini tetebbu
ettigini ifade ettikten sonra, onlarla ilgili olarak “Serdser es ‘ari tasavvuf ile miizeyyen
ve cilimle giiftart muvahhidane ve miibeyyen vaki olmustur.” degerlendirmesini
yapar. Daha sonra da “Sahib-i siiliika ndfidiir.” diye nitelendirdigi bir gazelini iktibas
ederek?, siirinin stilik yoluna girmis tasavvuf ehli i¢in faydali oldugunu ifade eder.
Za’fl Divan’nin miistensihi olarak kabul ettigimiz yakin donem edebiyat¢ilarindan
Ali Emiri de, onun zamaninin ileri gelen sdirlerinden oldugunu ve siirlerini de bastan
sona mutasavvifane bir eda ile yazdigini belirtir*.

Hakikaten, Giilseniyye tarikatinin bir seyhi olan Za’fi’nin, siirlerini tam anlamiyla
tarikatin1 irsad igin bir vasita olarak telakki ettigi goriilmektedir. Divan’da gerek
Giilseniyye tarikati, gerekse de bu tarfkatin pirleri Ibrahim-i Giilseni ve Ahmed-i Hayali
hakkinda ne kadar zengin bir malzeme bulundugu miistakil bahislerinde islenmisti. Yine
basta vahdet-i viicid diigiincesi olmak iizere Za’fi’nin sahip oldugu tasavvufi diisiince
de Divan’da 6nemli bir yer tutmustur. Bu agidan bakildiginda, Za’fi’nin siirinin didaktik

1 Seyit Kemal Karaalioglu, Resimli-Motifli Tiirk Edebiyat: Tarihi, inkilap ve Aka Yay., ist. 1980, C. 1, s. 392.

2 Haluk ipekten, Fuziili Hayati, Sanati, Eserleri, Akgag, Ankara 1991, s. 26.; Mustafa Isen, Usili Haydti
Sanati ve Divani, Atatiirk Unv. Fen-Edb.Yay., Erzurum 1988, XVII.

3 Solmaza.g.e., s. 399-400.

4 Emirl, Esami, vr. 10/a-b; Beysanoglu, a.g.e., C. I, s. 84-86.

1103 |



bir karakter arz ettigi; onun, siiri, diisiincelerini yaymak i¢in bir vasita kabul eden
mutasavvif sdirlerden oldugu goriiliir. Terkib-i bend, terci’-i bend ve murabbalari basta
olmak {izere, gazellerinde de bu husus yer yer miisahede edilebilir. Gerek tezkirelerde
gerekse bir¢ok siir mecmuasinda, Za’fi’nin iktibas edilen siirlerinin bu tiirden olmasi,
onun didaktik yoniiniin ne derece dnemsendigine isaret eder.

Bilindigi gibi kendisinden sonra gelen pek ¢ok mutasavvif sairi etkileyen Yunus
Emre (1320/1321) sade bir dil, ancak yiiksek bir tefekkiirle siirler yazmistir®. Yunus’un
tesirleri Mevlevi tekkeleri disindaki tiim tekke sairlerinde goriiliir. Ozellikle en alt
tabakadaki halk kitlesine kadar inmek isteyen ve Babailik, Ahilik, Abdallik, HurGfilik,
Kizilbaslik, Kalenderilik ve Hayderilik akidelerinden miirekkep bir itikadd karisimi
olarak degerlendirilen Bektasilige mensup sairler, Yunus’un milli vezin ve sade bir
eda ile yazilmis olan siirlerinden cok etkilenmisler ve kendileri de bu tarzda, hatta
Yunus’unkinden daha stih, daha zarif bir tarzda siirler yazmiglardir®. Ancak Muhyiddin
Arabi ve Mevlana Celaleddin-i Rimi gibi mutasavviflardan miilhem Yunus’ta var
olan yliksek tasavvuf felsefesi, Bektasi sairlerinde goriilmez’.

Za’fi de hece ile yazdig1 dort siirini, tekke edebiyati nazim tiirii olan ilahi, ya da
Giilsenilerdeki adiyla tapug nazim tiirii ile yazmistir. Za’fi’nin hece vezni ile yazdigi
bu siirlerinde, Yunus Emre’nin tesirinin olmadigimi sdylemek giigtiir. Gergekten de
Za’f’'nin ve Yunus’un asagidaki dortliikleri arasinda ne kadar biiyiik bir benzerlik
oldugu goriilmektedir.

Yunus Emre:

Askin aldi benden beni
Bana seni gerek seni
Ben yanarim diinii giinii
Bana seni gerek seni®

Za’fl:

¢ Ask atesi yakd teni
Bulamaz oldum ben beni
Hep beklerem diin i giini
Meded hey Allahum meded (vr. 55b)

Ancak Za’fi’nin hece vezni ile yazdigi siirleri, arQiz vezni ile mukayese edildiginde
son derece azdir. Za’fi’nin Yunus’a benzeyen en énemli 6zelligi, agir konulart sade
bir dille anlatmasidir. Za’fi’yi, Yunus’u takip etmede Bektasi sdirlerinden ayiran
hustis budur. Yunus’taki yiiksek tasavvufi diisiince, Bektasi sairlerin aksine, Za’fi’de
rahatlikla goriiliir. Za’fi’nin birgok mecmua ve tezkirede de yer alan

5 Mustafa Tatcl, Yunus Emre Kiilliyati (Yunus Emre Divan Tahlil), MEB, Ist. 2005, C. I, s. 93. Yunus’un
6  Kopriili, /lk Mutasavwiflar, s. 316, 351.

7 Koprild, a.g.e., s. 324.

Tatg1, Yunus Emre Divani, Ak¢ag, Ankara 1998, s. 332.

o]

1104 |



Bu mezahir kim viicid-1 mutlak izhar eyledi

Kendidiir kim kendiisine ¢ arz-1 didar eyledi

Satd1 hiisnin ald1 “askin arada bir kimse yok
Kendi ald1 kendi satdi kendi bazar eyledi (vr. 114b/1-2)

beyitleriyle baslayan gazeli bunun giizel bir 6rnegidir.

Ancak Za’fi’nin edebiyat anlayisinda, Yunus Emre’nin yani sira, Bektasilik,
Melamilik, Kalenderilik, Hurtfilik gibi muhtelif tasavvufi zimrelerin tesiri de goriiliir.
Asagida Za’fi’nin bu akimlarla alakasi tizerinde tek tek durulacaktir.

1. Melamilik Tesirleri

Sozlikte yerme anlamina gelen melamet, tasavvuf terminolojisinde kinayanin
elestirisinden korkmamak anlamina gelen bir kelimedir. Tasavvufta melamet, dervigin
kendisini halkin gdziinde kotii tanitarak, herkesin begenme ve saygisi yerine, hor
gormesini isteyerek nefsini 6ldiirmenin bir yoludur. Bu tarz bir anlayis1 benimseyenlere
Melami denir. Melamiler biitiin tasavvuf ekolleri arasinda bulunabilmektedir.
Hamd@in-1 Kassar i ilk temsilcisi oldugu Melamilik, Haci1 Bayram-1 Veli’nin kurdugu
Bayramiyye’nin bir kolu olarak Anadolu’da, daha sonra &zellikle XVI. yiizyilda
Rumeli’de yayilmistir’. Bu donem, Giilseniligin de Rumeli’de yayildigi donem olmasi
acisindan dikkat ¢cekmektedir.

Haddizatinda Golpmarli’nin  belirttigine gore, Giilseniler Melamilige c¢ok
yakin durmuslardir. Nitekim Melami kutbu Ahmed Sarban (6. 952)’in bulundugu
Hayrabolu’da tam on dért Giilseni tekkesinin bulunmasi bunun bir delilidir'. Ustelik
Ahmed Sarban’mn Za’fi ile ayn1 donemde yasadigimi ve Hayrabolulu (Rumelili)
oldugunu g6z oniine aldigimizda, Za’fi’nin ondan etkilenmis olabilecegi derhal
ortaya cikar. Ger¢ekten de her iki sdirin Mevlana’nin “Sah selamiin ‘aleyk™ nakarath
diivazdeh tiiriindeki kasidesini tanzir etmeleri, baska da diivazdehler yazmalar1 (Bkz.
Alevi ve Bektasiligi bahsi) ve Si’a akidelerini, iistelik ayni kiiltiirel ortam igerisinde
terenniim etmeleri, aralarindaki etkilesimin gostergeleridir.

Iste Melamiligin Rimeli’de yayildigi zaman ve mekam paylasan Za’fi’nin, bu
diisincenin etki alanindan kendisini kurtaramadigi goriilmektedir. Nitekim Za’fi
Divani’nda Melami diisiinceye agikga rastlanabilmektedir. Sair kendisini melamet ehli
olarak vasiflandirmis (89b, 116a) ve meldamet tarikinin kendisi igin zaruri oldugunu
(116b) ifade etmistir. Bir beyitte de Melam1 anlayisin 6nemine isaret ederek, selametin
diinyayr mamir etmekle degil, namiis ve ardan vazgecip melameti tercih etmekle hasil
olacagini (83b, 89b) ifade etmistir.

Saire gore Melamilerin bir 6zelligi de, ehl-i fena olmalaridir (116a, 89b). Sair
Melami ve asik-1 riisva oldugunu birlikte zikrederek (69b, 78b), Melamiligin diger

9  Bkz. Pala, Ansiklopedik Divan Siiri Sozligii, s. 314; Cebecioglu, a.g.e., s. 424; Genis bilgi igin bkz.
Golpmarl, Melamilik ve Meldamiler.
10 Golpwnarh, 100 Soruda Tiirkiye 'de Mezhepler ve Tarikatlar, Gergek Yay., Ist. 1969, s. 215-216.

1105 |



bir ozelligine igaret etmistir ki, o da Melamiligin asksiz olamayacagi hustsudur.
Asagidaki beyitte de melamete askin bir 6zelligi olarak yer vermistir .

Ey hem-nisin-i mihnet @i enddh u derd olan
Meydan-1 ‘ agk icinde melametle ferd olan (vr. 98a)

Sair bircok beyitte de, kendisinin Melam1 oldugunu hatirlatarak, kaba stfiyi (vr.
83b) ve zahidi (vr. 69b, 116a) elestirmistir. Asagida bu beyitlerden bir tanesi érnek
olarak yer almaktadir.

Yiiri “arz eyleme zahid bafia sen came-i takva
Beniim har-1 melametde kalubdur simdi ddmanum (vr. 84a)

2. Kalenderilik Tesirleri

Kalenderilik Cemaleddin Savi (6. 630/1232) tarafindan kurulan bir tarikattir. Bu
tarikata mensup kisilere kalender denmektedir. Melametilik ve Kalenderilik arasinda
siki bir iligki vardir. Kalenderiligin bir sifi ziimre olarak ortaya ¢ikisi, Melametilik
akimmin doktrin ve ameli agidan farklilasmasi sonucudur'. Bu hususiyetlerinden
olacak ki, Za’fi de asagidaki beyitte her iki kavrama birlikte yer vererek kendisinin
hem Melami hem de Kalenderi oldugunu ifade etmis, ayrica her iki mesrepte ortak bir
ozellik olarak fendyi olmay1 gostermistir.

Biz bir melamet ehli kalender fenayiyiiz
Lutf eyle zahid afima selamet tarikini (vr. 116a)

Kalenderilerin en bariz 6zelligi, zahiri siisten vazge¢mek amaciyla sag, sakal,
biyik ve kaslart tirag etmek anlamina gelen “gar-darb” (dort vurus) denilen bir
uygulamaya sahip olmalaridir'?>. Rumeli’de mevcut bir ziimre olan Kalenderilerin bu
ozellikleri, Rumelili pek ¢ok sairin siirine yansimustir'®. Iste Rumelili bir sir olan
Za’fi de asagidaki beyitlerinde, Kalenderiligin bu esasindan s6z etmis ve tiim killarini
Kalenderce tiras ettigini ifdde etmistir. Sair bunu sevgili ve agk ile irtibatlandirmistir.

Sevel’den ol sanem-i taze rly u bed-hiiy1
Kalenderane teras eylediim kamu mdy1 (vr. 115b)

Itdiim ters kas1 Kalenderlik eylediim
Meydan-1  aska basdum ayak erlik eylediim (vr. 85b)

11 Ahmet Yasar Ocak, Osmanli Imparatorlugunda Marjinal Sifilik: Kalenderiler, s. 15; Pala, a.g.e., s. 267.
12 Pakalm, a.g.e., C. II, s. 148; Ahmet Yasar Ocak, a.g.e., s. 161-164.
13 Bu hususla ilgili genis bilgi i¢in bkz. Celtik, a.g.t., s. 345-355.

1106 |



Saire gore, Kalender, bastaki biitiin killar1 tiras ettigi gibi, aynen o sekilde goniilden
de masivayi tiras eder. Bu husisu ifade ettigi asagidaki beytinden, sdirin ¢ar-darb
esasini, sekli olarak degil de, manevi bir anlam yiikleyerek algiladigi da sdylenebilir.

Ma-siva naksini idiip satha-i dilden teras
Gel Kalender-mesreb ol basinda “ akluf var ise (vr. 107b)

Ayrica sair, diivazdeh tlirindeki bir murabbainin (Mil.Ktp. Yz.A. 1641, vr.
125/b) “Car-darb u dakk u lak abddl u uryan olmusuz” seklindeki nakaratinda da
Kalenderilerin car-darb prensibini benimsedigini ifade etmistir.

Burada sair, ¢iplak olmak anlamina gelen “dakk u lak™* ve “uryan” tabirleri ile
de Kalenderilerin diger bir nemli husisiyetine isaret etmistir. O da, islam diinyasinin
hemen her yerinde, Kalenderilerin melamet felsefesinden hareketle, yari ¢iplak bir
kiyafetle dolagsmig olmalaridir'®. Asagidaki beyitte de sair Kalenderilerin bu 6zelligini,
tac ve hirka giymedigini, bag agik ve yalin ayak dolagtigini sdyleyerek dile getirmistir.

Ne hacet bafia tac u hirka ¢iin ehl-i kabayum ben
Bas agik yalin ayak bende-i al-i “‘abayum ben (vr. 101b)

Sair bu beyitte ayrica “bende-i al-i ‘abd” oldugunu ifade etmistir ki, bu da
Kalenderilerdeki Ehl-i Beyt sevgisine isaret eder. Gergekten de, XV. yiizyildan
itibaren Kalenderiler tizerinde, Hz. Ali kiiltii, Hz. Hiiseyin ve Kerbela ile ilgili
matem gelenegi seklinde goriilen ciddi bir Sii tesiri goriilmiistiir'. Iste sair burada
Kalenderilerin bu 6zelligini de terenniim etmistir. Ozellikle, sAirin Kalenderilerin iki
onemli 6zelligini; “car-darb” ve yari ¢iplak bir kiyafetle gezinmelerini benimsedigini
ifade ettigi yukarida zikrettigimiz murabbai, on iki imam 6vgiisii hakkinda yazmis
olmasi, Kalenderilikteki Sii tesirlerin Za’fi’de de aynen goriildiigiinii géstermesi
acisindan 6nemlidir. Burada sairin Kalenderiligi ve on iki imam sevgisini ¢ok giizel
bir sekilde sentezledigi gortilmektedir.

Asagidaki beyitte de sair, Kalender bir geda oldugunu sdylemektedir ki bu da
Kalenderilerin tese’iil ya da cerr!’ (dilenme) ile ifide edilen diger bir 6zelligidir.

Neme yetmez beniim sim-i siriskiimle ruh-1 zerdiim
Cihant bir pula satmis Kalender bir gedayum ben (vr. 101b)

Sairin diivazdeh tiiriindeki murabbain asagida yer alan bendinde “ehl-i tecrid”
oldugunu ifade etmesi, Kalenderiligin onun {iizerindeki etkisini gosteren diger
bir husustur. Ger¢ekten de miicerred bir hayat siirmek Kalenderilerin basta gelen

14 J.W.Redhouse, Turkish and English Lexicon (Tipkibasim), Cagri, Ist. 2001, s. 1636.
15 Ocak, a.g.e., s. 159.

16 Ocak, a.g.e., s. 138-143.

17  Bu ozellikle ilgili genis bilgi igin bkz. Ocak, a.g.e., s. 167-168.

1107 |



erkanindandir'®. Sairin ehl-i tecrid olduguna, nakaratinda Kalenderilerin esaslarini
terenniim ettigi diivazdehinde yer vermesi anlamlidir.

Biz mevali-mesrebiiz hubb-i ¢ Ali’diir sanimuz
La‘net itmekdiir Yezid’ e dintimiiz erkdnumuz
Ehl-i tecridiiz tevella eylemek iz anumuz
Car-darb u dakk u lak abdal u ‘uryan olmusuz

Kalenderilerin diger bir ilging 6zelligi vardir ki o da vecde girebilmek i¢in dyinlerde
esrar kullanma gelenegidir. Rumeli’de ¢okga bulunan Kalenderi/Abdal ziimrelerinden
etkilenen Rumelili sirlerin, siirlerinde esrara ¢okca yer verdikleri goriliir’®. Za’fi
Divani’nda sairin esrar kullandigina iliskin herhangi bir kayit bulunmamakta ise de,
Latifi Tezkiresi’nde sairin miiptela derecesinde afyon kullandigina iliskin detayli bir
bilgi bulunmaktadir®.

Latifi, afyonun bulunmadigi bir déonemde olimli bir hal alan sairin, terkibi
afyonunkiyle aynidir diyerek careyi bers kutusunu yemekte bulacak kadar afyon
tiryakisi oldugunu, hokka hokka yedigi zaferan renkli bersin rengine biiriindiigiinii ve
sar1 ve zayif viicudunun mumyaya doniistiigiinii ifade etmektedir. Latifi’ye gore sair,
bes dirhem miktarindaki afyonu seker helvasi gibi ¢igner tatli tatl yerdi. Darb-1 mesel
olacak bir tiryaki idi, ancak yine de o, tiryakilerin mithmel ve miilevvesi degil, rind ve
paklarindandi. Eglenmek isteyenler, seyr i temaga-y1 acayib i¢in, ekabir meclislerinde
kendisine afyon yedirirlerdi. Bersin cevelan ve cevcevinde mezaya ve letdif soyler,
setaret ve letafetler eyler idi. Agz1 sekerlendigi i¢in, sinekler agzinin igine girer ve
cikarlardi. Kendisi de halet-i nez’a varmis gibi, gozlerini gah kapar gah agardi. Latifi,
Za’fi’ye nisbet ettigi asagidaki iki beytin hasb-1 haline isaret ettigini soylemektedir:

Ey cefa-hi bafa cevr eylemez isefi 6liirim
Cevriifi afyonina zira kat1 mu‘tad oldum
Leb miiferrahdur eger¢i bize haliifi yarasur
Biz o tiryakileriiz ki giizeliim hub severiiz

Daha evvel gegtigi iizere (Bkz. Oliimii), Latifi, sdirin 6liimiinii de afyon ile
iliskilendirmis ve mutad oldugu gidasini alamayinca, rithunun bedeninden mufarakat
eyledigini ifade etmistir?'.

Bir kere sairin dini ve tasavvufl yonii (Bkz. Za’fi Divani’nda Din ve Tasavvuf)
ile Latifi’nin bu sodylediklerinin birbirleriyle hi¢ bagdasmadigini sdylemek gerekir.
Burada bir ¢ikis yolu olarak, bagka bir saire ait olan afyonkeslik bilgisinin yanliglikla
Za’fi maddesinde islenmis oldugu tasavvur olunabilir. Kald: ki, Latifi’nin Za’fi’nin

18 Ocak, a.g.e., s. 168.

19 Bkz. Celtik, a.g.t., s. 357-371; Ocak, a.g.e., s. 175.
20 Canim, a.g.e., s. 366-367.

21 Canim, a.g.e., s. 366-367.

1108 |



esrarkes oldugunu kanitlamak igin zikrettigi yukarida gegen iki beyit, ne divaninda ne
de inceledigimiz kadariyla her hangi bir mecmuada yer almaktadir. Ancak Latifi’nin
verdigi bu bilgileri dogru kabul edecek olursak, bunu Kalenderiligin sair tizerindeki
siddetli tesiri ile izah etmekten bagka bir segenegimiz kalmayacaktir.

Kalenderilikle es anlamli olarak kullanilan abdal tabiri?? de Divdn’da kullanilmistir.
Abdal, yalin ayak, basi acik bir sekilde gezgincilik yapan, kalenderiler gibi biyik,
sa¢ ve kaglarini tiras eden, Siilige ait kimi unsurlar tagiyan dervig® anlaminda
kullanilmaktadir. Nitekim sair de on iki imam &vgiisii hakkinda yazdig1 bir murabbain
(Mil.Ktp. Yz.A. 1641, vr. 125/b) yukarida da yer verdigimiz nakaratinda her iki
kavrami birlikte kullanmigtir. Bu murabbain birinci bendi soyledir:

Nutk-1 Hakdur nutkumuz biz sahf-1 Kur’an olmusuz
Kor olan miinkirlere nassila burhan olmusuz
Streta ger¢i geda ma‘nide sultan olmusuz
Car-darb u dakk u lak abdal u ‘uryan olmusuz

Asagidaki beyitlerde de abdal kavrami, Kalender mesrep, bast agik ve serseri
dolasan, ask ile kendinden ge¢mis, alemdeki her seyden tevella ve teberra edip bir
miirside baglanan dervis anlamlarinda kullanilmustir.

Ne perisin ki yiiziifi goreli ey mah-lika
Ser-seri vadi-i hayretde gezer abdaliim (vr. 86a)

Ey peri yiiziifi goriip abdalufi oldum can ile
Varduginca vechi var artirsa dilde hayretiim (vr. 89b)

Halk-1 ‘alemden tevella vii teberra eyleyiip
Asitan-1 Giilseni’niifi bas agik abdaliyuz (vr. 70b)

Koyup bu hankah-1 gamda tenha hi¢ afimazsin
Unutmak ger¢i kim layik degil sultdnlar abdali (vr. 119b)

Abdallar, Balkan ve Rumeli fetihlerine katilip, daha sonra da oralara yerlestikleri**
icin, basta Ustli ve Hayretl olmak lizere Rumeli sdirlerinin siirlerinde® ¢okga
gecmektedirler. Iste Rumeli sdirlerinin tiim ozelliklerini tasiyan Za’fi de zaten
etkilerinde kaldigi Usili ve Hayreti gibi, siirlerinde abdallardan s6z eden diger bir
sdir olmustur.

22 Genis bilgi i¢in bkz. Ocak, a.g.e., s. 81.

23 Pala,a.ge.,s. 12.

24 Ocak, a.g.e., s. 98, Celtik, a.g.t., s. 333.

25 Hayreti ve Usili’de abdal kullanimi i¢in bkz. Celtik, a.g.t., s. 333-342.

1109 |



3) Hurifilik Tesirleri

Horasan’in Esterabad sehrinde Fazlullah-1 Naimi-i Esterabadi (6. 730/1330)
tarafindan kurulan HurGfilik, Batini bir mezhep olup esasit kelam seklinde tecelli
eden Allah’in harflerle ortaya ¢iktig1 inancidir. Hurtfilikte harflerle ilgili nazariyeler
sonsuz olup, 4, 7, 14, 28 ve 32 rakamlar1 6nemli bir yer tutar®.

Za’fi, divaninda gecen asagidaki beyitte Fazlullah’in ismini agikca zikretmistir.
Burada sair, 6ziindeki tekmil-i nefsi Giilseni’nin himmetiyle Fazlullah’in fazlina
baglamistir.

Ta seniifi Za“ fi 6ziifi tafi m1 kilup tekmil-i nefs
Gtilsen’ntifi himmetiyle fazl-1 Fazlu’llah’1 gor (vr. 63a)

Asagidaki beyitlerde de, sair HurGfi 1stildhatina uygun bir tarzda, Fazl-1
Hak diye isimlendirdigi Fazlullah’tan 6vgii ile s6z etmistir. Birinci beyitte ayrica
Fazlullah’in eseri Cavidan’in ismi geg¢mektedir.

Fazl-1 Hak’dan Za‘ fiy4 buldufi hayét-1 cavidan
¢ Aynuiia alma sakin sen miinkiriifi inkarini (vr. 116a)

Maye-i taklidden ayineii saf itmege
Fazl-1 Hak’dan feyz uran envar-1 ntirullahdur (vr. 61a)

Sair, divaninda yer alan asagidaki beyitte de, Hurifilikte pir-i sdni konumunda
olan Nesimi’den s6z etmigtir. Burada sairin kendisini Nesimi’nin takipgisi olarak
gordligli ortadadir.

Téze can bulurdi kabrinde Nesimi Za“ fiya
Ger mesamina irigse igbu nazm-1 hos nesim (vr. 90b)

Bir beytinde (vr. 97b) nice asiklarin dar-1 askta asildiklarini, asilanlarin sadece
Hallac-1 Manstir ve Nesimi olmadiklarint sdyleyen sair, asagidaki beyitte de, onlarin
bos biraktiklart meydant kendisinin doldurdugunu ifade etmistir.

Gergi Mansiir u Nesimi geldiler meydan ara
Simdilik meydan benlimdiir eylerem da‘va-y1 “ask (vr. 76b)

Yukarida gectigi gibi, Za’fi’nin seyhi ibrahim-i Giilseni ve ibrahim-i Giilseni’nin
miiridi Usili, Nesimi’nin etkisinde kalmislar ve onun siirlerini tanzir etmislerdi. Tste
Za’fi de muhtemelen bunlara uyarak Nesimi’nin

26  Genis bilgi i¢in bkz. Golpmarl, Hurufilik Metinleri Katalogu, T.K., Ankara 1989; Agah Sirr1 Levend,
Divin Edebiyati Kelimeler ve Remizler Mazmunlar ve Mefhumlar, s. 56-64; Pala, a.g.e., s. 226-227.

| 110 |



Ey sacgufi zat-1 ilahi v’ey ruhufi Allah nhr
Rizenii sirr1 bitytikdiir ‘iduha cennat hir?’
matlali gazelini tahmis etmistir?,

Za’fi Divani’nda, HurGfilerin harflere dayali olan inang sistemlerine uyan birgok
beyit yer almaktadir. Asagidaki beyit bunlardan biridir.

Car-deh harfiifi rumizin afilayup esrarimni
Ahmed’e nazil olan Ta-hayi bildiim n’eydiigin (vr. 102a)

Bu beyitte 14 harfin remiz ve esrarini, ayrica Ahmed’e nazil olan Ta-ha’y1, yani
Kur’an’1 anladigini ifade etmektedir. Hurtfilikte 14 sayisi, Kur’an’daki sayisi 14 olan
hurGf-1 mukattaa’ya isaret etmektedir. Ayrica 14 6nemli bir say1 olan 28’in yarisidir.
Onlara gore kudret-i ezeliyye kemalini ve celalini insan ¢ehresinde gdstermistir. Insan
yiiziinde biitiin mevciidatin erkan-1 asliyyesinden olan 28 harfi bulmak miimkiindiir.
Mesela disler ilk asamada 28’dir. Menazil-i kamer de 28’dir. Insanin yiiziinde 4 kirpik,
2 kas, 1 de sa¢ vardir ki bunlar ana hattidir ki 7°dir. Sonradan hasil olan 2 yanaktaki
sakal, 2 burundaki kil, 2 taraftaki biyik, 1 de ¢enedeki sakal ki bu da baba hattidur,
7°dir. 7+ 7, 14 eder. Bunu hal ve mahal itibari ile 2 ile ¢arpinca 28 olur®. Sairin ¢ar-
deh harfin esrar ve remizlerinden maksadi, bu izahlar ger¢evesinde olmalidir.

Sair asagidaki beyitlerde de dort, bes, alti, yedi ve dokuz rakamlarinin isaret ettigi
anlamlari dile getirmistir.

Car “unsur heft derya niih felek ars-1 miibin
Penc “alemde olan bu ses cihat1 sdylesem (vr. 89b)

Za“fiya bu yedi ¢arh u yedi mushaf yedi hat
Yedi tir u yedi seyr ii ol yedi derya nediir (vr. 65b)

Sairin HurGfilik anlayisia uygun bir tarzda ifade ettigi diger bir husus da, nokta
meselesidir. HurGfilere gore kainatin sirr1 Kur’an’da, Kur’an’in sirrt Besmele’de,
Besmele’nin sirrt Bd (w)’da, Bd (&) ’nin sirrt ise altindaki noktadadir. Bu nokta
ise Hz. Ali’dir. Nokta her seyin ve biitiin harflerin aslidir. Zira ¢izgiyi, sira noktalar
olusturur.® Sair, asagidaki beyitleri bu anlayisa uygun bir tarzda kaleme almustir.

Kan-1 hayasuii bu giin nokta-i basuil bu giin
Sir-i Huda’sufi bu giin sah selamun “aleyk (vr. 4b)

27 Nesimi’nin tahmisi yapilan gazeli i¢in bkz. Nesimi, Divin, (Haz. Hiiseyin Ayan), Ak¢ag Yay., Ankara
1990, s. 100-101.

28 Bkz. Mil. Yz. A, no. 1641, vr. 271a. Mil. Conk 137, vr. 72.

29 Agah Suri Levend, a.g.e., s. 56.

30 Pala,a.g.e.,s.373.

| 111 |



Afiladum bu kalib-1 Adem neden endazediir
Noktadan fehm eylediim remz-i rumizui varini (vr. 115b)

Gah nokta geh elif geh harf u lafz u geh demiim
Bagdan ayaga kelamu’llah-1 ism-i a‘ zamum (vr. 139b)

Divan siirinde sevgilinin giizellik unsurlar1 alfabedeki harflere benzetilegelmistir
ki, bu HurGfl olsun olmasin biitiin divan sairleri tarafindan uygulanan bir gelenek
olmustur. Za’fi de, zaten HurGfiligin unsurlarini agik bir sekilde kullanmaktan
¢cekinmeyen bir sair olarak, bu gelenege uymus ve divaninda alfabedeki harflerin
bir kismimi benzetmenin miisebbehiin bih unsuru olarak kullanmistir. Bu harflerin
Divan’da nasil kullanildiklar1, Divdn’daki kullanilis siklig1 baz alinarak asagidaki sira
ile gosterilmistir.

ELIF ()): Divén siirinde elif harfi birgok anlamda kullanilmistir. Za’fi Divani’nda
ise, li¢ yerde (vr. 109b, 110a, 118a), sevgilinin kendisiyle sineye daglar ¢ektigi ifade
edilmis; iki yerde (vr. 59a, 82b), sevgilinin boyunun diizgiinliigii ona benzetilmis; bir
yerde de (vr. 15b), noktast olmadig1 ve kendisinden sonraki harfe bitismedigi i¢in
vahdeti sembolize etmesi hasebiyle Allah ile birlikte kullanilmigtir. Asagida her {i¢
kullanim i¢in birer 6rnek verilmistir:

Dal ebra 1am ziilfinle elif kaddiin seniiil
Old: bu Za‘ fi-i bi-gareniifi katline dal* (vr. 82b)

Za“fiya dag yakup n’ola cekersem elifi
Sinem iistine beniim naks olinan ah1 gore (vr. 110a)

Elif Allah dinildi ya &dem
Elife ¢iin halife old1 ba (vr. 15b)

DAL (4): Dal harfi Divin’da, sevgiliden gelen sikintilar sonucunda, elif gibi
diimdiiz olan boyun iki biikkliim olusu (vr. 59a, 117a, 118b), ziilfiin da/ gibi biklim
olusu (vr. 121b) ve kasin dal gibi kivrimli olusu (vr. 82b) vesilesi ile zikredilmistir.

Guls urmadi efganuma ol sh-1 cefa-kar
Dal old1 kadiim ¢eke ¢eke bar-1 gamini (vr. 118b)

Dal-1 ziilfui ol elif-kad eyleylip zencir-i “adl
Lebleri Nisirevanlik resmini ad eyledi (vr. 121b)

Dal ebra 1am ziilfiinle elif kaddiifi seniin
Old1 bu Za“ fi-i bi-gareniifi katline dal* (vr. 82b)

| 112 |



YA (¢): Ya harfi Divdn’da kullamldigi her ii¢ yerde de, sevgilinin kasinin bu harf
gibi egri olusu miinasebeti ile zikredilmistir (vr. 117a, 121b, 80a).

Bela vii derd-i “aski cekmeden kaddiim keman old1
Goitl bir kagt ya’nufl tirine ya‘ni nisan old1 (vr. 121b)

LAM (J): Bir beyitte (vr. 82b), sa¢, kivriml olusu ile Lam harfine benzetilmis;
diger bir beyitte de, /ituf kelimesinin ilk harfi olmasi hasebiyle kullanilmistir (vr. 6b).

Dal ebra 1am ziilfinle elif kaddiin seniifi
Old: bu Za“ fi-i bi-gareniifi katline dal* (vr. 82b)

Lam-1 lutfiyla cihan halki bulup sin-i stirar
Felek i “unsur ider lutfina anufl ima (vr. 6b)

SIN (w): Divin’da biri hemen yukarida gecen beyitte olmak iizere iki yerde
kullanilmig ve burada siirGr, diger beyitte ise saddet kelimesinin ilk harfi olarak
zikredilmistir.

Dis biler sin-i sa‘adet ki pe ayagini
¢ Ayn-1 “izzetle olal’dan berii ol bi-hemta (vr. 6b)

RA (0): Divdan’da bir yerde kullanilmig ve kas egri oldugu icin, bu harfe
benzetilmigtir.

Derd iginde kaldi fikriim ra kasuii fikriyle ah
Kaddiiie irmek hayali kdmetiim dal eyledi (vr. 121a)

MIM (p): Divin’da bir yerde kullanilmis ve sevgilinin agzi, kiigiik olusu ile bu
harfe benzetilmistir (vr. 59a).

NON (¢): Divin’da bir yerde kullamilmis ve kas egri oldugu igin bu harfe
benzetilmistir (vr. 59a).

CiM (z): Divin’da bir yerde kullanilmis ve ziilf kivriimli olmasi dolayis: ile
bu harfe benzetilmistir. Mim, Nun ve Cim harfleri, asagidaki beyitte bir arada
kullanilmislardir.

Dal eyleyen elif kadiimi sad bela ile
Ol agz1i mim i kaslar1 nin ziilfi cimdiir (vr. 59a)

| 113 |



Yukarida sayilan hususlar diginda, Siileymaniye Ktp. Hact Mahmud Efendi
koleksiyonu, 3088/2 numarali mecmuada yer alan Za’fi’ye ait bir risdlede de,
bastan basa Hurdfilik inanci anlatilmistir. Bu risdle, mecmuanin basinda yer alan
ve Osmanlica olarak yazilmis olan i¢indekiler kisminda da, HurGfilige ait bir risale
olarak tavsif edilmistir. Bu risalenin muhtevasi, eserler bahsinde ele alindig: icin,
burada tekrar iizerinde durulmayacaktir.

Bunlara ilaveten, Bosnali Vahdeti (1135/1722)* gibi Hurdfi bir sirin Za’fi’nin
iki gazeline tahmisler (Bkz. Etkilendigi ve Etkiledigi Sairler bahsi) yazmis olmasi da,
dikkat ¢ekmektedir. Za’fi’de HurGfiligin tesirleri ile ilgili olarak tesbit ettiklerimiz, her
iki gair arasinda ortak olan yoniin Hurdfilik oldugunu géstermesi agisindan énem arz
etmektedir. Kanaatimizce, Vahdeti’nin daha sonra yasadigini goz 6niine aldigimizda,
ondaki Hurtfilik akidesinin kaynaklarindan birini Za’fi’nin tegkil ettigini soylemek
kabildir.

Diger bir Hurdfi sdir olan Mukimi*? i¢in de benzer miilahazalar1 tagimak
miimkiindiir. Zira Za’fi Divani’nda yer alan bir gazelin (vr. 61a) bas tarafinda “Bu
gazeli sdir Mukimi tahmis etmigtir”* seklinde bir not diistilmiistiir. Ancak yaptigimiz
taramalarda, Mukimi’nin her hangi bir tahm(si ile karsilasilmamuistir. Ne var ki Vahdeti
gibi Hurtfi bir sair olan Mukimi’nin s6zii edilen bu tahmisinin, simdilik kaydiyla
ulasamadigimiz bir yerde bulunmasi imkan dahilindedir.

Acaba bu verilerden hareketle Za’fi’nin Hurtfi bir sair sayilmas1 miimkiin madiir?
Fuat Kopriilii ve Abdiilbaki Golpinarli, eserlerinde esrar-1 huriifa ait imalara rastlanilan
her sairi Hurifi saymanin ¢ok yanlis olacagi®* hususu {izerinde durmaktadirlar. Agah
Sirr1 Levend de, biitiin mutasavviflarin harf ve noktanin faziletine kani olduklarini,
hatta bununla kalmayarak Hurtfilige ait bir¢ok remiz ve 1stildhi benimseyerek
eserlerinde kullandiklarint soyler®.

Golpinarli, siirlerinin kahir ekseriyeti stfiyane ve asikdne olan, eserlerinden
HurGfilik kokusu bile duyulmayan kisilerin; 6rnegin Seyyid Nizameddin’in sirf

Yiiziinde bist i hest harfi ilahim
Acep nakseylemistir padisahim

31  Tuhfe-i Naili’de gegtigine gore bu mahlasi tasiyan ii¢ sair vardir. Birincisi, mevliden Uskiiplii ve
mevtimen Edirneli ve 1135/1722°de 6len Vahdeti; ikincisi Istanbullu bir Halveti dervisi olan Vahdeti;
figiinciisii de 1079/1668 tarihinde vefat eden Istanbullu Kad1 Hiisdmzade Ahmed Vahdeti Efendi’dir.
(bkz. Tuhfe-i Naili, C. II, s. 1156.) Bunlardan birincisi, Za’fi ile ayn1 cografyadan, ikincisi de ayni
tarikattandir. Kanaatimizce Za’fi’ye tahmis yazan Vahdeti, birinci sirada zikredilen ve Bosnali Vahdeti
olarak bilinen Vahdeti olmalidir. Bu Vahdeti’nin Za’fi ile ayn1 cografyay1 paylasmasi ve Za’fi gibi
Hurdfiligin etkisinde kalmis olmasi (Bkz.Koprild, Tirk Edebiydti Tarihi, s. 375; Golpinarl, Hurifilik,
s. 120) bizi bu kaniya siiriiklemektedir.

32 XVI-XVIL yiizyilda yasadigi tahmin edilen Mukimi’nin hurafilik ile ilgili “Vahdetname” isimli ese-
rini Golpinarli tanitmaktadir. (Bkz.Golpmarl, Hurifilik, s. 113-114)

33 Za’fi, Divdn, vr. 61a.

34 Kopriili, /lk Mutasavwiflar, s. 328; Golpnarli, Melamiler, s. 102 vd.

35 Agah Sumi Levend, a.g.e., s. 62-63.

| 114 |



beytini sdylemis olmasindan dolayr Hur(fi sayilamayacagimi sdylemektedir.
Golpinarli, bu tir beyitleri “bu da olsun” kabilinden sdylenmis sozler olarak
degerlendirmektedir’®®. Su halde Za’fi’nin de, sirf harflerin esrar ile ilgili beyitlerinden
hareketle HurGifl addedilmesi dogru olmaz. Zira onun da siirlerinin kahir ekseriyeti
asikane ve stfiyanedir.

Za’fi’nin, bizzat Fazlullah’1 ve muakkibi Nesim1’yi 6vmesi, Fazlullah’in Caviddn-
name'sinden iktibasta bulunmasi gibi hususlar da, tek basina onun Hurifiligine
delalet etmeyebilir. Gélpimarli’nin, benzer bir durumda olan Oglanlar Seyhi Ibrahim
Efendi’nin HurGfi sayilip sayilamayacagi hususunda, onun Hurifi sayilamayacagi
sonucuna varmis olmasi bizi bu kanaate siiriiklemektedir. Golpinarli, Oglanlar Seyhi
Ibrahim Efendi’nin, Hurtfiligi biraz andiran iki beyit sdylemis olmasinin yan sira,
Fazllullah’in bir beytini okuyarak ondan istidlalde bulunmasini, ibrahim Efendi’nin,
ulema-y1 riisim ve tarikatlarin ¢ogunun aksine, Fazlulldh’1t diisman gérmedigi ve
vahdet erenleri arasinda gordiigii seklinde yorumlamakta ve Ibrahim Efendi’nin
Hurifi sayilamayacagim ifide etmektedir’’. Gélpinarl, Ibrahim Efendi’de goriilen
Hur@filigin bu izlerini, HurGfiligin Mevlevilik ve Melamilik gibi bazi tarikatlara hulal
etmis olmasina ve bu tarikatlara menstp bazi kisilerin HurGfilige miitemayil olmasina
baglamaktadir.®.

Hurafiligin Za’fi’deki etkileri, eger buraya kadar anlattigimizla smirl kalmig
olsa idi, Gélpnarli’nin Tbrahim Efendi icin vermis oldugu hiikmii biz de Za’fi icin
rahatlikla verebilirdik. Ancak Za’fi’nin bagtan sona Hurtfilik inancini ele aldigi
bir risale te’lif etmis olmasi, Hurifiligin onda “etkilenme” ile sinirli olmadigini
gostermektedir. Yine Golpmarli tarafindan kaleme alman Hurifilik Metinleri
Katalogu’nda, Hurtfilikle ilgili eser yazmis olan herkesin Hur(fi sayilmasi*® da, bizi
bu kanaate gotiirmektedir. Su halde Za’fi’deki Hur(filik temayiliiniin biraz daha
derinden geldigi anlasilmaktadir. Za’fi’nin bu temayiiliinde i¢inden ¢iktig1 sosyal ve
kiiltiirel ortamin da etkisinin oldugu muhakkaktir.

Az evvel ifade edilen, Hurifiligin Mevlevilik ve Melamiligi etkilemis oldugu
yargisinin, aslinda Giilseniyye tarikati i¢in de gecerli oldugu goriilmektedir. Nitekim,
Giilgeniyye tarikati miintesiplerinin, baslangi¢ devresinde, benzer diisiincelerden
dolay1 miilhidlik ve zindiklikla su¢lanmalarina yol agan kimi seriat dis1 fikirlere sahip
olduklarini gésteren bazi rivayetler vardir. Misir’da kadi olarak bulunan Seyhiilislam
Civizade Mehmed (6. 996/1587), Nesimi’nin etkisinde kaldig1 ve siirlerine nazireler
yazdig1® bilinen Ibrahim-i Giilseni’nin Ma nevi’sinde “Seri’ata aykir1 bir nokta
yoktur” inancini giidenleri siddetle kinayarak, Ibrahim-i Giilseni’nin zindik oldugunu,
Giilseni’nin ahvalini iyice bildigi halde ona dervis olanin dinsiz olacagini, kestiginin
yenemeyecegini, onlarla evlenilemeyecegini, imamliklarmin kabul edilmeyecegini,
onlarla kiliman namazin tekrar kilinmasi gerektigini ve onun inanglarina sahip

36 Golpmarli, Melamiler, s. 102

37 Golpmarli, Meldmiler, s.103.

38 Golpmarli, Melamiler, 103, 128.

39 Golpmarli, Hurifilik Metinleri Katalogu.

40  Ibrahim Olgun, “Nesimi Uzerine Notlar”, Tiirk Dili Arastirmalar Yilhig1 (Belleten),1971, s. 198.

[ 115 |



olanlarin yakalandiktan sonra dahi tevbelerinin kabul edilmeyecegini muhtevi iki tane
fetva vermistir*'.

Bu tiirden suglamalarla Ibrahim-i Giilseni, 930/1523 yilinda Kanéini Sultan
Siileyman tarafindan Istanbul’a davet edilmis, neticede hakkindaki iddialarin asilsiz
oldugu sonucuna varilarak Misir’a donmesine izin verilmistir®,

Asik Celebi, Yenice Vardarli Usili’den séz ederken, “Seyh Ibrdhimilere isndd
olunan ilhad tohumunu, Rum’da evvel ol ekmistir ve Nesimiyydt tiirrehdtindan getirdigi
nihdl-i nihad-1 dalali ol dikmistir. Nice onup bitmeyecekler gelip ol tohumu ekmege
baglamuislar ve nice ber-hordar olmayacaklar ol nihdle budaklar astlamiglardir. Hak
Te’dla tohumlarim ¢iiriite ve koklerini kuruta.”® diyerek Civizade’ninki ile paralel
bir goriis sergilemistir. Nihayet, sonraki yillarda, Giilseniyye tarikati seyhlerinden
Karamani, ser’-i serife aykir1 bazi sathiyyat izhar etmekle suglanmis ve Seyhii’l-Islam
Ebu’s-Su’tid Efendi’nin fetvasiyla, 950/1543°de Istanbul’da idam edilmistir*.

Burada konu, Giilseniyye tarikatinin Hurtfiligi ya da ilhadla su¢lanmasi meselesi
olmadig1 icin, yukarida verilen bilgi ile iktifa ediyoruz. Ancak bunlar, Hurlfi
fikirlerine benzer fikirlerin Giilsenilerde de goriildiigiinii ve Giilsenilerin ni¢in ilhadla
suclandiklarini bir nebze de olsa ortaya koyan dnemli hususlardir. Su halde Za’fi’de
de benzer fikirlerin olmasi normaldir. Kanaatimizce Za’fi’nin Geliboludaki tekkesinin
donemin Misir Mollas1 tarafindan harab edilmesinin ve ayni kisinin Kahire’de
bulunan Giilseniyye Asitanesi’ni de hardb etmeyi taahhiid etmesinin* nedeni bu
ithamlar olmalidir. Bu atmosfer bir arada diisiiniildiigiinde mesele biraz daha vuziha
kavusmaktadir.

Meseleye bir bagka acidan bakacak olursak, Za’fi’de goriilen yogun Hurifi
diistinceler, aslinda Giilseniyye tarikatinin baglangic donemi ile ilgili olarak
yapilagelen tartigmalara da bir agiklik getirecek niteliktedir. Zira Za’fi bu tarikatin ilk
kurulus donemine sahit olan, Hurafilik ile ilgili tartismalarin tarikatin ilk asitAnesinde
yapildigin1 haber veren ve Ibrahim-i Giilseni’nin halifesi olma gibi 6nemli bir
konumda olan bir sahistir.

4) Alevilik ve Bektasilik Tesirleri

Za’fi’nin Bektasi gelenekle ortak bircok yoniiniin oldugu goriliir. Bektasi sairler
tarafindan terenniim edilen manziimelerde, Allah, Muhammed ve Ali iiclemesi, al-i
aba, Fazlullah’mn ulGhiyyeti, harflerin gizli manalar1, Haci Bektas-1 Veli, Pir-i Abdalan,
Seyyid Gazi (Battal Gazi), Kizil Deli Sultan, Balim Sultan gibi Bektasi biiyiiklerinin
menkibelerine yer verilir*’. Za’fi’nin, siirlerinde Fazlullah ve muakkibi Nesimi’den

41 Golpmnarh, Meviana dan Sonra Mevlevilik, s. 323.

42 Vassaf, a.g.e, C. III, s. 155-157; Emird, Tezkire, s. 299.; Nihat Azamat, “Ibrahim-i Giilseni”, DI4 Isldm
Ansk., C. XXI, s. 301-304.

43 Filiz Kilig, a.g.t., C. 11, s. 145-146.

44 Ocak, Zindiklar ve Miilhidler, s. 321. Karamani’nin idam tarihi ile ilgili farkli goriisler igin bkz. a.y.

45 Solmaz, a.g.e., s. 298. Genis bilgi i¢in bkz. “Dogumu ve Memleketi” bahsi.

46  Kopriilii, /Tk Mutasavviflar, s. 324.

[ 116 |



ovgl ile s6z etmesi, Nesimi’ye tahmis yazmasi (Mil. Ktp. Yz. A. 1641 vr. 271ab),
siirlerinde Hurdfiligin izlerinin goriilmesi, Bektasi siirinin bir tiirii olan ve on iki
imamin 6vgiisi hakkinda yazilan diivazdeh tiirii ile Bektasilerin kendisini ulu kabul
ettikleri Seyyid Gazi hakkinda siirler yazmasi, onun Bektasi gelenek ile paylastigi
ortak ozelliklerdir.

Za’fi’nin, gliniimiizde Eskigehir’in Seyitgazi ilgesinde tlirbesi bulunan Seyyid
Battal Gazi hakkinda yazdig1 murabbain bir bendi asagiya alinmistir. Burada, sairin
Seyyid Gazi’ye, soyu Hz. Ali’ye ulasan birisi olarak deger atfettigi goriilmektedir.

Bihterin-i evliya vii mukteda-y1 asfiya
Reh-nlima-y1 taliban ibn-i ¢ Aliyy-i Murteza
Kevkeb-i necm-i hidayet fahr-1 al-i Mustafa

Padisah-1 bahr u ber Sultan Seyyid Gazi’diir (vr. 22b)

Za’fi’nin Alevive Bektasi gelenekle paylastigi en dnemli husus, on iki imam 6vgiisii
hakkinda yazilan ve diivazdeh ismini tasiyan siirler/nefesler*’ yazmig olmasidir. Za’fi
Divani’nda ikinci siray1 alan ve kaside nazim sekliyle yazilmis olan siir bunlardan
biridir. Miindcattan hemen sonra on iki imamin &vgisiiniin yer almasi, on iki imama
duyulan sevginin sair nezdindeki derecesini gostermesi agisindan dnemlidir.

Sair, bu kasidesini, Abdiilbaki Golpinarli’nin ifddesine gore*® Mevlana nin
Divan-1 Kebir’inde yer alan ve on iki imam 6vgiisiinii mutazammin diivazdeh tiirinde
yazilmis olan

e ol ol 15" Jg 9
Pelds ol 0L L 9 392 Jume

matlali meshur kasidesine nazire olarak “Sah selamiin ‘aleyk” nakaratiyla yazmistir.
Mevlana’nin bu kasidesine Tekirdag/Hayrabolulu ikinci devre Melamilerinden Sarban
Ahmed (6. 952/1545) tarafindan da nazire yazilmigtir™,

Za’fi’nin Divdn’da yer alan bu diivazdehi, bir siir mecmuasinda®' da yer almaktadir.
Bu diivazdeh disinda, séirin, bir siir mecmuasinda’? murabba nazim sekli ile yazilmig
yedi bendlik diivazdeh tiiriinde bir siiri daha bulunmaktadir. Yine katalog kayitlarindan
ogrendigimize gore>, Almanya Gote Ktp. Sark Yazmalari bolimii, No.169, Vr. 59a’da
da Za’fi’nin diivazdeh tiirtinde bir siiri yer almaktadir. Buna ulasma imkanini elde
edemedigimiz i¢in, bu diivazdehin yukarida soziinii ettiklerimizden ayr {giinci

47 Cebecioglu, a.g.e., s. 177.

48 Golpinarli, Melamiler, s. 58.

49 Ey Allah’in aslani ve dostu, ey comertligin kaynagi olan sah! Sana selam olsun.

50 Golpmarli, Melamiler, s. 58.

51 Mil.Yz. A, no. 4050, vr.57a.

52 Mil.Yz. A, no. 1641, vr.125/b.

53  Die Orientalischen Handschriften Der Herzoglichen bibliothek Zu Gotha., Sr.Hoheit Des Herzogs
Emst I1.Von S. Coburg-Gotha-Wilhelm Pertsch-Zwei Teile, Liechtenstein, ty., s. 150.

[117 |



bir diivazdeh olup olmadigini bilemiyoruz. Her haliikkdrda Za’fi’nin Alevi-Bektasi
gelenege ait diivAzdeh tiirtinii sikca kullandigi anlagilmaktadir. Bu diivazdehlerin
siir mecmualarinda yer almis olmalar1 da onlarin popiilaritesini gostermesi agisindan
onemlidir.

Divan’da “Hiiseyn” redifli gazelin (vr. 100a) de Hz. Hiiseyin i¢in yazildig1, gazelin
asagidakibeytinden anlasilmaktadir.

¢ Askui sehidi olali tig-i firdk ile
Layik makamum olsa beniim Kerbela Hiiseyn (vr. 100a)

Sairin bu gazelin yani sira, Sii, Alevi ve Bektasilerin inang esaslarindan birini
teskil eden on iki imam hakkinda birden fazla medhiye yazmis olmasi calib-i dikkattir.
Dabhasi bu siirlerde Sii akidesini tagidigini ifade ettigi yerler de bulunmaktadir. Ornegin
sair, murabba tarzinda yazdig1 diivazdehinin asagiya alintiladigimiz bendinde, Siilerin
kendileri i¢in kullandiklart mevali tabirini kullanarak kendisini mevaliden gostermistir.
Alevi ve Bektasi siirinin en karakteristik unsuru olan hubb-i Ali ve Yezid’e lanetten
sonra da ehl-i tevelld’dan oldugunu ifade ederek Siilere ait kavramlart kullanmaya
devam etmistir.

Biz mevali-mesrebiiz hubb-i ¢ Ali’diir sanimuz
La‘net itmekdiir Yezid’e diniimiiz erkanumuz
Ehl-i tecridiiz tevella eylemek iz anumuz
Car-darb u dakk u lak abdal u ‘uryan olmusuz

Asagidaki bendin son misrasinda, Sii inanci ile tamamen Ortiisecek sekilde,
Askeri’ye asker ve Mehdi’ye can ile kul oldugunu ifade etmistir.

Biz muhibb-i hanedanuz bende-i al-i Resil
Eyleriiz her birisiniifi emrini candan kabtl
 Askeri’ye “asker hem Mehdi’ye can ile kul
Car-darb u dakk u lak abdal u ‘uryan olmusuz

Yukarida gecen “bende-i al-i Resiil”, ifadesi, Divdn’da yer alan asagidaki beyitte
“bende-i al-i ‘abad” seklinde gegmektedir.

Ne hécet bafia tac u hirka ¢iin ehl-i kabayum ben
Bas acik yalin ayak bende-i al-i “abayum ben (vr. 101b)

Acaba, Ehl-i Beyt hakkinda medhiye yazan, tevelld’dan sdz eden, ancak Hz.
Ebtbekir, Hz. Omer ve Hz. Osman hakkinda herhangi bir medhiyesi, ya da beyti
bulunmayan, dahasi agik bir sekilde mevali-mesreb oldugunu sdyleyen ve on ikinci

| 118 |



imam olan Mehdi’ye inandigin1 ifade eden sair, bu durumda Siii akidesini kabul etmis
mi oluyor?

Benzer bir durumda, yedi tane diivazdeh imam medhiyesi yazmis olan ve buralarda
Siilerin Mehdi inanci ile Hz. Ali’nin Hz. Peygamberin vasisi oldugu inancini tasidigi
anlasilan ve aynen Za’fi gibi mevali tabirini kullanan Melamilerden Ahmed Sarban
(6. 952/1545) hakkinda, Abdiilbaki G6lpiarli’nin vardigi yarginin bizim i¢in bir 6l¢ii
teskil edecegini diistinliyoruz. Golpinarli, Ahmed Sarban’in $ii inanglarini benimsemis
olmasina ragmen, hulefa-y1 selaseye teberra etmemis olmasi, aksine ii¢ yerde hulefa-
y1 selaseden de s6z etmis olmasindan hareketle, onun tam bir $ii sayilamayacagi,
“Imamet hustsunda Sia akidesini benimsemis, Siilige meyyal biiyiik bir soff” oldugu
sonucuna varmistir’,

Za’fi’nin de aynen Ahmed Sarban’da oldugu gibi tevella’da bulunmasina ragmen
teberrada bulunmadigini gériiyoruz. Aksine, divanimnin dibacesinde, “Seriat kubbesinin
dort siitunu”, “dort seckin yar” gibi ifadelerle dort halifeyi rahmetle anmig; asagidaki

beyitte de “¢car yar "a tevessiil ederek dua etmistir:

Ya Rab be-hakk-1 a‘zam-1 esma-i cAmi‘a
Y4a Rab be-hakk-1 Ahmed it Mahmiid u ¢ar-yar (vr. 8b)

Ayrica HurGfilige iligkin risalesinin (Siileymaniye Ktp. Hact Mahmud Efendi
koleksiyonu, 3088 numarali mecmua) Fars¢a mukaddimesinde, dort halifeyi tek tek
6vmiistiir. Su halde Ahmed Sarban’da oldugu gibi, Za’fi’nin de tam bir Sii oldugu
soylenemez. Benzer sekilde nasil ki, HurGfilik 1stilah ve remizlerini bazi yerlerde agik
bir sekilde kullanmis olan sairler i¢in, Hurlifi bir sdir hiikmiinii vermek dogru degilse,
bazi yerlerde Sia’ya ait inang esaslarini kullanan bir sdir i¢in de S1i bir sair hitkkmiinii
vermek dogru olmaz. Yine nasil ki Fazlullah’1 6ven bir sair i¢in, aslinda Fazlullah’in
da inang dairesi i¢inde oldugunu kastettigi yorumu yapilabiliyorsa, Sia inang esaslarini
terenniim eden bir sair i¢in de, onun aslinda Sia’y1 Islam dairesi igerisinde gordiigii
seklinde bir yorum yapilabilmelidir. Burada sdirin siirlerinin kahir ekseriyeti ve diger
eserlerindeki tavr1 6nem arz eder.

Kanaatimizce, sair bu fikirleri $if olarak degil, Siilikten etkilenmis mesrepler olan
Melami ve Kalenderi bir nesve igerisinde dile getirmistir. Yukarida da ifade edildigi
gibi, sdirin memleketi olan Rumeli’de Melamilik ve Kalenderiligin yaygin olmasi,
sairin bu mesreplerin diisiincelerinin etkisinde kalmasint saglamistir. Nitekim Sia
inanc¢larimi dile getirdigi murabbain nakarat beytinde (Cdr-darb u dakk u lak abddl u
uryan olmuguz) Kalenderilige ait unsurlar olan Car-darb, dakk u lak, abdal ve uryan
tabirlerini kullanmis olmasi, sairin Kalenderilikten etkilenerek, $iilige ait unsurlari
kullandigin1 gdstermektedir. Yani, sairde, Kalenderilik ve Hz. Ali ile on iki imam
sevgisi i¢ igedir. Kalenderce bir eda ile soyledigi asagidaki beyitte de, al-i aba sevgisi
islenmistir.

54  Golpmarli, Meldmiler, s. 60-65.

[ 119 |



Ne hécet bafia tac u hirka ¢iin ehl-i kabayum ben
Bas acik yalin ayak bende-i al-i “abayum ben (vr. 101b)

Ayni miildhazalar Melamilik icin de gecerlidir. Sair, Melamilikteki Siilik
temayiiliiniin etkisinde kalarak Siilige ait unsurlar1 kullanmis olmalidir. Melamiligin
Giilgeniligi etkilemis oldugu, Za’fi Divani’nda Melamilik ve Za’fi ile Melami kutbu
Sarban Ahmed arasindaki etkilesim yukarida gectigi i¢in burada ayrica lizerinde
durulmayacaktir.

Giilseniyye tarikatinin silsilesinin Hz. Ali’de son bulmasi® da, sdirin Hz. Ali
merkezli olan Siilige meyletmesinin bir sebebi olarak tasavvur olunabilir.

Ancak sairin diivazdeh tiiriinii kullanmasinda Rumeli’nin, 6zellikle de Yenice
Vardari’nin havasini solumus olmasinin etkisi olsa gerektir. Zira sairin, miistakil
bahsinde islenecegi iizere, kendilerinden ¢ok etkilendigi ve vefatlarindan sonra
kendilerini rahmetle andigi Yenice Vardarli Ustli ve Hayreti (6. 941/1534) de
diivazdeh tiiriinde siirler yazmislardir. Ozellikle, Hayreti’nin Ca’feri-mezheb bir Sii
oldugu”’ unutulmamalidir.

Yine Hayreti sonralar1 Bektasilige yonelmis oldugu i¢in en azindan ilk déneminde
olmak iizere, her iki sairin (Hayreti ve Usili) ayn1 zamanda Giilsenlyye tarikatindan
olmalar1® da, gostermektedir ki, Gilseniyye tarikatinin baslangic devresine
Hurfiligin oldugu gibi, Alevi-Bektasiligin de tesirleri olmustur. Dolayist ile kendileri
gibi Giilseni olan Za’fi’nin de bu etkilenmeden payini almis olmasi normaldir.

Sonug olarak, Za’fi’nin Rumeli’de yaygin olarak bulunan Melami, Kalenderd,
Abdal, Hurdfi ve Alevi-Bektasi ziimrelerin etkisinde kaldigi acik bir sekilde
anlagilmaktadir. Bununla birlikte, sair Giilsenilik dairesinin disina ciktigint asla
diistinmez (Bkz. Tarikat1 ve Miirsidi bahisleri) Giilseni dairede abdal oldugunu ifade
ettigi asagidaki beyit bu hususta bize bir fikir vermektedir. Ayrica bu beyitte tevella
ve teberranin $iilerdeki anlamlaridan farkli olarak kullanildiklar1 da gérilmektedir.

Halk-1 ‘alemden tevella vii teberra eyleyiip
Asitan-1 Giilseni’niifi bas a¢ik abdaliyuz (vr. 70b)

B. Divan Edebiyatindaki Yeri

Za’fi, kendi doneminde yazilmis tezkirelerin hemen hepsine girebilmis bir
sairdir. Latifi, Za’f’nin siir yetenegini degerlendirirken “7ubi’at-1 nazmiyyesi bed

55 Silsile i¢in bkz. Vicdani, Tomadr, s. 17, 18, .48; Mehmed Siikri a.g.e., vr. 20a; Muhammed Sami’, a.g.e.,
s. 15-16.

56 Usuli ve Hayreti’nin diivazdehleri i¢in bkz.Ustli, Divan, s. XIII; Hayreti, Divdn, s. 12. Hayreti, diivaz-
dehinden 6nce, Hz.Ali ve Hz.Hiiseyin hakkinda mustakil kasideler de yazmistir. Bkz. Hayreti, a.g.c., s.
7-12.

57 Bu husus, Mehmed Cavusoglu ve Ali Tanyeri tarafindan detaylica anlatimaktadir. Bkz. Hayreti,
Divin, s. XIII. Ayrica bkz. Mustafa Kara, Balkanlarda Tasavvuf Edebiyan, s. 6.

58 Hayreti, Divdn, s. XIV.; Isen, Usili, s. XI.

1120 |



(kotii) degiildi.”,® Kinalizade Hasan Celebi divanindan iktibas ettikleri {i¢ beyitle
ilgili olarak “Kem (eksik) ve ldik-i redd ii zem degildir”* ifadesini, Beyani ise “Bu
ebyati bed ve sezaver-i red degildiir’® ifadesini kullanmiglardir. Tezkiresinde sadece
kendi déneminde yasayan sdirlere yer veren®> Bagdatli Ahdi (6. 1002/1593) ise,
“Zikr-i hayrin istima’ ettigimiz fukard ve es’dr-1 hiib-si’arin tetebbu ettigimiz su’ard
ziimresindendir.” ifadesini kullanmustir®®. Asik Celebi ise kendisine miistakil bir
madde ayirmadigi Za’fi’nin siiri hakkinda degerlendirmede bulunmamakta, onun
murabba hustisunda Yakini’yi takib ettigini ve aralarinda musa’aralarin gegtigini ifade
etmektedir®.

Goriildigi gibi, Za’fi, Sehi Bey’nin Hest Behist’i disinda kalan XVI. yiizy1l
tezkirelerinin tamamina girebilmis bir sairdir. Za’fi’nin Sehi Bey’in tezkiresinde yer
almayisi, tezkirenin yazildigi 945/1538 yilinda heniiz sohrete kavugmayan bir sair
olusuna baglanabilir. Ger¢ekten de Za’fi’nin en azindan Vardar Yenicesi sehrengizi
ile Istip sehrengizlerini, 1540°tan sonra postnisin olan Ahmed-i Hayali hakkindaki
siirlerini, Agehi’nin denizcilik terimlerinin kullanildig1 kasidesine yazdig tahmisini
(Bkz. Ilgili bahisler), Sehi Bey tezkiresinin telif tarihinden sonra yazdigi; dolayisiyla
s6hretini bu donemde kazandigi diistiniilebilir.

Za’fi’nin XVI. yiizyilda yazilan alt1 tezkireden besine girebilmesi ¢ok 6nemli
bir veridir. Ozellikle daha ¢cok Bagdat ve gevresindeki sairlere yer veren®® Bagdatl
Ahdi’nin, kendisinden c¢ok uzak bir cografyada yasayan Za’fi’nin ndmini igitmesi
ve siirlerini tetebbu’ etmesi ve digerlerine nazaran daha c¢ok bilgi vermesi dikkat
cekicidir. Netice olarak Za’fi’nin kendi dénemindeki tezkirelerde yer almasi onun
kendi déneminde taninan bir sair oldugunu gosterir. Bu tezkirelerde siir elestirisi
mahiyetinde yer alan bilgilere gelince, tumturakli ifadelerle olmasa da, Za’fi’nin siir
kabiliyetinin begenildigi goriilmektedir.

Esrar Dede’nin Tezkire-i Su’ard-i Mevleviyye’sini saymazsak, Za’fi kendi
doneminden sonra yazilan tezkirelerde ise yer almamistir. Nihayet XX. ylizyila
gelince Gibb, Za’fi’den s6z etmis ve onu, Osmanli sirinin ikinci déoneminin ikinci
smif lirik ve mistik sairlerinden saymistir®. Gibb bu dénemi, Osmanli siirinin zirvede
oldugu 1450 ile 1600 yillar1 arasindaki yiiz elli yillik siire olarak tasavvur etmistir®’.

Kanaatimizce Za’fi’nin XVI. yiizyildan sonraki dénemlerde yazilan tezkirelerde
yer almayisi, Za’f1’nin siirine atfedilen degerle ilgili degildir. Bu, Za’fi Divani’nin daha
sonraki donemlerde az istinsah edilen bir divan olmasindan kaynaklanmis olmalidir.
Elimizde Za’fi Divani’nin tek niishasinin bulunmasi da bu husiisu gostermektedir.

59 Canim, a.g.e., s. 367.

60 Kinalizade a.g.e., C. 11, s. 577.; Beyani, a.g.e., s. 154.

61 Beyani, a.g.e.,s. 154.

62 Mustafa Isen, “XVI.Yiizy1l Sonuna Kadar Osmanlilarda Biyografi Gelenegi”, Otelerden Bir Ses, s. 22.

63 Solmaz, a.g.e., s. 399.

64 Filiz Kilig, Astk Celebi, Mesd irii’s-Su ard, Inceleme, Tenkitli Metin, (GUSBE Doktora Tezi) Ankara
1994, s. 343.

65 Isen,a.g.m.,s. 23.

66 Gibb, a.g.e., C. Gibbll, s. 537.

67 Gibb, a.g.e., C. 1I, s. 306.

|121|



Ayrica tezkirecilerin daha ¢ok ¢agdaslari olan sdirlere yer verdiklerini de gbz 6niinde
bulundurmak gerekmektedir.

Za’f’'nin gerek kendi doneminde, gerekse daha sonraki yiizyillarda, siirleri
tedaviilde olan, elden ele dolasan ve begeni ile okunan bir sdir oldugunu, mecmualarda
yer alan siirlerinden anliyoruz. Zira bir sairin siirinin siir mecmualarinda yer almast,
o sairin sohretine ve siirinin begenildigine delalet eder. Zira mecmualar sairin
okunurlugunun ve popiilaritesinin gostergeleridir®®. Calismalarimiz sirasinda yurt
i¢i kiitliphanelerinde i¢inde Za’fi’nin siirlerine rastladigimiz mecmua ve conklerin
bazilar1 sunlardir: Mil.Yz.A.Ko0l.799/1,1641, 1808, 2430, 2605, 3479, 3628, 3756,
4050, 4213; Mil.Yz.B.Kol.193; Mil.Yz.Conk 18, 51, 74, 137; Siil. Ktp. Tarlan Kol.
59, 67; Siil. Ktp. Asir Ef. Kol. 458; IBBK Osman Ergin Kol. 947/2; DTCF Ktp.
Muzaffer Ozak I Kol. 761 nolu mecmualar.

Za’fi’nin yurt icindeki kiitiiphanelerin yani sira, yurt disindaki bir ¢ok kiitiiphanede
de, siirlerinin bulundugu mecmualarin varligi ortaya ¢ikmistir. Bunlar British
Museum, Or. 3291 ve Add. 11,5257; Viyana Kraliyet Kiitiiphanesi Arapca, Farsca
ve Tiirk¢e Yazmalar Boliimii, 1993/117'; Almanya Gote Kiitiiphanesi Sark Yazmalari
Boliimii, Poesie 1697%; Universitats-und Landesbibliothek Bonn, So 2097%; Berlin
Kraliyet Kiitiiphanesi 33374 3347, 41/47; Giircistan Bilimler Akademisi El Yazmalari
Enstitiisii Tiirkge Yazmalar Kismi, L 11577 nolu mecmualardir. Bunlari bizzat gérme
imkanma kavusamadigimiz igin, bilgiler kiitiiphane kataloglarindan elde edilmistir.

Yaklagik 3400 beyitten miitesekkil olan Za’fi Divani’nin hacmi kiigiimsenmeyecek
bir derecededir. Buna ragmen, sair bir beytinde, ahvalinin tamamini kaleme almadigini
ifade etmistir:

Lazim degil ki yazasan ahvaliifii tamam
Za“fi biliir belaf seniifi ehl-i derd olan (vr. 98a)

Bir divan sairi olarak Za’fl miirettep bir Divan’da olmasi gereken biitiin nazim
sekillerini basar1 ile kullanmistir. Divan’da yer almayan miistezdd nazim sekli ile
yazdig1 bir gazel de Mil. Ktp. Yz.A. C. 74.9 ve C. 51.19 nolu conklerde yer almaktadir.

68 Bkz.Yasar Aydemir, Metin Nesrinde Mecmualarin Rolii ve Karsilagilan Problemler (Basilmamis Teb-
lig metni), s. 2.

69 Catalogue of The Turkish Manuscripts in The British Museum, Charles Rieu, Otto Zeller Verlag-Os-
nabriick 1978, s. 186.

70 a.y.,s.210.

71 Die Arabischen, Persischen und Tiirkischen Handschriften der Kaiserlich-Kéniglichen Hofbibliothek
zii Wien, Gustav Fligel, Wien, 1865, s. 491.

72 Die Orientalischen Handschriften Der Herzoglichen bibliothek Zu Gotha., Sr.Hoheit Des Herzogs
Emst I1.Von S. Coburg-Gotha-Wilhelm Pertsch-Zwei Teile, Liechtenstein, ty., s. 150.

73 Islam ische Handschriften Teil 1 Nordrhein-Westfalen, Manfred Gotz, Stuttgart 1999, s. 353,

74  Verzeichniss Der Turkischen Handschriften Der Koniglichen bibliothek Berlin, C. 111, s. 333.

75 a.ge., C.1II,s. 337.

76 a.ge.,C.1,s. 81.

77 Giircistan Bilimler Akademisi El Yazmalar1 Enst. Tiirkce Yazmalar Katalogu, Ts. Abuladze, M. Iluri-
dze, Thilisi 2004, s. 128.

1122



Za’fl, Divdn’inda yazdigi 394 gazelle, bu sahada {iistiin bir konumda oldugunu
gostermistir. O bu gazellerinde, din dig1 diye tanimlanan divan siirinde kullanilan
mazmunlarin ¢ogunu kullanmis, garami-ladini ve lirik bircok gazel kaleme almistir.
Za’fi, gazellerinde divan siirinin sanath dilini kullanmaktan da geri kalmamustir.
Nitekim sair, asagidaki beytinde belagata uyarak siir yazmanin onemine dikkat
cekmistir.

Si‘r-i belig ile tutayam dirsen “alemi
Za‘fi ri dyet eyle belagat tarikini (vr. 116b)

Sairin siirde sanatin gerekliligi hususundaki diisiinceleri i¢in “Kendi Siiri ve
Sairligi Hakkindaki Degerlendirmeleri” bahsine bakilmalidir.

“Etkilendigi ve Etkiledigi Sairler” bahsinde de detaylica islenecegi gibi, Za’fi
kendisinden Onceki bir¢cok divan sairini tetkik eden ve onlardan da etkilenerek siirler
yazan bir divan sairidir.

Za’f’nin diger bir 6nemli 6zelligi Fars¢a’ya son derece hakim olmasidir. Onun
Farsca divangesi, ona ait oldugunu diisiindiigiimiiz Fars¢a Risdle-i Mecma'il-
Mekasid’1, Hurtfilige iliskin olarak yazdig: risalesinin dnsdziiniin tamamini, Tiirkce
divaninin 6nséziiniin ise bir kismini Fars¢a olarak yazmasi, bu hususu agikca ortaya
koymaktadir. Za’fi’nin Fars¢a’s1 akici olup, onda herhangi bir zorlamaya yer yoktur.
Bir siir mecmuasinda (Mil.Ktp. Yz.A. 4050, vr. 63b vd.) Farsca terci’-i bendlere ayrilan
bir boliimde, Hafiz, Nesimi ve Za’fi’den birer terci’-i bendin iktibas edilmis olmasi
da, bu konuda bize bir fikir vermektedir. Zira bu, Za’fi’nin Fars¢a’sinin begenildigini,
hatta onun Hafiz ve Nesimi ile ayn1 diizeyde goriildiigiinii gostermektedir.

Za’fi, aralarinda Arapca, Farsca ve Tiirk¢e’nin iki lehgesi (Cagatayca ve Oguzca)
ile miilemmalar yazan kudretli bir sairdir. Sairin dikkat ¢eken bir yonii de, bircok
sehrengiz yazmis olmasidir. Yine XVI. yiizyilda divan edebiyati igin yepyeni bir
¢igir olan denizcilik alaninda siir yazan sairlerden biri Za’fi olmustur. O bu agilardan
bliylik bir sanatkar olarak karsimiza ¢ikmaktadir. Asagida, sanat¢1 kimliginin kanitt
olmak iizere, yazmis oldugu miilemmalar, sehrengizler ve denizcilik diline duydugu
ilgi iizerinde detaylica durulacaktir.

1) Miilemma Tiirii ve Cagatayca’y:1 Kullanmasi

Divan siirinin sanatkarane sekillerinden olan miilemma, Isldim edebiyatlarinda
Arapca, Farsca ve Tirk¢e karigik dizelerden meydana getirilmis siirdir. Mevlana
Celaleddin-i Rami, Molla Cami ve Hafiz-1 Sirazi’nin Tirkce’ye yer verdikleri
miillemmalar1 ile Sa’di’nin Arapg¢a-Farsga miilemmalart {inliidir.

Za’f’'nin millemma tarzinda yazig1 {i¢ kasidesi vardir. Bunlardan K.2 ve K.4
Arapca, Farsca ve Tiirkce beser beyitten toplam on beser beyit. K.3 ise, Arapca,

78 Pala,a.g.e.,s. 352, 353.

1123



Farsca, Tiirk¢e ve Cagatayca beser beyitten toplam 20 beyittir. Hangi kasidenin hangi
beyitlerinin hangi dillerde yazildigina iligkin bilgiler asagidaki tabloda gériilmektedir:

S .
5 DILLER
=
2 -
® . . . . Cagatayca
Tiirk¢e Beyit. Arapga Beyitler Fars¢a Beyitler .
Beyit
S No. S No. S No. S No.
K2 5§ 5-6-9-11-13 5 2-7-10-1215 5 1-3-4-8-14 - - 15
3-7-12-
K3 5 1-59-14-18 5 2-6-10-16-19 5  4-8-11-13-15 5 20
17-20
K4 5 1-3-8-10-13 5 2-6-9-11-14 5  4-5-7-12-15 - - 15

Tablo: Miilemmalarda hangi beyitlerin hangi dillerde yazildigini gosteren tablo

Farsca divancede, ilk misralar1 Farsca ve ikinci misralar1 Arapga olmak tizere, iki
dille yazilmig miilemma bir gazel daha bulunmaktadir (vr. 130b). Bununla birlikte
Za’f’'nin miilemma tarzinda yazdig: siir sayis1 dorde ¢ikmaktadir.

Miilemmanin kullanimi Za’fi’de biraz farklilik gdsterir. Daha ziyade gazel nazim
seklinde kullanilan miilemma’, Za’fi tarafindan kaside nazim seklinde kullanilmistir.
Yine miilemmalar genelde iki, nadiren ti¢ dil kullanilarak yazilmis olmalarina
karsilik®, Za’fi tarafindan yazilan miilemmalarin ikisinde Arapga, Farsca, ve Tiirkce
olmak {izere lig; birinde de bunlara ilaveten Cagatayca olmak iizere dort ayri dil
kullanilmistir.

Za’fi’nin miilemmalarinda dikkat ¢eken en 6nemli husus dort dilde yazilmis olan
kasidede (vr. Sb) Cagatayca’nin da kullanilmis olmasidir. Osman F. Sertkaya, Osmanl
sairlerinin Cagatayca siirlerini inceledigi aragtirmasinda, Za’f1’nin bu miilemmaina da
yer vermis ve onu yayimlamistir®'.

Za’fi’nin burada Cagatayca’y1 kullanmasini, XV. yiizyillda yasamis ve Tirk
Edebiyat tarihinin en 6nemli sahsiyeti olarak kabul edilen Nevai’nin, hem ¢agdaslarina
ve hem de kendisinden sonra gelenlere onemli derecede tesir etmis olmasina
baglamak gerekir. Ali Nihad Tarlan “Nevai nin edebiyatimiz iizerindeki tesiri inkar
edilemez. Ciinki, Seyh Galib’e kadar gelen sdirlerimiz, miinhasiran Nevai'yi anlamak
icin Cagatayca ogrenirler ve O’nun eserlerini okurlar, hatta tanzir ederlerdi.”®
demektedir. XVI. asirdan XIX. asra kadar Osmanli ve Azeri sairleri arasinda Nevai’ye
Cagatayca nazireler yazmak moda olmustur. XVI. asirda I. Selim’den baslayarak

Hafiz-1 Acem, Niyazi, Sani, Azmi, Selahi, Kiirt Siikrli, Hazani gibi bir takim sairler,

79 Pala,a.g.e.,s.352.

80 Pala,a.g.e.,s.352.

81 Sertkaya, a.g.m., s. 13.

82  Ali Nihad Tarlan, “Ali Sir Nevai’nin Hayat1 ve Siirleri”, 4/i Sir Nevdi, 1st.1962, s. 59.

| 124 |



Nevai’ye Cagatayca nazireler sdylemisler; mesneviciler de onun mesnevilerinden
istifade ettikleri i¢in eserlerinin mukaddimelerinde ondan hiirmetle bahsetmislerdir®.

Nevai’nin tesiri ile Cagatayca siir yazan diger sairlere 6rnek olarak Ahmed-i Dai,
Karamanli Nizami, Bahti, Cemili, Nazmi, Amri, Zati, Fuzili, Katibi mahlas1 ile yazan
Seydi Ali Reis, Fasih Ahmed Dede, Seyh Galib, Muvakkitzade M. Pertev, Benlizade
Izzet Bey gibi sirler siralanabilir®.

Netice olarak, bir XVI. yiizy1l sairi olan Za’fi’nin de, ¢agdaslari olan diger sairler
gibi, Nevai tesirinde kalarak Cagatayca’y1 kullandig1 goriilmektedir.

2) Sehrengiz Tiirii

Divan edebiyatinda bir sehir ile o sehrin mahbtblar1 hakkinda yazilan manzim
eserlere sehrengiz denir®. Sairin Rumelili oldugu yoniinde bizde kanaat olugsmasini
saglayan hususlardan biri de onun Rumeli’deki birgok sehirle ilgili sehrengizler
yazmig olmasi idi. Zira sehrengiz yazmak Rumelili sairlerin basta gelen 6zellikleri
arasinda yer almaktadir. Tiirk Edebiyatinda sehrengiz tiiriiniin ilk 6rneklerinden birini
veren, hatta Sehrengiz tiiriiniin mucidi®® sayilan Mesihi*’ basta olmak tizere, Taslical
Yahya (6. 1582), Hayreti, ishak Celebi, Usili, Kerimi, Firdevsi, Feyzi Ali veya Tabii,
AlL, Intizami, Vechi, Katibi, Hac1 Dervis, Nesati ve Hadi Rumelili sehrengiz sahibi
sairlerdir®.

Za’fi Divani’nda toplam bes sehrengiz yer almaktadir ki, bunlardan ii¢ii mesnevi,
ikisi de muhammes tarzindadir. Mesnevi tarzinda yazilan sehrengizlerin ilki,
giinlimiizde Yunanistan smirlari igerisinde olup Giannitsa adimi tasiyan® Vardar
Yenicesi hakkindadir. Bu giine kadar Ushli ve Hayreti’ninki olmak {izere Vardar
Yenicesi hakkinda iki sehrengizin yazildigi tesbit edilmisti®®. Za’fi’nin bu sehrengizi,
Vardar Yenicesi hakkinda yazildig: tesbit edilen iigiincii sehrengiz olmaktadir. Za’fi
bu sehrengizinin bas taraflarinda, Vardar Yenicesi’nin kendisinden dnce birgok sair
yetistirdigine dikkat ¢ekmis, 6zellikle de Usili ve Hayreti’den 6vgii ile s6z etmistir
(vr. 37a). Za’f’nin, Vardar Yenicesi sehrengizinde 6zellikle isimlerini zikrettigi Usili
ve Hayreti’nin, bu sehir hakkinda kendisinden 6nce sehrengiz yazan iki sair olmalari,
bizi Za’fi’nin onlarin bu hustsiyetlerini bilerek isimlerini zikretmis oldugu kanaatine
stiriiklemektedir.

83  Kopriili, M.Fuad, “Anadolu’da Tiirk Dili ve Edebiyatinin Tekamiiline Umumi Bir Bakis”, Tiirk Ede-
biyat Tarihi, Ak¢ag Yay. Ankara 2003, s. 391; Kopriilii, “Cagatay Edebiyati”, 74, C. III, s. 305.

84  Goégkiin, Onder, “Seyh Galib’in Cagatayca Bir Gazeli”, Tiirk Edebiyati Arastirmalari, C. 1, s. 150-
151;.Sertkaya, Osmanh Sdirlerinin Cagatayca Siirleri I, Edebiyat Fak. Mat., Ist. 1970, s. 4.

85 Pala,a.g.e.,s. 439.

86 Gibb, a.g.e., C. 11, s. 449; Agah Sirr Levend, Tiirk Edebiyatinda Sehrengizier ve Sehrengizlerde Istan-
bul, Ist. Enst. Yay., Ist. 1957, s. 16.

87  Sehrengiz tiiriiniin baslangict ve Mesihi sehrengizi hakkinda detayl bilgi i¢in bkz. Mine Mengi,
Mesihi Divani, AKM Yay., Ankara 1995., s. 9-10.

88 Celtik, a.g.t., s. 459; Yasar Aydemir, Behisti Divani, s. 107.

89 Isen, “Osmanlilarda Sehir ve Kiiltiir”, Otelerden Bir Ses, s. 81.

90 Isen, “Ustli’nin Yenice Sehrengizi”, a.g.e., s. 428.

|125|



Za’f’'nin mesnevi tarzinda yazdigi diger sehrengizler ise, Kosova vilayetinin
merkez sancagi olan Uskiip’e bagli bir kaza olan ve Vardar nehri sahilinde yer
alan®! Istip®> ve Metun (Methone) sehirleri hakkinda yazdig1 sehrengizlerdir. Metun,
Mora’daki Medun kasabasinin kadim ismi oldugu gibi, Selanik Koérfezi’nde de bu
isimle kadim bir kasaba bulunmaktadir®. Sehrengizde Metun’un etrafinda hisar
oldugu ve hisart da Bahr-1 Umman’in ¢evreledigi belirtilmisse de (vr. 47a) bu
tanimlama hem Mora Yarimadasi, hem de Selanik Korfezi igin gegerli oldugundan,
sairin hangi Metun’u kastettigini belirlememektedir. Ancak Selanik korfezi Yenice ve
Istip’e daha yakin oldugundan, buradaki Metiin’un kastedilmis olmas1 daha mantikli
goriinmektedir.

Vardar Yenicesi Sehrengizi 114, Istip Sehrengizi 83 ve Metun Sehrengizi 111
beyitten miitesekkildir. Her ii¢ sehrengiz de, dibace/girizgah, giizellerin anlatildig1
béliim ve sonug olmak iizere ii¢ kistmdan olusmaktadir. Istip Sehrengizi’nin sonunda
bes beyitlik bir gazel de yer almaktadir.

Sair, bu sehrengizlerde, karsilastigi mahblblardan her birini {i¢-dort beyitle
anlatmistir. Vardar Yenicesi Sehrengizi’nde yer alan mahbiblar, Muhammed, Ali
Kocu, Derzi Memi Sah, Isa, Kasap-zdde Mahmid, Hiiseyin, Mustafa, Sefer Bali ve
Receb Bali; Istip Sehrengizi’nde Ibrahim-i sim-ber, Ali Bali, islam, Must1 ve Sultin
Mahmut’tur. Metlin sehrengizinde ise Memi Rim Ogli, Derban-zade Mustafa,
Diizdaroglu Ahmed, Hasirci-zdde Mahmd, Ubeydullah, Durmus, Aga-zadde Mahmtd
Bali, Dervis ve Ali Bali’dir.

Sairin muhammes tarzinda yazdigi iki sehrengize gelince, bunlardan biri, Girit
adasinda isfekiye sancaginda bir kaza olan®* Abki® sehri hakkinda olup, on ii¢
bendden miitesekkildir. Burada sair, Mu’li, Memi Sah, Hasan Bali, Abdurahman,
Hiiseyin, Berber Ahmed, Berber Ali, Korkmaz ve Dervis Ali isimli mahbtiblar: birer
bendle anlatmigtir.

Sairin muhammes tarzinda yazdig1 diger sehrengize gelince bu “Der Sitdyis-i
Mahbibdn” bashgmi tasimakta olup, hangi sehir hakkinda yazildigi belirtilmemistir.
Sehrengiz, birinci bendde direkt mahblb anlatimi ile bagladigi i¢in, sehir isminin de
belirtildigi girizgah kisminin istinsah sirasinda atlanmis olmasi gerekir. Sehrengiz dort
bendden miitesekkil olup, her bendde bir mahbiib anlatilmistir. Anlatilan mahtplar ise
sunlaridir: Muhammed (mahlasi Hilal?), Mu’li, Kadri, Tavus oglu Abdurahman.

Divan’da ayrica konusu itibariyle sehrengiz tiiriine uyan bagka siirler de
bulunmaktadir. Ornegin, “Kurin dil-berleriniiii server-i hayli Hasan Bali” (vr. 30a)
nakaratli murabbada gegen Hasan Bali, “Efendiim padisahum gézleriim niirt Memi

91 Sami, Kamsu'l-A’lam, C. 11, s. 972.

92 Istip, antik ismi Schtipje’e uygun olarak divanda basina bir hemze ilavesiyle ddi_&lseklinde yazil-
mustir. Sessiz ile baglayan yabanci isimlerin bagina bir hemze getirmek, zaten var olan bir uygulamadir.

93 Sami, a.g.e., C. VI, s. 4152.

94 Sami, a.ge., C.1,5.9.

95 Divénda).s} u-f seklinde yazilan bu kelime, Kamiisu 'I-A’lam’da u_g).ﬁ.;" seklinde yazilmistir. Bkz. a.y.

1126 |



Sah 'um” (vr. 27a) ile “Gozleriim nirt giines yiizli Memi Sah 'um bentim” (vr. 27b)
nakaratli murabbalarda gecen Memi Sah, sehrengizlerde karsilagilan mahbtblarin
anlatim tarzina uygun diismektedir. Yine lakabi Musti Ali olan Mustafa (vr. 50b),
Takyeci Mustafa (vr. 50a) Mustafa (vr. 50a, 88b, 122b), ismail (vr. 82b, 83a), Omer
(vr. 62b), Memis (vr. 72b), Mahmud (vr. 73a), Mahmad Bali (vr. 81a) ve Muharrem
Celebi (vr. 118) isimli mahbiblarin anlatildig: siirler de bu tiirdendir. Bunlarin yani
sira bazi beyitlerde de kimi mahbiblarin isimlerinin gegtigi goriiliir. Bunlar, Mahmud
(vr. 55b), Ali Bali (vr. 60a), Hasan (vr. 96b), Islam (vr. 90b), Kostantin (vr. 96a), Memi
Sah (vr. 108a), Abdullah (vr. 110b), Hizir Bali (vr. 119b), Bali (vr. 119b) ve Styami
(vr. 122b) isimli mahbitblardir.

Farkli yerlerde miikerrer olarak zikredilen Mustafd, Mahmud, Hasan vb.
mahbiblarin tek bir kisiye mi, yoksa farkli kisilere mi delalet ettigi hususu belli
degildir. Bu mahbiblarin kimliklerini belirlemek de giictiir®®. Buna iligkin olarak,
Za’fi tarafindan yazilmis olan sehrengizlerdeki mahbublarla, ayni sehirlerin Za’fi ile
cagdas olan bagka sairler tarafindan yazilmis olan sehrengizlerindeki mahbiiblarin
mukayesesi neticesinde bir fikir elde edilebilir ise de, bu miistakil bir ¢aligmay1
gerektirir.

Sehrengizler bir yana birakilacak olursa, sairin diger nazim sekilleri ile de,
bir¢ok mahbiib hakkinda medhiye ya da mersiye tiirtinde siirler yazmis olmasi, onun
mecazi ask ile alakadar oldugunu gostermektedir. Ancak Za’fl Divani’nin tasavvufl
muhtevasi islenirken goriilecegi lizere, sdir bircok beytinde hakiki agki terenniim
ettigi icin, onun mecazi aski hakiki aska ulasmada bir basamak olarak kullandigi
anlagilmaktadir. Benzer bir siire¢, Za’fi’nin etkilenmis oldugu sairlerden biri olan
Hayreti de de goriilmektedir?.

Za’fi’nin, sehrengizlerinde mahbtblarini anlattigi sehirlerde hangi tarihlerde
bulundugu ile ilgili bilgiler, sdirin hayatinda yaptig1 seyahatlar bahsinde gectigi igin
burada ayrica iizerinde durulmayacaktir.

Sonug olarak Za’fi’yi, mesnevi tarzinda tig, muhammes tarzinda iki tane olmak
iizere yazmig oldugu toplam bes sehrengiz ve sehrengizlerdeki mahbiblarin anlatim
tarzina uygun olarak bir mahbiibu anlattig1 gazelleriyle tam anlami ile bir sehrengiz
sairi olarak tavsif etmenin yanlis bir hiikiim olmayacagi kanaatindeyiz. Ayrica Agah
Sirr1 Levend tarafindan Tiirk edebiyat tarihinde 46 olarak tesbit edilen®® sehrengiz
sayisi, Za’fi’nin yazmis oldugu bes schrengizle 51°e¢ ¢ikmis olmaktadir. Bununla
birlikte Tiirk edebiyat tarihinde yazilan sehrengizlerin bu sayi1 ile sinirli olmadigina
muhakkak nazari ile bakilmalidir.

96 Yukarida adi gegen mahbiblardan Siyami’nin, ibrahim-i Giilseni dergahina gidip orada bir siire tasav-
vufi egitim alan sair Styami (Bkz. Ali Oztiirk, a.g.m., s. 244.) olmasi ihtimal dahilindedir.

97 Hayreti, Divan, s. XIV.

98 Bu sehrengizler hakkinda detayl: bilgi icin bkz. Agah Suri Levend, Tiirk Edebiyatinda Sehrengizler.

1127 |



3) Denizcilik Dili

XVI. asirda Tiirk denizciliginin biiyiik gelisme gostermesi, halk siirine oldugu
gibi divan siirine de gemici hayatinin ve denizcilik 1stildhlarinin yansimasina vesile
olmustur”. Bu asrin tamnmus divan sairlerinden Agehi (6. 985/1577), siirlerinde
bilhassa denizci tabirlerini kullanan bir sdir olarak temayiiz etmistir'®. Ger¢i bu
konuda Yetimi’nin daha 6nce yazilmus bir siiri bulunmakla birlikte daha gok Agehi’nin
kasidesi meshdir olmustur'®'. Agehi, incelige ve zarafete dayanan XVI. asir Osmanli
divan siirine, o zamanlar kaba sayilan gemicilerin tabirlerini sokup bir yenilik, adeta
bir moda ortaya koyan bir sair olarak degerlendirilmektedir. Agehi’nin diizgiin ve
zarif misralar1 bir¢ok sdiri, onun bu siirine tahmisler ve nazireler yazmaya tesvik
etmis ve kisa bir zaman i¢in dahi olsa, bir edebiyat cereyam gelismistir!®.

Agehi’nin bu kasidesine tahmis yazanlardan biri de Za’fi"dir. A. Tietze, Za’fi’nin
bu tahmisini, Molla Muhammed-i Misri isimli diger bir sairin tahmisi ile birlikte
yayimlamis'®, Nihat Sami Banarl1'® ve Amil Celebioglu!® da Tietze’in bu ¢alismasina
isaret ederek Za’fi’nin tahmisinden s6z etmislerdir.

XVI. yiizyilda ikinci bir Za’fi’nin olmayisi, tahmisi yazan s6z konusu Za’fi’nin,
Za’fi-1 Giilseni oldugunu gésteren en 6nemli kanittir. Ayrica denizcilik terimlerinin
Za’fi Divan’na da yansimis olmasi, bunun diger bir kaniti olarak karsimizda
durmaktadir. Bununla ilgili iktibaslara asagida yer verilecektir.

Agehi’nin Gelibolu’da miiderrislik ve kadilik yaptigmi'®, Za’fi’nin de Gelibolulu
oldugunu gdz dniine aldigimizda, her iki sair arasindaki bag derhal ortaya ¢ikmaktadir.

Genel kanaat Agehi’nin, bu kasidesini Piyale Pasa’nin Akdeniz seferi (962/1555)
doniisiinden sonra yazdigi yoniindedir'”’. Tietze’ye gore, o, bu kasidesini Piyale
Pasa’nin Akdeniz seferinden dondiigii 962/1555 ile Gelibolu sancak beyliginden
Cezayir Beylerbeyligi'ne terfi ettigi 965/1558 yillar1 arasinda yazmis olmalidir'®.
Za’fi’nin ise tahmisini ne zaman yazdig1 hususunda elimizde herhangi bir belge
yoktur. Ancak, Agehi’nin Gelibolu’da miiderrislik ve kadilik yaptigmni goz 6niine
aldigimizda, Za’fi’nin onun gorev siiresi zarfinda bu kasideyi yazdig: diisiiniilebilir.

Tietze, ad1 gegen makalesinde, Za’fi ile Molla Muhammed-i Misri’nin tahmisleri
arasinda yer yer goriilen benzerlikler, her iki sdirin ayni ismi tagimalari ve Misir’la
olan irtibatlarindan hareketle, aralarinda yakin bir miinasebetin bulundugunu ve

99 Kopriilii, M.Fuad, “Anadolu’da Turk Dili ve Edebiyatinin Tekamiiliine Umumi Bir Bakis”, a.g.e., s.
394, Agehi disinda bu alana ilgi duyan sairler Trabzonlu Dertini, Aski ve Bahriyeli Yetim’dir. Bkz.a.y.

100 Banarly, a.g.e., C. 1, s. 576.

101 Amil Celebioglu, Kaniini Sultan Siileymén Devri Tiirk Edebiydti, MEB, 1st.1994, s. 46.

102 Tietze, a.g.m., s. 113.

103 Bkz.a.g.m.,s. 129-133.

104 Banarly, a.g.e., s. I, 577.

105 Amil Celebioglu, a.g.e. s., 46.

106 Pala, a.y.

107 Tietze, a.g.m., s. 113-114; Pala, “Agehi Mansir”, DIid, C. 1, s. 448.

108 Tietze, a.g.m., s. 113-114.

1128 |



hatta her iki sairin hakikatte bir tek sahis olabilecegini ifade etmektedir'®. Sairin adi
bahsinde bu husus iizerinde duruldugu i¢in, burada Za’fi’nin adinin Ali oldugunun
ortaya ¢ikmasi ile her iki tahmisin tek bir kalemden ¢ikmis olamayacagi; Molla
Muhammed-i Misti’nin ise, Misir Mollasi olarak gorev yapan Arabzade Muhammed
Efendi'!® olmas1 gerektigi seklindeki kanaatimizi tekrar edecegiz.

Burada gegen Arabzade, Misir Kadisi iken gorev yerine gitmek tizere yola ¢tkmadan
once Gelibolu’da Za’fi’nin basinda bulundugu Giilseniyye Tekkesi’ni harab eden ve
Kahire’ye vardiginda oradaki Giilseniyye Asitanesi'ni de hardb etmeyi taahhiiiid
eden, ancak denizde geminin batmasi sonucu dlen sahistir (yil: 969/1562)""!. Boylece
hem Gelibolu’da gorev yapmis olmast hasebiyle Agehi’nin, hem Gelibolulu olmas:
hasebiyle Za’fi’nin, hem de Gelibolu’daki Za’fi’nin basinda bulundugu Giilseniyye
Asitanesini yikmasi hasebiyle, Arabzide nin ortak yonlerinin Gelibolu oldugu ortaya
cikmaktadir. Hig siliphesiz birbirlerini tantyan bu ii¢ sairin, siirlerinde ortak bir sekilde
denizcilik terimlerini kullanmalarinin asil sebebi, Gelibolu ortak noktasinda bulusmus
olmalaridur.

Bilindigi gibi, Osmanli’da ilk muntazam tersane Yildirim Bayazid doneminde
Gelibolu’da yapilmistir. Bu tersane 1515°te Istanbul Hali¢ Tersanesi’nin devreye
girmesiyle, ikinci tersane konumuna diismekle beraber, 1683 yilinda yelkenli harb
gemileri ihdas edilinceye kadar 6nemini kaybetmemigtir!'.

Ibn-i Kemal’in, Kemal Reis’den bahsederken Gelibolu hakkinda soyledigi su
sozler, denizcilik terimleri ile siir yazma cereyaninin orada nigin gelistigi hustisunda
bize bir fikir vermektedir:

“Mevlidi Daru’l-Gazve-i Gelibolu idi ki ol diyarin dogan oglanlar: timsah gibi su

icinde biiyiirler. Sabah ve aksam gemilerin silisresi avazesiyle uyurlar™'3

Su halde Fuat Kopriilii ve Nihad Sami Banarli'nin XVI. yiizyilda gelistigini
sOyledikleri denizcilik terimleri ile siir yazma cereyaninin merkezinin Gelibolu olarak
ortaya ¢iktigin1 sdylemek miimkiindiir. Bu cereyanin orada yayilmasinin nedeni ise,
oranin dnemli bi liman ve tersane sehri olmasindan kaynaklanmistir.

Hig siiphesiz, mutasavvif bir sdir olan Za’fi’nin kendi doneminde farkli bir ¢i1girda
siir yazan birka¢ sair arasinda yer almasi, onun siirdeki yaraticiligini ve farkliligini
gosteren 6nemli bir husustur. Banarl’nin ifadesine gore, Agehi’nin kasidesi ile Za’fi
ve Molla Muhammed tarafindan bu siire yazilan tahmisler, ayn1 zamanda donemin
seyahat edebiyatt malzemeleri arasinda yer almaktadirlar. Zira bu siirler, sairlerin
donanma ile birlikte sefere katilmalari sonucu ortaya gikan siirlerdir''. Agehi’nin
Piyale Pasa ile Akdeniz seferine katildigi yukarida ge¢misti. Za’fi’nin, seyhinin

109 Tietze, a.g.m., s. 129.

110 Sami, Kamisu'l-A’lam, C. 1V, s. 3141; Tuman, Tuhfe-i Naili, C. 11, s. 914.

111 Solmaz, a.g.e., s. 298.

112 Fevzi Kurtoglu, XVT inct Asirn Ik Yariminda Gelibolu, (Ayribasim Makale) yy., ty, s. 293. 1. Hakki
Uzungarsili, Osmanli Devietinin Mekez ve Bahriye Teskilati, s. 394; Osmanl Tarihi, C. 11, s. 298; Feri-
dun Emecen, “Gelibolu”, Did, C. X1V, s. 2.

113 ibn Kemal Tarihi, Millet Ktp. no. 32, C. VIII, vr. 46 (Kurtoglu, a.g.m, s. 293 ten naklen).

114 Banarly, a.g.e., C. 1, s. 577.

1129 |



ziyaretine, Molla Muhammed’in ise gorev mahalline gitmek amaciyla deniz yoluyla
Misir’a gittiklerini de biliyoruz. Su halde denizdeki bu seferler, bu sairlerde bir
denizcilik edebiyati dogmasini saglamis olmaktadir.

Yine Banarli’nin ifadesine gore, bu siirlerde kullanilan kelimeler, divan siirine
bir s6z ve soyleyis degisikligi getirmeleri bakimimdan da alaka gérmiistiir. Forsa,
kenar, levend (ilevend), alavand, lenger, liman, alarga ve yelken gibi kelimeler,
siirin diger misralarinda géze carpan, ¢ok sayidaki denizcilik istilahlarindan ancak
birkag tanesidir ''. Bu siirlerde ayn1 zamanda mahalli bir renk vardir''s. Ornegin,
levend kelimesinin ilevend telaffuzu, hem bir Rumeli agzi, hem de Tiirk¢e’nin “/”
harfiyle baglayan yabanci kelimeler iizerindeki umumi tasarrufudur'’’. Hig¢ siiphesiz
bu siirlerin kaynaginin Rumeli bolgesine giren Gelibolu olmasi, tesbit edilen bu dil
husisiyyetleriyle de ortiismektedir.

Denizcilik terimlerinin Za’fi’deki kullanimi hakkinda bir fikir vermesi agisindan,
Za’fi Divani’nda yer alan denizcilik terimleri ile yazilmis gazel (vr. 69a) ile bir bagka
gazelin bir beytine asagida yer verilmistir:

Bendeil gemiye girdi ele rlizgarumuz
Gormek nasib ola mi rliy-1 nigdrumuz
Kesti viicd u yelkeni dil did-1 dil direk
Derya-y1 hayret i¢re oluptur kararumuz

Bir iki ti¢ felek-zede vii bi-nevalar(z
Derd ii bela vii mihnet {i gam yadgarumuz
Ey badi surta gel meded eyle keremler it
Goster o giil yanakli sehi-kad nigdrumuz
frmek miiyesser ola m1 makstda Za fiya
Bilmem nic’ola 1s1la m1 rizgarumuz(vr. 69a/1-5)

Calkanup uyma hevaya rizgar elden ¢ikar
¢ Arif-i derya-dil ol bekleyerek lenger gibi (vr. 113b)

Asagida ayrica Za’fi’nin Agehi’nin kasidesine yazmis oldugu 30 bendlik tahmisin
i¢ bendine de yer verilmisgtir'!$:

115 Banarly, a.ge., C. 1, 5. 577.

116 Koprili, M. Fuad, “Anadolu’da Tiirk Dili ve Edebiyatinin Tekamiiliine Umumi Bir Bakis”, a.g.e. s.
394.

117 Banarly, a.g.e., C. 1, 5. 577.

118 Tahmisin tamamu i¢in bkz. Tietze, a.g.m., s. 129-133.

1130 |



1 Yiiri ey bahr-i melahatde kapudanlik iden
Bizi girdab-1 gam iginde belalarda koyan
Geglip alarga yanumdan diise kurtila heman
Cekdiiriip firkatafi1 bizden 1rag olduii sen
Bahr-i firkatde nige furtunalar ¢ekdiim ben

21 Dogri yoldan pogalatma olmayasin nefse sikar
Bir iki giinliik ‘6mre cihdnda ne stimar
Yelken altinda yiirit diismene yol virme i yar
Himmetiifi gonciigin elden Saliverme zinhar

Kesti-yi sabruil sakla alavand olmakdan

29  Za‘fiya baiia bedel olmaya korsan dirdiifi
Bu “acebdiir ki varup bir saneme dil virdiiil
Riizgarufi elemin hasmuifia ¢linkim dirdiii
Olsa derya kum1 mikdar1 kayurmaz derdiini
Sa‘ati var geger ey Agehi sabr it katlaf

Cagdas Tirk siirinde deniz ile ilgili yazilmis siirleri bir antolojide toplayan
Abdiilkerim Ding’e gore, daha 6nce bu konuda herhangi bir aragtirma yapilmamugtir''.
Su halde, Eski Tirk Edebiyati’nda deniz ile ilgili siirleri i¢ine alan bir antolojinin
hazirlanmasi ve konu iizerinde bilimsel arastirmalarin yapilmasi bir zarurettir.

Mutasavvif bir divan sairi olan Za’fi’nin, degisik konularda kalem oynattig1 ve
tam anlamiyla “divén sairi” vasfini hak edecek tarzda siirler yazdig: gorilmektedir.
Za’fi’nin edebi sahsiyeti ile ilgili olarak sGyleyecegimiz son séz, onun, tasavvufu
hayatinda yasayan, ancak sanatinda sadece tasavvufla sinirli kalmayan bir sair olarak
tavsif edilmesi gerektigi seklinde bizde hasil olan kanaattir.

II. ETKILENDIiGi VE ETKILEDiGi SAIRLER

A. Etkilendigi Sairler

Tesbit edebildigimiz kadariyla Za’fi, Hafiz-1 Sirazi (6. 1389-1390), Cami (0.
898/1492), Ali Sir Nevai (6. 907/1501-1502), Mevlana (6. 672/1273), Dede Omer-i
Rugeni (6. 892/1486), Fuzlli (6. 963/1556), Nesimi (6. 807/1404), Necati Bey (6.
914/1509), Yakini (Kandni dénemi), Hayret1 (6. 941/1535), Usili (6. 945/1538), Zati
(6. 953/1546), Hayali Bey (6. 964/1556), Behisti (6. 971/1563), Hafiz Sirozi ve Agehi
(6. 985/1577)’nin siirlerini okumus ve onlardan etkilenmistir. Oncelikle belirtmeliyiz
ki, bizim burada so6ziinii ettigimiz etkilesim, sekil bakimindan bir etkilesimdir. Bu tiir
bir etkilesim, aslinda Za’fi ile ad1 gecen sdirler arasinda duygu ve diisiiniis bakimimdan

119 Abdiilkerim Ding, Deniz Siirleri Antolojisi, Ak¢ag Yay. Ankara 2001. s. XXXVI.

1131



(vahdet-i viicid, Hurafilik, tasavvufl kavramlar, Melamilik vs.) gerceklesmis olan
etkilesimin de bir gostergesidir. Biz burada ¢aligmamizin mubhtelif yerlerinde bu
sonuncusunun iizerinde duruldugunu sdylemekle yetiniyoruz.

Yukarida adlar1 gegen ve Za’fi’nin etkilerinde kaldig: sairleri kategorize edecek
olursak, bir kisminin Rumelili, bir kisminin HurGfi, bir kisminin Mevlevi, bir kisminin
Iranli veya Farsca yazan, bir kismmin da bunlarin disinda kalan divan sairlerinden
olustuklari goriilecektir. Bu sairlerden bazilarinin birden fazla kategori igerisinde yer
aldiklar1 da unutulmamalidir.

Rumelili sairlerin bir kismi da Rumeli’de yer alan Vardar Yenicesi’ndendirler.
Za’fi, bunlardan Hayali Bey’in

[tmezem giil-zar seyrin biilbiil-i seyda gibi
Meskeniim Kaf-1 kani‘at olali “anka gibi 2

matlai ile baglayan gazeline bir tahmfis (vr. 32a) yazmistir. Bu tahmisin ilk bendinin
ilave misralari sunlardir:

ideli kasd-1 tecerriid Hazret-i Isa gibi
Kiilbe-i ahzanum old1 tariim-i a“1a gibi
G06z yumup naks-1 cihandan merdiim-i dana gibi

Za'fi'nin etkisinde kaldigi, Vardar Yeniceli diger bir sair de, Agehi (6.
985/1577)’dir.  Za’fi, Agehi’nin

Cekdiirtip firkataii bizden 1rag oldufi sen
Bahr-i firkatde nige furtunalar ¢ekdiim ben'?'

matlar ile baglayan denizcilik terimleri ile yazdigi kasidesine de bir tahmis
yazmistir ki, bu husis {izerinde daha 6nce ayrintili bir sekilde durulmustu.

Vardar Yeniceli diger bir sdir de Usli’dir ki, Za’fl onun en giizel siiri olarak
degerlendirilen'?? “peyda” redifli gazeline, ayni redifli ve vezinli bir nazire yazmustir.
Bu gazel UsGli divaninda gazeliyatin ilk siiri oldugu gibi, Za’fi Divani’nda da
gazeliyatin ilk siiridir. Ustili’nin bu gazeline kendi doneminde 14 ayr1 sdirin daha nazire
yazdigi tesbit edilmistir.'?* Za’f1 ile birlikte bu say1 on bese ¢ikmig bulunmaktadir. Her
iki gazelin matla beyitleri asagida yer almaktadir:

120 Hayali’nin tahmis edilen bu gazeli igin, bkz. Hayali, Divan, (Haz.Ali Nihat Tarlan), Ak¢ag Yay., An-
kara 1992, s. 299, (G. 605).

121 Agehi’nin bu gazeli igin bkz. Mil.Yz. A, no. 1694, vr. 21b-22a.

122 isen, Usili Haydt Sanati ve Divani, AUFE Yay., s. XXIX.

123 isen, a.g.e,s. 99-100.

1132



Ustili:
Viicid-1 Mutlakin bahri ne mevci kim eder peyda
Ene’l-Hak sirrini sdyler eger mahfi eger peyda'*
Za’fl:
Nisanum bi-nisan idi [ki] olmazdan nisan peyda
Mekanum la-mekéan idi degilken bu cihan peyda (vr. 49b)

Za’fi, Vardar Yeniceli Hayreti (6. 941/1534)’nin de etkisinde kalmistir. Za’fi,
Hayreti divaninda pes pese gelen “sultanum” redifli iki gazele'”, {i¢ gazelle (vr. 88a-
b) nazire yazmistir. Bu gazellerin asagida yer alan miitekabil beyitleri arasindaki
benzerlik dikkat ¢ekmektedir.

Hayreti:
Cemaliin giilseni her lahza handan ola sultanum
Hezaran biilbiil ol giilsende nalan ola sultinum'*
Za’fi:
Cemaliin giilleri her lahza handan ola sultdnum
Kemine ¢akeriin “izzetle sultan ola sultdnum (vr. 88a)
Hayreti:
Cii irdi “1d-i ekber Hayreti bendefi de dkstizdiir
Visaliifi hanina bir lahza mihman eyle sultinum'?’
Za’fl:

Miisafirdiir esigiifi yasdanur bu Za fi-i bi-dil
Visalui tekyesine an1t mihman eyle sultanum (vr. 88a)

Za’fi, Hayreti’nin “ds ol bana” redifli gazeline de, ayn1 vezin ve redifli bir nazire
yazmustir. Her iki gazelin matla beyitleri asagida verilmistir.

Hayreti:
Gel gel ey biilbiil bela kiincinde haldas ol baiia
<Asik isef gel tarik-1 gamda yoldas ol bafia'®
Za’ft:
Gel gel ey Mecn(in bela rahinda yoldas ol bafia
Kar-1 “aski basa ilteliim ayakdas ol bafia (vr. 50a)

Goriildigii gibi, her iki beytin ilk misralar1 arasinda biiyiik bir benzerlik
goriilmektedir. Bu iki gazelle ayni vezin ve redifte olan bir gazel Vizeli Behisti (6.

124 UsOl Divani, (Haz. Mustafa Isen), Ak¢ag, Ankara 1990, s. 97.

125 Hayreti, Divan, (Haz. M. Cavusoglu, A. Tanyeri), [UEF, Ist.1981, s. 307-308, (G.283, 284).
126 Hayreti, a.g.e., s. 307, (G.283/1).

127 Hayreti, a.g.e., s. 308, (G.284/5).

128 Bkz. Hayreti, a.g.c., s. 140, (G.13/1).

1133



971/1563) tarafindan da yazilmigtir'®®. Behisti’nin bu gazeli ile Za’fi’nin gazelinde
yer alan birer beyit biiyiik benzerlik gostermektedir:

Behisti:

Hara sir kesf itme ey murg-1 gemen gavgay1 ko
Giilsen-i Raz okiyalum gel sebakdas ol bana'*

Za’fi:

Kalma cehl igre yiiri listad-1 “agka bas egiip
Derd dersin okiyalum gel sebakdas ol bafa (vr. 50a)

Gerek Za’f1’nin gerekse Behisti’nin, Hayreti’den etkilenerek bu gazelleri yazdiklari
asikardir. Zira Hayreti her ikisinden oncedir. Behisti ile Za’fi’nin yukarida gecen
beyitleri arasinda bulunan benzerlige gelince, Behisti’nin Za’fi’den 6nce olmasindan
hareketle, Za’fi’nin Behisti’den de etkilenmis olabilecegini sonucuna variriz. Burada
her iki sairin yakin bolgelerde yasadiklari da goz 6nilinde bulundurulmalidir (Vize ve
Gelibolu).

Za’fi, son olarak zikredilen Vardar Yeniceli sairlerden Usili ve Hayreti’den,
Vardar Yenicesi sehrengizinde de s6z etmektedir. Za’fi’nin bu sehrin ¢ikardigi ¢ok
sayida sdirden'®! sadece Usiili ve Hayreti’den soz etmesi, bu sdirleri begendigini ve
hatta onlardan etkilendigini; Ozellikle, Usiili’den “ydr-1 sddik” olarak séz etmesi de
aralarinda 6zel bir alakanin oldugunu gostermektedir.

Nicesi ‘alem-i ervaha gitmis
Cenab-1 Hak ile birlige yetmis
Hustsan Hayreti miskin i ‘asik
Usili derd-mend i yar-1 sadik
Nezéket ‘arsasinuil pehlevani
Belagat miilkiniin sahib-kirani
Makam ide Huda anlara cennet
Be-hakk-1 Mustafa salar-1 immet (vr. 37a)

Za’fi’nin etkilerinde kaldig1, Vardar Yeniceli olmayan diger Rumelili sairlere
gelince, bunlardan biri Hafiz-1 Sirozi’dir'32. Za’fi, divaninda, Hafiz Sirozi’nin agagida
yer alan matlaina bir tesdis yazmustir (vr. 32b). Za’fi, Sirozi’nin bu matla beytini,
tesdisinde nakarat olarak kullanmistir.

129 Bkz Aydemir, a.g.e., s. 233, (G.15).

130 Bkz. a.y., (G.15/4).

131 Vardar Yeniceli diger sairler igin bkz. Tolasa, a.g.e., s. 31; Isen, Usili Haydt: Sanati ve Divani, AUFE
Yay., s. 99-100.

132 Hafiz-1 Sirozi, III. Murad dénemi sairlerden olup, ilmiyyeye mensup iken, daha sonra kalenderce
tekke ve camileri dolasarak omriinii harcayan bir sairdir(Bkz.S.Sami, III, 1913).

1134



< Asiklariz bela-zedeler miibtelalariz
¢ Alemde bir mahabbete kalmis gedalartiz

Siroz1’nin bu matla ile baslayan gazeline, Usili tarafindan da bir nazire yazilmistir
(Bkz. Usili Divani, G.42).

Za’fi’nin etkisinde kaldigi Rumelili diger bir siir de Edirneli Necati Bey’dir'*.
Za’fi, divaninda onun bir gazeline bir nazire yazmistir. Asagida bu gazellerin mahlas
beyitlerine yer verilmistir.

Necati Bey:
Ne tiziliir ne kesiliir saguiila gamzenden
Gerek bogazla Necati kulufi beglim gerek as'*

Za’f1:
Kul old: safia can ile Za* fi-i giinah-kar
Bendeidiir efendi gerek “afv eyle gerek as (vr. 73b)

Za’fl ile Behisti’nin Hayreti’nin bir gazeline nazireler yazdiklari ve Za’fi’nin de
ayrica Vizeli Behisti’den etkilendigi yukarida ifade edilmisti. Benzer bir sekilde her
iki sairin Necati Bey’den de etkilendikleri goériilmektedir. Zira, Behisti tarafindan
soylenen agagidaki beyit, Necatl Bey’in yukarida yer verilen beyti ile ayni gercevede
degerlendirilmistir.'*

Dil sah-1 1ska bende olup itdi ihtisas
Gitmez bu kapudan gerek 6ldir gerekse as'*

Burada Rumelili olan Za’fi ile Behisti’nin diger Rumelili sairler Hayreti ve Necati
Bey’den, ayrica Za’fi’nin de Behisti’den etkilenmis olduklart goriilmektedir.

Sairimizin etkisinde kaldigi bir diger Edirneli sdir de, Kaniini doneminde yasayan
Yakini’dir. Asik Celebi, Yakini’den s6z ederken su ifadeleri kullanmustur:

“...Monla Za’ifi ile musahebeler ii mu’asereler i mu’asirlar imis. Bu tarza
murabba’1 evvel Yakini diyiip Za’ifi dahi peyrevliik itmisdiir.”'’

Burada gegen Za’ifi’nin, Za’fi-i Giilseni olmasi gerektigi husisu daha evvel sairin
mahlas1 bahsinde ge¢misti. Asik Celebi, Yakini’nin murabba’ma yer verdigi halde,
Za’fi’ninkine yer vermemistir. Za’fi Divani’nda Yakini’nin murabba’ina benzer bir
murabba yer almamakta, ancak ayni redifli (gordiim) bir gazel yer almaktadir (vr.
86a).

133 Necati Beg, Divdn, (Haz. Ali Nihat Tarlan), MEB Yay., Ist. 1997, s. XV.
134 Necati Beg, a.g.e., s. 265, (G.255/5).

135 Aydemir, a.g.e., s. 61.

136 Aydemir, a.g.e., s. 355, (G.233/1).

137 Filiz Kilig, a.g.t., s. 343.

1135



kurucusu olan Fazlullah-1 Esterabadi’yi li¢ yerde (vr. 61a, 63a, 115b) zikretmis, ayrica
Hurafilige iliskin olarak yazdigi risalesinde (Siileymaniye Ktp. Hact Mahmud Efendi,
No. 3088/2) de, ondan s6z etmis ve Farsca olan bir beytini de iktibas etmistir. (vr. 25a)

Sairimiz, Hurdfiligin diger bir 6nemli temsilcisi olan Nesimi’yi de Divdn’inda
anmis, (vr. 76b, 97b, 90b), ayrica yukarida s6zii edilen Hurtfilige iliskin eserinde de
(vr. 22a), Nesimi Divani’mn ilk beyti olan agagidaki beyti iktibas etmistir.

Derya-y1 muhit clsa geldi
Kevn ile mekan hurtsa geldi'*®
Za’fi, Nesimi’nin
Ey sacufi zat-1 ilahi v’ey ruhufi Allah nlr
Rizeniifi sirr1 bityiikdiir ‘iduha cennét hir'*

matlai ile baglayan gazeline de bir tahmis yazmistir. Za’f’nin bu tahmisi, divaninda
olmayi1p, siir mecmualarinda (Mil.Ktp. Yz.A. 1641 vr. 271ab ve Mil.Ktp. C.137, vr.
72) yer almaktadir. Ibrahim Olgun da, Za’fi’nin Nesimi’nin yukarida bahsettigimiz
gazeline tahmis yazdigindan s6z eder. Ancak bu tahmisin hangi mecmuada yer
aldigina dair bilgi vermez.'* Bu tahmisin ilk bendinin Za’fi tarafindan yazilan ilave
misralart soyledir:

Ey ruhuf levh-i i1ahi anda naks olmus suttr
¢ Arizufi serhindediir Tevrat u Furkan u Zebir
Stret-i insanda Haksufi eylediifi Hak’dan zuhtir

.....

basinda da Mevlana gelmektedir. Za’fi’nin, Divan’inda yer alan asagidaki beyitte,
Mevlana’nin Mesnevi’sinden iktibasta bulunmus olmasi, Mesnevi’yi okudugunu
gostermektedir.

¢ Ask 6zi olmak gereksin ta bilesin ‘agk1 sen
Mesnevi’de hos dimisdiir bu s6zi monla-y1 ask (vr. 14b)

Za’fi, burada, “Biri, asiklik nedir diye sorunca dedim ki, benim
gibi olursan bilirsin” anlamina gelen su beyti kastediyor olmalidir:
1415l g9 logzx &S oaaS

138 Bkz. Nesimi, Divdn, s. 53.

139 Nesimi’nin tahmisi yapilan gazeli igin bkz. Nesimi, a.g.e., s. 100-101.

140 ibrahim Olgun, a.g.m., s. 198.

141 Mevlana Celaleddin-i Rimi, Mesnevi-i Ma 'nevi, (Tah. R. Nicholson), Tahran 1376, s. 186.

1136 |



Burada Mevlana, kendisinin asik oldugunu ve kendisi gibi oldugu takdirde
muhatabinin agki anlayabilecegini ifade etmistir. Sairimiz de, s6z konusu ettigimiz
beytinde, agsk1 anlamak i¢in, ask 6zl olan Mevlana gibi olmak gerektigini ifade ederek,
Mevlana’nin bu beytine isaret etmistir.

Za’fi, Abdiilbaki Golpinarli’nin, Mevlana’nin, Divdn-1 Kebir’de

ells o ol 1> "(Jg 9,
e ol 0L L 9 992 (0

matlali bir diivdzdeh yazmis oldugu yoniinde verdigi bilgiye'*? bakacak olursak,
Za’fi’nin Divan’inda yer alan

Ey seh-i ‘alem-penah sah selamun “aleyk
Ehl-i dile secde-gah sah selamun “aleyk (vr. 4a)

matlali diivazdehini, Mevlana’ninkine nazire olarak yazmis oldugu ortaya cikar.
Zira her ikisi arasinda vezin ve redif (sdh selamiin ‘aleyk) birligi bulunmaktadir.
Ancak Divan-1 Kebir’de Golpinarli’nin soziinii ettigi diivazdeh degil,. “seldmiin
‘aleyk” redifiyle yazilmis li¢ gazel yer almaktadir. Ayrica bu li¢ gazelden hig¢ biri
yukaridaki matla ile baglamamaktadir.'** Golpinarli’nin séziini ettigi gazelin Divdin-i
Kebir’in baska bir niishasinda ye almis olmast muhtemeldir.

Esrar Dede, Za’fi’den s6z ederken, siirlerinin ¢ogunun Sahidi Dede, Giindhi
Dede gibi Mevlevi sairler ve ve bunlarin emsali suara ve ihvan-1 zamanla nezair ve
bir birini tahmis ve terci iizere oldugunu ifide etmektedir'*. Ancak biz yaptigimiz
aragtirmalarda, Za’fi’nin Sahidi ve Giinahi’nin siirlerine yazdig1 herhangi bir tahmfs,
tesdis ya da naziresine rastlamadik. Sahidi’nin Za’fi’nin bir gazeline yazdig1 tahmisi
ise asagida yer alacaktir.

Za’fi’nin asagidaki beytinde soziinii ettigi Nahifi, Mesnevi miitercimi Siilleyman
Nahifi (6. 1151/1738) olmamalidir. Zira Mesnevi miitercimi olan Nahifi, Za’fi’den
sonraki bir donemde yasamistir.

Kimisi Giilseni’den feyz umar kimi Nahifi’den
Kalanin bilmezem Za‘ fi beniim Mevla’yidiir géfiliim (vr. 87b)

Tesbit edebildigimiz kadariyla, Za’fi ile ayn1 donemde yasayan ti¢ Nahifi vardir.
Biri, Gliyende Usta Sems adiyla taninan sarkict Nahifi'*; digeri, Muhammed isminde,

142 Golpinarh, Meldmiler, s. 58.

143 Mevlana Celaleddin Muhammed, Kiilliydt-1 Sems ya Divan-1 Kebir, Tahran 1336, C. 111, s. 138-140.
144 Esrar Dede, a.g.c., s. 315.

145 Sehi Bey, Hest Behist, (Haz. Mustafa Isen), Ak¢ag, Ankara 1998, s. 138.

1137 |



Hamid vilayetinden olan ve Anadolu’da Kadilik yapmis olan Nahifi'; biri de
Mendlkib-1 Ibrahim-i Giilseniyye’de “Rodoslu Nahifi Halife” olarak gegen ve Ibrahim-i
Giilseni’nin halifelerinden olan Nahifi’dir'¥’. Kanaatimizce burada sozi edilen Nahifi
ilk iki Nahift degildir. Zira beyitteki Nahifi, Giilseniyye tarikatinin piri ile birlikte
zikrolundugu i¢in, onun da Giilseniyye tarikati ile bir ilgisinin olmasi daha mantikli
gortinmektedir. Su halde Za’fi’nin soziinii ettigi Nahifi, kendisiyle ayni tarikattan olan
Ibrahim-i Giilseni’nin halifesi Nahifi olmalidur.

Za’fi'nin etkilendigi sairlerin bir kismi da Iranh sairlerdir. XVI. yiizyilda Tiirk
sdirlerinin ¢ogusunu etkileyen Iran sirlerinin basinda Molla Cami gelmektedir'*s.
Za’fi’nin de, Fars¢a Divange’sinde Molla Cam1i’nin bir gazeline bir tahmis yazarak
(Divange, vr. 129a) ondan etkilendigi goriilmektedir. Bu tahmisin ilk bendi soyledir:

Cog8US £0,4 @I
glai Sole
3180w 38 g5

YL 5 oy Oz

Pl TR
Shbe &5 L

395 Joz diasd jo
Gl S0 g s
Jauds Cond yo 5%
Sl o Gdle wo ¥

Za’fi’nin Farsca divancgesi bahsinde gegtigi lizere, onun belki de en ¢ok etkisinde
kaldig1 Fars sairi Hafiz-1 Sirazi’dir. Za’fi, Fars¢a Divangesinde Hafiz’in iki gazeline
tahmis, iki gazeline de nazire yazmigtir ki bunlardan Divange bahsinde s6z edilmisti.

Za’fi’nin ad1 gegen gruplar disinda etkilerinde kaldigi divan sdirlerine gelince,
bunlardan birisi Fuzili (6. 964/1556)’dir. Sairin ayni vezin ve redifle, Fuzili’nin su
redifli kasidesine bir nazire (vr. 103b) yazmis olmasi, onun, Fuzili’yi okudugunu
ve ondan etkilendigini gostermektedir. Asagidaki iki beyitte bu etkilenme acikc¢a
goriilmektedir.

Fuzili:
Abgiindur giinbed-i devvar rengi bilmezem
Ya muhit olmis géziimden giinbed-i devvare su'®

146 Kinalizade, a.g.e., C. 11, s. 984.

147 Muhyi, Mendkib, s. 404, 415, 469.

148 Kopriild, “Anadolu’da Tirk Dili ve Edebiyatinin Tekamiiline Umumi Bir Bakis”, a.g.m., s. 391.

149 Ey gehresi giil gibi kirmizi, giizelligin zirvesinde olan! Ey benzerlerinden iistiin olan boyu, yukaridan
bakildiginda Sidre agaci gibi goriinen sevgili! Kaslarin, benlerin ve yiiziin ile, koku sagan sa¢n ile her
an cemalini farkli bir sekilde géstermen, yiizlerce kararsiz asiki, senin yiiziinden g¢ektikleri gamdan
dolay1 seyda ettin.

150 Fuzali, Divdn, (Haz. Kenan Akyiiz vd.), Ak¢ag, Ankara 1997., s. 31, (K.3).

1138 |



Za’fi:

Ates-i firkat kurutmasa yasum deryasini
Dideden Zafi iderdi giinbed-i devvare su (vr. 103b)

XVI. yiizyilda Nevai’nin, bircok eserlerinin terciime ve taklid edildigi ve onun
niiflizu altinda Cagatayca siirler yazmanin Tiirkiye’de moda oldugu séylenmisti'>’.
Iste, Za’fi de milemma tarzinda yazmis oldugu bir gazelinde Cagatayca’y:

kullanarak, Nevai’nin tesirinde kalan sairlerden olmustur. Za’fi’nin bu gazelinde yer
alan Cagatayca beyitlerinden iki tanesine asagida yer verilmistir:

Bag ara herkes kilup bir serv-kdmetni kenar
Saye-ves Uftadalig ¢agiga yetisdi ‘azim'>?
Mader-i eyyamdin kiiyer zuhtira zatinufi
Aferinis yanagiga zeyn biriir sekl-i nesim'*3 (vr. 5b)

Za’fi’nin etkilendigi diger bir sdir de, Balikesirli Zati (6. 953/1546)’dir. Za’fi,
Divan’mda onun

[14h1 n’ola haliim ol meh-i hiirsid-i tal‘ atsiiz
Mukérin olmadi devlet sitdrem bir sa‘ adetsiiz'**

matlai ile baglayan gazeline bir tahmis yazmustir (vr. 31b). Bu tahmisin ilk bendinin
Za’fitarafindan yazilan iladve misralari sunlardir:

Ne dirlik bafia “alemde nigar-1 hib-stretsiiz
Acilmaz bu kara bahtum beniim ol mah-siretsiiz
Cekiipdiir rah1 “askinda bela dil hadd i gayetsiiz

Ibrahim-i Giilseni’nin piri Dede Omer-i Riseni ve Za’fi’ye ait olan asagidaki
beyitler arasindaki muhteva benzerligi, Za’fi’nin Dede Omer-i Riiseni’yi de okudugunu
gostermektedir. Za’fi’nin Divdn’da kendisinden ismen soz ettigi ve seyhinin geyhi
olan Dede Omer-i Riiseni’den etkilenmis olmasi son derece dogaldir.

Dede Omer-i Riseni:

Hiisniiniin aksin ruh-1 dilberde peyda eyledin
Cesm-i agiktan doniip an1 temasa eyledin

151 Kopriili, a.g.m., s. 391.

152 Bahgede herkes bir servi boylunun yanina gider. Golge gibi asir1 diigkiinliik ¢agina ulagmusti.

153 Zatin giinlerin anasindan (zamandan) zuhura gelmeye c¢abalar. Yaradilis da senin yanagina nesim sek-
linde bir siis verir.

154 Zati’nin tahmisi yapilan gazeli igin bkz. Zati, Divin, (Haz. A. Nihat Tarlan.), Edebiyat Fak. Basimevi,
Ist. 1970, C. 11, s. 57, (G.553).

1139 |



Gerg¢i kim ma’stksin asik libasin ortiintip
Cilve-i hiisniin girti kendiin temésa eyledin!*®
Za’fi:

Bu mezahir kim viiciid-1 mutlak izhar eyledi

Kendidiir kim kendiisine ¢ arz-1 didar eyledi

Satd1 hiisnin ald1 “askin arada bir kimse yok
Kendi ald1 kendi satdi1 kendi béazar eyledi (vr. 114b/1-2)

Hig siliphesiz Za’fi’de gerek vahdet-i viicid, gerekse Kalenderilik vb. anlayiglarin
olusmasinda, bu tiir konularda biiyiik bir coskunluga sahip olan Dede Omer-i
Riseni’nin'*® etkisi olmustur.

B. Etkiledigi Sairler

Za’fi’den etkilenen sdirlere gelince, bunlarin basinda, tesbit edebildigimiz
kadariyla Vahdeti'” gelmektedir. Vahdeti, Za’fi’nin

Her ne sz kim sdyleniir ‘ayn-1 kelamu’llahdur
Vakif olmayan bu sirra la-cerem giim-rahdur (vr. 61a)

matlai ile baslayan gazelini tahmis etmistir. Bu tahmis, Mil. Ktp. Yz.A, 2430/2 vr.
30a/b’de yer almaktadir. Tahmisin ilk bendinin ildve misralar1 sunlardir:

Kudret-i Hakdan sudir iden ¢ii bismi’llahdur
Ya‘ni lafz-1 nokta hifzi nlir-1 nGru’llahdur
Gis-1 can ile isit ey dil ki emru’llahdur

Za’fi Divani’nda, bu gazelin bas tarafina “Bu gazeli sdir Mukimi tahmis etmistir.”
seklinde bir not diisiildiiglint, ancak yaptigimiz mecmua taramalarinda bu tahmise
ulasamadigimizi, ne var ki, bu tahmise ulasma ihtimalinin her zaman i¢in miimkiin
oldugunu sairin Hurifiligi bahsinde ifade etmistik'.

155 Mustafa Ozgelik, Siiff Siirler, Lamure, Ist. 2005, s. 91.

156 Dede Omer-i Rigeni’nin bu konulardaki siirlerinden rnekler icin bkz. Abdiilbaki Golpinarh, Mev-
land’dan Sonra Mevlevilik, s. 322.

157 Tuhfe-i Naili’de gectigine gdre bu mahlasi tagiyan {i¢ sdir vardir. Birincisi, mevliden Uskiiplii ve
mevtimen Edirneli ve 1135/1722°de 6len Vahdeti; ikincisi Istanbullu bir Halveti dervisi olan Vahdeti;
iigiinciisii de 1079/1668 tarihinde vefat eden Istanbullu Kad1 Hiisdmzade Ahmed Vahdeti Efendi’dir.
(bkz. Tuhfe-i Naili, II, 1156.) Bunlardan birincisi, Za’fi ile ayn1 cografyadan, ikincisi de ayni tarikat-
tandir. Kanaatimizce Za’fi’ye tahmis yazan Vahdeti, birinci sirada zikredilen ve Bosnali Vahdeti olarak
bilinen Vahdeti olmalidir. Bu Vahdeti’nin Za’fi ile ayn1 cografyay1 paylasmasi ve Za’fi gibi Hurtfiligin
etkisinde kalmis olmas1 (Bkz. Kopriill, Tiirk Edebiyat Tarihi, s. 375; Golpwnarly, Hurifilik, s. 120.)
bizi bu kaniya siiriiklemektedir.

158 XVI-XVIL. yiizyilda yasadigi tahmin edilen Mukimi’nin hurafilik ile ilgili “Vahdetndme” isimli ese-
rini Golpmarli tanitmaktadir (Bkz. Golpinarl, Hurifilik, s. 113-114).

1140 |



Vahdeti, Za’fi’nin
Bu esya katrelerdiir mevc-i esma zat-1 deryadur
Ne deryadur ki mevcinden anui bir katre esyadur (vr. 66b)

matlai ile baslayan gazeline de bir tahmis yazmistir. (Mil.Ktp. Yz.A.1808, vr.41b-
42a.) Bu tahmisin ilk bendinin ildve misralar1 ise sunlardir:

Miisemmadan tecelli eyleyen envar-1 esmadur
Ne esmadur ki her biri yine ‘ayn-1 miisemmadur
Peder kuvvet dehen Meryem hurtif-1 savt-1  Isadur

Za’f’nin Divan’da yer alan bir gazeline tahmis yazan bir baska sair de Mevlevi
Sahidi Dede’dir. Sahidi Dede’nin, Za’fi’nin

Hikmet-i inni ene’11ah’1 kelim-i yara sor
Sirrini anestii nar’uf talib-i didara sor (vr. 66b)

mata’l1 gazeline yazdig1 tahmisi, Mil. Ktp. Yz. A. 1641 vr. 304b’de yer almaktadir.
Tahmisin ilk bendinin ilave misralar1 sunlardir:

Miigkiliiil var ise ey salik ulu’l-ebsara sor
Tekye-i tevhidi herkes afilamaz ahyara sor
L1 ma‘allahufi rumdzin Ahmed-i Muhtéra sor

Zaten Esrar Dede de, Za’fi ile Mevlevi sahsiyetlerden Sahidi ve Giinahi
arasinda miindzara ve miisaralar gergeklestigi yoniinde bilgi vermektedir'®. Biz
aragtirmalarimiz esnésinda her ne kadar Sahidi’nin bu tahmisini tesbit edebildikse de,
Gilinahi’ye iligskin olarak her hangi bir siire rastlamadik.

Ahdi, tezkiresinden 6grendigimize gore, Tab’1 Efendi'®’, “Geliboli’dan olan Za’ifi
Beg”in bir matlaina bir nazire yazmigtir'®'. Buradaki Za’ifi’nin Za’fi olmasi gerektigi
husisu tizerinde daha 6nce durulmustu (Bkz. Dogumu ve Memleketi bahsi). Asagida
Za’fi Divani’nda yer almayan bu matla beyti ile Tab’1’nin nazire olarak yazdig1 matla
beyti yer almaktadir:

Za’fi:

Kible yiter kiiy-i dil-darum bafia
Safa ey Ka‘be irakdan merhaba

159 Esrar Dede, a.g.c., s. 315.

160 Tab’? Efendi, Gelibolulu olup, Bagdat’ta defterdarlik yapti. 1020/1611 yilinda Halep’te 6ldii (Bkz.
Solmaz, a.g.e., s. 179-180; Tuman, a.g.e., C. II, s. 584).

161 Solmaz, a.g.e., s. 180.

| 141 |



Tab’i:
Bade yiter la‘1-i dil-darum bafa
Saia ey saki irakdan merhaba!'®?

Ahdi burada, Tab’i’nin bu naziresini begendigini ifade ederken, Za’fi’nin bu
matlaina ¢ok kimselerin nazire yazmis oldugu bilgisini de vermektedir'®. Buradan
da, bu bahiste zikrettiklerimizin disinda kalan bagka sairlerin de, Za’fi’yi begendikleri
ve onun etki alanina girdikleri anlagilmaktadir.

III. KENDI $iiRi HAKKINDAKI
DEGERLENDIRMELERI

Divan siirine iliskin degerlendirmeler daha ¢ok tezkireciler tarafindan yapilmakla
beraber, bizzat sairin kendisinin de bu konuda degerlendirmeler yaptigi goriiliir.
Klasik siirde bu konu medh ve fahr baslig: altinda ele alinir. Bir sultani, ya da bir
veziri 6vme medh ise, sairin kendi siirini 6vmesi ise fahrdir. Sairin kendi siiri ile
ilgili degerlendirmeleri iki tiirlii olmaktadir. Sair ya kendini ve s6zlerini harikulade
vasiflarla tavsif ederek dver; ya da Arap, Fars ve Tiirk sairleri ile kendisini mukayese
ederek daha yiiksek oldugunu iddia eder'*.

Bu degerlendirmeler gazellerde ¢ogunlukla birer beyitle, mesnevi ve kasidelerde
de bdyle olmakla birlikte, farkl: {islup ve muhtevada olduklari i¢in bir kag beyitle de
dile getirilebilir. Hatta mesnevilerde bunun i¢in 6zel boliimlerin agildig da goriiliir'®.

Za’fi Divami bu ¢ercevede incelendiginde, siir ve sair hakkinda o6nemli
miitalaalarinin mevcit oldugu goriiliir. Divan’daki 343 nolu gazel tamamen fahriye
niteligindedir. Za’fi’ye gore siir ingad etmekten maksat sdirin arz-1 hal etmesi, yani
icinde bulundugu durumu sdz ile disariya yansitmasidir.

¢ Arz-1 hal itmekdiiriir gdyet garaz Za‘ fi heman
Yoksa kim mesgiil olur bu nazm bu es ar i¢iin (vr. 99a)

Basta Mevlana olmak iizere birgok mutasavvif sdirin “Giinliik dilin sig ve dar
imkanlart yanminda aktarmak istedikleri yiice manaya siirsel dilin daha fazla imkan
saglamasindan dolay: tercihen siire yoneldikleri”'% goriiliir. Iste yukaridaki beyti ile,
Mevlana’ya biiytik bir agkla bagl oldugu ilgili yerlerinde anlatilan Za’fi’nin de, hal
ile ifade ettigi yiice manalar1 ancak siirle arz edebildigi icin, siiri o hali ifadede bir
vasita telakki ettigi goriilmektedir.

162 Her iki beyit i¢in bkz. Solmaz, a.g.e., s. 180.

163 Solmaz, a.y.

164 A. Suri Levend, Divan Edebiydti, s. 545.

165 Harun Tolasa, “Divan Sairlerinin Kendi Siirleri Uzerine Diisiince ve Degerlendirmeleri”, TDEAD,
S.1, izmir 1982, s. 16.

166 M. Erol Kilig, Suifi ve Siir, s. 70.

1142 |



Siiphesiz ruhsal alemdeki hallerin sanatkarane bir tislupla ve muhatabi etkileyici
bir tarzda ifade edilmesi daha ¢ok siir yoluyla miimkiin olmaktadir. Vezindeki
ahenk, kafiye ve redifle elde edilen nagme ve soz dizimindeki sanatli iislup bunu
saglamaktadir. Aksi takdirde siir bir mesgaledir ve surf siir yazmis olmak igin siirle
ugrasilmaz. Bu beyitten, sdirin sanati1 sanat i¢in degil, belli bir amag i¢in kullandig1
ortaya ¢ikmaktadir.

Bununla birlikte bir biitiin olarak Divdn gbéz oniine alindiginda, sairin yer yer
sanatini sanat i¢in icra ettigi de vakidir. Ancak saire gore, bu durumda siirin belagat
ve fesahat kurallarina tabi olunarak yazilmas: gerekir. Bu husis, divan siirini halk
siirinden ayiran karakteristik husislarin basinda gelmektedir. Za’fi’ye gore, sair
insanlar tizerinde etkili olmak ve alemde taninmak isterse, bunun yolu belagat
kurallarma uyarak siir yazmaktan gecer.

Si‘r-i belig ile tutayam dirsen ‘ alemi
Za“fi ri‘ dyet eyle belagat tarikini (vr. 116b)

Sair, at tizerindeki binicinin sopa ile yerdeki topu firlatarak oynadigi oyundan
hareketle belagat ve fesdhat hususiyetini agiklamaktadir. Buna gore belagat tilkesinin
meydaninda yetenek/siir tabiati atina binip, zilf ¢ubugu ile fesahat topuna vurmak
gerekir. Fesahat topuna en ¢ok vuran kisi yarisi kazanmakta, dolayisi ile iilkenin en
meshur kisisi haline gelmektedir.

Esb-i taba biniiben gostereliim cevlani
Tutalum miilk-i belagatda bu giin meydani
Oynadup gliy-i fesahat olalum séhre-i sehr

Vasf-1 gisti-y1 nigar ile diziip ¢evgani (vr. 112b/1-2)

Sair bu konuda kendine giivenmektedir. bir yerde kendine hitap ederek, nazim
kilic1 ile fesahat miilkiinii fethettiginden ve siir meydaninda pehlivan oldugundan séz
etmektedir.

Tig-i nazmuiila yine Za‘ fi fesahat miilkini
Feth idiip oldufi bu giin meydan-1 si‘re pehlevan (vr. 94b)

Sair siirini degisik ifadelerle 6vmekten geri kalmamistir. Kendisini “murg-1 hos-
elhan” (glizel sesli kus) olarak vasiflandiran (vr. 12b, 95a) saire gore, sozleri, talib
icin “feyz-i begdrer”, arif olan asik i¢in de remz ve isarettir. (vr. 65b) Sairin siiri i¢in
kullandig1 6nemli bir kavram da ihtira 'dir. O, kisa bir zaman i¢erisinde birgok manalar,
yani siirler iirettigini anlatirken bu kavrami kullanmaktadir. Ihtira’da hep orijinal
bir yon bulunur. Sairin kastettigi de daha evvelden selefleri tarafindan kullanilmig
manalari tipa tip kullanmak yerine, onlarda olmayan ve bizzat kendisi tarafindan icat
edilen manalar1 kullandig1 hususiyetidir.

| 143



Sair asagidaki iki beyitte, inci ve cevher sagan siir tabiatindan bahsetmekte, bu
tabiati dolayisi ile ihtira’larda bulunabildigini ifade etmekte ve “hezdr ahsante” ve
“ahsante” diyerek kendi kendini tebrik etmektedir:

Hezar ahsente ey Za“ fi seniifi tab¢ -1 diirer-barufi
Dehan-1 yar vasfinda hayalat ihtira“ eyler (vr. 60b)

Tab¢ -1 gevher-barufia ahsente ey Za‘ fi seniifi
Az zaman icre kilur bir nice ma‘na ihtira‘ (vr. 74a)

Sairin bir beytinde dile getirdigi hazir cevap olusu da kisa bir siirede birgok
manalar ihtira’ etme 0Ozelligi ile alakali olarak diisliniilebilir.

Sordum sifa-y1 haste-dili la“ [im em didi
Za‘ fi-i leb-fikar ne héazir cevab imis (vr. 72b)

Sair, ihtird’ ile yakin bir anlam ifade eden miibdi i s-suver kavramini da bu
meyanda kullanmistir. Asagidaki beytinden anlasildigina gore sairin siirlerine kendi
doneminde yasayanlar da tevecciih gostermis ve siirleri kendi doneminde epey kabul
gormiistiir. Bu dénemde insanlar kendisine miibdi i s-suver lakabimi takmislardir.
Buna gore sairimizin siirde harikalar yarattigi, muhataplar1 tarafindan da kabul
edilmis olmaktadir. Gergekten de sairin siir mecmualarinda pek ¢ok siirinin yer almis
olmast, bu hususu teyid etmektedir.

Za“fiya si‘ riimi gorenler hep
Benziime miibdi‘ ii’s-suver didiler (vr. 58a)

Bir beytinde de sair layik olmadig: halde siire el atanlara, ya da sairlik taslayanlara
catmakta ve kendi siirinin bu gibilerin agzin1 muhkem bir sekilde kapattigini, bir nevi
yazdig1 mitkemmel siirlerle bu gibilere gereken cevabi verdigini ifade etmektedir.

Renc engiistiyle dest-i si‘riim ey Za“ fi beniim
Na-seza-y1 ehl-i nazmui agzini muhkem kapar (vr. 58b)

Sair, siirini 6vme babinda “ab-1 hayar” ve “ab-1 hayvan” terkiblerini de kullanmustir.
Ona gore Hz. Isa’nin s6zii ile liilerin hayat bulmasi gibi, kendi siiri ile de 6lii goniiller
hayat bulmaktadir. Bu yiizden sair kendisini ab-1 hayat, kelamini ise ab-1 hayvan
olarak nitelemektedir.

Diriliir miirde diller Za‘ fiya nutkumla ¢ Isa-ves
Anuigiindiir direm taliblere ab-1 hayatum ben (vr. 139b)

| 144 |



Mesiha diniliirse n’ola Za‘ fi ben zamanumda
Kelamum ab-1 hayvan olali can u cihanum ben(vr. 101a)

Bir yerde de sair siirini “hurz-1 iman” olarak, yani imanin kendisi ile korundugu
sey, bir bagka yerde de can kulagmna asilmasi gereken “diirr-i meknin™ olarak
nitelemektedir.

Ol cemal-1 mushafuii vasf-1 hatidur Za‘ fiya
Hirz-1 imén olsa n’ola niisha-i es‘ arumuz (vr. 68b)

GUs-1 cana bu nazmi mengs it
Kim bu sozlerdiiriir diir-i mekniin (vr. 16a)

Sair giizel nagmeli olan biilbiil ile de kendisini kiyaslamakta ve kendi feryadim
isittiklerinde 4alem bahgesinin biilbiillerinin hamis/sessiz kesildiklerini ifade
etmektedir (vr. 60a). Asagidaki beyitte de sair bu hususu kastetmektedir:

Lal ola biilbiil-i hos-nagme isidiirse eger
Nazm-1 rengintim ile isbu latif elhan1 (vr. 112b)

Saire biilbiil gibi siirler sOyleten ise, asik olmasidir (vr. 116a). Gazellerinin
asikane olmasi sevgilinin ziilf-i dil-avizine asik olmasindandir (vr. 60b). Sair siirdeki
kabiliyetini sevgiliye olan ilgisinden kazanmistir. Sdirin séziiniin nazim denizindeki
bir elmas olmasi, onun sevgilinin inci gibi olan disini ve yakut gibi olan dudagim
vasf etmesinden dolayidir. Hatta sevgiliyi niteledigi i¢in sairin siir kabiliyeti o derece
yukselmistir ki siiri gdge kadar ¢iksa yeridir. O, sevgilinin yiiziinii vasf ettigi icin
meleklerin, siirini vird edinmis olmalar1 normal bir husustur.

Diirr-i dendan ile yakut-1 lebiifi vasf ideli
Bahr-1 nazm igre soziim lii ’lii-i mekntn oldi (vr. 115a)

Yeridiir ¢iksa goge name-i si‘riim Za“ fi
Vasf idel’den beri ol hiri-sifat insani (vr. 112b)

Vird eylese si‘ riim yarasur gokde melekler
Vasf-1 ruhuii ey har ki divanuma gecdi (vr. 121a)

Sevgilinin takindigr her tavir sairde farkli bir etki birakmaktadir. Giil gibi olan
sevgilinin diken gibi olan kisilerle arkadaslik kurmasi; Za’fi’nin dilinin tutulmasina
ve boylece “nddire-giiftar” olmasina; onun sevgilinin gamindan dolay1 perigan bir

vaziyette olmasi da, sdzlerinin perigan bir vaziyet almasina sebep olmustur. Onun firak

| 145 |



tizerine siirler sOylemesi, sevgili ile arasinda olan mufarakattan kaynaklanmaktadir.
Kisacasi sairimizin siirini nasil isleyecegini sevgilisi belirlemektedir.

Za“ finiifi hem-dem-i har olali maksud giili
Dili tutild1 vii hem nadire-giiftar old1 (vr. 115a)

Gamuiila Za“ fi iilfet ideli divane olmisdur
Anui ma‘ zlir tut sahum perisan olsa akvali (vr. 119b)

Beni ayird1 felek zulm ile dil-darumdan
Za“fiya n’ola disem derd ile esar-1 firak (vr. 76a)

Kendisinden onceki sairlerle kendisini kiyaslama yoluna giden Za’fi, bu
kiyaslamalarda genellikle ge¢mis sdirlerin siirini gérmeleri halinde siirini begenip
takdir etmekten kendilerini alamayacaklari seklindeki kanaatini dile getirmektedir.
Onun isimlerini zikrettigi sairler, Hiisrev, Cami, Selman, Nizami, Hassan, ve
Nesimi’dir. Bunlardan Nesimi, Tiirk sairi olup; Hiisrev, Cami, Selman ve Nizami
Iranli sairlerdir. Hassan ise, Hz. Peygamber i¢in medhiye yazmis olan Hassan b.
Sabit’tir. Hassdn’in iginde gectigi beyitler asagida verilmistir:

Nesr 1 nazm ile murassa“ bir diir-i yek-danesin*
Vezn-i tab® ile belagatda bu giin Hassan’sin (vr. 95a)

Hasan tahsin iderse n’ola si‘riim goricek Za“ fi
Hayal-i fitne-engiz ile nazm igre kemal oldum (vr. 84a)

Saire gore Hiisrev ve Cami’nin siirinin kemalini tahsin etmeleri garip bir husus
degildir (vr. 118b). Ayn1 sey Hassan i¢in de gegerlidir (vr. 84a). Nizadmi, siirini gdormiis
olsa bunun i¢in nazm-1 nazim tabirini kullanacak; hos kokulu olan siirinin nazmi
(nazm-1 hos nesimi)

Nesimi’nin burnuna gitse, Nesimi kabrinde taze can bulacaktir.

Gorse sirin kissami Hiisrev gibi tahsin idiip
Si‘riime dirdi Nizami Za“ fiya nazm-1 nazim (vr. 89a)

Taze can bulurd: kabrinde Nesimi Za® fiya
Ger mesamina irigse igbu nazm-1 hos nesim (vr. 90b)

Bu sairlerden Za’fi’nin en ¢ok alakali oldugu kisi Iranli meshdr sair Selman-1
Saveci’dir. Sayet siirini gorse, Selman “ahsante” diyerek kendisini takdir edecektir.
Bir beyitte giderek siiri zarafetle soyledigini ifade ettikten sonra, galiba Selman’in
diizeyine eristigini ifade etmekte, bir bagka yerde de kendisini Selman-1 sani olarak

| 146 |



nitelendirmektedir. Za’fi’nin géziinde Selman o derece ylice bir sahsiyettir ki, o ikinci
Selman olarak adlandirilmaktan iftihar duymaktadir.

Gorse §i‘r-1 haseniim soz ile Hiisrev begeniip
Diye ahsente kemalifie cihan Selman’1 (vr. 112b)

Si‘ri giderek Za“ fi zarafetle dir oldufi
Galib var ise hazret-i Selman’a irigdiifi (vr. 79a)

Vasf-1 lebiifide Za“ fi ferid olsa tafi midur?
Bu reng ii bu hayal ile Selman-1 sanidiir (vr. 60b)

Kendisinden son derece emin bir sekilde sdz eden sair, kendisine siir sundugu
sultanin karsisinda ise son derece miitevazi bir tavir takinmaktadir. Bu, sdirin mukteza-
y1 hale gore tavir takinmis olmasindan kaynaklanmis olmalidir. Sultana ya da vezire
siir sunusunu anlattig bir gazelin (vr. 80b-81a) ilk ii¢ beyti asagiya alinmistir:

Manzir-1 hidmet old1 eya mir-i kdm-kar
Es‘ar-1 Zafi old1 ¢ii manzar-1 hazretiifi
Noksani var ise nazar eyle kemaline
K’oldur kadimi € adet-i erbab-1 devletiin
Matbi‘ -1 has u “am ola makbil-1 her diyar
Imza olursa ger afia iinvan-1 ragbetiifi (vr. 80b/1-3)

| 147 |



UCUNCU BOLUM

ZA’Fi DIVANI’NIN SEKIL VE DiL
ACISINDAN INCELENMESI

Bu boliimde oncelikle Za’fi Divani tanitilacak, daha sonra da Za’fi Divami sekil, dil
ve ifade 6zellikleri agisindan incelemeye tabi tutulacaktir.



1. ZA’FI DIVANI

Divan’da yer alan bir kasideden (vr. 9b-10a) sairin divanini1 Ferhad Bey’e sundugu
anlagilmaktadir. Kasidede Ferhad Bey’in isminin gectigi beyit sudur:

Emir Hiisrev-i miilk-i siihan fasih u belig
Ki ya‘ni hazret-i Ferhad sah-1 zii’l-ikbal (vr. 10a)

Sair bu kasidenin sonlarinda, daha 6nceden bir kitaba bagladigini, onu bitirmek
icin acele ettigini, kitaba hentiiz isim vermedigini ve sahdan yardim goriirse kitabini
bitirebilecegini ifade etmistir.

Misir’da hiikiim sliren Osmanli valileri arasinda Ferhad Bey diye biri
bulunmamaktadir'. Dolayisiyla Za’fi’nin, divanin1 Misir’in diginda kalan bir yerde
takdim ettigi anlagilmaktadir. Za’fi ile ayn1 donemde yasayan ve Ferhad Pasa ismini
tasiyanlar ise tesbit edebildigimiz kadariyla ¢ kisidirler.

1. Kantini doneminde 928/1521 yilinda Sam’da isyan ¢ikaran Canberd-i Gazali’yi
oldiirerek Sam’1 yeniden fetheden ve 931/1524°te idam edilen Ferhad PagaZ.

2. Kanlini’nin vezirlerinden olup 982/1574’te vefat eden ve Ebu Eyyib Ensari
civarinda medfiin olan Ferhad Pasa. Babast Macar miihtedilerinden olan bu Ferhad
Pasa, Sehzade Sultin Mehmed b. Siileyman’in kerimesi Hiimay Sultan ile evlenmistir?.

3. Bunlarin diginda bir de Bosna beylerbeyligi yapan Ferhad Pasa vardir. Bu
kisi, 979/1571°den once Bosna’da isbasinda bulunmustur®. Bu kisi ile Basbakanlk
Osmanli Arsivi’'ndeki 990/1582 senesini gosteren bir belgede® adi gecen izvornik
Sancagi Beyi Ferhad aymi kisiler olmalidir. Zira izvornik Bosna vilayetini olusturan
bes sancaktan biridir®.

Za’fi’nin divanini bunlardan hangisine sundugu yoniinde elimizde kesin bir kanit
yoktur. Ancak yukarida adi gecen Ferhdd Pasalardan birincisi, Za’fi’den ¢ok dnce
6ldigii i¢in, Divan’in kendisine sunuldugu Ferhad Pasa’nin bu olmasi uzak bir ihtimal
olarak goziikmektedir. Su halde geriye diger iki secenek kalmaktadir. Ancak sairin
Rumeli bolgesi ile var olan kuvvetli bagindan dolay1, divaninit Bosna Beylerbeyi olan
Ferhad Pasa’ya sunmus olma ihtimali daha agir basmaktadir.

Za’fi Divant’nin bulabildigimiz tek niishasi, Millet Ktp., Ali Emiri Manzim
Eserler 254’te yer almaktadir. Bu niisha adi cilt i¢inde, 139 varak, 17 satir, 220x162
Ol¢iistinde, yildiz filigranli “eser-i cedid” kagidina rik’a hatla yazilmigtir.

Nasir el-Ensari, Hukkdamu Misr Mine’l-Feraine ile’l-Yevm, Daru’s-Surlk, Kahire 1987, s. 105-119.
Sami, Kamsu 'I-A’lam, C. V, s. 3401.

Sami, a.y.

Banarly, a.g.e., C. I, s. 611.

47 numarali mithimme defteri, 1185 (A. Yasar Ocak, Zindiklar ve Miilhidler, s. 367’ den naklen).
Sami, a.g.e., C. 11, s. 853.

AN R W N =

1149 |



Bas:
g ooyl ) s
7@,{45 (alls ! gl
Sonu:

o 9&2@ §| JN e ygd @{WSl
S 9 () Bl eizm 509 oS
Elimizde bu niishanin XIX. yiizyilin sonu ile XX. yiizy1lin baslarina ait bir niisha
oldugunu gosteren 6nemli iki karine bulunmaktadir. Birincisi, niishanin 1924°te vefat
eden Ali Emiri tarafindan, zann-1 géliple istinsdh edilmis olmasi®, ikincisi ve daha
6nemlisi de Osmanli’nin son dénemlerinde basilan “eser-i cedid” kagidina yazilmis
olmasidir. Su halde bu niishanin Osmanli’nin son dénemlerine ait bir niisha oldugu
kesin olarak ortaya ¢ikmaktadir.

Ancak Za’fi Divani’nin bagka bir niishasinin bulunmamis olmasi, 6nemli bir
problem olarak karsimizda durmaktadir. Zira XVI. yiizy1lin ikinci yarisinin ortalarinda
6len Za’fi’nin 6liimiinden XX. yiizy1lin sonlarina gelinceye dek gegen ti¢ asirlik zaman
zarfinda, Divdn’mn bir ¢ok kez istinsah edilmis olmasi ve hi¢ olmazsa Ali Emiri’nin
mevcit nlishay1 istinsdh ederken yararlandigi niishanin elde olmasi gerekirdi.

Ancak gerek Tiirkiye kiitiiphanelerinde yaptigimiz arastirmalar, gerekse yurtdisinda
bulunan kiitliphanelerin kataloglarindan yaptigimiz taramalar sonucunda mevcut
niisha disinda baska bir nlishadan s6z edildigine sahit olmadik. Ali Emiri niishasina
kaynaklik teskil eden niishanin, Emiri’nin Iskodra’da gérev yaptig1 sirada buldugu
bir niisha olmas1 muhtemeldir. Her haliikarda bu niisha simdilik kaydiyla elimizde
degildir. Bu niishanin, 6zel koleksiyonlarda bulunmasi da ihtimal dahilindedir.

Suras1 muhakkaktir ki, sayet Tiirkiye kiitiiphanelerinde Za’fi Divani’nin birin
lizerinde niishalart olsaydi, boyle bir tabloyla karsilasmamiz miimkiin olmayacakti.
Dolayistyla buradan Za’fi Divani’nin dzellikle Istanbul’da istinsahi az olan bir divan
oldugu sonucu ortaya ¢ikmaktadir.

Za’fi Divani’nin Istanbul’da cok yaygin olmamasi ve ¢okca istinsah edilmemesinin
bir nedeni olarak, Za’fi’nin Rumelili ve 0zellikle Kahire’de bulunmus olmasi
diistintilebilir. Dolayisiyla, Za’fi Divani’nin gerek memleketi olan Rumeli’de,
gerekse menstbu bulundugu ve igerisinde ¢okga vakit gecirdigi Giilseniyye
Asitanesi’nin bulundugu Kahire’de, baska niishalarmin bulunmasi her zaman igin
ihtimal dahilindedir. Ancak gerek Misir’daki el yazma eserler katalogunda, gerekse
Bosna’daki Gazi Hiisrev Begova Kiitiiphanesi katalogunda herhangi bir niishadan s6z
edilmemektedir.

7  Bismillahirrahmanirrahim so6zii, kelam-1 kadimin sirlarinim biitiintidiir.

8  Bu bilgi, Ali Emiri tarafindan kurulmus olan Millet Kiitiiphanesi’nin emekli miidiiric M.Serhan Taysi
tarafindan bizimle paylasiimistir. Taysi, bu niishadaki yazi ile Ali Emiri tarafindan istinsah edilen diger
el yazma eserlerdeki yazi arasinda var olan biiyiik benzerlikten hareketle bu kanaate varmistir. Stiphe-
siz Ali Emiri’nin yazi sitilini bilen Taysi’nin bu kanaati bizim i¢in 6nemlidir. Niishay1 inceleyerek bu
kanaatini bizimle paylasan M.Serhan Taysi’ye siikranlarimi sunuyorum.

1150 |



Cesitli nedenlerle Istanbul’da taninmayan sairlerin kaleme aldiklar1 divanlarin
da ¢ok yaygin olmamasi normal bir durumdur. Za’fi’nin de gerek Rumelili olmast,
gerek Kahire’de bulunmus olmasi, onun Istanbul’da ¢ok tanmmamis olmasimin bir
nedeni olmalidir. Nitekim Gibb, Za’fi’yi lirik siirler yazan ikinci sinif sairler arasinda
gorerek, onun bu yoniine isaret etmistir. Aynt durumu, Za’fi ile cagdas olan ve kendisi
de Rumelili olan Behisti’de de goriiyoruz. Zira Behisti divaninin ancak iki niishasi
tesbit edilerek’ edisyon kritigi yapilmustir.

II. SEKIL OZELLIKLERi

A. Tertip Sekli

Za’fi Divan1 miirettep bir divan olup, dibace ile baslamaktadir. Dibace’nin bas
tarafi Farsca, devami Tiirk¢e olarak yazilmistir. Farsca kisimda, {i¢ beyit halinde
Besmele’nin sirlar1 ve menstr olarak Allah’a hamd, Hz. Peygamber’e salat ve selam
yer almaktadir. Dibacenin Tiirk¢e kisminda ise, iki selam beyti, nesir ile diinyaya
gelis, bir beyit ve nesir ile, diinyaya geldikten sonra Allah’in azameti karsisinda
hayrete diistiglini ve “‘alem-i hayrette ba’zi hale miite allik kelimdt-1 na-marbiit
tekelliim” eyledigini ifade edis; dostlardan bazilarinin bu kelimat-1 na-merbatu “ald
vechi t-tertib tahrir ve es’dr-1 dlem-hayram ber vefk-1 kdfiye tastir” olunmasi igin
wsrarlar1 tizerine, bunlari “riste-i kdfiyeye nazm idiip tarz-1 si 're” koydugunu ifade edis
ve son olarak okuyanlardan hatalarinin hos goriilerek tashih edilmesinin rica edilisi
yer almaktadir.

Tahir Uzgoér tarafindan Za’fi Divani’nin dibacesi dahil olmak iizere, Tiirkce
divan dibaceleri iizerine bir arastirma yapilmistir. Za’fi Divdni’nin dibacesinin,
diger dibaceler arasindaki yerini gostermesi agisindan, bu arastirmanin sonuglarina
deginmeyi faydali buluyoruz. S6z konusu arastirmada, 492 divanin tamtildig1 Zstanbul
Kitapliklart Yazma Divanlar Katalogu’nda, Tiirkge dibaceli oldugu ifade edilen 51
divanin yerinde incelenmesi sonucu, dibace bulunmama, Arapca veya Fars¢a olma
ve bir baskasi tarafindan kaleme alinmis olma gibi durumlardan dolay1 bu saymin
36’ya diismils oldugu sonucuna varilmistir'®. Za’fi Divan1 da 36 divandan birini
teskil etmektedir. Uzgér, arastirmasinda, Tiirk¢e dibaceli dort divan daha tesbit etmis,
boylece say1 40°a ¢ikmustir. Buna gore, 496 Tiirkge divandan sadece 40 tanesinde
Tirkge dibace yazilmistir ki bu, % 14’lik bir kesite tekabiil etmektedir.

Ayni aragtirmaya gore, bu metinlerden sadece ligiinde, dibace kelimesi yerine
bagka kelimeler kullanilmistir. Bunlar Za’fi, Sutid ve Tahirii’l-Mevlevi divanlarinin
dibaceleridir. Bu ii¢ dibaceden birincisinde iki defa mukaddimdt kelimesi kullanilmais,
ikincisinde iftitah ve tglinciisiinde de, ifdde kelimeleri baslik olarak kullanilmigtir!!.

9  Aydemir, Behigti Divdni, s. 74.
10  Tahir Uzgér, Tiirk¢e Divan Dibdceleri, s. 5.
11 Uzgor, a.ge.,s. 3.

| 151 |



Sutid ve Tahiri’l-Mevlevi dibacelerinin XX. asirda kaleme alindiklarini géz oniine
aldigimizda, ayn1 aragtirmanin sinirlari ¢ergevesinde olmak tizere, Za’fi’nin, Osmanli
donemi sairleri arasinda, dibace kelimesine karsilik olarak mukkaddimdt kelimesini
kullanan tek sair oldugu ortaya ¢ikmaktadir.

Arastirmada, 40 dibaceden ti¢liniin manzim, on dordiiniin menstr, Za’fi’nin ki
de dahil olmak iizere yirmi i¢iiniin de manziim-mensir bir tarzda yazildig1 tesbit
edilmigtir'?.

Yine Za’fl dibacesinin ayirt edici bir 6zelligi, besmele yerine gecen ilk ii¢ beyitlik
manzime ile devaminda gelen hamd ve salat @i selam kismimin timiiniin “Farisi
Nesir” baslig1 altinda Farsca, geri kalan kismin ise “Tiirki Nesir” basligi altinda
Tiirk¢e yazilmis olmasidir. Oysa diger dibacelerden iiciinde Arapga ve Farsga’ya
hi¢ yer verilmemis, digerlerinde ise Arapga ya da Farsca iktibaslarla yetinilmigtir."
Za’fi, Tirkge divanin yani sira, Fars¢a divange de yazmis olmasina uygun bir tarzda,
divanmin dibacesinde, bu iki dili ortak olarak kullanmigtir. Za’fi’nin Tiirk¢e yazmis
oldugu Hurtfilige iligskin risalesinin dibacesini de, bu iki dille yazmig olmasindan
hareketle, onun iki dille dibace yazmay1 bir aligkanlik haline getirdigi anlagilmaktadir.

Ayn1 aragtirmada, dibacede yer alan divanin tertip sebebi ile ilgili olarak, Za’fi’nin
her hangi bir menfaat beklemeden, dostlarinin 1srar veya arzularina uyarak divanlarini
cem’ eden bes sdirden biri oldugu tesbit edilmistir. Diger sairlerden 14’{iniin, bir
menfaat umarak, padisah veya mevki sahibi bir bagka sahsin emir veya arzusu, ya
da bir dilegi yerine getirmek {izere divanlarini tertip etmis olduklari; digerlerinin ise
dibacelerinde divan tertip sebebine deginmedikleri tesbit edilmistir.'*

Bu arastirma ile Za’fi Divani’nin dibacesinin diger dibaceler arasindaki yeri ortaya
¢ikmis olmakta ve bu dibacenin, bir takim belirgin 6zelliklere sahip oldugu gériilmektedir.

Za’fl Divant’nin elimizdeki tek niishasi, miirettib tarafindan sekil ve tiir ayirimi
yapilmadan su sekilde tertib edilmistir: Dibaceden sonra sirasiyla 1 miinacat, 15
kaside, 2 terci’-1 bend, 3 terkib-i bend, 24 murabba, 2 tahmis, 1 tesdis, 3 muhammes, 3
sehrengiz, ikinci gehrengizden sonra 1 tarih manziimesi, 391 gazel, gazellerin igerisine
serpistirilmis 4 kosma, 1 miifred, 2 matla, 3 tarih beyti yer almaktadir. Kaf harfinin
ilk gazeli (vr. 75a) ile on birinci gazeli (vr. 77a) miikerrer olduklari igin, bunlar tek bir
gazel olarak degerlendirilmistir.

Za’fi Divani’nin elimizdeki niishasinda, Tiirkge siirlerden sonra belli bir tertibe
gore siralanmis Farsca siir kismi vardir. Bu kisim bir divange olusturacak kadar
siir kapsadig1 ve buradaki siirler miirettep divan tertibine gore siralandiklari igin,
tarafimizdan miistakil bir Farsca divance olarak degerlendirilmistir.

Niishanin son varakinda “Za 'fi 'nin muahharan ele gegen gazelleri” bagligi altinda
ayrica ii¢ gazel daha yer almaktadir. Bu gazellerle, Divan’daki toplam gazel sayisi,
391°den 394°e ¢ikmaktadir.

12 Uzgor, a.ge.,s. 10.
13 Uzgor, a.ge.,s. 10.
14 Uzgor, a.ge.,s. 10-12.

1152



B. Nazim Sekilleri ve Tiirleri

Mutasavvif bir divan sairi olan Za’fi’nin, miiretteb bir Divdn’da olmasi gereken
biitiin nazim sekillerini kullandig1 goriilmektedir. Divdn’da yer almayan miistezad
nazim sekli ile yazdigi bir gazel de Mil.Ktp. Yz.A. C. 74.9 ve C. 51.19 nolu conklerde
yer almaktadir.

Bilindigi gibi tekke sairleri, nazim sekli bakimindan hem divan edebiyati
(gazel, mesnevi vb.), hem de halk/asik edebiyati nazim sekillerini (en ¢ok kosma)
kullanmislardir. Tekke sdirlerinin bilhassa nazim sekli itibariyle divan siiri tarzinda,
fakat muhteva itibariyle tekke siiri tiiriinde eserler verdikleri goriiliir'’®. Divan tarzinda
siirler yazan Za’fi de, daha ¢ok divan edebiyati nazim sekillerini kullanmis olmakla
beraber, baz1 siirlerinde halk edebiyati nazim sekillerini de kullanmigtir. Asagida
Za’fi’nin kullandig1 nazim sekilleri ve tiirleri maddeler halinde ele alinacaktir.

a) Kasideler

Divan’da toplam 15 kaside bulunmaktadir. Musammat tarzinda yazilan birincisi
kaside, on iki imamin anlatildig1 diivazdeh tiirtinde olup 20 beyit; miillemma tarzinda
yazilmis olan iki, ii¢ ve dordiincii kasidelerden ikincisi, kime yazildigi séylenmeyen
bir medhiye olup 15 beyit; iciinciisii, Yavuz Sultan Selime yazilan bir medhiye
olup 20 beyit; dordiinciisii, surndme olup 17 beyit; besincisi, kime yazildigi belli
olmayan bir medhiye olup 27 beyit; altincisi, Kantni’ye yazilan bir medhiye olup
14 beyit; yedincisi, hacdan gelen birisi i¢in yazilmis olup 20 beyit; Ferhat Bey’e
sunulan sekizinci ve dokuzuncu kasidelerden sekizincisi 25; dokuzuncusu 23 beyit;
onuncusu, fetihname tiiriinde 21 beyit; on birincisi, surnaime olup 23 beyit; on ikincisi,
Muhammed isimli birine yazilmis olup 18 beyit; on {iglinciisii, tevhid tiirlinde yazilmig
olup 25 beyit; on dordiinciisii, 6giit niteliginde olup 13 beyit ve on dordiinciisii, agsk
konulu olup 24 beyittir.

b) Terci’-i Bend

Divan’da 5’er bendden olusan iki terci’-i bend ye almaktadir. Bendler vasita
beyitleri dahil olmak {izere birincisinde dokuzar, ikincisinde ise yediser beyitten
miitesekkildir. Her iki terci’-i bend de konu itibariyle vahdet-i viictid hakkindadir.

c) Terkib-i Bend

Divan’da bes bendden miitesekkil ii¢ terkib-i bend yer almaktadir. Vasita beyitleri
dahil olmak iizere bendler, birincisinde dokuzar, iki ve ti¢iinciisiinde ise beser beyitten
miitesekkildir. Birinci terkib-i bendin Mustafa adli birinin 6limii iizerine yazildig:
anlasilmakta, ikincisinde agk, iiclinciisiinde ise dlem ve yaratiligi anlatilmaktadir.

15 Abdurrahman Giizel, “Tekke Siiri”, Tirk Dili, S. 445-450, 1989, s. 281.

1153 |



d) Murabba

Divan’da her biri beser bendden olugan 24 murabba-1 miitekerrir yer almaktadir.
Murabbalardan bir tanesi Seyyid Battal Gazi hakkinda olup, digerlerinin bir kismi
seyhi, bir kismi ise Memi Séah ve isimleri zikredilmeyen mahbtblar hakkindadir.

e) Tahmis

Divan’da yer alan iki tahmisten ilki Zati’nin, ikincisi Hayali Bey’in gazelini
tahmistir. Ikisi de beser bendden miitesekkildir.

f) Tesdis

Divdn’da bes bendden miitesekkil olan Hafiz-1 Sirozi’ye ait bir gazelin matla
beytine yapilan bir tesdis yer almaktadir.

g) Muhammes

Divan’da ii¢ muhammes-i miizdevic yer almaktadir. Birincisi 5, ikincisi 4,
iiclinciisti de 13 bendden miitesekkil olan muhammeslerin ilki ta’ziyename, ikinci ve
ticiinciiler ise sehrengiz tlirlinde yazilmislardir.

h) Mesnevi

Divan’da biri miinacat, digerleri sehrengiz tiirlinde olmak {izere mesnevi nazim
sekliyle yazilan toplam dort manzime yer almaktadir. Bunlardan miinacat tiiriinde
olan 21, sehrengiz tiiriinde olanlar da sirasiyla 114, 83 ve 111 beyitten miitesekkildir.
Ikinci Sehrengizin sonunda bes beyitlik bir gazel de yer almaktadir. Sehrengizlerle
ilgili detayl bilgi séirin edebi sahsiyeti bahsinde verilmistir.

1) Gazel

Divan’da 394 gazel yer almaktadir. Gazellerin 360’1 5 beyitli, 16’s1 7 beyitli, 7’si 6
beyitli, 5’1 9 beyitli, 3’1 4 beyitli, 2’si 11 beyitli ve 1’1 15 beyitlidir. Rakamlari orana
dokecek olursak, Divan’daki gazellerin %91 inin bes beyitli, %4 {inin yedi beyitli,
%?2’sinin alt1 beyitli, %3’iiniin de dokuz, dort, on bir ve on bes beyitli gazellerden
olustugunu goriiriiz. 206 nolu gazelde mahlas beyti yoktur. Gazellerin konu itibariyle
daha ziyade rindane olduklar1 goriilmektedir.

i) Kit’a

Divan’da kit’a nazim sekliyle yazilmig dort tarih manziimesi bulunmaktadir. Sairin
“Seyahatleri ve Sosyal Cevresi” bahsinde, bu manzimelerin ne amacla yazildiklari

| 154 |



hustisunda degerlendirmelerde bulunuldugu igin, bu konuda oraya miirdcaat
edilmelidir.

i) Matla ve Miifred

Divan’da iki matla ve bir miifred yer almaktadir.

j) Kosma

Za’f1 halk edebiyati (asik edebiyati) na ait olarak kullandig1 tek nazim sekli olan
kosma tarzinda dort tane siir yazmistir (vr. 55b, 56b, 102a, 121a). Kosmalar, nazim

tiirli olarak tapug tarzinda yazilmislardir. Tapug ise, Giilseni tarikatinda ilahiye verilen
addlrlé

Divan’da yer alan nazim sekillerinin hangi oranlarda kullanildiklari, asagidaki
grafikte goriilebilmektedir. Grafikte kullamim sayist az miktarda oldugu igin,
Muhammes (3), tahmis (2), tesdis (1), matla (2) ve miifred (1) nazim sekilleri
“Digerleri” baslig1 altinda bir arada gosterilmistir.

Kosma, 4, 1%
Kaside, 15, 3%

Terkib ve Terci-

Gazel, 394, i bend, 5, 1%
86% Digerleri, 9, 2%
Kit'a, 4, 1%
Murabba, 24,
5%

Mesnevi, 4, 1%

Grafikl : Divin'da kullanilan nazim sekillerinin oransal dagilimini gosteren
grafik

C. Vezin

Mutasavvif bir divan sairi olan Za’fi’nin, siirlerinde ¢ogunlukla divan siirine
has bir vezin olan arfiz veznini kullanmakla birlikte, asik edebiyati nazim sekli ile
yazdigi dort kogsmada hece veznini de kullandig1 goriilmektedir (vr. 55b, 56b, 102a,

16  Abdurrahman Giizel, Dini-Tasavvufi Tiirk Edebiydti, Akgag, yy., ty., s. 525.

1155



121a). Za’fi’nin sGfi sair yonii goz oniine alindiginda, onun hece vezniyle siir yazmis
olmasinda garipsenecek bir husus olmaz. Zira tekke sairleri hem hece hem de aruz ile
eser vermislerdir'’. Ancak siirlerinde cogunlukla ar(iz veznini kullanmis olmast, onun,
divan edebiyati yonii agir basan bir tekke sairi oldugunu ortaya koymaktadir.

Bilindigi gibi, hece vezninin divan sairleri tarafindan dislandigi ve hece ile siir
yazma geleneginin mahallilesme akimmin etkisiyle XVIII. ylizyilda Nedim ile
basladig1 seklinde yaygin bir kanaat vardir. Halbuki, XVI. yiizyildan baslamak {izere,
divan sairlerinin de, halk sairlerinden etkilenerek, hece vezni ile siir yazma egilimi
icerisine girdikleri goriilmektedir. Bu yiizyilda hece vezni ile siir yazan divan sairleri
olarak Meali (6. 979/1511), Usali (6. 945/1538), Karatovali Za’ifi (6. 963/1555), Asik
Celebi (6. 979/1571), Fevri (6. 979/1571) ve III. Murad (6. 1004/1595)’1n isimleri
zikredilmektedir'®. Za’fi’nin de, XVI. yiizyilda hece vezni ile yazdig1 dort siiri ile, bu
kategoriye dahil olan bir bagka sair oldugu goriilmektedir.

Bu 6nemli noktaya isaret ettikten sonra, Za’fi’nin ar(iz vezni ile yazdig: siirlerine
goz atabiliriz. Asagidaki tabloda, Divan’da kullanilan bahirler, vezinler, bu bahir ve
vezinlerin siirlerde kagar defa kullanildiklarina iligkin bilgiler bir arada verilmistir.
Sairin Fars¢a siirlerini mistakil bir divange olarak degerlendirmemize ragmen,
sdirin bir biitlin olarak arGiz kullanimini gorebilmek agisindan, Farsga siirler de
degerlendirmeye alinmistir.

KULLANIM SAYISI

Eé 3= =] .
— KALIPLAR wr 28 Iy
£ 3 s E B
z £z & =
o = T = -

1 Mefailiin mefailiin mefailiin mefailin 100 8 108

2 Mefuli mefailii mefaili fedlin 23 3 26

1 Hezec 3 Mefailiin mefailiin fedliin 16 2 18 163
4 Mefilii mefailiin mefili mefailiin 4 4 8
5 Mefuli mefiiliin fedliin 1 2 3

17 Giizel, a.g.e., s. 489.

18 Bkz.Cemal Kurnaz, “Divan Sairlerinde Hece Vezni ile Siir Yazma Egilimi”, Tiirkiiden Gazele, Akg¢ag,
Ankara 1997, s. 139-177; Mustafa Isen, “Divanlarda Hece ile Yazilmis Siirler”, Otelerden Bir Ses, s.
388 vd.

1156 |



1 Failatiin failatiin failatiin failin 166 9 175

2 Feilatiin feilatiin feilatiin feiliin 49 5 54
2 Remel 234
3 Failatin failatiin failiin 3 - 3
4 Feilatiin feilatiin feiltiin 1 1 2
1 Mefuli failati mefaili failin 51 4 55
3 Muzari 64
2 Mefili failatiin mefili failatin 9 - 9
! Miistefiliin miistefiliin miistefiliin 3 3 6
istefilii
4 Recez mustetilun 7
2 Mistef’ilatiin mistef’ilatiin 1 - 1
5  Minserih 1  Miifteiliin failiin mifteiltin failiin 3 - 3 3
6  Miictes 1 Mefailin feilatiin mefailiin feiliin - 6 6 6
7  Hafif 1 Feilatiin mefailiin feillin 2 4 6 6

Gortldigi gibi Divan’da ariiz bahirlerinden 7 tanesi kullanilmistir. Remel bahri
% 49 orani ile en ¢ok kullanilan bahirdir. Hezec bahri % 34 ile ikinci ve Muzari bahri
% 13 ile tigiincii sirada yer almaktadir. Bu oranlar agagida grafik halinde sunulmustur.

Mictes Miinserih
1(%) 1%

Recez
1%

Hafif
1%

Muzari

13%
Remel

49%

Grafik 2: Divan’da ariz bahirlerinin kullanilma oranlarint gosteren grafik

Asagidaki grafikte de Divdn’da en c¢ok kullanilan arliz kaliplarinin oranlar
gosterilmistir. Grafikte bahir isimlerinden sonra gelen rakamlar, o bahre ait bir kaliba
isaret etmektedir. Hangi rakamin hangi kaliba isaret ettigini gormek icin, bir dnceki
sayfada verilen tabloya bakilmalidir. Gorildiigii gibi % 37 ile Remel 1 (Fa’ilatiin
fa’ilatiin fa’ilatin fa’ilin), % 22 ile Hezec 1 (Mefd’ilin mefa’iliin mefa’iliin

| 157 |



mefa’iliin) ve % 11 ile Remel 2 (Fe’ilatiin fe’ilatiin fe’ilatiin fe’ilin) ve Muzari 1
(Mef™alu fa’ilatii mefa’ila fa’iliin) kaliplart en ¢ok kullanilan kaliplar olarak ilk ti¢
sirada yer almaktadirlar.

Mictes 1 i
Recez 1 1% Diger Hezec 1
0 22%
Muzari 2 1% °
2%
Hezec 2
Muzari 1 5%
1%
———  Hezec3
4%
Remel 2
1%
Remel 1 Hezec 4
37% 2%

Grafik 3: Divan’da ariz kaliplarinin kullanilma oranlarni gosteren grafik

Her iki grafikten ortaya ¢ikan dogal bir sonug da, en ¢ok kullanilan kaliplarin,
divan siirinde yaygin olarak kullanilan bahirlerden gelmis olmasidir. Za’fi’nin en ¢ok
kullandig: “Fa’ilatiin fa’ilatiin fa’ilatiin fa’iliin” kalibinin ait oldugu Remel bahri, ayni
zamanda divan siirinde en ¢ok kullanilan bahir olma 6zelligine sahiptir'’®. Bu uyum
ikinci ve tigiincii siray1 paylasan kaliplar ve bahirler arasinda da mevcuttur.

Arlz veznini kullanma hususunda son derece basarili olan sairin, siirlerinde yer
yer bazi arliz kusurlarina da rastlanmaktadir. Her sdirde karsilasilabilecek tiirden olan
ve mazur goriilebilen bu kusurlari basinda zihaf gelmektedir.

Yasum su gibi caglar bir buy-1 serv-i revan i¢lin
Goiiil kanlar yudar bir verd-i handan-1 cinan igiin (vr. 94a)

Gele mir-i hayaliif deyii sultanum bu sadiden
Yiirek yagin yakup dil hayme-i tende ahir kandil (vr. 81b)

Divan siirinde hos goriilebilen ar(iz kusurlarindan imaleye de ara sira
basgvurulmustur. Asagidaki beyitlerde Tiirkce hecelerde hi¢ yapilmamas: gereken
imale-i memddd vardir..

Seni sevmekle ciirm itdiyse ¢ Afvin’ola “afv it sen
Efendiim padisehler bakmaz kullar hatasina (vr. 111a)

19  lipekten, Nazim Sekilleri ve Ariiz, Dergah Yay., Ist. 2002, s. 215.

| 158 |



Soyle urdi taslar ol seng-dil-i dil-ber bana
Za“fiya cismiim beniim giiya ki palad eyledi (vr. 112b)

Ben su Mecniinumla Leyla-y1 cemala “ asikem
Bagda jalide mi afia nisanumdur beniim (vr. 87a)

Divan siirinde pek hos goriilmedigi halde, yer yer ayn (g¢) harfi ile baslayan
kelimelere vasl yapildigi da goriilmektedir.

Si‘r-i belig ile tutayam dirsen ‘ alemi
Za“fi ri‘ dyet eyle belagat tarikini (vr. 116b)

Vuslat demi imis kisiye dem didiikleri
Yar ile “isret eylemek  alem didiikleri (vr. 115a)

Makam-1 menziliifi zahid seniifl huld-1 berin olsun
Kov “asik hankah-1 perde-i glise-nisin olsun (vr. 101a)

Bazi yerlerde, kelimeyi vezne uydurmak amaciyla, seddeli Arapga kelimelerde
seddeyi olusturan harflerden biri diistirilmistiir.

Babhr-1 sirigkiim i¢re dila ol nigar-1 mah
Dendani aksidiir diir-i meknin didikleri (vr. 106b)

Her ki idindi kible Ka“be yiiziifii mihrab
Merve hakiciin oldi zemzem gibi safada (vr. 104a)

Bu ne bayram ola Za“ fi her kisi ¢ays eyleye
Ben tendir-1 gamda yanup yakilup viran olam (vr. 86b)

Asagidaki beyitte de vezinden dolayi, “erini” kelimesinin ilk harfi olan
hemzenin  distigli  goriilmektedir.

Rabbi’rini didi Msa len terani didi Hak
Zahir old1 ikilikde kimse gérmezmis afit (vr. 139b)

Tiikge iki kelimeden birincisinin son ve ikincisinin ilk harfleri sesli harf
oldugunda, bu sesli harflerden birinin diistigii goriilmektedir.

Yarlik boyle m’olur ey giil-i rana hele hos
Idesin zevk u safa har ile tenha hele hos (vr. 73a)

1159 |



D. Kafiye

En az iki misranin sonunda tekrarlanan, yazilislart ayn1 ama anlamlar: farkli ses
benzerligi demek olan kafiye siirdeki ahenk unsurlarindan biridir. Yap1 bakimindan
kafiye, biitiin ¢esitleriyle Za’fi Divani’nda kullanilmistir.

a) Yarim Kéfiye: Misra sonlarinda redif disinda kalan yalnizca birer sessiz harfin
benzerliginden meydana gelen kafiye tiiriidiir. Divan edebiyatinda siirl bir sekilde
kullanilan yarim kafiye, Za’f1 divaninda da ¢ok az kullanilmistir.

Nige ziihd i riya zahid bu bi-hasil ‘amellerle
Bahar eyyami cam-1 bade nas it bi-bedellerle (vr. 107a)

Gorinmez ol meh-i na-mihrbanum iki ay old:
Eger serh eylesem derdiim tamam olmaya yillarla (vr. 107a)

b) Tam Kafiye: Biri sesli digeri sessiz iki harf benzerliginden olusan kafiye
demek olan tam kafiye, Za’fi Divani’'nda ¢okga kullanilmistir.

Fena fi’llah’a sa‘y eyle goniil kayd-1 bedenden gec
Bafa namiis u “ar1 afima lutf ile gecenden ge¢ (vr. 54a)

Esigiin tasidur ‘ussaka ma‘bed
Beniim kiblem bentim Ka‘bem Muhammed(vr. 56a)

Uzun &, G ve 1 tinliileriyle biten Arapca ve Farsca sozciiklerle yapilan tam kafiye
tiirtine de Divan’da sikg¢a rastlanmaktadir.

Can gozin agup eyle bu ekvani temasa
Her zerrede hiirsid-i cihan-tab-1 hiiveyda (vr. 56a)

Su kim “agk ile bina olmad: ¢ dlemde a‘madur
Egerci miifti-i a“1a dahi olursa ednadur (vr. 59a)

¢) Zengin Kafiye: Ug veya iigten daha fazla ses benzerligiyle yapilan kafiye tiirii
demek olan zengin kafiye Divdn’da sik¢a kullanilmistir.

iki alemden feragat eylediim divaneyin
Yanmadan pervane dengi dostlar pervaneyin (vr. 97a)

Canka ¢anka salinur meh-pareler gordiifi mi hig
Gilse glse eglesiir avareler gordiin mi hic (vr. 54b)

1160 |



Gel gel ey Mecniin bela rahinda yoldas ol bafia
Kar-1 “aski basa ilteliim ayakdas ol bafia (vr. 50a)

Zengin kafiyenin diger bir sekli olan Arapga ve Farsca kelimelerdeki uzun bir tinlii
ve bir iinsiiz ile yapilan kafiye tiirii de Divan’da sik¢a kullanilmistir.

Ey menba‘ -1 miiriivvet i ve’y ma‘den-i yakin
¢ Akl-1 selim @i merdiim-i dana vii pak-din (vr. 7b)

Bir seher ki nev-‘arGis-1 ¢arh idiip ‘arz-1 cemal
Hiisn ile halk-1 cihani eyledi astifte hal (vr. 11a)

Kagan peyveste ebri olur ol kas1 keman peyda
Yiirekde gamzesi zahminden olur hep nisan peyda (vr. 49b)

d) Cinash Kafiye: Divdn’da az da olsa ses bakimindan ayni, anlamca ve kimi
zaman vurgulart da ayri sozciiklerden veya s6z dbeklerinden yapilan cinasl kafiye
tiriine de rastlanmaktadir.

Meger bir dem ki “alem giilsen idi
Kilurdi nale biilbiil giil sen idi (vr. 46b)

Basumdan agdi derya-y1 giinahum
Veli olmaz anufi¢lin bir giin ahum (vr. 45b)

e) Tunc¢ Kafiye: Ses benzesmesinin iicten fazla olmasi durumunda kafiyeli
kelimelerden birinin harflerinin tamaminin diger misradaki kafiyenin icinde yer
almasiyla olusan kafiye tiirii demek olan tung kafiyeye de Divan’da rastlanmaktadir.

Olup ser-gestesi bu ¢arh-1 devvar
Doner baginda € agkindan eser var (vr. 37b)

Gelifiiiz murg-1 dili kayddan azad ideliim
Damen-i harmen-i lahtit1 ana zad ideliim (vr. 19b)

Bir Tecellidiir evvel i ahir
Gah olur batin u gehi zahir (vr. 16b)

Divan edebiyati kafiyesinde yazilis, halk edebiyati kafiyesinde ise okunus esastir.
Bir bagka ifade ile divan edebiyatinda kafiye goze, halk edebiyatinda ise kulaga hitab
eder. Bu husus divan edebiyati metinlerinin Arap alfabesi ile yazilmis olmasindan

|161]



kaynaklanmaktadir. Ciinkii Arap alfabesi kafiyeli harflerin farkli telaffuzuna miisait
bir 6zellik arz etmektedir®.

Bu telaffuz farkliligin1 saglayan bir¢ok husus vardir. Bunlarin basinda Arap
alfabesindeki kimi harflerin kalin, kimilerinin de ince okunmaya miisait karakterleri
gelmektedir. Dolayist ile ayni harf, farkli misralarda farkli sekillerde okunabilmektedir.
Latin alfabesine aktarim yapilirken bu farklilik yaziya da yansimaktadir. Za’fi
Divani’nda da bunun ¢ok orneklerine rastlanmaktadir:

Dar-1 diinya bir mesakkat-hanediir hem piir-te‘ ab
Raéhat olmaz kimse hergiz bilmezem nediir sebeb (vr. 52b)

Ey cemaliiil nlrina nisbet ezel ‘ayn-1 ebed
Old1 bu ma‘naya sahid kul huve’llahu ehad (vr. 56b)

Olup avaresi derd ile plir-gam
Delerken gamze-i dil-diz1 sinem (vr. 38a)

Bu husis 6zellikle hem kalin hem de ince olarak okunabilen Arap alfabesindeki
Ra () harfinin kafiye olarak kullanildig1 yerlerde agik¢a ortaya ¢ikmaktadir.

Kimi sah-1 cihan kimisi fakir
Kimi s$ad olur u kimi acir (vr. 16b)

Kafiyedeki telaffuz farkliligi ayrica Arap alfabesindeki Ye () harfinin kafiye
harfi olarak kullanildig1 yerlerde gériilmektedir. Bu harf Arapga bir kelimenin sonuna
geldigi vakit uzun 7, herhangi bir kelimenin sonuna ismin 7 hali olarak geldiginde ise
uzun olmayan 1 veya 7 sesini vermektedir. Bu durum asagidaki 6rneklerde miisahede
edilmektedir.

Ferah bulur kiginiifi anda can
Revadur diseler firdevs-i sani (vr. 46b)

Geylip diin ol meh-i nd-mihr-banum came-i mayi
Miinevver itdi hlrsid-i ruh-1 envari her cay1 (vr. 113a)

Beni mahriim itme ya ilahi
Ki sensin ciimleniif piist @i penahi (vr. 49a)

Arap alfabesindeki He (o) harfinin kafiye harfi olarak kullanildigi kelimelerde
de, kafiyedeki telaffuz farkliligi agikca goriilmektedir. Kéfiye harfi olarak kullanilan
He, sayet bir misrada kelimenin asli bir 6gesi, diger misrada ise Tiirkge bir kelimenin

20 Pala, Ansiklopedik Divan Siiri Sozligii, s. 262.

1162 |



sonuna gelen ismin e hali durumunda olursa, telaffuz farklilig1 ortaya ¢ikmakta ve bu
farklilik gliniimiiz alfabesine aktarimda kendini gostermektedir.

Sada-y1 hiisn-i irse n’ola Kéaf’a
Gozi aht-y1 Cin’diir ziilfi nafe (vr. 47a)

Yeni yetmislerin ide glistide
Olalar her zamanda giift @i gida (vr. 37a)

Gorlip pazar-1 hiisnini ziyade
Meta“ -1 canumi virdiim mezada (vr. 38b)

Arap alfabesindeki Elif (1), Vav (g), ve Ye () harflerinin Arapga kelimeler ile
Tiirkge kelimelerde farkli islevlere sahip olmafarl, kafiyeli olarak kullanilmalar
durumunda, ayni harf olmalarina ragmen, biri uzun biri kisa sesle biten iki kelimenin
aralarinda kafiyelenmesini gerekli kilmaktadir. Bu durumda kisa olan kelimede iméle
yapilarak, kafiyeli kelimeler arasinda bir denklik saglanmaya ¢aligilmaktadir.

N’ola afia girerse ¢esm-i cada
Periler piridiir dirler akar su (vr. 42b)

Deyiip her bir sege yaninda ulu
Ider seyr-i cemen ol gesm-i aht (vr. 47b)

Hustisan kim Muhammed nam dil-dar
Nazir ana ne hir u ne melek var (vr. 37b)

Arapga’daki Vav (g) harfinin Tiirk¢e’deki u, i, o ve ¢ seslerinin hepsini birden
karsilamasindan kaynaklanan telaffuz farkliliklari da goriilebilmektedir.

Heva germ olduginca serd olur su
Ve ger serd olsa 1a-bud germ olur o (vr. 42b)

Divan’dabirtakim kafiye kusurlarina da rastlanmaktadir. Sin (s) harfinin dordiincti
gazelinin (vr. 72b) ikinci beyti diger beyitlerle kafiyeli olarak kullaniimamustir.

Gazelin kafiyesi “-ab” oldugu halde ikinci beyitte buna uyulmamis ve beyit “dsyd
imis” kelime grubu ile son bulmustur:

Ma‘mire-i zamane ne gayet harab imis
Dergah-1 seh didikleri bir kéhne bab imis (vr. 72a)

1163 |



Ci ci ogiidiir ademi gendiim gibi dirig
Dolab-1 ¢arh gor ne “aceb asya imis (vr. 72b)

Kaf (¢) harfinin yirminci gazelinin (vr. 80b-81a) birinci beyti kendi arasinda
kafiyeli degildir. Bu gazelin matla beyti yazim sirasinda atlanmis olmalidir.

Manzir-1 hidmet old1 eya mir-i kdm-kar
Es¢4r-1 Za“ fi old1 ¢ii manzdr-1 hazretiifi (vr. 80b)

E. Redif

a) Ek Redif: Redifin yalmizca bir ekten ibaret oldugu bu redif tiird, Za’fi
Divani’nda sik¢a kullanilmistir.

Su kim “ask ile bina olmad: ¢ dlemde a‘madur
Egerci miifti-i a“1a dahi olursa ednadur (vr. 59a)

Kasr-1 felek ki rahat-1 piir sir u bimdiir
Aldanmayui safasina  akl-1 selimdiir (vr. 59a)

Akan seyl-i sirigkiim bahr-1 ¢ agk-1 bi-geranidur
Teniim fiilk-i bela vii did-1 ahum bad-banidur (vr. 59a)

b) Kelime Redif: Kelime hilinde gelen bu redif tiri, Za’fi divaninda sikca
kullanilmistr.

Kacan peyveste ebrii olur ol kas1 keman peyda
Yiirekde gamzesi zahminden olur hep nisan peyda (vr. 49b)

¢ Aceb mi devr-i ziilfiinde dokerse ¢esm-i can kevkeb
Ki zira zulmet-i sebde olur 1a-bud “ayan kevkeb (vr. 52a)

Gordiim oynar hiisn meydaninda ol dil-dar top
Basumi ¢evgan-1 aska eylediim na-¢ar top (vr. 52b)

¢) Ek ve Kelime Redif: Hem ek hem kelimeden olusan bu redif tiirii de Za’fi
divaninda siklikla kullantilmistir.

Canka ¢anka salinur meh-pareler gordiifi mi hig
Guse glse eglesiir avareler gordiin mi hic (vr. 54b)

Melalet-i dile hicran gami olur ba‘is
Niteki sadima vuslat demi olur ba“is (vr. 53b)

| 164 |



Bir vefasuz hiibdur dil-dar1 6gretmeii bafa
Cevri ¢ok mahbibdur dil-dar1 6gretmeii bafia (vr. S1a)

Redifte de gorsellik 6n planda oldugu ve Arap alfabesindeki harfler esas alindig1
icin, cogu kez, tipki kafiyede oldugu gibi, giiniimiiz alfabesine aktarim ve telaffuz
sirasinda redifler arasinda farkliliklar olabilmektedir. Ornek olarak asagidaki beyitte,
birinci misrada “-z olur bd’is 7, ikinci misrada ise “-i olur bad’is” s6z grubu arasida :
ve i harflerinden kaynaklanan bir farklilik vardir. Halbuki Arap harfleri ile bu her iki

harfin karsilig1 olarak ayn1 harf, yani Ye (g) harfi kullanilmistir.

Melalet-i dile hicran gami olur ba‘is
Niteki sadima vuslat demi olur ba‘is (vr. 53b)

Nan (y) harfinin otuz dordiincii gazelinde de (vr. 97b) redifler biitiin misralarda
-den eki iken (tekaddem’den, alemden, cehennemden, ademden) son misrada -dan
olarak (gamdan) gelmistir.

Cefa-y1 yar1 yeg gorsem “aceb mi lutf-1 ‘alemden
Bela didiim belasina anufl ben ma tekaddem’den (vr. 97b)

Ebed zari miiyesser olmayup bu dar-1 diinyada
Ham old1 kdmetiim Za‘ fi bilad-1 mihnet ii gamdan (vr. 97b)

Nan () harfinin otuz birinci gazelinde (vr. 97a) ¢ift redif kullanilmistir. Bu gazelin
1, 2 ve 5. beyitlerinde -yin eki redif olarak kullanilmisken (divaneyin, pervaneyin,
haneyin, uyanayin), 3 ve 4. beyitlerinde ise -yum eki kullanilmistir (boyanayum,
yanayum):

iki ‘alemden feragat eylediim divaneyin
Yanmadan pervane dengi dostlar pervaneyin (vr. 97a)

Ah-1 ates-bardan ben bendeyi men® eylemeii
Dostlar diid-1 siyah ile koyuifi boyanayum (vr. 97a)

1165



II1. DiL. VE iFADE OZELLIKLERIi

A. Rumelili Sairlere Has Soyleyis Tarzi

Za’fi’nin Rumelili sairlerde goriilen ortak hustsiyetleri tagidigi ve bu yiizden
de Rumelili olmas1 gerektigi hususu iizerinde daha evvel durulmustu. Iste Rumelili
sairlerde goriilen ozelliklerden biri de, bunlarin ortak bir sdyleyis tarzina sahip
olmalaridir. Daha evvel Rumeli sdirlerinin siirlerinde mahalli bir renk goriildiigiine
dikkat ¢eken Fuat Kopriilii olmustur?'. Daha sonra yapilan ¢alismalarda Kopriilii’niin
dikkat ¢ektigi bu husus adetd isbatlanmigtir’>. Bu g¢ercevede, Za’fi’de de Rumeli
sairlerinde goriilen ¢esitli mahalli kelimelere ve nazik ifadelere rastlanmaktadir. Za’fi
Divani’nda goriilen Rumelili séirlere has diyebilecegimiz tiirden ifadeler sunlardir:

Mabhalli ifadeler:
“Memi”:

Kendisi de Rumelili olan Asik Celebi, Riyazi’yi anlatirken, adinn Mehmed
oldugunu, ancak Rumeli tab’1 iizerine kendisine “Memi $ah” dendigi bilgisini
vermektedir?. Dolayisi ile Memi Sidh veya kisaca Memi ifadesi bir Rumeli kullanimidir.
Diger bir Rumeli sairi olan Hayreti’de de goriilen bu kullanima?*, Za’fi Divani’nda da
rastlanmaktadir. Ornegin  “Gozleriim niir1 giines yiizli Memi Sah’um beniim” (Vr.
27b) ve “Efendiim pddisdhum gozleriim nurt Memi Sah’um” (vr. 27a) nakaratl
murabbalarda bu kullanima basvurulmustur. Asagidaki beyitlerde de ayni kullanim
vardir.

Bir taze giizel sevdi goiiil da’im ider ah
Kimdiir dir isen ndm-1 serifine Memi Sah (vr. 108a)

Birisi derzi dil-berdiir Memi Sah
Ider endazesiiz cevr ii cefa ah (vr. 38a)

‘Ask ile ey dil Memi Sah’uil ok1 serhin tamam
Yar-1 gendiim-gilin u sirin-leb cemali bedr-i tam
Cennet-i kiiy1 olupdur asika Beytii’l-Haram
Gelmedi gelmez anuiil misli budur s6z ve’s-selam
Sahid istersen keman-ebrilar olmig ana dal (vr. 34a)

21 Koprili, Tirk Edebiyat: Tarihi, s. 395.

22 Rumeli sairlerinde goriilen bu ortak ifade tarz1 ile ilgili genis bilgi i¢in bkz. Halil Celtik, Divan Sahibi
Rumeli Sdirlerinin Siir Diinyasi, s. 151-225. Ayrica Rumelili sairler olan Behisti ve Ziyai lizerinde ya-
pilan ¢aligmalarda, bu sdyleyis tarzinin divanlarina nasil yansidig gosterilmistir. (Bkz Yasar Aydemir,
Behigti Divdni, s. 115-117.; Miiberra Guirgendereli, Hasan Ziyai Hayat, Eserleri, Sanati ve Divani,
Kiiltir Bak.Yay.Ankara 2002, s. 38-39.) Ayni1 séyleyis tarzinin Vardar Yeniceli Hayreti’deki goriiniimii
icin bkz. Hayreti, Divdn, s. 298, 325, 326).

23 Filiz Kilig, Asik Celebi Megd irii’s-Su’ard, s. 785.

24  Bkz. Hayreti, Divdn, s. 325-326, (G.313 ve G.314).

1166 |



“Memis”:

Za’fi Divani’nda, asagida matla beytine yer verilen bir gazelde redif olarak
kullanilan Memis kelimesi, Mehmed kelimesinin farkli bir bigimde kisaltilmis sekli
olmalidir.

Ey semen-ten lale-had giil-berg-i handanum Memis
Huablik baginda vay serv-i hiramanum Memis (vr. 72b)

“Bali”:

Rumeli sairlerinin isim ve sifat olarak kullandiklar1 Bd/f kelimesinin®, Za’fi
Divani’nda da kullanildigi goriilmektedir. Bu kelime, yiice/yiliksek anlamindaki bala
kelimesinden tiiretilmistir. Asagida bu kelmenin kullanildigi beyitlerden sadece birkag
tanesine yer verilmistir.

Melahat bagi icre serv dali
Giil-i glil-glin € izdrum nami Bali (vr. 119b)

Diger-glin old1 gayetde dil-i pejmiirdemiiii hali
“Ilac it serbet-i la‘liifile lutf eyle Hizir Bali (vr. 119b)

Serv dalidur kad-i balas1 Mahmad Bali’niifi
Gilsen-i candur ruh-1 zibas1t Mahmd Bali’niif (vr. 81a)

Keman ebriisina kurbanlar oldugum © Ali Bali
Bu giin meydan-1 hiisn igre iken dil-cly-1 dil-gesdiir (vr. 60a)

Samimiyyet Bildiren ifadeler:

Za’fi Divani’nda ayrica giinliik konusma dilinin senli benli ve samimi ifadelerine
de sik sik bagvurulmustur.
“Giizeliim”:
Bufia kim ka’il olur ey lebi sirin giizeliim
Ben igem zehr-i beld sen ¢ekesen cam-1 safa (vr. 51b)

Jale sanma goriinenler su seper ebr-i bahar
Hakdan saklamag i¢iin giizeliim ddmanuii (vr. 77b)

Basup yiizlim iizre giizeliim dem-kadem itdiin
Ayakda komaduii beni lutf u kerem itdiin (vr. 78a)

25 Celtik, a.g.t.,s. 173.

1167 |



“Usséak-1 bi-neva dir isen nale kilmaya
Aheng-i cevri ko glizeliim basla bselik (79a)
“...cigum”:
Miilk-i melahat iizre beniim meh-likacigum
Makstid-1 can u maksad-1 dil Mustafacigum (vr. 63b)

Irmek miiyesser ola m1 simsad-1 kaddifie
Balaligiyla sidre sifat miintehacigum (vr. 69a)

Cevr 1 cefayila nige bir canuma ceza
Rahm eyle ben sikesteye hey bi-vefacigum (vr. 88b)

Bezm-i belada gamze-i mestiifi hayaline
Piirdiir sarab-1 nab ile cana kabacigum (88b)
“iki goziim”:
Neye gam-gin olursuil iki goziim
Ya nedensiin miigevvigii’l-ehval (vr. 83a)

Bentim iki goziim dil-ber sakin devletlii basufigiin
Koyup ayakda ‘ussaki varup salinma illerle (vr. 107a)

“Begiim”:
Bilmeyiip da‘va-y1 “askuiida begiim sadik beni
Gormeyiip bezm-i visalun kurbina l1ayik beni
Eyleyiip hiisn-i cihan-efrizifia “ asik beni
Cevrini itdiin ziyade lutfuii az eylediifi (vr. 26b)

Gelmez iklim-i letafetde seha senden yeg
Giilsen-i hiisn i melahatda beglim yegsiifi yeg (vr. 80b)

Lebiifi Nasirevan oldi saguiidur “adl zenciri
Begiim ‘ussaka dad eyle ki alemde bir ad olsun (vr. 90a)

Av A

“Hey aziziim, hey ne, hey Allahum, hey dirigi, hey meded”:
Hey aziziim miisteriyiiz blisefie bifi can ile
Yok dime lutf eylegil bozilmasun pazarumuz (vr. 68b)

Firkat beni heléak itdi meded hey Allahum meded
Yakd: viicidum hak itdi meded hey Allahum meded (vr. 55b)

Men® ider ziilfiin teméasay1 cemaliifiden beni
Hey diriga Ka“be etrafinda mar olmak ne gii¢ (vr. 54a)

1168 |



Garka viriip gozleriim yas1 viicidum zevrakin
Dostlar gir-daba diisdiim hey meded bir asina (vr. 50b)

Pertev-i sem‘ -i ruhufi niir sanurdum cana
Beni odlara yakup hey ne “aceb nar olduil (vr. 80a)
Pir-i ‘askam Za‘ fiya ¢ alem miiridiimdiir tamam
Hey ne Mecntindur beniim yanumda simdi kiih-ken (vr. 92a)

“Bre, bre hey, be hey”:

Bre serv-i revanum Isma‘il

Bre gonce-dehanum Isma‘il
‘Isvelerle beni helak itdiifi
Bre ziba civanum Isma‘il

Garet itdiifi goziiiile dil miilkin
Bre stih-1 zamanum [sma‘il
Kiluban can1 yoluia kurban
Bre kas1 kemanum Isma‘il (vr. 82b/1-4)

Bre hey yar-1 cinum brahim
Bre stih-1 zamanum Ibrahim (vr. G.191/1)

Beni hasretden 6ldiirdiifi yiiri hey sahdan korkmaz
Nedendiir boyle ifiletmek be hey Allah’dan korkmaz (vr. 68a)

Be hey zalim ne sug itdiim reh-i “askufida bilmem hig
Beni merdad idiip her dem gidesin seyre nasile (vr. 104a)

“Bir iki, bir iki ii¢”:

Réam olup her kisiye bir iki giin g6iilin alur
Gostertip evvel giiler yiiz ahiri aldar imig (vr. 72a)

Bir iki ti¢ felek-zede vii bi-nevalar(z
Derd ii bela vii mihnet i gam yadgarumuz

“a”: “a” linlemi asagidaki beyitte sitem anlaminda kullanilmistir.

Cevr {i cefaya baglama arturma zulmiifi
¢ Asiklarifin hecr ile ldiirme a Hiiseyn (vr. 100a)

B. Sade ve Arkaik Tiirkce

1169 |



Divan’da, genel olarak divan siirinin tumturakli ve kliselesmis dili kullanilmig
olmakla beraber, bazan, asagidaki Ornekte gorildigii gibi, Arapga ve Farsga
kelimelerden hali ifadelere de rastlanabilmektedir.

Nigari gormeyeli Za“ fiy bir ay old1
Kime sikayet idem her giini bafia bifi y1l (vr. 81a)

Divan’da dil agisindan dikkat ¢eken en 6nemli hususlardan biri de, giiniimiize
oranla arkaik konumda olan pek ¢ok Tiirk¢e kelimenin kullanilmis olmasidir. Asagida
Za’fi Divani’nda kullanilan sade ve arkaik Tiirk¢e kelimelerin bir kismina alfabetik
olarak yer verilmistir.

Al: Hile.

Baiia bu carh-1 cefa-pise “aceb al itdi
Derd altinda koyup kametiimi dal itdi (vr. 117a)

Asst: Kar, yarar.

Var ise “aklufl ebed ayilma ey dil diinyede
Ass1 itmez ¢linki bu pazarda hiigyar olan (vr. 97b)

Ayakdas: Isleri elbirligi ile yiiriitenlerin her biri.
Gel gel ey Mecntin bela rahinda yoldas ol bafia
Kar-1 “aski basa ilteliim ayakdas ol bafia (vr. 50a)

Belik: Nisan, hedef.

Sandik-1 sine olsa “aceb mi delik delik
Tir-i belaya ey kast ya oldi ¢iin belik (vr. 79a)

Burmak: Biikmek.

Zebiin idiip seni hake salar merd-i ecel Za‘ fi
Mahabbet ‘ arsasinda penge-i Mecniin-1 burdufi tut (vr. 53a)

Cak: Tamam.

Ey peri hammam seyrin eylemek tenha neden
Yasuma rahm itmeyiip cak boyle istigna neden (vr. 99a)

Ceri: Asker.
Tutusdum gam ¢erisiyle bu giin meydan-1 mihnetde
Bela tigiyle cismiim ser-be-ser cana fikar oldi (vr. 120b)

1170 |



Dek gelmek: Denk gelmek.

Dek gelse ¢endra gemen igre n’ola ol serv
Simsadi sikest eyledi giilsende kiyami (vr. 122b)

Dik gelmek: Kafa tutmak.
Sidre kadine dik gele mi serv {i sanevber
Cep-dest birisi vii biri ma’ili ancak (76a)
Doylamak: Ziyafet vermek, yedirip igirmek.
Hiisn-i hulkiyla cihani doylar ol Yésuf-cemal
Cem® olufi dervisler kim sahid-i ihsan ¢ikar (vr. 57b)

Diirismek: Bir isi siirdlirmek ve o isin olmasi i¢in ¢abalamak.
Eylediim itdiim diirligdiim gice gilindiiz subh u sam
Geldi amma isteglim ben gitdiim illa piir-kiirab (vr. 53a)

Egin: Sirt, arka.
Basumda kisve vii egniimde hirka
Goziim yas1 virlir diinyay: garka (vr. 45b)

Em: Ilac.
Sordum sifa-y1 haste-dili la‘ [iim em didi
Za“fi-i leb-fikar ne hazir cevab imis (72b)
Eslemek: Dinlemek.

Kakiil-i dil-bere tolasma didiim eslemedi
Cikmadi basa isi ahiri meftin oldi (vr. 115a)

Esme: Su pinari.
Egerci her suyuil bir esmesi var
Velakin bunlarufi ser-¢cesmesi var (vr. 42b)

Evren:Ejderha.
Sakin zencir-i zerrin ile evren ¢ekdiler sanma
Beniim ahumdan oldi ejder-i ates-fesan peyda (vr. 49b)
Gogermek: Morarmak.
Beyaz-1 ruhlarufi her kim goriip derdiifile derd olmaz

Gogersin seng-i gamdan sinesi zevki sevad olsun (vr. 96a)

Isst: Fayda.

| 171 |



Adem nedamet itdi dirler ki 1ss1 kild1
Ben ¢ok nedamet itdiim kurtulmadum elemden (vr. 94a)

Iss1: Sahip.
Hudaya fahr-1 alem hiirmetigiin
Keramet 1ss1 Adem hiirmetigiin (vr. 44a)
Igen: Cok.
Igen fettan igen stih-1 cihandur
Velakin siifle-perver bir civandur (vr. 43a)
igende: Cok.

Tacuil kapar seniifi de sakin isbu riizgar
Igende sisme bad-1 gurir ile ¢iin habab (vr. 52b)

[Itmek: Ulastirmak.
Zulf-i yara befizemez ger miisk-i Tatari saba
¢ Arza-i giil-zara iltiip slinbiil iistine sacga (vr. 105a)

Irgiirmek: Ulagtirmak.
Mecriih kild1 gamzefi sinem ‘indyet eyle
Ey can tabibi irgiir ol hasteye devay1 (vr. 122b)

Kef gegmek: Giigten diismek.
Ald1 goiilim ah kim bir dil-ber-i tersa-bege
<Uzlet i tecrid ile “Isa goriirse kef gece (vr. 105a)

Kanzil: Asik.
Ozinden bi-haber efgan ile afaki toldurd:
Mahabbet camini niis eyleyel’den kanzil olmisdur (vr. 67b)

Kank1: Hangi.

Gelmez stimara derdiim serh eylesem tamami
Kanki birin diyem ki derdiim hesaba sigmaz (vr. 70a)

Kan etmek: Adam 6ldirmek.

Kine-cl zalimdiiriir her giinde yiiz bii kan ider
Hay ol insafsuz hin-har1 dgretmefi bafla (vr. 51a)

|172 |



Kayirmaz: Onemi yok.

Kayirmaz pir olursa derd ii mihnet gekmeden ey dil
Bi-hamdi’llah hele yarum yetisdi nev-civan oldi (vr. 121b)

Kiya: Sert, hasin bakis.
Kiya bakislariyla sine diircinden alur cani
Kat1 “ayyardur ol nergis-i sehlast Mahmud’uii (vr. 77b)

Sencileyin: Senin gibi.
Gavvas-1 ezel simdiye dek bahr-1 ‘ademden
Cikarmadi bir sencileyin diirr-i semini (vr. 118b)

Sepmek: Serpmek.

Jéle sanma goriinenler su seper ebr-i bahar
Hakdan saklamag igiin gilizelim ddmanufi (vr. 77b)

Tan: Acaip.

Olupdur miisterisi sehr ii pazar
Olursam ben de tafi midur haridar (vr. 38b)

Tapu: Huzur, makam.
Tapuiidan siirme Za‘ fi-i geday:
Sefi‘i eyle anufi Mustafa’yi (vr. 46a)

Od: Ates.
Pertev-i sem‘ -i ruhufi niir sanurdum cana
Beni odlara yakup hey ne “aceb nar olduii(vr. 80a)

Oykiinmek: Taklit etmek, zenmek.
Oykiiniir ¢ ar1z-1 dil-dara deyii laleleriifi
Tacini virdi safa giilsen-i dehr icre yele(vr. 106a)

Ugrt: Hirsiz.

Kiyma vardum seb-i zulmetde piir tab itdi seng
Ugriya tas ekdiriip ya‘ni ki irsad eyledi (vr. 112b)

| 173 |



Us: Iste.
Sirigkiim sim i riyum zer eliimde nakd us hazir
Pes o diirr-1 giran-maye beniim nemden kaga nemden (vr. 97b)

Ofie ofie: Intizar etmek.

Gormek miiyesser olmadi bir kez cemalini
Aldum 6iie 6fie bu giin ol bi-vefa yolin (vr. 92b)

Yahsilik: Giizellik.
Neden ey stih-1 sen-giil boyle gamdan na-tiivan olmak
Cihanda yahsiliklar var iken ney’ki yaman olmak (vr. 123a)

Yetiirmek: Ulagtirmak.
Firkat-1 yar yetiirdi basuma derd i bela
Bir yafiadan yitligi sabr u karar ayriligi (vr. 111b)

Yumak: Yikamak.

Yuyalum nam ile sanindan cihanuii destimiiz
Glse-1 mey-hanede bir yar-1 kallas ol bafia (vr. 50a)

Yiigriig: Hizh giden:
Ser-amed serveri divan-1 hiisniifi
Bas acik yiigriigi divan-1 hiisniinl (vr. 48b)

C. Atasozleri

Tezkireciler tarafindan mesel-glluk olarak isimlendirilen divan siirinde atasozi
ve deyim kullanma gelenegi, Rumeli bolgesinde Edirneli Safi mahlasli Vezir Kasim
Pasa (6. 891/1486) ile baslamis ve yine Edirneli olan Necati Bey (6. 915/1509) ile de
kemal bulmustur’®. XVI. yiizyilda 6zellikle Sakarya/Geyveli Glivahi (6. 933/1526’dan
sonra), Pendname’sinde kullandigi atasozleri ile on plana ¢ikmistir”. Sairimizin
etkisinde kaldig1 Usili (6. 945/1538) de, bu donemde atasozlerini kullanan bir diger
sair olmustur®,

Bu gelenegin yayildig1 ¢evrede yetisen Gelibolulu Za’fi’nin de, bu cereyana
katildign goriilmektedir. Divdn’da Tirkge atasozlerinin yani sira bircok Arap
atasoziiniin de Arapga olarak kullanilmis olmasi, Za’fi’nin siirde atasdzii kullanma

26  Canim, Latifi Tezkiresi, s. 349. Her iki sair i¢in bkz. Ridvan Canim, Edirne Sairleri, Ak¢ag, Ankara
1995, s. 39-43 (Safi); 62-70 (Necati Bey).

27 Mehmet Hengirmen, Giivahi Pendname, Kiiltiir Bak. Yay., Ankara 1990, s. 7-82.

28 lsen, Usili Haydti Sanati ve Divdni, AUFE Yay, s. XXXV.

| 174 |



husisunu ¢ok Onemsedigini gostermesi agisindan Onemlidir. Za’fi, atasoziinii
alintilarken, “Meseldiiriir, bu meseldiir, meghiirdur, hos dimisler”, ya da Arapga olarak
“fi’l-mesel” gibi ifadelerle, alint1 yaptigina dikkat ¢cekmistir. Za’fi’nin alintiladig1
Arapca atasozleri Arapga ve Fars¢a Unsurlar bahsinde islenecegi igin, burada Divan’da
yer alan Tiirk¢e atasozlerinden tesbit edebildiklerimize yer verilecektir.
“Ahmaka dinmamak cevab ancak™:
Sifi ile cidal itme sakin
Ahmaka dinmamak cevab ancak (vr. 17a)

A%,

“Ar ider dervis olandan padisa”:

Kadri dirler bir sa¢1 Kadr u cemalidur Berat
Gormedi bir kimse anufi gibi bir na-dide zat
Nat® -1 hiisniinde beni ferzanelikle itdi mat
Gadr ider kadriimce itmez ben gedéya iltifat
Bu meseldiir “ar ider dervis olandan padisa (vr. 33b)

“Bulusur adem olanlar 4deme”:

Bu meseldiir bulusur 4dem olanlar ademe
Pes nigiin dil-ber perilik eyleyiip bizden kaca (vr. 105a)

“Derya hebaba sigmaz”:
Za“fi telatum-1 < ask her dilde miimkin olmaz
Meshiirdur bu ma‘na derya hebaba sigmaz (70a)

“Hi¢ denmemis hikayet yok™:
<Garaz eda-y1 sebiik-rihdur hemén Za“ fi
Meseldiiriir bu ki hi¢ denmemis hikayet yok (vr. 77a)

“Iki goniil bir ola perva neden”:
Seg rakibiifi hiid haber-dar olmadryd: dostum
Bu meseldiir iki goiitil bir ola perva neden (vr. 99b)

“Kimine yimek kimisine emek™:
Her deni vasl ile hiirrem Za“ fi hicrandan meldl
Hos dimisler kimine yimek kimisine emek (vr. 79b)

“Menziline iricek mihman olur”:

Kiyuiie geldiikde Za‘fi ...... ¥ olmaz “aceb
Bu meseldiir menziline iricek mihman olur (vr. 61b)

29 Kelime okunamadi.

1175



“Olur ham telh”:

Aciliklar eylese na-piihte zahid gam degil
Bu mesel meshtirdur elbette olur ham telh (vr. 55a)

D. Arapca ve Farsca Unsurlar

1) Arapca ifadeler

Divan’da icinde Arapca ifadelere rastlanan bir¢ok beyit yer almaktadir. Miillemma
tiirtinde yazilan siirlerde, bazi beyitlerin tamami Arapga ya da Farsga olarak yazilmistir.
Miilemma tarzinda yazilan kasidelerin ilkinde (vr. 5a) 2, 7, 10, 12 ve 15. beyitler;
ikincisinde (vr. 5b) 2, 6, 10, 16 ve 19. beyitler; tiglinciisiinde (vr. 6a) ise, 2, 6,9, 11 ve
14. beyitler Arapga’dir.

Miilemma tarzinda yazilan siirlerin disindaki siirlerde de, Arapga birgok climle ve
climlecige yer verildigi goriilmektedir. Bunlarin basinda ayet ve hadis iktibaslar1 yer
almaktadir. Ancak ayet ve hadis iktibaslar1 miistakil bir bahiste islendigi i¢in, burada
onlara yer verilmeyecektir. Bunlarin disinda kalan Arapca ciimleler ise, ¢ogunlukla
Arapca atasozii ve darb-1 mesellerden olugmaktadir. Sairin siirde atasoziinii kullanma
cereyaninin etkisinde kaldig1 bir 6nceki bahiste gegmisti.

Kat® eyle ziilfiifi hattui giizelsiin
El-hattu baki ve’l-‘umru fani*(vr. 119a)

Yarim agiz vasf-1 la‘ liifi itmeden ays-i tamam
Gergi zikru’l-aysi nisfu’l-“ays?®' dirler fi’l-mesel (vr. 81b)

Da’ima fikr-i miyanufi eylesem cana n’ola
Kim dimisler dostum 14 hayre illa fi’l-vasat ** (vr. 73b)

Iden sarf ‘askina ‘6mrin kema hi*
Bulur nahven mine’l-‘1gki’l-i1ahi** (vr. 37b)

30 (S8 exlly Uéb jnée." “Yaz kalici, dmiir ise fanidir.”

31 il lai iusdl 53 “Maisetten s6z etmek, maisetin yarisidir.”
32 Jnmgn U.S S?‘ gvig Y “Her seyin orta yolunda hayir vardir.”

3B o LS “Oldugu gibi”

34 oYY Gdsll (o I92 “Bir mikdar ask-1 ilahi”

1176 |



Huda itsiin an1 ‘ussaka hem-dem
Budur telhis-i s6z va’llahu a‘lem?®(vr. 48a)

Urursa sineme tir-i sa‘adet
Hezar ahsente 3¢ bazusina kuvvet (vr. 48a)

Hakdan kaldur bu ben bi-gareye ol dest-gir
Dest-giriifi ola Hak saha il yevmi’l-hisab’ (vr. 9b)

Ey seh-i ‘alem-penah $ah selamun ‘aleyk
Ehl-i dile secde-gah Sah selamun aleyk (vr. 4a)

¢ Alemiifi Asar1 var sanma viicid-1 miistakil
Zat-1 Hak’dur miistakil her karda fi kiilli san 3¥(vr. 102b)

Cefa-y1 yar1 yeg gorsem ‘aceb mi lutf-1 ‘alemden
Bela didiim belasina anufi ben ma tekaddem?*den (vr. 97b)

Divan’da Arapea dilbilgisi kurallarma gore kurulmus birgok Arapga tamlama da
yer almaktadir.

Har ile hem-dem olup ol giil-i ra‘na Za‘ fi
Biilbiil-i haste-dili miinkesirii’l-bal itdi (vr. 117a)

Neye gam-gin olursuil iki géziim
Ya nedensiin miigevvigii’l-ehval (vr. 83a)

Tarfetu’l-‘ayn® igre nakd-1 cani alur sineden
Miilk-i dil yagmacisi ‘ayyareler gordiiii mi hic (vr. 54b)

Sefi® eyle rasaliiil ben gedaya
Irisdiir kulufi1 fevka’l-“ulaya*' (vr. 49a)

35 \oJ&i alllg “En iyi bilen Allah’

36 Cowws) “Giizel yaptin.”

37 g:ALv.oJl £ U‘Jl “Hesap giiniine kadar.”
38 Ol JS & “Heriste.”

39 pdds Lo “Eskiden beri”

40 g.:&’ | d8 )Io “Goz agip kapayincaya kadar.”
41 A=t 3g8 “Oteler tesi, Allah’in huzuru”

1177 |



Divan’da Tiirkge sentaksi igerisinde kullanilmis olan Arapga kelimeler igin,
divanin rastgele herhangi bir yerine bakmak kafidir. Denebilir ki, Arapga kelimenin
kullanilmadig1 bir beyit ya da bend yok gibidir.

Ey medar-1 ma“delet sen ziibde-i insansin
Merdiim-i safi-nazarsin kamilii’l-iz* ansin (vr. 94b)

Oliirsem firkat-1 dil-dar ile bu rah-1 mihnetde
Gele va hasreta avazesi hak-i mezarumdan (vr. 93b)

Bareke’llah ey giil-i ziba nediir bu reng-i al
Lal olur yiiziifi goriirse biilbiil-i sirin-mekal (vr. 82a)

2) Farsca ifadeler

Divan’da ciimle ya da climlecik halindeki Farsca ifadeler, sadece Miilemma
tarzinda yazilan kasidelerde goriilmektedir. Bunlarin ilkinde (vr. 5a) 1, 3, 4, 8 ve 14.
beyitler; ikincisinde (vr. 5b) 4, 8, 11, 13 ve 14. beyitler; iiclinciisiinde (vr. 6a) ise, 4, 5,
7, 12, 17. beyitler Farsga’dur.

Farsca’nin divana yansimasi, daha ¢ok Fars¢a kelimeler, tamlamalar, terkibler,
kelimelerin basina ve sonuna gelen Farsga ckler, Fars¢a iki kelimeyi birbirine
baglayan u (g) baglaci ile Tiirk¢e sentaksi igerisinde kullanilmis olan Farsga kelimeler
seklindedir. Bunlarin Divdn’da sayisiz o6rnekleri oldugu i¢in, burada sadece birkag
ornekle yetinilecektir.

N’ola kiih-1 belada ifilesem Ferhad-ves Za‘ fi
Terahhiim gérmediim hergiz ben ol sirin dehanumda (vr. 104b)

Bas ege ayagina serv ii cenar
Baga gelsin eger ki cilve kiinan (vr. 92a)

Sarab-1 ala tesbih eyleyen la‘l-i lebiifi cana
Zihi danis zih1 binis zihi rengin hayal itmis (vr. 73a)

Kesilse bagum u kanum dokiilse tig-i mihnetle
Yolufida sadikum vallahi sahum donmezem kat‘a (vr. 51b)

Ne dirlik bafia “alemde nigar-1 hib-stretsiiz
Acilmaz bu kara bahtum beniim ol mah-siretsiiz
Cekiibdiir rahi “askinda bela dil hadd i gayetsiiz

[14h1 n’ola haliim ol meh-i hiirsid-i tal‘ atsiiz

Mukarin olmadi devlet sitarem bir sa‘adetsiiz (vr. 69b)

1178 |



Kamet-i dil-dara ey dil ¢okdan eylerdiik heves
Hamdii li’llah olmadan pa-mal bulduii dest-res (vr. 71b)

Heva-y1 “agk olup basumda sevda
Saba gibi yelerdiim bi-ser ii pa (vr. 36b)

1179 |



DORDUNCU BOLUM

ZA’Fi DIVANI’'NIN DiINi
VE TASAVVUFI MUHTEVASI



Ali Emiri’nin de tesbit ettigi gibi' siirleri bagtan sona mutasvvifane olan Za’fi’nin
divaninda; din ve tasavvuf en baskin muhteva 6geleri olarak karsimiza ¢ikmaktadir. Bu
nedenle dini ve tasavvufi muhteva, calismamizda miistakil bir boliim olusturmustur.

Bu boliimde i’tikad, ibadet ve tasavvufa iliskin pek cok kavramin Za’fi Divani’nda
nasil gectiginin ve sairin bu kavramlara yaklagim tarzinin tesbitine ¢alisilmistir. Bu
yapilirken bilgisayar ortaminda olusturdugumuz Divan metninden istifade edilmistir.
Bu amagla divanmn tamami okunmus, metinde gegen kavramlar tek tek tesbit edilip
bilgisayar ortaminda tasnife tabi tutulmus, kavramlarin i¢inde gegtigi beyitler ilgili
basliklar altinda kaydedilmis ve son olarak her konu kendi i¢inde degerlendirmeye
tabi tutulmustur.

Burada bir husiisa daha isaret etmekte yarar goriiyoruz. O da lirik gazeller yazan
Za’fi’nin, i’tikad ve ibadet ile ilgili bir ¢ok kavrami, ger¢ek anlamlari diginda,
ozellikle temel felsefesi olan aski anlatmada kullanmis olmasidir. Siiphesiz sair
bu kavramlari islerken, Miislimanlar: bir ilmihal kitab1 diizeyinde bilgilendirmeyi
amaclamamustir. Oyle olsa sdirin manzim bir akide, fikih ya da ahlak kitab1 telif
etmesi daha mantikli olurdu. Halbuki telif edilen eser, biitiin &zgiinligii ile bir
divandir ve dine ait olan bir ¢ok kavram, benzerlerinde oldugu gibi burada da, farkl
anlam kontekslerinde kullanilmistir. Kanaatimizce sair bunu bilingli yapmis ve ehl-i
askin 1stilahlarinin ¢oklugundan soz ettigi asagidaki beytinde, bunlari da ehl-i askin
1stilahlan gercevesinde ele almustir.

Ehl-i “agkuf 1stilahatin1 sanma bi-misal
Yegdiir ey hace lugat-1 magrib i kdmtisdan (vr. 98b)

Elbette ki zaman zaman i’tikdd ve ibadete iliskin kavramlarin kendilerine has
olan anlam diinyalarina da girilmistir. Iste bu boliimde bu kavramlarin gerek kendi
konteksleri, gerekse farkli kontekslerdeki kullanimlari tarafimizdan tesbit edilip
islenecektir.

Za’fi Divani’nda dinin i’tikadi ve ameli boyutlari ile ilgili olan kavramlarin nasil
ele alindiklarma gegmeden Once, en basta Divdn’da din kavraminin nasil gectigine
bakmamizin uygun olacagi kanaatindeyiz. Bir kavram olarak, akil sahiplerini
kendi irade ve tercihleriyle, bizzat hayir olan ve peygamber tarafindan teblig edilen
seylere sevk eden ilahi bir kan{in? anlamina gelen din, bu anlamiyla Divdn’da sadece
bir yerde kullanilmistir. Burada sair, din ve diinyanin bir yerde ayni anda birlikte
bulunamayacagint; kisinin dinini abad kilmasi ve bunun i¢in de diinyddan vazge¢mesi
gerektigini ifade etmistir.

1 Emiri, Esami, vr. 10/a-b; Beysanoglu, a.g.e., C. I, s. 84-86.
2 Bekir Topaloglu, “Din, iman ve islam”, Islam ‘da Inan¢ Esdslart, IFAV Yay. Ist. 1998, s. 16.; A. Hamdi
Akseki, Islam dini-itikad, ibadet ve Ahlak, DIB Yay., Ankara 1973, s. 7.

| 181 |



Geg bu diinya-y1 deniden diniifii abad kil
Din ile diinya sigismaz bir yere bi-istibah (vr. 109b)

Din kelimesi diger beyitlerde, mecazi ask tabirleri ile birlikte kullanilmistir.
Buralarda din, sevgilinin zilfiiniin dinsiz olmasi (vr. 121a), sevgilinin dininin
olmamasi (vr. 118a,), sevgilinin sagin1 agyara ziinnar etmesinin dine sigmamast (vr.
108a), sevgilinin kafir olan ziilfiiniin havasini teneffiis etmekten dolay1 dininin elden
cikmast (vr. 83b) seklinde kullanilmistir.

Din ile ilgili diger bir kavram olan seriat da Divan’da ser’-i serif seklinde
geemistir. Asagidaki beyitte sair, gonliinden ser -i serif’i idrak etmesini istemektedir.

Tevhid isini berk idiip ser‘-i serifi derk idiib
Ten cebhesini terk idiip ‘uryan olayin varayin (vr. 95a)

Diger bir beytinde de sair, ser -i serif’i kendisine telkin etmesi i¢in Allah’a dua
etmektedir.
Kulufidur Za“ fi-i bigare miskin
Idiip ser®-i serifiifi afia telkin (vr. 41a)

Sair, dud ettigi diger bir beytinde de, Allah’tan kendisine hidayet yolunu
gostermesini istemektedir ki bu da Allah’in dinidir. Zira Fatiha siresinde de gectigi
gibi, hidayet yolu kisiyi sirat-1 miistakim’e, yani dogru yola gotiiriir. Dogru yol da
Islam dinidir (Bkz. Fatiha 1/6-7).

Yollarda kaldi Za“ fi-i bi-dil meded seha
Goster deliliifi ile hidayet tartkini (vr. 116a)

Sair, “Hikmedenin hiikiimlerine i¢ten uymaktayim. Ey insanlarm en hayirlisi!
Din, hiikiimlere 6nem vermistir.” anlamina gelen asagidaki Arapca beytinde, dinin
hitkiimlerine olan bagliligini ve dinin hiikiimlerine verdigi énemi ifade etmektedir.

skl (Sl p8oY LgSome S
5ol 8 LI 5 b (s Ll 082
(vr. 6b)

Islam dinine gelince, dini bir mefhiim olarak Isldm kavrami Divdn’da sadece
sevgiliye hitaben, “Misliman oldugunu sdyleyen kisinin, oldiirme eylemine
girigmemesi gerekir. Ciinkii bu dine sigmaz.” anlamindaki asagidaki beyitte
gecmektedir.

3 Hiikmedenin hiikiimlerine i¢ten uymaktayim. Ey insanlarin en hayirlisi! Din, hiikiimlere 6nem vermistir.

1182 |



Be kafir da‘ vi-i islam’1 eylersin hustsiyla
Beni cevr ile dldiirmek sigar mi hi¢ ayine (vr. 106b)

Miisliman kavrami da Divan’da iki yerde kavramsal anlami ile kullanilmistir.
Buralarda Miisliiman kavramu, kiifiir ile yan yana, ama kiifre zit olarak kullanilmistir.
Bir yerde “Ayriligin bela ve siddetini kafir, Miisliman hi¢ kimse gormesin.” (vr. 24a)
denmis, asagidaki beyitte de, “Asigin kiifrii benlik olduguna gore, onun Miisliiméan
olmasi benliginin ortadan kalkmasidir.” denmistir.

Suya at kiifrtifii miiselman ol
< Asikuii kiifri oldi ma’ vii meni (vr. 16b)

Ayrica Divan’da Misliimanlar, kendileri ile danisilan ve dertlesilen kisiler olarak
tavsif edilmislerdir. Sairin “Ey Misliimanlar, sevgilinin cemalini temasa eylemenin
asiklara yasak olmasina kim kail olur?” (vr. 76b), “Sevgiliden ayrildim, ne edeyim ey
Miislimanlar!” (vr. 86b) seklindeki ifadelerinde; yine tabib-i cdn’in (can doktorunun)
hasta gonlii i¢in ila¢ oldugunu soyledikten sonra, Miisliimanlara hitab ederek, o ilacin
kendisi icin gerekli oldugunu, aksi takdirde Slecegini ifade etmesinde (vr. 84a) ve
ornek olmak tizere sundugumuz asagidaki beytinde bu husis agik¢a goriilmektedir.

Yine bir dini yok ziba sanem sevdiim Miiselmanlar
Kilisa-y1 cihan igre olursam n’ola tersayi (vr. 118a)

A.'tikad
Dinin i’tikddi boyutu, iman konusunu teskil eden meselelerle ilgilidir*. I’tikad
kavrami1 Divdn’da sadece bir beyitte gegcmektedir ki burada sair pak (temiz) bir i’tikad
sahibi oldugunu ifade etmistir.
Fazl-1 Huda’ya ireli pak i‘tikad ile
Biz boyni baglu bende-i Sah-1 vilayetiiz (vr. 69b)

Divdn’da yer alan 1’tikad ile ilgili kavramlar sunlardir.

1. Allah

Sair, tevhidin 6zlinli olusturan ve Allah’in bir ve samed oldugunu, ne bagkasini
dogurdugunu, ne de baskasi tarafindan doguruldugunu ve O’na denk hi¢ kimsenin
olmadigmi ifade eden Thlas stresinin tamamimi bir gazelinde su sekilde iktibas etmis,

4 Topaloglu, “Allah’a Iman”, a.g.e., s. 32.

1183 |



Ey cemaliiii nlirina nisbet ezel ayn-1 ebed
Old1 bu ma‘naya sahid kul huve’llahu ehad *

San-1 pakufidur miinezzeh zat-1 pakundur kadim
Hem kadim u hem miinezzeh sensin Allahu’s-samed®

Lem yelid lem ytled” olmisdur sifat1 zatufud
Anuifl i¢iin lem yekiin old1 lehii kufven ehad®(vr. 56b/1-3)

ve asagidaki beytinde ifade ettigi gibi, Allah’mn birligini ikrar etmistir:

Egerci “asiyem miicrim giinah-kar
Velakin birligiifie itdiim ikrar (vr. 40a)

Saire gore Allah’m san1 miinezzeh, zat1 da kadimdir (vr. 56b). Her konuyu en
iyi bilen O’dur (vr. 48a). Benzeri olmayan, yiice Allah, zatinda hi¢ bir seye muhtag
olmayandir. Onun i¢in ta’ayyiin yoktur. O’nun somutlastirilarak anlatilmast miimkiin
degildir. Zira O, maddi alemdeki higbir seye benzemez (Stra 42/11).

Zatinda ganidiir 6zi yok afa ta‘ayyiin
Bi-¢in u huda-vend-i tebarek ve te‘ala (vr. 13a)

Allah kisiyi islerinde miiyesser kilar (vr. 123a). Allah’1n islerinin nihdyeti yoktur.
Ayet-i kerimede belirtildigi gibi (Rahman 55/29), Allah her an bir isle ilgilidir ve
her an yaratma halindedir. O, felsefecilerin dedigi gibi, diinyay: yarattiktan sonra
istirahata ¢ekilmis degildir.

Su’Gnat-1 ildhide nihayet yokdur ey arif
Okuyup kiille yevmin ayetin fehm it ne ma‘nadur (vr. 66b)

Bilgili sahis Allah’1 inkar edene kulak asmaz. Zira miinkir kisi Allah’a arkasini
dondiikge, ehl-i Hakk’in iman1 artar.

Miinkirtifl inkarini giis eylemez dana olan
Miidbiriin idbari ehl-i Hakk’a ¢iin ikbaldiir (vr. 67a)

5 aolal 98 U3 “De ki: O, Allah birdir.” (Ihlas/112-1)

6  Jeuatl dlf “Allah sameddir.” (ihlas/112-2)

7 Wy @9 b QJ “0 dogurmamis ve dogmanustir.” (hlas/112-3)
8 Aol lgdS & SO QJ_Q “Onun higbir dengi yoktur.” (Thlas/112-4)

|184 |



Vahdet-i viichd felsefesine inanan sairin Allah ile ilgili miitalaalarinda, bu diistince
bigiminin izlerine de rastlanir. Saire gore, biitiin varlik bir oldugu i¢in her yerde Allah
goriilmektedir (vr. 71a, 110a). Goziin 6niinden perde kalkinca, Allah’mn biitiin alemi
kusattigi goriiliir. Alem, insdn ve goriinen biitiin sekiller mir dt-1 Mevld (Allah’in
aynast)

’dir. Ancak goremeyen miinkir, bunu inkar eder (vr. 59a, G. 66a, 62b). Tevhide
ulasmak isteyen kisinin bakisini keskinlestirip varligi bir gdrmesi gerekir (vr. 117a).

Ayet-i kerimede (Kaf 50/16) belirtildigi iizere Alldh kuluna sah damarmdan
daha yakindir. Sair de bir beyitte bu ayete telmihte bulunarak, Allah’in kuluna uzak
olmadigini, ona yakin oldugunu belirtmis ve bu kadar yakin olan Allah’1 tanimak i¢in
uzaklara gitmemek gerektigini ifade etmistir. Sire gore, bize sahdamarimizdan daha
yakin olan Allah, taninmalidir.

Gayre bakma Za“ fiya bilmek dilersefi Rabbiifii
Sanma kim safia irag ola seniifi yanuiidadur (vr. 24b)

Divan’da Allah’in niru methiimu 6nemli bir yer tutmaktadir. Saire gore can gozi
ile nereye bakilsa, nir-1 Huda goriiliir (vr. 19b). Alt1 yon nir-1 ilahi ile dopdoludur (vr.
20b). insanin yiizii néir-1 ildhi’nin alametidir (vr. 43a). Niir-1 Hudd, Hz. Peygamberin
yiiziine tam olarak yansimistir (vr. 122b). Insan, pertev-i hiida (vr. 29b), pertev-i niir-1
Huda (vr. 38b), mazhar-1 Huda-y1 Samed (vr. 15a), mazhar-i envar-1 Huda 'dir (vr. 7a).
Allah’a mazhar olmak ig¢in kisinin ayinesini temiz tutmasi gerekmektedir.

Her ki ayinesini itmedi pak
Za“ fiyd mazhar-1 Huda olmaz (vr. 71a)

Sair, asagidaki beytinde pertev-i Hudd’ya talip oldugunu (vr. 71a) ve Allah
nGrunun mandsini okudugu i¢in, cihanin ig¢inde cihdm siisleyenin ne oldugundan
haberdar oldugunu ifade etmistir.

Okuyup Allah nirufi ma‘ nisinden Za‘ fiya
Bu cihan i¢re cihan-aray1 bildiim n’eydiigin (vr. 102a)

Ayet-i kerimede (Bakara 2/20) belirtildigi gibi Allah her seye kadirdir. Alldh’in
kudret hisarinin Hint Okyanusu’nu ¢evrelemis olmasi (vr. 47a), yine Alldh’m yerde
ehl-i semanin siretini ortaya ¢ikarmasi (vr. 122b), gezegenleri yaratmasi (vr. 37b), kis
mevsiminin tizerine kdlem ¢ekmesi (vr. 36b), insdn1 ¢amurdan yaratmasit (vr. 111b,
112a), Hz. ibrahim’in igine atilmis oldugu atesi giil bahcesi haline doniistiirmesi
Divdn’da Allah’in kudreti icin verilen 6rneklerdir.

1185 |



Bu ne kudret bu ne tebdil-i hakikatdur goriin
Ates-i Nemriid’1 ibrahim’e giil-zar eyledi (vr. 114b)

Beyitte, Allah’in kudretinin tebdil-i hakikat (fizik kurallarmin degisiklige
ugramasi) olarak tanimlandig1 ve sairin Allah’in kudreti karsisinda hayranlik ve
saskinligint gizleyemedigi miisahede edilmektedir. Sair, “Zihi kudret ki kilmig sun’-1
yezdan” (vr. 47a), “Zihi kudret ki izhar eylemis Hak” (vr. 122b) ve “Hezar ahsente”
(vr. 101a) gibi ifadelerle de bu duygusunu dile getirmistir.Divdn’da kudret igin,
kudret-i Hak (vr. 37b); kudretin taalluk ettigi sey i¢in, sun -1 Yezdan (vr. 47a); kadir
olan Allah i¢in ise hattdt-1 kudret (vr. 36b), yed-i kudret (vr. 111b), dest-i kudret (vr.
112a), kudret eli (vr. 119b) tabirleri kullanilmistir.

Divan’da Allah’in sanatina iliskin verilen ornekler ise, giil bahgeleri (vr. 42a),
insanin kameti (vr. 119a), yiizii (vr. 75a, 119a) ve ylizdeki kaslar (vr. 61a) ile ilgilidir.
Bir beyitte sair, Nakkas-1 ezel’in kaleminin insan yiiziinli ¢izmis olmasindan dolay1,
insan yiiziiniin giizel ve miimtaz oldugunu ifade etmis (vr. 119a); asagidaki beyitte
de, insanin yiiziini bir deftere, Allah’1 da o defterde ¢izgiler ¢izen bir nakkasa
benzettikten sonra, Allah’in defteri hitkmiinde olan insan yiiziiniin elbette aydinlik
olacagi seklindeki inancini dile getirmistir.

Hos miiferrih hatt-1 reyhani yazilmis kaslarufi
Nice rlsen olmasun kim defter-i Allah’dur (vr. 61a)

Sair, Allah’in sanat1 i¢in sun -1 Hak (vr. 75a), sun -1 ilahi (vr. 42a); sanatkar olan
Allah i¢in de Nakkds-1 ezel (vr. 119a) tabirlerini kullanmis ve Allah’in sanatini hezdr
ehsante (Ne kadar giizel yarattin) diyerek takdir etmistir.

Seni var ise ey rih-1 revan candan yaratdi Hak
Hezar ahsente ol can-aferine aferin olsun (vr. 101a)

Netice olarak sair, Allah’in kudret ve sanati karsisinda Alldh’a teslim olmusgtur.

Lem ii ladan gegiiben diye hem-an sellemn’
Fani-i harf oluban bula fena igre fena (vr. 19b)

Divan’da gegen Allah ile ilgili kavram ve terkibler sunlardir:

1. Alldh: Ars-1 Allah, Allahu ekber, Allah oku, bi’llahi, ta’llahi, hamdi li’1lah,
kelamu’llah, va’llahi, zikr-i Allah.

2. Huda: Envar-1 Huda, fazl-1 Huda, feyz-i Huda, Huda-y1 1a-yezal, mazhar-1
Huda, mir’at-1 Huda, nasr-1 Huda, nir-1 Huda, pertev-i Huda, pertev-i Huda, pertev-i
ntir-1 Huda, rah-1 Huda, sirr-1 Huda, sir-i Huda.

9 Lakw “Teslim olduk.”

| 186 |



3. Hak: Cemal-i Hak, Cenab-1 Hak, cezbe-i Hak, der-geh-i Hak, emr-i Hak, fazl-1
Hak, kudret-i Hak, mir’at-1 Hak, viicid-1 Hak.

4. flah: Esma-i ilahi, esrar-1 ilahi, ndr-1 ilahi, sun’-1 ilahi, sii’Gnat-1 ilahi.
5. Yezdan: Nur-1 Yezdani, rahmet-i Yezdan, sun’-1 Yezdan, Yezdan.

6. Rab: Rabb-i izzet, Rabb-1 kerim, ilm-1 Rabbani.

7. Mevla: Mir’at-1 Mevla, Hazret-1 Mevla.

8. Diger: Tanri, san-1 pak, zat-1 pak, hazret-i sultan, der-geh-i hazret, hazret,
Vehhabu’l-ataya, nutk-1 Viicid-1 mutlak, hattat-1 ezel, ism-i a’zam, ezel kayyimu,
nir-1 zatr, Ha.

9. AlldAh’n sifatlari: Fettah, Hakim, Hakim, Mennan, Hannan, Sultan, Siibhan,
Kadim, Kadir, Kayyim, Kahhar, Rahim, Rahim, Rahman, Erham, Mukim, Kaim,
Ekvam, Mudam, Daim, ‘Ali, ‘Ali, E’la, ‘Alim, ‘Alim, ‘Allam, Hakim, Hakim,
Ehkam, Kerim, Ekram, Kerim, Zi’l-kerem, Miikrim, Halik, Hallak, Feyyaz, Zi’l-
Fazl, Kassam, Semi’, Sami’, Cami’ Kadir, Kadir, Ekdar, Cevvad, Vahib, Mu’ti, Gafir,
Tevvab, Azim, Mu’zam, E’zam, Kebir, Ekram, Ekber, Vahid, Vahid, Evhad, Ferid,
Miifred, Ferd, Rahman, Hudavend-i Cihan-ara, Nakkas-1 Nigaristan, Bedid-arende-i
esyd, Vahibu’l-amal, Kerimu’s-se’n, Zu’l-fazl, Zu’l-ihsan, Zu’l-kerem, Cihan-dar,
Cihan-Perver, Hafizu’l-miilk, Hallak-1 halayik, Zu’r-rahme, Miisir-i miilk-i bi-enbaz,
Sultan-1 cihan-perver.

2. Melekler

Divéan’da, Islam inang esaslarindan biri olan ve bir beyitte (vr. 15b), Fars¢a’daki
karsilig1 olan siiriis seklinde de gecen meleklerin nirdan yaratilmis olma, insanlara
benzememe, gece giindiiz ibadet edip daima tesbih, duad ve zikir halinde olma gibi
bilinen ozelliklerine!® deginilmez. Sadece asagida yer alan beyitte melekler rahm
edici olarak tavsif edilmistir.

Ol periniii olali divanesi haliim goriip
Rahm idiip gokde melekler agladi insan beni (vr. 117a)

Asagidaki beyitte de, kiyamet giiniinde nebilerin elinde liva (bayrak) varken,
meleklerin de o livanin altinda saf kurup nidada bulunacaklar1 belirtilmistir.

Dike her bir nebi anda livay1
Melekler ideler saf saf nidayi (vr. 46a)

10 Genis bilgi igin bkz. Ilyas Celebi, “Melekler”, Islam’da Inang Esaslari, s. 238.

| 187 |



Melek kavrami beyitlerde genellikle, ya giizel ve ¢ekici olduklarina inanilan ve
disi cin demek olan peri'! (vr. 27b, 33b, 43b, 62a, 86a, 105b), ya da giizel kokulardan
yaratilmig cennet kizi demek olan hari'? kelimeleri ile (vr. 27b, 97b) birlikte
kullanilmigtir. Bu da islam kiiltiiriinde meleklerin giizelligin sembolii olarak telakki
edildiginin bir gostergesidir.

Hustisan kim Muhammed nam dil-dar
Nazir ana ne hir u ne melek var (vr. 37b)

Melekler giizelligin sembolii riihani ve latif varliklar olduklari igin, sevgili,
melege kiyas edilegelmistir. Divan’da, sevgilinin yiizii (vr. 27b, 43b, 51b, 62a, 84a,
97b,105b), huyu ve ahlaki (vr. 43b, 120a), yasami (vr. 86a, 94b), goriiniisi, (vr. 33b),
giiler yiizliliigl (vr. 47b) meleklerinkine benzetilmistir. Bu benzetmeler melek-sadr,
melek-siret, melek-manzar, melek-rli, melek-hli, melek-behcet, melek-sima, melek-
siret, melek yiizlii, melek-nam gibi birlesik isimlerin kurulmasi yoluyla yapilmistir.
iki yerde de istiare-i musarraha sanatina basvurularak sevgili yerine melek tabiri
kullanilmistir:

Ra‘d sanma na‘reler uran dem-a-dem ey melek
Mest olup sevk-1 lebiifile carha girmisdiir felek (vr. 78b)

Vasf-1 ruhint o melekiini gorse Za® fiya
Ta‘viz-i can idine niifiis-1 miicerrede(vr. 105b)

Divan’da melek gesitlerinden ismi agik bir sekilde zikredileni, Mukarrebiin olarak
da isimlendirilen Kerribin'® melekleridir. Bir yerde (vr. 21a), Kerrtibin meleklerinin
gokte “Asitan-1 ehl-i Hak’dur han-kdh-1 Giilseni” seklinde bagirarak zikrettikleri
ifade edilmis; agagida yer alan beyitte de zikr eden sGfiler, ars1 tavaf eden Kerribin
meleklerine benzetilmis ve bu meleklerin arst tasidiklari ve onun g¢evresinde
bulunduklarma (Bkz. Miimin 40/7-8, el-Hakka 69/17) isaret edilmistir.

Tolinurlar cezbe-i zikr ile her seb saf saf
Glyiya Kerrabiler’diir kim kilur “ars1 tavaf (vr. 22a)

Cennetin kapisinda gorevli olan Ridvan isimli melek ise, Divdn’da ismen
zikredilen tek melektir .

Ciin timmet oldi Ahmed’e Za“ fi-i bi-neva
Ridvan elinden i¢di cinan igre Kevseri (vr. 117b)

11 Pala,a.g.e.,s. 382.
12 Pala, a.g.e., s. 224.
13 Genis bilgi i¢in bkz. Celebi, a.g.m., 246.

| 188 |



Ayrica Divdn’da gorevleri, insanlarin fiillerini kaleme almak olan Rakib ve Atid
isimli meleklerden, isim verilmeden bahsedilmistir. Bilindigi gibi Rakib insadnin
sag tarafinda yer alip iyilikleri, A¢#id ise sol tarafinda yer alip kotiiliikleri yazar. Sair
asagida yer alan beytinde bu meleklerin giinahlarin1 yazmalar1 halinde, kiyamet
giiniinde durumunun koétii olacaginin farkinda oldugunu ifade etmistir.

Yazarlarsa melekler hasb-1 halim
Nediir mahger giiniinde bellii halim (vr. 46a)

Kur’an-1 Kerim’de anlatildigina gore, Allah, Hz. Adem’e isimleri ogrettikten
sonra, bu isimlerin anlamlarim1 meleklerden sorar. Melekler de, Alldh’a hitaben,
kendilerine 6gretilenden bagka bilgilerinin olmadigimi itiraf ederler (Bakara 2/31-
32). Sair, asagidaki beyitte meleklerin esmanin sirlarini insdndan 6grendigini ifade
ederken, bu olaya telmihte bulunmaktadir.

Sirr-1 esma bizdediir teslim alur bizden melek
Nazir-1 mir ’at-1 hilyuz ma-sivadan gegmisiiz (vr. 70a)

Insanlarin bildigi isimleri melekler bilmedikleri igin, insdnoglu meleklerden daha
bilgili bir konumdadir. Saire gére bunun nedeni, yukaridaki beyitte ifade edildigi gibi,
insanin mdsiva’dan gegmis olmasidir. Bunun diger bir nedeni de, alemin bilgisi ile
aklin insanda bir araya gelmis olmasidir (vr. 15b). Melekler Hz. Adem’in ilminin
hakkini teslim ettikleri igin, Hz. Adem’in irfim ve bilgisi miisellemdir.

Kild1 teslim ‘ilmiifie ¢l siirlis
Sahn-1 ‘irfanda miisellemsin (vr. 15b)

“IImiifie ciimle melaik didiler sellemna
Pes niciin boyle iken biz dahi seytan olalum (vr. 20a)

Son beyitte biitiin meleklerin Alldh’n ilminin azametini teslim ettikleri ve bu
konuda insénlarin seytana degil, meleklere uymalari gerektigi ifade edilmistir. Burada
ayn1 zamanda melek ile seytan birbirlerine zit varliklar olarak takdim edilmistir. vr.
84a’da yer alan bir beyitte de bu husisa isaret edildigi gibi, asagidaki beyitte de ayni
hus@is melek-dev vechesinden ele alinmistir.

Olup her siifle na-dana karin ol
Melekdiir dive olmis hem-nisin ol (vr. 47b)

Divan’da meleklerle ilgili olarak dikkat ¢eken son husis, sairin siirdeki kabiliyetini
meleklerle iliskilendirerek dile getirmis olmasidir. Buna gore sairin siiri o denli
giizeldir ki melekler, sozlerini vird olarak siirekli okusalar sezadir:

1189 |



Vird eylese si‘ riim yarasur gékde melekler
Vasf-1 ruhufl ey hir ki divAnuma gegdi (vr. 121a)

3. Kitaplar

Za’fi Divani’nda, dort biiyiik semavi kitaptan Tevrat ve Incil iizerinde hig
durulmamus, sadece bir beyitte Zebtlir’dan s6z edilmis; en ¢ok kendisinden bahsedilen
ise, son kutsal kitap Kur’an olmustur.

Bilindigi gibi, David (a.s.)’a indirilen Zeblr’da kutsal emirler yerine, ilahi ve
nesideler yer alir. Divan siirinde, Hz. David’un Zebtr’daki ildhileri giizel sesi ile
okumast dolayisi ile Zebir’dan bahsedilir'®. Za’fi Divani’nda da, biilbiiliin, ask
Zeblr’u olarak nitelendirilen giiliin sayfalarindan muhabbet dersini aldiktan sonra
kemal derecesine vardigi ifade edilir. Burada biilbiil, Hz. Daviad olarak tasavvur
edilmistir. Hz. David’un okudugu kutsal Zebiir, biilbiiliin okudugu ise agsk Zebir’udur.

Mahabbet fenniniifi dersin okiyup saftha-i giilden
Zebur-1 “aski ezber eylemisdiir kamil olmisdur (vr. 67b)

Son kutsal kitap Ku’ran, Divan’da on yerde gegmekle beraber, buralarda Kur’an’in
klasik tarifine iliskin herhangi bir bilgi yoktur. Sair, sireten hadis olmakla beraber,
aslinda kendisinin de Kur’an gibi kadim oldugunu ifade ettigi asagidaki beytinde,
kelami bir tartisma olan Kur’an’in hudGsu meselesinde, tavrint Kur’an’in hadis
degil, kadim oldugundan yana koymustur. Hi¢ siiphesiz kendisini Kur’an gibi kadim
goren sairin bu disiincesi, kendisinde var olan vahdet-i viiciid diisiincesinden nes’et
etmektedir.

Egerci streta hadis vell ma‘nen kadim oldum
Ol insdnum ki Kur’an’la ezelden [tev’emanum]" ben (vr. 101a)

Nitekim asagidaki beytinde de sair, kendisinin keldmu’llah-1 ndank (Allah’in
konusan kelami), sozlerinin de dyet oldugunu ifade etmistir. Sairin kendisini
keldmu’lldh olarak gérmesi ile, kendisinin Kur’an kadar kadim oldugunu ifade etmesi
arasinda herhangi bir fark yoktur. Sair adeta kendisini miisahhas bir Kur’an olarak
takdim etmektedir. Onunla Kur’an arasindaki tek fark, insan olmasindan kaynaklanan
konusma 6zelligine sahip olmasi, yani natik olmasidir. Ona goére bu yaklasim tarzi
tim insanlar i¢in gegerlidir:

Kelamu’llah-1 natikdur viicidum sozleriim ayat
Anufgiin canib-i Hakk’dan cihana beyyinatum ben (vr. 139b)

14 Pala, a.g.e., s. 502.
15 Metinde “tevanum” seklinde yazilmistir.

1190 |



Kelamu’llah-1 natikdur disem n’ola ben insana
K’anuii nutkinda oldi climle esrar-1 nihan peyda (vr. 49b)

Sair, Ummii’l-Kitab (vr. 115b) ve Nutk-1 Hak (vr. 115b) olarak nitelendirdigi
Kur’an’in sirlarint anladigini ve onu sag elinde tuttugu icin de ashab-1 yemin’den
oldugunu ifade ederken, bu anlayisindan hareket ediyor olmalidir. Zira yukaridaki
beyitlerde de gegtigi lizere, kendisi keldmulldh-1 natik ve sozleri de dyet olan birisi,
elbette ki Kur’an’in sirlarma vakif olacaktir.

Tutmusam elde kitabum olup ashab-1 yemin
Nutk-1 Hakk’1 afilayup bildiim nediir giiftarini (vr. 115b)

Kur’an, Divan’da sevgili ya da miirsidin yiiziiniin kendisine benzetildigi bir unsur
olarak da kullanilmistir (75a, 105a). Kur’an’dan maksadin miirsidin yiiziiniin gtizelligi
oldugu ifade edilen asagidaki beyitte bu husis goriilmektedir:

Za“fi-i iiftaideye ey secde-gah-1 ehl-i Hak
Mushaf-1 hiisniifidiiriir iman u Kur’an’dan garaz (vr. 73b)

Divin’da Fatiha Stresi’nin isimlerinden olan Seb u’l-Mesdni ve Ummii’l-Kitab
kavramlarinin her ikisi de, sevgilinin yiiziiniin kendilerine benzetilmesi sadedinde
kullanilmistir.

Rublarufi seb‘ u’l-mesani stretiiil immii’l-kitab
Afia yer yer hal-i miskiniifi oluptur ....... 16 bab (vr. 52a)

Okuyup timmii’l-kitab1 anladum esrarini
Bilmisem seb‘u’l-mesani dil-beriifi didarini (vr. 115b)

Bu iki kavramin disinda, Kitab (vr. 115b,), Mushaf-1 Hak (vr. 117a) ve Nutk-1 Hak
(vr. 115b) gibi Kur’an’la ilgili bagka kavramlarin da Divan’da kullanildigi goriiliir.

Divan’da Kur’an’la ilgili olarak kullanilan kavramlardan biri de siire kavramidir.
Sair, bir yerde (vr. 23b) Levh-i Mahfiiz’da bulunan Rahmdn stresi hakki igin
seyhine dua etmis, asagidaki beyitte de, sevgilinin dudaginin cdn ¢esmesi olarak
tanimlanmasini takdir ederek, Kevser sliresine yemin etmistir. Burada cdn ¢esmesi ile
havz-1 kevser arasinda sairin kurdugu muvazene dikkat ¢ekmektedir.

La“l-i yara ¢esme-i candur diyen safi-nazar
Stire-i Kevser hakigiin hib tefsir eyledi (vr. 112a)

16  Metinde bos birakilmustir.

1191 |



Rahman ve Kevser suresi disinda, Divdn’da adi gegen slre isimlerinin sunlar
oldugu goriiliir: en-Necm, el-Kamer, el-Farikat (vr. 53a); Kdf, Ta-hd (vr. 96b); el-
Hdmilat (vr. 53a). Bunlara sire isimleri makadminda kullanilan mukattaa harflerini de
ilave etmek gerekir (Bkz. Ayet ve Hadis Iktibas: Bahsi).

Divan’da Kur’an’la alakali olarak yer alan diger bir kavram da dyet’tir. Ancak
ayetin kavramsal anlanu ile ilgili olarak Divin’da herhangi bir bilgi yoktur. Ayet
kavrami, Kur’an kavraminda oldugu gibi, mecazi ask ifadelerinin bir unsuru olarak
kullanilmistir. Saire gore, sevgilinin yiizii mushaf, giizelligi ayet, ylizdeki benler de
iki ayet arasinda bulunan vakfelerdir (vr. 30a, 112a). Bazan askin kendisi (vr. 116b),
bazan da sevgiliye kavusma (vr. 25b) ayet olur. Ayrica bir yerde yiizden dyet-i niir-i
ilahi (vr. 43a) olarak bahs edilmistir. Genellikle de, sevgilinin yiizli ve yiiziinlin
giizelligi mushafa, yiiziindeki hatlar da mushaftaki ayetlere benzetilmistir (vr. 73b,
77a, 86a, 90a, 105a, 117a, 111b).

Mushaf-1 hiisniifi agup ayet-i hattuil gérdiim
Hamdii li’11ah ki yine hayli miibarek falim (vr. 86a)

4. Peygamberler

Za’fi Divanr’nda Kur’dn’da adi gegen peygamberlerden on biri yer almistir.
Asagida bu peygamberlerin Divdn’da hangi miinasebetlerle yer aldiklari husisu
tizerinde durulacaktir. Siralamada alfabetik sistem baz alinmistir.

a) Adem

Bilindigi gibi semavi dinlere gore Hz. Adem, Alldh’in yarattig1 ilk insan ve ilk
peygamber olup, kuru ¢camurdan sekil verilmis bir balgiktan!” yaratilmistir. Bu bal¢iga,
uzun bir siire bekledikten sonra sekil verilmis, Allah tarafindan ilahi rdh Gfiirilmis'®
(Hicr 15/29) ve asagidaki beyitte bu olaya telmihte bulunan séirin ifidesi ile Adem’in
cesedi seref bulmustur.

Ademiifi saninda ¢iinki Hak didi sevveytiihii '
Netha-i rih-1 ilahiden seref buld1 cesed (vr. 56b)

Divin’da Hz. Adem ile ilgili olarak en ¢ok, “Alldh Adem’e biitiin isimleri 6gretti.”
anlamina gelen l_gJS Lol <=.>T 9""' 9 (Bakara 2/31) ayetinde ifade edilen Allah’in
Hz. Adem’e esyanin isimlerini 6gretmesi hustsu iizerinde durulmustur®. Asagidaki

17 Hz. Adem’in yaratildigi madde ile ilgili olarak Kur’an’da gegen farkli kavramlar hakkinda detayh
bilgi igin bkz. Siileyman Hayri Bolay, “Adem”, DIA, C. 1, s. 358.

18 Bolay, a.y.

19 ol dJ gmdd o9y (o dad Cadrldig A gmw 13LS “Ona sekil verdigim ve ona rihumdan fledi-
gim zaman, siz hemen onun igin secdeye kapanin.” (Hicr 15/29).

20 Konu hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Bolay, a.g.md., 360.

1192 |



beyitlerde bu ayetin Alleme’l-esma (isimleri 6gretti) kismi iktibas edilmis ve Allah’in
Hz. Adem’i yarattiktan sonra ona biitiin isimleri ogretmesi (Bakara 2/31), sair
tarafindan gormeyen goziin uykudan uyanmasi (vr. 110a) seklinde yorumlanmistir.
Hz. Adem’e isimlerin 6gretilmesi ile Hz. Adem mazhar-1 esma olmus, boylece Hz.
Adem’in soyundan gelen insdnoglu da bu mazhariyetle sereflenmistir. Bundan dolay:
Hz. Adem’in hayirli bir oglu olmak isteyen kisinin esma-i kiilli'yi 6grenmesi gerekir.
Ayrica bu, insan-1 kamil’in menzilinin ulu bir dergah oldugunun bir gdstergesi olarak
da degerlendirilmistir. Saire gore Hz. Adem’e ogretilen isimlerin sirr1 ile, kamil
insdnin makaminin yiice oldugu anlagilir:

Anladum bildiim rumiz-1 ‘ alleme’l-esma ile
Menzil-i insan-1 kdmil bir ulu dergahdur (vr. 61a)

Mazhar-1 esmadur Adem sen de Adem oglisin
Bil nediir esma-1 kiilli olasin hayru’l-veled (vr. 56b)

Habdan bidar old1 ¢esm-i na-bina yine
Adem’e ta‘lim olind: ¢alleme’l-esma?! yine (vr. 110a)

Bilindigi gibi, Hz. Adem yaratildiktan sonra, Alldh tarafindan cennete konmus, sol
ege kemiginden Havva’ nin yaratildigina inanilmis, kendilerine cennetin her nimetinden
faydalanmalari; ancak yasak meyveden yememeleri emredilmistir. Ancak seytanin
vesvesesi ile Adem ve Havvé yasak meyveden yemisler; bunun iizerine Allah tarafindan
cezalandirlnuslar ve diinydya gonderilmislerdi. Adem ve Havva sairin tabiri ile ettikleri
bu isyandan dolay1 pigmanlik duymuslar ve affedilmeleri i¢in Alldh’a yalvarmiglar
ve neticede Allah tarafindan affedilmislerdir®. Asagidaki beyitlerde de sair, bu olaya
telmihte bulunmus ve Hz. Adem’in pismanlhigmimn yararmi gordiigiinii, kendisinin ise ne
kadar pismanlik duysa bir tiirlii sikintidan kurtulmadigini ifade etmistir.

Adem igiin halk itmisken diraht-1 gendiimi
“Illet-i “isyan idiip kendin giinah-kar eyledi (vr. 114b)

Adem nedamet itdi dirler ki 1ss1 kild
Ben ¢ok nedamet itdiim kurtulmadum elemden (vr. 94a)

Sair, devir nazariyyesi® penceresinden bakarak, kendisinin Adem ve Havva
oldugunu (vr. 89b), Adem ve Havva’min sirrmin kendisinde bulundugunu (vr. 64b),
daha alem ve Adem yaratilmadan evvel, kendisinin dlem-i mutlak’ta cennette sikin
oldugunu ifade etmektedir.

21 l@is clowdl pof ol 9 “Allah Adem’e biitiin isimleri 6gretti.” (Bakara/2/31)
22 Bkz. M.Asim Kéksal, Peygamberler Tarihi, DIA, Ankara 1995, C. 1, s. 34-39.
23 Devir nazariyyesi i¢in bkz. Siileyman Uludag, “Devir”, DIA, Ist. 1994, C. IX, s. 231-232.

1193 |



Ben 1tlak “aleminde cennetu’llah i¢re sakindiim
Degildi ¢alem ii Adem dahi bagi cinan peyda (vr. 49b)

Son olarak asagidaki beytinde sairin, dua ederken Adem ve Havva’ya tevessiil
ettigi goriilmektedir.
[1ahi a‘ zam-1 esma hakiciin
i1ahi Adem @i Havva hakigiin (vr. 39b)

b) Hizir

Hizir, peygamber ya da veli olduguna dair farkli rivayetler bulunan bir sahsiyettir.
Rivayete gore, Iskender-i Ziilkarneyn’e kilavuzluk ederek, zulumat iilkesinde
ab-1 hayar'i aramaya cikan Hizir ve ilyAs bu suyu bulmuslar ve ondan i¢misler;
ancak Iskender’e haber verdikten sonra bu suyu bir daha bulamamislar. Boylece
oliimsiizlesen Hizir ve Ilyas’m, AlldAh’in emri ile diinyAda sikintiya diisenlerin
yardimma kostuklarina ve Hizir’in denizde, ilyas’in ise karada kiyimete kadar bu
gorevi siirdiireceklerine inanilir.

Divdn’da Ilyas’tan hi¢ bahsedilmemis, ancak Hizir’m kara-deniz ayirimi olmadan
sikintrya diisenlerin yardimina kosma o6zelligi mevzu bahis edilerek sevgiliden séz
edilmistir. Saire gore sevgili, zamanin Hizir’1 olup, dort gozle yolu beklenmektedir
(vr.100b). Ayni sekilde sairimiz, asagidaki beyitte, kendisinin bela denizinde sikinti
igerisinde oldugunu ve Hizir’in sikintiya diisenlerin yardimina kosmasi gibi, sevgilisi
ya da miirsidinin de dilrubalik etme vakitlerinin geldigini ifade etmis,

Bela bahrinde ey Hizrum meded kil
Yeridiir eyler isen dil-rubalik (vr. 75b)

baska bir beyitte de, ask denizine diistigii halde sevgilinin Hizir gibi yardima
kosmadigindan yakinmustir:

Za‘fi-i uftade diisdi bahr-1 <aska bi-mecal
Dil-rubalik itmediifi Hizr iken ey ferhunde-fal (vr. 25a)

Pek ¢ok mutasavvifin Hizir ile goriistiiklerini ve ondan yardim aldiklarimi ifade etmis
olmalar1 gibi®, Za’fi de Hizir’in elinden 4b-1 hayat’1 igmis oldugunu ifade etmistir.
Hizruii elinde igmis idiim ab-1 zindegi
Zulmetde idi ¢esmine hayvan hikayeti (vr. 122a)

24 Genis bilgi i¢in bkz. Ilyas Celebi, Siilleyman Uludag, Cemal Kurnaz, “Hizir”, DI4, Ist. 1998, C. XVII,
s. 406-412.
25 a.gmd.,s. 410.

1194 |



c) Had

Bilindigi gibi, “Ben benim de Rabbim, sizin de Rabbiniz olan Allah’a dayandim.”
(Hud 11/56) ayetinde Hz. Hldun peygamberin kendisini tehdit eden kavmine karsi,
Allah’a olan giiveni anlatilmistir. iste asagidaki beyitte, ayetteki aUlde &l o
tevekkeltii ‘ale’lldh kism iktibas edilmis ve asigin da agk yolunun sikintilarina karst,
Allah’a tevekkiil ettigi belirtilmistir.

Ayak yerine bas koyuban can u géiiiilden
Girdiim reh-i “askina tevekkeltii “ale’llah (vr. 108b)

d) ibrahim

Divin’da, iginde Hz. Ibrahim’in isminin gectigi iki beyit yer almaktadur.
Birincisi, Nemrid’un, Hz. Ibrahim’i atese atinca, Alldh’mn izni ile atesin bir giil
bahcesine dontismesi (Enbiya 21/69) hakkindadir. Sair bu hustisu Allah’in kudretinin
biiylikligiiniin bir kanit1 olarak gérmekte, ayrica atesin yakmamasini tebdil-i hakikat
olarak nitelendirip, olayin mucizevi yoniine isaret etmektedir.

Bu ne kudret bu ne tebdil-i hakikatdur goriiii
Ates-i Nemrad’1 ibrahim’e giil-zar eyledi (vr. 114b)

Sair, Hz. Ibrahim’den bahsettigi ikinci beytinde, Hz. Ibrahim’in A/ldh ' in dostu
anlamina gelen Halilulldh sifatiyla anilmasindan hareketle (Bkz. Nisa 4/125) ondan
bu vasfi ile s6z etmistir.

11ahi zat-1 bi-caniifi hakigiin
Halil’e virdigiifi hiinun hakigiin (vr. 46a)

Beyitte Hz. Ibrahim’in Allah tarafindan oglu Ismail’i kurban etmekle sianmasi
ve bu smamadan yiliziiniin akiyla ¢ikmasi olayina telmth vardir. Bilindigi gibi Hz.
Ibrahim, oglu Ismail’i bogazlayacag: sirada, bir melek tarafindan kendisine bir kog
getirilir ve Ismail yerine o kogun kesilmesi istenir®. Sair beyitte, bu mucizevi olayin
oznesi olan Hz. Ibrahim’e tevessiil ederek dua etmistir.

e)isa

Divan’da Hz. Is4 mucizeleriyle anilmistir. Hz. 1sa’nin &liileri dirilterek gosterdigi
mucizeye isaret edilerek, sevgilinin de, onun gibi asiga can verdigi belirtilmistir

26 Koksal, a.g.e., C.1,s. 189.

1195 |



(vr. 22a, 38a, 117b). Hz. Isa’nin nutku (s6zii) ile dliiler can buldugu gibi, sevgilinin
nutku ile de asik can bulur. Bu cergevede sevgili Isa-nefes (Isa gibi nefesiyle dliiniin
hayat buldugu kisi) olarak tavsif edilmistir (vr. 119b). Bu husis asagidaki beyitte de
miisahede edilmektedir:

Nutkuii isidelden dil @i can buldi hayati
Bir Isi-nefessin n’ola nAmuii ola Yahya (vr. 51a)

Sair, ayrica sevgiliyi Hz. 1sa gibi sifd dagitan biri olarak gérmekte, ancak hasta
gonliinlin bir tiirli sifd bulmadigindan yakinmaktadir.

Meded ey can tabibi sen Mesiha’nufl zamaninda
Sifaya irmedi bir dem dil-i bi-mara n’eylersin (vr. 101a)

Sair, fahr babindan olmak iizere, Hz. Isa’nin oliileri diriltmesi gibi, kendi
sozleri ve siirinin de 6lii goniilleri dirilttigini (vr. 101a); vahdet-i viicid ve devriye
nazariyyesinden hareketle, dordiincii 4simanda Hz. IsA’ya komsu oldugunu (vr. 87a)
ve kendisinin Hz. Isd’ya bu yoniiyle benzedigini ifide etmistir:

Diriliir miirde diller Za‘ fiya nutkumla ¢ {sa-ves
Anufgiindiir direm téliblere ab-1 hayatum ben (vr. 139b)

Tir ile Msa beniim Meryem ii < Isa beniim
Adem ii Havvé beniim ibn-i fiilan olmisam (vr. 89b)

Sair, asagidaki beytinde de, Hz. Isd’nin babasiz dogduguna isaret etmistir.

Sensin ol “Isa ki togd1 maderinden bi-peder
Diiile bu ma‘nayi ta hall ola sana miskilat (vr. 53a)

f) Lokman

Peygamber ya da veli olduguna dair rivayetler olan Lokman, hikmet ve hekimligin
piri ve sembolii olarak bilinir. Divan siirinde sevgili Lokman’a benzetilerek hikmet ve
sifa dagitan biri olarak anilir. Za’fi Divani’nda da sevgilinin hikmette Lokman’dan daha
iistiin oldugu belirtilmis; sevgilinin tatli dudagi verdigi sifa agisindan Lokman’in serbetine
benzetilmis; bir baska beyitte ise hatta ondan daha tath ve sifali oldugu ifade edilmistir:

Serbet-i laliifi goriip bi-care Za‘ fi derdine
Ey tabib-i can seni Lokman’a befizetdiim hele (vr. 105a)

1196 |



Ey dil tabibi derdiifii derméana virmezem
Sirin lebiifii serbet-i Lokman’a virmezem (vr. 90b)

Divan’da ask hastaligina yakalanan kisinin tedavisini Lokman’1n bile bilmeyecegi
soylenerek, askin azameti dile getirilmeye ¢alisilmistir.

Su kim bimar olup derd-i nigara miibtela old1
Eger Lokman dahi olursa bilmeye devasi ne (vr. 110b)

g) Muhammed

Divdn’da Hz. Muhammed ile ilgili olarak kullanilan 6nemli kavramlarin basinda
Niir-t Muhammedi, diger adiyla Hakikat-1 Muhammediyye gelmektedir. Mutasavviflara
gore, Hz. Muhammed’in ntiru Allah’n yarattigi ilk seydir?’. Mutasavviflar bu konuda,
“Allah, cimle esyadan 6nce peygamberin niirunu kendi niirundan yaratt1.”?® geklinde
rivayet edilen bir hadise dayanmaktadirlar. Za’fi’ye gore de, Allah Hz. Muhammed’i
ezell nirundan yaratmistir (vr. 13a). Alldh onun zatina tecelli etmis ve neticede,
ask-1 mutlak ortaya ¢ikmistir (vr. 114a). Yani Alldh kendinden bir parca olan Niir-1
Muhammedi’ye asik olmustur. Sevme ve sevilme de bu hadiseden sonra baslamistir.
Daha 6nceden, alem-i evvelde sevme ve sevilme yoktu (vr. 114a). Asagidaki beyitte
de sair, Allah’in Hz. Muhammed’e muhabbet duydugunu ve Hz. Muhammed’in rihu
bu muhabbetten zuhtira geldigi icin de, Allah’in kendisine mahbitbum ve matliibum
diye hitab ettigini ifade etmistir.

Ciin mahabbetden zuhtira geldi rih-1 Ahmedi
Anun iglin Hak afia matlib u mahbtibum didi (vr. 114a)

Saire gore melamet ehli olan kisilerin almlarinda Hz. Muhammed’in niiru asikar olur
(vr. 37b). Sairin kendisi, niir-1 Mustafd’ya asiktir. Onun birikimi, seyhi ibrahim-i Giilseni
ve seyhinin seyhi Dede Omer-i Riiseni’nin géz niiru olan Hz. Muhammed’in nirundandir:

Biz talib-i pertev-i Huda’yuz
Biz “asik-1 nlir-1 Mustafa’yuz (vr. 71a)

iktisibum ntir-1 Ahmed’dendiir ey Za“ fi beniim
Kim odur ¢esm-i ¢erag-1 Rseni vii Giilseni (vr. 139b)
Sairin Hz. Muhammed’e immet olmasi, cennette Ridvan isimli melek tarafindan
kendisine Kevser suyu i¢irilmesi kadar mutluluk verici bir seydir (vr. 117b). Ona gore
Hz. Muhammed iimmetinden olmak bir ayricaliktir.

27 Cebecioglu, a.g.e., s. 488.; M.Erol Kilig, Sifi ve Siir, s. 100.
28 Iméam Kastalani, Mevahib-i Lediinniyye, (Terc. Baki, Sad. H.Rahmi Yananl1), Divan Yay., ist. 1983,
Cl,s. 27.

1197 |



Kimi ¢Isa’ya iimmet old1 Za“ fi kimi Miisa’ya
Muhammed iimmetiyem ben beniim bir 6zge haliim var (vr. 64b)

Hz. Muhammed, sair i¢in kible ve Kébe; Hz. Muhammed’in esiginin tas1 da
asiklar i¢in mabed hitkkmiindedir (vr. 56a). Sair i¢in cdh-1 sa’adet maksat degildir.
Onun i¢in en yilice maksat Hz. Muhammed’in kapisidir (vr. 56a). Hz. Muhammed’den
ayr1 kalmis olmasi, sairi takatsiz birakmustir:

Kiinc-i mihnetde n’ola haliim ilahi bilmem
Ten-i bimaruma takat komad1 hecr-i nebi (vr. 118b)

Saire gore, nebi daru’s-sifasinda (hastanesinde) hasta goniillere sifa verilmektedir
(vr. 442). Hastaliktan dolay1 6lmiis olan gonlii yeniden dirilten Hz. Muhammed’dir.
Hz. s’ nin 6liileri diriltmesi gibi, Hz. Muhammed de duas1 veya sdzleri ile goniilleri
diriltmektedir:

Dil-i bimar 6lmisken dirilmek
Mesiha-y1 lebiifidendiir miicerred (vr. 56a)

Sair, sevgilinin yiliziini Hz. Muhammed’in yiiziine benzetmektedir. Ona gdre,
Hz. Muhammed’in yiiziinii gérmek isteyen kisinin, sevgili ya da miirsidin yiiziine
bakmasi yeterlidir.

Her kim ki gérmek isteye ntir-1 peyemberi
Itsiin miisahede bu giin ol riy-1 enveri (vr. 117a)

Divin’da Hz. Muhammed’i konu alan ayetlerden de bazi iktibaslar yapilmistir.
“O, arzusuna gore konusmaz.” anlamia gelen gg—g! —s G- Loy (Necm 53/3)
ayetinden yapilan iktibasla, Hz. Peygamberin sozlerinin Allah sozii oldugu yoniindeki
anlam, vahdet-i viicid anlayigina inanan sair tarafindan kendisi ilizerinde tatbik
edilmistir.

Fema yantik demine ireli Za‘fi bi-hamdi’llah
Kelamu’llah-1 natikdur 6zi Hakk ile gliyadur (vr. 67a)

Hz. Peygamberin mir’rica ¢ikismni anlatan I =g =3 gl Humwed L3 (IS
I 58 P_“a =9 e ode “Sonra Muhammed e yaklasti, derken daha da yaklast.
O kadar ki birlestirilmis iki yay arast kadar, hatta daha da yakin oldu. Bunun iizerine
Allah kuluna vahyini bildirdi.” (Necm 53/8-10) ayetinden yapilan iktibasla da, sair
vahdet-i viicid anlayisini izah etmistir.

1198 |



Kabe kavseyni gegiip irdiim makam-1 vahdete
Bi-men i ma remz-i ma-evhayi bildiim n’eydiigin (vr. 102a)

Mi’rac’1 anlatan diger bir ayet olan b Loy yadl §13 Lo “Gézii kaymad ve siniri
asmadi.” (Necm 53/17) ayetinden de iktibaslar yapilmis ve sevgilinin goéziindeki
stirme ayetteki ma zag (kaymadi) ifadeleri ile anlatilmistir (vr. 35a).

Gelmez g6zime siirme-i ma zag titiya
Hak-i reh-i cendbufiadur ciimle nisbetiim (vr. 87b)

Sair Hz. Muhammed’e timmet olmak (vr. 44a), kiyamet gilinli onun bayragi altinda
asker olmak (vr. 39b) ve onun sefaatine nail olmak (vr. 40a) i¢in Alldh’a dua etmis;
dua ederken de fahr-1 alem hiirmeticiin (vr. 44a), be-hakk-1 Mustafd (vr. 37a) ve
Muhammed hakki i¢in diyerek, ona tevessiil etmistir.

Muhammed hakkigiin bi-gare Za fi’niifi ildhi sen
Makamin eyleyiip cennet enisin Mustafa eyle (vr. 108a)

Son olarak Divdn’da Hz. Muhammed ile ilgili olarak Ahmed, liva-y1 Mustafa,
Mustafa, mahbtb, matlib, Muhammed {immeti, Muhammed-hulk, Muhammed
hakki, Muhammed iimmeti, nebi, nlir-1 Mustafa, nlr-1 Ahmed, niir-1 peyemberi, riiy-1
Mustafa, rastl, salar-1 immet, salavat getirmek, server-i ‘alem, sefi’, rih-1 Ahmedi
gibi isim ve sifat tamlamalarinin kullanildigi goriiliir.

h) Masa

Kur’an-1 Kerim’de gegctigi iizere Hz. Mis4, ailesiyle birlikte Medyen’den Misir’a
giderken, Tuva vadisinde bulunan Tir dagina yaklasinca, orada bir ates goriir ve
ailesine “Bekleyin eminim ki bir ates gordiim. Belki ondan size bir mesale getiririm
veya atesin yaninda bir rehber bulurum.” (Téaha 20/10) der. Bu amagla Tur’a ¢ikan
Hz. Musa orada Allah’m vahyine mazhar olur. Iste, bu olaya telmihte bulundugu
asagidaki beytinde sair, Hz. MGsa’nin ndr (ates) diye zannettigi seyin niir ¢ikmasina
kiyasla, ntira (vasl-1yara) ulagsmak isteyen kisinin de ndr-1 gam’1 (gam atesini) gdrmesi
gerektigini ifade etmistir.

Nira irmek isteyen yanmak gerek nar-1 gama
Anui igiin gordi nlr1 nar seklinde Kelim (vr. 90b)

Asagidaki beyitte de sair, ayetteki “I;Ls Cwsl” dnestii ndren/bir ates gordiim”

(Taha 20/10) ifadesini iktibas etmis ve bunun sirrinin ancak ve ancak tdlib-i didar,
yani Allah’1 goérmeyi arzulayan kisi tarafindan bilinecegini ifade etmistir.

1199 |



Hikmet-i inni ene’11ah’1 kelim-i yara sor
Sirrint anestii nar’uf talib-i didara sor (vr. 66b)

Gerek yukaridaki beyitte, gerek baska beyitlerde (vr. 90b) Hz. Msa’ya kelim-i yar
denmesi, kendisini takip eden Firavun ve ordusu bir mucize olarak denizde bogulunca,
Hz. Misa’nin kavmine bir kitap getirmek igin Tir dagina ¢ikmasi ve orada Rabbi ile
konusmasindan dolayidir. Musa Peygamber, orada Allah’a “Rabbim! Bana kendini
gaster, seni goreyim.” deyince, Rabbi “Sen asla beni géremezsin. Fakat su daga bak,
eger o yerinde durabilirse, sen de beni goreceksin.” buyurur. Rabbi daga tecelli edince
onu paramparca eder. Musa da baygin diiser. Ayilinca der ki: “Seni noksan sifatlardan
tenzih ederim. Sana tevbe ettim. Ben inananlarin ilkiyim.” (A’raf 7/143) Divan’da bu
olaya iktibas yolu ile isaret edilmistir. Saire gore, bu olayla, ikilik ve kesret aleminde
Allah’1n insan goziiyle goriilemeyecegi gergegi ortaya ¢ikmis olmaktadir.

Nar-1 “ask ile yanup kaknis-ves nir olmisam
Rabb’erini ‘aleminde Misi-i Thr olmigam (vr. 90a)

Rabb’erini didi Misa len terani didi Hak
Zahir oldi ikilikde kimse gérmezmis afi1 (vr. 139b)

Divdan’da Hz. Misa’nin mucizelerine de deginilir. Tar daginda vahiy alan Hz.
Miisa, daha sonra Allah’mn emri ile Firavun’a gidip, ona ilahi vahyi teblig edince,
Firavun ondan mucize ister. Hz. Miisa, Allah’mn kendisine 6grettigi iki mucizeyi
gosterir. {1k nce asasii yere atar, asa derhal bir ejderhaya déniisiir. Bunun iizerine
Firavun sihirbazlarini ¢agirir. Sihirbazlarin yere attiklari ip ve odun pargalari halkin
goziinde yilanlara doniisiir. Hz. Misa ise, asasini yere atar, asasi bir ejderhaya donisiir
ve sihirbazlarin yere attiklar1 her seyi yutar (Su’ard 26/32). Iste sair, Kur’an’da
anlatilan bu mucizeye telmihte bulunarak, sevgiliyi Hz. Miisa’ya, sevgilinin ziilfiinii
Hz. M@sd’nin asasina benzetir ve sevgilinin ziilf asasiyla diger yilanlar1 zabt etmek
istedigini ifade eder:

Misa-sifat elinde ziilfiifl tutup ‘ asay1
Ister ki mu cizeyle Zabt ide ejdehdy1 (vr. 122a)

Hz. Misa’nin gosterdigi ikinci mucize ise yed-i beyza’dir. Bu olay o, elini
koynundan ¢ikardiginda, onun bir ndr topuna doniigmesi seklinde tahakkuk etmistir.
Divan’da sevgilinin eli, Hz. Misa’nin eli gibi parlak bir cisim olarak tasavvur
edilmigtir:

Gostertir Miisa-sifat ey dil yed-i beyza-nigar
Ciksa koynindan eli her parmagi viriip su‘a‘ (vr. 4a)

1200 |



Muhammed-hulk u Ahmed-nam Yasuf-hiisn ii ¢ Isi-dem
Yed-i beyza-y1 Miisa sandum anda bir hos el gérdiim (vr. 86a)

Sair bazi yerlerde, Hz. Misa ile Firavun’un miicadelesini, vahdet-i viicid ve
devriyye nazariyyesi ¢er¢evesinde yorumlamis ve buradan hareketle, kendisini Miisa
olarak tanitmistir:

Biriniifi adint Misa biriniifi Fir‘ avn idiip
Kendiiniin emrini yine kendi inkar eyledi (vr. 114b)

Tir ile Msa beniim Meryem ii < Isa beniim
Adem ii Havvé beniim ibn-i fiildn olmisam (vr. 89b)

Nar-1 “agk ile yanup kakniis-ves nir olmisam
Rabb’erini ‘aleminde Miisa-i Tar olmigam (vr. 90a)

1) Siileyman

Hz. Siileyman, Divan’da daha ¢ok hiikiimdar yoniiyle yer almistir. Sair,
Siileyman bar-gahi/makami kavramini bu ¢ergevede kullanmistir (vr. 53a). Yine sair,
sevgiliyi Siileyman peygamber gibi tahtta oturan bir kral (vr. 75a, 108a), kendisini
ise o kralin miilkiinde bir bende olarak tasavvur etmis ve bu serefe nail oldugu i¢in
Allah’a siikiirler etmistir. Sairin nazarinda, sevgilinin mahallesinde gedalik yapmak,
Siileyman peygamberin tahtinda oturmaktan daha degerlidir.

Bir peri-siretlii sahuil bende-i fermaniyuz
Hamdyii 1i’11ah dostlar miilk-i Siilleymanuz bu giin (vr. 99a)

Kuyuii gedaligini eya sehr-yar-1 hiisn
Téc-1 kabada taht-1 Stileyman’a virmezem (vr. 90b)

Siileyman peygamberin ordusu ile bir vadiden gecerken, karinca reisinin
karincalara “Kaginiz, Siileyman’in ordular sizi ezmesin.” (Neml 27/18) seklindeki
hitdbina telmihte bulunan sair, kendisini karinca kadar aciz ve zayif, sevgilisini ise
Siileyman peygamber kadar giiclii olarak tasavvur etmistir.

Ayaklarda koma Za“ fi-i mir1
‘Inayet kil Siileyman-1 zamanum (vr. 84b)

Lanetli devin, Siilleyman peygamberin makaminda oturamayacaginin sdylendigi
asagidaki beyitte, Siileyman peygamberin kendisi sayesinde hayvanlar ve kuslara

| 201 |



hiikmettigi ve lizerinde ism-i a zam’n yazili oldugu miihiirlii yiiziigiine telmih vardir.
Rivayete gore Siileyman Peygamber, abdesthaneye giderken bu yiiziigii hanimina
emanet etmis; bir cin de onun kiligina girerek hanimindan bu yiiziigii almis; daha sonra
ylziigiinl istemeye gelen Siileyman peygamber ise sahtekarlikla suglanip saraydan
cikartilmigti. Bunun {izerine dev, Siileyman peygamberin makaminda hiikiim
stirmeye baslamig, Siilleyman peygamber ise bir sahil kasabasima gidip ¢aligmaya
baslamis. Giinlerden birinde Siileyman peygamber bir balik¢min tuttugu baliklar
tagimis, balik¢1 da karsilik olarak para yerine ona iri biri balik vermis, Siileyman
peygamber de, Allah’in izni ile yiliziigiini baligin karninda bulmus ve tekrar sarayma
geri donmistiir?®. Sair bu sahtekar devin Siileyman peygamber olamayacagindan
hareketle, algak insanlarin da asik olamayacagi sonucuna varmistir.

Da‘vi-i ‘agk idemez  dlemde her diin-1 le’im
Bu mukarrardur Siileyman olamaz div-i racim (vr. 89a)

Sair, Hz. Silleyman’in yiiziiglinden, islevlerine uyan bir tabirle Hdatem-i kudret
olarak soz ettigi asagidaki beytinde, vahdet-i viiciid anlayisindan hareketle, kendisinin
Stileyman Peygamber’den de oOnce bdyle bir kudrete sahip oldugu seklindeki
diistincesini dile getirmistir.

Destlimde idi hatem-i kudretle ins i can
Yazilmamigdi mihr-i Siileyman hikayeti (vr. 122a)

Asagidaki beyitte, sevgililerin birbirlerine kavusmalari, giinese tapan ve Siilleyman
peygamberin daveti iizerine iméana gelen Sebe Kraligesi Belkis ile Siileyman
peygamberin evliliklerine isaret edilerek anlatilmistir.

Hiisrev i Sirin’diir cem® ola gliya bir yere
Ya Siileyman’dur ki Belkis ile bulurlar visal (vr. 11b)

Son olarak, sairin dua ederken Hz. Siileyman’a tevessiil ettigi goriiliir.

Siileyman-1 nebiniii satvetine
Rasil-1 Mustafa’nuii hiirmetine (vr. 4a)

i) Yakab ve Yusuf

Divan’da baba ve ogul olmalar1 hasebiyle Hz. Yakib ve Hz. Yusuf’tan birlikte
bahsedilmistir. Hz. Ibrahim’in torunu olan Yak{ib peygamberin 12 ¢ocugundan Yusuf
ve Bilinyamin bir hanimindan, digerleri de 6teki hanimindan diinydya gelmislerdi.

29 Pala, a.g.e., 425.

1202 |



Yusuf’u kiskanan kardeslerinin onu kuyuya atmalari {izerine, Hz. Yaktb, Yusuf’un
hasretiyle Beytii’l-hazen (hiiziin evi) denilen kuliibesinde yillarca aglamig ve bu
ylizden gozlerini kaybetmisti. Yillar sonra Yusuf, babasina gomlegini gonderince,
babasi daha gdomlek gelmeden kokusunu duymus; gozleri acilmig ve hiiziin evinden
de kurtulmustu (Bkz. Yusuf Stresi).

Divan’da Hz. Yaklb ve Hz. Yusuf’tan sz edilen beyitlerdeki ortak tema, yukarida
anlatilan hadiseye telmihte bulunularak, sevgilinin Hz. Yusuf’a benzetilmesi ve
sevgiliden ayri kalan as1gin Yakab peygamber gibi hiiziin evine girmesi ¢ergevesindedir
(vr. 73b, 98a). Saire gore asik, sevgilinin cemalini gérmek ugruna beyt-i hazen’de
kalmaya razidir (vr. 24b, 75b, 112a). Sevgilinin gelmesi ile beyt-i hazen asik igin
darus-safd’ya (nese evi) doniisiir:

Goitl Ya‘kiibina beytii’l-hazen daru’s-safa oldi
Irisdi stiy-1 Ken‘ 4n’a meger kim biiy-1 pirdhen (vr. 99b)

Kurtilup beyt-i hazenden irisiip niir-1 basir
Misr-1 dil padisehi Yisuf-1 Ken‘an gelse (vr. 111a)

Divan’da Hz. Yusuf ayrica giizellik sembolii olarak da ele alinir. Sevgilinin Hz. Yusuf’a
benzetilmesinin temel nedeni (vech-i sebeh) her ikisinde var olan giizelliktir. Divdn’da
bir ¢ok beyitte Hz. Yusuf’un giizelligine isaret edilmis, sevgilinin giizelligi onunkine
benzetilmistir. Sevgilinin giizelligi, muhatabi, bu giizellik karsisinda, Hz. Muhammed’e
salavat getirmek durumunda biraktigina gore (vr. 53a, 57b, 73b, 86a, 96b,105a, 108a,
116a), Hz. Yusuf’un giizelliginin bundan da daha yiiksek bir derecede olmasi gerekir:

Bu hiisn @i hulk ile seni ey Yasuf-cemal
Her kim goriirse vire salavat Muhammed’e (vr. 105b)

Riste-i ziilftifile ey Yasuf-cemaliim kil meded
Kald1 dil ¢ah-1 zenehdanuiidda mahbis-1 ebed (vr. 55a)

5. Ahiret

Kelime anlanmu itibarryla “son, sonra olan ve son glin” anlamlara gelen ahiret,
dini terminolojide, diinya hayatin1 takip eden, ona benzeyen fakat daha degisik ve
6liimsiiz olan bir hayattan; ebediyyet alemine ait ¢esitli merhaleler ve hallerden
ibarettir’®. Divdn’da ne ahiret, ne de aym anlama gelen ukba kelimeleri, agik bir
sekilde kullanilmistir. Ebedi yer anlamina gelen miilk-i baki ve varilacak yer anlamina
gelen menzil-i maksiid” terkibleri ahireti ifade etmek iizere kullanilmigladir. Saire
gore, menzil-i fani’de, yani gegici yer olan diinyada karar kilmamak, miilk-i baki olan
ahireti candan kastetmek, menzil-i maksiid i¢in ¢aligmak gerekir:

30 Bekir Topaloglu, “Ahiret”, DIA, Ist. 2, C. 1, s. 543.

1203 |



Miilk-i bakiye “azm idiip candan
Menzil-i faniyi edinme makar (vr. 18b)

Bir adim idiip diinyay1 iki bakma aleme*
Menzil-i maksida sa‘y it irmeden peyk-i ecel (vr. 81b)

Insan, diinydda hangi makama gelirse gelsin, ne kadar mal toplarsa toplasin,
neticede 6liim geldigi (liim ile ilgili beyitler bkz. Alem) ve ahiret yolculugu kesin
oldugu i¢in, bu yolculuk i¢in hazirlik yapmak gerekir (vr. 33a).

Ahiret yolculuguna hazirlikla ilgili olan Hz. Muhammed’in “Olmeden énce
oliiniiz.” 3' geklindeki hadisine de isaret edilen asagidaki beyitte, 6liimiin bu tiiriine
mevt-i iradi ad1 verilmistir. Bu, ecel ile gelen 6liimden farklidir. Clinkdi ecel ile gelen
6liim insanin elinde degildir. Mevt-i irddi ise, insanin elinde olan bir liimdiir. Ciinki
bundan maksat, insanin kendi iradesi ile, nefsini, koti ahlakini vb. 6ldiirmesidir.

Nice kez 6lmis dirilmis er gerekdiir ta ki ben
Za“fiya mevt-i iradiden hayati sdylesem (vr. 89b)

Mevt-i iradi’yi yasayan bir kisi 6liimden asla korkmaz. Hatta 6liimii arzular. Sair
6limii arzuladigini ifade ettigi bir beytinde, bu hustisu vuslat-1 candn tabiriyle ifade
etmistir.

“Omriim irisdi hasret ile Za“ fi ahire
Olmadi gitdi vuslat-1 cdnan nidem nidem (vr. 83b)

Taniminda gegtigi lizere, dhiret yolculugunda bir ¢ok merhale bulunmaktadir.
Za’fi de Divan’inda bu merhalelere yer vermistir. Simdi Za’fi Divani g¢er¢evesinde bu
merhaleler tizerinde durulacaktir.

a) Kabir ve Berzah

Kabir, dlen insdnin bedeninin kondugu yerin; berzah alemi ise, kabre girmekle
baslayan ve tekrar dirilmekle son bulan, diinya hayati ile ahiret hayat: arasindaki gegis
siirecinin adidir®2. Divdn’da berzah kavrami hi¢ gegmemis, kabir ise Islam inancinda
yer alan tanimi1 dolayist ile degil, sevgiliye iligskin kimi unsurlarin izah1 sadedinde yer
almigtir. Saire gore sevgili kabri iizerine geldigi vakit, kendisi muhabbet kokusunu
alacak (vr. 91b) ve viicidunun hiicreleri sevingten raks edecektir.

Réks ura zerreleriim ol yiizi hiirsid eger
Bir kadem kabriime bassa bedeniim hak olicak (vr. 76a)

31 Aclani, Kesfii'I-Hafd, C. 11, s. 291.
32 llyas Celebi, “Ahiret”, Islam ‘da Inang Esdslart, s. 265.

1204 |



Asagidaki beyitte de kabr-i ten terkibine yer verilerek, diinyada rihen 6lmiis
olan kisinin, aslinda beden kabrinde medfiin oldugu husisu veciz bir sekilde ifade
edilmistir.

Sanmafuz bagsum mezarum tasidur can miirdesi
Kabr-i tende defn olundugin cihéna itdi fas (vr. 72a)

b) Kiyamet ve Mahser

islam inancinda, diinyanin son bulmas, biitiin insdnlarin mahserde hesap vermek
iizere toplanmalari ve &hiret hayatinin baslamasi siirecine kiydmet adi verilir®.
Divan’da kiyamet kelimesi bu anlamryla kullanilmakla birlikte, mecaz anlamryla da,
viictidun bir uzvunun giizelliginin kemalini ifade etmek i¢in de kullanilmistir. Sevgili
ayaga kalktiginda asigin basina kiyametler kopmasi (47a) ve sevgilinin kiyamet-kad,
kiyamet-cesm i ebr( olarak nitelendirilmesinde oldugu gibi.

Sen kiyamet-kad ile hasr olmak ister haste-dil
Oldiiriir ahir an1 ah ol kiyAmet arz (vr. 103a)

Biri bezzaz-sitanda bir melek-rii
Sefer Bali kiyamet-¢esm {i ebrii (vr. 38b)

Kiyametteki durumu, sairi endiseye sevk etmektedir. O, giinahlarindan soruldugu
takdirde, kendisi gibi asi birinin bulunmayacagini, o giin giinahlarina dilinin sahitlik
edecegini, bu yiizden miikedder olacagini ve kendisini bu hal iizere gdren mahser ehlinin
saskinliklarindan hep birlikte tekbir getireceklerini ifade etmektedir (40a). Asagida yer
alan beyitlerde de biitlin glinahlarmn tek tek sorulacagi kiyamet giiniinde, giinahlarma
bakildig: takdirde, cehennemden bir kuyuya atilmay1 hakkedecegini ifade etmektedir:

Gele sol dem ki ol riiz-i kiyamet
Giunahlar sorilur bir bir tamamet
Nazar olina itdiglim glindha
Olam layik atalar ka‘r-1 ¢aha (vr. 49a)

Mahgser kavramina gelince, bu dirilmeden sonra insanlarin tiimiiniin toplanacaklari
alanin ismidir. Toplanma isi de hagsir kavrami ile ifide edilir.®* Hasir, Divdn’da
bir yerde, Arapga bir beyitte fi'l-hasri ve’l-cezd (hasir ve ceza giiniinde) seklinde
kullanilmastir:

33 Celebi, a.g.m., s. 276.
34 Celebi, a.g.m., s. 294.

| 205 |



U LS iz jgad Jxz|
Pyl 9 o) B eldla) syl
(vr. 52)

Divan’da mahserde olup biten iki dnemli hustis anlatilmaktadir: Birincisi meleklerin
insanlarin diinyada yaptiklari fiilleri kaydetmis olduklar1 hesap defterlerini orada
insanlara gostermeleri; ikincisi de insanlarin sevap ve glinahlarinin mizanda tartiimasi.
Bir beyitte sair, meleklerin diinyada iken yazdiklarmin hesap giinii aciga ¢ikmasi
durumunda, halinin ¢ok koétii olacagini bildigini; diger bir beyitte ise, mahser giinii
sevap-giinah terazisinde giinahlarinim agir basacagindan endise ettigini ifade etmektedir:

Yazarlarsa melekler hasb-1 halim
Nediir mahger giiniinde bellii haliim (vr. 46a)

Budur korkum ki hasr oldukda insan
Getlirmeye giindhum keff-i mizan (vr. 3b)

Mahser, ayni zamanda ehl-i mahger (vr. 40a)’in, birbirlerine davaci olacaklari,
haksizliga ugrayanlarin haklarini talep edecekleri bir mahkeme alani olarak da tavsif
edilebilir. Za’fi, bir beyitte, mahserde davacilarin eteklere yapisacagina isaret ederken
(vr. 109b); bir baska beyitte de, kendisine zulmeden sevgilisini, mahser giinii sikayet
edecegini soyleyerek ayni husiisa dikkat ¢ekmektedir:

Yarin mahser olinca hazret-i Hakk’a varup cana
Sikayet eyleyem senden dogiiniip iki tasiyla (vr. 104a)

Ahirette Alldh’1n goriilmesi meselesi ihtilafli bir kelami mevz* olmakla beraber,
sair Allah’in cemalini gérmeyi arzulamakta ve bunun i¢in dua etmektedir. Dolayis1
ile sairin bu ihtilafli konuda, Allah’in cemalinin goriilebileceginden yana bir kanaat
tasidig1 soylenebilir:

Yarin mahserde ag idiip cemalin
Nasib eyle ana vuslat ziilalin (vr. 41a)

Mabhser giinii Allah’in litfu ve keremi olmasa, miiminlerin son derece sikintiya
gireceklerini bilen sair, o giinde Allah’mn litfunu istemekte ve riisva olmamasi i¢in
dua etmektedir:

Umaram ben de lutfuiidan Kerima
Yarin mahser gliniinde itme riisva (vr. 46a)

35 Cennetininkosklerini ona mesken kil. Hasir ve ceza giintinde onu koru.
36 Bukonuyla ilgili genis bilgi i¢in bkz. Taftazani, Kelam IImi ve Islam Akaidi, (Haz. Siileyman Uludag),
Dergah Yay., Ist. 1980, s. 183-189.

1206 |



c¢) Cennet

Cennet, sik agacli bahge anlaminda olup, dhirette miiminlerin i¢inde ebedi olarak
kalacaklar1 yerin adidir®’. Yaratildiktan sonra cennete giren Hz. Adem’in yasak
agactan yiyerek giinah islemesine deginen saire gore, Hz. Adem bu yasag1 ¢ignedigi
icindir ki, biitiin insanlar tek bir iflemeden peyda olmalarina ragmen, kimisi cennete,
kimisi de cehenneme gitmektedir. Saire gore, giinah isleme ve neticesinde cehenneme
girme hustisu, bu olayla baglamis olmaktadir. Hz. Adem bu giinahi islememis olsaydu,
cehenneme gitme olay1 da olmayacakti. Zira kendisine ilahi rdh iflenen ve giinah
isleyerek buna halel getirmeyen bir insanin, cehenneme gitmesi sozkonusu olamazdi.
Ancak Hz. Adem bu giinah1 islemekle, cehennemi gerektirecek bir fiil islemis oldu ve
bu gelenek, soyuna da yansidi.

Adem igiin halk itmisken diraht-1 gendiimi
“Tllet-i “isyan idiip kendin giinah-kar eyledi (vr. 114b)

Ciimlesi bir nefhadan peyda iken hikmet budur
Kiminiifi yerini cennet kiminiifi nar eyledi (vr. 114b)

Sairin, mahger giiniinde Allah’in cemalini gérmeyi arzuladigima iliskin bir beyti
(vr. 40a), mahser konusunda ge¢misti. Asagidaki beyitlerden hareketle, sairin,
cennette de Allah’in cemalinin goriilebilecegine inandig1*® anlasilmakta ve bunun igin
dud ettigi goriilmektedir. Saire gore amag, cennette Allah’1 gérmek ise, bu diinyada
sevgilinin giizelligine bakmak gerekir. Zira sevgilinin giizelligi Allah’1n giizelliginin
bir yansimasi, baska bir deyisle Allah’m cemal sifatinin onda tecellisidir.

Yar kiiyinda temasa-y1 cemale nazir ol
Za“fiya cennetde maksadufi eger didar ise (vr. 107b)

Basuma ates yakup senden sikayet ideyin
Riz-i ferdada goriirsem hazret-i Mevla yiizin (vr. 95b)

Divdn’da, cennetin sevgili ile iliskilendirildigi baska beyitler de vardir. Ornegin,
sevgilinin yiizii cennet bahgelerine benzetilmis (vr. 30a); sevgilinin mahallesi, asi1gin
cenneti (vr. 79a) ve Beytii 'I-hardam (vr. 34a) olarak nitelendirilmis ve sevgilinin cennet
gibi olan mahallesini vatan edinenin, Allah’in rahmetine ermis gibi oldugu ifade
edilmistir (vr. 79a):

Cennet dir ise kiiyuiia Za“ fi ‘aceb degil
¢ Asiklarufi mahalle-i dil-ber cinanidur (vr. 63a)

37 llyas Celebi, “Ahiret”, Islam 'da Inan¢ Esdslar, s. 313.
38 Bu konuyla ilgili genis bilgi i¢in bkz. Taftazéani, a.g.e., s. 183-189.

1207 |



Cennet, sevgili ile olan muvasalat; cehennem ise sevgiliden mufarakattir. Cennete
gitmekten amag, bag ve bahgeleri degildir. Asil amag orada sevgiliye kavusmaktir.
Saire gore, yar olmadan, cennette bile huzur olmaz. Yar, cennete tercih edilir (vr.
71b). Amac1 sevgili olan i¢in, sevgilisiz cennet cehennemden farksizdir (vr. 90b).
Sair, Cennet i¢re azab deyimini, vuslat igerisinde hicrant yasamak i¢in kullanmistir
(vr. 100a). Kanaatimizce sair, cennete tercih ettigini soyledigi sevgili ile Allah’t
kastediyor olmalidir.

Sakin aldanma Za“ fi cennetiifi bAg u baharina
Muradufi vasl-1 yar olsun temasa-y1 ¢gemenden geg (vr. 54a)

Stretde cennet ile cehennem didiikleri
Ma“nide vasl-1 yar ile hicran beyanidur (vr. 63a)

Bir beyitte, cennet’in kapisinda gorevli olan Ridvan isimli melege ve
Peygamberler’in ve salih insanlarin cennette suyundan igecekleri Kevser suyuna
isaret edilmistir:

Ciin immet oldi Ahmed’e Za“ fi-i bi-neva
Ridvan elinden i¢di cinan i¢re Kevseri (vr. 117b)

Divan’da, cennetle ilgili olan bir ¢ok kavram daha kullanilmistir. Bunlardan biri,
Tiba agacidir. Tuba, Sidre’de bulunan (vr. 95b) ve koki yukarida, dallar1 asagida
olmak {izere biitiin cenneti golgeleyen ilahi bir agag¢tir®. Divdn’da, Tiibd agaci golgesi
ve boyu nedeni ile anilmigtir. Sevgilinin kadd-i balasi, Tiba agacina benzetilmistir
(vr. 30a, 37a, 61a). Asigin giil bahgesinde sevgiliyi bir kez gérmesi, onu Sidre ve
Thba’dan miistagni kilmaktadir (vr. 95b). Sevgili bahgede yiiriise, Tliba agaci ayagini
Oopmek i¢in Firdevs Cenneti’nden uzanip basini eger:

Bas eger Tiba ayagin 6pmege Firdevsden
Seyr i¢iin giilsende reftar itse ol serv-i revan (94b)

Taba agacimin iginde yer aldigir Sidre ise, altinct gokte olup, Mi’rac’ta Hz.
Peygamberin Cebrail’i gérdiigii yerdir. Sidre’nin yaninda cennetin oldugu ve cennetin
nehirlerinin onun altindan aktig1 seklinde rivayetler vardir. Sidre, daha ¢ok Sidretii’l-
miinteha seklinde kullanilir ve onunla ulasilabilecek en yiiksek makam kast edilir. Bu
yoniiyle de, divan edebiyatinda, Tba agacinda oldugu gibi, sevgilinin uzun boyunu
anlatmakta kullanilmistir®. Sidre-sifat miintehdcigum (vr. 88b) tabirinde, sevgili,
kendisine benzetildigi Sidre’nin sifatt ile, yani, Sidretii’l-miintehd daki miinteha
(en son) ile isimlendirilmistir. Za’fi Divani’nda sidre kad (vr. 31a, 76a, 90b), sidre

39 Pala, Ansiklopedik Divan Siiri Sozliigii, s. 473.
40 Pala,a.ge.,s.417.

| 208 |



boylu (vr. 32b, 83a) ve sidre-kdmet (vr. 24a) gibi terkiblerle sevgilinin boyu ile Sidre
arasinda ilgi kurulmustur. Asik, sevgilinin boyuna baktiginda Sidre’ye asla ihtiyag
duymaz (vr. 95b, 119b). Sidre ise, sevgilinin boyunu gordiigiinde o kadar biiyiilenir
ki, sevgilinin ayaklarint 6pmek igin egilir.

Egdi basin Sidre vii Tba ayaguin 6pmege
Kamet-i mevzinuii gordiikde ey ziba-nihal (vr. 11b)

Cennet ile ilgili diger bir kavram olan /rem, Sam veya Yemen’de eski Ad kavminin
krali Seddad tarafindan cennete benzetilerek yapilan bahg¢enin adi olup, Divan’da
biilbiil-i bag-1 Irem tabirinin icinde gecmis ve bununla sevgili kastedilmistir*'.

Sine bagin seyre gel ey biilbiil-i bag-1 Irem
Serhalar oldi elifler dag-1 sinem oldi derd (vr. 56a)

Hiir ya da hiiri ise cennetteki kizlara verilen addir. Bunlarin giil yanakli, inci
disli, mercan dudakli, selvi boylu, giizel huylu, giilden daha taze temiz kizlar olusu,
divan siirindeki sevgilinin hiriye benzetilmesine neden olmustur*?>. Za’fi Divani’nda
da sevgili hirlye benzetilmis (vr. 110b); ondan hiiri (vr. 37b), hiiri siretlii, hiri-sifat
(vr. 97b) diye s6z edilmis; hatta hiriler arasinda bile bir benzerinin olmadig: ifade
edilmistir (vr. 37b). Bu agidan sair, sevgili sahibi olan bir kisinin, hiriye ihtiyag
duymayacagint disiiniir:

N’eylesiin Firdevsi ya hiir1 alur mi1 “aynina
Her kimiifi kim bir peri yiizlii melek canani var (vr. 62a)

Cennette hiri bulmak isteyen kisinin ben ve biz demeyi terk etmesi, yani kibirli
olmamasi gerekir:

Tevhide irem dirsen saf it nazarufi bir gor
Bulmak dilesen hiir1 terk eyle men i mayi (vr. 117a)

Asagidaki beyitte sair, kendisine uygun bir yar bulamadigi i¢in, cennette kendisine
hairi nasib etmesi igin Allah’a dua etmistir:

Bu giin ¢iin bulmadum bir yar-1 sadik
Yarin gilman u hiir1 it muvafik (vr. 39a)

41 Pala,a.ge.,s.247.
42 Pala,a.ge.,s.224.

1209 |



Beyitte gegen gilman, tiiyii ve biy1g1 ¢cikmamis delikanli anlamina gelen bir kelime
olup, “cennet hizmetkarlar1” yerine kullanilir. Bunlar nlrdan yaratilmis genclerdir.
Genelde disileri olan hiri ile birlikte kullanilir®*. Divdn’da bir yerde daha (vr. 61b)
gecmektedir.

Sair cennetle ilgili olarak, vahdet-i viicid diisiincesinden nes’et eden fikirler
de beyan etmistir. O, daha Adem ve alem yaratilmadan kendisinin 1tlak aleminde
(itlak alemi igin bkz. Alem bahsi) cennette sakin oldugunu, Sidre’de ugan bir kartal
oldugunu, ayrica bizzat Sidre ve Tlba oldugunu ifdde etmistir:

Ben 1tlak “aleminde cennetu’llah igre sakindiim
Degildi ‘alem ii Adem dahi bag-1 cindn peyda (vr. 49b)

¢ Ars-1 mu‘alla beniim giinbed-i mina beniim
Sidre vii Taba beniim nahl-1 revan olmigam (vr. 90a)

Samimi bir inanca sahip olan sair, cennete girmeyi arzulamakta; hem kendisi, hem
de baskalar1 i¢in yaptig1 dualarda cenneti, kdsklerini ve Kevser’i istemektedir:

Muhammed hakkigiin bi-gare Za‘ fi’niifi ilahi sen
Makamin eyleyiip cennet enisin Mustafa eyle (vr. 108a)

Divan’da sekiz kat cennetin isim ve sifatlart meyaninda kullanilmis olan tabirler
sunlardir: Firdevs-i berin, bag-1 Firdevs, huld-1 berin, dar-1 huld, bag-1 huld, giil-zar-1
huld u selsebil, giilsen-i Firdevs, naim, daru’s-selam daru’l-karar, cennet-i me’va.

Cennet ile ilgili olarak kullanilan diger bazi tabirler de sunlardir: Cinan,
cennetu’llah, kustiru’l-cenneh (cennetin koskleri), giil-zar-1 cennet, ehl-i cinan, bag-1
cennet.

d) Cehennem

Cehennem ahiretteki azab yurdudur. Divan’da bir yerde Farsga karsiligi olan
diizeh kelimesiyle de anilmigtir (vr. 90b). Divan siirinde cehennem ayrilik acisini
ifade eder*. Cennet bahsinde, sdirin, sevgiliden ayriligin cehennemden farksiz
oldugu yoniindeki goriisleri gegmisti (Bkz. vr. 63a, 71b, 90b, 100a). Buna ilaveten
sair, Divan’da ayriligin verdigi sikintiy1, cehennem atesi ile kiyaslamis ve cehennem
atesinin, i¢indeki hicran atesinin sadece bir su’lesi olabilecegini ifade etmistir (vr.
55a, 71b). Ona gore, hicran atesi cehennem atesinden daha agir bir atestir:

Igende zahida “arz-1 cehennem itme ussaka
Ki hicran atesi artikdur anlara cehennemde (vr. 97b)

43 Pala,a.ge.,s. 178.
44 Pala,a.ge.,s. 95.

1210 |



Saire gore, cehennem atesinden daha agir olan diger bir sey de, yolculugun
zahmetidir. Ne de olsa yolculuk, ayni zamanda ayriligin baslangici ve devam eden
stirecinin adidir.

Zahmet-i bar-1 sefer nar-1 cehennemden beter
Hos dimisdiir server-i “alem sefer “aynu’s-sakar (vr. 21b)

e) Sefaat

Islam inancinda sefaat, Allah’in izin verdigi peygamberler, alimler ve sehidlerin,
kiydmet giiniinde, miiminlerin giinahlarinin bagislanmast ya da yiiksek derecelere
yiikselmeleri igin, Allah nezdinde tavassutta bulunmalaridir®®. Bu inanca sahip olan
Za’fi, kiyamet giinii Hz. Muhammed’in kendisine sefaat¢i olmasi i¢in dua etmekte
(vr. 40a, 46a) ve O’nun kendisine sefaat etmemesi durumunda, vaziyetinin koti
olacagindan endise ettigini ifade etmektedir:

Sefi‘ eyle Rasiliii ben gedaya
Irisdiir kulufi1 fevka’l-“ulaya* (vr. 49a)

Miiseffi‘ olmasa ya Rab Rasdliif
Ne olur hali belli ben fuzilui (4v 0a)

6. Kader ve Kaza, Hayir ve Ser

Kelime olarak bir seyi 6lgmek, bicmek anlamina gelen Kader, islam inancinda,
Allah’n biitiin nesne ve olaylariyla kdinati ezelde planlamasina denir*’. Divdn’da bu
anlamda Kader kavrami sadece asagidaki beyitte gegmektedir:

Her kim kader-i Hakk’a mu‘ anidlik iderse
Simsir-i kaza afia eman virmeye kat‘a (vr. 13a)

Kaderle es anlamli olarak kabul edebilecegimiz ve kainatta meydana gelecek
biitiin varlik ve olaylarin iizerinde yazili bulundugu kiitiik demek olan Levh-i Mahfiiz
kavrami48 da Divdn’da ge¢mektedir. Levhin dort kismindan ikincisi olan Kitab-i
Miibin’e de bu isim verilmektedir49. Nitekim bir ayette (Burlc 85/22), Kur’an-1
Kerim’in Levh-i Mahfiiz’da tesbit edildigi bildirilir. Sair de “Levh-i Mahfiiz iizre
olan Stire-i Rahmdn haki” (vr. 23b) ifadesi ile bu husiisa isaret etmistir. Sair, Adem

45 Ilyas Celebi, “Ahiret”, Islam 'da Inan¢ Esdslar, s. 302.

46 (A=t 3g8 “Oteler tesi, Allah’mn huzuru”

47 Bekir Topaloglu, “Kader”, Islam 'da Inan¢ Esdslart, s. 143.

48 Y. Sevki Yavuz, “Levh-i Mahfiiz”, Di4, Ankara 2003, C. XXVII, s. 151.
49  Cebecioglu, a.g.e., s. 399.

| 211 |



oglunun vechini de Levh-i Mahfiiz olarak gérmekte ve onu Kible-i ulya ve Mushaf-i
Hak olarak nitelendirmektedir:

Levh-i Mahfiz vech-i Ademdiir
Bil an1 sen de kible-i “ulya (vr. 15a)

Vech-i Adem Levh-i Mahfiiz old1 aguben gézin
Gel berii bu mushaf-1 Hak’dan ok ayatuiu (vr. 117a)

Sair, sevgiliden gelen elem, keder, cevr ve cefay1 Allah’in takdiri olarak gérmekte
ve sikintilardan dolay1 timitsizlige kapilmamaktadir. Ona gore, yardan ayr1 kalmak
Hakim-i riz-i elest’in (elest glinliniin hakiminin) bir takdiri olup, bu takdire riza
gostermek gerekir (vr. 67a, 76a, 112b). Zira, Allah’m hiikmii ezelde muhkem olmustur.
Bu bir hikmettir; kimsenin akli buna ermez.

Hakim-i hakimiifi hitkmi ezelde muhkem olmisdur
friismez kimseniifi ¢ akli buraya Za‘ fi hikmetdiir (vr. 66a)

Kaza kavramima gelince bu, planlanmis olan nesne ve olaylarin ezeldeki plan
uyarinca yerine gelmesidir®. Sairin, Allah’in kaderine muénidlik eden hi¢ kimseye
Kaza okunun eman vermeyecegini, Kaza dellalinin kendisini hicran hocasina sattigini
sOyledigi asagidaki beyitlerde bu anlam ifade edilmistir:

Her kim kader-i Hakk’a mu‘ anidlik iderse
Simsir-i kaza afia eman virmeye kat‘a (vr. 13a)

Satdi dellal-1 kaza hace-i hicrana beni
Turicak ¢ ask fezasinda ¢ii bazar-1 firak (vr. 76a)

Kaza ile yakindan alakal diger bir tabir de ecel’dir. Ecel, islam inancinda, muayyen
vadesinde omriin son bulmasidir. Allah tarafindan takdir edilen ecel ne ileri ne de
geri alinir (A’raf 7/34). Sairin “top-1 ecel”, “dest-i ecel”, gibi ifadeler kullanmasindan
hareketle (vr. 13b, 53a, 68b), onun, ecel’i insandan can1 zorla ¢ekip alan bir kuvvete
benzettigi anlagilmaktadir. Ona gore, ecel elgisi gelmeden kisinin 6teki diinya igin
hazirligin1 yapmasi gerekir (vr. 81b). Asagidaki beyitte o, iginde bulundugu sikintidan
kendisini kurtarmasi i¢in ecel’e seslenmis ve dliimii arzuladigini ifade etmistir:

Ey ecel bi’llahi lutfufidan meded eyle halas
Bu bela ile kisi “alemde var olmak ne gii¢ (vr. 54a)

50 Topaloglu, a.g.m.,s. 143.

1212



Hayir ve ser, i’tikadi ve tasavvufi anlamlartyla Divan’da yer almamis, sadece
sozliikk anlamlari itibart ile hayir iyi; ser de kotii anlamlarinda kullanilmislardir.
“Hayru’l-veled” (vr. 56b), “Ld hayre illa fi’l-vasat™"' (vr. 73b), “Dud-yt hayr” (vr.
92b) “Gerc¢i ki reh-i ‘ask ser ii sur u hatardiir” (vr. 85a), “Birdiir sardb-1 ask ile cand
kedii-y1 ser” (vr. 99a) ifadeleri ve asagidaki beyitte bu huslis miisahede edilmektedir.

Dil ii candan idem ger hayra niyyet
Ana mani‘ olur bu nefs-i afet (vr. 3b)

7. Diger Kavramlar

a) Iman

Iman, bir seye goniilden baglanmak ve inanmak anlamma gelen bir kelime olup,
i’tikadi bir kavram olarak Cenab-1 Hak’tan vahiy yoluyla alip insanlara teblig ettigi
kesinlikle bilinen konularda, Hz. Muhammed’i tasdik etmek, onun dogruluguna
kesinlikle hitkmetmektir>?. Siiphesiz ki iman bir kalb ve goniil hadisesidir. Nitekim
asagidaki beyitlerde gecen kalbteki imdn ve sinedeki iman ifadeleri bu meyanda
kullanilmistir. Saire gére Iman, can ig¢inde bir candir. Cilinkii kalb beden i¢in; iman da
kalb icin can mesabesindedir:

Ey Hudaya mii "'miniin kalbindeki iman hak1
San-1 pak-i Hazret-i Pasa’ya sihhat yarasur (vr. 23b)

¢ Arif-i nefs ol dila bu cism iginde can1 gor
Can icinde can olan sinefideki imani gor (vr. 20a)

Iman, ifadesini Kelime-i tevhid’de bulan bir huststur. Sair, Kelime-i tevhid’i nefy
ve ishdt yontemi ile yorumlayarak, Allah’a tam bir imanin, Allah’1n disinda her seyin
varligini /d ile nefy etmek, varliktan eser birakmamak ve daha sonra da ill@’y1 la ile
cem’ edip sadece Allah’in varligini isbat etmek ile gerceklestigini ifade etmektedir:

Nefy idiip gayrui viicdin koma varlikdan eser
La-y1illa ile cem® it gosteriip isbatufit (vr. 117a)

Allah’a bu sekilde iman eden kisi, artik miimin vasfini1 kazanir. Saire gore, insan
bir 6zden gelmesine ragmen kimi miimin, kimi de kafir olur. Cennet bahsinde gectigi
lizere, sair bu husisu Hz. Adem’in cennette iken, yasak meyveden yiyerek giinah

51 Jnmg!l ] i gvig Y “Her seyin orta yolunda hayir vardir.”
52 Topaloglu, “Allah’a iman”, a.g.e., s. 34.

1213



islemis olmasina baglamaktadir. Sair miiminin imani ile kafirin kiifriiniin zarGri
oldugunu; herkesin miimin, ya da herkesin kafir olamayacagimi diisiinmektedir:

Ozgediir bu ki bir hakikat iken
Kimi mii’min olur kimi kafir (vr. 16b)

Kafiriifi kiifri zar(ri mii ’miniifi iman1 hem
Her birin bir bend ile ya‘ni girif-tar eyledi (vr. 114b)

Iman sahibi, mii’'min vasfin1 kazandig1 gibi, tevhid sahibi de, muvahhid vasfin
kazanmaktadir. Saire gore, tevhid ehli olmak isteyen kisinin hal ehli olmasi, bagkasinin
kiifriine ya da imanima bakmamasi, onlarla ilgilenmemesi gerekir:

Olmak istersen hakikatde muvahhid Za¢ fiya
Haliifie mesgil olup ne kiifr i ne imana bak (vr. 75b)

Sair gonliine hitdb ederek, ondan saglam bir tevhid akidesine sahip olmasini
istemektedir (vr. 95a). Boylesi, ask ile olan imandir (vr. 14b). Ask fetvasina gore, ask
ile tevhid akidesine sahip olmayan kisi kafirdir (vr. 14b). Zaten imanin, tahkiki ve
taklidi olmak {izere iki tiirii vardir. Tahkiki imanda siipheye yer yoktur (vr. 62b). Sair
de, kendisinin vehm ve zandan uzak oldugunu ifade etmis (vr. 90a), bdyle oldugu i¢in
de kendisini ehl-i yakin olarak tavsif etmistir:

Yolumi pak eyleyiip ehl-i yakine irmisem
Vehm ii sekden gegmisem zann u giimandan farigem (vr. 91a)

Sair, ger¢ek bir iman ve pak bir i’tikdd sahibi oldugu i¢in, kendisinin Allah’in
fazlina nail olduguna inanmaktadir:

Fazl-1 Huda’ya ireli pak itikad ile
Biz boyni1 baglu bende-i Sah-1 vilayetiiz (vr. 69b)

Sairin imani vahdet-i viicid anlayisiyla yogrulmustur. O, gayb ve sehadet
alemlerinin ikisini bir géren, varligi teke indirgeyen bir iman anlayisina sahiptir:

Can goziyle zahida gayb u sehadet “alemin
Bir goriip ‘ayne’l-‘ayan imana gelmislerdeniiz (vr. 71a)

Za’fi, tevhid-i zat’in alemin 6zlinii i¢inde topladigini ve bunu ancak mahv ehli
olanlarin anlayacagini ifade etmektedir:

[ 214 |



Kani bir mahv ehli kim mahv-1 sifat1 soylesem
< Alemi icmal iden tevhid-i zat1 sdylesem (vr. 89b)

Asagidaki beyitte sair, iman, salah ve takvayr aynit misrada bir arada kullanarak,
salah ve takvasiz bir Tmanin tam olamayacagina isaret etmistir:

Kilup insafi kaba kaddine hayyat-1 ezel
Old1 efser afia Tman u salah u takva (vr. 7a)

Bu beyitten hareketle, Kelami bir tartisma olan amelin imandan bir ciiz teskil edip
etmedigi meselesinde, sdirin, iman-amel biitiinliglinden yana bir tavir sergiledigi ve
ameli Tmanin bir parcasi olarak gordiigii; yine diger bir Kelami mesele olan Tmanin
amelle artip artmayacagi hustisunda® da, amelin iméan1 artirdig1 seklinde bir inanca
sahip oldugu sdylenebilir. Iman ve ameli biitiinlestiren sair, “Ger ¢i kim yalan sigar
mu bir yere iman ile” (vr. 24b) diyerek bu husisu pekistirmistir.

b) Kiifiir ve Sirk

Divan siirinde kiiftir, sevgilinin sa¢imin rengidir. Bu durumda iman da yiiz
olacaktir. Sag yiizii gizledigi ve orttigl, nliru sakladigi igin kifiir diye nitelenir™.
Kiifir kelimesinin divan siirindeki bu kullanimi, onun &rtmek anlamia gelen
sozIlik anlami ile paralellik arz etmektedir. Bu kullanim, Za’fi Divani’'nda da
mevcuttur. Bu meyanda, sevgilinin ziilfiiniin sarkmasi, kafirin dine kast etmesi olarak
nitelendirilmistir. Divdn’da kafir olarak nitelendirilen diger bir sey de nefistir. Zira
nefis gercegi orterek kisinin onu goérmesini, ona uymasini engellemektedir. Benlik de
bu bakis acgisi ile kafir olarak tavsif edilmistir:

Ne vechi var ki yiiz virdiifi nigara ziilf-i piir-¢ine
Biliirsin bulsa firsat kasd ider kafir olan dine (vr. 106b)

Ab-1 hayvan lebleri derdiyle tenden can ¢ikar
Kiifr-i ziilfiniifi gamiyla sineden iman ¢ikar (vr. 64a)

Zinet-i dehre virlip gonliifii diinya bagufi

Kafir-i nefse uyup cennet-i meva sanduii (vr. 80b)

I’tikadi bir kavram olarak ise kiifiir, imanin karsihigin ifade eder. Yani kisinin,
Allah’tan vahiy yoluyla alip din adma teblig ettigi hustslarda peygamberi tasdik

53 Bu konularda genis bilgi igin bkz. Siileyman Uludag, “Amel”, DI4, ist. 1991, C. 1L, s. 14.
54 Pala,a.g.e.,s.293.

|215 |



etmemesi, ona inanmamasidir®. Asagidaki beyitlerde goriildiigii tizere, bu gibilerine
kafir dendigi gibi miinkir de denmektedir.

Suya at kiifriifii miiselman ol
< Asikuii kiifri oldi ma u meni (vr. 16b)

Fazl-1 Hak’dan Za‘ fiya buldufi hayat-1 cavidan
¢ Aynufia alma sakin sen miinkiriifi inkarini (vr. 116a)

Saire gore kafir, tevhid akidesine ask ile sahip olmayandir. Kafir ars-1 a’ld’y1
ziyaret etmeye layik degildir:

Nigiin zahid temasa-gah olsun giilsen-i hiisntin
Ziyaret-gah ide layik mi kafir “ars-1 a“lay1 (vr. 113a)

Her ki tevhide irlip “ask ile bulmaz ittihad
Kiifrine hitkkm eyler anufi Za‘ fiya fetva-y1 ¢agk (vr. 14b)

Allah’a herhangi bir sekilde ortak kosmak anlamina gelen® sirk kavrami da
Divan’da kullanilmistir. Saire gore, zalam-1 sirk (sirkin karanligy), tarik-i miistakim’in
(dogru yolun) ziddidir. Sair farik-i miistakim’de gitmesi, zalam-1 sirk’te de glimrah
olmamasi i¢in Allah’a dua etmektedir:

Tarik-1 miistakime gostertip rah
Zalam-1 sirk i¢inde itme giim-rah (vr. 39b)

Sirk, daha ziyade kendisini putperestlik seklinde gdsterir. Bununla ilgili olarak,
sairin diinyaya tapmayi, puta tapmakla esdeger tuttugu ve bunu putperestlik olarak
ifade ettigi gortilmektedir. Saire gore, kafir ve Hiristiyan olan birisi bile kisinin
diinyay1 kendisine put yapmasini reva gérmez:

Biit itdiin kendifie diinyay1 ya‘n1 biit-perest olduii
Reva gormez buni va’llahi hergiz kafir u tersa (vr. 51b)

Sair bir beytinde de, kiifi-i hakiki’den haberdar olanlarin sayisinin azligindan
yakinmaktadir. Ona gore, kiifi-i hakiki’yi bilenler, asl-1 garra (Yice Allah) ile Lat ve
Menat arasindaki farki farkederler.

Kan1 bir kiifr-i hakikiden haber-dar ehl-i dil
Asl-1 garray1 diyem Lat u Menat’1 sdylesem (vr. 89b)

55 Mustafa Sinanoglu, “Kiifiir”, DI4, Ankara 2002, C. XXVI, s. 533.
56 Topaloglu, “Allah’a iman”, a.g.e., s. 91.

1216 |



c) Seytan

Islam literatiiriinde insanlar1 saptirmaya ¢alisan azgin, kibirli ve gdzle goriilmeyen
rihani varlik olarak tanitilan seytan®’, Za’fi Divani’nda nefisle birlikte ayn1 misyonu
yiiklenen iki arkadag olarak zikredilmis ve bunlara uymamak salik verilmistir. Ayrica
nefsin hevasina uyan kisiler, seytan olarak nitelendirilmis; seytana uymama iradesini
ise, ancak nefsini taniyan kisilerin gdsterebilecegi belirtilmistir:

Biniip nefs atina olup sitdban
Refik @i mlnisiim yanumda seytan (vr. 45b)

Uymazuz emmare-i nefsiifi hevasina bu giin
Zahida sanma seniifi gibi bizi seytanlariz (vr. 69a)

Uyma seytana nefsiifii tant
Kendiiiie mahrem itme Ehrimen’i (vr. 16b)

Seytanin adi olan Iblis kelimesinin de kullanildig1 asagidaki beyitlerde, nefis
seytana benzetilmis ve can u goniilden Alldh’a tevecciih edildigi vakit, nefsin engeller
cikarttig1 anlatilmisgtir.

Yonelsem canib-i Hakk’a goiitilden
Tevecciih eyleylip can ile dilden
Geliip iblis-i nefsiim eyler idlal

Ana tabi‘ olur bu tab-1 meyyal (vr. 39b)

Divin’da, Kur’an’da anlatilan Hz. Adem ve seytan kissasina da telmihte
bulunulmustur. Bilindigi gibi, Hz. Adem’i yaratan Allah, meleklere Adem’e secde
edin emrini verdiginde, seytan kibirlenerek, kendisinin cin oldugunu ve atesten
yaratildigini, bu yiizden de topraktan yaratilan Adem’e secde etmeyecegini bildirmis
ve Allah’in huzurundan kovulmustur. Asagidaki beyitte, bu olaya telmihte bulunulmus
ve seytanin Allah tarafindan huzurdan kovulmasinin garip bir olay olmadig: ifade
edilmistir. Zira Hz. Adem’in yiiziinde Alldh’1n dyetini goriip, secde etmemek mazir
goriilebilecek bir olay degildir:

Rublarufida ayet-i Hakk’1 goriip itmez siictid
Vechi vardur n’ola merdid olsa seytanu’r-racim (vr. 90b)

Asagidaki beyitte de, Hz. Adem soyundan gelen insanlarin, benliklerini yok
etmeleri gerektigi, aksi takdirde bunlarin seytandan farksiz olacaklari ifade edilmistir:

57 llyas Celebi, “Melekler”, Islam’da Inan¢ Esdslari, s. 251.

1217 |



Ademem dir ¢okdur amma her biri seytdndur
Benligin mahv eylemis ‘alemde bir adem kani1 (vr. 139b)

Divan’da seytan ile ayn1 kategoride olan baska bazi kavramlar da kullanilmistir.
Bunlardan biri olan Ehrimen, Zerdiistlerin inandiklari kotiiliik tanrisidir. seytanlar
ordusunu yonettigine inanilan Ehrimen, ayn1 zamanda bir ¢irkinlik semboliidiir®®.
Ehrimen, Divan’da iki beyitte kullanilmis olup, yukarida gegen ve vr. 16b’de yer alan
beyitte seytan anlaminda, asagida yer verilen beyitte ise, ¢irkinlik sembolii olarak
kullanilmigtir:

Egerci hiisn ile olmis miisellem
Velakin Ehrimenler birle hem-dem (vr. 47b)

Dev (div) de, Divan’da seytan gibi kotiiliigl simgeleyen kavramlardan biri olarak
kullanilmistir. Dev, koétiiliiklerle dolu esatiri varliklar i¢in kullanilir. Zerdiist dininde
kotiilik rihlarina bu ad verilir®®. Za’fi Divani’nda asigin rakibi, dev’e benzetilir.
Aslinda bir dev olan rakip, kendisini peri gibi gosterip sevgiliyi aldatir. Sevgili ise
melek gibi olmasina ragmen dev ile hemnisin olur ve asig1 ¢ileden ¢ikartir:

Yeridiir goklere irse beniim feryad u efganum
Ki olmis div ile hem-dem melek-stretlii insanum (vr. 84a)

Uymagil dive peri deyii sakin itme hata
Goriniir gerci peri divdiiriir ash amma (vr. 19b)

Asagidaki beyitte, telmih yoluyla Hz. Siileyman’in yiiziiglinii ¢alan ve bir siire
onun adina isleri yiiriiten dev’e isaret edilmis ve devin Hz. Siileyman olamayacagi,
onun sadece hile yoluyla gegici bir stireyle makdmina gegtigi ve aynen bu sekilde,
alcak birinin de asik olamayacag: ifade edilmistir:

Da‘vi-i ‘ask idemez “alemde her din-1 le’Tm
Bu mukarrardur Stileyman olamaz div-i racim (vr. 89a)

B. ibadet

Bu boliimde namaz, orug¢ vb. ibadetlerin Divdn’da ne sekilde yer aldiklart
incelenecektir. Ancak tek tek ibadetlere gegmeden 6nce, ibadet methiimunun Divdn’da
nasil yer aldigia géz atmamiz uygun olacaktir. Sair, ibadeti, menzil-i maksiid’ a yani
varilmas1 amaglanan yere ulastiran bir yol olarak gormektedir. Ona gore, ibadet

58 Pala,a.g.e.,s. 146.
59 Pala,a.g.e.,s. 128.

|218 |



yolunun diginda bagka bir yolda yiiriiyen kisi, gimrahtir ve menzil-i maksiid a varmast
da miimkiin degildir (vr. 116a). Sairin “Menzil-i maksiid 'a sa’y it irmeden peyk-i ecel”
(vr. 81b) ifadesinde de, ibadete isaret vardir. Yine bu ifadeden, menzil-i maksid un
Ahiret yurdu oldugu da anlasilmaktadir. Bir beyitte (vr. 3b), ibadet yolunu terk eden
ve measi/giinah yoluna giren kisilerin, Allah ile dostluk kuramayacaklarini belirtmis
olmasindan hareketle, sdirin mutasavviflarin adeti oldugu iizere, ibadet ile asil olarak
Allah’a ulasmay1 amagladigini da sdyleyebiliriz.

flgili beyitlerin mefhimundan sairin, yaptigi ibadeti yeterli gérmedigi
anlagilmaktadir. O, Allah’a layik amellerde bulunmadigint ve bu yiizden kiyamette
basma neler gelecegini bilmedigini (vr. 39b), si’-i amel (kotii amel) igerisinde
oldugundan dolay1 timitsizlik igerisinde oldugunu (vr. 40a), gece giindiiz siirekli
glinah isledigini ve bu sekilde Allah ile dostluk kuramayacagini ifade etmektedir:

Gice gilindiiz igiim da’im me* asi
Olam mi bu “amelle Taiir1 has1 (vr. 3b)

Durumunu bu sekilde tesbit eden sair, daha sonra, duaya baglamaktadir. O,
Allah’tan dilini hezl ve halelden saklamasi ve O’na layik amel i¢in kendisini miiyesser
kilmasini; saldh-1 tdat 'a, yani salih amele kendisini alistirmasini istemektedir. Burada
sairin ibadeti, kula taalluku a¢isindan, si-i ‘amel ve saldh-1 taat seklinde iki kisma
ayirdigi, kendisinin de ikinci kistmdan olmak istedigi goriilmektedir:

Dilini sakla hezl ile halelden
Miiyesser it safia layik ‘amelden
Salah-1 ta“atufila eyle me’nis
Ki ol si°’-1 “amelden sdyle me’yfis (vr. 40a)

Sairin yaptig1 ibadeti bu kadar yetersiz gérmesi, aslinda, biiyiik insanlarin adeti
oldugu iizere, tevaziidan kaynaklanmaktadir. Yaptig1 ibadetlerde kendisine engeller
cikartan nefsini anlattigi bir beytinden, aslinda sdirin ibadetine diiskiin oldugu
anlagilmaktadir. Za’fi’nin, gerek Divan dibacesinin en basindaki ilk beyitte, gerekse
bir gazelin asagida yer alan matla’ beytinde, besmeleyi tam metni ile zikretmesi, onun
ibadet niyetiyle, her isten dnce besmele gekme siinnetine ne kadar riayetkar oldugunu
gostermektedir:

Kagan kim dergeh-i Hakk’a tutam yiiz
Olup kérum ‘ibadet gice giindiiz
Heva yolinda turup nefs-i ‘ammi

Gecglirmez hazreti tutar yakami (vr. 3b)

Ey cemaliifl ayeti ser satha-i metn-i kadim
Basladum serhine bismillahirrahmanirrahim (vr. 90a)

1219



Za’fi, bilingsizce yapilan ibadete karsi bilingli bir durus sergilemistir. Asagidaki
beyitlerden, onun riya ile, ibadetin riihu ve anlami1 anlasilmadan, diinydda maddi bir
karsilik, ahirette de sadece cenneti umarak yapilan ibadete kars1 oldugu anlasilmaktadir.
Sair bu sekilde yapilan ibadeti bi-hdsi/, yani kendisiyle bir seyin elde edilemeyecegi
ibadet olarak nitelendirmistir. Burada onun elestirisine martiz kalanlar, dinin rihunu
anlamayan zahidlerdir. Ona gore, insan-1 kamilin nefesinden bir ibare isitmek, nice
yillar ibadet ederck kambur olmaktan daha iyidir. Yine ona gore sevmenin kendisi de
bir ibadettir. Ancak zahidler bu husislar1 anlamaktan uzaktirlar: (Bu konuda detayli
bilgi i¢in bkz. Ziihd bahsi)

Nige ziihd i riya zahid bu bi-hasil ‘amellerle
Bahar eyyami cam-1 bade nas it bi-bedellerle (vr. 107a)

Nice yillar “ibadet eyleyiip kaddiifi ham itmekden
Dem-i insan-1 kdmilden isitmek bir ibaret yeg (vr. 79b)

Arada nesne yok sevme sevilme bir ¢ ibadetdiir
Heman bir zevk-1 rihanidiiriir matliib sevmekden (vr. 100a)

Bir beyitte ilim ve ameli birlikte zikreden sairin, amelsiz ilmin bir ise yaramadigi
kanaatine sahip oldugu anlagilmaktadir. Sairin iman-amel iliskisi ile ilgili diisiincelerine,
iman konusunda yer verildigi igin, burada tekrar o hususlarin iizerinde durulmayacaktir:

Hacc ekber old1 haccuil u sa“yuii kabil hem*
“Tlm ii ‘amelle zahir i batin bulup disar (vr. 8b)

Irmesiin Ayinefie zengar-1 Ahumdan halel
GTs it cana nagihat kil vefa ile “amel (vr. 81b)

1. Kelime-i Sehadet

Islam dininin ilk sart1, Allah’1n birligine ve Hz. Muhammed’in O’nun kulu ve elgisi
olduguna inanmaktir. Bu inanci ifade eden ciimleye Kelime-i sehddet denmektedir.
Divin’da Kelime-i sehddet lafzen kullanilmamis olmakla birlikte, tevhid ve vahdet
konularinin islendigi beyitlerde telmih yoluyla ona isaret edilmistir (vr. 20a, 23b, 69b,
75b, 89b, 114b). Ancak buralarda daha ziyade Kelime-i sehddet’in, Allah’tan bagka
ilah olmadigini ifade eden birinci kismi islenmistir:

Olmak istersen hakikatde muvahhid Za‘ fiya
Haliifie mesgil olup ne kiifr i ne Tmana bak (vr. 75b)

Divan’da, Kelime-i sehddet’in her iki kismina, nefy ve isbatin islendigi bir beyitte

isaret edilmistir. Nefy i isbat, kalb ile yapilan gizli zikrin bir ¢esididir. Kelime-i
tevhidin Ld ilahe kismina nefy, [llalldh kismina ise isbat denir. Ld ildhe derken biitiin

1220 |



masiva kalbten temizlenir. [llalléh derken de, Allah’in zatinin bekas: kalbe naks
edilir®. Za’fi, Kelime-i tevhid’i nefy 1 isbat bakis agisiyla yorumlayarak, Alldh’a
tam bir Tmanin, Allah’in disinda her seyin varligini /d ile nefy etmek, varliktan eser
birakmamak ve daha sonra da i/ld y1 [ ile cem’ edip, sadece Allah’in varligini isbat
etmek ile gerceklesecegini ifade etmektedir:

Nefy idiip gayrui viicidin koma varlikdan eser
La’yiilla ile cem® it gosteriip isbatufii(vr. 117a)

2. Namaz

Islam’1n bes temel sartindan biri olan namaz, Divdn’da énemle iizerinde durulan
bir konudur. Za’fi, kendileriyle namazin sirrin1 paylasacagi ve mi’raca erip nefsini
1slah eyleyen kimselerin azligindan yakindigi asagidaki beytinde, namazi, hadiste de
gectigi gibi, miiminin miraci olarak gérmekte ve namaza verdigi 6nemi gostermektedir:

Kani1 bir mi‘raca irtip nefsin 1slah eylemis
Savmuil esrarin diyem sirr-1 salati sylesem (vr. 89b)

Gece giindiiz ¢gektigi zikir, tesbih ve kildig1 namaz ile vuslati talep ettigini belirttigi
asagidaki beytinden de sairin, namaza miidavim bir sahis oldugu acik bir sekilde
anlagilmaktadir. Ancak namaz esnasinda, seytanin vesveseleri ve uygun olmayan
diisiinceler, onu rahatsiz etmektedir:

Zikr i tesbih it namazi Za“ fi'niifi her riiz u seb
Can u dilden kiinc-i vasla irmege eyler taleb (vr. 30b)

Elimi baglayup tursam namaza
Gider “aklum heva-y1 s6z ii saza (vr. 46a)

Divdn’da namaz cesitlerinden Cuma namazi (vr. 92a) ve giyabi cendze namazinin
adlar1 geger. Sevgilinin zilfu, asig1 yerle bir ettigi igin, asigin kabri tizerinde gryabi
cendze namazi kilinir:

Kabriim iistine meger 4 ’ib namazin kilalar
K’eyledi ziilfiifi hevasi hak ile yek-san beni (vr. 56a)

Divan’da her biri degisik bir vecheden namazla alakali olan mihrab, minber,
secde-i siikiir, cami, seccade, mescid, secde, kible gibi tabirler agsk kavramini izdh
sadedinde kullanilmislardir. Saire gore, sevgilinin aln1 kible, kaslar1 mihrabtir (vr.

60 Bu konuda genis bilgi i¢in bkz. Cebecioglu, a.g.e., 476-477.

|221 |



67b). Sevgilinin cemali, kible-i cén, hass ve amm i¢in bir secde-gahtir (vr. 31a). Bu
kibleye karsi ¢inar agact bile vakfeye durur. Bu yiizden, bad-1 sabanin ¢inar agacini
biikememesi garip degildir:

Kible-i hiisniifie karsu vakfeye turdi ¢enar
Tafi degil bad-1 sabadan kameti olmasa ham (vr. 88b)

Asik, kaslart mihrab gibi olan sevgili i¢in secdeye varir (vr. 114a). Bu secde bazan
secde-i giikrdn, yani siikiir secdesi seklinde olur (vr. 34a). Asik, vuslata ermesi i¢in
secdede dua eder ve dudsinin kabil edilmesi i¢in secdesini uzatir:

Ola kim vuslat nasib ola du‘a-y1 hayr idiip
Za“ fiya kaldurma basuifi secde-i mihrabdan (vr. 92b)

Sevgili o kadar etkileyicidir ki, cuma hatibi, mihrab olan ebrlisuna kars1 namaza
durdugunda, namazini sasirir ve bundan dolayisecde-i sehv’e varir (vr. 92a). Bir beyitte,
teshis sanati ile, cdmiye gelen sevgiliyi goren mihrab ve minbere, saskinliklarindan
dolay1 agiz agtirilmistir (vr. 92a).

Divan’da gegen cami, goniil milkiindeki agk camisidir ve burada alem-i kiibra
goriilebilir.

Seyr eyle goiiil miilkin gez cami‘-i “ask igre
Bul misr-1 viicdunda ol “alem-i kiibray1 (vr. 117a)

Zahidlerin bilingsizce kildiklart namazi elestiri babinda, asagidaki beyitte de,
seccade ve mescit tabirleri kullanilmistir:

Yiiri ¢ arz eyleme zahid bafia seccade vii mescid
Beni ko kendi haliim {izre Iutf eyle mekanumda (vr. 104b)

3. Oru¢

Islam’1n sartlarindan biri olan orug, Divdn’da, Arapga’daki ismiyle savm (vr. 89b)
ve Fars¢a’daki ismiyle riize (vr. 71b)olarak yer almistir.

Asagidaki beytinde sdir, kendisiyle orucun sirrint paylagacagi kimselerin azligindan
yakinmaktadir. Zira orucun goériinen boyutunun yaninda bir de gériinmeyen bir boyutu
var ki, bunun sirrina herkes vakif olamaz. Bu beytinden, onun oruca miidavim birisi
oldugu da anlasilmaktadir:

1222



Kani bir mi‘raca irtip nefsin 1slah eylemis
Savmuil esrarin diyem sirr-1 salati sylesem (vr. 89b)

Divan siirinde orug, sevgili ile olan mufarakat, vuslat ise bayram olarak telakki
edilmistir® ki, bu kullanima Za’fi Divani’nda da rastlanmaktadir (vr. 39a). Firkat
orucu dyle bir giinde tutulan oructur ki, o giiniin aksami olmaz (vr. 77a). Bu orug,
as1gin belini biiker ve onu fiziki olarak zayiflatir ve vuslat bayramina da ulasilmaz
(vr. 84a, 106a, 120b):

“1d-i matemdiir bize dil-darumuz ziré ki biz
Rize-dar-1 firkatuz vuslatdurur bayramumuz (vr. 71b)

Ancak sair i¢in firkat orucu son bulur ve o vuslat bayramina ulasir. Bu divan
siirindeki asik i¢in istisnai bir durumdur. Divan siirindeki asik, sevgilisine ulasmaz.
Zira vuslatta ask son bulur®>. Burada, mutasavvif olan siirin vuslattan maksadi,
seyhine varmasi olarak telakki edilebilir:

.Hamdii li’llah ki rz-1 ‘1d old1
Riize-i derd i gam ba“id old1 (vr. 117b)

Divan’dabir orug tiirii olarak sadece Meryem orucunun ismi gegmektedir. Meryem
orucu Hiristiyan ve Yahudilerce yilda bir giin hi¢ konugsmadan tutulan orugtur®:

Eger olmazsa “1d-i vasli hem-dem
Dutayam mihnet ile savm-1 Meryem (vr. 39a)

4. Hac

Divan’da Islam’in sartlarindan biri olan Hac ibadeti ile ilgisi bulunan Hacc-1
ekber, Ka’be, Beytii’l-haram, tavaf, sayd-1 harem, kible, Merve, Safa, Zemzem, ihram
gibi mefhumlar, sadece aski ifadede bir ara¢ olarak kullanilmistir.

Za’fi Divani’na gore, sevgili Ka’be-i makstd, sevgilinin yiizii asiklarin Kabe’si,
esigi de kibledir (vr. 113b). Asik sevgilisinin bulundugu yeri Ka’be edinir; onun
mabhallesinde Hac ve tavaf yapar, boylece haci olur (vr. 34a, 113b). Ka’be ile olan
vuslat, sevgili ile olan vuslattir (vr. 115a). Sevgilinin Ka’besinde sa’y edip canin1 feda
etmek, agik icin mutlulugun ta kendisidir (vr. 50b). Sevgili, Harem-i Serif’te avlama

61 Pala,a.g.e.,s.378.

62 Iskender Pala, Kitab-1 Ask, Alfa, Ist. 2006, s. 19-20. )
63 Ahmet Talat Onay, Eski Tiirk Edebiyatinda Mazmunlar ve Izahi, (Haz. Cemal Kurnaz), Akgag,
Ankara 2000, s. 394.

|223 |



yasagindan haberi yokmuscasina, ziilfii ile 4513 canin1 alir (vr. 88b). Asik can verir,
ihrami1 da ona kefen olur:

Tutalum Ka‘be-i ruhsarini gormissen ey talib
Tavafa safia yol virmez o ziilf-i mara n’eylersin (vr. 101a)

Ebl Leheb’ten Ka’be’yi korumasi nasil beklenemezse, rakipten de sevgiliyi
korumasi beklenemez. O yiizden rakibin sevgilinin mahallesinde beklemesine izin
verilmemelidir (vr. 52a). Sevgilinin yliziini temasa etmeye engel teskil eden ziilfler,
Ka’be’yi tavaf etmeye engel teskil eden yilanlar gibidir (vr. 54a, 101a).

Divan’da Merve ve Safa iizerinden kelime oyunlar1 yapilmis, genelde Merve
ile birlikte kullanilan Safa, tevriyeli olarak Safa tepesi ve mutluluk anlamlarinda
kullanilmistir (vr. 32a, 50b, 88b, 104a, 139b):

Tavaf-1 Ka‘be-i kiyuia sa‘y itdiim Safa ile
Kefen boynumda ihram old1 can kurbanum isma‘il (vr. 83a)

Divan’da bir Hac gesidi olarak, sadece arefesi Cuma giiniine rastlayan Kurban
bayrami anlamina gelen Hacc-i ekber yer almaktadir:

Hasil eylerdiiii sevab-1 hacc-1 ekber bi-giiman
Ka“be-i kityufida kiblem eylesin kurban beni (vr. 113b)

C. Onemli Giin ve Geceler

Divan’da, kandil geceleri olarak da bilinen 6nemli giin ve gecelerden bazilarina
isaret edilmistir. Mi rac ile ilgili olarak, asagidaki beyitte, Kur’an-1 Kerim’de ifade
edildigi gibi (Necm 53/8-10), Hz. Peygamberin Mi’rac’ta iki yay arasi kadar, hatta
daha kisa bir mesafe ile Allah’a yaklasmis olduguna,

Kabe kavseyni gegiip irdiim makam-1 vahdete
Bi-men i ma remz-i ma-evhayi bildiim n’eydiigin (vr. 102a)

asagidaki beyitte de, Mi'rdc’da farz kilindig1 i¢in mii’minin mi’ract olarak
nitelendirilen namazin bu yoniine isaret edilmistir.

Kani bir mi‘raca iriip nefsin 1slah eylemis
Savmuil esrarin diyem sirr-1 salati séylesem (vr. 89b)

Mi’rac’m disinda bir de Isrd var ki, Divdn’da buna da deginilmistir. Asagidaki
beyitlerde sair, seb-i Isrd’nin (Isra gecesinin) sirri anlamak igin, sevgilinin ziilfiine

| 224 |



goniil bagladigmi ifade etmis ve Hz. Muhammed’e bir ihsan olarak verilen Isra gecesi
hakki i¢in dua etmistir.

Zilf-1 tene dil virdiim ben giini kara “ asik
Ta bilmek igiin Za‘ i sirr-1 seb-i Isrdy1 (vr. 116b)

Levh-i mahfiz tizre olan Stre-i Rahman hak1
Mustafa’ya Leyletii’l-Isra olan ihsan haki
Ey Hudaya mii ’miniifi kalbindeki iman haki
San-1 pak-i Hazret-i Pasa’ya sihhat yarasur (vr. 23b)

Kadir ve Berat geceleri de Divdn’da isimleri gecen miibarek gecelerdendir. Saire
gore, gaflet uykusunda yatan kisi, Kadir ve Berat gecelerinin kiymetini bilmez.
Bu gecelerin kiymetini, ancak bidar/uyanik olan asiklar bilir. Beyitte gecen bidar
kelimesi, tevriyeli olarak, hem bu miibarek gecelerin uyumadan ibadetle gegirilmesi,
hem de manevi uyaniklik anlamimda kullanilmistir:

Hab-1 gafletde yatan bilmez nediir Kadr @i Berat
Gel an1 bilmek dilersen “asik-1 bidara sor (vr. 66b)

Ayrica, sevgilinin ziilfii Kadir, cemali ise Berat (vr. 31b, 33b) olarak
nitelendirilmistir. Bu meyanda, sevgilinin zilf ve yiiziinli hayal etmekle gecen vakit,
asigin sevgili i¢in, icinde Kadr ve Berdt gegen glizel dudlar etmesine vesile olmaktadir.

Gice gilindiiz ruh u ziilfiiii hayalin bafia yar itdiin
Sebiifi Kadr i Berat olup giiniifi nev-riz u ‘id olsun (vr. 101b)

D. Ayet ve Hadis iktibas:

Kitaplar bahsinde, Kur’an-1 Kerim ile ilgili bir kavram olarak dyet’ten s6z edilirken,
Divan’da gecen ilgili beyitler iizerinde durulmustu. Ancak i¢inde ayet kavraminin
yaninda bir de hadis kavraminin gectigi bir beyit var ki, burada sevgilinin giizelligi
ayete, ask da hadise benzetilmis ve nasil ki ayetler hadisler ile tefsir ediliyorsa, aynen
o sekilde sevgilinin giizellik ayetinin de ask hadisi ile izah edilmesi istenmistir.

Bize gel ayet-i hiisnini tefsir eyle ey va‘iz
Hadis-i ‘agkdan soyle n’idersin kesf-i Kessafi (vr. 112a)

Bir kelimeyi, bir climleyi tam, yarim veya manasi ile alip aktarma anlamina gelen
iktibas ise, Tiirk edebiyatinda yenilesme donemine kadar ayet ve hadislerden se¢ilen
ibarelerin aktarilmasi/alintilanmasi seklinde kullanilmigtir®,

64 Iktibas hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Numan Kiilek¢i, Aciklamalar ve Orneklerlerle Edebi Sanatlar,

| 225 |



Za’fi Divani’nda iktibasin, tam, nakis ve mana seklindeki her i¢ tliriiniin
de orneklerine rastlamak miimkiindiir. Asagida iktibasin bu her ii¢ tirline Za’fi
Divani’ndan birer ornek verilecektir.

Tam iktibas, soz igerisinde zikredilen ayet-i kerime veya hadis-i serifin tam bir
mana ifidde edecek sekilde biitiintiniin alinmasidir:

Zat-1 Hak’dan gayri fani oldugin ey dil ‘ayan
Kiillii sey ’in halik illa vechuhu eyler beyan (vr. 102b)

Beyitte gegen d—g=g N JRCH]PY Comit JS “Onun zditindan baska her sey yok
olacaktir” (Kasas 28/88) ayet-i kerimesinden tam bir mana ifdde edecek sekilde
iktibas yapilmustir.

Nakis iktibas, vezin veya baska sebeplerden dolay1, asil mananin bozulmamasi ve
tamamen anlagilmasi sartiyla iktibasta artirma, eksiltme yahut kelimelerin yerlerinde
degistirme yapmaktir:

Old1 Naki reh-niima ehl-i dile pisva
Kasif-i kul innema Sah selamun “aleyk (vr. 4b)

Beyitteki “kul innemd” ifadesi pek ¢ok ayetin bir parcasini teskil etmektedir®.

Bunlardan, ¢—Sde ,—io LI 3| J—8 “De ki: Ben yalnizca sizin gibi bir beserim.”
(Kehf, 18/110) ayet-i kerimesi buraya uygun diismektedir.

Metinde kullanilan lafzin, Kur’an ve hadiste aynen yer almadigi, fakat bu manaya
gelen farkli ibarelere dayandirilarak yapilan iktibaslar da vardir ki bu tiire de,
“mana yolu ile yapilan iktibas” adi verilmektedir. Asagidaki beyitte, “Alldh’in adi
ile baglanmayan her onemli isin sonu haywsiz olur” * anlamma gelen hadis mana

yoluyla iktibas edilmistir.

Her is ki ola zikr-i Hak ile ram
Ebed kalmaya nakis ol ola tam (vr. 39b)

Bu giristen sonra artitk Divdn’da yer alan dyet ve hadis iktibaslari {izerinde
detaylica  durabiliriz.

1. Ayet iktibasi

Divan’da ayetlerden yapilan iktibaslari konulara goére birkag kisimda miitalaa
etmek miimkiindiir.

Akgag, Ankara 2003., s. 177-181.

65 Bu ayetlerden bir kisminin kiinyeleri sunlardir: En’am 6/19, 109; A’raf 7/33, 187, 203; Yanus 10/20;
Ra’d 13/36, Kehf, 18/110; Enbiya 21/45.

66 Imam Nevevi, Riyazu’s-Salihin, (Tahric. M. Nasiruddin el-Elban{), el-Mektebetii’l-Islami, Beyrut
1998, s. 481.

1226 |



a) Allah’in Varhgn ve Birligi

Kendilerinden iktibas yapilan ayetlerin 6nemli bir bolimii Allah’mn varlig, birligi
ve bunun delilleri hakkindadir. Divdn’da yer alan bu iktibaslar asagida siralanmistr.

1. Bir gazelde (vr. 56b) Kur’an-1 Kerim’in ve tevhidin &zii olan ihlas stresi
tumuyle iktibas edilmistir: J8 ol 4l uJdgs o9 w0 uol 19dS ad (S0 o9
dol a Ll ¢ “De ki: O, Allah birdir. Allah sameddir. O dogurmamis ve dogmamustir.
Onun hicbir dengi yoktur.” (Thlas 112/1-4):

Ey cemaliiii nGrina nisbet ezel ayn-1 ebed
Old1 bu ma‘naya sahid kul huve’llahu ehad
San-1 pakufidur miinezzeh zat-1 pakundur kadim
Hem kadim u hem miinezzeh sensin Allahu’s-samed
Lem yelid lem ytled olmigdur sifat1 zatuiuil
Anuil i¢lin lem yekiin old1 lehii kufven ehad (vr. 56b/1-3)

2. “O ilktir, sondur, zahirdir, batindir. O, her seyi bilendir.” anlamina gelen g—a
osls G JSG 909 obWIg alalls -5Y1s J9WI (Hadid 57/3) Ayetindeki ilk kistm, tam
olarak iktibas edilmistir. Sair, ayette siralanan 6zelliklere sahip olan Alldh’a inandig:
icin, sonsuz bir giiven igerisindedir:

Ciin huve’l-evvel huve’l-ahirden ....... gayr1 yok
Nazir-1 imriz olup ferday: bildiim n’eydiigin (vr. 102a)

3. “Onun zétindan baska her sey yok olacaktir.” anlamma gelen ¥ ¢l ot Js
a—4>9 (Kasas 28/88) dyeti tam olarak iktibas edilmistir. Ayet, sairin ifadesi ile zat-1
Hak’tan gayrmin fani oldugunu ifade etmektedir:

Zat-1 Hak’dan gayri fani oldugin ey dil “ayan
Kiillii sey ’in halik illa vechehii eyler beyan (vr. 102b)

4. “Hasa. O, onlarn ileri siirdiigli vasiflardan uzak ve yiicedir.” =iy dilov—uw
Og—-2as Las(En’am 6/100) ayeti, nakis iktibas yoluyla Divdn’da yer almistir. Sdir bu
miinasebetle, sevgilinin giines ile kiyaslanamayacagini, onun giinesten de daha giizel
oldugunu ifade etmistir.

Zulm idip rubsarini hiirside tesbih itdiler
Okudum siibhanehi ‘amma yekiilu’z-zalimin (vr. 93a)

67 Metinde bos birakilmustir.

1227 |



5. “Rabbinin golgeyi nasil uzattigini gérmedin mi?” anlamina gelen - ,—3 (a_l |
Jbat S &S ¢l (Furkan 25/45) ayeti Divan’da nakis bir iktibas olarak yer almistir.
Ayetteki zill/golge kelimesinden hareketle, vahdet-i viiciid anlayisini bir izahi olan
alemin Allah’in bir golgesi oldugu seklindeki diisiince temellendirilmek istenmistir:

Ciimlesi izlal u esmadur bu esya bil yakin
Keyfe medde’z-zilla’dan miithem okt ey niikte-dan (vr. 102b)

6. “Goklerin ve yerin yaratilisinda, gece ile giindiiziin birbiri ardinca gelip gidisinde
akl-1 selim sahipleri igin gergekten agik ibretler vardir.” anlamma gelen §-ls> -8 5
SV eV OLY jLally Jd) BYMislg o)Vl Silgamid] (Al-i Imran 3/190) ayetinden
alintilanan “ulu’l-elbab ” (akl-1selim sahipleri) ifadesi, nakis bir iktibas olarak asagidaki
beyitte yer almistir. Beyitte agka yar olan Vamik ve Mecniin’un deli degil, aksine ayette
kendilerinden akil sahipleri olarak bahsedilip 6viilen kisilerden olduklar1 ifade edilerek,
asiklarin da Allah’in 6vgiisiinii hakkeden kisiler olduklar ifade edilmek istenmistir:

¢ Aska yar olduklarindan Vamik u Mecnlin misin
Sanmaiiuz divaneler anlar ulu’l-elbab’dur (vr. 67b)

7. “Elbette bunda basiret sahipleri i¢in biiyiik bir ibret vardir.” anlamina gelen gl
sV (H9V 8yt NS 3 (Al-i Imrén 3/13, Nir 24/44) ayeti de nakis bir iktibasla
divan da yer almistir. Ayette gecen “ulu’l-ebsdr” (basiret sahipleri) ifadesi, sair
tarafindan diinyaya vahdet gozii ile bakanlar olarak yorumlanmistir.

Her ki vahdet didesin a¢d1 cihani gordi yek
Rast-bin olur bela Za“ fi ulu’l-ebsér olan (vr. 98a)

8. Sair, “Goklerde ve yerde bulunan herkes, O’ndan ister. O her an yaratma
halindedir.” anlamina gelen 3L U JPNA-Y ps— JS woy¥ly Olge—id! -8 3 1L S}
(Rahman 55/29) ayetindeki “kiille yevmin” (her giin) ifadesine nakis bir iktibas olarak
yer vermig ve bu ayeti, Allah’m islerinde nihdyet yoktur seklinde yorumlamistir.
Ayette, Allah’m diriltmek, 6ldiirmek, degerli veya degersiz kilmak, zengin veya fakir
yapmak, isteyene vermek vb. islerde, her an kainatta tasarruf ettigi anlatilmaktadir®,

Sii*Gnat-1 i1dhide nihayet yokdur ey arif
Okuyup kiille yevmin ayetin fehm it ne ma‘nadur (vr. 66b)

9. “Bir sey yaratmak istedigi zaman, O’nun yaptig1 ol demekten ibarettir. Hemen
oluverir.” anlamina gelen (g5 -5 aJ Jg-ds Ol Ly 81,1 13] 0,01 Lad] (Yasin 36/82)
ayetinden “kiin feyekun kismi alintilanmus, ve kainattaki her seyin Allah’in emri olan
“kiin” (o) ifadesi ile ortaya ¢iktig1 ifade edilmistir. Asigin sevgilinin gammi gekmesi

68 Hayrettin Karaman vd., Kur 'an-1 Kerim ve A¢iklamali Meali, TDV, yy. 1998, s. 531.

| 228 |



de, “kiin” emri ile alna yazilan bir yazi1 olarak yorumlanmustir.

Gorinen zahiren bu deflii sii’Gn
Emr-i Hak’dur dinildi kiin fe-yekan (vr. 17a)

Ol keman-ebrii gamindan Za“ fiya dondiirme yiiz
Alnufia yazu imis ¢iin emr-i Kaf u Nn’da (vr. 67a)

10. “Dogu da Allah’indir, bati da. Nereye donerseniz Allah’in yiizii (zati)
oradadir.” anlamina gelen 4}l =g Q_zs lodos Laisld O ys2ally (§,—iod) dlg (Bakara
2/115) ayetinin son kismi alintilanmustir:

Olma hali secdeden bir dem yiiz urup hazrete
Her ne menzilde olursail semme vechu’llah1 gor (vr. 63a)

11. “Sana gergegi getirdik. Biz hakikaten dogru sdyleyenleriz.” anlamina gelen
Jg-3slat Uilg G—=Jb ¢Loslg (Hicr 15/64) ayetinin son kismina bir kelime (nahnu/
biz) ilavesi ile iktibas sanati uygulanmistir. Sair ask davasinda sadik oldugunu ifade
etmek i¢in, ayetteki “ve innd lesddikiin ” (Biz hakikaten dogru sdyleyenleriz) ifadesini
kullanmustr.

Sidkla da‘va-y1 “askuil okuruz biz gerci kim
Sanmasin kazib bizi inna le-nahnu’s-sadikln (vr. 93a)
12. Asagidaki beyitte de, “O, arsa istiva eden Allah’tir.” anlamina gelen (g gt/ c;.“»
Sl e (A’raf 7/54) ayetindeki, “Istevd” ifadesi, nakis bir iktibas olarak yer
almistir.

Gostertip engiist-i ziilfiifi mu® ciz-1 sakku’l-kamer
Isteva “arz eyledi hiza siratu’l-mustakim (vr. 90b)

b) Huraf-1 Mukattaa

Divan’da en ¢ok iktibas edilen ayetlerden bir kismi, slire baslarinda yer alan,
alfabedeki harflerden olusan ve hurif-1 mukattaa ismini alan ayetlerdir. Bunlar
anlamli kelimeler olmadiklari igin, kendileri ile neyin kastedildigini en iyi Allah
bilir®®. Divdn’da, bu ayetler sevgilinin giizellik unsurlarini beyan etmede kullanilmis,
bu unsurlar s6z konusu harflerin sekillerine benzetilmislerdir. Divdn’da yer alan bu
ayetler asagida gosterilmistir.

1. o= “Ha-mim” (Mumin, Fussilet, Stra, Zuhruf, Duhan, Céasiye, Ahkaf
stirelerinin ilk ayeti.):

69  Genis bilgi i¢in bkz. Ismail Cerrahoglu, Tefsir Ustlii, TDV, Ankara 1993, s. 134 vd.

1229 |



Cesm i ebrinui beyanidur okinan sad u nin
Zulfud agzun vasfidur Kur’an’da olan ha u mim (vr. 90a)

2. @_!l “Elif Idm mim”~ (Bakara, Al-i Imran, Ankebit, Riim, Lokman ve Secde
stirelerinin ilk ayeti.):

Elif 1am kametiin ziilfiin cemaltin Kaf ve’l-Kur’an
Cebiniifi sirridur ey sun‘-1 Hak makstd Ta-ha’dan (vr. 96b)

3. &b “Td-hd” (Ta-ha 20/1) Hem yukarida gegen beyitte, hem de asagidaki
beyitte iktibas edilmistir.
Car-deh harfiifi rumizin afilayup esrarim
Ahmed’e nazil olan Ta-ha’y1 bildiim n’eydiigin (vr. 102a)

4. yas=S “Kdf, Ha, Yd, Ayn, Sad.” (Meryem 19/1):

Kaf-ha-ya-‘ayn-sad itdi cemaliin serhini
Fehm ider bu niikteyi dana olan kalb-i selim (vr. 90a)

5. s—adl OI,—aNg & “Kdf. Serefli Kur’dn'a and olsun.” (Kaf 50/1) Iktibasmn
yapildig1 beyitlerden birinde (vr. 65a), Kdf harfi tevriyeli kullanilip, uzak anlam
olarak Anka kusunun {izerinde durdugu dag, yakin anlam olarak da alfabedeki harf
kastedilmistir. Bir bagka beyitte de, Kaf’tan kastedilenin ziilfiin glizelligi oldugu ifade
edilmigtir:

Kaf ve’l-Kur’an sirrin afiladinsa taliba
Cism ile ma“diim olan ol ism ile ‘anka nediir (vr. 65a)

Elif 1am kametiifi zilfiini cemaliifi kaf ve’l-Kur’an
Cebiniii sirridur ey sun‘-1 Hak makstd Ta-ha’dan (vr. 96b)

c) Stre Baslarindaki Yeminler

Ozellikle stre baslarinda yer alan ve kasem igeren bir ¢ok ayet, Divin’da iktibas
edilmistir. Asagida bu iktibaslar siralanmustir.

1. g9 yb—ws Lag Q_Lﬁ.fls O “Nin. Kdleme ve kalem tutanlarin yazdiklarina and
olsun.” (Kalem 68/1) Asagidaki beyitte “yazilan sey” anlamina gelen “md yesturiin”
ifadesi iktibas edilerek, levhin tizerine kalem ile kader yazildiginda, ilk olarak yazilan
seyin, sevgilinin gilizelligi oldugu ifade edilmistir.

1230 |



Yazdiginda dest-i kudret levha harf-i kaf-ntin
Naks-1 hiisniifl eyledi dibace-i ma yesturtn (vr. 93a)

2. “Giinege ve kusluk vaktindeki aydinligina yemin ederim.” (Sems 91/1) anlamidaki
ayetten iktibas edilen QAA—;U[Q, “Karanligi ile etrafi biiriiyiip orttiigii zaman geceye
yemin ederim.” (Leyl 92/1) anlamindaki ayetten iktibas edilen J.:}lg ve “Kusluk vaktine
yemin ederim.” (Duha 93/1) anlamindaki ayetten iktibas edilen ‘_,_7.‘2)!3: Birinci ayetin
iktibas edildigi beyitlerde (vr. 50a, 50b, 68b) sevgilinin yiizii giinese, ikinci ayetin
iktibas edildigi beyitlerde (vr. 38b, 50a), sevgilinin siyah saci, gece anlamina gelen /ey!
kelimesine ve iiglincii ayetin iktibas edildigi beyitlerin ikisinde (vr. 38b, 50a) sevgilinin
alni, birinde de (vr. 50b) yiizii kusluk vaktine benzetilmistir:

Ve’-s-sems okur isem n’ola yiiziifie ey giines
Ve’l-leyli geldi ziilfine alnufia ve’d-duha (vr. 50a)

Ol dil-ruba ki ruhlar1 ve’s-semsi ve’d-duha
Must1 ¢ Ali’diir ana lakab nam-1 Mustafa (vr. 50b)

GoOrmek igiin af-tab-1 hiisniifii her subh-dem
Stire-1 ve’s-sems’diir ey mah-ri evradumuz (vr. 68b)

Saci1 ve’l-leyli aln1 ve’d-duha’dur
Cemali pertev-i nir-1 Huda’dur (vr. 38b)

Ol dil-ruba ki ruhlart ve’s-semsi ve’d-duha
Must1 ¢ Ali’diir ana lakab nam-1 Mustafa (vr. 50b)

3. g9 13) (o_?i!lg “Battigi zaman yildiza and olsun.” (Necm 53/1), ,—odly
L5 13] “Gtinesi takip ettiginde aya yemin ederim.” (Sems 91/2), L35 &L3,lAN8
“Hak ile batil1 birbirinden iyice ayirt edenlere yemin ederim.” (Murselat 77/4). Her
ii¢ ayetin iktibas edildigi asagidaki beyitte, sevgilinin yiliziindeki ben gokyiiziindeki
yildiza, aln1 aya (kamer) benzetilmis; farikdt’tan maksadin da istivanin sirrt oldugu
ifide edilmistir.
Nokta-i halifidiiriir ve’n-necm ii alnufl ve’l-kamer
Istivanufi sirridur Kur’an’daki fe’l-farikat (vr. 53a)

4. s Olejlly “Sokiip ¢ikaranlara and olsun.” (Nazi’at 79/1) Ayetteki
“ndzi’at” kelimesi iktibas edilerek, kelimenin diger anlami olan tartisma anlamu,
sevgilinin giizelligini ifadede kullanilmistir:

Basdan ayaga kelamu’llah’sufl ey niir-1 Hak

|231]



Kim niza“ eyler cemaliifi ayet-i ve’n-nazi‘ at (vr. 53a)
5. 1953 O,y )89 CMold “Tozdurup savuranlara, yiikiinii yiiklenenlere
and olsun” (Zariyat 51/1-2). Asagidaki beyitte, ayetteki “hdamildt” ifadesi iktibas
edilmistir.

Sendediir mahml-1 hasil oluban mahmal kitab
Anufi i¢iin geldi sanuiida seniifi ve’l-hamilat(vr. 53a)

d) Yaratihs

Divdn’da yaratilis ile ilgili pek ¢ok ayet iktibas edilmistir. Hz. Adem’in yaratilisi
ile ilgili ayetler bunlarin basinda gelmektedir. “Kiyamet giiniinde biz bundan
habersizdik demeyesiniz diye Rabbin Adem ogullarindan, onlarin bellerinden
ziirriyetlerini ¢ikardi, onlart kendilerine sahit tuttu ve dedi ki: Ben sizin Rabbiniz
degil miyim? Onlar da evet buna séhit olduk dediler.” anlamina gelen &l Js 3 ls
buagds (o 1996 055 0 Sl ] (Ao (wae-w's 0=4550 054 (0 pol (s o0
OBl 1l s LSS l_:l ol o= lodods Ol (A’raf 7/172) ayeti, Divdn’da “elestii
alemi” diye anilmis (65a) ve ayette gegen beld kelimesi, sevgiliden gelen sikint1 igin
bir onay anlaminda kullanilmis (vr. 50a, 110b), ayrica beld kelimesi tevriyeli olarak,
onaylamak olan yakin anlaminin disinda bir de sikinti anlamina gelen uzak anlami
kastedilerek kullanilmistir:

Biz bela didiik bela-y1  agkuiia riz-1 ezel
Donmeziiz biz gerci kim birdiir biziim ikrarumuz (vr. 68b)

Kali bela’da “askui igiin biz bela didiik
Geldiin bu “aleme dahi tutduk bela yolin (vr. 93b)

“Biz insani en giizel bicimde yarattik.” anlamindaki ews (=8 Olwd¥) LalS 2

G’—’ o3 (Tin 95/4) ayetinden de “fi ahsen-i takvim” kismi iktibas edilmis ve bununla
insanin en gilizel sekilde yaratilmig olmasi kastedilmistir.

Niryla tolu “alem kani ki gore adem
Fi ahsen-i takvimi ol siiret-i zibay1 (vr. 116b)

Yaratilisla ilgili diger bir ayet de, “Biz hakikaten insanoglunu sén ve seref sahibi
kildik.” anlamina gelen o] ;4 LiejS utlg (Isra 17/70) ayetidir. Bazi beyitlerde ayetteki

“Kerramna ”,bazilarinda da “Le kad kerramna " ifadeleri iktibas edilmis ve insanoglunun
yaratilis itibariyle keramet/asalet 6zelligine isaret edilmistir (vr. 19b, 66a, 139b):

Evvel ol padigehe “arz ideliim hamd i sena

1232



Adem’i eyledi tekrim deyiip kerramna (vr. 6b)

e) Peygamberler

Za’fi Divan’inda dini muhtevadan bahsederken, Divan’da kendilerinden sz
edilen on bir peygamber (Hz. Adem, Hizir, Had, Ibrahim, isa, Lokman, Muhammed,
Miisa, Siileyman, Yakib ve Yusuf) ile ilgili olarak gerekli bilgiler verilmis ve ilgili
ayetler iktibas edilmisti. Bu agidan burada tekrar iktibas edilen ayetlerin metinlerine
yer vermektense, sadece bu ayetlerin kiinyelerini zikretmenin daha uygun olacagini
diistintiyoruz: Adem: (Bakara 2/31, Hicr 15/29), ibrahim: (Nisa 4/125, Enbiya
21/69), Siileyméan: (Neml 27/18), Misa: (A’raf 7/143, Taha 20/10, Su’ard 26/32),
Hid: (Hiad 11-56) ve Muhammed: (Necm 53/3, 8-10, 17).

f) Degisik Konular

Divan’da yukaridaki konularin disinda kalan muhtelif konularda yapilmisg
iktibaslar agagida siralanmustir.

1 Olgiae 51 9 QLS pl o GlaSow OLT e “Kur’an’m bazi dyetleri
muhkemdir ki bunlar Kitab’in esasidir. Digerleri de miitesabihtir.” (Al-i Imran 3/7),
@.:Jéx?l Ol ,-llg el o lrw LT adlg “And olsun ki biz sana tekrarlanan yedi
ayeti ve Kur’an’1 verdik”. (Hicr 15/87) ayetlerindeki seb 'u’l-mesant ve iimmii’l-kitab
ifadeleri iktibas edilmis ve bunlarla sevgilinin ylizii kastedilmistir (vr. 52a, 115b).
Asagida yer alan beyitte de, Hz. Adem’in ¢camur ve sudan yaratilmis olmasindaki
hikmetin, seb u’l-mesani’nin sirr1 ile anlasilabilecegi ifade edilmistir.

Za“fi kacan ki buldum seb‘u’l-mesani sirrin
Bildiim nediir kerdmet tahmir-i hak u mada (vr. 109b)

2. Kur’an-1 Kerim’den bahseden (g-8slat Uilg @_vJL» JLly “Sana gergegi
getirdik. Biz hakikaten sadiklardaniz (dogru sdyleyenleriz).” (Hicr 15/64) ayetinden
yapilan bir iktibasla sair, ask yolunda sadik oldugunu ifade etmistir.

Sidkla da“va-y1 “askuil okuruz biz ger¢i kim
Sanmasin kazib bizi inna le-(nahnu)’s-sadikln (vr. 93a)

3. Ogr—ame Liuw zwe L JS Olg “Elbette onlarin hepsi kiyamet giiniinde
karsimizda hazir bulunacaklar” (Yasin 36/32) ayetini nakis olarak iktibas eden sair,
asigin grybetini yapan kaba zahidin, kiyamet giiniinde bu sugundan dolay1 Allah’in
huzurunda hesap verecegini ifade etmistir.

Gaybet eylersen deyii zahid bize tesni‘i ko
Gel berii da‘vafi1 gor kullun ledeyna muhdartin (vr. 93a)

|233]



4. Ayn yarilmast mucizesinden bahsedilen asagidaki beyitte, lda —gdus! Olg
pedin bly—o “Ve bana kulluk ediniz, sirat-1 miistakim (dogru yol) budur demedim
mi?” (Yasin 36/61) ayetinden sirat-1 miistakim kismi iktibas edilmis ve bu mucizeyle
Islam dininin en dogru yol oldugunun isbat edildigi anlatilmistir.

Gosterlip engiist-1 zilfiii mu ciz-i sakku’l-kamer
Isteva ¢arz eyledi haza siratu’l-mustakim (vr. 90b)

5. Sair, asagidaki beytinde “Dek ki: Ey kendi nefisleri iizerine haddi asan kullarim!
Alléh i rahmetinden iimit kesmeyin.” anlamina gelen s 198wl 53l ol L J3
Ul dasy (o lgtaids ¥ M_“..é.’»l (Ztimer 39/53) ayetinden tam bir iktibés“yaparak, en
sikintili durumlarda bile Allah’tan timidini kesmedigini ifade etmistir.

Umidiim kesmezem oldumsa giim-rah
Ki var 1a taknet( min rahmeti’llah (vr. 4a)

6. Sair, asagidaki beytinde Hg-2zly ddl Ulg alf Ul 198 dcuas egislol 131 oy 1
“O sabredenler kendilerine bir bela geldigi zaman: Biz Allah’in kullariyiz ve biz
ona donecegiz derler” (Bakara 2/156) ayetinin 6len bir kisinin ardindan okunan
“innd ileyhi raci’un” kismini iktibas ederek, sevgili mahallesinde sevgili i¢in canini
verdigini ifade etmistir.

Camm kiyufida virdi Za‘ fi hos fikr eyledi
Tutd1 irkenden yerin inna ileyhi raci‘Gn (vr. 93b)

7. Asagidaki beyitte de “Siiphesiz ki ben Allah’im.” anlamina gelen 4. U (Y] U_ul
(Taha 20/14) ayeti iktibas edilmisgtir.

Hikmet-i inni ene’llah’1 Kelim-i yara sor
Sirrin1 anestii nar’ui talib-i didara sor (vr. 66b)

8. UJL“JI ‘g_mJl “O (Tartk Yildizi), karanlhigi delen yildizdir” (Tarik 86/3). Bu
ayetin iktibas edildigi beyitte, teshis sanati uygulanarak, Tarik yildizinin sevgilinin
ayagina altin sactig1 ifade edilmistir:

Degildiir necm-i sakib atilan her seb beniim mahum
Nisar-1 hak-payuigiin olupdur zer-fesan kevkeb (vr. 52a)

|234 |



9. Asagidaki beyitte pek ¢ok ayette” degisik kontekslerde gecen Lajl J-3 ayeti
iktibas edilmistir.

Old1 Naki reh-nlima ehl-i dile pisva
Kasif-i kul innema Sah selamun “aleyk (vr. 4b)

2. Hadis Iktibasi

Divan’da iktibas edilen hadisler tasavvuf ehli arasinda yaygin olarak kullanilan
hadisler’" olup, asagida yer almaktadir.

1. Lidseo |38 &S “Ben bir gizli hazine idim. Bilinmek istedim ve halki (varlik
alemlerini ve insani) yarattim.” (Kesfi’l-Hafa, 11, s.132).

Pite-i “agk i¢re kal itdiim veli hal eyleyin
Kiintii kenzen Za“ fiya simdi beyAnumdur beniim (vr. 87a)

2.8y Bys i dudds Bye o “Nefsini bilen Rabbini bilir” (Kesfi’'l-Hafa, 11, 5.262).

Men € aref sirrin ne bilsiin zahid-i efsiirde-dil
Gel berii salik an1 bu vakif-1 esrara sor (vr. 66b)

»72

3. i) Oy “Rabbim, bana fakirligi sevdir.

Tut tarik-1 meskenet miskinlik eyle ihtiyar
Rabbi ehbibni didi ¢ilinki rastl-i kird-kar (vr. 20a)

4. i S yow “Yolculuk zahmetin ta kendisidir.” Aclini’de bu hadisle aym
anlama gelen Q=] jmo Cxthad Jaudl ** Sefer, azabin bir pargasidir.” (Kesfii’l-Hafa,
I, 5.453) seklinde bir hadis gegmektedir.

Zahmet-i bar-1 sefer nar-1 cehennemden beter
Hos dimisdiir server-i ‘alem sefer “aynu’s-sakar
Hak budur kim eyledi endiih u gam céna eser
Kisi pirinden ciida diigmek ne miiskil kardur (vr. 21b)

70  Gegtigi dyetlerin bir kismu igin bkz. En’am 6/19, 109; A’raf 7/33, 187, 203; Yanus 10/20; Ra’d 13/36,
Kehf 18/110; Enbiya 21/45

71  Bu hadislerin kaynaklar1 ve sthhat dereceleri i¢in bkz. Ahmet Yildirim, Tasavvufun Temel Ogretileri-
nin Hadislerdeki Dayanaklari, TDV Yay., Ankara 2000.

72 “Allahim beni fakir olarak vefat ettir, zengin olarak vefat ettirme. Beni miskinlerle hasret.” Mealinde-
ki bir hadis i¢in bkz. Yildirim, a.g.e., s. 398.

|235 |



5. o elosd “Viicudunun eti, viicudumun etidir”™

Lehmuke lehmi safia didi rasal-i Huda
Mazhar-1 nlir-1 hiida Sah selamun aleyk (vr. 4a)

6. Divan’da mana yoluyla pek cok hadisin iktibas edildigi goriilmektedir. Ornek
babindan olmak tizere zikredecek olursak;

Her is ki ola zikr-i Hak ile rAm
Ebed kalmaya nakis ol ola tam (vr. 39b)

beytinde “Alldh’in adi ile baslanmayan her onemli isin sonu hayirsiz olur.”™
anlamina gelen hadisin;

Ey iren vahdet demine terk idiip ma’ vii meni
Fahr idiip fakr ile olan genc-i  agkufi mahzeni (vr. 21a)

beytinde, g8 &4} “Fakirlik benim éviinciimdiir”" anlamina gelen hadisin;

Gontl “anka-sifat kaf-1 kana“at glisesin ister
Usand1 kayd-1 “alemden feragat glisesin ister (vr. 65b)

beytinde de, “Kanaat tiikenmeyen bir hazinedir”’® anlamina gelen hadisin manen
iktibas edildikleri goriilecektir. Sonug olarak Za’fi Divani’ndaki hadis iktibaslarinin,
ayet iktibaslarindan ¢ok daha diisiik bir oranda gergeklestigi goriilmektedir.

II. TASAVVUF

Sézliikte, Arapga “yiin giymek” anlamina gelen, ve kisaca “Islam geleneginde
icsel arinma ve temizlige 6nem vererek hakikati kavramaya ve kurtulusa ulasmaya
calisan, Allah insan iliskisinde mistik yaklasimlari 6n plana ¢ikaran diistince sistemi””’
olarak tanimlanabilecek”™ olan tasavvuf, aynm zamanda “fikh-1 batin” olarak da
isimlendirilmektedir. Nasil ki insanin dis hareketlerini tanzim eden zahiri fikih varsa,
aymi sekilde, insdnin manevi diinyasini tanzim eden batini fikih da vardir™.

73  Taberani, el-Mu cemii’l-Kebir, (Tah. Hamdi Abdulmecid es-Selefi), Musul 1983, C. XII, s. 18.

74 Imam Nevevi, a.g.e., s. 481.

75 Aclini, a.g.e., C. 11, s. 87.

76 Aclini, a.g.e., C. II, 5.102.

77 Genis bilgi i¢in bkz. Sinasi Giindiiz, a.g.e., s. 362.

78 Tasavvufun slam &limleri tarafindan yapilmis olan gesitli tanimlari igin bkz. Eraydin, a.g.e., s. 36-44;
Cebecioglu, a.g.e., s. 629-634.

79  Abdulbari en-Nedvi, Tasavvuf ve Hayat, (Ter. Mustafa Ates), Irfan Yay., Ist. 1974, s. 36; M. Emin Er,

1236 |



Za’fl Divani’nda tasavvuf kavramina yer verilmemis olmakla beraber, tasavvuf
ile dogrudan ilgili yiizlerce kavram kullanilmis, gerek ameli, gerek felsefi tasavvuf
detayli bir sekilde islenmistir. Divdn’da tasavvufi mevzilar divan siirine has bir
metotla islenmis, bazan dinen yasak olan bir ¢ok kavram bu mevzilar anlatilirken
mecazen kullanilmigtir. Asagidaki beytinde sair, ehl-i agka has 1stilahlarin oldugundan
bahsederken, bu huslisa da isaret etmis olmalidir.

Ehl-i “agkuf 1stilahatint sanma bi-misal
Yegdiir ey hace lugat-1 magrib i kamiisdan (vr. 98b)

Sairin ic¢tigi sarabin gerg¢ek sarab olmadigi, Farsca divangesinde yer alan ve “Ey
Za’fi! Giilseni meclisinden madem ki sarab ictin, dil ile cekecegin vird, kadeh duasini
okumak olsun” anlamina gelen asagidaki beytinden de anlasilmaktadir. Zira sair,
seyhi Ibrahim-i Giilseni ’den olsa olsa ask sarabin icer.

G g 00b 97 (ARS A5 p3)
TS gles guiles 0L 9 sl
(vr. 132b)

Za’fi Divani’nda yer alan tasavvufi istilahlar, gruplandirilarak asagida islenecektir.

A.Dort Kap:

Tasavvufta dort kapi olarak isimlendirilen dort mertebe bulunmaktadir: Serfat,
tarikat, hakikat ve ma’rifet. Bu mertebeler, Islam’ yasama ve anlamada, takva
boyutunda olmak {izere derinlesme sonucu tesekkiil etmistir®®. Stfiyye, bunlarin
ilkinin avam, ikincisinin havas, tlgilinciisiiniin havassu’l-havas, dordiinciisiiniin
chass-1 havassu’l-havés’a ait oldugunu sdylerler®’. Bu mertebeleri bir biitiin olarak
gormek gerekir. Her biri, diger birini tamamlar tarzda siralanmustir. Tarikat seriatin
sirr1, hakikat de tarikatin sirridir. Mar rifet ise, bunlarin neticesidir®2. Dort kapinin her
birinin on makadmi vardir. Kirk makam, bunlarin toplamina delalet eder®.

1. Seriat

Seriat, her Miisliimanin normal giindelik hayatinda yasadigi Islam’dir. Bu
mertebe yerine getirilmeden diger mertebelere ulagilamaz?®*. Za’fi de, seriat kavramini
kullandig1 iki beytinden birinde bu hustisa deginerek, hakikat yoluna girmek i¢in dnce

Fikh-1 Batin-Kalb Temizliginin Esdslart, A1 Sanat, Ist. 2003, s. 8.

80 Cebecioglu, a.g.e., s. 412.

81 Cebecioglu, a.g.e., s. 243.

82 Eraydin, a.g.e.,s. 315.

83  Dort kapr ve kirk makam hakkinda genis bilgi i¢in, Esad Cosan, Hac: Bektag-1 Veli Makalat, Seha
Nesriyat, Ankara ty., s. 112-121.

84 Cebecioglu, a.g.e., s. 412.

1237 |



serlat yolundan gegmek gerektigini ifade etmistir.
Ey dil gerekse safa hakikat tarikini
Da’im ri‘ ayet eyle seri‘at tarikini (vr. 116a)

Seriat kavramina yer verdigi ikinci beytinde ise sair, seccdde-i seriat’a layik
ve miistahak bir sultandan s6z etmistir. Sairin, ideal bir sultani, seriat1 uygulayan, ilmi
sayesinde mukteda, rehber olan, kerem ve fazilet ile seckin bir kimse olarak tasavvur
ettigi anlasilmaktadir

Seccade-i seri‘ata layik u miistehak
“Ilm ile mukteda kerem ii fazl ile giizin (vr. 7b)

2. Tarikat

Tarikat, Arapc¢a yol anlamina gelen bir kelime olup, tasavvuf terminolojisinde
seyh denilen bir 6gretmen nezaretinde, miirid veya talibin Alldh’a ulasma, yani
siirekli Allah tefekkiir ve bilincini kazanma konusunda, takip ettigi usiile veya metoda
denir®. Ciircani, tarikati, menzilleri katetmek ve makamlarda yiikselmekle Allah’a
giden yola girenlere 6zgii olan siret seklinde tarif etmistir®®. Dort mertebenin ikincisi
olarak tarikat, dinde daha az takva cihetine agirlik verenlerin yasadigi ve ulastigi
inceliktir®’.

Divdn’da tarik-1 meskenet, tarik-1 agk, tarik-1 miistakim, mahabbet tariki, selamet
tariki, ibadet tariki, hidayet tariki, hakikat tariki, vahdet tariki, iradet tariki, kanaat
tariki, sohret tariki, nedamet tariki, melamet tariki, halvet tariki, belagat tariki gibi
tabirler halinde gegen tarik kelimesi daha ziyade liigat anlami ile kullanilmistir. Ancak
asagidaki beyitte gecen gayret-i tarik ifadesindeki tarik kelimesi, 1stilah anlamina
uygun olarak kullanilmistir. Gayret-i tarik, tarikati asirt bir sekilde sevmeyi, tarikati
onemsemeyenlere icinden bugz etmeyi ifade eder.

Bir yaia fakr u bir yafiadan gayret-i tarik
Kaldum arada ‘aciz {i avare ben kemin (vr. 7b)

Asagidaki beyitte gecen tarik-1 ehl-i Hak ifadesinden de, tarik kelimesinin hem
liigat, hem de istilah anlaminin kastedilmis olmasi miimkiin gériinmektedir.

Tarik-1 ehl-i Hakk’1 sanuban batil ¢evirmek yiiz
Bentlim anladugum budur ki gayetde bataletdiir (vr. 57a)

Sair, agsagidaki beyitte gegen har-1 tarik ifadesiyle, kindye yoluyla, tarikatta bir

85 Cebecioglu, a.g.e., s. 627.
86 Ciircani, a.g.e., s. 144.
87 Cebecioglu, a.g.e., s. 412.

|238 |



seyhin nezaretinde Allah’a vuslat i¢in ¢ikilan manevi yolculuk anlamina gelen seyr
11 stiltk® yiiktinii kastetmis olmalidir. Sairin, zayifligindan 6tiirti yiikii kaldiramamasi
da, kinayeli bdr-1 tarik ifadesinin hakiki anlamidir.

Bar-1 tariki cekmege istersem esteri
¢ Ayb olmasun ki tistiir-i cismiim za‘1f i zar (vr. 8b)

3. Hakikat

Arapga bir kelime olan hakikat, bir seyin asli, esast ve mahiyeti (Bkz. vr. 13a,
13a, 16a, 16b, 114b, 114b,); gergek, dogru vb. manalara gelmektedir. Dort mertebenin
iiclinciisii olarak hakikat, seriat ve tarikat asamalarint gegen kisinin, dini, takva ve
verd derecesinde titizlikle uygulamasi sonucu vardigi asamanin adidir®.

Divan’da bu kavramla ilgili olarak, tebdil-i hakikat (vr. 114b), hakikat tariki (vr.
116a) ve mecm@’-1 hakayik (vr. 65b) gibi terkiblerin kullanildig1 da goriilmektedir.
Yine, giiliin ddima taze olarak kalmamasi, giilde hakikatin olmamasi seklinde ifade
edilmistir (vr. 25b). Asagidaki bendde gorildiigii gibi, sevgilinin agyar ile beraber
olmast, yani devamliliga sahip olmamasi onun hakikat tizere olmamasidir. Dolayisiyla,
hakikat iizere olmak ayni zamanda vefali olmaktir.

Réam olup agyar ile seyran idersin sti-be-sti
Yogimis sende hakikat zerrece ey mah-rQ
Kavl-i hakdur isbu s6z dirsem “aceb mi ri-be-ri
Bir vefasuz dil-ruba bir dil-ber-i cevvarsin (vr. 29a)

Masiva, yani alakalar, hakikate ulagsmanin Oniinde engeldir. Allah’tan baska
olan her seye aldka, Hakk’a ait olana da hakikat denmistir®®. Saire gore, hakikattan
maksat Allah’tir. O, bu diislincesine binden, Alllah’tan gayriya ya da masivaya
meyletmedigini, sadece tek hakikat olan Alldh’a asik oldugunu ifade etmektedir.

Degil meyliim beniim gayra hakikat iizrediir “ askum
Beniim canum beniim riihum gerekdiir bana didarufi (vr. 78a)

Vahdet-i viiciid anlayisina inanan saire gore, alem aslinda yok hiikmiindedir.
Alem, tek hakikat olan Allah’m viicidunun gélgesidir. O yiizden aleme hakikat gozii
ile bakmak yanlistir. Tek hakikat vardir ki o da Allah’tir. Alemde hakikat nimima
hicbir sey yoktur. Olsa olsa dleme mecézen hakikat denebilir. Hakikatu’l-hakayik
(hakikatlar hakikati), biitiin hakikatleri i¢ine alan ahadiyyet (taayyiinsiizlik, zat)
makamidir. Bu makdma cem’ makami ve viicid makami denir®'.

88 Cebecioglu, a.g.e., s. 565.
89 Cebecioglu, a.g.e., s. 412.
90 Eraydin, a.g.e.,s. 314.

91 Eraydi, a.y.

1239 |



Zat-1 Hakk ufidur viictd ancak hakikat Za“ fiya
I tibaridiir viiciid-1 ma-siva izlaldiir (vr. 67a)

Hakikat umma Za“ fi sen bu dehr-i siifle-perverden
Hakikat gérmediim zira ben 6zge kendii yarumdan (vr. 93b)

Za’fi, farkli goriinseler de, alemdeki biitiin esyanin aslinda tek bir asildan geldigini
ifade ederken, bu asli hakikat diye isimlendirmektedir. Hadd-i zatinda o asil Allah’tir.
Dolayist ile hakikatten maksat Allah olmaktadir. Bu hakikati gormek i¢in irfan gozii
ile kainata bakmak gerekir:

Hakikat bu ki mecma‘ -1 hakayik bir hakikatdur
Muhalif gdsteren anlar1 ancak naks u stretdiir (vr. 65b)

Ikilik kanda kald1 belki tevhide dahi yer yok
Hakayik ittihad itdi gérinen “ayn-1 vahdetdiir (vr. 66a)

“Irfan gozi ile nazar itdiifise hakikat
¢ Arifleriifi itdiigi isarata ne dirsin (vr. 98b)

Yukarida da ifade edildigi gibi, seriat tarikata, tarikat da hakikate gétiiren birer
mertebedir. Dolayisiyla hakikata varmak isteyenin dncelikli olarak ve daima seriata
ridyet etmesi lazimdir. Sair de asagidaki beyitte bu hustisu ifade etmistir.

Ey dil gerekse safa hakikat tarikini
Da’im ri‘ ayet eyle seri‘at tarikini (vr. 116a)

4. Ma’rifet

Ma’rifet, seriat, tarikat ve hakikatten sonra gelen en son mertebedir. Dini, takva
cihetiyle titiz bir sekilde yasamanin, mana agisindan kiside ifade ettigi bilgi planindaki
sonuca ma’rifet denir. Ilim ile ma’rifet bir imis gibi goriinmesine karsin, aralarida
ince bir fark vardir: Ilmin zitt: cehil iken, ma’rifetin zitt: inkardir. ilim kesbi iken,
ma’rifet vehbidir®?. Divdn’da ma’rifet, diirr-i maarif (vr. 103b), irfan, irfan sahibi,
arif ve ehl-i irfan hep bu ¢ergevede kullanilmislardir. Konuyla ilgili olarak Divan’da
kullanilan diger tabirler ise sunlardir: Ma’rifet-i nefs, sohbet-i irfan, irfan gozi, kesb-i
irfan, meclis-i irfan, mir’at-1 kalb-i arif, dil-i arif, irfan gozi, talib-i irfan.

Ma’rifetin en 6nemli noktas1 “Nefsini bilen, Rabb’ini bilir.”** rivayetinde ifadesini
bulan ve ma rifet-i nefs olarak bilinen, insanin Rabb’ini bilmesinin kendi nefsini
bilmesine bagli oldugu hustisudur. “Insinda Allh tarafindan iifiiriilmiis bir rith vardir.

92 Cebecioglu, a.g.e., s. 412.
93 Aclini, Kegfii'I-Hafa, C. 11, s. 262.

| 240 |



Bu riihun insan bedenindeki fadliyeti sonucu, i¢ gbzlem veya enflsi seyir ile onun
ait oldugu yer hakkinda, ma’rifet denilen bir tiir bilgi hustile gelir. Insanin hakikati
olan bu rih, arifane bilme ile bilinirse, onu iifleyene ait bilgi de, kendiliginden ortaya
cikar.”* Za’fi de bu gercege isaret ederek, insdn1 ma’rifet-i nefse davet etmektedir.
Saire gore nefsini tantyan, i¢cindeki dlem-i kiibra’y1 (biiyiik alem) da tanir ve boylece
Allah’1n varlig1 konusunda yakine ulagmis olur.

Gel ma‘rifet-i nefse galis nefsiifii tant
Ciin sendediir ol istediigiifi “alem-i kiibra (vr. 13a)

Sair, nefsin bilinmesini saglayan sey icin irfan gozii (vr. 98b) ve bu terkibin
Farsca’daki karsilig1 olan dide-i irfan (vr. 20a) kavramlarini kullanmustir. Yani Allah’in
insana tifledigi rih, hakiki gozle degil, ma’rifet gozii ile goriiliir. Ona gore bu gozle bakip,
irfan kesb eden kisi kamil insandir. Kamil insan da, Allah’1 bilen insandir. O, kendisini
de ma’rifet ehli olarak gérmekte ve diinydya bu amagla geldigini ifade etmektedir:

Ma‘rifetdiir karumuz  arifleriiz danalartiz
Biz bu fani ‘aleme ‘irfana gelmislerdeniiz (vr. 70b)

Kesb-i “irfan idelim kamil-i insan olalum
Ab u gil perdesi igre nice mihman olalum (vr. 19a)

Saire gore irfandan anlamayan kisi zahitti. Onun meclis-i irfina karigmamasi
gerekir. Zira bilgililer arasinda bilgisiz kisinin yeri yoktur.

Deyiifi zahide kim meclis-i ‘irfana karisma
Danalar arasinda o na-dani n’idiirler (vr. 57b)

Ma’rifetin baz1 ozellikleri Divdn’da su sekilde belirtilmistir: Vahdet bilincinden
insan1 uzaklagtiran sey benliktir. Benlik de ancak irfan sahibi kisilerin sohbetine
katilmakla ortadan kalkar (vr. 139b). Dolayisiyla ehl-i irfanin sohbetinde bulunmak,
kiside tevhid bilinci olusturur. Arif, l4-mekén sahrdsinda gezinerek mekéandan
soyutlanir (vr. 111a). Arif, bos konusmaz, séziinii tartrya vurduktan sonra konusur (vr.
111a), kissadan hisse alir (vr. 95a), diinyaya itibar etmez (vr. 110a), diinya gelini ile
oynas olmaz (vr. 33b). Arifin kalbi, iskender’in aynasi gibidir (vr. 109b). Ehl-i irfin
yaninda eskimis bir giysi ile alimli bir elbise arasinda fark yoktur (vr. 16b). Asiklarin
derdini ancak arif anlar (vr. 122b). Fenaya ulasmak icin talib-i irfan olmak ya da
irfanin pesinden kosmak gerekir:

Ciin fenadur garazin evvel i ahirde dila
Biz dahi fani olup talib-i “irfan olalum (vr. 19b)

94  Cebecioglu, a.g.e., s. 413.

| 241 |



Za’fi’ye gore arifin kalbi saf bade, yani saf agk ile dolarsa, sevingle dolar (vr. 71a).
Allah, arifin kalbine tecelli etmis, onun gonlii bu tecellinin bir aynasi olmustur. Oradan
Allah’m cemali goriiliir. Bu ylizdendir ki, arifin so6zleri, Allah kelamina muvafik olur:

Zahid dil-i “arif gibi mir’ata ne dirsin
Mir at-1 Tecelli kilan ol zata ne dirsin (vr. 98b)

Kalb-i “arif kim cemal-i Hak i¢iin mir’at olur
Nutki Hak’dur sozleri hep ma“ni-i ayat olur (vr. 64b)

Saire gore sadece arifane bir bakisla, stret aleminin Gtesindeki Adsil-1 mana
anlagilabilir (vr. 76b). Keza, ancak arif, biitiin dlemin Alldh’n isimlerinin mazhart
oldugunu, Allah’in sanatinin her zerrede peyda oldugunu ve her an alemin devran
igerisinde oldugunu anlar:

Ciimle ‘alem mazhar-1 esma-y1 Hak olmis “ayéan
¢ Arif isen sun‘-1 Hak her zerrede peyda imis (vr. 72a)

Her isiifi encamina olur biliirsen i° tibar
< Arif ol her lahzada devr eyleyen devrani gor (vr. 20b)

B. insandaki Letaif

Insan iki yonlii bir varliktir. Biri, gdzle goriinen, cismi ve kesafeti olan yoniidiir ki, bu
bedensel yoniidiir. Digeri ise cismi ve kesafeti olmayan yoniidiir ki, bu da manev1 yoniidiir.
Can, rtih, kalb, kalbin Tiirk¢e’deki karsilig1 olan goniil ve yiirek, Fars¢a’daki karsiligt
olan dil ve sine gibi insdnin bu manevi yoniinii ifide eden bir ¢ok kavram bulunmaktadir
ki bunlara letaif”® denir. Bir kismu diger bir kismmin miiteradifi olan bu kavramlarin
Divan’da genel olarak iki farkli anlamda kullanilmis olduklari gériilmektedir:

1. Oteki canlilarda da mevcut olan, yasamin kendisine bagl oldugu, canliy1 diri ve
ayakta tutan kudret. Buna hayvani can ya da rth denilir. Asagidaki beyitlerin ilkinde
rth ve can, ikincisinde rih, akabindeki bendde ise dil ve can, bu anlamryla, yani
“canliy1 diri tutan kudret” anlamiyla kullanilmislardir.

Can n’ola beniim riih-1 revanum seniifl olsun
¢ Asik mudur ol kim yolufia virmeye can1 (vr. 116a)

¢ Asik-1 sadiklariz sahum bizi sanma yalan
Rihumuz dahi dilersen yoluia 6lstin heman (vr. 30b)

95 Letafet, letafet-i hamse ve letif-i sitte i¢in bkz. Cebecioglu, a.g.e., s. 398.

| 242 |



Padisahum bendefitim ferman sentifi
Dil nediir yolufida bag u can seniifl
Haste-i bi-¢areyem ihséan seniifi
Derd seniifi derdli seniifi derman seniifi (vr. 26b)

2. Letaifin Divdn’da kullanildig1 ikinci mana ise, insanda var olan ilahi cevher
anlamidir. Nirdan ve kudretten birlesmis bu cevhere Allah’in insana tiflenmis rihu
demek miimkiindiir. Sair, Hz. Adem’in yaratilisini anlatirken, bu hustisu “Nefha-i
rih-1 ildhiden seref buldi cesed” (vr. 56b) diyerek dile getirmistir. Buna ilahi riih/can
demek miimkiindiir. Ayrica Za’fi Divani’nda yukarida sozii edilen kavramlarin hepsi,
inang, duygu, sevgi, samimiyyet vb. soyut anlamlari ifdde etmede kullanilmislardir.
Bu giizel hasletlerin letaifteki ilahi cevherle bir ilgisinin oldugu muhakkaktir.

Asagidaki beyitte ask kimyasi ile tertemiz olan kalbten ve bu yiizden iksir-i ilahi
kosesi olan dilden bahsedilirken, dil ve kalb ayni anlamda kullanilmislardir:

Kimya-y1 “agk ile safi zer itdiin kalbiimiiz
Genc-i iksir-i ilahidir dil-i viranumuz (vr. 69b)

Asagidaki beyitte ise goniil, can ve dil kavramlari samimiyyet anlaminda
kullanilmislardir.

Yonelsem canib-i Hakk’a goiitilden
Tevecciih eyleyiip can ile dilden (vr. 39b)

Bu kavramlarin yani sira, sir, nefs gibi insanin manevi yoniinii ilgilendiren ve
letaiften sayilan baska kavramlar da vardir ki, asagida biitiin bu kavramlarin Divdn’da
nasil kullanildiklar: husisu tzerinde teker teker durulacaktir.

1. Rih

Rih biyolojik canlilik anlaminda kullanildig1 gibi, miicerred insan latifesi, histen
daha latif bir cisim vb. bir ok anlamda da kullanilir®®. Za’fi Divani’nda bir ¢ok beyitte
rGh, canliy1 diri tutan kudret anlaminda kullanilmistir. “Rihumuz dahi dilersen yoluna
olsiin hemdn” (vr. 30b) misrasinda bu husis agik¢a goriilmektedir. Bu anlamiyla rih,
genellikle ayn1 anlama gelen can ile birlikte kullanilmustir. Ornegin, beniim cdnum,
bentim rithum gibi tabirlerde can ve riih ayni ciimlede esanlamli olarak kullanilmistir
(vr. 78a, 85b). Yine can, miirde cismi dirilttigi gibi rih da bu isi yapar (vr. 22a).
Asagidaki beyitte hem rith hem cén miirsit yolunda kurban edilmek istenmistir:

96 Cebecioglu, a.g.e., s. 522. Genis bilgi i¢in bkz. Sinasi Giindiiz, a.g.e., s. 323.

| 243 |



Can n’ola beniim rih- 1 revanum seniifi olsun
¢ Asik midur ol kim yolufia virmeye cani (vr. 116a)

Divan’da insan rihunun ilahi boyutuna isaret eden beyitler de mevcuttur. Asagidaki
beyitte, rith-1 Ahmedr tabiri ile ifade edilen Hz. Muhammed’in rihunun, Alldh’in ona
duydugu muhabbet sonucu yaratildigi ifade edilmistir.

Ciin mahabbetden zuhtra geldi riih-1 Ahmedi
Anufl iglin Hak afa matlib u mahbibum didi (vr. 114a)

Asagidaki beyitte de, Hz. Adem’in cesedinin, ildhi rihun iifiirmesi sonucu ortaya
ciktig1 ifade edilmistir:

Adem’iifi sdninda ¢iinki Hak didi sevveytiihii®?
Netha-i rlih-1 ilahiden seref buld1 cesed (vr. 56b)

Bir de vahiy melegi Cebrail hakkinda kullanilan Rihu’l-kudiis tabiri var ki,
asagidaki beyitte, ask neyinin, Riihu’l-kudiis’iin nefhasi/iiflemesi oldugu ifade
edilmistir.

Taze can bulmak dilersen can kulagiyla isit
Nefha-i Rthu’l-kudiisdiir zahida mer nay-1 ‘ agk

(14a) Divan’da rGhun manevi boyutuyla ilgili beyitler de bulunmaktadir. “Hemdn
bir zevk-1 rithdnidiiriir matlib sevmekden” (vr. 100a) misrasinda sevgi, riha ait bir
zevk olarak nitelendirilmistir. Rindlerin yasadiklart cezbe de, ritha iliskin bir haldir:

Rindan-1 harabati ne miilk i ne mal afilar
Ya cezbe-i rihani ya vecd ile hal aiilar (vr. 66b)

Asagidaki beyitte, sair sevgiliden ya da pirden gelen cevr ve cefiyi rithunun gidasi
olarak telakki ettigini ifdde etmistir.

Gida-y1 rih ider cevr i cefafi Za“ fi-i bi-dil
Dime kim padisahum ben an1 gamdan heléak itdiim (vr. 85b)

Bazi beyitlerde de (101a, 93b, 112a), rih-1 revan terkibi sevgili anlaminda
kullanilmaigtir.

97 Oedolw dd 9mdd o9y (0 dand Citrdig Al guw 138 “Ona sekil verdigim ve ona rdhumdan
iifledigim zaman, siz Kemen onun igin secdeye kapanin.” (Hicr 15/29).

| 244 |



N’ola ey rih-1 revan gonderesefi peykanufi
Miirde cismiime beniim ta ki geliip can olsun (vr. 93a)

Divan’da riih kelimesinin i¢inde gectigi tabirler sunlardir: Cam-1 riih-efza, cezbe-i
rihani, gida-y1 rih, netha-i rith-1 ilahi, netha-i rihu’l-kudiis, nesim-i rih-efza, rih u
beden, rih-1 Ahmedji, rGh-1 kith-ken, riih-1 pak, rith-1 revan, riih-1 sani, rih-1 ussak.

2. Kalb

Biyolojik olarak insan gogstiniin sol tarafinda bulunan ve cam kozalagina
benzeyen bir et pargasi olan kalb; tasavvufi bir 1stilah olarak Rabbani ve rithani olan
latif bir sey, insdnin mahiyeti, madde ile mananin birlestigi yer, akil, rGh, Allah’in
tecelli ettigi mahal, ilahi latife gibi ¢ok yonlii manalar ifade eder®®. Za’fi Divani’nda
kalbin daha ziyade 1stilah anlamu ile ilgili olarak kullanildig1 goriiliir. Saire gore, iman
(vr. 23b) ve huzur (vr. 87a) kalbte bulunur. Arifin kalbi Allah’in ceméline mir’at olur
(vr. 64b). Kalb Allah’in niiruna mazhar olur. Kalb cananin sirr1 ile mahremdir (vr.
15b). Kalb alemini seyreyleyen, kesrette vahdeti bulur (vr. 76b). Allah’tan gayrisi
kalbte yer almamali (vr. 85b), kalb levhasi her an kibleniima olmali (vr. 19b), arifin
kalbi her nazarda Mevla’nin mazhari olmalidir:

Geydiigi sal-1 fena sincab u ya hara gerek
Kalb-i “arif her nazarda mazhar-1 Mevla gerek (vr. 20b)

Saire gore onemli olan kisinin kalb-i selim (vr. 90a) sdhibi olmasidir. Burada sair,
“(Kiyamet giiniinde) ancak Allah’a kalb-i selim ile gelenler (fayda bulur)” (Suara
26/89) ayetine ve “Allah sizin cisim ve seklinize bakmaz, o sizin kalbinize bakar.”*
hadisine atifta bulunmustur. Kalbte vefa olmasi gerekir. Bu olmadiktan sonra insanlar
arasinda 1iyi biri olarak bilinmenin hi¢bir 6nemi yoktur:

Stireta deyr-i cihan igre bulinmaz misli
Safha-i kalbi veli naks-1 vefadan sade (vr. 108a)

Divdn’da kalb ile ilgili olarak yer alan tabirler sunlardir: Ayine-i kalb, deyr-i kalb,
kalb-i a’da, kalb-i arif, kalb-i selim, kalb alemi, levh-i kalb, nuhas-1 kalb, satha-i kalb.

3.Can

Can, rth ve kalb anlamlarinda kullanilan Farsca bir kelimedir'®. Dolayistyla can
kavrami da insani diri tutan kuvvet anlamini ifade ettigi gibi, insanin manevi boyutu
ile ilgili anlamlar1 da barmdirmaktadir.

98 Ciircani, a.g.e., s. 182; Cebecioglu, a.g.c., s. 341.
99 Imam Nevevi, a.g.e., s. 42.
100 Cebecioglu, a.g.e., s. 116.

| 245 |



Divan siirinde sik¢a yer alan, sevgili ugrunda canin kurban edilmesi mefthimunun
icindeki can kavrami birinci anlamdadir. Bazan sevgiliye ait bir unsur, asigin miirde
(6li) cismine taze bir can olur (vr. 43b, 93a, 119b). Bazan da sarab zevki i¢in can verilir
(vr. 68a, 99a). Za’fi Divani’nda ayrica vr. 12b, 13b, 18b, 18b, 22b, 25b, 34b, 34b, 38a,
38a, 38D, 43a, 43a, 48b, 50b, 51b, 52b, 52b, 54b, 60a, 60b, 62b, 64a, 68b, 68b, 70a,
72a, T4a, 88b, 88b, 90b, 91a, 93b, 98a, 101b, 104a, 107b, 108a, 115b, 118a, 120b,
120b ve 121b’de yer alan beyitlerde can kavrami birinci anlamiyla kullanilmistir.

Divan’da bir ¢ok beyitte can kavraminin, dil ile birlikte ve soyut anlamlar1 ifade
etmede kullanildig1 goriilmektedir. Vr. 5b, 19a, 48a, S1a, 51a, 53b, 56b, 63b, 64a,
71a, 75b, 94a, 110a, 115a, 118b ve 120b,’de yer alan beyitlerde can ve dil kavramlari
birlikte kullanilmis ve kendileri igin bir yiiklemle tek bir hitkiim verilmistir ki, bu da
bu iki kavramin buralarda ayni anlamda kullanildigini gostermektedir. Ornekler: “Dil
ii cdn titresiip havfinden anun el-eman séyler” (vr. 63b), “Dil ii can buld: hayadti” (vr.
51a), “Can u dil zevk ile safdlar ide” (vr. 19a), “Vashina gergi can ile dil miister? idi”
(vr. 110a), “Kurtulmad: dil ii can hergiz gam u elemden” (vr. 94a). Rahat, can ve dilde
olur (vr. 53b). Canda siirtir, dilde sa’adet olur (vr. 60a). (Benzer kullanimlar igin bkz.
vr. 5b, 19a, 54b, 64a, 71a, 94a).

Divan’da can, dil disindaki diger letaif ile de kullanilmistir. Asagidaki beyitte
canin mekani olarak sinenin gosterilmesi, buradaki canin kalb, dil, yiirek ile ilgisini
ortaya koymasi ag¢isindan dikkat cekicidir:

Kiya bakislariyla sine diircinden alur cani
Kati ‘ayyardur ol nergis-i sehlast Mahmtid ufi (vr. 77b)

Can ve goniiliin birlikte kullanildiklar1 beyitlerin bir kisminda ayne’l-yakin bilgi
ve inanma,
Bir peri siretlil “ayyar-1 cihandur piir-hiyel
Can u dilden Hak budur asiifte-hal oldum ana (vr. 33b)

cogunlugunda (vr. 4a, 23a, 34b, 38a, 54b, 77b, 78a, 78a, 108b, 108b) ise, i¢tenlik
ve samimiyyet kastedilmistir.

Ola ki iistiimiize feth ola ebvab-1 fiitiih
Za“fiya can u goiilden diyeliim ya Fettah (vr. 54b)

Samimiyyet anlami sairin kullandig1 cdndan ifadesinde de vardir. Saire gore,
miilk-i bakiye cdndan azmetmek ve menzil-i fanide karar kilmamak gerekir (vr.
16a). Sair asagidaki beyitlerde de cdndan miirld olmay1 ve dervislik yaparak irade
egitiminden geg¢meyi salik vermektedir.

| 246 |



Candan miirid olup esigine onlarui
Dervislik ile sakla iradet tarikini (vr. 116a)

Pir-i  Askui dergehine siiriiben candan ytiziiii
Za‘fiya <omrifii sarf it olasufi monla-y1 <agk (vr. 76b)

Canin ayne’l-yakin bilgi, igtenlik ve samimiyyet anlamlarinda kullanimi, onun
manevi boyutu ile ilgili bir kullanimdir. Canin bu boyutu ile ilgili olarak Divdn’da
daha pek ¢ok beyit bulunmaktadir. Saire gore Allah sevgisinin yeri, tipki kalbte oldugu
gibi, candir (vr. 113b). iméanin yeri de candir. Nasil ki can beden igin gerekliyse, iman
da can i¢in gereklidir. O yilizden iman, cén i¢indeki candir. Bunu gérmek igin arif-i
nefs olmak gerekir.

¢ Arif-i nefs ol dila bu cism iginde can1 gor
Can icinde can olan sinefideki iman1 gor (vr. 20a)

Tefekkiiriin yeri de candir. Micid-i esyanm, ma’dimu nicin yarattigma can
revzeninden nazar kilinir (vr. 62b). Sirr-1 Esma insanin canindadir. O yiizden Esmanin
sirlarin1 baskalarinda degil, canda aramak gerekir:

Isteme sen “alem ile sirr-1 esmadan haber
Ya“ni candan iste ey talib ki ol canuiidadur (vr. 66a)

Saire gore sevgilinin nefesinden can sad olur (vr. 43a). Sevgili cani, ferah-sad
eyler (vr. 19b, 46b, 109a). Seven can ve goniildiir (vr. 54b). Can ve dil, zevk ve sefa
yapar (vr. 19a). Dil {i can, hasret atesinden yanar (vr. 64a). Ask yolunda céan u dilden
gegilir (vr. 71a). Dest-i cevr ile dilberin ziilfii gibi dil ve can iki pargaya ayrilir (vr.
5b). Dil i can siirekli beld, dert ve gam ile muttasiftir (vr. 94a). Sair, cdninin dert,
elem, mihnet, endih ve gama miibtela olmasindan yakinmaktadir (vr. 121a, 122a).
Ona gore beden can i¢in bir kafestir. Can o kafesin karanligindan usanmakta, ancak
6liimle kurtulabilmektedir:

Usand1 can zulumat-1 kafesden n’eyleyem ya Rab
Calinsa kiis-1 rihlet miilk-i tenden ¢ik sefer virse (vr. 110b)

Sairin pirinden uzak diismesi, cAninda sikintilarin peyda olmasina yol agmistir (vr.
21b). Sair seyhi Giilseni ve seyhinin seyhi Ruseni’ye canini baglamis, bu yiizden de
kendinden gegmistir.

Riseni’den Giilseni’ye Za‘ fiya virdiifise can

Mest ol ayik olan ¢iin dem-be-dem bi-hisdur (vr. 64a)

| 247 |



Divdn’da can ile ilgili olan bir takim deyimler sik sik kullanilmistir. Asagida bu
deyimler tlizerinde durulacaktir:

Can gozii: Saire gore can gozi acik olmadan, Allah’in kdinatta ¢izdigi nakislar
goriilemez (vr. 82a). Kainat can gozii ile temasa edildigi takdirde, onun her zerresinde
hursid-i cihdntdb (cihani aydinlatan giines) goriliir (vr. 12b). Ancak bu takdirde
cennete girilebilir (vr. 76b). Can gozii ile nereye bakilsa Allah’in nlru goriiliir (vr.
19b). Can gozii ile temasa yapabilmek i¢in agk saykali ile goniil pasini silmek gerekir
(vr. 19b). Sair, can gozii ile hem gayb alemini hem de sehadet alemini apagik bir
sekilde gordiigiinii ve neticede saglam bir Tmana kavustugunu ifade etmektedir (vr.
71a). Can goziinlin agilmasi sair tarafindan salik verilmektedir:

Acup gozifi uyar canufiu bu gafletden
Ki togdr kevkeb-i “izz i sa“adet ii ikbal (vr. 9b)

Can kulagi: Can kulagi ile maddi kulagin isitmedigi hitaplar isitilir (vr. 4a). Ask
Cebrail’in kalbe iiflemesidir. Bu askla yeni bir can bulmak isteyen kisinin bu tiflemeyi
can kulagryla isitmesi gerekir (vr. 14a). Can kulaginin Farsga karsilig1 olan giis-1 cdn
deyimi de Divan’da kullanilmistir (vr. 16a).

Can dimagi: Can dimagi ile sevgilinin kokusu duyulur (vr. 39b, 18b). Can dimag,
dimag-1 can seklinde de kullanilmigtir (vr. 88a).

Divan’da can ile kelime grubunun yer aldigi beyitlerde (vr. 39a, 47b, 47b, 47b,
62b, 63a, 89b, 73b, 73b, 105a, 116a) samimiyyet anlami1 vardir. Sair, sorgusuz sualsiz
bir sekilde biitiin samimiyyeti ile Allah’a teslim oldugunu,

Kal u kili terk idiip ser-pa berehne nam-dar
Can ile teslim olup ¢lin u ¢ceradan ge¢misiiz (vr. 70b)

ve Seyyid Gazi dergahina biitiin samimiyyet ve arzusu ile ¢aker olmak istedigini
anlatirken bu ifadeyi kullanmigtir:

Yz siiriip bu asitan-1 miilk-i “izzet sahina
Can ile Za“ fi kemine ¢aker ol dergahima
Geg viicdundan eger varmak dilersen rahina
Padisah-1 bahr u ber Sultan Seyyid Gazi’diir (vr. 22b)

Can, Divan’dabazi yerlerde (17b,43b 122a, 122b), sevgili anlaminda kullanilmistir
ki, asagidaki beyit bunun bir 6rnegidir:

Riiz-1 “id irdi bi-hamdi’llah ki handanuz bu giin
Yar ile yar olmiguz cén ile cananuz bu giin (vr. 99a)

| 248 |



Can, bir ¢ok yerde de (vr. 52a, 63b 66b, 71b, 73a, 73a, 73b, 76a, 78b, 80a, §1b,
81b, 83a, 88b, 91b, 99a, 104a, 108b, 111b) cdnd (ey can) seklinde sevgiliye hitab
halinde kullanilmstir.

Keman ebrilartyla gamzelerden ¢ekdigiim derdi
Rakib-i saht-riiya sorma cana gel ¢ekenden sor (vr. 65a)

Asagidaki beyitte, can kelimesi seyh ya da miirsit anlaminda kullanilmistir:

Miirde diller devr-i “ adliifide bulurlarsa hayat
Tafi degil zira efendi nam ile bir cansin (vr. 94b)

Asagidaki beyitte gegen cdn-1 miibtedi, tarikata yeni giren miirid anlaminda
kullanilmistir:
Hig hi¢ olmakdan 6zge talibe yokdur murad
Miinteha-y1 feyziifi umar igbu can-1 miibtedi (vr. 114a)

Bazi beyitlerde (vr. 42b, 83a, 121a) de can, dost ve arkadas anlamlarinda
kullanilmistir:

Zahida zerk u riya ile biziim yok karumuz
Talib-1 zevk u safa bir ka¢ musahib canlarliz (vr. 69a)

Divan’da can kelimesinin i¢inde gectigi diger terkib ve kelime gruplar sunlardir:
Can alemi, can dimagi, can gozi, can murgi, can miirdesi, can u cihan, can u goniil,
can tabibi, can kulagi, can-1 miibtedi, can-1 sirin, can-paresi, cesme-i can, dil i can,
dimag-1 can, glis-1 can, giilsen-i can, haste-i can, hisar-1 can u dil, iklim-i can u dil,
leb-i can-bahs, maksfid-1 can, meram-1 can, mesdm-1 can, metd-1 can, murg-1 can,
nakd-i cén, riste-i can, saki-i can, kible-i can, iimid-i can, yar-1 can.

4. Goniil

Goniil, kalbin Tiirkge karsiligidir. Za’fi, gonlinii ars-1 Rahmdn olarak
nitelendirmistir (vr. 12a). Ona gore, gonliin Alldh’in cemaline tecelligdh olabilmesi
icin goniil ayinesini agk ile temizlemek gerekir (vr. 83a). Gonliin pasini saykal-1 ask
siler (vr. 19b). Goniil, ask miilkiiniin padisahi, bela ve gam da askeridir:

Gontl kim miilket-1 “agkuii bas agik padisahidur
¢ Alemdiir ates-i ahi bela vii gam sipahidur (vr. 60a)

| 249 |



Alem-i kiibra, goniil miilkiindedir (vr. 116b). Fena fillah’a ulasan goniildiir (vr.
54a). Vahdet-i harfe ulagmasi i¢cin gonliin kibirden uzaklagmas: gerekir.

Vahdet-i harfe iriip 6lmek dilersefl 6lmeden
Za“fi-i bi-gare tek ma ile menden geg gbiiiil (vr. 82b)

Bu takdirde goniil gdziinden ten hicabi kalkar (vr. 4b). Yine bu takdirde goniil kul
olmaya layik en biiyiik sultan olur (vr. 30a).

Saire gore, gonliin diinya zevkine meyletmemesi (vr. 62b), diinyaya aldanmamasi
(vr. 82b), dehr saltanatina bakmamasi gerekir (vr. 110a). Goniil ziihtten yiiz
¢evirmemelidir (vr. 3b). Goniilde kana’at ve ferdgat olmalidir (vr. 65b). Goniil ehlinin,
icinde bulundugu hale bakmasi ve istikbali diigiinmemesi gerekir (vr. 82b). Gam ve
sikint1 goniilden eksik olmaz (vr. 18a, 67b, 91a, 91b, 105b,) Goniil hecrden/ayriliktan
uzak olmalidir (vr. 77b). Gonliin heva-y1 nefsi terk etmesi gerekir (vr. 82b).

Divan’da gecen gondil ile ilgili bazi terkibler sunlardir: Goniil gozi, gonil ayinesi,
goniil murg1, goniil sehbazi, goniil bagt, gdniil miilki, gdniil ma’mdresi.

5. Dil

Goniiliin Farsga’daki karsiligi olan dilin, Divdn’da goniil anlaminda kullanildig:
ve daha ziyade manevi boyutu tizerinde duruldugu goriilmektedir. Za’fi’ye gore, dil
ilahi iksirin yeridir (vr. 69b). Dilde esrdr-1 ilmu llah (11ahi ilme ait sirlar) bulunur (vr.
87a). Bu yiizden safha-i dilden sek ve siipheyi gidermek (vr. 52b); vahdete ulasarak,
masivay1 dilden atmak (vr. 68a, 19a), diinyaya dil baglamamak (vr. 20a, 110b) ve
stirete dil vermemek (vr. 20b) gerekir.

Var ise “aklufl ebed ayilma ey dil diinyede
Ass1 itmez ¢linki bu pazarda hiisyar olan (vr. 97b)

Hasta dilin derman1 miirsididir (vr. 113b). Ehl-i dile kulluk etmek gerekir. Bu
sekilde cehd eden kisi kamil olur (vr. 65b). Dergaha bagli olmak isteyen her dil i¢in,
zikr-i Allah gerekir (vr. 39b). Dil kanaatkar olmalidir (vr. 51b). Muhabbetin yeri
dildir (vr. 86a). Dil-i virane, ask ile abad olur (vr. 19b). Ancak telatum-1 ask, her dilde
miimkiin olmaz (vr. 70a). Dil, ask yolunda sonsuz zahmetler ¢eker (vr. 31b, 57a, 48b).
Dil-i giim-geste, daima zar u giryandir (vr. 105b). Bu hususlar agsagidaki beyitlerde de
ifade edilmistir:

¢ Asik-1 bi-¢areniifi sanmaii ki tende can1 var
Dide-i giryan ile ancak dil-i biiryan1 var (vr. 62a)

1250 |



Bulmadi gamdan reha hergiz dil-i na-sadumuz
Olmadi sakin bela bezmindeki feryadumuz (vr. 68b)

Saire gore, sevgili cefaya devam etse bile, dilin r1zd yolunu terk etmemesi, yani
cefaya riza gostermesi gerekir:

Terk eylemezse yar-1 peri-ves cefd yolin
Elden birakma sen dahi ey dil riza yolin (vr. 93b)

Bi-dil kavrami, Divdn’da asik anlaminda kullanilmistir.

Sen ger ¢i peri-rilar arasinda meleksin
Bi-diller arasinda beniim bi-ser i bi-pa (vr. 51a)

Divan’da dil ile ilgili olarak gegen terkibler sunlardir: Ah-1 dil-i giimrah, astde-
dil, asik-1 dil-haste, derya-dil, dil miilki, dil tifli, dil-aram, dil-azar, dil-cy-1 dil-ges,
dil-haste, dil-i ham-gin, dil-i asiifte, dil-i bi-ar, dil-i bi-care, dil-i bi-his, dil-i bimar,
dil-i bimar, dil-i biiryan, dil-i divane, dil-i mahzin, dil-i mecrih, dil-i miskin, dil-i
na-sad, dil-i pejmiirde, dil-i riisva, dil-i stizan, dil-i stride, dil-i virane, dil-i zar, dil-i
ziihhad, ehl-i dil, fakir-i dil-sikeste, fikr-i dil-dar, gamze-i dil-dliz, giil-zar-1 dil, hisar-1
dil, rencide-dil, kam-1 dil, levh-i dil, makstid-1 dil, makam-1 dil-giisa, misr-1 dil, murg-1
dil, miilk-i dil, nahcir-i dil, pak-dil, safi dil, serv-i dil-ara, tabib-i dil, tiftade-dil, Za’fi-i
bi-dil, zahid-i efsiirde-dil, ziilf-1 dil-aviz.

6. Sir

Sir, ligatte gizli sey, kok, kiymetli vb. anlamlara gelmektedir. Istilahta
ise, kalbe konulan Rabbani bir latife olarak tanimlandig1 gibi, rihtan daha yiice ve
daha latif bir rih boyutu olarak da tanimlanmaktadir. Nasil ki rith muhabbetin, kalb
ma’rifetin yeri ise, sir da miisdhedenin yeridir'’!.

Za’fi, alemdeki vahdeti bir sir olarak nitelendirerek, bunun bir emr-i zevki
oldugunu, alemde vahdet vardir denerek bu sirra vakif olunamayacagini ifade etmistir
(vr. 64b). Sairin, yasanarak anlasilabilen hustslarin ayni zamanda sirlar ile de dolu
oldugu seklinde bir kanaate sahip oldugu anlagilmaktadir.

Saire gore, esmanin da sirlart bulunmaktadir ve Allah sirr-1 Esma’y1ta’lim etmistir
(vr. 15a). Giilseni dergahina gelmenin sartlarindan biri de sur-1 Esmadan haberdar
olmaktir (vr. 21a).

Sairin sirlarla ilgili olarak {izerinde en ¢ok durdugu husis, sirlara ancak ask ile
vakif olunabilecegi konusudur. Ona gore, agskin keyfiyyet-i ahvalini bilmeden kimse
vakif-1 esrar olamaz (vr. 97b). Aski yasamayan bir insan askin sirrini hi¢bir zaman

101 Ciircani, a.g.e., s. 121; Cebecioglu, a.g.e., s. 569.

| 251 |



anlayamaz (vr. 14b). Seb-i Isra’nin sirrmi anlamak, asik olmaya baglidir (vr. 116b).
Bu ag¢idan agk ¢ok dnemlidir. Merd-i na-dan, ya da vakif-1 sirr-1 mahabbet geginen
kiigiik insanlar askin sirlarini anlayamaz. (vr. 118b) Bu hus(is asagidaki beyitte de dile
getirilmistir:

Sakin fas eyleme esrar-1 “agki merd-i na-dana
Mahabbet gencine Za“ fi seniifi sinefi kilid olsun (vr. 101b)

Ask yiiziinden ¢ektigi sikintilar, sairi, sirlarla dolu bir hale biriindiirmiistiir (vr.
26a, 28b, 92b). O, esrar-1 ask ile hayran bir vaziyettedir (vr. 48b) ve muhabbet ve askin
sirrina vukifiyyet agisindan kendisini Ferhad ve Hiisrev’den daha iistiin gérmektedir
(vr. 65a). Onun, askin sikintili yolunun tozu olmasi, genc-i mahfi’yi/gizli hazineyi
bulmasini ve vakif-1 esrar olmasini saglamistir:

Réh-1 mihnetde gubér olalidan Za“ fi sen
Genc-i mahfiyi bulup vakif-1 esrar olduii (vr. 79b)

Za’fi, ma’siktan gelen cevr ve sikintiya tahammiil ederek elde ettigi bu sirlar
gizlemesi gerektigine inanmaktadir (vr. 108b). O, bu hustista satahat tiiriinden ifadeler
de kullanmis ve talibe seslenerek, sirr-1 Esmay1 alemden istememesi gerektigini; bunun
kendisinde oldugunu, meleklerin bile bu sirr1 kendisinden teslim aldigini ifade etmistir:

Sirr-1 Esma bizdediir teslim alur bizden melek
Nazir-1 mir’at-1 Hi yuz ma-sivadan ge¢misiiz (vr. 70a)

Sair, kendi gonliintin de esrdr-1 ilmulldh (Allah nezdindeki ilmin sirlart) ile dolu
oldugunu (vr. 87a), Ummii’l-kitab (vr. 115b), Seb u’l-mesdni (vr. 109b) ve on dért
harfin sirlarini bildigini ve anladigini (vr. 102a), sirr-1 Huda’nm (vr. 89b), Adem
ve Havva’nin sirlarinin kendisinde oldugunu (vr. 101b) dile getirmis; ayrica la-
taayyun aleminde sirr-1 miilbhem oldugunu ve bu yilizden kimsenin kendi ahvalini
anlayamayacagimi ifade etmistir:

Kimse temyiz eylemez keyfiyyet-i ahvalimi
La ta“ayyiin ‘aleminde ben ki sirr-1 miibhemiim (vr. 139b)

Divan’da bir de esrdr-1 ilahi kavramina yer verilmistir. Za’fi’ye gore, ilahi
sirlara ancak fend makamina ulagmis kalender-mesrep kisiler vakif olabilirler. Kaba
sofi ise ne bu gibilerin haline, ne de esrdr-1 flahi’ye vakif olur. Aym husis, sadece
dis goriinlime 6nem veren zdhid-i efsiirde-dil ile, dinin sadece ameli hiikiimleri ile
ilgilenen fakih-i sehr icin de gecerlidir. Ne zahid men aref sirrint bilir, ne de fakih,
vakif-1 esrar-1 hikmet’ tir:

|252



Sema‘ u nagmemiiz sofi biziim zerk u riya sanma
Buifia vakif degilsin sen bu esrar-1 ilahidiir (vr. 60a)

Men € aref'®? sirrin ne bilsiin zahid-i efsiirde-dil
Gel berii salik ant bu vakif-1 esrara sor (vr. 66b)

Anlamazsin zahida keyfiyyet-i esrarumuz
Nice demler tekye-i hayretde olmazsan mukim (vr. 89a)

Za“fi biziimle bahs idemezse fakih-i sehr
Olmaz “acep ki vakif-1 esrar-1 hikmetiiz (vr. 69b)

Sair, baz1 ayetlerin sirlarindan da s6z etmistir. Ona gore 7a-hd 'dan maksat Hz.
Peygamberin alninin sirridir (vr. 96b). fe '[-farikdt da istivanin sirridir (vr. 53a). Anestii
ndr 1n sirrint ise ancak talib-i didar bilir (vr. 66b). Saire gore, sirh sozler divdne sdlikte
bulunur (vr. 89a). “Arif-i surr-1 ezel vékif-1 esrdr-1 ebed” (vr. 75a)’den maksadin, sirli
sozleri bilen talib-i didar ve divane sdlik olmast muhtemeldir.

Divdn’da sir ve esrar ile ilgili olarak yer alan ifadeler sunlardir: Arif-i sirr-1 ezel,
esrar-1 ilmu’llah (vr. 87a), esrar-1 agk (vr. 48b, 101b), esrar-1 asik (vr. 71b), esrar-1
nihan (vr. 49b), esrar-1 ilahi (vr. 60a), esrar-1 safa (vr. 69a), halet-i esrar (vr. 92b),
keyfiyyet-i esrar (vr. 26a, 89a), kase-i sir (vr. 18b, 61a, 63a, 85a, 95a, 101b), mahabbet
sirt (vr. 65a), raz-1 Adem, sirr-1 Havva (vr. 64b), raz-1 ask (vr. 65a, 75a), savmun
esrari, sirr-1 salat (vr. 89b), seb’u’l-mesani sirr1 (vr. 109b), sirr-1 Huda (vr. 89b), sirr-1
miibhem (vr. 139b), surr-1 ask (vr. 14b), sirr-1 vahdet (vr. 64b), sirr-1 esma (vr. 15a,
21a, 66a, 70a), sirr1 fas etmek (vr. 62a), sirr-1 Adem (vr. 15b), sirr-1 cdnane (vr. 15b),
sirr-1 seb-i Isra (vr. 116b), sakku’l-kamer sirr1 (vr. 61a), vakif-1 miiskilat-1 niisha-i sir
(vr. 15b), vakif-1 esrar-1 ebed (vr. 75a), vakif-1 esrar (vr. 66b, 79b, 97b), vakif-1 esrar-1
hikmet (vr. 69b).

7. Nefs

Arapca bir kelime olan nefs, liigatte rih, akil, beden, cevher vb. anlamlara gelir.
Bir tasavvuf stildhi olarak nefs, kendisinde irddi hareket, his ve hayat kuvveti
bulunan latif buharli bir cevherdir. Kotiiligii emreden manasinda anlasildig gibi,
Allah tarafindan insana tiflenen rith-1 Rahmani ve ildhi ben manasinda da kullanilir'®,

Asagidaki beyitte nefs, liigat manésina uygun olarak, bir seyin cevheri anlaminda
kullanilmistir:

102 4;) By U8 duwd) By (w0 “Nefsini taniyan Allah’1 da tamr.”
103 Cebecioglu, a.g.e., s. 472. Nefs ile ilgili kavramlar igin bkz. Ciircani, a.g.e., s. 239-240.

| 253 |



Ciimle esya bahr-i vahdet igre miistagrak heman
Her biri nefsinde vahiddiir deytii ikrar ider (vr. 62b)

Hadis oldugu tartigmali olan ancak mutasavviflar arasinda son derece yaygin
olan “Nefsini bilen, Rabb’ini bilir. """ ifadesindeki nefsten maksat, Allah tarafindan
insana tiflenen ilahi rahtur. Insdnin hakikati olan bu rih, arifane bilme ile bilinirse,
onu ifleyene ait bilgi de, kendiliginden ortaya ¢ikar'®®. Nefsini bilme ma rifet-i nefs
tabiri ile karsilanmistir ki, sdir insan1 buna davet etmektedir:

Gel ma‘rifet-i nefse ¢alig nefsiifii tan1
Ciin sendediir ol istediigiifi ‘ dlem-i kiibra (vr. 13a)

¢ Arif-i nefs ol dila bu cism iginde can1 gor
Can icinde can olan sinefideki imani gor (vr. 20a)

Saire gore kisinin nefsini tanimasi, bu konuda gafil olmamasi gerekir. Nefsini
taniyan kisi zafere ulagir (vr. 16a, 16b). Nefsini bilen, ulvi alemde kudsiler/melekler
ile birlikte gezinir:

¢ Arif-i nefs olmisuz bildiifi ne sindur sdnumuz
¢ Alem-i “ulvide kudsilerlediir seyranumuz (vr. 69b)

Saire gore, kisinin nefsini bilmesi aski bilmesine baghdir. Asik olmayan nefsini
bilmez:

¢ Asik olmayinca kisi tanimaz nefsin tamam
Nefsiini bilmek dilersen oligdér dana-yi1 “ask (vr. 14a)

Kotiliiglin emredicisi anlamindaki nefse gelince Divdn’da buna da yer verilmistir.
Koétiiligii emredici nefs, Divdn’da seg-i nefs (vr. 45b), riibeh-i nefs (vr. 113a), nefs-i
afet (vr. 3b), nefs-i zalim (vr. 45b), nefs-i sim (vr. 39b), nefs-i sim u din (vr. 3b),
iblis-i nefs (vr. 39b), kafir-i nefs (vr. 80b) gibi tabirlerle kullanilmigtir. Bu tabirlerde
nefs afet, zalim, sim, din, kafir olarak nitelendirilmis; kopek, tilki ve iblis’e
benzetilmistir. Iblis, diger adiyla seytan nefsin yol arkadasidir:

Biniip nefs atina olup sitdban
Refik it mlnisiim yanumda seytan (vr. 45b)

104 Aclani, Kesfii'I-Hafa, C. 11, s. 262.
105 Cebecioglu, a.g.e., s. 413.

| 254 |



Bu nefs kafirdir. Zira o, diinyayr oldugu gibi gérmeyi engellemekte, diinyay1
oldugundan farkli bir sekilde, cennet olarak gostermektedir. Yani insanin goniil
gbziine bir perde koymaktadir:

Zinet-i dehre viriip gonliifii diinya baguii
Kafir-i nefse uyup cennet-i me ’va sandui (vr. 80b)

Divan’da gegen hazz-1 nefsani (nefsin arzusuna uygun tat) tabiri ile de, kotiligi
emredici nefs kastedilmistir:

Murad eglencediir ey dil cihdnda hib sevmekden
Degildiir hazz-1 nefsani garaz mahbib sevmekden (vr. 100a)

Kotilugt emredici nefs, kisiyi heva ve hevese uymaya yonlendirir (vr. 3b). Kisiyi
dalalete stirtikler (vr. 39b). Tab’-1 meyyal da ona tabi olur (vr. 39b). Boylece ziihd ve
salah (giizel davranislar) ile ilgili yapilan niyetleri bozar (vr. 3b). Séire gore nefsani
cizgi ile pak bir agk ayni yerde durmaz. Ya asktan ya da nefse uymaktan vazgecmek
gerekir. Ask, yukarida gectigi gibi, ilahi rdh anlamindaki nefsi bilmeye, tanimaya
vesile oldugu gibi, ask sayesinde nefsani tat ve arzular da ortadan kalkar:

Hazz-1 nefsaniyle bir yerde sigismaz “ agk-1 pak
Ya heva-y1 nefsi terk eyle ya andan ge¢ goitil (vr. 82b)

Sair nefsinden son derece sikayetci olup yaptiklarindan yakinmaktadir. Sair can u
goniilden bir hayir yapmak istedigi vakit, derhal nefs-i afet onu engellemistir. (vr. 3b).
Bu agidan sair, nefsinden yakinmistir:

Meded bu gerdis-i gerdin elinden
Figan bu nefs-i sim u din elinden (vr. 3b)

Hudaya ne’yleyem bi-gare kaldum
Heva-y1 nefsile avare kaldum (vr. 46a)

Saire gore, nefsini 1slah edenler azdir. O, bu azliktan sikayet etmektedir:

Kani bir mi‘raca iriip nefsin 1slah eylemis
Savmuil esrarin diyem sirr-1 salati séylesem (vr. 89b)

Kotiligii emredici nefs, nefsin mertebelerinin ilki olan nefs-i emmdre dir.
Divan’da nefsin bu mertebesine isaret edilmekte, zahidin aksine, as1gin boyle bir
nefse uymadigi ifade edilmektedir:

| 255 |



Uymazuz emmare-i nefsiifi hevasina bu giin
Zahida sanma seniifi gibi bizi seytanlariz (vr. 69a)

Bir de biitiin olgunluk 6zelliklerini elde etmis, irsdd durumuna ge¢mis nefs olan
nefs-i kamile’ye isaret edilmis ve bu tekmil-i nefs ifadesi ile dile getirilmistir. Sair,
asagidaki beytinde, seyhi ibrahim-i Giilseni *nin himmeti ile nefsini kemale erdirdigini
ifade etmistir:

T seniifi Za‘ fi 6ziifi tafi m1 kilup tekmil-i nefs
Gtilsen?’ntifi himmetiyle fazl-1 Fazlu’llah’1 gor (vr. 63a)

C. Makamat ve Ahval

Makam, liigatte, ikamet edilen yer, durak, (Bkz. vr. 37a, 40a, 51b, 101a, 108a,
112a) memdriyet, ermislerden birinin mezar1 sanilan yer manalarina gelir. Divan’da
bir yerde miizik makami anlaminda kullanilmistir:

¢ Andelib-i cana edvar-1 makamat 6grediip
Sen giil-i ziba hevasina neva-saz eyledi (vr. 119a)

Tasavvuf 1stildhinda, kulun tekrar etmek siretiyle kazandigi ve kendisinde
Ozellik haline getirdigi edepler ve ahlak, ya da kulun riyazet ve miicahede ile ulastigi
dereceye verilen addir'®. Makamlar tevbeden baslar ve sirastyla indbe, ziihd, tevekkiil
vs. devam eder!'?’.

Tasavvufl anlamiyla makam kavrami, Za’fi Divani’nda da yer almistir. Za’fi, seyr
i siiliikta agilan makamlara igaret ettigi asagidaki beytinde, iskat-1 izdfat 'a galismamak
gerektigini ifade etmistir. Bundan maksat, seyr i siilik yolundaki makamlar: iskat
etmemek, onlar1 atlamamak olmalidir:

Za“fi sakin iskat-1 izafata yapisma
Zira ki siilik i¢re makamata ne dirsin (vr. 98b)

Diger bir beytinde de sair, bu makamlari iskat etmedigini, her makami anlayip
miigahede ettigini ve sonugta 1ahitl alemde Allah’la birlikte oldugunu ifade etmistir:

Her bir makamu afilayup itdiifi miisahede
Biz sékinan-1 perde-i 1ahiit-1 hazretiiz (vr. 69b)

106 Cebecioglu, a.g.e., s. 410.
107 Eraydin, a.g.e., s. 153-154.

| 256 |



En yiiksek makam makdam-1 mahmiid olarak gosterilmistir108. Divan’da dogrudan
s0zii edilen makamlar, vahidiyyet makami (vr. 15a), makam-1 vahdet (vr. 102a) ve la-
taayyiin (vr. 100b) makamlaridir ki, her ii¢ii de vahdet-i viiclidu gostermektedir. Ancak
vahdet-i viiciid, makamdan ziydde makamin mukabili olan ahval tanimina daha uygun
diistiigli i¢in, bu konu ahval bahsinde islenecektir. Bununla birlikte Divan’da makam
kelimesine nispet edilmeden kendilerinden s6z edilen pek ¢ok tasavvufi makam var
ki bunlarin bir kism1 asagida islenecektir.

Makam kavramimin mukéabilinde yer alan ahval kavramina gelince, bu, iginde
bulunulan zaman veya durum demek olan hal kelimesinin ¢oguludur. Bir tasavvuf
terimi olarak ise hal, kendiliginden kespsiz kalbe dogan mana, cezbe, bayginlik,
coskunluk demektir. Hal kavraminin Divdn’da cezbe ve vecd kavramlariyla birlikte
kullanilmis olmas1 (vr. 34a, 98b), halin 1stilahl anlamu ile paralellik arz etmektedir.
Asagidaki beyitte cezbe, vecd ve hal kavramlarinin her ii¢ii birlikte kullanilmistir.

Rindén-1 harabat: ne miilk {i ne mal afilar
Ya cezbe-i rihani ya vecd ile hal afilar (vr. 66b)

Makam ile hal arasinda bazi farklar vardir ki 6ncelikle bunlari agiklamakta yarar
vardir. Haller vehbidir. Makamin aksine hal ¢alisilarak elde edilemez. Hal ¢ift ¢ift
gelir. Kabz ve bast, fena ve beka, sekr ve sahv gibi. Makam ise tevbe, tevekkiil, teslim
gibi ferd ferd tesekkiil eder!'®.

Tasavvufta hal ehli ve kal ehli diye iki gruptan bahsedilir. Kal ehli manevi hallere
sahip olmayan, isin sadece lafin1 eden kisiler iken; hal ehli, ger¢egi bulan, ma’rifete

eren ve bu sekilde tevhidi yasayan kisilerdir!'’.

Divdn’da agk bir hal (vr. 121b), asik da ehl-i hal (vr. 98b) olarak ifade edilmistir.
Ehl-i hal olan asikta ayn1 zamanda vecd ve cezbe-i rihani gerceklesir (vr. 34a, 66b,
98b). Asiktaki zevk ve sema ondaki hallerden bazilaridir:

¢ Asikuii zevk u sema‘1 sanma sen beyhtidediir
Anlamazsin zahida ‘ asikda ¢ok halat olur (vr. 65a)

Ehl-i agkin karsitinda ise, ehl-i akl yer alir (vr. 67a). Burada kal ehlinin, aynm
zamanda akil ehli olduklar1 goriiliir. Ehl-i askin yasadigini, ehl-i aklin yasamasi
imkansizdir. Ehl-i halin karsitinda yer alan diger bir tip de zahittir (vr. 67a). Asagidaki
beyitlerde de bu hustslar ifade edilmistir:

Ehl-i “aska hal olan “akl ehline olur muhal
¢ Akl ile yar olamaz her kim ola seyda-y1 “ask (vr. 14a)

108 Eraydin, a.y.
109 Cebecioglu, a.g.e., s. 42.
110 Cebecioglu, a.g.e., s. 245.

| 257 |



Ta‘n iderse zahid-i zahir perest olmaz “aceb
Ehl olmayan afilar m1 seniifi halatin1 (vr. 116b)

Dilinde kali olup da gonliinde hali olmayan kisi muhabbetten dem vursa bile, bu
kuru bir iddiadan 6teye gegmez (vr. 59a). Seyr ii siilik yolunu bitirmek i¢in kali terk
etmek gerekir. Zira o yolda dert ve bela vr. vardir (vr. 122a). Kal ehli, hali miisdhede
etme mertebesine ulasamaz.

Kaliyle kalan ahmak irmez sithiid-1 hale
Zira safa-y1 sidkuil hergiz zebana sigmaz (vr. 70a)

Vahdetin sirr1 kél ile ifade edilemez. O ancak hal ile anlasilir. Onu tatmak gerekir.
O yiizden vahdet anlayis1 delil ile isbat edilemez (vr. 69b). Asagidaki beyitte de bu
husis ifade edilmistir:

Sirr-1 vahdet emr-i zevkidiir denilmez kal ile
Yoksa bu ma‘na delil ile kagan isbat olur (vr. 64b)

Ehl-1 halin bir takim &zellikleri vardir: Ehl-i halin soyledigi sozler, ehl-i kalin
soyledigi sozler gibi anlamsiz degildir. S6zlerinden, kisinin hal ehli oldugu anlasilir.
Ehl-i halin diger bir 6zelligi ise, i¢inde bulundugu hal ile ilgilenmesi, mazide olup
bitenden ve miistakbelde olacak olandan dolayr gam yememesidir:

Kal kim hal ehli sdyler kil sanma haldiir
Stiz-1 gliftar: anul hal oldugina daldur (vr. 67a)

Ehl-i hal ol yime miistakbel gamin1 ki sakin
Anma maz1 halini ya‘ni gegenden gec goiiil (vr. 82b)

Ehl-i kélin en 6nemli 6zelligi ise, diinya isleri ile ilgili kil u kal (dedikodu) i¢inde
bulunmalaridir (vr. 58a, 99b). Divan’da, ehl-i vukif un kil u kala ihtiyaci olmadig:
ifade edilerek, bu tabir ehl-i hal yerinde kullanilmistir. Bir beyitte, &/ u kal ile birlikte,
Farsca karsilig1 olan giift ii gii ve ¢end ile ¢iin tabirleri de kullanilmistir ki, saire gore,
bunlarmn sonu gelmez. O yiizden en iyisi bunlar1 terk etmektir:

Ne’ylesiin kil i kali ehl-i vukif
¢ Arife her varak kitab ancak (vr. 17a)

Za“fiya giift ii gliya gayet yok
Nige bir kil @i kél u ¢end ile ¢lin (vr. 16a)

| 258 |



Sair, ehl-i hali gok dnemsemekte ve onlara bilyiik bir saygi duymaktadir:

Ehl-i haliin ayagi topragiyuz
¢ Arsa-i ‘ask i¢inde hakiiz biz (vr. 67b)

Makam ve hal hakkinda giris mahiyetindeki bu bilgileri verdikten sonra, simdi
Divan’da yer alan ilgili kavramlarin izdhatina gecebiliriz.

1. Makamat

a) Dua

Allah’a yakaris olan dud ayn1 zamanda zikrin tamamlayici bir unsurudur. Duada
kul ve Allah, bagka bir deyisle isteyen ve kendisinden istekte bulunulan olmak tizere
iki taraf vardir. Divan’da kulun duas: ile ilgili olarak bir ¢ok tabir gegmektedir: Dua
etmek (vr. 11a, 18a, 108b), dud-y1 hayr etmek (vr. 92b), duaya ikdmet etmek (vr.
44a), cenab-1 devlete dua etmek (vr. 50b), dua-y1 devlete el kaldirmak (vr. 95a), dua
irsal etmek (vr. 107b), dudya baslamak (vr. 48b), el duaya kaldirmak (vr. 5a, 6a, 8a,
12b, 45b), el agmak (vr. 18a, 39b), dergaha el agmak (vr. 9b), send etmek (vr. 18a),
recd etmek (vr. 18a), canib-i Hakk’a yonelmek ve tevecciih etmek (vr. 39b), arz-1
hacat etmek (vr. 18a), aglasip inlesip nida etmek (vr. 18a), mihrabta secdeden basi
kaldirmamak (vr. 92b), der-geh-i Hakk’a el agarak dud etmek (vr. 98a) dest-i duay1
dergeh-i Hakk’a kiisad etmek (vr. 81a).

Sair dua ederken yirmi yedi yerde (vr. 3b, 23b, 24a, 31b, 33b, 33b, 35a, 38a, 39D,
39b, 39b, 40a, 40a, 47b, 45b, 46a, 48b, 49a, 49a, 52b, G.201/1, G.239/1, G.243/1,
96b, G.317/5, 118b, 120b, 18a) Ya Ildhi veya [lahi; yirmi ii¢ yerde (6a, 8b, 20a, 23b,
37b, 39a, 40a, 47a, 48b, 59b, G.142/2, 76b, 84a, G.190/1, G.220/1-90a, 92a, G.291/1,
G.297/4, G.311/3, 110b, 117a, G.399/2 37b) Yd Rabbi, bir yerde de (54b) Ya Fettih
diyerek Alldh’a nida etmistir. Saire gore, ins ve cin dmin diyerck dudsina istirak
etmektedir:

Za“fiya kaldur el du‘a i¢iin
Diye amin ta ki ins ile can (vr. 97a)

Divan’da gegen dua mevzularn ise farklhidir. Za’fi’nin ¢ocugun uzun Omiirli
olmast (vr. 33b), sultanin saltanatinin siirekli olmasi (vr. 81a), firkat, ask atesi, goniil
hastaliklar1 gibi biitiin sikintilarindan kurtulmak (vr. 55b), sevgili ile bulusmak ve
onunla vuslata ermek (vr. 17b, 39b)

gibi ¢esitli konularda dua ettigi goriilmektedir. Saire gore sevgiliye gonderilecek
en giizel armagan ona ask ile dua gondermektir (vr. 107b). Bu husis asagidaki beyitte
de ifade edilmistir:

1259 |



Gedadur ¢iin bulinmaz tuhfesi sultanuma layik
Du‘4 irsal ider Za‘ fi tapufia armagan igiin (vr. 94b)

Sair, Hz. Peygamber’e iimmet olmak; son nefeste devlet ehli olmak, yani imanlt
gitmek (vr. 38a) i¢in de dud etmistir. Ayrica o, Allah’tan merhamet (vr. 4a), himaye
(vr. 18a), indyet (vr. 40a), seriatin 15181n1n yolunu aydinlatmasini (vr. 40a) ve kendisini
hidayet yoluna sevk edecek bir rehber istemektedir:

Yollarda kaldi Za“ fi-i bi-dil meded seha
Goster deliliifi ile hidayet tarikini (vr. 116a)

Sair, asagidaki beyitte de diliyle dua ederken gonliiniin baska seyler diisiindiigiinden
yakinmaktadir:

Du‘aya her kacan kim kaldiram el
Diliim soyler goiiilde fikr-i mithmel (vr. 45b)

Sair, dualarimin kabul olunacagma dair biiyiik bir iyimserlik igerisindedir. Ona
gore, Allah’in rahmet deryast o kadar sonsuzdur ki, asla 6niine set kurulamaz (vr.
46a). Allah’in yardimi olmazsa selamete ulasmak miimkiin olmaz (vr. 46a). “Bana
dud edin, kabul edeyim” (Miimin 40/60) ayetini ma’nen iktibas eden sair, kulun
gorevinin dud etmek oldugunu, Alldh’tan beklenenin ise yapilan dudya icabet etmek
oldugunu ifade etmektedir:

Ani1 mahrim génderme kapufidan
Du‘a kuldan icabet Hazretiifiden (vr. 4a)

Saire gore kul dua ettikten sonra, Allah onu tevfik eyler, muvaffak eder (vr. 46a),
hidayete erdirir (vr. 116a), ona inayet yetistirir (vr. 17b, 40a), merhamet eder (vr. 40a),
duasimni miistecab eyler (vr. 6a) ve ona yeni kapilar agar (ebvab-1 fiitlih):

Ola ki iistiimiize feth ola ebvab-1 fiitlih
Za“fiya can u goiiiilden diyeliim ya Fettah (vr. 54b)

Saire gore goniil ehlinin Alldh’a dud etmesi ve onun dergahini dvmesi gerekir (vr.
18a). O, asitan-1 Giilseni’ye bagli olmayi, dudlarinin kabul edilmesi igin bir vesile
olarak diistinmektedir:

Asitan-1 Giilsen] dervisi oldufi canla
Hak kabiil eyler mukarrar Za“ fiya da‘ vatufi1 (vr. 117a)

1260 |



Bununla birlikte sair dudsiin kabul olmasi i¢in ayrica dua etmektedir (vr. 4a). Bu
husis asagidaki beyitte de goriilmektedir:

El du‘aya kaldirup hatm itdiim ahir kissay1
Miistecab eyle keremden an1 ya Rabb-1 Kerim (vr. 6a)

b) Fakr

Fakr, maddi ve manevi fakirlik olmak tizere iki tiirliidiir. Maddi fakirlik izahtan
varestedir. Manevi fakirlik ise, diinyadan ve masivadan higbir seye goniilde yer
vermeyerek, malik olunan seyleri Hakk’in rizasina sunmak ve O’nun yolunda bezl
etmektir. Tasavvufta esas olan maddi fakirlik degil, manevi fakirliktir. Manen fakir
olan, beseri sifatlardan siyrilip, kendini bir seye malik gérmeyen kimsedir. Bunlar
mal, miillk ve mansiba sahip olsalar bile higbirine goéniil baglamazlar'!.

Manen fakir olan kisi, maddi boyutuyla da fakir olabilir. Sair asagidaki beytinde
bu hustisa isaret etmekte ve strette her ne kadar fakir olsa da manen aslinda zengin ve
padisah oldugunu ifade etmektedir:

Stiretde fakir-i dil-sikeste
Ma‘nide gani vii padisayuz (vr. 71a).

Sair, maddi fakirlikten sikayet etmek yerine, bunun bir 6viing kaynag: olarak
addedilmesi gerektigi inancindadir. Bilindigi gibi, bu husisla ilgili olarak Hz.
Peygamber’den “Fakirlik benim oviinciimdiir "''? seklinde bir hadis rivayet edilir. Sair
de bazi beyitlerinde (vr. 4b, 21a) bu rivayete isaret ederek fakr ile fahir oldugunu ifade
etmistir. Saire gore fakr ile fahr etmek vakar ehli olan insanlarin bir vasfidir:

Sen dahi fahr eyle fakr ile budur asl-1 vakar
Safia kalmaz bu cihan miilkin biliirsen pay-dar (vr. 20a)

Fakr kavramma 1stildh olarak yiiklenen diger bir anlam ise, varliktan kurtulup
Allah’ta fani olmak, ya da Alldh’tan baska hicbir seye ihtiyd¢ duymamaktir'’®. Sair
de bir ¢ok yerde fakr ve fenad kavramlarina birlikte yer vermistir. O, dmiir binasinin
saglam olmadigimi; kohne bir ribat olan aleme gelen hi¢ kimsenin orada karar
kilmadigini goriince, fena ve fakr kosesini tercih etmis (vr. 32b); dmrii boyunca fakr
ve fena igerisinde yagsamistir (vr. 7b). Ona gore, merdiim-i kamil olan, fakr u fenaya
miibteladir (vr. 13b). Rah-1 makstda, fena, fakr ve melamet ile ulasilir (vr. 65b).
Mutluluk zamaneden degil, fakr ve fena yolundan istenir:

111 Bkz.Eraydin, a.g.e., s. 182. Fakirligin halleri i¢in bkz. Gazali, Thya-u Ultimi’d-Din, (Cev. Ali Arslan),
Merve Yay., Ist. ty, C. IV, s. 378.

112 Aclini, a.g.e., C. I, s. 87.

113 Cebecioglu, a.g.e., s. 204.

| 261 |



Devlet sa“adet isteme Za fi zaméaneden
Gosterdiler ezelde ¢ii fakr u fena yolin (vr. 94a)

Fakr kavrami, Divan’da ask (vr. 58a, 61b) ve gayret (vr. 7b) kavramlari ile de
birlikte kullanilmigtir. Bunlar birbirlerini tamamlayacak tarzda kullanilmislardir.
Divdn’da fakr kavramu ile birlikte kullanilan diger bir kavram da istigna’dir. Saire
gore fakri talep eden kisinin istigna sahibi olmasi, yani Allah ile yetinmesi gerekir.

Talib-i fakr u fena olanda istigna gerek
Her ne deiilii bende ise basina Dara gerek (vr. 20b)

c) istigna

Zenginlik, ihtiyagsizlik anlaminda Arapga bir kelime olan istigna, (vr. 63b, 98a,
99a, 121b) beyitlerinde bu anlamiyla kullanilmistir. Bir tasavvuf istildh1 olarak ise,
Allah’a vasil olanin onunla yetinmesi haline verilen addir'*. Bu durumda bagka
seye ihtiya¢ duyulmaz. Asagidaki beytinde sair, fakr ve fenay: talep eden kisinin
istigna vasfina sahip olmasi gerektigini ifade ederek, istignanin adi gegen makamlara
ulasmada bir basamak teskil ettigine dikkat ¢ekmistir. Ote taraftan bu ii¢c vasfin
bir arada zikredilmesi, bu vasiflarin birbirlerine yakin anlamlar icermesinden de
kaynaklanmaktadir:

Talib-i fakr u fena olanda istigna gerek
Her ne deiilii bende ise basina Dara gerek (vr. 20b)

Sair asagida yer alan beytinde de otokritik yaparak, i¢inde bulundugu istignasizlik
halini, zillet olarak vasiflandirmis ve bundan dolay1 Allah’tan utandigini ifade etmistir:

Utan Allah’dan fikr eyle haliifi ey dil-i riisva
Nedendiir bunca zillet yok midur zatufida istigna (vr. 51a)

d) Kanaat

Kanaat, Arapga bir kelime olup liigatta ikna olmak, yetinmek gibi anlamlara gelir.
Tasavvufta yasamak i¢in zarQri olan ihtiyaclar diginda kalan biitiin nefsi arzulardan
uzak durmaktir's. Ciircani, kandati hakikat ehlinin me’lifatin (aligilmis seylerin)
yoklugunda sakin olmasi''® seklinde tarif etmistir.

Za’f’ye gore, kanaatkar kisi azla yetinmeyi bildigi i¢in, gedaliktan/dilenmekten

ve bagkasinin eline bakmaktan feragat eder. Bundan daha giizel bir haslet de yoktur.
Zira dilenmek alemde en biiylik senaattir:

114 Cebecioglu, a.g.e., s. 322.
115 Cebecioglu, a.g.e., s. 347.
116 Ciircani, a.g.e., s. 182.

1262 |



Ne kana“at gibi bir kar-1 feragat bulinur
Ne gedalik gibi “alemde sena‘at bulinur (vr. 63b)

Ona gore, vahsi kus gibi bir dane i¢in tuzaga diismektense, kanaatkar davranmak
daha iyidir (vr. 79b). Asagidaki beyitte “Ask Ankdsi 'ni avlamak i¢in “Kandat kaf” i
mesken tutmak gerekir. Aksi takdirde bu kusu avlamak miimkiin degildir” diyen sair,
agska giden yolun kandattan gegtigine inanmaktadir:

Meskeniifi Kaf-1 kana“at itmeyince miistahil
Dam-1 taklid ile sayd olmaz dila ¢ Anka-y1 ask (vr. 14b)

Sair “Kanaat yog imis sende, yolun pak eyle gel ey dil” (vr. 51b) seklinde gdonliine
seslenerek, kanaat ile ilgili olarak Ozelestiri yapmaktadir. Kandati sdirin, cihdnin
nakislarindan yiiz ¢evirmesi; biilbiil-i seyda gibi giil bahgelerini seyr etmemesi gibi
sonuglar dogurmustur (vr. 32a). Saire gore, kanaati kendisine meslek edinen kisi, Hz.
Isa gibi tecerriid makdmina ulasir ve diinyaya sultan olur:

“Isa-sifat miicerred i sultdn-1 dehr olur
Her kim ki pise kild1 kana“at tarikini (vr. 116b)

Divan’da goklukla zikredilen Kaf-1 kandat terkibi, tevriyeli olarak iki farkli anlama
gelecek sekilde kullanilmistir (Bkz. vr. 14b, 32a, 50b, 65b, 79b): Kanaat Kaf’1 anlamina
gelen bu terkibden, kandat kelimesinin basindaki Kaf harfi anlasildigi gibi, Anka
karinesinin zikredilmesi suretiyle, Kaf Dag1 da anlasilmaktadir. Boylece sinirsizliktan
ve biiylikliikten kindye olarak kullanilan Kaf Dagi’na benzetilmek stretiyle, kandatin
ne kadar sinirsiz ve biiylik bir haslet olduguna isaret edilmis olmaktadir. Burada ayn1
zamanda, Hz. Peygamberin “Kana’at tiikenmeyen bir hazinedir™"
hadisine de isaret vardir. Ayrica bu tabirle nasil ki Anka kusu, Kaf Dagi’n1 arzulamakta

anlamindaki

ise, sairin gonliinlin de, kandati arzuladigr dile getirilmek istenmektedir. Bu tabirin
icinde gectigi beyitlerden birine agagida yer verilmistir:

Gontl ‘ anka-sifat kaf-1 kana“at glisesin ister
Usand1 kayd-1 “alemden feragat glisesin ister (vr. 65b)

Beyitte gecen Anka sifat tabiri kanaat sahibi anlaminda kullanilmistir. Gergekten
de kanaat sahipleri i¢in, kinaye olarak Anka mesreb, Anka tabiat seklindeki tabirlerin
kullanimi, eski edebiyatta sik¢a rastlanan bir husustur.'®,

Anka kusu nasil ki kalabaliktan kacip, Kaf Dagi’nin tenhaligini kendisine
mesken tutuyorsa, sair de kandatkar olarak su alemdeki kesretten ve masivallah’tan

117 Aclini, a.g.e., C. I, s. 102.
118 Cebecioglu, a.g.e., s. 59.

1263 |



uzaklasip vahdet tenhaligina varmaktadir (vr. 83b). Bu husis asagidaki beyitte de
ifade edilmistir:

Kilup pervaze kesret giilseninden biilbiil-i tab‘um
idindi menzilin Kaf-1 kana* at nitekim Eank4 (vr. 50b)

e) Mezellet

Sozlikte itaatkarlik, boyun egme, rezillik ve kiigiik diisme anlamlarina gelen
mezellet'”’, Divdn’da tevazu gostermek ve nefisle miicadele etmek anlaminda
kullanilmistir. Asagidaki beytinde “Ey Za fi, pirin kapisinin topragi meskenin oldugu
icin gam yeme, zira ehl-i dil olan kisiler daima mezelleti arzu eder” diyen sair,
pirin kapisint mesken edinmeyi mezellet ile es tutmustur. Buradan anlasilmaktadir
ki, sair pirin kapisini tevazu gosterilen ve nefisle miicadele edilen bir makam olarak
gormektedir:

Gam yime Za“fi olursa hik-i devlet meskeniifi
Ehl-i diller da’ima eyler mezellet arzi (vr. 103a)

Asagidaki beyitte sair, hak-i mezellet’1 fani diinyanin sasaasina tercih ettigini ifade
etmistir.

Bu fani dar-1 diinyadan beka fehm itmeyiip hergiz
Anuiigiin Za‘ fiya hak-i mezellet ihtiyar itdiim (vr. 83b)

Asagidaki beyitte de sair, diinyaya yiiz ¢eviren ehl-i mezelletin, kity-1 fendy1 tercih
ettigini ifade etmistir. Buna gére mezellet ehli, sair tarafindan ayn1 zamanda fena ehli
olarak tasavvur olunmaktadir:

Biz mezellet ehliyiiz kiiy-1 fena besdiir bize
Kah-1 eyvan olmasun lazim degil keyvanumuz (vr. 69b)

f) Ri1za ve Teslimiyyet

Riza, Arapga’da razi olmak, memniin kalmak anlamina gelen bir kelimedir.
Tasavvuf ilminde, kalbin, hitkmiin akis1 altinda siikinet i¢ginde bulunmasi hali, ya da
hiikim ve kazaya itirizda bulunmama hali olarak tarif edilir'?®. Riz4 ile yakin anlaml
olan diger bir kavram da teslimiyyettir. Teslimiyyet boyun egmek anlaminda Arapga
bir kelime olup, bir tasavvuf 1stilah1 olarak, Allah’in emrine baglanip boyun egmek,

119 Serdar Mutgali, Arap¢a Tiirkce Sozliik, Dagarcik, yy., ty., s. 296
120 Cebecioglu, a.g.e., s. 517.

| 264 |



uygunsuz itirazi terk etmek, basa bela indiginde igte ve dista degisme olmaksizin sabit
durmak veya kazay1 riza ile karsilamak seklinde tarif edilmistir'?!.

Yakm anlamli olan her iki kavramin Za’fi Divani’nda da, birlikte zikredildigi
gorililmektedir. Bir yerde, i¢inin teslim, r1za ve sevgi ile dolu oldugunu (vr. 113b) ifade
eden sair, bir bagka yerde de Alldh’in hiikiimlerine can ile teslim olup “cin u ¢era”
dan (nasil ve niginden) uzak oldugunu (vr. 70b) ifade etmistir. O, masivay1 goniilden
atip, vahdet anlayisina sahip olmayi; riza ve teslimiyyetin gonlii kaplamasini ideal bir
durum olarak gérmektedir:

Irisiip vahdete dilde komaya naks-1 siva
Kaplaya can u goniil miilkini teslim i r1za (vr. 19b)

Allah’tan gelene riza gostermek ile ilgili verilebilecek higbir 6rnek, firkat ve cefaya
gosterilecek rizd kadar can alici olamaz. Saire gore yar cefd yolunu terk etmedigi
gibi, asik da riza yolunu terk etmez (vr. 93b). O, Hakim-i riiz-i elest’in kendisi i¢in
yar hecrini/ayriligint takdir ettigini ve kendisine diigenin de buna rizd gostermek
olduguna inanmaktadir:

Za“fiya goster r1za kim hakim-i riz-i elest
Her zaman bir yar hecrin safia takdir eyledi (vr. 55b)

g) Zikir

Sozliikte anmak, hatirlamak, unutmamak gibi anlamlara gelen zikir, tasavvufta
miirldin sesli veya sessiz, toplu veya tek basina, Allah’1, Esma-i Hiisna ve kelime-i
tevhid gibi belirli kelime ve climleleri tekrarlayarak anmasi1 demektir. SGfinin seyr i
stilliku zikirle gergeklesir'?.

Divdn’da zikrin Allah ile olan ilgisi sadedinde, zikr-i Allah (39b, 39b), zikr-i ehad
(vr. 56b), zikr-i Hak (vr. 39b), zakir-i Mevla (vr. 72a) gibi terkibler kullanilmistir.
Bunlara cezbe-i zikr (vr. 22a) terkibini de ilave edecek olursak, Divdn’da i¢inde zikir
kavraminin gectigi terkibler ortaya ¢ikmis olacaktir.

Saire gore, Allah dergahinda has insanlardan olmak isteyen gonliin, sarf ettigi
her soziinde Allah’1 anmasi (zikr-i Allah) gerekir (vr. 39b). Allah’mn zikredilmesi ile
baslanan her soziin kiymeti o kadar biiytiktir ki, o ars-t Allah’a layiktir (vr. 39b).
Asagidaki beyitte, Allah’in adi ile baslanmayan her igin sonunun hayirsiz olacagi
seklindeki hadisin'?® mefhiim-1 muhalifi ifide edilerek, her eylemden 6nce besmele
¢ekerek Allah’in adinin anilmasiin 6nemine isaret edilmistir:

121 Ciircani, a.e.g., s. 59.
122 Ciircani, a.g.e., s. 109; Siileyman Uludag, Tasavvuf Terimleri Sézligii, ist. 1995, s. 588-89.
123 imam Nevevi, Riydzu 5-Salihin, s. 481.

| 265 |



Her is ki ola zikr-i Hak ile ram
Ebed kalmaya nakis ol ola tam (vr. 39b)

Sair, bu anlayisina uygun bir tarzda, divaninin dibacesini besmele ile baslatmis,
yine asagidaki matla’da da besmeleye yer vermistir:

Ey cemaliif ayeti ser satha-i metn-i kadim
Basladum serhine bismillahirrahmanirrahim (vr. 90a)

Buraya kadar anlatilanlar, sairin dil ile yapilan zikre bakis agisi olarak tasavvur
olunabilir. Nitekim Divan’da bu anlamda vird-i zeban (dil virdi) kavrami da
gegmektedir (vr. 32b). Divdn’da daha bir ¢cok yerde gegen vird kavrami, Tasavvuf
terminolojisinde, her giin rutin olarak okunmasi gorev haline getirilen dua veya zikir
anlamina gelen ve genel olarak Kur’ani-1 Kerim ve hadis-i seriflere dayanan bir gesit
zikirdir'®*, Bu kavram Divdn’da, bir yerde ¢cogul olarak evrdd (vr. 68b), diger yerlerde
de tekil olarak vird seklinde ge¢mistir. Virdin devamlilik 6zelligine “Virdiim olmisdur
direm bu misrd’1 her demde ben” (vr. 27b) ve “Bu misrd 1 dir vird idiiben derd ile her
bar” (vr. 28b) gibi ifadelerde isaret edilmistir.

Sair, “Sah selamun aleyk” (vr. 4b), “ve’s-Sems” stresi (vr. 68b), “Gozleriim
niir1 giines yiizli Memi Sah’'um beniim” (vr. 27b), “Ibrahim efendiim yiizi giil gonce-
dehdanum” (vr. 28b) ve “Agsiklariz beld-zedeler miibteldlariiz Alemde bir mahabbete
kalmis gedalariz” (vr. 32b) gibi ifadeleri vird olarak okudugunu ifade etmektedir.
Bunlardan birincisi Hz. Peygamber, digerleri ise sevgili ya da miirsit i¢in okunan
virdlerdir. Yine dogrudan olmasa da, dolayli olarak Ya fettah” zikrinin de bir vird
olarak okundugu anlasilmaktadir:

Ola ki iistiimiize feth ola ebvab-1 fiitiih
Za“fiya can u goiilden diyeliim ya Fettah(vr. 54b)

Sair, vahdet-i viictid inancini da zikir ile iligkilendirmistir. Ona gore, keskin bir
vahdet inancina sahip olmak i¢in daima Allah’1 zikr etmek gerekir (vr. 56b). Vahdet
denizinde miistagrak olan biitiin esya i¢inde Allah’1 vdhiddir diyerek ikrar eder:

Ciimle esya bahr-i vahdet i¢gre miistagrak heman
Her biri nefsinde vahiddiir deytii ikrar ider (vr. 62b)

Zikrin bu ¢esidi zeban-1 hal ile yapilan zikir olarak anilmaktadir ki, Divdn’da bu
kavrama da yer verilmistir:

124 Circani, 7a rifat, s. 248; Cebecioglu, a.g.e., s. 702.

| 266 |



Vird idiip dir climle-i esya zeban-1 hal ile
San-1 pak-i Hazret-i Pasa’ya sihhat yarasur (vr. 23b)

Sair, “Hi¢ bir sey var mi kim ana miisebbih olmaya” diyerek biitiin mevcudatin
Allah’1 tesbih ettigini ifade etmektedir (vr. 62b) ki, bu husus “Yedi gék, yer ve
bunlarda bulunan herkes O nu tesbih eder. O ’'nu 6vgii ile tesbih etmeyen hi¢hbir sey
yoktur. Ne var ki siz, onlarin tesbihini anlamazsimz.” (Isra 17/44) ayet-i kerimesinde
de agikea ifade edilmistir. Saire gore, kuslarin nalesi bosuna degildir. Onlar, zikr-i Hak
terenniim ederler. Dolayisiyla onlar, zakir-i Mevia dir:

Sanmaiiuz beyhtidediir her dem tuytruii nalesi
Zikr-1 Hak soyler dilinde zakir-i Mevla imis (vr. 72a)

Asagidaki beyitte, sair bir zikir ¢esidi olarak sema’ yaptigini ve bunda riya
olmadigni ifade etmistir. Sairin Mevleviyye tarikati ile olan irtibati bahsinde detaylica
islendigi gibi, onun sema yapmasini, gerek kendisinin, gerekse mensibu oldugu
Giilgeniyye tarikatinin Mevleviligin etkisinde kalmis olmasina baglamak gerekir.

Sema‘ u nagmemiiz sofi bizlim zerk u riya sanma
Buifia vakif degilsin sen bu esrar-1 ilahidiir (vr. 60a)

Sair hemen her konuda yaptig1 gibi, zikri de ask ile irtibatlandirmistir. Onun,
sevgilisini yad etmeden, goniilden gelerek Allah’1t zikretmesi miimkiin degildir
(vr. 45b). Onun yaptig1 zikir, tesbihat ve kildig1 namazlar vuslat i¢indir (vr. 30b).
Talipler bu yiizden ask ile ars1 tavaf eden Kerribin melekleri gibi zikir cezbesine
kapilmaktadirlar (vr. 22a)

h) Ziihd

Liigatte ragbet etmemek anlamima gelen ziihd, bir tasavvuf 1stildhi olarak kisinin
diinyadan yiiz c¢evirmesi, diinya sevgisini gonliinden atmasi ve ahiret sevgisine
yonelmesidir'?. Dinyanin fani oldugu, diinydya meyletmemek gerektigi ile ilgili bir
cok beyit Alem konusunda islendigi icin ayrica burada ele alinmayacaktir. (Ornegin bkz.
vr. 32b, 50b, 52b, 53a, 59b, 59b, 79b, 82b, 85a, 93b, 113a) Ancak bu beyitlerde her ne
kadar diinya kétiileniyorsa da, dogrudan zithd kavramina temas edilmemistir. Divan’da
sadece bir yerde, 1stilah anlamina uygun olarak ziihd kavramina yer verilmistir:

Dil ii candan idem ger hayra niyyet
Afia mani‘ olur bu nefs-i afet
Bozar ol niyyet-i ziihd i salahi
Goiiil bulmaz mezalimden felahi (vr. 3b)

125 Gazali, ihya, C. 1V, s. 427 vd.; Cebecioglu, a.g.e., 717.

1267 |



Goriildiigi gibi, nefsin, ziihd ve salaha olan niyetini bozdugunu sdylerken sairin
maksadi, diinya sevgisini goniilden atmaya ve ahirete yonelmeye nefsin siirekli
engeller cikarttigidir.

Ziihdiin yukarida yapilan tanimina uyan kisiye zahid denir. Ancak divan edebiyatinda
genelde zahid, dini konularda anlayisi kit, her isin ancak dis kabugunda kalabilen,
derinlere inmesini beceremeyen, ilim ve Tmani dis goriintisiiyle anlayan, bunu da
wsrarla baskalarina anlatan ve durmadan o6giitler verip topluma diizen verdiklerini sanan
kisiler olarak ele almir'*. Dolayisiyla zahid, hem olumlu bir anlam tastyan sifi, hem de
olumsuz bir anlam tagtyan sofu mukabilinde kullanilmig olmaktadir'?’.

Za’fi Divani’nda da zahid kavrami daha ziyade olumsuz anlamryla ele alinmistir.
Zahid, Divan’da hiisk/sert (vr. 85a), salts/riyakar (vr. 62b, 98b), hod-bin/kendini
begenmis (vr. 52a), seytan (vr. 69a), na-piihte/pismemis (vr. 55a), zahir-perest (vr.
116b), zerk ve riya sahibi (vr. 69a) olarak nitelendirilmistir. Zahid, kendisi gibi
olmayanlar1 ta’n eder (vr. 116b), halvette iken sath ve tamat ile ugrasir (vr. 65a), askin
keyfiyyetini idrak edemez (vr. 122b), as181n soziinii (vr. 70a) ve onda ne gibi haller
oldugunu anlayamaz (vr. 65a). Zahide gore agk kuru bir dava olup, asigin inleyisi
bosunadir (vr. 80b). Zahid, nefsine uyarak gonliinii diinyanin bag ve zinetine verir;
diinyay1 cennet-i me’va sanir (vr. 168); onun gonlii cennetin giil bahgelerindedir (vr.
67b). Zahid, mana alemini sugra diyerek ihmal eder, madde alemini ise kiibra sanir:

¢ Alem-i ma‘niye sugra deyii ihmal itdiii
Stretiifi ‘alemini ¢ alem-i kiibra sandui (vr. 80b)

Saire gore zahid dogru yola gelmez. Bazan yolunu sagirarak yanlislikla ask yoluna
girer (vr. 63a). Zahidin amelleri neticesizdir, fayda vermez (vr. 98b, 107a). Zahid,
tevbe ettim dese bile ona inanmamak gerekir:

Dir ise tevbe itdiim varmaga mey-héaneye zahid
Inanma hergiz anufi sézine Za“ fi yalan soyler (vr. 63b)

Saire gore, ac1 seyler yapmasi ve na-piihtelik (pismemis) zahide yarasir. Zira ham
olan sey elbette ki ac1 olur:

Aciliklar eylese na-piihte zahid gam degil
Bu mesel meshirdur elbette olur ham telh (vr. 55a)

Son derece menfi sifatlara sahip olan zahid, giilsen-i hiisnii (giizellik bahgesini)
temasa etmeye layik degildir. Saire gore, bu tipki kafirin ars-1 a’la’y1 ziyaret etmeye
layik olmamasi gibidir:

126 Pala, a.g.e., s. 501.
127 Safi ve Sofu ayirimi i¢in bkz. M.Erol Kilig, SUfi ve Siir, 118.

| 268 |



Nigiin zahid temasa-gah olsun giilsen-i hiisntii
Ziyaret-gah ide layik mi kafir “ars-1 a“lay1 (vr. 113a)

Divan’da zahide muariz olan ve ondaki olumsuz vasiflarin aksine olumlu
vasiflar tagiyan bazi tiplemeler ele alinmistir ki, bunlarin basinda asik gelmektedir.
Saire gore, zahidin asiklarm sirlarini anlamasi igin, uzun bir siire hayret tekyesinde
ikamet etmesi gerekmektedir (vr. 89a). Asik, zahid gibi emmdre-i nefs’in hevasma
uymaz (vr. 69a). Zahid, asa olarak ince misvakina dayanirken, asik kavi olan
Stibhan’ma dayanir (vr. 62a). Zahidin aksine asik, ask sarabi ile dliide-damdn-1 mey-
asam’dir (vr. 101b). Ask erbabinin sema ve nefhasi hos bir haldir. Zahidin bunu
tatmamasi biyiik bir cehalettir (vr. 57a). Saire gore, namusundan vazgecen stride bir
asik olmak, ziihd ve riya ile yillarca vakit gecirmekten daha iyidir:

Nice yil ziihd ii riyayila gegen saltisdan
Yegdiir ol stiride “asik kim geger namiisdan (vr. 98b)

Zahidin karsisinda yer alan diger bir tipleme ise ariftir. Zahid, ariflerin irfan gozi
ile ettikleri isaretlerden (vr. 98b), Allah’in isimlerinin tecelligdhi olan ve bu isimler
i¢in bir ayna gorevi goren arifin gonliinden habersizdir:

Zahid dil-i “arif gibi mir’ata ne dirsin
Mir at-1 tecelli kilan ol zata ne dirsin (vr. 98b)

Divan’da zahidin karsisinda yer alan diger tiplemeler, rind (vr. 75a), ehl-i harabat
(vr. 60a), ehl-i melamet (vr. 89b, 116a) ve Kalender (vr. 116a)’dir.

Sair, kendisini olumsuz ziihd anlayisindan uzak gérmektedir. Ona gore, bezm-i
ezelde kendisine sunulan kadehle boylesi bir ziihd anlayisi gonliinden atilmistir:

Sunali cam-1 safa saki-i bezm-i ezeli
Kalmadi dilde ebed tevbe vii zlihd ile salah (vr. 54b)

Sair, zahidin yaptig1 ibadete itibar etmemekte, onun, came-i takvaya (vr. 84a),
seccade ve mescide (vr. 59b) yaptigi davetini kabul etmemektedir:

Yiiri “arz eyleme zahid bafa seccade vii mescid
Beni ko kendi haliim {izre Iutf eyle mekanumda (vr. 104b)

Sair, menfi 6zelliklere sahip olan zahide bir takim tavsiyelerde bulunmustur. Ona
gore, zahidin ziihd ve takvadan vazgecip, isminin 6zilinii anlamasi ve miisemma ile
baglantisin1 kurmasi (vr. 96a); alemin naksini apacik bir sekilde gdrmesi igin can
g0zii ile sevgilinin cemalini izlemesi (vr. 82a); agk cezbesi ile cehd edip benligini

1269 |



yok etmesi (vr. 77a); nereye bakarsa orada pertev-i Mevla’y1r gérmesi; esmanin
mazhari olan esyanin yaratiligina bakmasi (vr. 76b); kalb alemindeki alem-i kiibraya
bakarak kesrette vahdeti bulmasi (vr. 76b); cennetten nasiplenmek isterse can goziinii
acarak diinyanin nakislarina bakmasi (vr. 76b) ve bilgili kisi bilgisizlerin arasinda
bulunamayacagindan bilgisiz zahidin meclis-i irfana karigmamasi (vr. 57b) gerekir.
Zahid, bir magaraya girip uzlete ¢ekilecegine, gonliinii saf etmeli, yiiziini sevgilinin
kapisina stirmelidir:

Diliin saf eyle ey zahid girtip bir gara n’eylersin
Yiiziifi siir su gibi turma der-i dil-dara n’eylersin (vr. 101a)

2. Ahval

Makamat ve ahval bahsinin giris kisminda ahval kavrami hakkinda gerekli bilgi
verildigi i¢in, burada tekrara gidilmeyecek, ahval kapsamina giren bazi kavramlarin
Za’fl Divani’nda nasil yer aldig1 asagida izah edilecektir.

a) Ask

Ask birisini, bir meslegi, bir yolu, canla-goniille, kendini feda edercesine sevmek,
ona baglanmak, onsuz yasayisi haram bilmektir. Stfiler aski, ask-1 hakiki (gercek
ask) ve ask-1 mecazi (gegici ask) olmak iizere ikiye ayirirlar. Ask-1 mecazi, birisini
delicesine sevmektir ki bu ask, sevgiliyle bulustuktan sonra kiillenmeye baslar. Agk-1
hakiki ise yaratana duyulan asktir. SGfiler gegici askla ilgili olarak, “Mecazi ask,
hakiki askin kopriisiidiir.” demigler ve agigm varligmi erittigi i¢in mecazi aski da bir
bakima hos gérmiislerdir'?®,

Ask ahvaldendir. Sair de, asikta pek ¢ok halat oldugunu ifade eder ki vecd. (65a,
98b), zikir, sema’, zevk ve sevk (vr. 21a, 65a) bunlardandir. Asagidaki beyitte de bu
husuisa isaret edilmistir:

Sema‘ u nefhasi erbab-1 “ agkuil hosca haletdiir
Ani zevk itmemek bi’llahi zahid hos cehaletdiir (vr. 57a)

Bir hal olmast hasebiyle agki tanimlamak zordur. Askin fehvasi/6zii ask kelimesinin
kendilerinden olustugu harfler olan Ayn, Sin ve Kdf harfleri degildir. Askin srrina tam
anlamiyla vakif olmak i¢in asik olmak; aski bilmek i¢in de, askin 6zii olmak, yani agk1
igten yasamak gerekir:

< Asik ol ta sirr-1 “aska olasufi vakif tamam
¢ Ayn u sin i kaf sanma zahida fehva-y1 “ask (vr. 14b)

128 Seyyid Serif Ciircani, Kitabu t-Ta 'rifat, (Ter.Ariv Erkan), Bahar Yay., Ist.1997, 162.

1270 |



¢ Ask 6zi olmak gereksin ta bilesin “asgk1 sen
Mesnevi’de hos dimisdiir bu s6zi Monla-y1 “ask (vr. 14b)

Ask o kadar derin bir mevzidur ki, onun tanimi fasil ve bablara sigmaz (vr. 70a).
Askim ne oldugunu sz ile ifide miimkiin degildir (vr. 14a). Herkes kendi diizeyine gore
aski tamimlamaya ¢alisir; fakat agk kimseye riisen/aydin goriinmedigi i¢in hakiki anlamda
kimse agki tanimlayamaz (vr. 14b). Sair bu husisu asagidaki beyitte de dile getirmistir:

Kendi mikdarinca her-kes serh-i “ask eyler veli
Kimseye riusen gérinmez sahid-i ziba-y1 agk (vr. 14a)

Saire gore, askin tanimlanamazligi, onun akil ile idrak edilemez 6zelliginden
kaynaklanmaktadir. Zira sair, ask ve akli birbirlerinin zidd1 iki mefhiim olarak
tasavvur etmektedir. Ona gore askin seydasi olan kisi asla akil ile dost olamaz (vr.
14a). Ask ehline hal olan, akil ehline muhal olur (vr. 14a, 67a). Akl ile yetinen kisi
dana (bilgili) degil, aslinda deni (asagilik) bir kisidir O yiizden devlet ve irfan bulmak
isteyen kisinin ask alemine ayak basmas1 gerekir:

Gel “alem-i ‘agka bulasin devlet i “irfan
¢ Akliyla kalan old1 deni olmad1 dana (vr. 13a)

Bir beytinden (vr. 90a), sairin akil ve ask miicadelesinde, ibreyi akildan yana
kullandig1 bir siiregten gectigi anlasilmaktadir. Bu siirecin sonucunda o, gergegi
anlamig ve kendisini yok olmaktan kurtarip genglestirecek olan agk tarafina tekrar
geri donmiistlir. Bu miicadelenin sonucunda sair, kendisindeki askin yalan bir agk
olmadigini, kendisinin asik-1 sddik oldugunu (vr. 30b) ve diinyada bu tiirden agiklarin
sayisinin ¢ok az oldugunu (vr. 27a) anlamistir.

Askin tanimlanmas1 zor olmakla birlikte; aska asiklarin alametleri, 6zellikleri ve
asik olmanin sartlar1 cihetinden yaklasildig: takdirde, askin ne oldugu ve ne olmadigi
hustisunda bir fikir sahibi olma imkan1 her zaman i¢in mevcuttur. Sair bu hustisa da
isaret etmistir:

¢ Asikuii zahiren nisan1 olur
Sende var ise goster asarin (vr. 15b)

Bu meyanda askin bazi 6zellikleri ve sairin bunlarla ilgili olarak yaptigi bazi
benzetmelerin sunlar oldugu gortliir: Ask sevdasi rastgele bir yerde karar etmez. O,
herkesi golgesine almayan bir hiimadir (vr. 14a). Ask sonsuz bir sahradir. O yilizden
bir menzilde duraklamayip menzilleri asmaya ¢alismak ve menzil-i makstida ulagmak
gerekir (vr. 14a). Ask yolunun nihayeti zaten yoktur, bidayeti bile belki olmaz (vr. 77a).
Diinyada vakif-1 esrar oldugunu zanneden kisiler askin keyfiyyetinin ne oldugunu
bilmezler (vr. 97b, 118b). Ask kisiyi sultan eder (vr. 14b, 109b). Algak insanlar agk

|271]



iddiasinda bulunamazlar (vr. 89a). Ask kusunu, algak kisiler avlayamazlar. O, bilgili
bir kus oldugu i¢in, hileye basvurmak da fayda etmez:

Nice sayd eylesiin seh-baz-1 agki her deni ey dil
Tutilmaz dam-1 tezvir ile ol bir murg-1 danadur (vr. 59a)

Ask ehlinin yaninda diinyanin higbir kiymeti yoktur. Asigin goziinde biitiin alemin
yarim ¢op kadar bile degeri yoktur. Bu vasif, ask ehli i¢in yiiceliktir (vr. 57a). Asik,
diinyada serverlik eyler (vr. 85b). Ehl-i agk olanda zerk, tezvir ve riya olmaz (vr. 14a).
As1gim namis ve ar1 salmasi (vr. 103b) ve ér sisesini tasa vurup kirmasi gerekir (vr.
17b). Asik kiside neng i ndm (sohret tutkusu) ve kibir olmaz (vr. 14a, 19a, 102b).
Ask sarabiyla temiz bir gonle sahip olmak isteyenin enaniyetten vazge¢mesi gerekir:

Sarab-1 “agk ile safi-dil olmak istesen sifi
Enaniyyet humarim def* idiip an ile menden geg (vr. 54a)

Asik olmayinca kisi nefsini iyice taniyamaz. Nefsini bilmek isteyen kisinin agki
bilmesi lazimdir (vr. 14a). Hiir olmak isteyen kisinin asik olmasi gerekir. Ask mevlasina
bende olan kisi hiir olur (vr. 14b). Vamik ve Mecniin, divane degildirler. Aksine onlar
asiktirlar ve bu yiizden de “ulu’l-elbdb” (akl-1 selim sahipleri)’dirlar (vr. 67b). Asik kisi
dehr-i dinun tacindan ve ona itaat etmekten farigdir (vr. 85a). Gaflet uykusunda yatan
kisi Kadr ve Berat’in anlamlarini bilmez. Bunu ancak bidar olan asik bilir (vr. 66b).
As1gin mezar topragmmn her zerresi, ziyaretciye askin deminden haber verir (vr. 79a).
Felekler asiklarin ahindan korkarlar. Ay ve giines asiklarin ahinin okuna karsi siperdirler:

Siper itmisdiirlir mihr ile mahi ah-1 “ugsaka
Efendiim sanma eflaki ki tir-i ah’dan korkmaz (vr. 68a)

Asik olmanin bazi sartlari vardir: Asik olmak isteyen kisinin siifliye meyletmemesi
(vr. 14a); agkin sirlarint anlamak isteyen kisinin, bilgili olmasi (vr. 101b); ask mollas1
olmak isteyen kisinin de, pir-i agkin dergahina candan yiiz siiriip, orada dmiir ge¢irmesi
gerekmektedir (vr. 76b). Asik olmanin sartlarindan biri de kanaat sahibi olmaktir:

Meskentin kafi kana“at itmeyince miistahil
Dam-1 taklid ile sayd olmaz dila ¢ Anka-y1 ask (vr. 14b)

Divan’da as1gin ma’sik yiiziinden c¢ektigi zahmetler ve elemler mihnet kavrami
ile ifdde edilmis ve bu hustsun iizerinde ¢ok¢a durulmustur. Saire gore firkatin ilk
gecesi, seb-i mihnettir (vr. 87a). Asigin ma’siiktan mufarakat;, mihnetin nde gelen
sebebidir. Nitekim firkat, sairi mihnete diislirmiis (vr. 83b, 91a), onu badlin-i mihnet’e
(mihnet yastigina) yatirmis (vr. 93b), boynunu bikkmis (vr. 97b, 121b), bilbiil gibi
har-1 mihnet’in (mihnet dikeninin) tizerinde feryat etmesine (vr. 91b), neticede sahra-

1272



y1 mihnette avare ve serseri olarak gezmesine (vr. 28b) yol agmustir. Sairin asagidaki
beyitte dile getirdigi 4s181n macerasindan maksadi bu hustslar olmalidir:

Dinmese tan m1 gozleriim yast
< Asika macera m1 eksik olur (vr. 57a)

Saire gore, vuslata ermek isteyen kisinin mihnetten bagka bir segenegi yoktur
(vr. 103a). O, sera-y1 kiiy-1 mihneti, serir-i miilk-i izzete tercih edecek kadar mihneti
6nemsemektedir (vr. 79b). Ona gore, siradan ma’mdr bir goniil, kiinc-i mihende oturamaz.
Mihnete layik olmast i¢in 6ncelikle génliin viran bir vaziyette olmasi lazim gelir:

Kiinc-i mihende Za“ fiya itmez dil-i ma‘ miri ca
Layik budur kim evvela viran olayin varayin (vr. 95b)

“Reh-i ask serii sur u hatardir” (vr. 85a) diyen saire gore, ask carsisi tehlikelidir (vr.
39a). Ask yoluna girenin, katig1 dert ve gamdan baska bir sey degildir (vr. 31b). Asigin
sinesi bela okuna bir nisanedir (vr. 60b). Ask-1 nigar kime rehberlik ettiyse, o kisinin
makami adem; miilkii zari, dert ve gamdir (vr. 117b). Asik dert ve bela sonucunda
gozlerinden yaslar akitir (vr. 121b). Saire gore, as181n agk tenntirunda yanip, kiil olarak
kalmas gerekir. (vr. 20b) Zira ask atesiyle yanmak asiklarin ezelden adetidir (vr. 97a).
O, nir ve nar kelimeleri arasinda istikak sanatina basvurarak, sevgilinin giizelliginin
nlrunu goren asigin, ask atesine diiserek nara/atese doniistigiini ifade etmistir (vr.
115a). Asigin figan ve nélesi bosuna degildir. O, bu yolla muhabbeti tahsil eder:

Degildiir kar-1 beyhtde figan u nale-i “ussak
Mahabbet karinui tahsiline bu 6zge aletdiir (vr. 57a)

Divan’da askin mihneti ile ilgili olarak yer alan bazi terkibler de sunlardir. Ask
tenniiru, ates-i ask, bela vii derd-i ask, bela-y1 ask, bimar-1 agk, gam-1 ask, makttil-1
ask , nar-1 agk, plite-i ask, riisva-y1 agk, asik-1 iiftade, asik-1 sride, asik-1 bi-¢are, asik-1
zar, asik-1 giryan, asik-1 dil-haste.

Saire gore ask derdinin diinyada devasi olmaz. (vr. 71a) Lokman Hekim bile bu
derdin ¢aresini bilmez (vr. 110b). Askin derman1 yine agkin dert ve belasidir:

¢ Ask halini sorar isen
Derd i beladur yan yiiri
Afa derman arar isen
Derd ii beladur yan yiiri (vr. 121b)

Ancak saire gore, agk derdinin dermanini verecek olan, o derdi veren Allah’tir
(27a). Asigin dayandigi tek merci onun giiclii ve siibhan olan Allah’idir:

1273



Sen “asafa dayanursin zahida misvak ile
¢ Asik-1 dil-hasteniifi dah1 kavi siibhani var (vr. 62a)

Buraya kadar Za’fi Divani’nda agk ve mihnet iliskisinin nasil iglendigi {izerinde
duruldu. Ancak agkta nihal nokta, ask ugrunda cani fedd etmek oldugu icin, bu
hustisun da Divan’da ne sekilde yer aldigi iizerinde durmak gerekir. Za’fi Divani’na
gore, canlar ask meydaninda bedavadir (vr. 121b). Asik, korkusuzdur ve 6lecegi igin
gam yemez (vr. 76a). Asik, ma’siktan degil, cihdndan ayrilmay tercih eder (vr. 60b).
Erbab-1 safdnin maksadi, ma’sikun yolunda sehid diismektir (vr. 38b). Pervanenin
ates ugrunda dlmesi, asigin canini feda etmesi i¢in bir timsaldir:

Yakdigi pervaneniiii meclisde perr ii balini
¢ Asik olmigdur cemaliifi sem®ine bes yanadur (vr. 61b)

Sair ask ugrunda 6lenleri agkin sehidi (vr. 100a), asildiklar1 daragacini da ask dart
(vr. 80b, 97b) olarak nitelendirmis ve agsk daragacinda asilanlarin Dara gibi giicli
insanlar olduklarini ifade etmistir (vr. 13a). Ask ugrunda Olenlerden s6z ederken
de, nice asiklarin dar-1 agkta asildiklarni, asilanlarin sadece Nesimi ve Mansur
olmadiklarmi (vr. 97b) sdylemektedir. Sairin kendisi de, yar ziilfiiyle agsk darina
asilarak Mans(r gibi diinyada bir ad eylemek arzusunda oldugunu (vr. 109b), ve ask
Ka’be’si yolunda canini verdigini ifade etmektedir (vr. 88b). O, bu hususlar1 agsagidaki
beyitlerde de ifade etmistir:

Endah u bela vii gam ile terk-i ser itdiim
¢ Askuiila seha can u cihandan giizer itdiim (vr. 84b)

itme bahane Za“ fi vir cAn1 bi-bahane
Meydan-1 “agk i¢inde ¢iinki bahane sigmaz (vr. 98a)

Saire gore, agk ugrunda canlarini feda edenler, miikafat olarak “as/-1 yar 1 bedava
bulurlar:
Reh-i “agk icre cismin hak idenler irdi iksire
Alanlar nakd-1 cana vasl-1 yar1 raygan buld1 (vr. 119b)

Sair Divan’da ask ve goniil iliskisine de yer vermigtir. Ona goére goniil ask miilkiiniin
padisahidir (vr. 60a). Goniil sevgilinin kilyuna vardiginda agyardan korkmaz. Zira

g0oniil ask padisahidir, gece bekgisi ona ne yapabilir?:

Kayufia vardukda dil havf eylemez agyardan
Padisah-1 “askdur n’eyler afia cana “ases (vr. 71b)

| 274 |



Ask cilas1 goniil pasini siler (vr. 19b). Neticede goniil ask kimyasi ile altin gibi
parlar (vr. 69b). Goniil ayinesini agk cilasi ile pak etmek, tecelli-i Cemal-i Hak i¢in bir
hazirliktir (83a). Virane goniil ask ile abad olur:

Giilgen-i kudsda evtanumuzi yad ideliim
Dil-i viranemiizi ¢ ask ile abad ideliim (vr. 19b)

Goniil ask atesi ile yanar (vr. 92a, 22b). Ask-1 yar ile iilfet eden gonle felah
miiyesser olmaz (vr. 54b). Asigin gonlii, bela sahrasi icinde figan eder (vr. 48a).
Gonliin mihnet ile dostluk kurmasini saglayan asktir (vr. 79b). Her goniilde telatum-1
ask gergeklesmez:

Za“fi telatum-1 “ ask her dilde miimkin olmaz
Meshitirdur bu ma‘na derya hebaba sigmaz (vr. 70a)

Sair, agkin dlemin yaratilig1 ile olan ilgisi iizerinde de durmustur. Buna gore,
alemin yaratilmasinin amaci asktir. Allah, aleme asiktir (vr. 111b). Ask muayyen bir
yerle sinirli degildir. Biitiin alem ask ile doludur (vr. 121b). Biitiin zerreler ask ile
sergestedir (vr. 98b). Bu a¢idan aleme ask ile bakmak gerekir. En yiliksek makamdaki
miiftii bile olsa, aleme ask ile bakmayan kisi kordiir (vr. 59a, 65b). Ancak alemdeki bu
aski gdrmek icin bind-y: ask olmak, yani aski gorebilen bir goze sahip olmak gerekir:

Toludur ‘agk ile alem € asik olanlar goriir
Sen dah1 gormek dilersen oligdr bina-y1 “ask (vr. 14a)

Allah, Hz. Adem’i de askiyla yaratmis, ona tecelli edince aski zahir olmus ve Hz.
Adem miicessem hale gelmistir (vr. 114a). Allah, Hz. Adem’in alnina mahzen-i ask
(ask hazinesi) ibaresini yazmistir:

Yed-i kudret ki gil-i 4demi tahmir itdi
Mahzen-i “ask deyii alnina tahrir itdi (vr. 111b)

Insanoglunu askiyla yaratan Allih’a, insinoglu da asik olmustur. Bu, Alldh’mn
riz-1 evvel de (ilk giinde), insanlarla sdzlesmesinde vuka bulmustur. Sair elest bezmi
olarak da bilinen ma’nevi alemdeki bu toplantida, Allah’in “Ben sizin Rabbiniz degil
miyim” seklindeki sorusuna isaret ederek; bu soruya beld, yani evet seklinde cevap
verenlerin aslinda, orada Allah’a olan asklarini ikrér ettiklerini, ancak bununla beraber
bela kelimesinin diger anlami olan dert ve sikintiya katlanmay1 da onayladiklarini
ifade etmektedir. Dolayisi ile kimin riiz-1 ezel hissesi agk olduysa, onun 4dn-1 gam 'dan
(gam sofrasindan) yemege mu’tad olmasi gerekir (vr. 78a). Sair asagidaki beyitte
oldugu gibi, bir ¢ok beyitte de (vr. 50a, 54b, 68b, 110b) bu husisu dile getirmistir:

1275



Kali bela’da “askuf i¢iin biz bela didiik
Geldiifi bu “aleme dah1 tutduk bela yolin (vr. 93b)

Sairin ask anlayisinda, vahdet-i viiciid anlayisinin da izleri goriiliir. Bu meyanda
sair, ask yolunda muvahhidlerden oldugunu (vr. 70a) ve agk ile tevhide ermek
gerektigini (vr. 14b); igindeki ask denizi ne zaman dalgalansa, i¢indeki masiva fikrini,
bir ¢opii disart attig1 gibi disar attigini (vr. 14a) ifade etmistir. Bu anlayisin bir sonucu
olarak sair, dsik-1 sadik’larin gbziinde, Allah’m eserleri olmalart hasebiyle Ka’be ve
puthane arasinda higbir fark olmadigini ifade eder:

Ka“be vii biit-hane birdiir ‘ 4s1k-1 sadiklara
Sen 6ziif saf eyle kim her giise old1 ca-y1 “ask (vr. 14a)

Sair, dlemin Allah’m bir golgesi oldugu inancindan hareketle, dleme asik olan
Allah’m ashinda, bir nevi kendisine asik oldugu kanaatini tagimaktadir. O, bunu
asagidaki beyitte “Astk u ma’sik ozidiir” diyerek ifade etmektedir. Yani Allah ayni
anda hem asik, hem de ma’stktur. O giizelligini yaratmis ve giizelligine asik olmustur.
Ancak o giizellik aslinda kendisini gosterdigi i¢in, Allah kendisine asik olmusgtur.

¢ Asik u ma‘sik 6zidiir ortada hig nesne yok
Higden geldi zuhtra Ahmed olup miihtedi (vr. 114a)

Divan’da sairin en ¢ok iizerinde durdugu kavramlardan birinin agk oldugu goéze
carpmaktadir. Mesela 24 beyitlik bir kaside (vr. 14a) ask redifi ile yazilmustir. Divan’da
ask ile ilgili pek ¢ok terkib yer almaktadir ki, asagida bunlarin bir kismina yer verilmistir:

Anka-y1 ask, arsa-i ask, asl-1 ask, asik, asik-1 seyda, asik-1 sadik, asik-1 bi-bak,
asik-1 pervane, asik-1 mestane, zevk u sevk-1 agikan, asik-1 bidar, asik-1 riisva, asik-1
ser-mest, asik-1 miskin, asikan-1 kiiy-1 vefa, ask, ask ayeti, ask dari, ask ehli, agk
sahrasi, ask fezasi, ask kiihu, ask meydani, ask-1 ilahi, ask-1 mutlak, ask-1 pak, askin
sehidi, bag-1 ask, bade-i ask, bahr-1 ask, beled-i agk, bezm-i agk, bina-y1 agk, cam-1
ask, cami’-i agk, ca-y1 agk, cem’i ask, cezbe-i ask, cevher-i agk, ¢evgan-1 ask, da’va-y1
ask, dana-y1 ask, dara-y1 ask, dar-1 agk, defter-i ask, derd-i ask, derya-y1 ask, deyr-i
ask, alem-i ask, ehl-i agk, erbab-1 ask, esrar-1 agk, fenn-i ask, fehva-y1 asgk, ferda-yi
ask, fetva-y1 ask, gavga-y1 agk, giil-sen-i ask, giil-zar-1 ask, hace-i ask, hadis-i ask,
hatem-i agk, heva-y1 ask, hil’at-i ask, iklim-i agk, insa-y1 ask, Ka’be-i ask, kdmet-i
bala-y1 ask, kar-1 agk, keman-1 ask, kimya-y1 ask, kitab-1 ask, genc-i agk, libas-1 ask,
mana-y1 ask, mahzen-i ask, makal-1 ask, meczlb-1 agk, mekteb-i agk, menzil-i a’la-y1
ask, mezheb-i agk, meta’-1 agk, mevla-y1 agk, Monla-y1 agk, miilket-i ask, miilk-i agk,
miirsid-i ask, nay-1 ask, nefir-i ask, padisah-1 agk, pas-ban-1 ask, pazar-1 ask, pertev-i
ask, Pir-i agk, raz-1 agk, reh-ber-i ask, reh-i ask, riste-i ask, rumtz-1 ask, sahba-y1 agk,
salik-i ask, san’at-1 ask, saykal-1 ask, sevda-y1 ask-1 yar, stik-1 agk, sultan-1 agk, sah-1
ask, sarab-1 ask, seh-baz1 ask, serh-i agk, seyda-y1 ask, tab-1 ask, tarik-1 ask, tekye-i

1276 |



ask, tevsen-i agk, tistad-1 agk, yed-i beyza-y1 ask, Za’fi-i bi-dil (asik anlaminda),
zebir-1 agk, zemzem-i ask, ziba-y1 agk , ziinnar-1 ask.

b) Fena ve Beka

Fena lugatte, yok olma, zeval, devamsizlik; beka ise devam, sebat, bulundugu
hal {izere kalma'® manélarma gelir. Fend ve beka Divdn’da bir ¢ok beyitte, ligat
anlamlarina uygun olarak kullanilmis olup, insan ve Allah’in disindaki her sey fani
(vr. 67b, 102b), diinya ise fena miilkii (vr. 112a, 109b) olarak nitelendirilmis ve bad-1
fenanin 6miir baharini yele verdigi (vr. 106a) tesbihi yapilmistir. Asagidaki beyitte
de hem fend hem de beka, liigat anlamlarina uygun olarak birlikte kullanilmiglardir:

Bekas1 yok bu cihanuil ko saltanat fikrin
Fenaya vardi hezaran hezar tig ii kalem (vr. 89a)

Tasavvufistilahinda fena, kisinin kotii sifatlardan arinmast, beka da giizel vasiflarin
insanda bulunmasidir'®, Mutasavviflara gére kul insan olarak tasidigi sifatlar1 ve
huylar1 terk edince, fendya ererck tam hale gelir ve olgunlasir. Ancak, giden kotii
sifatlarin ve ahlakin yerini, Alldh’ta miikemmel olarak bulunan ilahi sifatlar ve huylar
alirBl, “Fenddan el ¢ek ey Za'fi bekdya irmek istersen” (vr. 32a) misrannda fen ve
beka kavramlart 1stilahi anlamlartyla kullanilmislardir.

Saire gore, asik fena ile kurtulusa erer (vr. 108a). Fena bulmayan kisi yarin cemalini
bulmaz, Allah’a ulasamaz. Bunun i¢in kayd-1 beden 'den ge¢mek, yani insana ait kotii
sifatlari terk edip, Allah’in sifatlarini tasimak gerekir:

Gormez cemal-i yari su kim bulmaya fena
Kayd-1 beden kisiye bir ulu hicab imis (vr. 72b)

Saire gore fena diinya saltanatina tercih edilir. Sahimn tacindansa fena tact yegdir
(vr. 109b). Fena, serir-i tak-1 izzet 'ten de yegdir (vr. 59b). En biiyiik sa’adet fena tacini
giymektedir (vr. 63b). Mezellet ehli icin kiiy-1 fena yeterlidir (vr. 69b). Rah-1 makstda
fena yolundan (vr. 65b), fena miilkiine de muhabbet yolundan gidilir:

Miilk-i fenaya yol bulayam dir isen eger
Za“fi unutma pir-i mahabbet tarikini (vr. 116b)

Divan’da fenanin fakr, Melamet ve Kalenderlik (Bu kavramlar igin bkz.ilgili
bahisler) ile birlikte kullanildig1 goriilmektedir (vr. 63b). Asagidaki beyitte fenayi,
Melamet ve Kalender tabirleri birlikte ve kuru zithd anlayisinin mukabilinde

129 Fena i¢in bkz. Sami, Kamis-1 Ttirki, 1005; Beka igin bkz. a.g.e., 296.
130 Eraydin, a.g.e., 196.,
131 Cebecioglu, a.g.e., 208.

1277 |



kullanilmiglardir. Beyitte gecen fenayi, fendyr kendilerine meslek yapanlar
anlamindadir.

Biz bir Melamet ehli Kalender fendyiyiiz
Lutf eyle zahid afima selamet tarikini (vr. 116a)

Asagidaki beyitte de sair fena, fakr ve Melameti, rah-1 makstda goétiiren ii¢ husis
olarak birlikte kullanmis; daha sonra gelen bend ve beyitte ise, fena, fakr ve zilleti
tercih ettigini, ezelde buna yonlendirildigini ifade etmistir.

Selametle varilmaz gordi ahir rah-1 makstda
Fena vii fakr ile simdi melamet gilisesin ister (vr. 65b)

Za“ fiya gordiifi bina-y1 < omriifi olmaz iistiivar
Bir ribat-1 kdhnediir ‘ dlem gelen tutmaz karar
Eyleytip kiinc-i fena vii fakr u zillet ihtiyar
Zerre defilii kilmadun dehre Hayali i tibar
Topuii agsun goklere mihr-i cihan-ara gibi (vr. 32b)

Devlet sa‘ adet isteme Za“ fi zamaneden
Gosterdiler ezelde ¢ii fakr u fena yolin (vr. 94a)

Sair, asagidaki beyitte fani olmayi, talib-i irfin olmaya giden bir yol olarak
degerlendirmektedir. Gergekten de kendisindeki kotii sifatlardan arinip Allah’in
sifatlari ile sifatlanan kisi, arif kisidir. Clinkii Allah’1n sifat1 ile sifatlanan kisi, Allah’
tanimis  demektir.

Ciin fenadur garazin evvel i ahirde dila
Biz dahi fani olup talib-i “irfan olalum (vr. 19b)

Bir de fend fi’llah kavrami vardir ki bu, beseri sifatlarin Hakk’in sifatlarinda
kaybolmasi anlamina gelir'®. Saire gore, gonliin fend fi’lldh igin ¢alismasi ve beden
kaydindan gegmesi gerekir:

Fena fi’llah’a sa‘y eyle goiiiil kayd-1 bedenden geg
Bafia namiis u ‘ar1 afima lutf ile gegenden geg (vr. 54a)

Fenanin en yiiksek mertebesine, fendya erme suirunun kaybolmasiyla ulasilir.
Buna tasavvuf istildhinda fenanmn fend bulmasi anlamina gelen fendu’l-fend ismi

132 Cebecioglu, a.g.e., 210.

1278 |



verilir. Bu halde salik, Hakk’in tecellilerini miisdhedenin cezbesi i¢inde olur'*. Bu
durumda salik derhal teslim olur ve lem ve la gibi soru edatlarini kullanarak hicbir
soru sormaz. Za’fi, bu gibilerini fdni-i harf olarak nitelendirmistir. Fani-i harf olan
kisi fena icre fend olur. Bundan maksat salikin ayni zamanda birer harf olan soru
edatlar1 ile Allah’mn yaptiklarini asla sorgulamamasidir:

Lem i 1adan gegiiben diye heman sellemna'**

Fani-i harf oluban bula fena igre fena (vr. 19b)

Divan’da fena ile ilgili olarak su terkib ve deyimlere yer verilmistir: Bad-1 fena
(vr. 106a), fani insan (vr. 67b), fani-i harf (vr. 19b), Fenayi (vr. 116a), fena bezmi (vr.
81b), fend-y1 bi-neva (vr. 71a), fend mey-hanesi (vr. 101b), fend miilkii (vr. 112a),
fena fi’llah (vr. 54a), fena pazar (vr. 108a), fena taci (vr. 63b), kiiy-1 fena (vr. 59b,
69b), mal-1 fena (vr. 89b), miilk-i fani (vr. 49b), miilk-i fena (vr. 116b), tac-1 fena (vr.
109b).

Beka ile ilgili olarak gegen ifadeler ise, dehr-i bi-beka (vr. 93b) ve Divan’in
dibacesinde yer alan tdk-1 bi-beka ifadeleridir. Bu da gostermektedir ki, Divan’da
bekd ve fena kavramlarindan daha ziyade fena kavrami lizerinde durulmustur.

c) Gayret

Arapca’da faaliyet ve kiskanma anlamina gelen gayret, asir1 sevgiden kaynaklanan
bir husis olup sevgide vefay1 ifade eder'*. Kendi hakkina baskasinin ortak olmasini
kerth gérmek'*, aziz ve kutsal bir seye tecaviiz edildigini gormekten dogan asil ve
temiz duygu seklinde de tanimlanmustir'®”. Kulun gayreti filldh, lilldh ve alalldh olmak
lizere {i¢c kisimdir. Ik iki kistm IslAm’m emirlerine aykiri bir durum gériince, buna
el ve dil ile kars1 ¢ikmak, imkéan yoksa kalben bugz etmek seklindedir'*®. Asagidaki
beyitte gayret bu anlamina uygun bir tarzda kullanilmistir.

Sen dah1 Adem oglisin yara
Yok midur yoksa sende gayret-i ced (vr. 15a)

Asagidaki beyitteki gayret-i tarik ifadesi ile de sair, tarikata olan sevgisini ve
tarikata yapilan saldirilara karsi ¢ektigi sikintiyr dile getirmistir:

Bir yafia fakr u bir yafiadan gayret-i tarik
Kaldum arada 4ciz Ui avare ben kemin (vr. 7b)

133 Eraydin, a.g.e., 197.

134 Lalw “Teslim olduk.”

135 Cebecioglu, a.g.e., 228.

136 Ciircani, a.g.e, 168

137 Devellioglu, Osmanlica Tiirk¢e Ansiklopedik Liigat, 283
138 Cebecioglu, a.g.e., 228.

1279 |



Sairi gayrete sevk eden diger bir husis da, sevgilinin agyara yiiz vermesi (vr. 61a,
113a), edna birinin sevgili ile dolagmasidir (vr. 61a). Sair, sevgilinin agyari kapisindan
kovmasi ile sad olmaktadir:

Stirlip agyar kapufidan ebedi merdid it
Beni sad eyle seha gayretine a“danuii (vr. 77b)

Sairdeki gayreti ortadan kaldiran, onu yok eden tek husis ise asktir.

Geydiim libas-1 ask1 kusatdum kusagini
Virdiim fendya gayret ile “ar sretin (vr. 92b)

d) Kesf

Kesf, agiga ¢ikarma, ortiilii olant agma, sezme, tahmin etmek gibi anlamlari olan
Arapca bir kelimedir. Tasavvufta, salik i¢in bir seyi orten perdenin kalkmasi, manevi
gozle/basiret goziiyle perdenin arkasindaki gaybi méanalara ve manevi hakikatlara
muttali olmak anlamlarini ifide eder'®.

Asagidaki beyitte sair, gayb aleminin kendisine ayan oldugunu ve bu yiizden
kendisinin kesf ehli bir insan oldugunu ifade ederken, kesfi 1stildh anlamina uygun
olarak kullanmistir:

Stret-i a“yana nazir olmasa ‘ayniim n’ola
¢ Alem-i gaybi bu giin cev cev ‘ayanumdur beniim (vr. 87a)

Dividn’da sekiz yerde kesfin kendisi ile gerceklestigi cdan gozii deyimine
rastlanmaktadir. Bu deyimin gegtigi yerlerde muhteva itibariyle su husislar dile
getirilmistir: Can gozii ile, gayb ve sehadet alemlerini bir gérmek ve ayne’l-ayan
imana gelmek gerekir (vr. 71a). Can goziinii agip ekvani temasa etmek gerekir, ya da
ekvan ancak can gozii ile hakiki manada temasa edilebilir (vr. 12b). Can gdziinii agip
nukis-1 sret-i havraya bakmak gerekir (vr. 76b). Can gozii ile ntir-1 Huda’y1 gérmek
gerekir, ya da niir-1 Huda ancak can gozii ile goriilebilir (vr. 19b). Can gozii ile dost ve
sevgilinin giil simas1 temasa edilir (vr. 34a, 82a). Sevgilinin ylizliniin niru sayesinde
can gozi acilir ve safa bulur (vr. 23a).

Saire gore kesf edilen, rumiiz-1 dlem-i kiibra ve kiinliz-1 a’zam-1 esyadir. (vr.
65a) Bu meyanda sair, kesf~i esrdr tabirini de kullanmistir (vr. 19a). Ona gore, kiin
emrindeki Kef harfi gaybi, NViin harfi ise sehadeti gostermektedir (vr. 17a). Asagidaki
beyitte, sair, “Kef ve Nin harflerinin remizlerini anla, ta ki zahir ve batin sana kesf
olunsun.” diyerek, kesfin gergeklesmesi icin kiin emrinin hakikatinin anlagilmast
gerektigine isaret etmistir.

139 Ciircani, a.g.e., 188; Cebecioglu, a.g.e., 366.

| 280 |



iki farkufi rumtizini fehm it
Ta safa kesf ola zuhir u butin (vr. 17a)

e) Mahv

Arapga bir kelime olan mahv, sozliikte yok etmek, izale etmek, ortadan kaldirmak
anlamina gelmektedir. “Mahv olup cevr ii cefa” (vr. Ta) ve “Mahv oldi felekde giines ii
enctim ile mah” (vr. 108b) ifadelerinde gecen mahv bu anlamda kullanilmistir.

Bir tasavvuf istilahi olarak mahv, ickiden sarhosluk gibi, kulun akli bagindan
gidecek ve ondan, aklinin hi¢ miidahelesi olmayan fiiller ve sozler hasil olacak
140 Bir de mahvu’l-
cem’, yani cem’e ait mahv vardir ki bu hakiki mahv olup, coklugun tekte fani olmasidir.
Bu, varligin a’yéana olan izafesinin kaldirilmasidir'*!. Divdn’da cem’e ait mahv, varlik
demek olan “su ve meni nin terki, mahv-1 viicid ve varligin mahv1 seklinde ge¢mistir:

bicimde, adetin vasiflarinin (normal hareketlerin) kaldirtlmasidir

Vasil-1 makstd olup terk eylediim ma’ u meni
Hasili mahv-1 viicid itmekde buldum ben beni (vr. 139b)

Varliguil mahv idiip fendya irse
Salike benligi hicab ancak (vr. 17a)

La mevcide illa hu, aslinda mahv-1 viicidun diger bir ifade tazidir. Zira bu ifadede
varlik kesretten mahv edilip, sadece Allah’a izafe edilmektedir. Yukaridaki beyitlerde
ifade edildigi gibi, bu makama ulasmasi i¢in salikin kendisi ile Hak arasinda bir hicab
olan benligini, ya da “md’ vii meni/su ve meni’yi (varligini, yani kibri) terk etmesi
gerekir. (Benligin mahv edilmesi ile ilgili olarak ayrica bkz. Benlik bahsi)

Mahv kavramu ile ilgili olarak sairin degindigi diger bir husis, mahv-1 sifdt ile
tevhid-i zat ve ayn-1 zat mertebelerine ulasildigr hustsudur. Asagidaki beyitlerde
sair, bu kavramlara isaret etmekte ve bu kavramlar1 kendileri ile hasbihal edecegi
kimselerin azligindan yakimmaktadir

Eger¢i zat-1 Hakk’a streta zahid sifatum ben
Sifatum mahv idiip ma‘nide lakin “ayn-1 zatum ben (vr. 139b)

Kani bir mahv ehli kim mahv-1 sifati sdylesem
¢ Alemi icmal iden tevhid-i zati soylesem (vr. 89b)

Salik, fiillerin, sifatlarin bir zuhGru oldugunu hisseder ve tek sifatin zuhr
mabhallerinin kabiliyet ve derecesine gore c¢esitli sekillerde meydana geldigini

140 Ciircani, Ta 'rifat, 205.
141 Cebecioglu, a.g.e., 408-409.

| 281 |



anlar. Buna tevhid-i sifat (sifatlar1 birleme) denir. Sonunda sifatlarin, zatin zuhGru
olmast bakimindan zattan bagka bir sey olmadigint miisdhede eder. Bu, tevhid-i zat
(zat1 birleme) demektir. Bu, aynm1 zamanda cem’ mertebesidir'¥?. Sair, mahv-1 sifit,
tevhid-i sifat ile es anlamli olarak kullanmistir. Zira her ikisi de, saliki tevhid-i zdt’a
gotiirmektedir. Tevhid-i zat, cem’ mertebesi olarak isimlendirildigi gibi, sdirin tabiriyle
ayn-1 zat olarak da isimlendirilebilir.

f) Muhabbet

Mubhabbet, Arapga’da sevgi ve agk anlamina gelen bir kelime olup, mutasavviflarca
genel olarak Allah ve peygamber sevgisini ifide eder'*’. Asagidaki beyitlerde de, Hz.
Muhammed’in rihunun muhabbetten zuhtra geldigi hustisu ve kainatin yaratiliginda
bu muhabbetin oynadigi rol {izerinde durulmustur:

Ciin mahabbetden zuhtra geldi rih-1 Ahmedi
Anui igiin Hak afia matlib u mahbtbum didi (vr. 114a)

Ciin bahr-1 ezel bad-1 mahabbetden urup mevc
Her mevcde yiiz bifi katarat eyledi peyda (vr. 13a)

Muhabbet, Za’fi Divani’'nda daha ziyade ask ile benzer bir kullanima sahip
olmustur. Nasil ki askta can vermeye kadar giden bir fedakarlik varsa, muhabbette de
bu vardir. Hallac-1 Mansiir’un asildig1 daragaci ddr-1 ask diye nitelendirildigi gibi (vr.
97b), ddr-1 muhabbet diye de nitelendirilmistir:

Bu makstidum ola ahir yolufia can virmekden
Muradum senden ey dil-ber muhabbetdiir beniim mahza (vr. 51b)

Asmaga dar-1 mahabbetde dil-i Manstir’t
Heves-i ziilf-i dil-aviziiii oluptur sebebi (vr. 118b)

Divin’da agsk ve muhabbet iliskisi {izerinde detaylica duruldugu goriiliir. Sair,
muhabbeti, daha ziyade aska gétiiren bir basamak olarak gérme egiliminde olmakla
beraber, bazen de aski muhabbete gotiiren bir arag olarak takdim etmektedir. Saire gore,
muhabbetin sirrina vakif olan kisi, agkin da sirlarini idrak eder (vr. 118b). Askin sirlari,
sinedeki muhabbet hazinesinde saklidir. Bu sirlarin bilgisiz insanlara ifsa edilmemesi
lazim gelir (vr. 101b). Zira mihr ve muhabbet ehli olan kisilerin cahil insanlarla isleri
olamaz. Ciinkii bunlar irfan sahibi kisilerdir (vr. 99a). Muhabbet riizgar ask atesinin
tizerindeki kiilii savurur ve boylece ask atesi ortaya ¢ikar (vr. 55a). Zahid, muhabbet
sakisinin sundugu kadehten i¢medigi siirece agkin keyfiyetini idrak edemez:

142 Eraydin, a.g.e., 191.
143 Gazili, a.g.e., C. IV, s. 575 vd.

| 282 |



Keyfiyyet-i “agki nice idrak ide zahid
Saki-i mahabbetden eger icmese cami (vr. 122b)

Saire gore, ask neyi yanik sesi ile muhabbeti terenniim ettigi vakit, mecliste
bulunanlar mest olup asktan kendilerinden gegerler (vr. 14a). Pir-i agktan agk ayetini
okuyanin mihr ve muhabbet yoluna girmesi garip degildir:

¢ Ask ayetini okumisam pir-i ‘agkdan
Tutsam “aceb mi mihr {i mahabbet tarikini (vr. 116b)

Sair, muhabbet kusunun basma kondugunu, neticede asik oldugunu ve dertlere
diicar oldugunu (vr. 59a), sinesindeki dagin, muhabbetin bir alameti oldugunu (vr.
62b), buna ragmen muhabbetin tac ve kemerini diinyd sadhligina tercth ettigini (vr.
110b), cisminden eser bile kalmasa, muhabbet naksinin gonliinden silinmemesini
arzulayacagini (vr. 78b), kendisinin muhabbet denizinde bir diirr-i semin (vr. 87a),
mihr ve muhabbet meydaninda ise bir at oldugunu (vr. 88a) ifade etmis, asagidaki
beyitte de, kendisini mir-i muhabbet olarak nitelendirmistir:

Mir-i mahabbetiim sipehiim lesker-i niicim
Bir bar-gahdur bafia bu ¢arh-1 nil-giin (vr. 96b)

Saire gore, muhabbet yolundan gidebilmek icin giiglii bir iradeye sahip olmak
gerekir (vr. 116a). Mahbiib sevmekten maksat hazzi-1 nefsani degildir (vr. 100a). Ask-1
pak ile hazz-1 nefsani bir goniilde birlikte yer almazlar. Gonliin birinden feragatta
bulunmasi gerekir (vr. 82b). Zira sevmek ve sevilmek bir ibadettir. Ibadet ise nefsani
arzulardan ¢ok uzaktir:

Arada nesne yok sevme sevilme bir ¢ ibadetdiir
Heman bir zevk-1 rGhanidiiriir matlib sevmekden (vr. 100a)

Divan’da muhabbet ile ilgili su terkibler yer almaktadir: Bad-1 mahabbet (vr. 13a,
55a), bahr-1 mahabbet (vr. 87a), bezm-i mahabbet (vr. 14a), biy-1 mahabbet (vr. 91b),
dar-1 mahabbet (vr. 118b), genc-i mahabbet (vr. 59a), hal-i ehibba (vr. 99b), mahabbet
arsasi (vr. 104a), mahabbet genci (vr. 101b), mahabbet mecmeri (vr. 100a), meclis-i
mahabbet (vr. 99a), meydan-1 mahabbet (vr. 53a), mir-i mahabbet (vr. 96b, 110b),
murg-1 mahabbet (vr. 59a), mihr @i mahabbet tariki (vr. 116b), pazar-1 mahabbet (vr.
86a), pergar-1 mahabbet (vr. 92b), pir-i mahabbet tariki (vr. 116a), rumiz-1 mahabbet
(vr. 72b), saki-i mahabbet (vr. 122b), vakif-1 sirr-1 mahabbet (vr. 118b), zencir-i
mahabbet (vr. 77b), ziinnar-1 mahabbet (vr. 111b).

g) Sevk

Sevk, arzulama ve 6zleme anlamina gelen Arapga bir kelime olup, tasavvufta,

| 283 |



muhabbet neticesinde gergeklesen, kalbin sevgilisine kavusmak iizere ¢ekilisini veya
sevgili anildiginda kalbin heyecanlanmasini ifide eden bir kavramdir'*. Divdn’da bu
anlama uygun bir tarzda, Giilseni dergahindaki asiklarin, pirlerine karsi sevk ve 6zlem
icerisinde olduklar1 ifade edilmistir:

Her gice zikr ii sema“ vii zevk u sevk-1 “asikan
Ziihreye dem-saz olur garha cikar ah u figan
Dir bun1 bam-1 felekde cagrisup Kerrtibiyan

Asitan-1 ehl-i Hak’dur han-kah-1 Giilseni (vr. 21a)

Ates-i zevk u sema‘ u sevk ile plir-ndr olup
La ta“ayyiin perdesinden nazir u manzir olup
¢ Ask ile geh zakir Ui geh zikr @i geh mezkir olup
Yand: talibler meded devletlii sultanum meded (vr. 22a)

Goriildigi gibi yukaridaki bendlerde sevk, zikir, zevk ve sema’ ile birlikte
kullanilmistir. Bunlarin miisterek yonii, hepsinin yasanarak anlasilan husisiyetler
olmalari, baska bir deyisle makam degil, birer hal olmalardir. Asagidaki beyitte, bu
hustis daha acgik bir sekilde miisahede edilebilmektedir:

Hayrete vardum goriip ol zevk u sevk u haleti
Ahiri erbab-1 meclisden doniip kildum su’al (vr. 11b)

Divan’da askin sevk ile oldugu husisu, bir ¢ok beyitte dile getirilmistir. Saire
gore, ask ugruna sevk ile abdal olunur (vr. 22b, 48b). Asik, sevk atesi ile yanar (vr.
22a, 77b). Sevgilinin giizelliginin nlirunu goriince, can ve goniil sevke gelir ve agk
atesinin i¢ine diiser:

Nr-1 hiisniifi goricek sevke geliir can u gofiiil
Diisiliben ates-i “ agkui igine nar old1 (vr. 115a)

Giizelligin sevki ile toplanilir (vr. 22b), visalin sevki ile de can verilir (vr. 22b,
108a). Sevgilinin sevki ile dil ve can valih 1 seyda olur (vr. 51a). Asagidaki beyitte
sair, bir giil ylizliinlin sevki ile gam atesinde biilbiil gibi kiil oldugunu ifade etmistir.

Yine bir giil-rubuii sevkiyla Za“ fi ates-i gamda
Yanup biilbiil sifat derd ile ol miskin kiil olmisdur (vr. 67b)

Sevk, asagidaki beyitte de gam ve kederin zitti olarak mutluluk anlaminda
kullanilmistir.

144 Gazili, a.g.e., C. IV, s. 623.; Cebecioglu, a.g.e., s. 608.

| 284 |



Cihanui sevkina sad olma gam ¢ekme melaletden
Ki hal-i 4demi gah sadi vii gahl melaletdiir (vr. 57a)

h) Tecrid, Tecerriid ve Feragat

Tecrid soyutlamak anlamina gelen Arapga bir kelimedir. Bir tasavvuf 1stilahi
olarak tecrid, kalbten Allah’tan baska her seyi uzak tutmak, ya da Allah’tan gayrisini
kalbten atmak anlamina gelir. Tecerriid ise, Arapca’da soyunmak anlamina gelen bir
kelimedir. Bir tasavvuf 1stilahi olarak ise, Allah’tan gayri her seyden siyrilip, Allah’a
yonelmek anlamini ifide eder. Bu durumda olanlara ehl-i tecrid denir'®.

Tecrid, Divdn’da giil-zar-1 dlem’den iliskiyi kesmek seklinde ifade edilmistir.
Saire gore, giil-zar-1 dlem den iliskiyi kesmek, bela, dert ve sikintidan sonsuza dek
kurtulmanin regetesidir (vr. 83b). Asagidaki beyitte de sair, ayn1 husilis iizerinde
durmustur.

Ta‘alluk kat® iden giil-zar-1 “ alemden beniim serviim
Bela vii derd i gamdan ta ebed azad imis bildiim (vr. 83a)

Saire gore, tecrid gerekli bir seydir. Zira ancak bu takdirde mutlak varliga ulasilir ve
ferd-i hiiveyda olunur (vr. 13a). Sair tecridin gerekliligini asagidaki beyitte de ifade etmistir.

Hilat-1 diba gerekmez terk [ii] tecrid ol meded
Degmesiin dimanufia mahserde dest-i dad-hah (vr. 109b)

Sair kalbini, naks-1 gayrdan yani masiva’llahtan pak ettigini (vr. 85b) ve bu sekilde
kalbinde kiidGret birakmadigini ifade etmektedir (vr. 85b). Kevndeki hicbir sey sairin
goziine gorinmemekte, sair bu mekani terk edip “/d-mekan” aleminde oturmaktadir
(vr. 101a). Sair dehrin sultanligindan, sultdnligin tdcindan, giizel ve pahali elbiselerden,
ad ve sandan vazgecmis, geda hirkasini giymis ve ayagi ciplak bir vaziyette alem-i
tecrid’in sultani olmustur (vr. 94a). Saire gore, diinyadan vazgecebilmenin tek yolu
ise asktir (vr. 84b, 86a).

Divan’da tecrid ile ilgili olarak kullanilan 6nemli bir kavram da tecrid-i vakt tir.
Asagidaki beyitte, diinyanin kil u kal’indan vazgegildigi ve tecrid-i vakt olundugu
ifade edilmistir. Bu kavramin, vakti, diinya ile alakali 6nemsiz geylerden soyutlamak
ve bos seylerle gecirmemek anlaminda kullanildigi goriilmektedir.

Cihanui kil i kalindan gegiip tecrid-i vakt oldufi
Yarasur eylesen Za“ fi feragat glisesin mesken (vr. 99b)

145 Circani, a.g.e., s. 56; Cebecioglu, a.g.e., s. 641.

| 285 |



Sairin Divan’da tecrid ile ayn1 anlama gelmek tizere kullandig1 diger bir kavram
da feragattir. Saire gore, feragat kdgesini mesken tutmak gerekir (vr. 99b). Sair, naks-1
gayrt terk ettigini, resm-i cihandan (vr. 91a) ve kesret aleminden farig oldugunu (vr.
91a), her iki dlemden de feragat eyledigini (vr. 97a) ifade etmektedir. Sair gonliiniin
kayd-1 alemden usandigini, feragat kosesini istedigini ifade etmekte (vr. 65b) ve
bunun gerekli olduguna inanmaktadir. (vr. 50b). Alemden feragat eden sairin gidas,
ekmek ve su yerine dert ve gam olmustur (vr. 70b, 100a). Sair, feragat kosesini me’va
tutmustur (vr. 51b). Ona gore, feragatin en giizel sekli ise kanaattir:

Ne kana“at gibi bir kar-1 feragat bulinur
Ne gedalik gibi “alemde sena‘at bulinur (vr. 63b)

Saire gore carhin bahgelerinde cicek toplamaktansa, feragat kosesinde derd-yab
olmak (vr. 59b), algak bilgisizlere varip bas egmektense ikbal-1 Alemden feragat etmek
(vr. 79b) daha iyidir. Sair ayrica feragat giilseninde mesken tutmak isteyenleri, seyhi
Ibrahim-i Giilseni’nin asitAnia davet etmektedir:

Tutmak istersen feragat giil-seninde meskeni
Asitan-1 ehl-i Hak’dur han-kah-1 Giilsen{ (vr. 21a)

Tecerriide gelince, Divdn’da, kullamldig biitiin yerlerde tecerriid, Hz. Isi ile
birlikte zikredilmistir. Bunun nedeni, Hz. {si’nin evlenmeyerek miicerred bir hayat
yagamis olduguna inaniliyor olmasidir. Bu beyitlerin hepsinde ortak olan ana tema,
Hz. Isa gibi tecerriide ulasmak gerektigi, diinya malinin ve zevklerinin terk edilmesi
gerektigi hustslaridir. Saire gore, Hz. Isa gibi diinya malindan tecerriid etmek gerekir
(vr. 54a). Hz. Isa, nasil ki bu diinyadan elini etegini ¢ekmis ve hi¢ evlenmemisse,
salikin de kadm gibi ¢ekici olan bu diinyadan elini etegini ¢ekmesi gerekir:

Dila merd ol sakin aldanma naksina bu diinyanuil
Tecerriid kasd idiip ¢Isa gibi bu koca zenden geg (vr. 54a)

Saire gore diinya dar-1 tecerriid, yani tecerriidde bulunulmast gereken bir yerdir.
Diinya naksma gdz yuman ve ona aldanmayip mert olanlar merdiim-i dana (bilgin
kisi)’dir. Kdmil insan da, miilk ve mala meyl etmez. Karun’un heldka ugramasinin tek
nedeni diinya malidir (vr. 32a, 117b). Tecerriid yapabilmek i¢in kandat yolunu meslek
kilmak gerekir:

“Isa-sifat miicerred i sultdn-1 dehr olur
Her kim ki pise kildi kana“at tarikini (vr. 116b)

Sair, kendisinin de tecerriid ehli oldugunu ifade ederken, Hz. Isa gibi tecerriide
yoneldigini, cihanin naksina géz yumdugunu ve Anka gibi Kaf-1 kandati mesken

| 286 |



tuttugunu sdylemektedir. (vr. 32a). Sair ayrica Hz. Is4 gibi diinyaya arkasim1 dondiigii
icin dordiincii gokte Hz. Isd’ya komsu oldugunu ifade etmektedir:

Zen-i diinyaya hergiz bakmadum dar-1 tecerriidde
Cikup bu carh-1 ¢ariim iizre ¢ Isa’ya karin oldum (vr. 87a)

1) Vahdet-i Viicad

Vahdet-i viicid, Allah’in varligimin disinda bagka varlik olmamasi, Allah’in zatmin
disinda kalan esyanin (masiva/kesret) viictidunun itibari olmasi, yani esyanin hakikatte
kendi bagina bir varliginin olmamasi; varliklarmin tek gercek varlik olan Allah’a
nisbetle olmasi seklinde izah edilen tasavvuf felsefesine ait diisiince sisteminin adidir'#.

Denebilir ki Divdn’da en ¢ok islenen konu vahdet-i viictiddur. Basta terci’-i bend
ve ve terkib-i bendler olmak {izere divanin pek ¢ok yerinde bu konu islenmis, bazi
siirlerde (vr.12b, 89b, 90a, 102b, 139b, 114b) tamamen vahdet-i viiciid anlatilmistir.
Asagida vahdet-i viicGda iligkin kavramlarin Divdn’da nasil yer aldiklar1 detaya
girilmeden islenecek ve yukaridaki tarif agilmaya caligilacaktir.

1a) Kesret-Vahdet

Vahdet-i viiciid anlayisina sahip olan mutasavviflar, vahdet ile kastedilenin Cenab-1
Hakk’in birligi oldugunu ifade etmislerdir'¥’. Saire gore, vahdet akil ile anlasilacak bir
husis degildir (vr. 83b). Vahdet-i viicid, bir haldir. Ehl-i hal olmayan, kendi bilgisi
ile vahdeti anlayamaz (vr. 69b). Vahdet, yasanarak anlasilan bir hus@stur, s6z ile ifade
edilemez ve delil ile isbat edilemez:

Sirr-1 vahdet emr-i zevkidiir denilmez kal ile
Yoksa bu ma‘na delil ile kacan isbat olur (vr. 64b)

Saire gore, vahdet meyinden kana kana icmek gerekir (vr. 95b). Vahdete ulasmak
icin de daima ehad zikrini gekmek (vr. 56b), endniyyet ve kibri terk etmek; enaniyyete
bulagmamak i¢in de ariflerin sohbetine katilmak gerekir (vr. 21a, 82b, 139b). O,
insanlarin gaflet uykusunda olduklarini ve bu sekilde vahdet-i viicidu anlamalarinin
miimkiin olmadig1 inancindadir:

Nice fark eylesiinler zat ile zill1 gel insaf it
Yaturlar hab-1 gafletde bu “alem halki na imdiir (vr. 67a)

Sair, vahdetin mertebelerine isaret ederek, vahdetin mertebelerini gergek manada
bilen taliblerin az oldugunu; 6nemli olanin bu mertebelerden haberdar olmak oldugunu,

146 Genis bir tarif icin bkz.Ferit Kam, Vahdet-i Viicid, (Haz. Ethem Cebecioglu), DIB, Ankara 2003, s 65 vd.
147 Cebecioglu, a.g.e., s. 681.

| 287 |



aksi takdirde taklidi bir vahdet anlayisinin ortaya ¢ikacagini (vr. 102b, 102b) ifade
ettikten sonra, kendisinin biitiin makamlar1 anlayip miisahede ettigini ifade etmistir:

Her bir makamu afilayup itdiifi miisahede
Biz sakinan-1 perde-i lahtit-1 hazretiiz (vr. 69b)

Sairin isaret ettigi vahdet makamlarindan biri, asagidaki beytinde degindigi
vahdet-i siihiid makami olmalidir.

¢ Ayn ile idiip siihtidi kilartiz Hakk’a stictidi
Biz bir biliiriiz viictidi bize Giilseniler dirler (vr. 56b)

Kesret kavrami ise, vahdet-i viicid anlayisini izahta kullanilan en 6nemli
kavramlardan bir tanesi olup, alemdeki ¢oklugu ifade eder. Sair, kesretin vahdetin zitt1
oldugunu ve kesrette kalmayip, kesretteki vahdeti gormek gerektigini ifade etmektedir
(vr. 16b, 116b, 91a, 96b). Ona gore, nerede olursak olalim vahdet gozii ile nazar edip
her seyde aynullahi (vr. 63a) ve her yerde vechu llaht gormek gerekir:

Olma hali secdeden bir dem yiiz urup hazrete
Her ne menzilde olursaii semme vechu’llah1 gor (vr. 63a)

Sair alemdeki kesretin miistakil bir viicidunun olmadigini, bagka bir ifade ile
vahdet-i viiciid anlayisint bir takim temsillerle izdh etmistir. Ona gore kesret, sarab
tizerindeki hava kabarciklarina benzer. Kabarciklarin varligi miistakil olmadig: gibi,
kesretin varlig1 da miistakil degildir (vr. 17a). Vahdet bir deniz gibidir. Biitiin esya
(kesret) o denizin ig¢indedir ve vahdet denizini ikrar eder (vr. 62b). Kesret sayilara
benzer. Zira sayildiginda sayilarin sonu gelmez. Oysa sayilar hakikatte birdir:

GoOrmez misin a‘ dadi hakikatda ehaddiir
¢ Add eylesen amma ki olur la-yetenaha (vr. 13a)

Saire gore, nasil ki giil ve diken aslinda tek bir aga¢ olmasina ragmen farkli
olarak algilaniyorlarsa (vr. 114b), tipki bunun gibi farkli olarak algilanan alemdeki
varliklar da aslinda birdir. Aynen bu sekilde, esya gozle sayildiginda taaddiid ediyorsa
da, hakikatte ayn-1 vahiddir. Yani vahid olan Allah’in kendisidir. (vr. 16a, 16b). Ona
gore, vahid-i kesir-niimd (¢ok gortinen tek) kesret stiretinde taaddiid etmistir (vr. 15a).
Za’fi, “O sensin, sen de osun. Her ikisi de birbirlerinden ayrilamayan bir tektir”
anlamma gelen Divan’daki ilk terci-i bendin Arapga nakarat beytinde, Allah ile
kesret alemindeki esyanin ittihad ettigini acikca ifade etmistir. Asagidaki beyitte de,
hakikatlerin ittihad ettigini ve goriinen her seyin tek oldugunu belirtmistir:

| 288 |



ikilik kanda kald1 belki tevhide dahi yer yok
Hakayik ittihad itdi gorinen “ayn-1 vahdetdiir (vr. 66a)

Allah ile kesret alemindeki esyanin ittihddina inanan sair, bu inancin
somutlastirarak anlatmistir. Ona gore Hiisrev ile Sirin ya da Vamik ile Azra, birbirlerini
sevip bakistiklar1 vakit, aslinda hem nazir olan hem de manzir olan Allah’tir (vr. 12b).
Talib ve matlib Allah oldugu halde, Allah kendisini gizleyerek kimini talib kimini de
matlib eylemistir (vr. 114b). Allah, birinin adin1t Mdsa, birininkini de Firavn koyup,
kendi emrini yine kendisi inkar eylemistir:

Biriniifi adin1 Misa biriniiii Firavn idiip
Kendiiniiii emrini yine kendi inkar eyledi(vr. 114b)

Allah yaratmis oldugu mezahire baktig1 zaman, aslinda kendisine arz-1 didar
eylemektedir. Allah giizelligini satmis, karsiliginda askimi satin almis ve kendi
giizelligine kendisi asik olmustur. Alan, satan ve pazarligi yapan kendisidir:

Bu mezahir kim viicid-1 mutlak izhar eyledi

Kendidiir kim kendiisine ¢ arz-1 didar eyledi

Satd1 hiisnin ald1 “askin arada bir kimse yok
Kendi ald1 kendi satdi kendi bazar eyledi (vr. 114b/1-2)

Insanlarin agzindan ¢ikan her séz ayn-1 kelamu’llahtir (vr. 61a). Soyleyen ve
sOyleten hakikatte birdir (vr. 89b). Bu a¢idan Mansir gibi Ene’l-Hak demekte bir
sakinca yoktur (vr. 13a). Vahdet-i zatiyla her sey Ene’l-Hak diye nida eder (vr. 12b).
Mana aleminde Ene’l-Hak sirrin1 sdyleyen Allah’tir. Ancak sekli olarak Manstr’a
soyletilmigtir:

Kendi iken ma‘nide raz-1 ene’l-Hak s6yleyen
Stretd Manstr’a isnad itdi ber-dar eyledi (vr. 114b)

Za’fl, anzi sifatlarin1 mahv edip, mana aleminde Alldh’in zati ile ayni oldugunu
(vr. 139b), noktada saklanip sirr-1 nihan oldugunu (vr. 90a), arz ve semanin, sirr-1
Hudanin, nir-1 hiidanin (vr. 89b), heft deryanin (vr. 90a) kendisinde oldugunu, ars-1
mu’allanin, glinbed-i minanm, Sidre ve Taba’nin kendisi oldugunu (vr. 90a), adem-i
mana ve mazhar-1 Esma oldugunu (vr. 90a) ifade etmektedir. O, vahdet daru’s-sifasina
ulastigina (vr. 114b), vahdet-i zati bulduguna (vr. 70a), sdzlerinin bastan ayaga
kelamu’llah-1 natik (vr. 90a) ve Allah’in ayetleri (vr. 139b) olduguna inanmaktadir.
Sair, asagidaki beyitte de bu tiirden diisiincelerine yer vermistir.

Gah nokta geh elif geh harf u lafz u geh demiim
Basdan ayaga kelamu’llah-1 ism-i a‘ zamum (vr. 139b)

| 289 |



Sair, kesret alemini, ikilik ile de ifade etmistir (vr. 117a). Ona gore, vahdeti
amaglayan kisinin aleme ikilik ile bakmamasi gerekir (vr. 13a, 16a, 91a, 116a).
Hakk’1n cemalinin her yerde apacik bir sekilde gortilmesinin sart1 budur (vr. 75a). O,
vahdet g6ziinii ag1p cihani bir gérenleri rast-bin (dogru goren)” ve ulu I-ebsar (basiret
sahibi)” olarak nitelemistir:

Her ki vahdet didesin ag¢d1 cihani gordi yek
Rast-bin olur bela Za“ fi ulu’l-ebsar'*® olan (vr. 98a)

Sair, ikilikte kalmamay1 Giilsenilige intisabin bir sart1 olarak da addetmektedir
(vr. 21a).

1b) Masiva

Vahdet-i viiciid anlayiginda Allah’m zatinin disindaki her sey masiva diye tabir
edilir. Masiva, yukarida izah ettigimiz kesret kavrami ile paralel bir sekilde izah
edilmektedir. Vahdet-i viiclidgulara gore, masiva yok hiikmiindedir. Zira viicidu
bagkasindan olan viiclid, miistear/6diin¢ bir viiciddur. Yani kendi kendisine kaim
degildir. Kendi zatiyla ademdir. Onun viicdu baska viictida nispetledir. Boyle bir
viicida gergek viiclid denemez!®.

Bununla ilgili olarak sair, masivanin viicidunun hakiki degil, itibari oldugunu (vr.
67a); alemdeki esyanin viicidunun miistakil olmadigini, her iste her zaman miistakil
olanin zat-1 Hak oldugunu (vr. 102b) ifade etmisgtir.

Ayrica sair masiva naksini gonliinden attigimni (vr. 39b, 68a), temel prensibinin
masiva isbatini nefy etmek oldugunu (vr. 70a) ifade etmistir. “Ndzwr-1 mir’dt-1 Hii 'yuz
md-sivadan ge¢migiiz” (vr. 70a) diyen sair, masivaya bakarken, masivanin sireti ve
sekline degil, onun Allah’1 gdsteren yoniine baktigini ifade etmistir. Zira masiva,
Allah’t gosteren bir ayna mesabesindedir. O, asagidaki beyitte de ayni husisa igaret
ederek, masivayi tizerindeki arizi sifatlardan arindirarak, ondaki Allah’a ait olan yoni
gormek gerektigini ifdde etmistir:

Kil nazar vahdet goziyle gérme “ aynu’llahi kor
Geg sifat-1 ma-sivadan ‘ayn-1 zatu’llahi gor (vr. 63a)

Sairde boyle bir anlayisin olusmasini saglayan faktor, pire teslim olmasidir (vr.
139b). Saire gore, masiva fikrinin bir ¢op gibi disar1 atilmasini saglayan diger bir
faktor de asktir (vr. 14a). Masiva fikrini ortadan kaldiran bu iki faktor de, Divdn’da en
cok islenen konulardandir (Bkz.ilgili bahisler).

148 )L@A}U 9y 5)_?.%’ IS -8 :)l “Elbette bunda basiret sahipleri i¢in biiyiik bir ibret vardir.”
(Al-i Tmran/3-13, Nar/24-44)
149 Eraydin, a.g.e., s. 100.

1290 |



Vahdet-i viiciid anlayigina gore, insdnoglu ve alemdeki her sey (masiva) Allah’in
bir pertevidir. Saire gore, hakka’l-yakin mertebesine ulasanlar bu pertevin ne kadar
acik ve ortada oldugunu gortirler (vr. 12b, 96a). Can gozii ile ekvani temasa edenler,
her zerrede cihani aydinlatan giinesin apagik bir sekilde yer aldigini gortirler. O giines,
Allah’m zerredeki pertevidir:

Can gozin agup eyle bu ekvani temasa
Her zerrede htirsid-i cihan-tab-1 hiiveyda (vr. 56a)

Vahdet-i viicGd anlayisinda, masiva ger¢ek varlik olan Allah’in varliginin bir
golgesidir. Asagidaki beyitte sair, hakiki viicidun Allah’a ait oldugunu, masivanin
viicidunun ise itibarl ve Allah’m viicGdunun goélgesi oldugunu ifade etmistir:

Zat-1 Hakk ufidur viicid ancak hakikat Za‘ fiya
I tibaridiir viiciid-1 ma-siva izlaldiir (vr. 67a)

1c) Esma ve Sifatin Tecellisi

Liigatta zahir olmak anlamina gelen tecelli, bir tasavvuf istilaht olarak gayptan
gelen ve kalbte ortaya ¢ikan ndrlar seklinde tanimlanmaktadir'®. Sair de bu tanima
uygun olarak, arifin kalbinin Alldh’in cemaline mir’at/ayna oldugunu ifade etmistir
(vr. 64b, 98b). Asigin i¢inin hoshuris olmasi/cosmast (vr. 22a), génliin mest ve bihis
olmasi (vr. 64a) tecelli sayesindedir. Saire gore, tecelli olmasa seker ve bal zehir olur;
tecelll olursa zehir bal olur (vr. 64a). Tecelliye mazhar olan kalb, teselli bulur (vr.
12b). Tecelli 6lii cisme taze bir can verir:

Tecelli eyledikge Za“ fiya ol nfir-1 Yezdani
Olur bu miirde cismiimde benlim bir tdze can peyda (vr. 49b)

Sair, tecelliyi ask ile ifade etmistir. Ona gore, yarin giizelliginin tecellisine hazirlik
olarak, goniil ayinesini agk cilast ile temizlemek gerekir (vr. 83a). Talibin ask yolunda
tecelli disinda bagka bir tesellisi olamaz. Bunun disinda ne varsa bostur:

Tecellide teselli bulmaga sa‘y it yiiri talib
Kalani bu tarik-1  agkda bir kurt gavgadur (vr. 67a)

Divan’da Allah’n kalbe tecelli etmesinin yani sira bir de dleme tecelli etmesinden
soz edilmistir. Saire gore, Allah icmalini tafsile getirmek istediginde, bir sekilde
tecelll eder (vr. 13a). Allah’in tecellisi bazen zahir bazen de batin olur (vr. 16b).
Alem tecelliden dolay1 mesttir (vr. 66b). Sair, “O, her an bir istedir.”” (Rahman 55/29)

150 Circani, a.g.e., s. 56; Cebecioglu, a.g.e., s. 638.

| 291 |



ayetine igaret ederek, Allah’in her an miitecelll oldugunu, ayni1 sekilde iki kez tecelli
etmedigini ve her bir tecellisinin farkli oldugunu ifade etmektedir (vr. 67a). Ona gore
goren goz, Allah’in her an bir tecelli igerisinde oldugunu goriir. O’nun tecellisinde
tekrar yoktur:

Nev-be-nevdiir gérinen an i¢re bu deiilii i *tn
Sanma sen ani tecellisinde tekrar eyledi(vr. 114b)

Divan’da, tecellinin iki tiirii olan zat ve sifat tecellilerinin ikisinden de soz
edilmistir. Zat tecellisi, Hz. Muhammed’in Allah’in tecellisine mazhar olmasidir ki
buna tecelli-i ulthiyyet de denir'>!. Saire gére, Hz. Muhammed’in peykeri Allah’in
nlrunun tecellisine ayna olmus (vr. 15a), nlr-1 Ziilceldl, Hz. Muhammed’e tecelli
ettiginde, ask-1 mutlak ortaya ¢ikmistir. Daha 6nceden alemde olmayan sevme ve
sevilme ya da ask, Allah’in Hz. Muhammed’e mahbiibum diye hitab etmesi ile ortaya
cikmistir (vr. 114a)

Ciin tecelli eyledi zatina nir-1 Zu’l-celal
Zahir old1 ask-1 mutlak old1 pes a“dadi (vr. 114a)

Divan’da zat tecellisine oranla daha ¢ok sifatlarin tecellisi lizerinde duruldugu
goriilmektedir. Esmanin tecellisinin de sifatlarin tecellisine dahil oldugu kabul
edilmistir. Zira Allah’1 bize tanitan mana ve kavramlara yerine gore sifat ve yerine
gore isim denilmistir. Ancak genelde esma, sifatlara tabi tutulmustur'*?>. Nitekim
asagidaki beyitte sdir, esma ve sifatin tecellisini bir arada zikretmistir:

Gel “alem-i tafsile gor hilkat-1 esyay1
Esma vii sifat ile serh eyle miisemmayi (vr. 116b)

Allah’m isim ve sifatlart genel olarak Cemal ve Celdl basligi altinda
degerlendirilir'>®. Sair de, Divdn’da hem Cemal hem de Celal sifatlarinin tecellisinden
s0z etmistir. Glinesin 151k vermesi, Allah’mn Cemal sifatinin tecellisinin bir geregidir
(vr. 6b). Kays (Mecniin), Leyla’nin yiiziine degil, Allah’in Cemal sifatinin Leyla
yiiziindeki tecellisine asik olmustur (vr. 59a). Saire gore, Hakk’in Cemal sifatinin
tecellisini her yerde acik bir sekilde gormek icin, ikilik perdesinden vazgegmek
gerekir:

Gormek istersen Cemal-i Hakk’1 her yerden “ayan
Geg ikilik perdesinden merd ol merdane bak (vr. 75a)

151 Cebecioglu, a.g.e., s. 639.

152 Bekir Topaloglu, “Alldh’a iméan”, islam 'da Inan¢ Esdslart, s. 115 vd.

153 Topaloglu, “Allah’a iman”, a.g.e., s. 123; A. Nihat Tarlan, Fuz(/i Divdn Serhi, Ak¢ag, Ankara 2001,
s. 20.

1292 |



Allah’m Celal sifatina gelince sair buna sadece bir yerde deginmis ve Celal
sifatinin tecelli etmesi ile viicidun yandigimi ifade etmistir (vr. 82a). Sairin daha
ziyade Cemal sifatina deginmesi, Allah’in Cemal sifatlari ile daha ¢ok tecelli ettigine
inanmasindan kaynaklanmaktadir. Gergekten de ii¢ tanesi hari¢, Esma-i Hiisnd nin
tamamiin Allah’in Cemal sifat1 ile ilgili olmasi'™, Alldh’in tecellisinin de daha
ziydde Cemal sifat: ile oldugu husGsunu teyit etmektedir.

Saire gore, sehadet aleminde ortaya ¢ikan miisemma, Allah’in isimlerinin tecellisi
sonucu olusmustur. O, bu hus@isu gérmeyenleri kor olarak nitelemistir (vr. 102b).
Allah’1n isimleri ile o isimlerin tecellisi sonucu ortaya ¢ikan miisemma, zahiren
ayr1 goriinseler de hakikatte birdirler (vr. 67a). Miisemma ismi gosteren bir aynadir.
Strette farkli goriinseler de, hakikatte birdirler (vr. 12b). Za’fi’nin bu bakis agisi; isim
ile miisemmay1 bir goérmesi, sahip oldugu vahdet-i viictid diistincesinin bir sonucudur.
Nitekim o, asagida yer alan beytinde miisemmay1 kesret ile esdeger tutmus ve isim ile
miisemmaya vahdet gozii ile bakmak gerektigini ifade etmistir:

Miisemma sekline aldanma © arif kalma kesretde
Oki vahdet goziyle ciimle-i esma-y1 esyadan (vr. 96b).

Miimkinatin varligi hakiki ve daim degildir. Miimkinat esmanin bir golgesi olup
esmd ile kaimdir (vr. 67a, 67a). Esma olmasa bu alemin sebati olmaz. Alem bir
hanedir, esma ise onun siittinlaridir (vr. 67a). Allah’1n zat1 bir derya, esma bu deryanin
dalgasi, esya da dalganin bir damlasidir (13a, 102b). Baska bir ifade ile esma, zatin
golgesi; esya da, esmanin golgesidir. Buna gore esya, golgenin golgesidir:

Bu esya katrelerdiir mevc-i esma zat-1 deryadur
Ne deryadur ki mevcinden anufi bir katre esyadur (vr. 66b)

Saire gore, dlemin tamami ve yaratilmis olan biitiin esya mazhar-1 esmadir (vr.
65a, 72a 76b). Nihayet esyanin tamami, esmanin ta kendisidir (vr. 102b). Esma da
zatin kendisidir:

Nige ahval var ki zill-1 zat iken esma degil
Zatdur esma .....'> bu te vilden viriir nigan (vr. 102b)

Boylece yukarida esyanin, esmanin golgesi; esmanin da Allah’in zatinin golgesi
oldugunu sdyleyen sair, burada ise esyadan esmaya giden, esmadan da Allah’in zatina
giden bir ittihattan s6z etmis olmaktadir.

154 Topaloglu, “Allah’a Iman”, a.g.e., s. 123.
155 Metinde bos birakilmustir.

1293 |



Saire gore, sirr-1 esmd talibin kendisindedir. Talibin onu bagka yerde aramamasi
gerekir (vr. 66a). Esmanin mazhariyyetine nail olmak i¢in arif olmak gerekir (vr.
72a). Zahidin kalbi, arifin kalbi gibi, mir’at-1 tecelli olamaz (vr. 98b). Kalbin esmaya
mazhar olmasi i¢in, gonlii gam pasindan temizlemek gerekir:

Jeng-i gamdan saykal itdiifise dila mir’atuiu
Mazhar-1 esma-y1 Hak bulduii mukarrar zatuiu (vr. 116b)

Tecellil sonucunda arifin sézleri, nutk-1 Hak ve ma’ni-i dydt olur (vr. 64b). Giilseni
dergahina varmanin sartlarindan biri de, esmanin sirlarindan haberdar olmaktir (vr.
21a). Bir Giilseni olan sair, kendisini de mazhar-1 esma olarak gérmekte (vr. 90a),
Esma-i Hiisnd nin biiyiik cogunlugu (vr. 64b) ile sirr-1 esmd 'nin kendisinde oldugunu
ve masivadan gectigini (vr. 70a) ifade etmektedir. Bu husis asagidaki beyitte de
goriilmektedir.

Geh sifatum gah esma gah esya gah zat
Maddeyiim stretde vii ma‘nide niir-1 akdemiim (vr. 139b)

Sair, ism-i a’zam ’a da isaret etmis ve a’zam ve cami’ olan esma (vr. 8b) hakki i¢in
dud etmistir. Asagidaki beyitte de bu husts miisahede edilmektedir:

11ahi a‘ zam-1 esma hakigiin
i1ahi Adem i Havva hakiciin (vr. 39b)

D. Tarikat ile ilgili Kavramlar

1. Seyh ve Pir

Arapga’da onder, kabile baskani, yasli adam anlamina gelen seyh, Divdn’da bu
anlamlarma uygun olarak seyh-i zaman (vr. 8a), seyh i sab (vr. 9a)

ve seyh-i sehr (vr. 122a), tabirleri i¢inde kullanilmistir. Tasavvufl bir kavram
olarak seyh; dervis yetistirmeye icazetli olan kisiye denir'*®. Divdn’da toplam on
bir kez kullanilan seyh kelimesi, asagidaki dortliiklerde kavramsal anlamia uygun
olarak kullanilmistr.

Seyh Ibrahim’diir piriimiiz
Biii ile birdiir biriimiiz
Kimse afilamaz s6ziimiiz
Bize Giilgeniler dirler (vr. 56b)

156 Ciircani, a.g.e., s. 135.

1294 |



Seyh Ahmediifi kemteriyiiz
¢ Ask ehliniifi mehteriyiiz
Biz soziimiiziin eriyiiz
Bize Giilseniler dirler (vr. 57a)

Asagida matla’ beytine yer verilen seyhiimiiz redifli gazelde (vr. 70b) de seyh
kavrami, tasavvuf onderi anlaminda kullanilmigtir.

Reh-niima-y1 salik-i rah-1 hiildadur seyhiimiiz
Pisva-y1 talib-i nir-1 Huda’dur seyhiimiiz (vr. 70b)

Divan’da seyh ile esanlamli olarak kullanilan diger bir kelime de Farsca’da yasl
anlamina gelen pir kelimesidir. Bu kelime, pir-i ehl-i ask, pir-i ask, fazl-1 pir, pir-i
kamil, dergah-1 pir, pir-i emir-i hos-nihad, pir-i mugan, pir-i mey-gede, pir-i mana
gibi tabirler igerisinde kullanilarak Divan’da toplam 34 kez gegmektedir. Asagidaki
beyitlerde pir, seyh gibi tarikat 6nderi anlaminda kullanilmigtir.

Pirtimiiz old1 Giilseni
Anui piridiir RGgeni
Terk eylediik ma’ vii meni
Bize Giilseniler dirler (vr. 57a)

“Pir-1 kamil ziibde-i ehlii’l-henadur seyhiimiiz” (vr. 70b) misrasinda sair, seyhini
pir-i kamil, diger yerlerde (vr. 21a, 72a) de pir-i ask olarak nitelendirmis ve pirinin
faziletinden feyiz buldugunu (vr. 21a) ifade etmistir. Saire gore, pirin asitanindan uzak
kalmak atesten azaptir. Pirden ciida diigmek tahammiil edilemez bir istir (21b). Pir-i
aska bas egip teslim olmak ve inkar1 birakmak gerekir (vr. 21a). Miiridin 6ziinii pire
teslim etmesi (vr. 19a) ve asagidaki beyitte ifade edildigi gibi, pire nasil ve nigin gibi
sorular sormamasi gerekir.

Pire teslim it 6zin ¢lin u ¢eradan vaz geliip
Ehl-i “ask igre fakih olmaz cevabiyla su’al (vr. 82b)

Sair, piri Ibrahim-i Giilseni ’ye bende olmayi, sah-1 Alem olmak ile esdeger
tutmakta (vr. 139b), pirin asitdnina teslim oldugu i¢in, gonliinden varidatin eksik
olmadigina inanmaktadir:

Asitan-1 pire teslim olalidan Za“ fiya
Hamdii li’llah kim degil eksik goiiilden varidat (vr. 53a)

Sair i¢in pire teslim olmak ile ma-sivay: terk etmek birbirleriyle baglantili
hustslardir:

| 295 |



Ma-sivadan ge¢misem Za“ fi olup teslim-i pir
Giilseni’ye bendeyem amma ki sah-1 ‘alemiim (vr. 139b)

Farsca’da bas kesis anlamina gelen pir-i mugan ve meyhanecibasi demek olan
pir-i mey-gede tabirleri de mecézen kamil miirsit ve kutb-1 alem anlaminda kullanilan
kavramlardir. Her iki kavram da ask sarabi sunan ve Alldh sevgisini insanlara
ogretmeye c¢alisan mirsitler igin kullamilir'?’. Bu kavramlar vr. 63b, 65b, 77a ve
105a’da yer alan beyitlerde ve “Alemde ancak pir-i mugdnin dsitaninda rahat vardir”’
denen asagidaki beyitte bu anlamda kullanilmislardir.

Eger balin-i rahat ister isen deyr-i ‘ dlemde
Hele ben bildiglim pir-i muganui asitanidur (vr. 59a)

Divan’da gecen insan-1 kamil (vr. 61a), kamil-i insén (vr. 19a) ve merdiim-i kamil
(vr. 13b, 32a) ifadelerinden maksat, seyh ve pir olmalidir. Zira tasavvuf diisiincesinde
seyh ve pirin kemal derecesinde olduklari tasavvur edilmektedir. Nitekim Divan’da
da pir, kamil sifat1 ile nitelendirilmistir (vr. 70b). Saire gore insan-1 kamilin menzili
ulu bir dergahtir (vr. 61a). Asagidaki beyitlerde ifade edildigi gibi, insan-1 kdmilin
sesinden birkag nasihat isitmek, nice yillar bilingsiz bir sekilde yapilan ibadetten daha
faziletlidir. Zira bu sekilde kesb-i irfan etmekle kamil insan olunur.

Nice yillar “ibadet eyleyiip kaddiifi ham itmekden
Dem-i insan-1 kdmilden isitmek bir ibaret yeg (vr. 79b)

Kesb-i “irfan ideliim kamil-i insan olalum
Ab u gil perdesi igre nice mihman olalum(vr. 19a)

2. Talib

Tasavvufta siiliik yoluna girenler, hedefe ulasana kadar ulastiklar1 derecelere gore
sirast ile talib, miirid, salik, vasil ya da sf1 seklinde isimlendirilirler. Tasavvuf okuluna
kaydimni yaptirma durumunda olanlara ve ilk derecede yer alanlara talib denir. Onceleri
talib olan kisi hemen tasavvuf okuluna alinmaz, bir slire durumu incelenir, sinamaya
tabi tutulur, basarili oldugu takdirde esés ders verilirdi'*®. Za’fi de bir beytinde, talib
icin can-1 miibtedi ifadesini kullanarak talibin bu anlamina isaret etmis ve bununla da
kendisini kastetmistir.

Hig hi¢ olmakdan 6zge talibe yokdur murad
Miinteha-y1 feyzui umar isbu can-1 miibtedi (vr. 114a)

157 Cebecioglu, a.g.e., s. 502.
158 Cebecioglu, a.g.e., s. 685.

| 296 |



Sair, miirsidinden uzak diismesinden dolay1 i¢ine girdigi dert ve sikint igerisinde
iken talibin sad ve mutlu olamayacagini ifade ettigi diger bir yerde (vr. 21b) de,
kendisinden talib olarak s6z etmis ve tasavvufun seyr U siilik yolunda heniiz ilk
basamakta olduguna isaret etmistir. Ancak diger bazi yerlerde, tam tersine, kendisini
miirsit yerine koyarak, talipten sdzlinii dinlemesini istemis; sézlinlin talibe feyiz
verdigini ve kendisinin talib i¢in &b-1 hayat oldugunu ifade etmistir:

Dinle soziim talibe feyz-1 besaretdiiriir
¢ Arif olan “asika remz ii isaretdiiriir (vr. 65b)

Diriliir miirde diller Za‘ fiya nutkumla Isa-ves
Anufgiindiir direm taliblere ab-1 hayatum ben (vr. 139b)

Sairin kendisi hakkinda yaptigi bu farkli degerlendirmeler iizerinde duracak
olursak, onun, kendisini talib olarak nitelendirmesini tarikat hilafetini almadan 6nceki
donem, talibe feyiz akittigini ifade etmesini de tarikat hilafetini aldiktan sonraki donem
ile ilintilendirebilir ve birbirleri ile ¢elisen bu ifadeleri uzlastirabiliriz. Ancak sairin bu
ifadelerini devir nazariyyesinden hareketle sarfettigi sozler olarak da degerlendirmek
miimkiindiir.

Sair, kendisinden “Ibn-i Aliyy-i Murteza” diye soz ettigi Kisiyi, reh-niimd-y1
taliban diye vasiflandirarak, adeta taliblerin bir yol gostericiye olan ihtiyacini dile
getirmistir (vr. 22b). Daha sonra talibleri, kendi tarikati olan Giilsenilige davet etmis,
ancak tarikata kabul edilmeleri i¢in esmanin sirrina vakif olmalarini ve vahdet-i viictid
inancina sahip olmalarini sart olarak ileri siirmiistiir (vr. 21a). Bununla beraber sair,
kendi donemindeki taliblerden sikayet etmis ve vahdet-i viicidun hakikatini anlayan
taliblerin az oldugunu, taklid ile vahdet-i viicGdun anlasilamayacagini, taliplerin
gercek anlamda vahdet-i viicidu anlamalari i¢in bunun mertebelerini bilmeleri
gerektigini, fakat bu mertebelerden haberdar olan taliblerin sayisinin ¢ok az oldugunu
ifade etmistir:

Kani bir talib meratibden haber-dar ola ol
Simdiki talibleriifi bildigi vahdetdiir heman (vr. 102b)

Gerg¢i vahdetdiir veli hikmet meratib bilmediir
Za“ fiya taklid ile vahdet s6zi olur yalan (vr. 102b)

Sair “Yand: talibler meded devletlii sultanum meded” nakarati ile yazdigi
murabbada (vr. 22a), taliplerin baz1 6zelliklerine yer vermis ve onlari, zevk, sema’
ve sevk atesi ile yanan, 1a-taayyiin perdesinin tesine gegen, Kerriibin melekleri gibi
ask ile zikreden, tecelll kadehinden sarab igerck alem kaydindan kurtulan ve ask atesi
ile agk tenntirunda yanip ¢aresiz bir sekilde aglayan kisiler olarak nitelendirmistir (vr.
22a). Asagida bu murabbain iki bendine yer verilmistir:

1297 |



Ates-i zevk u sema‘ u sevk ile piir-ndr olup
La ta“ayyiin perdesinden nazir u manzir olup
¢ Ask ile geh zakir i geh zikr @i geh mezkir olup
Yandi talibler meded devletlii sultinum meded

Ates-i “ask ile yanup yakilup sizan olup
Za“ fi-i bi-gare aglarsa n’ola giryan olup
¢ Ask tenniirinda nar-1 sevk ile biiryan olup
Yandi talibler meded devletlii sultdnum meded (vr. 22a)

3. Miirid ve Dervis

Talib’in bir st derecesinde olan miirid, tasavvuf terminolojisinde Allah’a vuslati
arzu eden, Allah’mn ahlakiyla ahlaklanmak isteyen ve bu olgunlugun egitimini verecek
bir miirside baglanan kisiye denir'®. Sair, cihan halkinin can ve goniilden miirsidine
miirld oldugunu ifade ettigi asagidaki bendde, miirid kelimesini 1stilahi anlamina
uygun olarak kullanmuistir.

Mah-tabum af-tabi kilma ebr i¢re nihan
“Alleme’l-esma'® rumdzin kesf idiip goster [“iyan]
Can ile dilden miiridtindiir bu gilin halk-1 cihan
Himmet it devletlii sultanum zuhiir eyyamidur (vr. 23a)

Bilindigi gibi tasavvufta miiridde olmasi gereken bir takim vasiflardan s6z edilir'®'.
Bir beyitte sair, bu vasiflardan birine isaret ederek, miiride ey miirid-i murad diye hitab
etmis ve miirld olan kisinin murdd in pesinden gitmemesi gerektigine (vr. 19a) isaret
etmistir. Bu husis Ciircani tarafindan “Miirid, iradesinden soyunan, iradesini yok edip
ancak Allah’in diledigini dileyen kimsedir™'®* seklinde ifade edilmistir. Asagidaki
beyitte de sair ayni husls lizerinde durmus ve murdd1 terk etmesini kendisinden
istemistir. Saire gore miirld, ancak murad mi terk ederek iki cihAnda mutlu olabilir:

Terk it muradi Za“ fi-i bi-dil miirid olup
Olmak dilerseii iki cihan i¢gre kdm-yab (vr. 52b)

Sairin miridi kendisinden alikoydugu ve olumsuz olarak gordiigii muradddan
maksadi, tasavvuf terminolojisinde “fiil-i emel” olarak isimlendirilen ve hos

159 Cebecioglu, a.g.e., s. 454.

160 S clow) o] 9 “Allah Adem’e biitiin isimleri 6gretti.” (Bakara 2/31).

161 Bu konuda genis bilgi icin bkz. M. Emin Erbili, Tenviru I-Kultb, (Ter. Halil Géneng), Eser Nes., Ist.
1984, s. 673 vd.; Uludag, a.g.e., s. 388.

162 Circani, 7a rifat, s. 207.

| 298 |



goriilmeyen diinyevi heva, istek ve arzular; hatta cennet ve seyhlik gibi istekler
olmalidir.

Sair, Divan’da kendisinin miirid olusu ile ilgili olarak birbirleriyle ¢elisen ifadelere
yer vermistir. Bir yerde pir-i agka miirid oldugunu (vr. 101b) sdyleyen sair, asagida yer
alan beyitte ise, tam tersine kendisinden pir-i agk olarak s6z etmis ve alemin tiimiintin
kendisinin miiridi oldugunu ifade etmistir.

Pir-i “agkam Za‘ fiya < alem miiridiimdiir tamam
Hey ne Mecntindur beniim yanumda simdi kiih-ken (vr. 92a)

Yukarida gegtigi tizere talipte de benzer bir durum s6z konusu idi. Sair bazen talib
oldugunu, bazan da talibe feyiz akittigini ifade etmisti. Dolayistyla orada talib ile ilgili
yaptigimiz yorumu burada miirid ile ilgili olarak da yapabiliriz. Yani sairin bazen
miirid oldugunu, bazen de alemin kendisine miirid oldugunu ifade etmis olmasi, onun
miirld ve halife oldugu farkli iki doneme ait sdzler olarak diisiiniilebilir.

Divan’da miirid kavrami ile yakin anlamli olan dervis kavramina da yer verilmistir.
Dervis muhtag, yoksul ve dilenci anlamina gelen Fars¢a bir kelime olup, tasavvufi
anlamda bir tarikata ve seyhe bagli olan miirid demektir. Asagidaki beyitte miirid ve
dervis kavramlar1 1stilahi anlamlarina uygun olarak birlikte kullaniimislardir.

Candan miirid olup esigine onlaruil
Dervislik ile sakla iradet tarikini (vr. 116a)

Dervis kavrami, Divdn’da toplam olarak ti¢ yerde kullanilmis olup, buralarda
dervis kisiye ait bir takim 6zelliklere isaret edilmistir. Buna gore dervis, irddesine sahip
¢ikan gercek bir miiriddir (vr. 116a). Dervis, ayn1 zamanda asiktir. Dervis, bu giiniine
bakar, zahid gibi yaria bakmaz. Dervisin himmeti yiiksek olur (vr. 20b). Dervisler
dis goriinlime 6nem vermezler. Bu baglamda Divdn’da, bazi dervislerin saglarini
uzattiklarina isaretle, “sag1 dervisligine dal olmis” seklinde bir ifade kullamilmigtir:

Biri bir dil-rubadur nam1 Dervis
Dil-i “ugsaka her demde urur ris
Sag1 dervisligine dal olmis
Niceler sevkina abdal olmis (vr. 48b)

4, salik

Siilik yolunda talib ve miirldden sonra gelen mertebe salikin mertebesidir.
Tasavvufta mana olgunlugunu elde etmek iizere tasavvuf yoluna giren kisiye salik
denir'®®. Ciircani, saliki “Makamlar iizerinde ilmi ve tasavvuru ile degil de, hali ile

163 Cebecioglu, a.g.e., s. 616.

1299 |



yiirtiyen kimsedir.”'** seklinde tarif etmektedir. Divdn’da salikte bulunmasi gereken
hustslar iizerinde durulmustur. Saire gore salik batil yola girmez (vr. 67a), isim ve
miisemmanin sirette bir, manada farkli oldugunu bilir (vr. 102b). Salikin sozleri
sirlarla doludur (vr. 89a). Salik, tipk:1 yukarida dervis icin ifade edildigi gibi, vaktini
bosa gecirmez, her anin1 degerlendirir:

Salik odur ki vaktini zayi¢ geglirmeye
Her an u sa“atini hisab u siimar ide (vr. 111a)

Sair, bir beytinde kendisini sdlik-i bi-illet olarak nitelendirmis ve bu yiizden
plir-kuvvet (giglii) oldugunu ifade etmistir (vr. 90a). Asagidaki beytinde ise, bilingli
salikin ma’arif incisinden haber almak istedigi takdirde, kendi sdziine kulak vermesini
salik vermistir. Bundan da, sairin, birincisinde salik oldugu, ikincisinde ise salike
yon verdigi farkli donemlerinde bu beyitleri kaleme aldig1 anlasilmaktadir ki talib ve
miirid bahislerinde de ayni husiisa temas edilmisti.

Ey salik-i sahib-nazar gls it s6zimi olma ker
Diirr-i ma‘ arifden haber almak dilersen gel berii (vr. 103b)

Salikin belli bir metotla Allah’a dogru, yani kemalata dogru ma’nevi planda
yaptig1 yolculuk olan'® siiliik kavrami ise, bu anlamiyla Divdn’da bir yerde ge¢mistir.
Siilak kavraminin gectigi asagidaki beyitte sair, ma’nevi yolculukta salikin vardig
makamlara igaret etmistir.

Za“fi sakin iskat-1 izafata yapisma
Zira ki siilik i¢cre makamata ne dirsin (vr. 98b)

5. Sofi

Arapga’da yiinlii elbise giyen kisi anlamina gelen siif7, bir tasavvuf 1stilahi olarak
Hakk’a vasil olan, ya da nefsinden fani olup Allah ile baki olan kisi anlamin ifade
eder'®. Bu kavram, divan edebiyatinda ise sofu seklinde kullanilir'®’ ve aynen zahitte
oldugu gibi, siirekli ta’n edilir. Miinevver ve rindler onlar1 hasim telakki ederler!®.

Za’fi de, divaninda bu gelenege uymus ve 6zellikle asktan anlamamasi agisindan
sofuyu elestirmistir. Sair, alayci bir tavirla, ahmak olarak niteledigi sofunun asiklari
yermesini (vr. 76a), asigin mahbiibuna (vr. 89a) ve sarabina (vr. 102b) karismasini
elestirmis ve en giizelinin sofu ile cidal etmemek oldugunu, ahmaka verilecek en
giizel cevabin sdylediklerine kulak asmamak oldugunu ifade etmistir:

164 Ciircani, a.g.e., s. 120.

165 Cebecioglu, a.g.e., s. 587.

166 Ciircani, a.g.e., s. 140-141; Cebecioglu, a.g.e., s. 581.

167 Safi ve Sofu ayirimi i¢in bkz. M. Erol Kilig, Sifi ve Siir, s. 118.
168 A. Talat Onay, Eski Tiirk Edebiyatinda Mazmtnlar ve Izahi, s. 468.

1300 |



Sofi ile cidal itme sakin
Ahmaka dinmamak cevab ancak (vr. 17a)

Saire gore, sofu sarab ictiginden dolay1 as181 yerse bile, asik bunu inkar etmemelidir
(vr. 102b). Asiklarin dinledikleri ilahi ve zikirler karsisinda sema’a durmalari ve
yedikleri birkag lokma riya degildir. Asigin durumu ilahi sirlarla doludur. Ancak sofu
bunu anlayacak kapasitede degildir (vr. 60a). Asik, sofunun aksine diinya salahi ile
selamet hasil olacagina inanmaz ve melamet yolunu tercih eder:

Salah-1 dehr ile sofi selamet olmadi hasil
Gegclip namis u “arumdan melamet ihtiyar itdiim (vr. 83b)

Sair, sofuya tavsiyelerde de bulunmustur. Sdire gore, sayet sofu ask sarabini
icerek saf ve temiz bir gonle sahip olmak isterse 6ncelikli olarak onun enéniyetten ve
kibirden vazgegmesi gerekir:

Sarab-1 “ask ile safi-dil olmak istesen sofi
Enaniyyet humarin def* idiip an ile menden geg (vr. 54a)

6. Vasil

Divan’da sadece bir beyitte gecen ve Allah’a ulasan kisi anlamina gelen vdsi/-1
Hak terkibi icerisinde gecen bu kavram, tasavvufta manevi siilik yollarindan biri ile
makamlari gegen, ihsdn mertebesine varip Hakk’a ulagan kigi'®® anlamina gelmektedir.
Goriildiigl gibi, vasil-1 Hak, amaci agisindan sifi ile paralellik arzetmektedir.

Sair, soz konusu beyitte miirsidini vasil-1 Hak olarak nitelendirmis, devamla onun
mest-i miistagrak (ma’nevi adlemde kendinden ge¢mis) oldugunu ve aklin onun bu
halini idrak etmekten aciz oldugunu ifade etmistir.

Vasil-1 Hak mest-i miistagrak “ukdl irmez ana
Pir-i kamil ziibde-i ehlii’l-henadur seyhiimiiz (vr. 70b)

7. Arif

Arapga irfan sahibi anlamina gelen arif, bir tasavvufi 1stilah olarak Allah’t
gercek yoniiyle bilen kisi anlaminda kullamlmaktadir. Arif, dlimden farklidir. Zira
alim olmak okuyup bellemekle mimkiindiir. Fakat irfan, Allah vergisidir'™. Bir
baska deyisle alim, ilmini bir tahsil ve calisma sonucu elde eder. Arif ise, irfina

169 Cebecioglu, a.g.e., s. 747-748.
170 Ciircani, 7a rifat, s. 160.

1301 |



ilham ve hal ile ulasir'”!. Ayrica “ilim” sadece bilmeyi ifade eder; bu bakimdan alim,
benimsemeden de bilmis olabilir. “IrfAn” ise aym1 zamanda igsellestirmeyi ve icten
benimsemeyi de ifade ettigi i¢in arif, Alimden farklidir. Divdan’da arif ile esanlamli
olmak tizere ehl-i irfan ve talib-i irfan tabirleri de kullanilmistir. Ma’rifet konusunda
bu tabirler hakkinda genis bilgi verildigi i¢in burada tekrara gidilmeyecektir.

Ehl-i yakin kavrami da, arif ile yakin anlaml bir kavram olup, Divdn’da 87a’da ve
asagidaki beyitte olmak tizere iki yerde kullanilmistir.

Yolumi pak eyleyiip ehl-i yakine irmisem
Vehm ii sekden gegmisem zann u giimandan farigem (vr. 91a)

Arif kisi, matliibuna ulastig1 sirada, kalbi farkli bir hal alir ki, buna tahayyiir
denir'”. Asagidaki beyitte bu anlamina uygun olarak sevgili ile birlikte oldugu sirada,
asigin tahayyiir aleminde, saskinligindan dolayr kendinden geg¢mis bir vaziyette
oldugu ifade edilmistir.

Tahayyiir aleminde mest i sekran
Heva-y1 serv-kadler birle pyan (vr. 39b)

8. Miskin

Arapga’da zelil, hor, zavalli kimse anlamina gelen miskin, bir tasavvuf 1stilah
olarak, varlik duygusundan siyrilan, varlig1r yokluga ¢eviren ve kendisinde hicbir
varlik gérmeyen kisi anlamina gelir'”.

Divan’da, varlik ¢arsisina yonelip oradan bir seyler elde edecegini uman, ancak
sonugta bir sey elde edemeyen kisi miskin olarak vasiflandirilmistir. Miskin, viictd
carsisinda bir sey elde edemez. Zira goriinen mevcidat, adem/yok hitkmiindedir. Bu
sirra ermeyip ademden istifddeyi uman kisi elbette miskindir ve zavallidir.

¢ Azm iden stik-1 viiclida eyleylip iimmid-i stid
Ahiri miskin ‘ 4dem miilkine rihlet bagladi (vr. 111b)

Miskin kavraminin Divdn’daki kullanimindan ortaya ¢ikmaktadir ki, bu kavramin
ask kavrami ile kuvvetli bir bagi vardir. Zira saire gore, kisiyi miskin kilan husislarin
basinda, mezellet (vr. 118b), mihnet (vr. 86a) ve firkat (vr. 46b, 66b) gelmektedir. Ask ile
ilgili olan bu kavramlar da gostermektedir ki, sair miskinligi ask ile irtibatlandirmakta
ve bdylece miskinlik asigin bir vasfi olmaktadir. Zaten baska beyitlerde sair, dsik-1
miskin tabirini de kullanmaktadir. Sair bu tabiri, mahblibun gayra sevgi gostermesi,

171 Cebecioglu, a.g.e., s. 60
172 Cebecioglu, a.g.e., s. 622.
173 Cebecioglu, a.g.e., s. 440.

1302



asika ise cefa etmesi (vr. 51b) ve mahbub giilerken as1gm onun derdi ile aglamasi (vr.
102a) baglaminda kullanmistir. Saire gore biilbiil nasil ki giiliin derdi ile miskin ise,
asik da mahbibun derdi ile miskindir (vr. 67b). Sairin, Hayreti (6. 941/1534)’den soz
ederken, onu hem asik hem de miskin olarak vasiflandirmasi da, onun her iki kavrami
birbirleriyle irtibatli olarak gordiigiinii gostermesi agisindan 6nemlidir:

Hustsan Hayreti miskin i ‘asik
Usili derd-mend 1 yar-1 sadik (vr. 37a)

Sair, kendisini de miskin olarak gérmektedir. O, kullukta caresiz oldugunu, bu
yiizden Allah’in dergdhina gittigini ve reddedilmesinin Alldh’a layik olmadigini
anlattig1 (vr. 40a, 55b); dert, gam, ah, zar ve mihnet igerisinde oldugunu belirttigi (vr.
26b) bir siyak igerisinde, kendisini miskin olarak vasiflandirmigtir. Asagidaki beyitte
de mahbiibuna zevk ve safa salonlarini; kendisine ise, bela ¢ollerini layik gordiigiinii
ifide ederken bu kavrami kullanmistir:

Ka‘be-i zevk u safa ola safia menzil-geh
74 fi miskine makam ola beyaban-1 bela (vr. 51b)

Divan’da bir beyitte, miskinlik ile ayni kokten gelen meskenet kavrami da
kullanilmistir. Asagida yer alan bu beyitte meskenet, miskinlik ile birlikte zikredilmis
ve meskenet tarikinin tercih edilmesi istenmistir. Burada Hz. Peygamberin 82/
) ‘_,_.zﬁoi “Rabbim, bana fakirligi sevdir”'™ anlamima gelen hadisinin de iktibas
edih{lis olmasi1 gostermektedir ki sair, meskenet, miskinlik ve fakirligi ayn1 siyakta
kullanmistir.

Tut tartk-1 meskenet miskinlik eyle ihtiyar
Rabbi ehbibni'” didi ¢iinki rasfil-i Kird-kar (vr. 20a)

9. Rind

Rind, Farsga bir kelime olup, “kayitsiz, l1aiibali, akilli ve miinkir kisi” anlamlarina
gelir. Rind kisi, kalender-mesrep ve ehl-i dildir.

Kendisini Za 'fi-i rind (vr. 106a) ve rind-i meyniis u sine-¢dak (gonlii yaralt meynds
rind) (vr. 67b) olarak nitelendiren sairin rindane bir yasam tarzini benimsedigi
anlasilmaktadir. Nitekim asagidaki beytinde sair, rindlerin meclisine katilmay1
arzuladigin1 ve orada mutlu olacagmi ifade etmistir:

174 “Allahim beni fakir olarak vefat ettir, zengin olarak vefat ettirme. Beni miskinlerle hasret.” Mealinde-
ki bir hadis i¢in bkz. Y1ildirim, a.g.e., s. 398.

175 U"'“’i g:a‘) “Rabbim, bana fakirligi sevdir.” Bkz. a.y.

1303 |



Mihr-i harside irlip cani ferah-zad ideliim
Hem-dem ii hem-nefes-i meclis-i rindan olalum (vr. 19b)

Rindler, zahirde Melamiler gibidirler. Sairin Divdn’da rind-i meldmet (vr. 71a)
tabirini kullanilmis olmasi da rindlik ile Melamiligin birbirleriyle olan alakasini
gostermektedir. Ayrica Divan’da rindlerin Melamilerde de goriilen harabat, meyhane
ve saraba ilgi gosterdiklerine dikkat ¢ekilmis (vr. 59b, 66b, 71a) ve rindlerin sarab i¢in
can vermelerinin garip olmadigi (vr. 68a) ifade edilmistir. Asagidaki beyitte rinddn-i
harabat tabiri kullanilarak, rindlerin diinya malin1 degil, riihi cezbe ve vecd halini
anladiklari ifade edilmistir: Rindler diinyanin mal ve miilkiine 6nem vermezler. Onlar
icin 6nemli olan halet-i rihiyyeleridir. Bu, rindleri batida diinydya énem vermeyen
bohem tarzi hayat siirdiirenlerden ayiran en 6nemli hus@stur. Batida bohem, hayvan
gibi yasar, hayvan gibi oliirken, rindler i¢ estetige ve kalblerini her tiirlii pislikten
armdirmaya 6nem verirler'™.

Rindan-1 harabati ne miilk i ne mal afilar
Ya cezbe-i rihani ya vecd ile hal aiilar (vr. 66b)

Saire gore zahidlerle karsit bir safta yer alan (vr. 75a) rindlerin bir 6zelligi de, hakiki
askin yaninda mecazi asktan da dem vurmalaridir. Nitekim bir beyitte, rindlerin la’l/
dudak ve ziilfe olan arzularindan dolay1 karaya biirindiiklerinden (siyeh-pis olmalar)
bahsedilmektedir. Siyeh-pls olma 6zelligi ayn1 zamanda rindlerin kiyafetlerine iliskin
bir ipucu da vermektedir. Rindler i¢in 6nemli olan i¢ diinyalar1 oldugu i¢in, kiyafetleri
hep gelisigiizel olmustur:

Rindler la‘l1-i lebiifi yadiyla mey-nis oldilar
Ziilf-i plir-¢iniiii hevasiyla siyeh-pas oldilar (vr. 59b)

10. Tekke, Hankah, Dergah, Asitan

Farsca bir kelime olan tekke, bir seye dayanma anlaminda olup, Divan’da “Yetmez
mi tekyelenmege bu kéhne dsydb” (vr. 52b) misrasinda bu anlamiyla kullanilmistir.

Bir tasavvuf kavrami olarak ise tekke, tasavvuf erbabinin oturup kalkmalarina,
stliik ¢ikarmalarina, dyin yapmalarina mahsiis yerlere verilen isimdir'”’. Tekke,
Divan’da, tekye-i agk (vr. 51b, 85a), tekye-i hayret (vr. 89a), visal tekyesi (vr.
88a), tekye-i gam (vr. 92b) gibi tabirlerin igerisinde, kavramsal anlamimin diginda
kullanilmstir. Tekye-i gam tabirinin i¢inde gectigi beyit, 6rnek olmak iizere asagida
alintilanmastir:

176 Cebecioglu, a.g.e., s. 520.
177 Cebecioglu, a.g.e., s. 646.

1304 |



Kala hayretde eger dinlese Mecniin Za“ fi
Tekye-i gamda beniim halet-i esrdrumdan (vr. 92b)

Tasavvuf terminolojisinde kiigiik tekkelere zaviye; biiyiiklerine hankah, dergah
ve merkezi pozisyonda olanlara da asitdne ismi verilegelmistir'’®. Bunlardan hankah,
ehl-i agkin hankahi (vr. 108b) ve hankah-1 gam (vr. 119b); zaviye, zaviye-i mihnet (vr.
51b); dergah ise dergeh-i Hak (vr. 3b, 81a), dergeh-i pir-i mugan (vr. 65b), pir-i askin
dergehi (vr. 76b) ve dergeh-i canan (vr. 78b) seklinde Divdn’da kullanilmistir. Ad1 gegen
yerlerde, dergdh kelimesinin, dergeh seklindeki kullanimina sahit olmaktayiz ki bu,
vezin geregi uzun hecenin kisa olarak okunmasi sonucu ortaya ¢ikan bir kullanimdir.
Ancak asagidaki beyitte kelimenin uzun olarak kullanildig1 goriilmektedir. Bu beyitte
sozii edilen dergah, Kahire’deki Giilseni dergahi olmalidir.

Yiiziim dergahdan donsiin Huda’dan olayam nevmid
Keminefi oldugimi bilmez isem devlet-i “ali (vr. 119b)

Asitan kavramma gelince, bu kavramla sdir bir ¢ok yerde Giilseni dergahini
kastetmis, bu meyanda asitan-1 Giilseni (vr. 21a, 66b, 70b, 117a) ve asitan-1 pir (vr.
53a) ifadelerini kullanmistir. Giilseni asitani, sair i¢in en ulu dergéhtir (vr. 27b). Orasi
ehl-i Hakk’m asitanidir (vr. 21a). Giilseni asitanindan uzak kalmak, ates i¢inde azap
gormek kadarzordur (vr.21b). Giilseniasitani, seg-ban (padisdhinavkopegi muhafizi)!”
olunmaya layik bir yerdir (vr. 77b). Orada topraktan bile daha kemter olmak gerekir
(vr. 21a). Giilseni asitan1 hakkinda bu diigiincelere sahip olan sair, Giilseni asitanina
teslim oldugu icin, gonliinden varidat eksik olmadigina inanmaktadir:

Asitan-1 pire teslim olalidan Za“ fiya
Hamdii Ii’llah kim degil eksik goiiilden varidat (vr. 53a)

11. Ab3, Kaba, Hirka, Tac

Aba dervislerin giydigi bir elbise olup kokeninin Hz. Peygamber’e kadar uzandigi
sOylenir. Genis fakat kisa, dizden biraz asagi inen, st tarafinda bas ve yanlarinda
kollar i¢in birer delik bulunan bir ¢esit gémlektir'®,

“Terk idiip tdc u kaba vii atlasi geydi ‘abd” misrainda da goriildiigi gibi (vr. 27b),
sair, abayi, tac, kaba ve atlasin karsiti olarak kullanmistir. Asagidaki beyitte sairin
abay1, libds-1 fahir e tercih ettigini ifade etmesi, onun, abay1 miitevazi bir giysi olarak
gordiigiini gostermektedir.

178 Cebecioglu, a.g.e., s. 646.

179 Osmanlilarda, piyade askere sekban denmistir. Av, muharebenin bir mukaddimesi sayildigindan, ava
tatbikan verilen bu isim bir geref ve meziyyet olarak addedilmistir (Pakalin, a.g.e., C. I, s. 146).

180 Cebecioglu, a.g.e., s. 9.

1305 |



Libas-1 fahir u sincab-1 sédhiden ‘aba yegdiir
Serir-i tak-1 “izzetden dila kiiy-1 fena yegdiir (vr. 59b)

Kaba ise dervislerin giydigi hirkaya denir ki, tasavvufta varlik ve diinya siisii
yerine kullanilir'®!. Yukarida da, sairin miitevaziligin sembolii olan abayi, kabaya
tercth etmis oldugu sdylenmisti. Su halde sair, kaba’ya libas-1 fahir ve diinya siisii
seklinde bakmakta ve ona olumsuz bir anlam yiiklemektedir. Nitekim o, bir ¢ok beyitte
kaba’nin bu 6zelligine isaret etmis ve bu yiizden kaba’yi terk ettigini ifade etmistir.
Buralarda (vr. 69a, 90b) tdc u kabddan ge¢mek tabiri kullanilmistir ki, asagida bu
kullantimin bir 6rnegi yer almaktadir.

Talib-i peymaneyiiz zerk u riyadan gegmisiiz
Séakin-i viraneyiiz tac u kabadan ge¢misiiz (vr. 70a)

Ancak bir istisnd olarak sair, asagidaki beyitte, abaya yiiklemis oldugu anlami
kabaya da yiiklemis ve kendisini ehl-i kaba olarak nitelendirmistir.

Ne hécet bafia tac u hirka ¢iin ehl-i kabayum ben
Bas acik yalin ayak bende-i al-i “abayum ben (vr. 101b)

Hirka kavramia gelince bu, dervislerin giydigi yakasiz ve kollu ciibbedir. Seyh
tarafindan miiride dua ile giydirilen hirka, seyhe bir baglilik ifadesi tasir. Dervislerin
hirka giydikten sonra diinyd nimetlerinden el ¢ekmeleri dolayisiyla bu hirkalara
hirka-i tecrid (soyutlanmighk hirkasi) denmistir'®2. Asagidaki beyitlerde, hirkanin
tecrid ifade eden bu ozelligine isaret edilmistir:

Bu dehr-i bi-beké sultinligmdan goz yumup Za“ fi
Gedalar hirkasin geydiim gegiip ad ile sanumdan (vr. 93b)

Basuii ¢ek hirkaya ahvaliifie mesgal olup Za‘fi
Ne siibheil var ise gayriye sorma ciimle benden sor (vr. 65a)

Basumda kisve vii egniimde hirka
Goziim yas1 virlir diinyay garka (vr. 45b)

Taca gelince, sair bunu muhabbet tact (vr. 110b) ve fena taci (vr. 63b, 109b)
tabirlerinin i¢cinde mecazi anlamda kullanmis, ¢ektigi ahi ise tdc-1 semmiiri seklinde
ifade ederek, ona, samur kiirkiinden yapilmis tacin degeri kadar deger bigmistir:

181 Pala, a.g.e.,s. 257.
182 Pala, a.g.e., s. 216.

1306 |



Padisah-1 milk-i ‘askam tac-1 sesmmirumdur dh
Bar-gahum tak-1 mina  asker-i eskiim sipah (vr. 107a)

F. Alem

Alem, Arapga bir kelime olup kainat, mahlikat, giines sistemi ve ¢evresinde dénen
gezegenler; cihan, diiny, insanlar, halk, cemaat, cemiyet gibi anlamlart vardir'®. Bir
terim olarak ise lem, “Varliklardan Allah tan baska her sey”'** seklinde tarif edilmistir.
Divan’da dehr, garh, diinya, cihan, felek ve kainat kelimeleri alemle esanlamli olarak
kullanilmiglardir. Nitekim mihr-i alem, mihr-i cihan, mihr-i felek terkiblerinde
goriildiigi gibi, aynt kavram (mihr) her {i¢ kelimeye izafe edilmis ve her g terkib ile
de giines kastedilmistir. Bag-1 alem, bag-1 cihan; deyr-i alem, deyr-i cihan; giil-zar-1
alem, giil-zar-1 dehr; giil-sen-i dehr, giil-sen-i alem; kayd-1 alem, kayd-1 cihan; naks-1
carh, naks-1 alem; pir-i ¢arh, pir-i felek; zen-i ¢arh, zen-i diinya; sah-1 dlem, sah-1 cihan
terkibleri de ayn1 gozle incelendiginde goriilecektir ki dehr, ¢arh, diinya, cihan, felek
ve kainat kelimeleri birbirlerinin yerlerine kullanilmislardir. Divdn’da bu kelimelerden
alem 157, ¢arh 64, felek 60, dehr 53, cihan 51, diinya 48, kainat da 1 kez kullanilmustir.

Islam dinine gére, Alem Allah tarafindan yaratilmis olan her sey olup, Allah’tan
ayridir. Mutasavviflar ise alemi, Allah’mn tecellisi ve belirtisi olarak gérmiisler ve
asagida islenecek olan gesitli kisimlara ayirmislardir'®,

Asagidaki beyitte Za’fi, dini inanca uygun olarak, alemin sonradan ve yoktan
yaratilmis oldugu husisunu ifade etmistir:

Hirz-i can olsa n’ola nam1 anun dillerde
‘Alemi levh-i ‘adem iizre kilupdur insa (vr. 6b)

Divan’da alemin cesitli hustsiyetleri iizerinde durulmustur. Saire gore, alem
hicran ve firkata distirlir, gaddardir (vr. 24b, 76a). Bu gaddarlik, insdnin belini
biikecek derecededir. (vr. 97b, 117a). Dehrin vefast yoktur (vr. 103b, 110b). Carh,
zamani geldiginde insani yutan bir yilan gibidir (vr. 58b, 72a). Diinyanin kimseye
sevgisi yoktur, sah-1 alem de olsa yliz bin cefa gektirir:

Mihri yokdur kimseye itmez beka diinya-y1 din
Sah-1 “alem de olursa ¢ekdirtir yiiz bifi cefa (vr. 13b)

Sair, diinyanin basina getirdiklerinden (vr. 69b), gerdis-i zamanin muradinin
aksine gerceklestiginden (vr. 84b, 92a, 99b) sikayet etmektedir. Carh-1 bi-eméan, sairi
muradma erdirmemis, onu beld bezminde feryad ve figan igerisine sokmustur (vr.

183 Sami, Kamus-1 Tiirki, s. 923.
184 Ciircani, a.g.e., s. 149.
185 Pala, a.g.e., s. 27.

1307 |



94b). Sair, ¢arh1 bir degirmene benzetmis ve ¢arhin insani bugday gibi 6gittigiini
ifade etmistir:

Ci ci dgiidiir Ademi gendiim gibi dirig
Doléb-1 ¢arh gor ne “acep asya imis (vr. 72b)

Saire gore diinya bir mesakkathanedir. Orada rahat yoktur (vr. 52b). Mihnethane
olan diinydda misafir olan insan, asla rahat yiizii gormez (vr. 114a). insanlar orada
mal, devlet, mansib ve makam sevgisi yliziinden dmiirlerini bosa harcarlar (vr. 109b).
ik goriiniiste diinya giizel goriiniir, ancak neticede dyle olmadig1 ortaya cikar (vr.
110a). Insanlar dehri ilkin giil-sen-i ziba sanirlar, ancak o glise-i kiilhandir (vr. 80b).
Siifle-perver olan dehr, bir sihirbazdir (vr. 72a). Dehr, insanlari ¢esitli sekillerde oyuna
getiren bir musa’biz/hokkabazdir. (vr. 16b). Diinya hilekardir (vr. 117a), aldaticidir
(vr. 86a). Insanlarm bir iki gonliinii alir, onlara itaat eder, ilkin giiler yiiz gdsterir, daha
sonra ise aldatir (vr. 72a, 106b). Carh kimine sevgi, kimine de zuliim gosterir:

Kimine ¢arhufl isi mihr i vefa
Kimine renc ile “itab ancak (vr. 17a)

Dehr, Leyla’sina asik olan, ger¢ek anlamda Mecntndur (vr. 66a). Zen-i diinyada
vefd olmaz (vr. 71a). Zen-i diinydya goniil veren kendinde degildir. Bu kisi gam ve
hiiziinden kurtulamaz:

Zen-i diinyaya dil viren ‘acep magbiin olmigdur
Ebed kurtulmadi gamdan katt mahzin olmisdur (vr. 59b)

Alem, bir rilya ve hayal gibidir (vr. 17a), fani ve la-bekadir (vr. 13b, 13b, 70b,
83Db, 89a, 109b). Kisinin yeri ister kiilhan kosesi olsun, ister kral taht1 olsun, neticede
diinya fena bulacaktir (vr. 109b) Dehr-i diinun bekasi olmadigi igin, ondan tamamen
sakinmak gerekir (vr. 19a). Diinya kohne bir ribattir. Insanlar oraya misafir olarak
gelmislerdir. Ancak gelen orda karar kilmaz (vr. 32b, 64a, 105b). Diinya bir harabedir.
Giiven yeri degildir. Bu yoldan gegenin yiikiiniin hafif olmasi daha iyidir (vr. 33a). Bu
ribat-1 kéhne, menzil-i stikiin olamaz:

Gotiir ayagl menzil-i makstda bas kddem
Kim bu ribat-1 kdhne degil menzil-i siikiin (vr. 96b)

Tasavvufl bakig agisina gore alemin yaratilisinin agk ile oldugu husisu, ask
bahsinde gectigi igin, burada tekrara gidilmeyecektir. Ancak burada Za’fi Divani’na
gore, tasavvufta aleme yiiklenen muhtelif anlamlar lizerinde durulacak ve alemin
gesitlerinden bahsedilecektir. Asagidaki beyitte pen¢ dlem (bes alem)’den soz
edilmistir ki, bu tasavvuf literatliriinde “avalim-i hamse “olarak bilinmekte ve mutlak

| 308 |



gayb alemi, riihlar alemi, misal alemi, cisimler alemi ve mertebe-i cAmia’dan meydana
gelmektedir!'®,

Car “unsur heft derya niih felek ars-1 miibin
Penc ‘alemde olan bu ses cihati sdylesem (vr. 89b)

Divan’da tasavvufi anlamda aleme iliskin olarak yer alan kavramlar, asagida
gruplandirilarak ele alinacaktir.

Alem-i Gayb ve Alem-i Sehadet:

insan gozii ile bakilamayan her alem alem-i gaybdir. Alem-i sehadet ise
goriilebilen dlem demek olup, zat-1 mutlakin, parcalanma ve boliinme kabul eden
cisimlerin sekilleri ile haricte zuhtrudur. Onun i¢in bu aleme dlem-i kevn ii fesad
(olma ve bozulma alemi) denir. Ciinkii cisimlerin sekilleri bir yandan olusum halinde,
diger yandan da bozulma durumundadir'®’. Za’fi, Divdn’da bu dlemlerden s6z etmis
ve gayb alemine vakif oldugunu (vr. 70b), kainattaki a’yana ait sekillere gozlerinin
takilmadigini, gayb aleminin dalga dalga gozlerinin 6niinde oldugunu (vr. 87a), her
iki dlemi cem’ ettigini (vr. 64b), bunlari can gozii ile bir gorerek Alldh’a Tman ettigini
ifade etmistir:

Can goziyle zahida gayb u sehadet “alemin
Bir goriip ‘ayne’l-‘ayan imana gelmislerdeniiz (vr. 71a)

Alem-i gayb ve alem-i sehadetin diger bir ifide tarzi da ld-ta ayyiin ve ta’ayyiin
alemleridir.

La-ta’ayyiin ve Ta’ayyiin Alemleri:

Mutlak gayb hazreti, lahlit alemi, alem-i 1tlak gibi isimlerle de anilan la-taayyiin
alemi, Cenab-1 Hakk’mn isimler ve sifatlar mertebesine inmeden evvel, isim ve sifatlarin
timiiniin, ilahi zatta mahv ve miistehlek oldugu makam seklinde tarif edilmektedir.
Bunun mukabilindeki ta’ayyiin alemi ise, his ve sehadet dlemi olan olma bozulma
(kevn i fesad) alemidir'®®. Asagidaki beyitte sdir, ta’ayyilin dleminin, gozle gbriinen
sekil ve stretlerden miitesekkil oldugunu ifade etmistir.

Bu ta‘ayyiin ‘aleminde gorinen sekl i suver
Mazhar-1 esma olan hulkiyyet-i esya nediir (vr. 65a)

La-taayyiin alemi ise, Divan’da sathiyye tiiriinden dile getirilen ifadeler igerisinde
geemistir. Sair, taliblerin, 1a-taayyiin perdesinden nazir ve manzir oldugunu (vr. 22a);
kendisinin ise bu dlemde bi-nisan oldugunu (vr. 100b), yani fenaya erdigini, la-taayytin

186 Cebecioglu, a.g.e., s. 68.
187 Cebecioglu, a.g.e., s. 48-49.
188 Ferit Kam, a.g.e., s. 93-94.

1309 |



aleminde oldugu i¢in, naks-1 gayr (Allah disinda kalan her sey)’den farig oldugunu
(vr. 91a), ayrica la-taayyiin aleminde sirr-1 miibhem oldugunu ifade etmistir:

Kimse temyiz eylemez keyfiyyet-i ahvalimi
La ta“ayyiin ‘aleminde ben ki sirr-1 miibhemiim (vr. 139b)

Sairin la-taayyiin ve gayb alemi anlaminda kullandig1 diger bir kavram da /a-
mekan alemidir. Sair kevn ve mekandan, yani gozle goriinen sehadet aleminden
farig oldugunu, Sidre’de bir kus oldugunu ve la-mekan aleminde uctugunu (vr. 91a);
mekani terk ettigini ve mekanimin la-mekén (mekansizlik) oldugunu ifade etmektedir:

Gozime siret-1 kevnini gérinmez bu ekvanufi
Mekan u kani terk itdiim mekin-i 1a-mekanum ben (vr. 101a)

Saire gore, his ve sehadet aleminde kevni ger¢ek anlamda bilen, la-mekan
sahrdsindan gecen kisidir.

Ekvéna ¢ arif o kisidiir Za“ fiya ki o
Sahra-y1 la-mekanda mekandan giizar ide (vr. 111a)

Divan’da ayrica alem-i ulvi (vr. 69b), 1tldk alemi (vr. 49b) ve dlem-i evvel (vr.
114a) la-taayyiin; alem-i tafsil (vr. 20a, 116b) ve alem-i kevn (vr. 15a) de ta’ayyiin
alemi anlaminda kullanilan diger kavramlar olarak géze ¢arpmaktadir.

Alem-i Kesret ve Alem-i Tevhid:
Kainattaki ¢okluk, alem-i kesret; bu ¢coklugun karsitinda yer alan birlik de, alem-i

tevhid ile ifade edilmistir. Saire gore alem-i tevhidi anlamak i¢in, hal ehli olmak
gerekir. Alem-i kesret de, ehl-i tevhid igin ikiliktir:

Ehl-i hale irmeyen vahdet deminde bensizin
Kanda afilar “alem-i tevhidden ¢ irfanumuz (vr. 69b)

Afma zahid baia kesret ¢ dlemin lutf eylegil
Ehl-i tevhide ikilikdiir ben andan farigem (vr. 91a)

Alem-i Kiibra ve Alem-i Sugra:

Alem-i kiibra biiyiik dlem, alem-i sugra ise kiigiik dlem anlamina gelir. Zahiren
biiylik alem kéinat, kiigiik alem de insandir. Ancak kainat, agacin ¢ekirdekte diiriilii
oldugu gibi insanda diiriiliidiir. Dolayisi ile zahiren kii¢iik alem olan insén, aslinda
biiyiik dlemdir. Zira dlem, kamil insan i¢in yaratilmigtir'®. Divdn’da alem-i kiibranin

189 Cebecioglu, a.g.c., s. 48.

1310



insanin i¢inde bulundugu hustsu bir ¢ok beyitte dile getirilmistir (vr. 20b, 64b,
116b). Saire gore, salikin alem-i kiibranin remizlerini bilmesi gerekir (vr. 65a). Bu
da ma’rifet-i nefse baghdir. Zira kisinin kendi nefsi, alem-i kiibranin mahallidir. Bu
acidan nefsini bilen, alem-i kiibranin remizlerine vakif olur:

Gel ma‘rifet-i nefse galis nefsiifii tant
Ciin sendediir ol istediigiifi “alem-i kiibra (vr. 13a)

Alem-i M4a’na ve Alem-i Siiret:

Divan’da ma’na alemi, alem-i kiibra; stret dlemi de alem-i sugra anlaminda
kullanilmustir. Bir beytinde sair, insanlarin goriiniise aldanarak siret alemini alem-i
kiibra, kendi i¢ alemlerini de alem-i sugra olarak diistindiiklerini ve bu yilizden de
alem-i sugray1 ihmal ettiklerini, oysa durumun tersi vaziyette oldugunu (vr. 80b) ifade
etmis; bir baska beytinde de, stiret dlemini diinya naks1 olarak degerlendirerek, stiret
alemine degil, mana dlemine bakmak gerektigini ve bu bakisin da arifane bir bakis
olmasi gerektigini (vr. 76b) belirtmistir. Saire gore, insan kalibinin bedii ve sanatkarane
yoniini bilen, mana alemine vakif olur ve ma’na alemindeki gizli hazineleri bulur:

Tilismat-1 bedi‘ -1 kaliba her kim beyan buldi
Irigdi ¢ alem-i ma‘naya hem genc-i nihan buld: (vr. 119b)

Son olarak Divan’da alemin bir ¢esidi olarak kullanilan kalb dlemi de alem-i
kiibra ve ma’na alemi anlaminda kullanilmis ve kalb dlemini kesf eden kisinin, alem-i
kiibray: da kesfedecegi belirtilmistir:

Gir viictdui sehrine seyr eyle kalbiin ‘ alemin
Buluban kesretde vahdet ‘ alem-i kiibraya bak (vr. 76b)

Beyitlerde dlem ve esanlamlilar ile ilgili olarak kullanilan diger bazi terkibler
sunlardir: Af-tab-1 dlem, alem kal’asi, alem-i ask, alem-i hab, alemin asari, asman-1
alem, bam-1 felek, band-y1 ¢arh, bard-y1 carh, bina-y1 kainat, burc-1 felek, biilbiilan-1
bag-1 alem, biinyad-1 alem, cami-i ¢arh, can alemi, can u cihan, cihan alayisi, cihan
halki, cihan pazari, cihan Selman’t, cihan serverleri, civanlik alemi, ¢arh kandili, ¢carh-1
atlas, carh-1 bed ehter, ¢arh-1 bi-eman, ¢arh-1 cefa-pise, carh-1 ¢ariim, ¢arh-1 devvar,
carh-1 gaddar, ¢arh-1 geg reftar, ¢arh-1 melahat, ¢arh-1 mina, ¢arh-1 nil-gln, ¢arh-1 piir-
zulem, ¢esm-i cihan, Dara-y1 cihan, dar-1 diinya, dehr jengi, dehr ma’mdresi, dehr
sarrafi, dehr zehri, devr-i dlem, dolab-1 ¢arh, diinya naksi, diinya-y1 deni, diinyay: din,
emir-i kulle-i ¢arh, esb-i garh, etfal-1 cihan, fahr-1 alem, fani alem, felek alayisi, felek
kasabi, felek i unsur, felegin gemberi, felek-rif’at, fiirdg-1 mihr-i alem, gavvas-1 dehr,
gest-zar-1 ¢arh, halk-1 alem, hursid-i cihan, cihan sultanlari, ikbal-1 alem, kasr-1 felek,
kebs-i felek, kilisa-y1 cihan, kulle-i felek, gise-i garh, pil-i ¢arh, kutb-1 ¢arh, lutf-1
alem, makstid-1 alem, monla-y1 dehr, miilk-i cihdn, nev-arQs-1 ¢arh, niih felek, hace-i
cihan, 6z alemi, pehlevan-1 carh, resm-i cihan, rum@iz-1 alem, riisva-y1 cihan, sadr-1

| 311 |



felek, salah-1 dehr, sahrd-y1 alem, sayyad-1 felek, ser-efraz-1 cihan, server-i alem,
sultan-1 dehr, slir-1 alem, sih-1 cihan, temasa-gah-1 alem, kandil-i felek, tistad-1 garh,
ribat-1 ¢arh, zehr-i kahr-1 dehr.

G. Benlik

Divan’da gurur, tekebbiir, hod-perestlik, enaniyyet ve ndm u nisan gibi ifadelerle
yer alan benlik, biiyiiklenmek demek olup, islam dininin yasakladig1 davramslardan
bir tanesidir. Ehl-i tasavvuf, bu yasaktan son derece kaginmis, hatta ene (ben) demeyi
bile edebe aykiri saymislardir. Bu meyanda “Elizu billahi min ene” (Ben demekten
Allah’a sigmirim) ifadesi kullanilmigtir'®.

Bilindigi gibi Hz. Adem ve seytan kissasi, iginde kibirle ilgili 5nemli prensipler
barindirmaktadir. Biiyiiklik taslayan ve Allah’m emrine karsi ¢ikan seytan, Hz.
Adem’e secde etmeyerek (Bkz. Bakara 2/34), Hz. Adem de yasak agacin meyvesini
yiyerek giinah islemisti. Seytanin giinahi tekebbiir, Hz. Adem’inki ise nefsani arzu ile
ilgiliydi. Neticede Allah nefsani giinahi affetmis, ancak kibirden kaynaklanan giinahi
affetmemisti. Sair, asagidaki beyitte bu olaya telmihte bulunarak, benligini yok etmeyen
insanlarin zahiren Ademi olsalar da, aslinda birer seytan olduklarini, seytanmn giinahi
olan tekebbiiriin ¢ok kotii bir giinah oldugunu, benligini yok eden insanlarin son derece
az oldugunu ifade etmis ve bundan dolay1 bir yakinma igerisine girmistir.

Ademem dir ¢okdur amma her biri seytandur
Benligin mahv eylemis ‘alemde bir adem kant (vr. 139b)

Asagidaki beyitte de, sair, tavus kusu kissasina isaret ederek, kibirli davranis
gosterilmemesi gerektigini ifade etmistir. Rivayete gore, cennette ¢ok giizel bir kus
olan tavus, glizelligi ile gururlanmis; Allah da onun gururunu kirmak i¢in ayaklarini ve
sesini ¢irkin yaratmistir'®!. Sair, bu kissadan hisse alarak hod-perest degil, Hak-perest
olmak gerektigini, yani kisinin kendisini degil, Allah’1 bliylik gérmesi gerektigini
ifade etmis, aksi takdirde Allah’in, hod-perest kisiyi cezalandiracagini ifade etmistir.

Hak-perest ol hod-perest olma tekebbiirliik idiip
Hissa alduiisa isidiip kissa-i taviisdan (vr. 98b)

Sair, mali ile kibirlenen, ancak daha sonra Allah tarafindan bunun cezasini ¢eken
Karin’u da bu meyanda zikrederek, Kartin gibi kibirlenen degil, fakirlere saygi
gosteren bir kisi olmak gerektigini ifade etmistir.

“Ucb ile Kartn gibi magbiin-1 kibr olma sakin
Her gedaya hiirmet it her bendeye merdane bak (vr. 77a)

190 Cebecioglu, a.g.e., s. 96.
191 Pala, a.g.e., s. 456.

1312



Asagidaki beytinde sair, kibri denizde su iizerinde ger¢eklesen hava kabarciklarina
benzeterek, nasil ki riizgarin olusturdugu kabarciklar tekrar denize karisarak yok
oluyorsa, gurur riizgari ile sisen kisinin de bu diinyada payidar olamayacagini ifade
etmistir.

Tacuil kapar seniifi de sakin isbu rizgar
Igende sisme bad-1 gurir ile ¢iin habab (vr. 52b)

Sairin, stfilerin elbisesi olan abayi, libds-1 fahir e tercih ettigi, yukarida gegmisti.
Bunun nedeni, libas-1 fahir’in insani benlige sevk eden unsurlardan bir tanesi
olmasidir. Miitevaziligin sembolii olan aba ise insdni tevaziya sevk eder:

Libas-1 fahir u sincab-1 sadhiden “aba yegdiir
Serir-i tak-1 “izzetden dila kiiy-1 fena yegdiir (vr. 59b)

Saire gore, ulagilmasi benligin terk edilmesine bagli olan bazi hustslar vardir ki
bunlardan bir tanesi cennetteki hiirilerdir. Benligi terk etmeden hiiri elde edilemez (vr.
117a). Gonliin agk sarabi ile dolmasi (vr. 54a) ve fenaya ermek, benligi terk etmeye
baglidir (vr. 17a). Benligi terk etmeden elde edilemeyen en 6nemli sey ise tevhiddir.
“Ma’ vii meni/su ve meni’yi, yani varligi terk etmek, nam ve nisandan vazgegcmek,
kisiyi, vahdete ulastirir (vr. 21a, 99b). Benlik kisiyi Allah’tan uzaklastirir. Ciinkii
biiyiikliigii hak eden tek varlik Allah’tir. Kibirlenen kisi Allah’a sirk kosmakta ve
neticede bdyle bir insanin tevhide ulagsmast da miimkiin olmamaktadir. Sair, “Bezm-i
vahdetten sakin dir itmesiin benlik seni” (vr. 139b) diyerek bu hustisu agik bir sekilde
ifade etmistir. Sair ayrica, benligi terk ettikten sonra mahv-1 viicid ettigini ve boylece
tevhide ulasarak vasil-1 maksd oldugunu ifade etmistir:

Vasil-1 makstd olup terk eylediim ma’ vii meni
Hasili mahv-1 viicid itmekde buldum ben beni (vr. 19b)

Can u cihandan geciip can u cihan olmisam
Benligiimi mahv idiip ciimleye can olmisam (vr. 89b)

Saire gore, benligi yok etmenin yolu, ask cezbesine kapilmak (vr. 77a, 75b) ve
ariflerin sohbetine katilmaktir (vr. 139b). Benligi terk ederek tevhide ulagsmak igin
sairin tavsiyesi, mintesibi oldugu ve ehl-i Hakk’in &sitani olarak nitelendirdigi
Giilgeni dergahini mesken edinmektir (vr. 21a). Asagidaki dortliikte de bu husts ifade
edilmistir.

Pirtimiiz old1 Giilseni
Anufi piridiir Riseni
Terk eyleditk ma’ vii meni
Bize Giilseniler dirler(vr. 57a)

|313]



Son olarak sairin benlikten kurtulmak i¢in Allah’a dua ettigi goriilmektedir.

Benligi ya Rabbi al eyle beni benden halas
Kige vii pazarda oldum “aceb riisva-y1 ask (vr. 76b)

| 314 |



SONUC

Bir XVI. yiizy1l Osmanli sairi olan Za’fi-i Giilseni’nin hayatini, eserlerini, edebi
sahsiyetini ve divaninin sekil ve muhteva agisindan incelenmesini konu edinen
calismamizda asagidaki sonuglara ulasiimistir:

1. Bu arastirmada, sdirin adindan s6z eden sadece iki kaynak tesbit edilmistir.
Bunlar Miistakimzade nin Risale-i TAciyye ve Ali Emiri’nin Esami-i Su’ara-i Amid
isimli eserleridir. Yapilan arastirmalar sonucu, Ali Emiri tarafindan sairin adinin
Muhammed oldugu seklinde verilen bilginin yanlig oldugu ortaya ¢ikmis, dolayisiyla
Miistakimzade’ nin Risdle-i Taciyye’sinde sairin adinin Ali olarak gectigi kayda itibar
edilmistir.

2. Sairin Za’fl olan mahlasi, Osmanli dénemi kaynaklarinda Za’ifi olarak da
istinsah edilmis; bu da son dénem ¢aligsmalarinda ayni sairden farkli kisiler olarak
bahsetme gibi bir sonucu beraberinde getirmistir. XVI. yiizyilin mahsullerinden
olan Latifi Tezkiresi ile Ahdi’nin Giilsen-i Su’dra’sinda, farkli niishalarinda olmak
lizere sdirin hem Za’fi hem de Za’ifi olarak yer aldig1 goriilmektedir. Asik Celebi’nin
Mesa’iru’s-Su’ard’sinda sair Za’ifi olarak yer almis; Kinalizade Hasan Celebi ile
Beyani tezkirelerinin tenkitli nesirde esas alinan niishalarinda sdirden Za’ifi olarak
s6z edilmistir. XVIII. yiizy1l mahstllerinden olan Esrar Dede’nin Tezkire-i Su’ard-i
Mevleviyye’si ile Miistakimzade’nin Mecelletii’'n-Nisab ve Risale-i Taciyye isimli
eserlerinde sair gercek mahlasi ile yer almistir. Osmanli’nin son dénemlerinde yazilan
Semseddin Sami’nin Kamiisu'l-A’lam ve Gibb’in Osmanli Siir Tarihi adli eserlerinde
sairimizden Za’ifi, Ali Emiri’nin Esdmi-i Su’ard-i Amid isimli eserinde ise Za’fi
olarak sz edilmistir.

Son dénem ¢aligmalarinda da benzer bir durum s6z konusu olmustur. 7ezkirelere
Gore Divan Edebiyati Isimler Sozliigii, Mustafa Isen’in Usili Divdmi, Mustafa
Kara’nin Islam Ansiklopedisi'nde yazmis oldugu Giilseniyye maddesi, Ahmet Yasar
Ocak’m Osmanli Toplumunda Zindiklar ve Miilhidler, Himmet Konur’un Ibrahim-i
Giilseni isimli eserleri ile Ali Oztiirk’iin. XVI. Yiizyil Halveti Siirinde Din ve Tasavvuf
isimli doktora ¢alismasinda sairden Zaifi; Istanbul Kitapliklar: Tiirkce Yazma
Divanlar Katalogu, Sevket Beysanoglu'nun Diyarbakirli Fikir ve Sanat Adamlari ve
A. Tietze’nin, XVI. Asir Tiirk Siirinde Gemici Dili-Agehi Kasidesi ve Tahmisleri isimli
calismalarinda ise Za’fi olarak s6z edilmistir. Tuhfe-i Naili ile Tiirk Dili ve Edebiyati
Ansiklopedisi’nde ise sair, hem Za’fi hem Zaifi olarak yer almistir.

Hig siiphesiz sairin nerelerde Zaifi olarak gectiginin tesbit edilmesi, Za’f1 hakkinda
daha kusatici bir bakist getirmesinin yaninda, birden fazla olan Zaifi mahlasli sairlerin
birbirlerinden ayirt edilmelerinde de sinirlandirict bir katki saglayacagi igin son
derece onemlidir.

3. Za’f’nin mensubu oldugu aileyle ilgili olarak Ali Emiri tarafindan yapilmis
olan ciddi bir yanlislik ¢aligmamizda tashih edilmistir. Emirl, Za‘fi’yi, Esami-i
Su’ard-i Amid isimli eserinde ibrahim-i Giilseni (6. 940/1533-1534) nin biiyiik oglu

|315]



Muhammed olarak tanitmis ve kendisinden sonra bir ¢ok kisi bu bilgiyi tekrarlamistir.
Ancak Za’fi’nin adinin Muhammed degil Ali oldugu, Ibrahim-i Giilseni’nin Za’fi
mahlasini tastyan bir oglunun olmadigi ve Ibrahim-i Giilseni’nin biiyiik oglu
Muhammed’in Za’fi’den 70 kiisur yil 6nce 61diigii, dolayisiyla bu iki kisinin ayr1
sahsiyetler oldugu ¢calismamizda ortaya konmustur. Za’f1’nin ailesi ile ilgili olarak, bir
beytinden hareketle Tiirkmen bir aileye mensib oldugunu ve ona ait kabul ettigimiz
bir eserinin Za’fi ibn Giilenci (?) (=S ¢=l) iizerine kayitli olmasindan hareketle de
babasinin Giilenci (?) diye bilindigini sdyleyebiliriz.

4. Za’f’yi Ibrahim-i Giilseni’nin oglu olarak tanitan Ali Emiri, Ibrahim-i
Giilseni’nin Diyarbakirli olmasindan hareketle onu Esam-i Su’ard-i Amid isimli
eserine alarak Diyarbakirli saymis ve bu bilgi de bir ¢ok arastirmaciya kaynaklik teskil
etmistir. Ancak Za’fi’nin Ibrahim-i Giilseni’nin oglu olmadiginin ortaya ¢ikmasi,
onun Diyarbakirliligint da bosa ¢ikarmistir. Ne var ki gerek klasik kaynaklarda,
gerekse son donem calismalarinda, gorebildigimiz kadariyla Ali Emiri disinda sairin
memleketinden dogrudan s6z eden olmamistir. Calismamizda bir takim verilerden
hareketle oncelikle onun Rumelili olmasi gerektigi sonucuna varilmistir.

Za’f’'nin, Rumeli sairleri tarafindan icad edilen ve neredeyse biitiin Rumelili
sairler tarafindan kullanilan sehrengiz tiiriinii basariyla kullanarak, Rumeli’deki bes
sehir hakkinda birer sehrengiz yazmis olmasi; hemen hemen biitiin Rumelili sairlerde
goriilen ayni sOyleyis tarzina sahip olmasi, yasadigi déonem olan XVI. yilizyilda
Rumeli’de yayilma alani bulan Melametilik, Kalenderilik, Hurtfilik ve Alevilik-
Bektasilik gibi akim ve diisiincelerin etkisinde kalmasi; menstbu oldugu Giilseniyye
tarfkatinin o dénemde Rumeli’de yaygin bir tarikat olmasi, etkilerinde kaldig1 ya da
bir sekilde irtibat halinde oldugu Hayreti, Ustli, Giinahi Agehi, Hafiz-1 Sirozi gibi
sairlerin Rumelili olmalar1 ve divanini sundugu Ferhad Bey’in zann-1 galiple Bosna’da
gorev yapan Ferhad Bey olmasi gibi hustslar sairin Rumelili olmasi gerektigini ya da
Rumeliyle ¢ok giiclii bir bagmin oldugunu diistinmemizi saglamistir.

Daha sonra Ahd?’in Giilsen-i Su’ara’sinda Danisi maddesinde gecen ve Giilseniyye
tarikat1 menstbu olarak kendisinden s6z edilen Gelibolulu Za’ifi’nin, Za’fi-i Giilseni
oldugu, burada bir istinsdh hatasinin bulundugu; dolayistyla onun memleketinin
Gelibolu oldugu sonucuna varilmistir. XVI. yiizyilda hem Gelibolulu, hem de Giilseni
olan baska bir sairin bilinmeyisi; Za’fi’nin Rumelili olmas: gerektigini zaten tesbit
etmis olmamiz ve Za’f’nin de iginde bulundugu denizcilik terimleri ile siir yazma
cereyaninin Gelibolu’da gelistiginin ortaya ¢ikmasi bu sonuca varmamizi saglamistir.

5. Za’fi’nin hayatina damgasini vuran en 6nemli husts onun Giilseniyye tarikati
ile olan irtibatidir. Za’fi, Kahire’ye giderek bizzat Giilseniyye tarikatinin kurucusu
olan Tbrahim-i Giilseni’den hilafet almis, Gelibolu’da bir Giilseni Tekkesi’nin basinda
bulunmus, ibrahim-i Giilseni’n 6liimiinden sonra yerine gecen oglu Ahmed-i Hayali
déneminde de Kahire’deki Giilseniyye Asitinesi’ne olan bagliligimni devam ettirmis,
asitanede kendisine bir hiicre tahsis edilmis ve dldigiinde (974-978/1566-1570)
de o hiicrenin zemin katindaki fiskiyye olarak tabir edilen dehlizde gomilmiistiir.
Giilseniyye Tarikat1 literatiiriinde Ibrahim-i Giilseni’nin halifesi olarak Za’fi’ye ve

1316 |



onun basinda bulundugu Gelibolu’daki Giilseniyye Tekkesi’ne ilk kez bu galismada
yer verilmistir. Za’fi Divani’nda Giilseniyye tarikati, Kahire’deki Giilseniyye
Asitanesi, Ibrahim-i Giilseni ve oglu Ahmed-i Hayali, ibrahim-i Giilseni’nin pirleri
hakkinda c¢ok 6nemli bilgiler mevcut olup, bu agidan Za’fi Divani, Giilseniyye
tarfkatinin baslangi¢ donemi i¢in dnemli bir kaynak niteligini tagimaktadir.

6. Za’fi, kendi adina nisbet ederek olusturdugu ve tarikat giyim kusam tarihinde
onemli bir yeri olan Za fiyyve adli bir tacin da sahibidir. XVIII. yiizyilin iki énemli
simas1 Miistakimzade ve Seyh Galib tarafindan bu tdcdan soz edilmesi ve XIX.
yiizy1lda Agah Efendi tarafindan bu tacin ¢iziminin yapilmis olmasi Za’fi’nin bu
donemlerde bile bilinen bir seyh oldugunu ve kendi tacinin o giine kadar Giilseniler
arasinda canli bir sekilde yasadigini gostermektedir.

7. Za'fi, seyhi Ibrahim-i Giilseni’nin Mevlana’dan etkilenmis olmasinin da
etkisiyle, kendi tarikati Giilseniyye tarikati disinda Mevleviyye tarikati ile de 6nemli
bir yakinlik kurmustur. Za’fi, Mevlevi sahsiyetlerden $ahidi, Suhtdi, Gilinahi ve Arsi
ile irtibat halinde olmus, hatta bu yiizden Esrar Dede tarafindan Tezkire-i Su’ara-i
Mevleviyye’ye alinmistir. Mevlevilik ile Giilsenilik arasinda var olan etkilesim, ciddi
bir boyutta ger¢eklesmistir. Za’fi’nin bu yoniiniin ortaya ¢ikartilmasi ile, her iki tarikat
arasindaki etkilesim yargisinin daha da kuvvet kazandigi goriilmektedir.

8. Gelibolulu olan Za’fi, kendi deyimiyle seyahati meslek edinen bir sair olarak,
yasadigi donem igin birbirlerinden uzak sayilabilecek pek ¢ok bolgeyi dolagmistir.
Kosova vilayetinde Uskiip’e bagli bir kaza olan Istip, giiniimiizde Yunanistan sinirlari
icerisinde olup Giannitsa adini tasiyan Vardar Yenicesi, Selanik korfezindeki Metin,
Bosna’daki izvornik, Girit adasindaki isfekiye sancaginda bir kaza olan Abkir, Mugla,
Karesi (Balikesir), Aydin, Saruhan, Seyitgazi, Istanbul ve Kahire sairin gezdigi, ya da
ugradig sehirler olarak karsimiza ¢ikmaktadir.

9. Za’fl, XVI. yiizyilda 6zellikle Rumeli’de yaygin olan Melamilik, Kalenderilik,
Abdallik, Hurtfilik, Alevilik ve Bektasilik gibi bir takim heteredoks tasavvufi
akimlarin etkisinde kalan bir sairdir. O, adi gecen akimlarin hemen hepsinde goriilen
Hurdfilik ile ilgili bir de eser vermistir. Za’fi’nin mensibu oldugu Giilseniyye
tarikatinin baslangi¢ donemlerinde-ki Za’fi de bu doénemde yasamistir-ilhad ve
zindiklikla suglandig1 g6z Oniine alindiginda, Za’fi’nin bu akimlardan etkilenisi daha
da izah edilebilir bir hal almaktadir. Bir baska agidan bakacak olursak, Za’fi’nin bu
akimlardan etkilenisi, Giilseniyye tarikatinin bu yoniiyle ilgili yapilan tartismalara
onemli bir katki ve agilim saglayacak niteliktedir. Za’fi’nin Geliboludaki tekkesinin
donemin Misir Mollasi tarafindan harab edilmesinin nedeni de benzer ithamlar
olmalidir.

10. Mutasavvif bir divan sairi olan Za’fi, gliclii bir sanat¢1 kisilige sahiptir. Bu
meyanda onun Arapga, Farsca, Tiirkce’nin Anadolu ve Cagatay lehgeleriyle yazdigi
miilemmalart; ikisi muhammes, iici mesnevi tarzinda olmak iizere yazdigi bes
sehrengizi dikkat cekmektedir. Agah Sirr1 Levend tarafindan Tiirk edebiyat tarihinde
46 olarak tesbit edilen sehrengiz sayisi, Za’fi’nin yazmis oldugu bes sehrengizle 51°e

1317 |



¢ikmis olmaktadir. Ayrica Za’fi’nin Vardar Yenicesi Sehrengizi ile, bu giine kadar
Usili ve Hayreti’ninki olmak {izere bu sehir hakkinda yazildig: tesbit edilen iki
sehrengize, bir yenisi daha eklenmis olmaktadir.

11. Za’fi, kendi doneminde yeni bir edebiyat akimi olarak geligen denizci terimleri
ile siir yazan sairlerden biri olmustur. O, Agehi’nin meshir kasidesine tahmis yazmanin
yaninda, Divan’inda da bu terimleri kullanmistir. Onun, kendi déneminde énemli bir
liman sehri olan Gelibolu’dan olmasi ve Misir’a gidislerinde deniz yolunu kullanmast,
denizcilik terimlerini kullamasinda etkili olmustur. Calismamizda ayrica, Za’fi’nin
yanisira, bu akimn diger temsilcileri olan Agehi ve Molla Muhammed-i Misri’nin de
ayn1 donemde Geliboluda bulunduklar1 ve bu edebiyat akiminin merkezinin Gelibolu
oldugu da ortaya konmustur.

12. Za’f’nin diger bir 6nemli 6zelligi Fars¢a’ya son derece hakim olmasidir.
Onun Farsg¢a divangesi, ona ait oldugunu disiindiigiimiiz Farsca Risdle-i Mecma ’il-
Melkdsid’1; HurGfilige iliskin olarak yazdig: risdlesinin 6nsoziiniin tamamini, Tiirkce
Divan’inin 6ns6ziiniin ise bir kismini Farsga olarak yazmasi, bu hususu agikg¢a ortaya
koymaktadir.

13. Tesbit edebildigimiz kadartyla Za’fi, Hafiz-1 Sirdzi, Cami, Ali Sir Nevai ,
Mevlana, Dede Omer-i Riiseni, Fuzili, Nesimi, Necati Bey, Yakini, Hayreti, Usili,
Zati, Hayali Bey, Behisti, Hafiz Sirozi ve Agehi’nin siirlerini okumus ve onlardan
etkilenmistir. Za’fi’nin gazellerine tahmis yazan Vahdeti ve $ahidi’yi ve bir matlaina
nazire yazan Tab’i’yi de ondan etkilenen sairler olarak sayabiliriz. Ayrica Ahdi’nin
Giilsen-i Su’ard’sindan 6grendigimize gore, Tab’1’nin nazire yazdig1 matlaa baska
sairler de nazire yazmislardir.

14. Calismamizda Za’fi’ye nisbet edilen besi manzim, ii¢i mensir olmak iizere
sekiz eser tesbit edilmistir. Ancak bu eserlerin bir kismimin sairimiz olan Za’fi-i
Giilseni’ye ait oldugu hustsunda elimizde kesin karineler olmasina ragmen, diger bir
kisim eser i¢in ise, kesinlik arzeden bir karineye sahip degiliz. Bu agidan eserler,
Za’fi-i Giilgseniye aidiyyeti kesin olanlar ve olmayanlar seklinde iki kisim halinde
islenmistir.

Za’f’ye aidiyyeti kesin olan eserler, Tiirkge Divan, Farsca Divance, Za’ifi Pir
Mehmed b. Evrenosoglu adina kaydedilmis olan ve gorebildigimiz kadartyla ilk
kez bu ¢aligmada tanitilan Hurtfilige iliskin bir risale ile sairin kendi tac1 hakkinda
yazdig1 risélesidir.

Diger eserlere gelince, her ne kadar bu eserlerin kendisine nisbet edildigi ikinci
bir Za’fi bilinmiyorsa da, biz bu eserleri, Za’fi’nin Giilseniligini ima eden bir kay1t
icermediklei i¢in, ihtiyatl davranarak, Za’fi-i Giilseni’ye aidiyyeti kesin olmayan
eserler olarak nitelendirdik. Bunlar daha énceden Erzurumlu Ibridhim Hakki ve
Sun’ullah-1 Gaybi’ye aidiyyeti hustGsunda bir takim tartigmalar yapilan ve bu
calismamizla Za’fi’ye de nisbet edildigi ortaya ¢ikan Hudd Rabbim manziimesi,
Risale-i Mecma’i’l-Mekasid isimli Farsca tasavvufi bir risale, Mevlid ve hicviyye
tarzinda yazilmis bir manziimeden ibarettir.

1318



15. Za’fi Divant’nin elimizdeki tek niishasi, miiretteb bir divan olup Tiirkge-Farsga,
nazim-nesir karisik bir dibace ile baglamig, daha sonra miirettib tarafindan sekil ve tiir
ayirimi yapilmadan su sekilde siralanmistir: 1 miinacat, 15 kaside, 2 terci’-i bend,
3 terkib-i bend, 24 murabba, 2 tahmis, 1 tesdis, 3 muhammes, 3 schrengiz, ikinci
sehrengizden sonra 1 tarih manzimesi, 391 gazel, gazellerin igerisine serpistirilmis
4 kosma, 1 miifred, 2 matla, 3 tarih beyti. Sair daha ziyade divan edebiyati nazim
sekillerini kullanmig olmakla beraber, dort siirrinde halk edebiyati nazim sekillerinden
kosmay1 kullanmistir. Bir Giilseni olan sairin kogsmalarini Gtilseni 1stilahi ile tapug
(ilah1) nazim tiiriinde kullandig1 goriiliir.

16. Genel olarak siirlerinde arliz veznini kullanan sair, kogsmalarini hece vezni ile
yazmistir. Boylece sair, XVI. yiizyil gibi erken bir donemde, hece vezni ile siir yazan
sairlerden biri olmustur. Remel bahri % 49 orant1 ile Divan’da en ¢ok kullanilan bahirdir.
Hezec bahri % 34 ile ikinci ve Muzari bahri % 13 ile {iglincii sirada yer almaktadir. %
37 ile Remel’den (Fa’ilatiin fa’ilatin fa’ilatiin fa’iliin), % 22 ile Hezec’ten (Mefa’iliin
mefa’iliin mefd’iliin mefa’iliin) ve % 11 ile Remel’den (Fe’ilatiin fe’ilatiin fe’ilatiin
fe’iliin) ve Muzari’den (Mef ali fa’ilatii mefa’ilii fa’iliin) kaliplar1 en ¢ok kullanilan
kaliplar olarak ilk ti¢ sirada yer almaktadirlar.

17. Divdn’da, genel olarak divan siirinin tumturakli dili kullanilmis, Arapga ve
Farsca pek cok kelime, kelime grubu ve ciimleye yer verilmis, ayet ve hadislerden
iktibaslarda bulunulmustur. Bununla birlikte, 6zellikle giintimiize gore arkaik olan
pek cok Tiirkge kelimenin ve ayrica bir ¢ok atasdziiniin de Divan’da yer aldigi
goriilmektedir. Bir dil ve ifade 6zelligi olarak, Za’fi’de de Rumeli sairlerinde goriilen
memi, memis, bali, giizeliim, “...cigum”, iki gdzlim, “a”, begiim, hey aziziim, hey ne,
hey Allahum, hey diriga, hey meded, bre, bre hey, be hey, bir iki, bir iki {i¢ gibi ¢esitli
mabhalli kelimelere ve nazik ifadelere rastlanmaktadir.

18. Za’fi, Divan’inda yer alan 394 gazelde, divan siirinde kullanilan mazmiinlarin
cogunu kullanmig, garami ve lirik bircok gazel kaleme almis; buralarda rindane ve
kalenderane bir tavir takinmigtir. Murabbalarinda daha ziyade tarikatini ve seyhini
anlatan sair, terci’-i bendlerde ve genel olarak Divdn’da, vahdet-i viiciid basta olmak
tizere felsefl olsun olmasin tasavvufi bir ¢ok konuyu islemistir. Bunun yaninda dinin
temel kavramlarmin hemen hepsi gerek gercek anlamlarinda, gerekse farkli anlam
kontekslerinde kullanilmistir. Za’fi Divani’nda dini ve tasavvufl muhteva, miistakil
bir boliim halinde detayl bir sekilde calismamiza konu teskil etmistir.

1319



BiBLIYOGRAFYA

A.YAZMALAR

Ali Emiri, Esdmi-i Su’ard-i Amid, Millet Kiit., Tarih, no. 781/1.
........ Mesdéhir-i Su’ard-i Amid, Millet Kiit., Ali Emiri Tarih, no. 750.
Arif Hikmet, Tezkire-i Su’ard, Millet Ktp., Tarih, no.789.
Mecmua, Mil.Ktp. Conk137.

Mecmua, Mil.Ktp. Yz.A., no. 1641.

Mecmua, Mil.Ktp. Yz.A., no. 4050.

Mecmua, Mil.Ktp. Yz. A., no. 3756.

Mecmua, Mil.Ktp. Yz. B., no. 193.

Mecmua, Mil.Yz.A., no. 3479.

Mecmua, Mil.Yz.A., no. 4213.

Mecmua, Siileymaniye Ktp. Asir Ef., no. 458.

Mehmed Siikri b.ismail, Silsile-ndme-i ‘Aliyye-i Mesdyih-i Sifiyye, Hac1 Selim Aga Ktp., Hii-
dai Efendi, no.1908.

Miistakimzade, Stileyman Sa’deddin, Risale-i Taciyye, Mil. Yz. A., no. 3913.

Za’fi, Divan, Millet Ktp., Ali Emiri Manzim Eserler, no. 254.
. Mevlid, Milli Ktp. Yz. A., no. 2249/2.
. Hicviyye Tarzinda Yazilmig Isimsiz Bir Manziime, Milli Ktp. Yz. A., no. 2249/2.
. Hurlfilik Risalesi, Siileymaniye Ktp. Hact Mahmut Ef., no. 3088/2.

Risdle-i Mecma’i’l-Mekasid, Kaiserlich-Koniglichen Hofbibliothek zii Wien, no.
1993/23.

B.KIiTAPLAR

Abuladze, Ts., (M.1luridze) Giircistan Bilimler Akademisi El Yazmalar: Enst. Tiirk¢e Yazmalar
Katalogu, Tbilisi 2004.

Acliini, Ismail b. Muhammed, Kesfii'I-Hafid Miizilii’I-Ilbds ‘Amma’stehere Mine’ I-Ehddisi
‘Ald Elsineti’'n-Nas, (I-1T), Mektebetii’l-Kudsi, Kéahire 1351.

Ahteri, Mustafa b. Semseddin, Ahteri-i Kebir, Ist. 1302.
AK, Coskun, Sdir Padisahlar, Kiiltiir Bak. Yay., Ankara 2001.
........ Muhibbi Divdni, Kiiltiir Bak. Yay., Ankara 1987.

Ali, Gelibolulu, Kiinhii’l-Ahbdr ' Tezkire Kismi, (Haz. Mustafa ISEN), AKM Yay., Ankara
1994.

Askar, Mustafa, Niyazi-i Misri ve Tasavvuf Anlayisi, Kiiltiir Bak. Yay., Ankara 1998.

1320



Aydemir, Yasar, Behisti Divani, MEB Yay., Ankara 2000.
Arslan, Mehmet, Tiirk Edebiyatinda Manzum Surndameler, AKM Yay., Ankara 1999.

Ahmet Cevdet Pasa, Belagat-1 Osmaniyye, (Haz.Yrd.Dog¢.Dr.Turgut KARABEY, Yrd.Dog.Dr.
Mehmet ATALAY), Ak¢ag, Ankara 2000.

Akarsu, Kamil, Rumelili Zaifi-Haydti, Sanati, Eserleri ve Divanindan Se¢meler, MEB Yay.,
Ist. 1993.

Akseki, Ahmet Hamdi, [sldm Dini-Itikdd, Ibadet ve Ahlak, DIB Yay., Ankara 1973.

Atasoy, Nurhan, Dervis Ceyizi Tiirkiye de Tarikat Giyim Kusam Tarihi, Kiiltir Bak.Yay., An-
kara 2005.

Banarl, Nihad Sami, Resimli Tiirk Edebiydt: Tarihi, (I-11), MEB Yay., Ist. 2001.

Belig, ismail, Nuhbetii’l-Asar Li-Zeyli Ziibdeti’l-Es ar, (Haz. Abdulkerim Abdulkadiroglu),
AKM Yay., Ankara 1999.

Beyani, Mustafa b. Carullah, Tezkiretii’s-Su’ard, (Haz.Ibrahim Kutluk), TTK Yay., Ankara
1997.

Beysanoglu, Sevket, Diyarbakirli Fikir ve Sanat Adamlari, (I-111), San Matbaasi, Ankara 1997.
Bilgegil, M.Kaya, Edebiydt Bilgi ve Teorileri, Enderun Kitabevi, Ist.1989.
Bilgin, Azmi, Ummi Sinan Divini, Inceleme-Metin, MEB Yay., Ist. 2000.

Camim, Ridvan, Latifi Tezkiretii’s-Su’ard ve Tabswratii'n-Nuzamd (inceleme-Metin), AKM
Yay., Ankara 2000.

........ Edirne Sairleri, Ak¢ag, Ankara 1995.

Catalogue of The Turkish Manuscripts in The British Museum, Charles Rieu, Otto Zeller Ver-
lag-Osnabriick 1978.

Cebecioglu, Ethem, Tasavvuf Terimleri & Deyimleri Sozliigii, Anka Yay., Ist. 2004.
Cerrahoglu, Ismail, Tefsir Usilii, TDV Yay., Ankara 1993.
Cosan, Esad, Hdci Bektas-1 Veli Makalat, Seha Nesriyat, Ankara ty.
Ciircani, Seyyid Serif, Kitdbu t-Ta rifit, (Ter.Arif Erkan), Bahar Yay., Ist. 1997.
Celebioglu, Amil, Kaniini Sultin Siileymdn Devri Tiirk Edebiyati, MEB Yay., Ist.1994.
Dil¢in, Cem, Yeni Tarama Sézliigii, Tiirk Dil Kurumu yay. Ankara 1983.

Orneklerle Tiirk Siir Bilgisi, Tiirk Dil Kurumu yay. Ankara 2000.
Devellioglu, Ferit, Osmanlica-Tiirk¢e Ansiklopedik Sozliik, Aydin Kitabevi, Ankara 2003.

Die Arabischen, Persischen und Tiirkischen Handschriften der Kaiserlich-Koniglichen Hofbib-
liothek zii Wien, Gustav Fligel, Wien, 1865.

Die Orientalischen Handschriften Der Herzoglichen bibliothek Zu Gotha., St.Hoheit Des Her-
zogs Ernst I1.Von S. Coburg-Gotha-Wilhelm Pertsch-Zwei Teile, Liechtenstein, ty.

Ding, Abdiilkerim, Deniz Siirleri Antolojisi, Ak¢ag Yay. Ankara 2001.

Emiri, Ali, Tezkire-i Su ‘ard-i Amid, Matba‘a-i Amidi, Ist 1327.

Ensari, Nasir, Hukkdmu Misr Mine’l-Ferd’ine ile’l-Yevm, Ddru’s-Suriik, Kahire 1987.
Er, M.Emin, Fikh-1 Bitin-Kalb Temizliginin Esaslari, A1 Sanat, Ist. 2003.

1321



Eraydin, Selguk, Tasavvuf ve Tarikatlar, IFAV Yay. Ist. 1994,

Erbili, M.Emin, Tenviru I-Kultb, (Ter. Halil Géneng), Eser Nes., Ist. 1984.
Ergun, Sadettin Niizhet, Bektasi Sdirleri, Ist. Devlet Mat. 1930.
Erzuriimi, ibrahim Hakki, Hudd Rabbim, Riza Ef. Mat., yy.1306

....... Hudd Rabbim, Matba’a-i Amire, Ist. 1339.

....... Marifetname, (Haz.Turgut Ulusoy), ist.1987.

Esrar Dede, Tezkire-i Su ‘ard-i Mevleviyye (Haz.1lhan Geng), Atatiirk Kiiltiir Merkezi Bagkan-
l1g1 Yay., Ankara 2000.

Fuzili, Divin, (Haz.Kenan Akyiiz, Sitheyl Beken, Sedit Yiiksel, Miijjgan Cunbur), Akcag Yay.
Ankara 1997.

Gazali, Muhammed Ebti Hamid, Ihya-u Uliimi’d-Din, (Cev.Ali Arslan), Merve Yay., Ist. ty.
Gibb, E.J.Wilkinson, Osmanli Siir Tarihi (Ter.Ali Cavusoglu), Akcag, Ankara ty.

Giindiiz, Sinasi, Din ve Inan¢ Sozligii, Vadi Yay., Konya 1998.

Giizel, Abdurrahman, Dini-Tasavvufi Tiirk Edebiyati, Akgag, yy., ty.

Giirgendereli, Miiberra, Hasan Ziyai Hayat, Eserleri, Sanati ve Divani, Kiiltiir Bak.Yay. An-
kara 2002.

Héfiz, Divdn, Ahter Mat., Ist.1304.
Hayali, Divan, (Haz.Ali Nihat Tarlan), Akcag Yay., Ankara 1992., 5.299.
Hayreti, Divin, (Haz.Mehmet Cavusoglu, Ali Tanyeri), I.U.E.F., Ist.1981.
Hengirmen, Mehmet, Giivahi Pendname, Kiiltiir Bak. Yay., Ankara 1990.
Heyet, Osmanli Ansiklopedisi, (I-VII), iz Yay., Ist. 1996.
Golpmarh, Abdiilbaki, Meldmilik ve Meldmiler, Gri Yay. 1st.1992.
....... Mevlana’dan Sonra Mevlevilik, Inkilap Kitapevi, Ist. 1989.
Hurilfilik Metinleri Katalogu, TTK Yay., Ankara 1973.

........ 100 Soruda Tiirkiye’de Mezhepler ve Tarikatlar, Gergek Yay., Ist. 1969.
1A: Milli Egitim Bakanhg: Islam Ansiklopedisi, MEB Yay., 1939-1988.
ipekten, Haluk, Nazim Sekilleri ve Ariiz, Dergah Yay.ist. 2002.

. Fuzili Hayat, Sanati, Eserleri, Ak¢ag, Ankara 1991

Haluk, (M. Isen, R. Toparli, N. Okgu, T. Karabey), Tezkirelere Gére Divan Edebiydt
Isimler Sozhigii, Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 Yay. Ankara 1988.

. Haluk, (M. isen, F.Kilig, i. H.Aksoyak, A. Eyduran), Sair Tezkireleri, Grafiker Yay.
Ankara 2002.

isen, Mustafa, Usiili Haydti Sanati ve Divini, AUFE Yay., Erzurum 1988.

. Latifi Tezkiresi, Kiiltiir Bak. Yay. Ankara 1990.
Islamische Handschriften Nordrhein-Westfalen, Manfred Gotz, Stuttgart 1999.
Istanbul Kitapliklar: Tiirk¢e Yazma Divanlar Katalogu, Tst. 1947.

1322



islamboli, Yahya Agah b. Salih, Tarikat Kiyafetleri, (Haz. M. Serhan Taysi, Mustafa Askar),
Sufi Kitap Yay., Ist. 2006.

Kam, Omer Ferit, Vahdet-i Viiciid, (Haz.Ethem Cebecioglu), DIB Yay., Ankara 2003.

Karaalioglu, Seyit Kemal, Resimli-Motifli Tiirk Edebivati Tarihi, inkilap ve Aka Yay., Ist.
1980.

Karahan, Abdulkadir, Figdni ve Divangesi, Ist.Unv.Edebiyat Fak.Yay., Ist.1966.
. Fuzali Muhiti, Hayadt: ve Sahsiyeti, Kiiltlir Bak.Yay., Ankara 1995.
Karaman, Hayrettin vd., Kur dn-1 Kerim ve A¢iklamali Medli, TDV Yay., yy 1998.

Kastalani, imam, Mevdhib-i Lediinniyye, (I-11), (Terc. Baki, Sad. H. Rahmi Yananli), Divan
Yay., Ist. 1983.

Kemikli, Bilal, Sun ‘ullah-1 Gaybi Divini, Inceleme-Metin, MEB Yay., Ist. 2002.
Kih¢, Mahmut Erol, Siff ve Siir, Insan Yay., Ist. 2005.

Kinah-Zade, Hasan Celebi, Tezkiretii’s-Su ‘ard, (Haz.Ibrahim Kutluk), T.T.K. Yay., Ankara
1989.

Kocin, Abdulhakim, Za ifi Giilsen-i Miilik, Ak¢ag, Ankara 2005.
Konur, Himmet, /brahim-i Giilseni -Hayadti, Eserleri, Tarikat:, Insan Yay., Ist. 2000.
Koksal, M. Asim, Peygamberler Tarihi, (I-11), DIA Yay., Ankara 1995.
Kopriilii, M. Fuad, Tiirk Edebiydti Tarihi, Akg¢ag, Ankara 2003.
Tiirk Edebiyatinda Ik Mutasavviflar, Akgag Yay., Ankara 2003
....... Eski Sdirlerimiz, Divan Edebiydti Antolojisi, Ist. 1934.
Kurnaz Cemal, Hayali Bey Divani 'min Tahlili, MEB Yay., 1st.1996.

........ Tiirkiiden Gazele Halk ve Divan Siirinin Miisterekleri Uzerine Bir Deneme, Ak¢ag,
Ankara 1997.

Kurtoglu, Fevzi, Gelibolu ve Yoresi Tarihi, Ist. 1938.
Kiilekei, Numan, A¢ciklamalar ve Orneklerle Edebi Sanatlar, Ak¢ag, Ankara 2003.
La’li, Mehmed Fenai, Terceme-i Hal-i Hazret-i Pir-i Giilseni, Darut’-T1ba’ti’l- Amire, Ist.1289.
Latifi, Latifi Tezkiresi, (Haz.Mustafa ISEN), Kiiltiir Bakanlig1 Yay. Ankara 1990.
Tezkire-i Latifi, Tkdam Mat., Ist. 1314, 228.
Levend, Agah Suni, Tiirk Edebiydti Tarihi, T.T.K. yay., Ankara 1998.

. . Divdn Edebiydti-Kelimeler ve Remizler, Mazmunlar ve Mefhumlar, Enderun Kitabe-
vi, Ist. 1984.

Tiirk Edebiyatinda Sehrengizler ve Sehrengizlerde Istanbul, Tst. Enst. Yay., Ist. 1957.

Mehmed Tahir, Bursali, Osmanli Miiellifleri, (I-111), (Tipkibasim), Bizim Biiro Yay., Ankara
2000.

Mengi, Mine, Mesihi Divani, AKM Yay., Ankara 1995.
Mevlana Celaleddin-i Rimi, Mesnevi, Kiiltiir Bakanlig1 yay. Ankara 1993.
. Kiilliydt-1 Sems Divdn-1 Kebir, (I-VIII), Tahran 1336.

1323



Mutcah, Serdar, Arap¢a Tiirk¢e Sozliik, Dagarcik, yy., ty.
Miibarek, Ali Pasa, el-Hitatii t-Tevfikiyyetii'I-Cedide, (I-V1), Bulak, 1305/1987.

Mubhyi-i Giilseni, Mendkib-1 Ibrahim-i Giilgeni, (Yaymlayan: Tahsin Yazic1), TTK Yay. Ankara
1982.

Miistakimzade, Mecelletii 'n-Nisab, Kiiltiir Bak. Yay. Tipkibasim, Ankara 2000.
Naci, Muallim, Osmanli Sdirleri, (Haz.Cemal Kurnaz), Ak¢ag. Ankara 2000.
Necati Beg, Divdn, (Haz. Ali Nihat Tarlan), MEB Yay., Ist. 1997.

en-Nedvi, Abdulbari Tasavvuf ve Hayat, (Ter. Mustafa Ates), Irfan Yay., Ist. 1974.
Nesimi, Divdn, (Haz. Hiiseyin Ayan), Ak¢ag Yay., Ankara 1990.

Nevevi, Imam, Riydzu 5-Salihin, (Tahric. M.Nasiruddin el-Elban?), el-Mektebetii’l-Islami, Bey-
rut 1998.

Ocak, Ahmet Yasar, Osmanli Imparatorlugunda Marjinal Sifilik: Kalenderiler, TTK, Ankara
1999.

Osmanli Toplumunda Zindikliklar ve Miilhidler, TVYY, Ist. 2003.

Onay, Ahmet Talat, Eski Tiirk Edebiyatinda Mazmunlar ve Izahi, (Haz.Cemal KURNAZ), Ak-
¢ag, Ankara 2000.

Ozcelik, Mustafa, Sifi Siirler, Lamure, Ist. 2005.
Ozmen, ismail, Alevi-Bektasi Siirleri Antolojisi, (I-V), Saypa, Ankara 1995.
Oztuna, Yilmaz, Devletler ve Hanedanlar, (I-V), Kiiltiir Bak. Yay., Ankara 1996.
Pakalin, M. Zeki, Osmanl Tarih Deyimleri ve Terimleri Sézliigii, (I-1IT), M.E.B., Ist. 2004.
Pala, iskender, Ansiklopedik Divin Siiri Sozligii, L&M yay. Ist. 2003.
. Kitab-1 Ask, Alfa, Ist. 2006.
Pekolcay, Necla, Islami Tiirk Edebiydtinda Sekil ve Nevilere Girig, Kitabevi, Ist. 1996.
. Islami Tiirk Edebiyat, Kitabevi, Ist. 1996.
vevven.Mevlid, TDV Yay., Ankara 1993.
Redhouse, James.W., Turkish and English Lexicon, (Tipkibasim), Cagr1, Ist. 2001.
Rimi, Mevlana Celaleddin, Mesnevi-i Ma 'nevi, (Tah. R. Nicholson), Tahran 1376.
Salih, Mendkib-1 Eviiya-y1 Misir, Bulak 1262.
Sami’, Muhammed, Esmdr-1 Esrdr, Cemal Efendi Mat., Ist.1316.
Sami, Semseddin, Kdamiisu'l-A’ldm, (Tipkibasim), Kaggar Nesriyat, Ankara 1996.
. Kdmiis-1 Tiirki, Cagr1 yay. Ist. 2001.
Sehi Bey, Hest Behist, (Haz. Mustafa Isen), Ak¢ag, Ankara 1998.
Sertkaya, Osman F., Osmanli Sdirlerinin Cagatayca Siirleri 11, Edebiyat Fak. Mat. Ist. 1971.
Solmaz, Siileyman, Ahdi ve Giilsen-i Suarasi, AKM Yay., Ankara 2005.

Semlelizade, Ahmed Giilseni, Sive-i Tarikat-1 Giilseniyye, (Haz.Tahsin Yazic1), TTK Yay., An-
kara 1982.

1324



Taberani, e/-Mu 'cemii’l-Kebir, (I-XX), (Tah. Hamdi Abdulmecid es-Selef1), Musul 1983.

Taftazani, Kelam Ilmi ve Islam Akaidi, (Haz. Siileyman Uludag), Dergah Yay., Ist. 1980.

Tarlan, Ali Nihat, Fuzuli Divani Serhi, Ak¢ag, Ankara 2001.

Tatex, Mustafa, Yunus Emre Kiilliyat: (Yunus Emre Divam Tahlil), (I-V), MEB Yay., {st.2005.
Yunus Emre Divani, Ak¢ag, Ankara 1998.

TDEA: Tiirk Dili ve Edebiyit: Ansiklopedisi - Devirler Isimler Eserler Terimler, (I-VII), Der-
gh Yay., Ist. 1977-1990.

Tolasa, Harun, Sehi, Latifi, Asik Celebi Tezkirelerine Gore, 16.Yiizyilda Edebiydt Arastirma ve
Elestirisi, Ege Unv. Mat., izmir 1983.

. Sehi, Latifi, Asik Celebi Tezkirelerine Gore, 16.Yiizyilda Edebiyat Arastirma ve Eles-
tirisi, Ege Unv. Mat., Izmir 1983, 25, 105, 204, 213. Ayni eserin bir diger baskisinda 198,
207. (Bkz. Ak¢ag Yay. Ankara 2002.

Tuman, Mehmed Nail, Tuhfe-i Naili-Divin Sdirlerinin Muhtasar Biyografileri, (I-11), (Haz.
Cemal Kurnaz, Mustafa Tat¢1), Bizim Biiro Yay., Ankara 2001.

TYDK: Istanbul Kiitiiphaneleri Tiirkce Yazma Divéanlar Katalogu, MEB Yay., Istanbul 1947-
1969.

Uludag, Siileyman, Tasavvuf Terimleri Sézligii, Ist. 1995.
Usili, Divan, (Haz. Mustafa Isen), Ak¢ag, Ankara 1990

Uzuncarsili, ismail Hakki, Osmanli Devletinin Mekez ve Bahriye Teskilati, TTK Yay. Ankara
1948.

Osmanli Tarihi, (I-VII), TTK Yay. Ankara 1983.
.. Kiitahya Sehri, 1st.1932.

Vassaf, Osmanzade Hiiseyin, Sefine-i Eviiya, (I-V), (Haz. Mehmet Akkus, Ali Yilmaz, Kita-
bevi, Ist. 2006.

Viedani, M. Sadik, Tomdr-1 Turuk-1 Aliyye 'den Halvetiyye, Evkaf-1 Islamiyye Mat., Ist. 1338-
1341.

Yildirim, Ahmet, Tasavvufun Temel Ogretilerinin Hadislerdeki Dayanaklari, TDV Yay., An-
kara 2000.

Yilmaz, Ali, Késtendilli Siileyman Seyhi, Kiiltir Bakanlig1 Yay., Ankara 1989.
Zati, Divan, (I-111), (Haz. Ali Nihat Tarlan.), Edebiyat Fak. Basimevi, Ist. 1970.
Zillioglu, Mehmed, (Evliya Celebi), Seydhatndme, Devlet Basimevi, Ist. 1938, X, 245.

C. MAKALE VE ANSIiKLOPEDiIi MADDELERI

Aksoy, Hasan, “Mevlid”, DI4, (C. XXIX), 482-484), Ankara 2004

Aydemir, Yasar, “Metin Nesrinde Mecmualarin Rolii ve Karsilasilan Problemler” (Basiimamig
Teblig Metni).

Azamat, Nihat, “Ibrahim-i Giilseni”, DI4., (XXI, 301-304), Ist., 2000.
Bolay, Siileyman Hayri, “Adem”, DIA4, (I, 358-363), yy., ty.

|325|



Celebi, ilyas, “Melekler”, “Ahiret” Isldm 'da Inan¢ Esaslari, IFAV Yay. Ist. 1998.

Celebioglu, Amil, “XIII-XV (ilk Yaris1) Yiizy1l Mesnevilerinde Mevlana Tesiri”, Eski Tiirk
Edebiyati Arastirmalar:, MEB Yay., Ist. 1998.

Emecen, Feridun, “Gelibolu”, DIA4, (C. X1V, s. 1-6), Ist. 1996.
Fayda, Mustafa, “Ahmed”, DI4, (C. I, s. 29-30), Ist. 1989.

Gockiin, Onder, “Seyh Galib’in Cagatayca Bir Gazeli” Tiirk Edebiyait: Arastirmalart, Selguk
Unv. Yay., Konya 1991, (I, 11.)

Giiler, Kadir, “Gaybi Sun’ullah ve Huda Rabbim Risalesi”, Yedi Iklim, X, 68, Kastm 1995.
Giizel, Abdurrahman, “Tekke Siiri”, Tiirk Dili, S. 445-450, Ankara 1989.

isen, Mustafa, “XVI.Yiizy1l Sonuna Kadar Osmanhlarda Biyografi Gelenegi”, Otelerden Bir
Ses- Divéin Edebiyat: ve Balkanlarda Tiirk Edebiyati Uzerine Makaleler, Akgag 1997.

. . “Ustli’nin Yenice Sehrengizi”, Otelerden Bir Ses- Divin Edebiyiti ve Balkanlarda
Tiirk Edebiyiti Uzerine Makaleler, Ak¢ag 1997.

veeveee. “Osmanhlarda Sehir ve Kiiltiir”, Otelerden Bir Ses- Divin Edebiydti ve Balkanlarda
Tiirk Edebiyati Uzerine Makaleler, Ak¢ag, Ankara 1997.

cevee. “Divan Edebiyatinda Mahlasdas Sairler”, Otelerden Bir Ses- Divin Edebiydti ve Bal-
kanlarda Tiirk Edebiyiti Uzerine Makaleler, Akgag, Ankara 1997.

. . “Tezkirelerin Isiginda Divan Edebiyatina Bakislar-Osmanli Kiiltiir Cografyasina Ba-
kis”, Otelerden Bir Ses- Divin Edebiyati ve Balkanlarda Tiirk Edebiydti Uzerine Makale-
ler, Ak¢ag, Ankara 1997.

. . “Balkanlarda Tiirk Edebiyati”, Otelerden Bir Ses- Divin Edebiyiti ve Balkanlarda
Tiirk Edebiydti Uzerine Makaleler, Ak¢ag, Ankara 1997.

Kara, Mustafa, “Balkanlarda Tasavvuf Edebiyati”, UUIFD, C. 10, S. 2, 2001.
“Giilgeniyye ", DId, (XIV, 256-259), ist. 1996.

Kemikli, Bilal, “Huda Rabbim Manztimesi Etrafinda Tartismalar”, Dost Ilinden Gelen Ses,
Kitabevi Yay. Ist. 2004.

Ko¢, Mustafa, “16. yy Osmanli Cografyasinda Karanlikta Kalmis Naksi-Ahrari, Yesevi ve
Kibrevi Seyhleri”, Kutadgubilig, 1/7.

Kopriilii, M.Fuad “Anadolu’da Tiirk Dili ve Edebiyatinin Tekamiiline Umumi Bir Bakis”,
Tiirk Edebiydti Tarihi, Ak¢ag Yay. Ankara 2003.

vieere. “Cagatay Edebiyat”, I4, (C. I1I, s. 270-323), MEB Yay., ist. 1945.

Kurnaz, Cemal, “Divan Sairlerinde Hece Vezni ile Siir Yazma Egilimi”, Tiirkiiden Gazele
Halk ve Divin Siirinin Miisterekleri Uzerine Bir Deneme, Akgag, Ankara 1997.

Kurtoglu, Fevzi, XVI inct Asurn Ik Yariminda Gelibolu, (Ayribasim Makale) yy., ty.
Pala, iskender, “Agehi Mansir”, DIA, (C. 1, s. 448-449), yy., ty.

Sinanoglu, Mustafa, “Kiifiir”, DI4, (XXVI , 533-536), Ankara 2002.

Tarlan, Ali Nihad, “Ali Sir Nevai’nin Hayat1 ve Siirleri”, 41i Sir Nevdi, 1st.1962.

Tietze, Andreas., “XVI.Asir Tiirk Siirinde Gemici Dili-Agehi Kasidesi ve Tahmisleri”, Tiirkiyat
Mecmuast, IX, 1946-51.

1326 |



Topaloglu, Bekir, “Din, Iman ve Islam”, “Kader”, Isidm da Inan¢ Esaslari, IFAV Yay. Ist.
1998.

. “Ahiret”, DIA, (I, 543-548), Ist. ty.

Timurtas, Faruk Kadri, “Tiirkiye Tiirkcesinin Ana Hatlar1”, Makaleler-Dil ve Edebiydt Incele-
meleri, (Haz. Mustata OZKAN), Tiirk Dil Kurumu yay. Ankara 1997.

Tolasa, Harun, “Divan Sairlerinin Kendi Siirleri Uzerine Diisiince ve Degerlendirmeleri”, Tiik
Dili ve Edebiydti Arastirmalart Dergisi, S.:1, Izmir 1982.

Olgun Ibrahim, “Nesimi Uzerine Notlar”, Tiirk Dili Arastirmalar: Yilligi (Belleten), Y11:1971.

Oztiirk Ali, “Halvetiyye Tarikatina Mensup XVI. Yiizy1l Divan Sairleri Uzerine Bir Inceleme”,
Tasavvuf Tlmi ve Akademik Arastirma Dergisi, (6/15), Ankara 2005.

Uludag, Siileyman, “Amel”, DI4, (111, 13-16), ist. 1991.
Yavuz, Yusuf Sevki, “Levh-i Mahfiiz”, DIA, (XXVII, 151), Ankara 2003.
D. TEZLER

Celtik, Halil, Divan Sahibi Rumeli Sdirlerinin Siir Diinyasi, (Gazi Universitesi Sosyal Bil.
Enst. doktora tezi), Ankara 2004.

Kihe, Filiz, Asik Celebi Mesd irii’s-Su ard, Inceleme, Tenkitli Metin, (GUSBE, Doktora Tezi)
Ankara 1994.

Oztiirk, Ali, XVI. Yiizy1l Halveti Siirinde Din ve Tasavvuf (Doktora tezi) Ankara Unv. Sosyal
Bil. Enst. Ankara 2003.

Pekolcay, Necla, Tiirkce Mevlid Metinleri, (Ist.Unv.Tiirkiyat Enst. Doktora tezi), Ist.1950.

1327



Za’fi’nin iginde medflin oldugu Kahire’deki Giilseniyye tarikatinin ilk asitanesinden
fotograf kareleri. Fotograflar1 bize verme liitfunda bulunan Himmet Konur’a
tesekkiir bor¢gluyum.

1328



Ali Emiri tarafindan ibrahim Giilseni’nin oglu Muhammed
ile karigtirilarak yanliglika Diyarbakirli olarak gosterilen
Za’fi-i Giilseni Gelibolulu bir Rumeli sairidir. XVI. yiizyilin
Rumeli’si 6nemli divan sairlerini ¢ikartmis olmasinin yani
sira, Giilsenilik, Melamilik, Kalenderilik, Hurafilik gibi
onemli akimlarin da merkezi haline gelen bir bolgedir. Béyle
bir ortamda yetisen Za’fi, Rumelili sairlerin siir tarzini
benimseyen ve Ibrahim-i Giilseni’ye intisab eden mutasavvif
bir divan sairi olmasinin yanmda, Hurdfilik ve vahdet-i
viiciida dair eserler veren bir miinevver olarak da karsimiza

cikmaktadir.

Za’fi-i Giilseni, donemindeki Cagatayca siir yazma riizgarina
kapilan, yepyeni bir siir akimi olarak ortaya ¢ikan denizci
terimleri ile siir yazma gelenegine uyan, sehrengiz sairi vasfini
hakkedecek derecede bes tane sehrengiz kaleme alan; Arapga,
Farsca ve Tiirkce nin iki lehgesi (Anadolu ve Cagatay) ile
miilemma yazabilen kudretli bir sair olmasmin yani sira,
Rumeli, Ege, Istanbul ve Misir gibi farkli cografyalar arasinda
mekik dokuyan bir seyyah olarak da dikkat ¢cekmektedir. O,
bu sonuncu 6zelligi gergevesinde 6zellikle Mevlevilerle ciddi
iliskiler kurmus ve Esrar Dede tarafindan yazilan Tezkire-i
Su’ara-i Mevleviyye’de Mevlevi olarak gosterilmistir.

)

Sawkiyal

BiLiM VE HIKMET VAKFI YAYINLARI

056 7961




