
786057        108401

978-605-71084-0-1

SEVİNÇ AKSİN

SÜRYANİ KADİM KİLİSESİ’NDE 
VAFTİZ SAKRAMENTİ

“… bir kimse sudan ve Ruh’tan doğ�adıkça Tanrı’nın 
Egemenliği’ne giremez.”(Yu.3:5)
Sür�ani Kadim Kilisesi’nin sakramental teolojisi ve sakrament 
fikri genel Hıristiyanlığın tarihsel sürecine paralel olarak 
gelişirken zaman içerisinde bug�nkü şeklini almıştır. 
Sakramentler çoğ�l bir kullanım olsa da kendisine ait özel bir 
teolojisi olan bir kavramdır. Sür�ani Kadim Kilisesi’nde 
sakramentler fikrinin or�aya konmasında vastiz sakramenti 
önceliklidir. Vastiz, cemaat anlamındaki kilisenin Mesih’te 
birleşmesi ve Hıristiyan olması anlamına gelir. Ay�ıca diğer 
sakramentleri almanın ilk şar�ı vastiz olmaktır.
Sür�ani Kilisesi’ne göre yeni doğan her bebek Adem ve 
Havva’nın çocuklarıdır. Onların g�nahının cezası olarak kişi 
bu g�nahla doğar. Asli g�nah kişinin iradesi dışında ve bulaşıcı 
bir g�nahtır. Bu g�nah sadece vastizle bağışlanır. Vastizle asli 
g�nahtan arınan r�hun Kutsal Ruh’u tekrar alma imkânı 
doğar. Kişi vastizle bu dünyada ölmüş sayılır ve r�hsal bir 
yaşama doğar. Ruhsal kişi r�hsal bir yaşam sür�elidir. Vastizin 
asıl gayesi Mesih’le birleşmedir. Vastiz suy�na daldırılma ile 
Mesih’in ölümüne, sudan çıkarılma ile Mesih’in dirilişine or�ak 
olunduğ�na inanılır. Vastiz ile g�nahlardan arınarak yeniden 
doğanın Mesih ile birleştiği ve böylelikle Tanrı’nın evladı 
olduğ� kabul edilir.



 

SÜRYANİ KADİM KİLİSESİ’NDE 

VAFTİZ SAKRAMENTİ 
 

 

 

 

 

 

 

SEVİNÇ AKSİN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 

 

Bu kitabın yayın hakkı Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı 

Yayınları’na aittir. Yayınevi ve yayıncısının izni olmaksızın 

çoğaltılamaz, kopyalanamaz ya da yayınlanamaz. 

 

 

 

 

 

Dinler Tarihi Serisi: 2 

 

 

SÜRYANİ KADİM KİLİSESİ’NDE VAFTİZ SAKRAMENTİ 

Yazar: Sevinç Aksin 

 

ISBN: 978-605-71084-0-1 

 

© Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

E-Yayın/Kasım 2021, Diyarbakır 

Tüm Hakkı Saklıdır 

 

Editör: Canan Seyfeli  

Kapak ve Mizanpaj: Fuat İstemi 

 

Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

Sertifika No: 52468 

Mimar Sinan Cad. Aslan Apt. A Blok, Kat: 1, No: 2, 

Yenişehir/DİYARBAKIR 

https://www.sarkiyat.org/ 

sarkiyatvakfi@gmail.com 

https://www.sarkiyat.org/
mailto:sarkiyatvakfi@gmail.com


3 

 

 

Sevinç Aksin: Diyarbakır’da doğdu (1981). İlk ve orta 

öğretimini Diyarbakır’da tamamladı.  2007’de 

Dicle Üniversitesi Sınıf Öğretmenliği 

bölümünden mezun oldu. 2007’den beri sınıf 

öğretmeni olarak görev yapmaktadır. 2018’de 

Dicle Üniversitesi Felsefe ve Din Bilimleri Dinler 

Tarihi Bilim Dalında “Süryani Kadim 

Kilisesi’nde Vaftiz Sakramenti” adlı yüksek 

lisans tezini tamamladı. 2018 yılı itibariyle Dicle 

Üniversitesi Felsefe ve Din Bilimleri Dinler 

Tarihi doktora programını sürdürmekte olup 

Hinduizm üzerine çalışmaktadır. İngilizce, Farsça 

ve Arapça dillerini bilmektedir. 



4 

 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖN SÖZ ........................................................................................ 7 

KISALTMALAR ....................................................................... 10 

GİRİŞ .......................................................................................... 11 

1. ÇALIŞMANIN KONUSU VE AMACI ................................ 11 

1.1. Çalışmanın Konusu ve Sınırları ............................................ 11 

1.2. Çalışmanın Amacı ve Kaynakları .......................................... 14 

2. SÜRYANİLER VE SÜRYANİ KADİM KİLİSESİ ................ 20 

3. HIRİSTİYANLIKTA SAKRAMENT FİKRİNİN GELİŞİMİ

 ...................................................................................................... 28 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SÜRYANİ KADİM KİLİSESİ’NDE SAKRAMENTLER 

1.1. SAKRAMENTİN ANLAMI ............................................... 38 

1.2. SAKRAMENTLERİN SIRALAMASI VE 

SINIFLANDIRILMASI .............................................................. 40 

1.3. SÜRYANİ KADİM KİLİSESİ’NDE YEDİ SAKRAMENT

 ...................................................................................................... 44 

1.3.1. Vaftiz .................................................................................. 44 

1.3.2. Murun ................................................................................ 44 

1.3.3. Kutsal Kurbono ................................................................... 50 



5 

 

1.3.4. Tövbe ................................................................................... 57 

1.3.5. Kehnutluk ........................................................................... 63 

1.3.6. Hasta Yağı .......................................................................... 69 

1.3.7. Evlilik.................................................................................. 74 

1.4. SAKRAMENTLERİ TAMAMLAYICI ŞARTLAR ........... 81 

İKİNCİ BÖLÜM 

SÜRYANİ KADİM KİLİSESİ’NDE VAFTİZİN TARİHİ VE 

ANLAMI 

2.1. TARİHSEL SÜREÇTE VAFTİZ ......................................... 85 

2.1.1. Terim Olarak Vaftiz ............................................................ 86 

2.1.2. Kutsal Kitap’ta Vaftiz ......................................................... 89 

2.1.3. Vaftiz Sakramentinin Tarihsel Gelişimi ............................. 99 

2.1.4. Süryani Kadim Kilise Tarihinde Vaftiz Sakramenti ......... 107 

2.2. VAFTİZİN ANLAMI, AMACI VE KAZANDIRDIKLARI

 .................................................................................................... 117 

2.2.1. Günahların Bağışlanması ve Yeni Doğum ....................... 118 

2.2.2. Mesih’le Birleşme .............................................................. 120 

2.2.3. Kilise’ye ve Göksel Krallığa Dâhil Olma .......................... 121 

2.2.4. Kutsal Kitap’ta Vaftize İşaret eden Sembolik Anlamlar ... 122 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

SÜRYANİ KADİM KİLİSESİ’NDE VAFTİZ 

UYGULAMASI 



6 

 

3.1. VAFTİZE HAZIRLIK ........................................................ 131 

3.2. VAFTİZ VE RİTÜELİNİN ŞARTLARI ............................ 136 

3.3. VAFTİZ MERASİMİ.......................................................... 139 

3.3.1. Anne ve Çocuğun Doğumdan Sonra Kutsanması ........... 142 

3.3.2. Kutsal Vaftiz Sakramentinde İlk Hizmet .......................... 145 

3.3.3. Tövbe Ritüeli ..................................................................... 147 

3.3.4. Vaftiz Ritüeli .................................................................... 157 

3.3.5. Murun Ritüeli .................................................................. 170 

3.3.6. Kutsal Kurbono Ritüeli ..................................................... 175 

3.3.7. Yedinci Gün Ritüeli .......................................................... 176 

3.3.8. Vaftiz Merasiminin Kısaltılmış Şekli ............................... 177 

3.3.9. Ölüm Tehlikesi Durumunda Vaftiz Ritüeli ...................... 180 

3.4. VAFTİZ MERASİMİNİN ANLAMI ................................ 181 

SONUÇ ..................................................................................... 196 

KAYNAKÇA ............................................................................ 201



7 

 

ÖN SÖZ 

Günümüz Türkiye'sinde ve başka ülkelerde inanç 

ve ibadet sistemlerini sürdüren Süryaniler, 

Hıristiyanlığı kabul eden eski halklardan biridir. 

Hıristiyan kiliselerinden Süryani Kadim Kilisesi de 

yaşayan en eski bağımsız kiliselerdendir. Kilise için 

vaftiz ve diğer sakramentler hem inanç hem de 

uygulama açısından merkezi öneme sahiptir.  

Kilise için vaftiz sakramentinin öneminden dolayı 

bu çalışmada Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftiz 

sakramenti konu olarak belirlenmiştir. Konuyu 

belirlemede bu kilisenin en eski ve bağımsız doğu 

kiliselerinden birisi olması öncelikli etkenlerdendir. 

Konuyu belirlerken vaftizin Hıristiyan olma lütfunu 

alma ve diğer sakramentleri alabilmenin ilk şartı 

olarak kabul edilmesi gibi hususların Süryani Kadim 

Kilisesi’ndeki sakrament fikrini anlamada yeterli 

olacağına dikkat edilmiştir. Süryani Kadim Kilisesi’nde 

sakramentleri anlamada önemli bir örneklik 

taşıyacağından hareketle konu vaftiz sakramenti ile 

sınırlandırılırken “Süryani Kadim Kilisesi’nde Vaftiz 

Sakramenti” adıyla kararlaştırılmıştır. 

Çalışma giriş ve üç bölümden oluşmaktadır. Girişte 

öncelikle çalışmanın konusu, amacı ve kaynakları 

hakkında bilgi verilmiştir. Süryani Kadim Kilisesi’nde 

Vaftiz Sakramentinin anlaşılmasını kolaylaştırma 



8 

 

hedeflenerek önce “Süryaniler ve Süryani Kadim 

Kilisesi” başlığı altında Süryani Kadim Kilisesi’nin 

Süryani kiliseleri içindeki yeri ele alınmış, ardından 

“Hıristiyanlıkta Sakrament Fikrinin Gelişimi” 

başlığıyla Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftiz ve 

sakrament fikrini oluşturan zemin ve alt yapı ortaya 

konmuştur. “Süryani Kadim Kilisesi’nde 

Sakramentler” isimli birinci bölümde kilisenin 

sakramentlere dönük yaklaşımı ve yedi sakramentin 

her biri ayrı ayrı işlenmiştir. İkinci bölümde ise vaftiz 

sakramentinin tarihsel süreçte sakramental teolojiyle 

paralel gelişimi ve şekillenişi “Süryani Kadim 

Kilisesi’nde Vaftiz Sakramenti’nin Tarihi ve Anlamı” 

başlığı altında ortaya konmuştur. Son olarak üçüncü 

bölümde “Süryani Kadim Kilisesi’nde Vaftiz 

Uygulaması” başlığı altında vaftiz uygulamasının 

hazırlık süreci ve şartları öncelikle işlenmiştir. 

Ardından vaftiz merasimi ele alınmıştır. Vaftiz 

merasiminde uygulanan tövbe, vaftiz, murun ve kutsal 

kurbono ritüelleri işlenmiştir. Vaftiz merasiminde 

kutsallaşan her objenin sakramental teolojiye işaret 

eden sembolik anlamı verilmiştir. Sonuçta ise 

çalışmanın sonuçları ve bir değerlendirmesi ortaya 

konmuştur. 

Çalışmanın başından itibaren yol göstericiliği, 

eleştirileri, yorumları ve desteğiyle zihin dünyamı 

genişletip yeni ufuklar açan değerli danışman hocam 



9 

 

Sayın Prof. Dr. Canan Seyfeli’ye ve kıymetli hocam 

Doç. Dr. M. Hadi Tezokur’a teşekkürlerimi sunarım. 

Çalışmanın alan araştırması kısmında yaşanılan 

zorlukları kolaylaştıran ve bilgisiyle önemli katkılar 

sunan Süryani Kadim Kilisesi din görevlilerinden 

Midyat Kiliseleri Papazı İshak Ergün’e, Mardin Kırklar 

Kilisesi Papazı Horepiskopos Gabriyel Akyüz ve 

Diyarbakır Meryem Ana Süryani Kadim Kilisesi 

Papazı Sayın Yusuf Akbulut’a ilgilerinden dolayı 

teşekkürlerimi sunarım. Azmi ve desteğiyle bana güç 

veren yardımlarını esirgemeyen değerli arkadaşım ve 

meslektaşım Mehmet Mekin Meçin’e ve akademisyen 

arkadaşım İbrahim Korhan’a teşekkürü borç bilirim.  

 

SEVİNÇ AKSİN 

DİYARBAKIR 2021



10 

 

KISALTMALAR 

ANF  Ante-Nicene Fathers 

Bkz.   Bakınız 

c.   Cilt 

Chap.   Chapter 

Çev.   Çeviren 

Ed.   Editör 

ERE   Encyclopedia of Religion and Ethics 

JASSS  The Journal Of Academic Social Science 

Studies 

M.   Miladi 

NCE   The New Catholic Encyclopedia 

NPNF  Nicene and Post-Nicene Fathers of the 

Christian Church 

s.   Sayfa 

S.   Sayı 

ss.   Sayfalar arası 

USA  United States of America 

vb.  Ve benzeri 

vs.   Ve sâire 

Vol.   Volume 

yy.   Yüzyıl 



11 

 

GİRİŞ 

Süryani Kadim Kilisesi’nde Vaftiz Sakramenti 

konusunun anlaşılması için öncelikli olarak 

Süryanilerin, Süryani Kadim Kilisesi’nin ve 

Hıristiyanlıkta Sakrament fikrinin anlaşılması gerekir. 

Bu nedenle girişte konu sırasıyla “Çalışmanın Konusu, 

Amacı ve Metodu”, “Süryaniler ve Süryani Kadim 

Kilisesi” ve “Hıristiyanlıkta Sakrament Fikri” başlıkları 

altında ele alınmıştır.  

1. ÇALIŞMANIN KONUSU VE AMACI  

Çalışmanın bu kısmında konu, sınırları, amacı ve 

kaynakları ele alınmıştır. Burada amaç Süryani Kadim 

Kilisesi’nde Vaftiz Sakramenti konusunun ne 

olduğunu, sınırlarını ortaya koymaktır. Daha da 

önemlisi çalışmanın amacını ve kaynaklarını ele alarak 

çalışmanın akademik sınırlarını göstermek 

hedeflenmiştir. Bu sebeple konu “Çalışmanın Konusu 

ve Sınırları” ve “Çalışmanın Amacı ve Kaynakları” 

şeklinde iki başlık altında işlenmiştir. 

1.1. Çalışmanın Konusu ve Sınırları 

Çalışmanın konusu, “Süryani Kadim Kilisesi’nde 

Vaftiz Sakramenti”dir. Konu geleneksel yapının güçlü 

olduğu, yaşayan en eski Hıristiyan kiliselerden 

Süryani Kadim Kilisesi ve kilisenin sakramental 

ayinlerinden vaftiz sakramenti olarak belirlenmiştir. 



12 

 

Vaftiz, kadim kiliselerdeki sakrament fikrinin 

şekillenişini göstermede yeterli bir sakrament örneği 

olacağından çalışmanın konusu Süryani Kadim 

Kilisesi’nde vaftizin sakramental yönü olarak 

sınırlandırılmıştır. 

Sakramentler, Hıristiyan dünyasında ‘sakrament’ 

olarak tanımlanmadan önce de var olan dini 

uygulamalardandı. Hıristiyanlıkta var olan dini 

uygulamalardan bazıları süreç içerisinde 

sakramentlere konu olmuş ve ‘sakrament’ kavramının 

şekillenmesinde etkili olmuştur. Sakrament fikrinin ve 

sakramentlerin oluşumu Yeni Ahit metinlerinde çok 

açık olmayan “Mesih Sırrı” ya da genel anlamda İsa 

Mesih öğretisiyle ilişkilidir.1 Mesih sırrı önce 

Evharistiyayı ardından diğer sakramentleri içine 

alacak şekilde sakramentler fikrinin doğmasına yol 

açmıştır. V. Yüzyıl başlarında Aziz Augustin’te artık 

sakramentler fikri belirgin hale gelmiştir. Sakramentler 

teolojisinin gelişimi inanç ya da uygulama farkına 

dikkat edilmeksizin Mesih’le ilişkilendirilen pek çok 

hususa sakrament denmesine yol açmıştır. Bu da 

sakramentlerin sayısını belirleme ihtiyacını ortaya 

çıkarmıştır. Sakramental teolojiden hareketle 

sakramentlerin sayısını belirleme ile ilgili gelişmeler 

                                                 

1 Canan Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, Çizgi Kitabevi, 

Konya 2011, s. 50. 



13 

 

XII.-XVI. yüzyıl arasında yoğun sürmüş, Katolik 

Kilise’de etkili yürüyen bu gelişmeler sonucunda 

sakramentler doktrini ortaya çıkmıştır. Katolikler 

Trente Konsili’nde (1547) “Yedi Sakrament” doktrinini 

dogmalaştırmıştır. Diğer kiliselerden Ortodoks 

Kilisesi, Süryani Kadim Kilisesi ve Ermeni Kilisesi gibi 

birçok kilise sakramentlerin sayısını yedi olarak kabul 

etmiştir. Ancak doğu kiliselerinin kendi gelenekleri 

içerisinde, mesela bir sinodla sakramentlerin sayısını 

yedi olarak belirlediklerini gösteren açık bir veri 

bulunmamaktadır. Bu hususlardan dolayı 

Hıristiyanlıktaki sakrament fikrinin gelişimi Süryani 

Kadim Kilisesi’ndeki vaftizin sakramental yönününün 

anlaşılmasında önemli katkı sunmuştur.  

Süryani Kadim Kilisesi’nin kabul ettiği yedi 

sakrament vaftiz, murun (konfirmasyon), kutsal 

kurbono (evharistiya), tövbe, kehnutluk (ruhban 

takdisi), hasta yağı ve evlilik sakramenti diye 

isimlendirilmektedir.2 Vaftiz sakramenti 

Hıristiyanlıkta dine girişin ilk adımı olduğundan 

sakramentler arasında önemli bir yer teşkil eder. Bu 

sebeple çalışmanın ana konusu Süryani Kadim 

Kilisesi’nde vaftiz sakramenti olarak belirlenmiştir. 

Araştırmanın konusu olan vaftizin inanç ve uygulama 

                                                 

2 Zeki Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, 

Resim Matbaacılık, İstanbul 2012, ss. 31-32. 



14 

 

boyutu, yani vaftizin sakramental boyutu ele alınırken 

Süryani Kadim Kilisesi’nin sakramental teolojisinin 

açık bir örneğini sunmuştur.  

Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftiz sakramenti ve 

uygulamasının anlaşılmasında önemli faktörlerden 

ikisi, vaftizin Hıristiyanlık tarihsel sürecindeki 

şekillenişi ve bu süreçte kazandığı hem terim hem 

kavramsal hem ayinsel hem sakramental ve hem de 

ritüel anlamlarıdır. Bu sebeple önce Hıristiyanlıkta, 

sonra Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftizin tarihsel 

süreci ortaya konmuştur. İkinci olarak da vaftizin 

anlamları, bu anlamlarla ilişkili olarak amacı ve 

kazandırdıkları gibi konular işlenmiştir.  

Araştırmada Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftiz 

sakramentinin uygulanması ve ritüel anlamı son 

bölümde ele alınmıştır. Bu bölümde Süryani Kadim 

Kilisesi’nde vaftiz sakramentinin uygulama biçimi 

incelenirken hem inanç hem ritüel boyutuyla vaftiz 

sakramentinin bütünlüğü ortaya konmuştur.  

1.2. Çalışmanın Amacı ve Kaynakları 

Çalışmanın temel amacı Hıristiyanlığa giriş ve 

Mesih’te bir olma sakramenti olan vaftizin sakramental 

yönünü geleneğin etkin olduğu Süryani Kadim 

Kilisesi’ne göre ortaya koymadır. Vaftizin sakramental 

yönünün anlaşılmasına katkı sağlayacak unsurlardan 

önce Süryaniler ve Süryani Kadim Kilisesi, 



15 

 

Hıristiyanlıkta sakrament fikrinin gelişimi, ardından 

Süryani Kadim Kilisesi’nde sakramentler konuları ele 

alınırken bu kilisenin sakramentler teolojisini ve 

vaftizin sakramental yönünün alt zeminini ortaya 

çıkarma hedeflenmiştir. 

Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftizin uygulama 

yönünün anlaşılmasını, inançsal yönünün açığa 

çıkmasını sağlamada rol oynayan vaftizin tarihsel 

süreci ve bu süreçte kazandığı çeşitli yönleri bulunan 

anlamları ele alınmıştır. Burada hedef vaftiz 

sakramentinin Hıristiyan inanç ve uygulama 

konularıyla ilişkisi ve bir bütünlüğe sahip olduğunu 

ortaya koymadır.  

Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftiz ritüelinin 

öncesinde hazırlık, şartlar gibi ve sonrasında murun, 

kutsal kurbono, yedinci gün ritüeli gibi çevreleyen bir 

çok kısa ritüel yanında vaftizin farklı durumlarda 

uygulama şekli gibi konular vaftiz uygulaması 

içerisinde yer alır. Böylece uzun bir merasimine 

dönüşen vaftiz uygulaması ve vaftiz merasiminin 

anlamı işlenirken amaç vaftiz sakramentinin hem 

sakramentler teolojisindeki hem de genel Hıristiyan 

inanç ve uygulamalar bütünlüğü içerisindeki yeri ve 

anlamını ortaya koymaktır. Bu yönleriyle konu vaftiz 

sakramentinin bütünsel olarak anlaşılmasını 

kolaylaştıracak niteliktedir.  



16 

 

Çalışmanın araştırma sürecinde kaynak taraması 

yapılmıştır. Çalışmanın konusu olan Süryani 

Kilisesi’nde vaftiz sakramentini kavramak için 

öncelikli olarak Hıristiyanlık’ta sakramentleri konu 

alan eserler incelenmiştir. Daha sonra Süryanileri ve 

Süryani Kilisesi’nde sakramentleri ele alan kaynaklar 

değerlendirilmiştir. Bu çalışmada Canan Seyfeli’nin 

“Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler”3 adlı eseri 

Türkiye’deki önemli kaynaklardandır. Bu eserde 

monofizit inancı benimseyerek Kadıköy Konsili 

kararlarını reddeden Ermeni Kilisesi’nin sakrament 

fikri yedi sakrament açısından incelenmiştir. Doğu 

kiliselerinden Ermeni Kilisesi ile Süryani Kadim 

Kilisesi’nin ayin ve ibadet usullerindeki benzerlikten 

dolayı bu eser çalışmaya önemli oranda ışık olmuştur. 

Ayrıca Hıristiyanlık dini inanç ve ibadet sisteminde 

sakramentleri anlamada Ali Erbaş’ın “Hıristiyanlıkta 

İbadet”4, Muhammet Tarakçı’nın “Protestanlıkta 

Sakramentler”5 isimli sakramentler konulu çalışmalar 

ve M. Hadi Tezokur’un “Süryanilerde Vaftiz”6 isimli 

                                                 

3 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, Çizgi Kitabevi, Konya 

2011. 
4 Ali Erbaş, Hıristiyanlıkta İbadet, Ayışığı Kitapları, İstanbul 2003. 
5 Muhammet Tarakçı, Protestanlıkta Sakramentler, Emin 

Yayınları, Bursa 2012. 
6 M. Hadi Tezokur, “Süryanilerde Vaftiz”, Makalelerle Mardin IV 

Önemli Simalar-Dini Topluluklar, (ss. 229-265), İstanbul 2007. 



17 

 

makale çalışması başta olmak üzere alanın diğer 

kaynaklarından da yararlanılmıştır. 

Çalışmada Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftiz 

sakramenti araştırılırken inananlarının kabul ettiğini 

ve inanılanı olduğu gibi ortaya koyma hedeflenmiştir. 

Bu amaçla kilise mensubu din adamlarının görüşlerine 

yer verilmiştir. Din adamlarına ait eserler incelenmiş 

ve onlardan faydalanılmıştır. Süryani din 

görevlilerinden olan Zeki Demir’in “Süryani Kilisesi ve 

Kilisenin Kutsal Yedi Gizi”7, Samuel Akdemir’in 

“İstanbul Mozaiğinde Süryaniler” ve “Dini 

Kurallarımız”8, Moran Mor İğnatius Efrem I. 

Barsavm’ın “Saçılmış İnciler”9, M.Suriyos Zekâ İvas- P. 

İshak Saka, “el-Esraru’s-Sab’a Bi Hasbi Mu’takidi ve’t-

Taksi’l-Keniseti’s-Suryaniyye”10 gibi eserler 

incelenmiştir. Ayrıca Sebastian P. Brock’un, “Süryani 

Geleneğinde Kutsal Kitap”11 adlı eseri, Ayub 

                                                 

7 Zeki Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, 

Resim Matbaacılık, İstanbul 2012. 
8 Samuel Akdemir, Dini Kurallarımız, Baha Matbaası, İstanbul 

1972; Samuel Akdemir, İstanbul Mozağinde Süryaniler, 

Promat Basım Yayın, İstanbul 2009. 
9 Moran Mor İğnatius Efrem I. Barsavm, Saçılmış İnciler, Zeki 

Demir (Çev.), Resim Ofset, İstanbul 2005. 
10 M.Suriyos Zekâ İvas ve P. İshak Saka, el-Esraru’s-Sab’a Bi Hasbi 

Mu’takidi ve’t-Taksi’l-Keniseti’s-Suryaniyye, Şefik Matbaası, 

Bağdat 1970. 
11 Sebastian P. Brock, Süryani Geleneğinde Kutsal Kitap, Circis 

Bulut (Çev.), Zafer Matbaası, İstanbul 2000. 



18 

 

Silvanos’un “The Rite of Consecration of the Church 

According to the Syrian Orthodox Tradition”12 adlı 

doktora tezi ve Christine Chaillot’un “The Syrian 

Orthodox Church of Antioch and All the East”13 adlı 

eseri yararlanılan kaynaklar arasındadır. 

Süryani Kiliselerinde ortak metin olarak kabul 

edilen “The Sacrament of Holy Baptism According to 

The Ancient Rite of The Syrian Orthodox Church of 

Antioch”14 isimli kutsal vaftiz metni ilk olarak Romalı 

Clement (M. 101) tarafından oluşturulmuş, daha sonra 

yeniden düzenlemeler yapan Antakyalı patrik Severius 

(M. 538) tarafından takdim edilmiştir. Kilise 

Babalarından Dara Metropoliti (M. 860) Mor Ivannis, 

Muşe Bar Kifo (M. 903), Diyarbakır Metropoliti Mor 

Dionysius Yakup Bar Salibi ve meşhur Mor Gregorius 

Bar Hebraeus tarafından yazılmış ve çoğaltılmıştır. Bu 

metnin orijinal dili Süryanicedir. Süryaniceden 

İngilizceye ilk çeviri 1950 yılında Patrik Mor Efrem I. 

                                                 

12 Ayub Silvanos, “The Rite of Consecration of the Church 

According to the Syrian Orthodox Tradition, (“Degree of 

Doctor”, Manchester University Philosophy in the Faculty of 

Humanities, Manchester 2014). 
13 Christine Chaillot, The Syrian Orthodox Church of Antioch, 

Inter-Orthodox Dialogue, Geneva 1998. 
14 Metropolitan Mar Athanasius Yeshue Samuel (Ed.), The 

Sacrament of Holy Baptism According to The Ancient Rite of 

The Syrian Orthodox Church of Antioch, Deacon Murat Saliba 

Barsom (Çev.), The Syrian Orthodox Church in The United 

States of America and Canada, USA 1974. 



19 

 

Barsavm tarafından yapılmıştır. Çalışmada vaftiz 

merasiminde bu metin ana kaynak olarak 

kullanılmıştır. Ayrıca bu metni ele alan çalışmalardan 

Thomas F. Best (Ed.), “Baptism Today”15 adlı 

çalışmadan da yararlanılmıştır.  

Hıristiyan teolojisinin temel metni olan Kutsal 

Kitap’ın16 son çevirisinden yararlanılmıştır. Kutsal 

Kitap alıntı ve dipnot biçiminde kaynak gösterilmiştir. 

Kutsal Kitap’tan alıntılar dipnotun uzun veya kısa 

olmasına göre belirlenmiştir. Dipnotu kısa alıntılarda 

metin içinde, akışı bozacak uzun alıntılarda ise altta 

verilmiştir. Kaynak gösterme ve kısaltma metodu 

Kutsal Kitap’ın son çevirisine göre (örnek: Mat.19:28) 

yapılmıştır. Erken Hırıstiyanlık dönemindeki Kilise 

Babalarının metinleri de yazılı kaynaklar arasında yer 

alır. Bu metinlerin ingilizce çevirileri için internette yer 

alan pdf ortamından yararlanılmıştır. Bu metnin 

kullanım biçimi dipnotta kısaltmalar şeklindedir. 

Kısaltma metodu (ANF01 gibi) ilgili sitenin kullanım 

biçime göre yapılmıştır.17 Bunların dışında Süryaniler 

ve Süryanilerin inanç ve ritüellerini konu alan Türkçe 

ve İngilizce çeşitli kaynak incelenmiştir. 

                                                 

15 Thomas F. Best (Ed.), Baptism Today, Liturgical Press, Minnesota 

2008, ss. 23-27. 
16 Kitabı Mukaddes Şirketi, Kutsal Kitap (Tevrat, Zebur, İncil), 

Yeni Yaşam Yayınları, Republic of Korea 2011. 
17 http: /www.ccel.org/ (Erişim 2014). 



20 

 

Çalışmamızın araştırma sürecinde vaftiz 

sakramentinin kavramsal düzeyden uygulama 

düzeyine çıkarma noktasında alan araştırması yöntemi 

kullanılmıştır. Çünkü soyut olanın somuta 

indirgenmesi ifade ve aktarmada önemli bir faktördür. 

Bu sebepledir ki vaftiz ayinine katılım gerçekleştirilmiş 

ve ayin aşama aşama gözlemlenmiştir. Süryani din 

adamlarından Diyarbakır Meryem Ana Kilisesi papazı 

Yusuf Akbulut, Mardin Kırklar Kilisesi Horepiskoposu 

Gabriyel Akyüz ve Midyat Kiliseleri ruhanisi İshak 

Ergün ile vaftiz ve vaftiz ayini konusunda görüşmeler 

video ve ses kaydı alınarak gerçekleştirilmiştir. Vaftiz 

ayinine katılan cemaatle yapılan görüşmeler de 

vaftizin ritüel boyutunu anlamaya kaynaklık etmiştir. 

Ayrıca Süryani Kilisesi inanç ve uygulamalarını 

bütünsel olarak daha iyi değerlendirmek amacıyla, 

evharistiya ayinine, dini bayramlara, günün içinde 

okunan dualara katılım sağlanmış, sosyo–kültürel 

boyutu değerlendirmek için de din görevlisi olmayan 

Süryani kişilerle de görüşülmüştür. 

2. SÜRYANİLER VE SÜRYANİ KADİM KİLİSESİ 

Mezopotamya coğrafyası tarih boyunca Babiller, 

Aramiler, Asurlular, Keldaniler, Süryaniler gibi birçok 

topluma ev sahipliği yapmıştır. Günümüzde halen bu 

coğrafyada yaşayan, etnik ve dinsel kimlikleri ile ilgili 



21 

 

çeşitli görüşler öne sürülen Süryaniler Mezopotamya 

uygarlığının en eski halklarındandır.18 

Süryaniler, kendilerini “Suryoyo/Süryani” olarak 

tanımlarlar.19 Süryaniler ve Süryani adının kökeni ile 

ilgili din, dil, coğrafi konum, etnisite gibi unsurlardan 

dolayı çeşitli görüşler öne sürülmüştür.20 Bu 

görüşlerden biri olan ve Süryani din adamlarınca daha 

çok kabul gören görüş, Süryani isminin Mezopotamya 

bölgesini ele geçiren Suros adlı Arami bir kralın 

isminden geldiği ve zamanla bölgedeki halkın adı 

olarak kullanıldığı şeklindedir.21 Bugün ise daha çok 

tarihte Hıristiyanlığı kabul etmiş ve Süryani dilini 

kullanmaya devam eden halk için kullanılmaktadır.22 

                                                 

18 Gökhan Sarı, Ermeni Meselesi Işığında Süryaniler, Barış 

Kitapevi, Ankara 2013, ss. 10-12. Ayrıca bkz. Nail Kul, 

Geçmişten Günümüze Midyat ve Turabdin Süryanileri, Yeni 

Anadolu Yayıncılık, İstanbul 2015, s. 55. 
19 Mehmet Çelik, Süryani Kilisesi Tarihi, Yaylacık Matbaası, 

İstanbul 1987, c. 1, s. 1. Ayrıca bkz. Gökhan Sarı, Geçmişten 

Günümüze Süryaniler ve Süryanilerin Türkiye’ye Etkileri: 

İdil Örneği, (“Yayınlanmamış Doktora Tezi”, Gazi Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 2011), s. 53. 
20 Yakup Tahincioğlu, Süryaniler, Butik Yayıncılık, İstanbul 2011, s. 

75. Ayrıca bkz. Mutay Öztemiz, Süryaniler, Ayrıntı Yayınları, 

İstanbul 2012, s. 7. 
21 Gorgis David Malik, Süryanilerin Tarihi, Yaba Yayınları, 

İstanbul 2012, s. 51. Ayrıca bkz. Mehmet Çelik, Süryani Kilisesi 

Tarihi, s. 2. 
22 Mor Ignatius Zakka I Iwas, The Syrian Orthodox Church of 

Antioch at a Glance, Mor Ephrem the Syrian Monastery 

Publications, Damascus- Syria 2008, ss. 25-26. 



22 

 

Hıristiyanlığın I. yüzyılında Kudüs ile Akdeniz 

kıyıları arasında bir ticaret merkezi sayılan Antakya 

üzerinden Suriye ve Mezopotamya’da yayılması23 ve 

Hıristiyanlığı benimseyen cemaatin Antakya ve 

çevresinde artmasıyla Kudüs Elçisel Kilisesi tarafından 

Petrus ve arkadaşları Antakya’ya gönderilir ve 

Antakya Kilisesi kurulur. Hıristiyanlığın yayılmasıyla 

Aramice konuşan Asurî, Arami, Keldani topluluklar ile 

Arap ve Yahudi topluluklarının arasında Hıristiyanlığı 

kabul edenler Hıristiyanlığı kabul etmeyenlerden ayrı 

göstermek için kendilerini Süryani (Suryoyo) olarak 

tanımlamışlardır.24 Günümüzde Süryani toplumunda 

her ne kadar Arami köken etnik yapının merkezi olsa 

da bu toplumun Mezopotamya halklarının birçok 

kesimini de içinde barındıran bir mozaik oluşturduğu 

belirtilmektedir.25 

Hıristiyanlığın Edessa (Urhoy, Urfa) bölgesinde 

Süryaniler arasında yayılmasında kral Abgar ve İsa 

                                                 

23 Suphi Aksoy-Tuma Çelik, Mezopotamya Uygarlığında Süryani 

Tarihi, Nika Yayınevi, Ankara 2013, s. 175.  
24 Kadir Albayrak, “Günümüz Ortadoğu Coğrafyasında 

Süryaniler”, Ortadoğu Yıllığı 2011, (615-632), Açılım Kitap, 

2012. Ayrıca bkz. Aksoy- Çelik, Mezopotamya Uygarlığında 

Süryani Tarihi, ss. 2-3.  
25 İbrahim Özcoşar, “19. Yüzyılda Mardin Süryanileri”, 

(“Yayınlanmamış Doktora Tezi”, Erciyes Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitiüsü, Kayseri 2006), ss. 15-16. Ayrıca bkz. Bülent 

Özdemir, Süryanilerin Dünü Bugünü, Türk Tarih Kurumu, 

Ankara 2014, s. 13. 



23 

 

arasında yapılan mektuplaşmanın etkisi olduğu 

söylenir. Bu mektuplarda kral Abgar’ın İsa’nın 

hastalıkları iyileştirdiğini duymasıyla İsa’nın bir elçi 

yollayarak kendisini de iyileştirmesi için kente davet 

ettiği ifade edilir. Eusebious Kral Abgar ile İsa Mesih 

arasındaki mektuplaşmalar hakkında bilgi veren en 

eski tarihçidir ve bu mektupları Süryanice dilindeki 

arşiv kaynaklarından çevirdiğini nakleder.26 Buna göre 

Abgar’ın İsa’ya mektubu şöyledir:  

“‘Edessa yöneticisi Abgarus, Kurtarıcı İsa’yı 

Kudüs’te görmekten ötürü çok memnundur. Senin 

şifalı otlar ya da ilaçlar olmaksızın hastalıklara bir 

çözüm bulduğunu haber aldım. İyileştirdiklerin 

arasında kör ve topal insanlar olduğunu, ayrıca 

cüzzamlı hastaları iyileştirdiğini söylüyorlar. Yine 

şeytani ruhları arındırdığını, hastalıklardan dolayı acı 

çekenlere şifa verdiğini ve ölüleri dirilttiğini 

anlatıyorlar.’” 

“‘Seninle ilgili olarak duyduklarımdan şu ikisinden 

birisinin doğru olacağı sonucuna vardım. Ya sen 

cennetten inen bir tanrısın ya da tüm hastalıkları 

iyileştiren bir Tanrı’nın oğlusun.’” 

                                                 

26 Eusebious, Kilise Tarihi, Chiviyazıları Yayınevi, İstanbul 2010, 

ss. 31-32. Ayrıca bkz. Canan Seyfeli, Ermeni Kilise Merkezi 

Ecmiatzin, Çizgi Kitabevi, Konya 2015, s. 38-39, 95n. 



24 

 

“‘Hastalıkları ve sıkıntıları iyileştirebildiğini 

duyduğumdan dolayı sana yazdım. Diğer yandan da 

Yahudilerin de senin hakkında duyduklarından 

rahatsız olduklarını işittim. Benim kentim küçük bir 

kenttir ama ikimize de yetecek kadar büyüktür.’” 

İsa’nın da elçi aracılığıyla Kral Abgar’a yanıt mektubu 

şöyledir: 

“‘Beni görmeden bana inandığın için seni 

kutsuyorum. Sana, benim hakkımda bilgi verenler beni 

tanımayanlardır. Bana yazdıklarından sonra sana 

yardım etmem gerektiğini düşündüm. Bu nedenle sana 

müritlerimden birisini göndereceğimi belki de o senin 

hastalığını yenebilir ve sana eski yaşamını geri 

verebilir.’”27 

İsa Mesih’in dirilişinden sonra havari Thomas 

(Toma) tarafından Yetmişler’den olan Thaddeus’u 

(Aday) Kral Abgar’ı iyileştirmek ve Müjdeyi Edessa 

kentinde yaymak için gönderilir. Bu olayın daha geniş 

anlatımı ve Süryani inancının büyüklüğünü ifade eden 

birçok yeni öğe Süryanice olarak yazılmış olan 

“Aday’ın Öğretisi” nde yer alır.28 

                                                 

27 Eusebious, Kilise Tarihi, ss. 31-32. 
28 Sebastian P.Brock (Ed.), Saklı İnci: Antik Arami Mirasların 

Varisleri, c. 2, Trans World Film Italia Srlvia Massimo Meliconi, 

Roma 2006, s. 103. Ayrıca bkz. Sebastien De Courtois, 

Süryaniler, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul 2014, s. 24. 



25 

 

Hıristiyanlıkta tarihsel süreç içerisinde İsa’nın 

tabiatı ile ilgili teolojik tartışmalar meydana gelmiştir. 

V. yüzyıla kadar İsa’nın tabiatı ile ilgili ortaya çıkan 

teolojik tartışmalar 451 Kadıköy Konsili sonrası inanç 

bağlamında diyofizit ve monofizit görüşü benimseyen 

Doğu Hıristiyan kiliseleri, Latin ve Greek 

Hıristiyanlığından ayrılmıştır.29 Kadıköy Konsili’ni 

reddeden kiliseler Antakya ve İskenderiye merkezine 

bağlı Süryani, Nasturi, Ermeni, Kıpti ve Habeş 

bağımsız kiliselerini oluşturmuşlardır.30 Kadıköy 

Konsili sonrası Süryaniler de Doğu ve Batı Süryaniler 

olarak ayrışmışlardır. Doğu Süryaniler İsa’nın çifte 

tabiat doktrinini savunan Nasturi Kilisesi’ni, Batı 

Süryaniler ise Kadıköy Konsili kararlarını 

benimsemeyerek Süryani Kilisesi’ni 

oluşturmuşlardır.31 

VI. yüzyılda Burudanlı Aziz Yakup, Süryani 

Kilisesi’nin yeniden canlanmasında önemli rol 

oynamıştır. Bu yüzden batılı kiliseler, Yakup 

Baraday’ın Süryani Kilisesi’ne kazandırdıklarından 

                                                 

29 Albayrak, “Günümüz Ortadoğu Coğrafyasında Süryaniler”, 

Ortadoğu Yıllığı 2011, s. 620. 
30 Canan Seyfeli, İstanbul Ermeni Patrikliği, Aziz Andaç Yayınları, 

Ankara 2005, s. 17-19. Ayrıca bkz. Özdemir, Süryanilerin Dünü 

Bugünü, ss. 19-20; E. Ferguson (Ed.), Encyclopedia of Early 

Christianity, New York- London 1998, ss. 1100-1102. 
31 Turhan Kaçar, Geç Antikçağ’da Hıristiyanlık, Arkeoloji ve Sanat 

Yayınları, İstanbul 2009, ss. 148-149. 



26 

 

dolayı Süryani toplumuna “Yakubiler”, kiliselerine de 

Yakubi Kilisesi adını vermişlerdir.32 Süryaniler, Yakup 

Baraday’ı değerli Kilise Babalarından biri olarak görüp 

O’na değer verdiklerini ancak Süryani Kilisesi’nin Aziz 

Yakup’tan önce Havariler Döneminde kurulduğunu 

ifade etmektedirler. Bu sebepten dolayı, Süryaniler, 

kendilerine “Yakubi” ya da “Yakubiler” denmesini 

kabul etmemektedirler.33 

Tarihsel süreçte Süryani Kilisesi’nde de ayrışma 

meydana gelmiştir. VI. yüzyılda Kadıköy Konsili 

kararlarını benimseyen imparator yanlısı Süryaniler, 

Süryani Kilisesi’nden ayrılarak kendi kiliselerini 

kurmuşlardır. Kadıköy Konsili kararlarını benimseyen 

Süryanilere Malkoye (Melkitler) denilmiştir.34 VII. 

yüzyılda Melkitler arasında yaşanılan bölünme sonucu 

Lübnan’da Maruni Patrikliği oluşmuş ve bu patrikliğe 

bağlı Süryanilere de Maruniler denilmiştir.35 Nasturi 

Kilisesi arasında da Katolik inancı benimseyenler 

                                                 

32 Akdemir, İstanbul Mozaiğinde Süryaniler, ss. 33-34. 
33 Kaçar, Geç Antikçağ’da Hıristiyanlık, ss. 155-156. 
34 A. Fortescue, Batı Süryaniler’den Melkitler, Meral Ünüvar 

(Çev.), 2009, http://www.acsatv.com/fil/Malkoye.pdf, 

(06.07.2017), s. 2. Ayrıca bkz. Nihat Durak, Süryaniler 

Açısından 451 Kadıköy Konsili, Rağbet Yayınları, İstanbul 

2012, s. 90. 
35 Ramazan Işık, “Maruni Kilisesi”, (“Yayınlanmamış Doktora 

Tezi”, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 

2003), s. IV. 

http://www.acsatv.com/fil/Malkoye.pdf


27 

 

olmuştur. Katolik inancı benimseyen Süryaniler 

Nasturi Kilisesi’nden 1445 yılında ayrılarak kendi 

kiliselerini oluşturmuş ve Keldaniler olarak 

adlandırılmışlardır.36 

Antakya Kilisesi’ne bağlı Süryani Kilisesi arasında 

bölünmeler devam etmiştir. XVIII. yüzyılda episkopos 

Mihayel Carve’nin liderliğinde bir grup Süryani Roma 

Katolik Kilisesi’ne bağlanarak Süryani Katolikleri 

oluşturmuştur. Osmanlı devletinin 1845’de Süryani 

Katolikleri tanımasıyla geleneksel Antakya 

Patrikliği’ne bağlı kalanlar kendilerini Katolik 

Süryanilerden ayırmak için Kadim Süryaniler ismiyle 

anmışlardır.37 

Günümüzde Süryani Kadimler ile geleneksel 

Antakya Kilisesi’ne bağlı tek tabiat inancını 

benimseyen kadim Süryaniler kastedilmektedir.38 

Kadim Süryaniler ayin ve ibadetlerinde Süryanicenin 

batı lehçesini kullanırlar. Batı Süryaniler olarak da 

                                                 

36 Süryaniler/Renkler Solmasın Kültürler Kaybolmasın, Süryani 

Tarihinde Bölünmeler, http://www.suryaniler.com/, 

(31.07.2017). Ayrıca bkz. Joseph Molitor, Kildaniler ve Doğu 

Süryani Kilisesi, Erol Sever (Çev.), Yaba Yayınları, İstanbul 

2004, ss. 28-29. 
37 İbrahim Özcoşar, “Süryani Kadimleri (Yakubileri) 

Katolikleştirme Faaliyetleri ve Süryani Katolik Patrikliğinin 

Kurulması”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

2006, c. 8, s. 132. Ayrıca bkz. Çelik, Süryani Kilisesi Tarihi, s. 2. 
38 Çelik, Süryani Kilisesi Tarihi, ss. 205-207. 

http://www.suryaniler.com/


28 

 

bilinen Süryani Kadim Kilisesi’nin tarihsel süreçte 

farklı patriklik merkezleri olmuştur. Kilisenin ilk 

patriklik merkezi elçiler tarafından kurulan Antakya 

Kilisesi’dir. VII. yüzyıla kadar Antakya’da bulunan 

patriklik merkezi, dönemin Bizans baskılarından 

dolayı önce Malatya Bar Savmo Manastırı’na daha 

sonra ise buradan Diyarbakır Meryem Ana Kilisesi’ne 

taşınmıştır. XIII. yüzyılda ise patriklik merkezi Mardin 

Deyrulzaferan Manastırı olarak bilinmektedir. XIII. 

yüzyıldan XX. yüzyıla kadar Mardin’de bulunan 

patriklik merkezi 1958 tarihinden itibaren Suriye’nin 

başkenti Şam’a nakledilmiştir. Günümüzde Antakya 

Elçisel Kilise’ye dayandırılan Süryani Kadim 

Kilisesi’nin patriklik merkezi halen Şam’da 

bulunmaktadır.39 Çalışmanın konusu olan vaftiz 

sakramenti bu son kilise olan Süryani Kadim 

Kilisesi’yle ilgilidir. 

3. HIRİSTİYANLIKTA SAKRAMENT FİKRİNİN 

GELİŞİMİ 

Hıristiyanlığın ortaya çıktığı ve gelişim gösterdiği 

dönem, Roma İmparatorluğunun hâkimiyeti altındaki 

coğrafyada gerçekleşmiştir. Roma İmparatorluğunda 

resmi dil Latince olmasına rağmen halkın konuştuğu 

dil çoğunlukla Yunanca (Grekçe) idi. Bu sebeple 

                                                 

39 Chaillot, The Syrian Orthodox Church of Antioch, ss. 27-28. 



29 

 

Hıristiyanlık Kutsal Kitap’ının ikinci kısmı olan Yeni 

Antlaşma metinleri dönemin çoğunluğunun 

konuştuğu dil olan halk Yunancası ile yazılmıştır.40 

Kutsal Kitap metinlerinde gizem, sır anlamında 

kullanılan Yunanca “mysterium” kelimesi zaman 

içerisinde Latince bir kelime olan ve Yunanca eş 

anlamlısı bulunmayan41 “sacramentum” terimiyle 

karşılanmıştır.42 Hıristiyan teolojisinde ayin ve 

ibadetleri ifade etmek için kullanılan sakrament 

kelimesi Latince “sacramentum” teriminden 

türetilmiştir. Latincede “sacramentum” kelimesi kutsal 

şey,43 vaat, yemin, bağ44 anlamları ile Roma 

hukukunda sadakat yemini45, Roma İmparatorluğu 

zamanında pagan tapınağındaki kutsal yemin ve 

kutsal yeminle tanrılardan alınan destek46 anlamlarına 

gelmektedir. Genel kullanımda ise kutsal olan her şeye 

“sacramentum” denilmiştir.47 

                                                 

40 Sebastian P. Brock (Ed.), Saklı İnci: Üçüncü Binyılın Başında; 

Süryani Ortodoks Kilisesi Tanıklığı, c. 3, Trans World Film 

Italia Srlvia Massimo Meliconi, Roma 2006, s. 223. 
41 Erbaş, Hıristiyanlıkta İbadet, s. 79. 
42 A. Dulles, “Mystery (in Theology)”, NCE, Vol. 10, Gale, USA 

2003, s. 83. 
43 Mehmet Aydın, Ansiklopedik Dinler Sözlüğü, Din Bilimleri 

Yayınları, Konya 2005, s. 662. 
44 Tarakçı, Protestanlıkta Sakramentler, s. 19. 
45 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, s. 48. 
46 Erbaş, Hıristiyanlıkta İbadet, s. 79. 
47 Tarakçı, Protestanlıkta Sakramentler, s. 19. 



30 

 

Hıristiyan teologların genel kanaatine göre 

sakrament, temelde bir ahitleşme sembolüdür ve bu 

sebepledir ki hareket, aksiyon ve söz 

barındırmaktadır.48 Sakrament kavramı, Hıristiyan 

teolojisinin temelinde yer alan ayin, ritüel ve Hıristiyan 

imanının göstergesi olan sakramentlerde anlamını 

bulmaktadır. Ancak Tanrının, görünmez etkinliğinin 

görünür işaretleri olan sakramentler,49 Hıristiyan 

Kutsal Kitap külliyatında sakrament olarak 

tanımlanmazlar.50 

Aziz Pavlus’un İsa Mesih ile ilgili ifadeleri ve 

yorumlamaları sakrament fikrini şekillendirmiştir. 

Sakrament fikri zaman içerisinde sakramentler 

teolojisini de oluşturmuştur.51  

Kutsal Kitap’ta sır (misterium) olarak ifade edilen 

ancak zamanla sakrament fikrinin gelişmesini 

sağlayan, Pavlus’un mektuplarında yer alan Mesih 

sırrı ve öğretisi ve Tanrı’nın bilgeliği kavramları ile 

ilgilidir. Pavlus’un mektuplarında Tanrı’nın sırrının 

Mesih olduğu ve Mesih’in tanınması gerektiği(Kol.2:2-3), 

Tanrı’nın sırrının Mesih aracılığıyla açıklandığı(Ef. 1:9-10), 

                                                 

48 Erbaş, Hıristiyanlıkta İbadet, s. 79. 
49 Thomas Michel, Hristiyan Tanrı Bilimine Giriş, Sak Ofset 

Reklamcılık Yayıncılık Matbaacılık, Ankara 2012, s. 87. 
50 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, s. 48. 
51 Fuat Aydın, Pavlus Hıristiyanlığına Giriş, Eskiyeni Yayınları, 

Ankara 2011, ss. 200-201. 



31 

 

Mesih sırrının vahiy yoluyla elçilere bildirildiği ve 

nasıl kavrandığı(Ef. 3:3-5) gibi Mesih sırrına ilişkin açık 

ifadeler yer alır. Bunun yanında mektuplarında Mesih 

sırrıyla ilişkilendirilebilecek başka birçok ifade 

yanında kimlerin yetkilendirildiği gibi hususlar da 

geçmektedir.52  

Eski Ahit metinlerinde yer alan sır ile ilgili ifadeler 

Yeni Ahit metinlerinde anlamını bulan sakrament fikri 

çerçevesinde yorumlanmıştır. Pavlus, Eski Ahit 

metinlerindeki gizli olan kurtarıcının geleceği, 

günahların kaldırılacağı (Rom.11.26-27) ifadeleri ile yaratılış 

metninde evlilikte tek beden olma(Yar.2:24) hususunu 

Mesih sırrı kapsamında açıklar.(Ef.5:30-32) 

Hıristiyan dünyasında zaman içerisinde Mesih 

öğretisi ve Mesih sırrını anlama çabalarına yönelik 

tartışmalar Mesih öğretisinde sır olarak ifade edilen 

hususların artmasını sağlamıştır. Süreç içerisinde sırrın 

anlamlarından hareketle sakramentin görünür işareti 

olan sır anlamıyla sakrament fikri belirginleşmiştir.  

Kutsal Kitap metinlerinde tekil olarak ifade edilen 

Mesih sırrı ve evlilik sırrı zaman içerisinde Mesih’le 

ilgili diğer inanç ve uygulamaların da tek tek sır olarak 

tanımlanmasına yol açmıştır. Evharistiya, Mesih 

sırrının anlamını bulduğu belirgin sakramentlerden 

                                                 

52 Ef. 3: 1-13; Rom. 16: 25-7; Kol. 1: 25; Kol. 1: 27-28; Ef. 1: 5-14; Rom. 

11: 25-7; 1.Ti. : 3: 9. 



32 

 

birincisidir. İsa Mesih’in, öğrencileriyle yediği son 

akşam yemeğinde; bedenini ve kanını ekmek ve kâse 

olarak ifade etmesi; İsa Mesih ile sır ve sır kavramı 

arasında anlam ilişkisi kurulmasını sağlamıştır. Mesih 

sırrı ile evharistiya sakramenti arasındaki anlam 

ilişkisinden dolayı, zaman içerisinde Mesih ile ilişkili 

olan diğer bazı inanç ve uygulamaların da sır olarak 

ifade edilmesi ve bir kısmının zamanla sakrament 

olarak tanımlanması gerçekleşmiştir. Böylece içinde 

Mesih öğretisinin gizli olduğu ve sakramental bir 

işareti bulunan ayinler “sacramentum” kelimesiyle 

karşılanır hale gelmiştir. İnanç temelli sırlar daha çok 

“mysterium” kelimesiyle karşılanırken, görünür işareti 

olan daha çok ritle ilgili sırlar, “sacramentum” 

kelimesiyle karşılanmıştır. Bu anlam Yunanca 

“mysterium”dan Latince “sacramentum”a dönüşümü 

göstermektedir.53  

Hıristiyanlığın başlangıcından beri, sakramentler, 

Kutsal Ruh’un bir görünümü, kurtuluş için gerekli 

olan ayinler,54 fiziksel unsurlara yerleştirilmiş halde 

Tanrı’nın Mesih’te sunduğu vaatler ve kişiye bir şeyler 

bildiren işaretler55 olarak görülmüştür. Kilise 

Babalarından Antakyalı Ignatius, Justin Martyr, 

                                                 

53 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, ss. 62-63. 
54 Aydın, Ansiklopedik Dinler Sözlüğü, s. 662. 
55 Rev. Robert Lynn, Sakramentler, Anadolu Ofset, İstanbul 2002. s. 

30. 



33 

 

Irenaeus, Antakyalı Theophilus, İskenderiyeli Clement, 

bu arada Tertullian, Origen, Cyprian, Aziz Augustin 

ve diğerleri sakramenti çeşitli hususlarda 

değerlendirmişlerdir. Antakyalı İgnatius (30-107), 

Mesih sırrını dünyanın prensinden (şeytandan) saklı 

olan üç ünlü sır şeklinde betimlemiştir. Bu sırlar; 

Meryem’in bakireliği, Mesih’in doğumu ve Rabbin 

ölümü şeklinde ifade edilmiştir.56 Yaklaşık üç asır 

sonra Aziz Augustin (354-430) sakramenti, görünmez 

lütfun işareti olarak tanımladığında sakrament fikri 

daha açık hale gelmiştir.57 

Hıristiyanlığın ilk dönemlerinde, bugün Katolik ve 

Ortodoksların kutsal kabul ettiği yedi sakramentle 

ilgili ritüeller uygulanmıştır. Ancak bu uygulamaların 

tamamı her daim sakrament olarak 

isimlendirilmemiştir. Hıristiyanlar arasında, uzun bir 

süre nelerin sakrament olduğu hakkında fikir ileri 

sürülmemiş veya sakramentlerin sayısını belirleme 

ihtiyacı hissedilmemiştir.58 Sakramentlerin sayısını 

belirleme çabası bir ‘sakramentler teolojisi’ni ya da 

‘yedi sakrament’ doktrinini doğurmuştur. Bu 

sakramente yüklenen anlamla ayinlerin tek tek 

                                                 

56 Ignatius, “The Epistle of Ignatius to the Ephesians”, ANF01’de, 

Chap. XIX. 
57 Philip Schaff, History of the Christian Church, Vol. 5, Charles 

Scribner’s Sons, New York 1907, s. 704. 
58 Tarakçı, Protestanlıkta Sakramentler, s. 37. 



34 

 

anlamlarının karşılaştırılmasıyla gerçekleştirilirken 

sakramentlerin sayısının belirlenmesi ve sakramenler 

doktrininin geliştirilmesi XII. yüzyıl ortaları itibariyle 

hız kazanmıştır. Bunda etkili olanlar Piskopos Otto of 

Bamberg (1060-1139), Peter Lombard (1100-1160), 

Hugh of St. Victor (1096-1141), Robert Pullen (?-1155) 

ve Alexander of Hales (1170/85-1245) gibi din 

adamlarıdır. Bu süreçte birçok isim sakramentlerin 

sayısını 30’dan fazla bir sayıyla tanımlamıştır. Bununla 

birlikte sakramentlerin sayısını yedi olarak belirleyen 

ilk kişinin Peter Lombard olduğu kabul edilmektedir.59 

Ayrıca o, yedi sakramenti lütuf bahşeden sırlar olarak 

diğerlerinden ayırarak ‘sakramentler doktrini’nin 

geliştirilmesinde bir başlangıca imza atmıştır. 

Hıristiyanlık tarihinin en önemli yazarlarından 

Thomas Aquinas60 (1225-1274) ise sakramentler 

doktrini çerçevesinde konuyu sistematik olarak ele 

alanların başında gelir. O, sakramenti ‘görünmeyen bir 

lütfun görünen işareti’ şeklinde tanımlayanlardan 

birisi olmuştur. Floransa Konsili’nde (1438) yedi 

sakrament doktrini ele alınmıştır. Bu ‘sakramentler 

doktrini’nin ‘yedi sakrament doktrini’ne dönüşümünü 

                                                 

59 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, s. 65. 
60 Katolik teolojiyi en iyi geliştirenlerden olan Thomas Aquinas 

Aristo felsefesinden beslenmiştir. Bkz. Athanasius, “Life of St. 

Athanasius and Account of Arianism”, Philip Schaff, 

(Dipnotlandıran), NPNF2-04’te, Chap. II, s. 39, 31n. 



35 

 

ifade eder. Trente Konsili’nde (1545-1563) ise 

sakramentler, dogmatik olarak ifade düzeyine 

taşındığında yedi sakrament dogmasına 

dönüştürülmüştür.61  

Hıristiyanlıkta kiliselerin çoğunluğu yedi sakrament 

fikrini kabul etmiştir. Sakramentlerin sayısının yediyle 

sınırlandırılması, Kutsal Kitap’ta bulunan bir emirden 

değil, yedi rakamının Hıristiyanlıkta sahip olduğu 

önemle ilintili görülmüştür. Haftanın yedi gün olması, 

Hıristiyan inancına göre yedi büyük erdemin ve yedi 

büyük günahın bulunması bu sayıyı önemli kılan 

hususlardandır.62 

Katolik kilisesinin kabul ettiği yedi sakrament 

şunlardır: 1- Vaftiz, 2- Konfirmasyon, 3- Evharistiya, 4- 

Tövbe, 5- Ruhban Takdisi, 6- Evlenme, 7- Son Yağlama 

(Hasta Yağı).63 Ortodoks Kilisesi, bazı usûl farkı olsa da 

yedi sakramenti aynen kabul etmektedir. Doğu 

Kiliselerinden olan ve gelenekten beslenen Süryani 

Kadim Kilisesi ve Ermeni Kilisesi de yedi sakramenti 

kabul etmektedir. Protestan Kiliselerin tamamına 

                                                 

61 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, s. 65. 
62 Tarakçı, Protestanlıkta Sakramentler, s. 37. 
63 Libreria Editrice Vaticana, Katolik Kilisesi Din ve Ahlak 

İlkeleri, Dominik Pamir (Çev.), Yaylacık Matbaası, İstanbul 

2000, s. 184. Ayrıca bkz. Herbert Vorgrimler, Sacramental 

Theology, The Liturgical Press, Minnesota 1992, ss. 230-231. 



36 

 

yakını ise sadece vaftiz ve evharistiyayı sakrament 

olarak kabul etmektedirler.64 

                                                 

64 Michel, Hristiyan Tanrı Bilimine Giriş, s. 88. 



37 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SÜRYANİ KADİM KİLİSESİ’NDE 

SAKRAMENTLER 

Süryani Kadim Kilisesi’nin vaftiz sakramentinin 

uygulama boyutunda vaftiz ritüeli ile birlikte tövbe, 

murun, kutsal kurbono ritüelleri de icra edilmektedir. 

Bu da vaftizin sakramental teolojisinin anlaşılmasında 

vaftiz merasiminde uygulanan sakramentlerin önemini 

ortaya koyar. Bununla birlikte merasimi icra eden din 

görevlisi de ruhban takdisi sakramenti ile ilgilidir. Bu 

sebeple çalışma vaftiz uygulamasıyla doğrudan ilgili 

bu sakramentler ve Süryani Kadim Kilisesi’nde 

sakramentler teolojisinin anlaşılması, böylece vaftiz 

sakramentinin daha iyi anlaşılması için önce Süryani 

Kadim Kilisesi’nde sakramentler konusu ele alınmıştır. 

Süryani Kadim Kilisesi’nin sakramental teolojisi ve 

sakrament fikri genel Hıristiyanlığın tarihsel sürecine 

paralel olarak gelişirken zaman içerisinde bugünkü 

şeklini almıştır. Sakramentler çoğul bir kullanım olsa 

da kendisine ait özel bir teolojisi olan bir kavramdır. 

Süryani Kadim Kilisesi’nde sakrament fikrini ve 

geleneksel uygulamalarda vaftizin sakramentler 

teolojisindeki yerini anlamada katkı sunacak hususlar; 

“Sakramentin Terim Anlamı”, “Sakramentlerin Sayısı 

ve Sıralaması”, “Yedi Sakrament”, “Sakramentlerin 



38 

 

Sınıflandırılması”, “Sakramentlerin Anlamı” ile 

“Sakramentleri Tamamlayıcı Şartlar” başlıkları altında 

ele alınmıştır.  

1.1. SAKRAMENTİN ANLAMI 

Süryani Kadim Kilisesi’nde sakrament, “râzâ” terimi 

ile ifade edilmektedir. Süryanicede “râzâ” gizem, ayin, 

rit, aşai rabbani terim anlamları65 ile gizlenmiş-gizli, 

antlaşma-konsey, tip, figür, şekil, sembol, kutsal 

evharistiya gibi çeşitli sözlük anlamlarına66 Süryani 

Kadim Kilisesi’nde “râzâ” kelimesinin çoğulu 

sakramentler anlamına gelen “roze”dir.67 Süryani 

geleneğinde sakramentler için kullanılan bu terim IV. 

yüzyılda yaygın bir şekilde Suriye’de kullanılmıştır.68 

Kilise terminolojisine göre “râzâ” kavramsal olarak 

kişinin kendi öz benliğinde gizlediği şey,69 tanrısal 

huzura varmak için Mesih’in verdiği hissi işaretler,70 

                                                 

65 Arthur John Maclean, A Dictionary of Dialects Vernacular 

Syriac, Oxford at the Clerandon Press 1902, s. 20. Ayrıca bkz. 

Abraham Yohannan, A Modern Syriac=English Dictionary, 

New York Columbia University 1900, s. 57. 
66 Mathai Kadavil, The World as Sacrament, Peeters, Leuven 2005, 

s. 240. 
67 Emanuel Aydın, Kurobo, Viyana 1979, s. 15. 
68 Kadavil, The World as Sacrament, s. 242. 
69 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, s. 29. 
70 Hanna Dolapönü, Türk Süryani Kadim Kilisesi’nin Mesihsal 

Öğretimi, Hikmet Basımevi, Mardin 1968, s.12. 



39 

 

inanlıyı görülmeyen ve hissedilmeyen nimetlere kutsal 

edimlerle ulaştıran71 şeklinde tanımlanmaktadır. 

Ayrıca kutsal metinlerde yer alan insanı ruhsal açıdan 

etkileyen ancak insan aklının algılayamayacağı tanrısal 

güç ve kutsallık barındıran olaylar da sakrament 

olarak tanımlanır.72 

Süryani Kilise Babaları sakrament kavramını 

genellikle tipolojik veya sembolik olarak açıklar. 

Tipolojik ve sembolik açıklama biçimi, var olan ilişki 

ağını gösterme şeklidir. Süryani Kilise Babaları için, 

sembol ile sembolize edilen gerçeklik arasındaki ilişki 

çok sıktır. Çünkü gerçekliğin gizli gücü sembolün 

içinde yer almaktadır.73 Bu anlam ilişkisi de sakrament 

anlamına gelen “râzâ” kelimesinin örnek veya sembol 

anlamlarını oluşturmuştur.74 

Hıristiyanlıkta kutsallık ve İsa Mesih’in bedeni olan 

kilisede sonsuz yaşam Tanrı’nın lütfu ile verildiğine 

inanılan sakramentlerle gerçekleşir. Buna göre 

sakramentler kişiyi İsa Mesih’le bütünleştirir, İsa 

                                                 

71 İvas-Saka, el-Esraru’s-Sab’a Bi Hasbi Mu’takidi ve’t-Taksi’l-

Keniseti’s-Suryaniyye, s. 7. 
72 Chaillot, The Syrian Orthodox Church of Antioch, s. 108. Ayrıca 

bkz. Akdemir, İstanbul Mozaiğinde Süryaniler, s. 70.  
73 Robert Murray, “Symbolism in St. Ephrem Theology”, Parole de 

I’orient ( 6/7 81975-76), 2009, s. 2. 
74 Brock, Süryani Geleneğinde Kutsal Kitap, s. 84. 



40 

 

Mesih’te diriliş ve sonsuz yaşamı sağlar.75 Süryani 

Kadim Kilisesi’ne göre insanlığın Adem ve Havva’nın 

günahıyla kaybetttiği görkem (yücelik) giysisini tekrar 

elde etme imkanı Tanrısal Söz’ün bedenleşmesiyle 

olanaklı hale gelmiştir.76 Bu da İsa Mesih Kilisesi ve 

kilise sakramentleriyle gerçekleşir. Kutsal sakramentler 

ilahi lütfu bildirmek için İsa Mesih tarafından 

belirlenen somut işaretlerdir.77 Sakramentlerde 

görünen gerçeklik, ifade edilenin ötesinde 

görünmeyen gerçeklik olan Tanrının lütfudur.78 Bu 

lütfun kişileri gerçek yaşama hazırlayarak kutsallık ve 

ebedi hayat kazandırdığına inanılır.79  

1.2. SAKRAMENTLERİN SIRALAMASI VE 

SINIFLANDIRILMASI 

Süryani Kadim Kilisesi’nde XIII. yüzyılda 

kararlaştırılan sınıflandırma gereği sakramentlerin 

sayısı beştir. Daha sonra iki sakrament daha eklenerek 

                                                 

75 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, s. 82. 
76 Brock, Süryani Geleneğinde Kutsal Kitap, ss. 114-115. Ayrıca 

bkz. Sebastian Brock, Studies in Syriac Christianity, Variorum, 

USA 1992, s.  
77 Syriac Orthodox Resourches, The Syriac Orthodox Church, 

http://sor.cua.edu/Links/index.html, (09.10.2017). 
78 William Toma, “The Sacramental Theologhy of the Assyrian 

Church of the East”, Holy Apostolic Catholic Assyrian Church 

of the East, https://news.assyrianchurch.org/, (05.11.2017). s. 2. 
79 Akdemir, Dini Kurallarımız, s. 65. 



41 

 

yedi olarak kabul edilmiştir.80 Sakramentlerin sayısının 

yedi olarak belirlenmesinde; Kutsal Kitap metinlerinde 

yer alan “Bilgelik kendi evini yaptı, yedi direğini 

yonttu.”(Özd.9:1) ve“İşte Yeşu’nun önüne koyduğum taşa 

bakın! O tek taşın yedi gözü var; onun üzerine bir yazıt 

oyacağım.”(Zek.3:9) gibi bazı ifadelere dayandırılır. Süryani 

Kadim Kilisesi yedi sakramentin, Elçiler aracılığıyla İsa 

Mesih’ten alındığını ve gelenekten gelen aktarımla bu 

sayının yedi olduğunu kabul eder.81 

Süryani Kadim Kilisesi’nde yedi sakramentin 

sıralanmasında belirli ve sabit bir düzenin varlığından 

söz etmek mümkün değildir. Bu noktada gelenekten 

gelen uygulama biçimleri ile bu konu ile ilgili ortak 

çalışmaların yapılmamış olmasının etkilediği 

söylenebilir. Ancak Hıristiyanlıkta kiliseye giriş 

sakramenti olan vaftiz sıralamada ilk sırayı teşkil eder.  

Kilisenin sakramentleri sıralama konusunda özel bir 

çabasından bahsetmek mümkün görünmemektedir. 

Bununla birlikte çoğunlukla din görevlilerinin yazdığı 

sakramentler konulu eserlerde çeşitli sıralamaların 

olduğu anlaşılmaktadır. Samuel Akdemir’in “Dini 

                                                 

80 Kadir Albayrak, “Ermeni, Süryani ve Keldani Kiliseleri”, 

Yaşayan Dünya Dinleri, (ss. 141-153), Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, Ankara 2010, s. 148. 
81 İvas-Saka, el-Esraru’s-Sab’a Bi Hasbi Mu’takidi ve’t-Taksi’l-

Keniseti’s-Suryaniyye, s. 10. Eski Ahit metinlerinde yedi sayısı 

birçok yerde geçmektedir. Bkz. Annemarie Schimmel, Sayıların 

Gizemi, Kabalcı Yayınevi, İstanbul 2011, ss. 144-145. 



42 

 

Kurallarımız” adlı eserinde sakramentler; vaftiz, 

konfirmasyon, tövbe, evharistiya, rahip takdisi, hasta 

yağı ve evlilik şeklinde82 sıralanmışken “İstanbul 

Mozaiğinde Süryaniler” adlı eserinde konuyu vaftiz, 

konfirmasyon, evharistiya, tövbe, hasta yağı, rahip 

takdisi ve evlilik sırasında işlemiştir.83 Zeki Demir’in 

“Süryani Kilisesi ve Kilise’nin Kutsal Yedi Gizi” adlı 

eserinde sakramentler, vaftiz, konfirmasyon, tövbe, 

evharistiya, rahip takdisi, evlilik ve hasta yağı 

şeklinde;84 Süryani metropolit Hanna Dolapönü’nün 

eserinde ise vaftiz, konfirmasyon, evharistiya, tövbe, 

rahip takdisi, hasta yağı ve evlilik şeklinde bir sıralama 

kullanılmıştır.85 Ancak bütün yazarların ortak noktası 

Vaftiz ve Konfirmasyon’u ilk iki sakrament olarak 

kabul etmeleridir. Bu çalışmada sakramentlerin 

sıralamasında genel uygulamaya yakın olması 

sebebiyle Hanna Dolapönü’nün sıralaması esas 

alınmıştır.  

Süryani Kadim Kilisesi’nde sakramentlerin 

sınıflandırılmasının da çeşitli şekillerde yapıldığı 

görülmektedir. Çalışmada sakramentlerin 

sınıflandırılmasına dair temel veriler görüşme yapılan 

                                                 

82 Akdemir, Dini Kurallarımız, s. 65. 
83 Akdemir, İstanbul Mozaiğinde Süryaniler, s. 70. 
84 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, ss. 31-32. 
85 Dolapönü, Türk Süryani Kadim Kilisesi’nin Mesihsal 

Öğretimi, ss. 12-17. 



43 

 

İshak Ergün ve Gabriyel Akyüz’ün ifadelerinden 

yararlanılarak oluşturulmuştur. İshak Ergün, 

sakramentleri herkes tarafından alınması gereken ve 

gerekmeyen sakramentler şeklinde sınıflandırmıştır. 

Buna göre vaftiz, murun, kutsal kurbono ve tövbe 

herkes tarafından alınması zorunlu sakramentlerdir. 

Ancak hasta yağı, kehnutluk ve evlilik zorunlu 

değildir.86 

Ergün ve Akyüz sakramentleri bir defaya mahsus 

ve tekrarlanabilen sakramentler olarak da 

sınıflandırmışlardır. Vaftiz, murun ve kehnutluk bir 

defa icra edilen sakramentlerdir. Tövbe, kutsal 

kurbono, evlilik ve hasta yağı ise tekrarlanabilen 

sakramentlerdir.87 Bunlardan tövbe ve kutsal kurbono 

sürekli tekrarlanabilir. Evlilik ve hasta yağı sakramenti 

ise şarta bağlı olarak birkaç defa tekrarlanabilen 

sakramentlerdir.88 

                                                 

86 Midyat Kiliseleri Papazı İshak Ergün ile yapılan 02. 05. 2015 

tarihli görüşme kaydı. Ayrıca bkz. Demir, Süryani Kilisesi ve 

Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, s. 34. 
87 Kırklar Kilisesi Horepiskoposu Gabriyel Akyüz ile yapılan 

23.04.2014 tarihli görüşme kaydı. 
88 Midyat Kiliseleri Papazı İshak Ergün ile yapılan 02. 05. 2015 

tarihli görüşme kaydı. 



44 

 

1.3. SÜRYANİ KADİM KİLİSESİ’NDE YEDİ 

SAKRAMENT 

Süryani Kadim Kilisesi Katolik Kilisesi merkezli 

olan yedi sakrament doktrinini kabul etmektedir. 

Süryani Kadim Kilisesi’nin kabul ettiği yedi sakrament 

bu çalışmada “Vaftiz”, “Murun”, “Kutsal Kurbono”, 

“Tövbe”, “Kehnutluk”, “Hasta Yağı” ve “Evlilik” 

başlıkları altında aynı sırada ele alınmıştır.  

1.3.1. Vaftiz 

Süryani Kadim Kilisesin’de sakramentler fikrinin 

ortaya konmasında vaftiz sakramenti önceliklidir. 

Vaftiz sakramenti Mesih’i kilise ile birleşme ve 

dolayısıyla diğer sakramentleri almanın girişi olarak 

kabul edilir. Böylece kilisenin sakramental teolojisinin 

de ilk adımı sayılır. Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftiz 

sakramenti çalışmanın ana konusu olduğundan 

vaftizin sakramental yönü ilgili bölümlerde ele 

alınmıştır. 

1.3.2. Murun 

Murun sakramentinde kullanılan kutsal yağ 

Yunanca kokulu yağ ve merhem anlamına gelen 

“myrrh” teriminden türemiştir ve “myron” şeklinde 

ifade edilir.89 Yunanca myron terimi merhem, balsam, 

                                                 

89 James Strong, A Concise Dictionary of the Words in the Greek 

Testament; with their Renderings in the Authorized English 



45 

 

parfüm, kolza yağı ve meshetme yağı anlamlarına 

gelir. Myron teriminin Süryanicede karşılığı murun 

terimidir. Süryanice murun terimi ölüleri 

mumyalamak için hoş kokulu ağacın sakızı olan muro 

sözcüğünden türemektedir.90 Ölülere sürülen yağ 

anlamıyla Mesih’in ölümüne işaret etmektedir.91 

Süryani Kadim Kilisesi’ne göre kutsal yağ,92 kutsal 

esans93 anlamına gelen Kutsal Murun kişiye Kutsal 

Ruh’un verilmesini sağlayan sakramenttir. Süryani 

geleneğinde Kutsal Üçlü’de; Baba kutsal yağ ile 

kutsayıcı yani meshedendir, Oğul kutsal yağ ile 

kutsanan yani meshedilendir, Kutsal Ruh ise kutsal 

yağın rolünü gerçekleştirendir.94 Kutsal Ruh’u 

sembolize eden kutsal yağ Süryanicede “meshkho”, 

kutsanmış olan Oğul “meshikha”95 terimleri ile ifade 

edilir. 

                                                                                           

Version by James Strong, Abingdon Press, New York 1890, s. 

3464. 
90 Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…, s. 145. 
91 David Akgüç ve Ümit Koç, “Kutsal Sırlar 2- Murun” 

İdem/Reyono, S. 14, İstanbul 2007, s. 49. Ayrıca bkz. Dukhrana, 

Baptism in Aphrahat the Sage (c 280 +-after 345), 2013, 

http://dukhrana.in, (13.12.2017).  
92 Maclean, A Dictionary of Dialects Vernacular Syriac, s. 202. 
93 Akdemir, İstanbul Mozaiğinde Süryaniler, s. 70. 
94 Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…, s. 147. 
95 Stephen Andrew Missick, The Word of Jesus İn The Original 

Aramic, Xulon Press, 2006, s. 146. 



46 

 

Süryani Kadim Kilisesi de murun sakramenti 

öncelikle Yahya’nın İsa Mesih’i vaftizini anlatan “… İsa 

Yahya tarafından vaftiz edildi. Tam sudan çıkarken, göklerin 

yarıldığını ve Ruh’un güvercin gibi üzerine indiğini 

gördü.”(Mar.1:9-10) ifadelerine dayandırılır.96 Bunun dışında 

Yahya’nın gelecek olan Mesih’in ruh ve ateşle vaftiz 

edeceğini söylemesi, İsa’nın üzerine Kutsal Ruh’un 

inmesi, Kutsal Ruh’la dolma, elçilerin konuşması 

esnasında Kutsal Ruh’un ateşten dillere benzer şekilde 

üzerlerine inmesi, Kutsal Ruh’un verilmesi, iman etme 

ve Kutsal Ruh ilişkisi, Kutsal Ruh’u alma ile görev ve 

yetki alma, Kutsal Ruh ve vaftiz ilişkisi gibi konularla 

ilgili ifade ve uygulamalar da dayanak olarak 

kullanılır.97  

Murun sakramenti vaftizin tamamlayıcı sakramenti 

olarak kabul edilmektedir.98 Bununla beraber kendine 

özgü ayrı bir ayin ve sakramenttir. Bu Yeni Ahit 

metinlerine dayandırılır. Elçilerin İşleri kitabında 

Petrus’la Yuhanna’nın vaftiz olmuş ancak Kutsal 

Ruh’u henüz almamış olan Samiriyelilere önce Kutsal 

Ruh’u almaları için dua etmeleri ve ardından onların 

                                                 

96 Mat. 3: 13-17; Luk. 3: 21-22. 
97 Elç.8: 14-17; Elç.19: 1-6; Mat.3:1-12; Mar.1:1-8; Luk.3:1-18, 7:29-30; 

Mat.3:13-17; Mar.1:9-11; Luk.3:21-22; Luk.1: 15, 41-42, 67; 

Mar.13:11; Luk.22:32,43; Mat.19:11; Elç.1:5-8; Elç.2:38. Ayrıca 

bkz. Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, ss. 167-169.  
98 David Akgüç-Ümit Koç “Kilisenin Kutsal Sırları 2”, 

İdem/Reyono, S. 14, s. 49.  



47 

 

üzerine ellerini koyunca Kutsal Ruh’u almaları(Elç.8:12-20) 

ikisinin ayrı olduğunu gösterir bir örnektir.99 Ancak 

Hıristiyan teolojisinde vaftiz sakramenti ile 

mühürleme sakramentinin ayrı sakrament olarak 

değerlendirilmesi tarihsel süreç içerisinde açık hale 

gelmiştir. Yeni Ahit metinlerinde İsa Mesih’in göğe 

alındıktan on gün sonra Pentikost günü Kutsal Ruh’u 

öğrencilerine göndererek onları kutsaması(Elç.2:1-4) ve 

İsa’nın Vaftizci Yahya’nın suyla vaftiz ettiğini ama 

öğrencilerinin Kutsal Ruh’la vaftiz edeceklerini 

söylemesi(Elç. 1:5,8; 11:16) gibi Kutsal Kitap sözleri su ve Ruh 

vaftizi ile ilgili görüşlerin oluşmasına yol açmıştır. 

Sakramental teolojinin şekillenmesinde Kilise 

Babalarının tek tek sakramentlerle ilgili görüşleri etkili 

olmuştur. Her ne kadar Hıristiyanlıktan çıkmışsa da 

Tertullian (145-220) su ve ruh vaftizindeki ayırımı 

belirgin hale getirse de dönemin vaftiz merasiminde 

birbirini tamamlayan ritüel olarak değerlendirmiştir. 

Ancak Kartacalı Cyprian (200-258) ise vaftiz ve 

mühürleme sakramentini ayrı iki sakrament olarak 

isimlendirirerek tanımlamıştır. Bunu da sudan ve 

Ruh’tan doğum’a işaret eden su ve ruh vaftizine 

                                                 

99 Pavlus’un Yahya’nın vaftiziyle vaftiz olmuş olanların üzerine 

elleririni koyduğunda Kutsal Ruh’u almaları da ikisinin ayrı 

olduğunu gösterir örneklerdendir. Bkz. Elç.19: 1-6. Ayrıca bkz. 

Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, s. 171. 



48 

 

dayandırmıştır.100 Süryani Kilise Babalarından 

Dionysius Bar Salibi, Kutsal Kitap’ta Tanrı’nın 

Musa’ya kutsal yağ yapmasını ve bu yağ ile 

kutsananların kutsal sayılacağını söylemesi, Harun’la 

oğullarının meshedilip kutsal kılınmaları gibi hususlar 

murun sakramentine işaret eden sırlar olarak kabul 

etmektedir.101 

Murun sakramentinin ritüel boyutunun görünür 

işaretini el koyma veya meshetme oluşturmaktadır. 

Kutsal Kitap metinlerinde üstüne el koyma ile Kutsal 

Ruh’u verme anlamı belirgin olmasına karşın kutsal 

yağla meshetmenin murun sakramenti ile ilişkisi açık 

değildir. Ancak süreç içerisinde Kilise Babalarının Yeni 

Ahit metinlerindeki meshetme/mesholma/kutsal yağla 

yağlama102 gibi hususlardan hareketle murun 

sakramentinin görünür işareti olan yağla meshetme 

arasında bağ kurulmuştur. Yağla meshetme de Kutsal 

Ruh’u verme anlamına gelir.103 

                                                 

100 Cyprian, “Epistles of Cyprian”, Epistle LXXII/22; LXXIV/9, 13, 

17; LXXXV/15. 
101 David Akgüç-Ümit Koç “Kilisenin Kutsal Sırları 2”, 

İdem/Reyono, S. 14, s. 49. 
102 Mat. 26: 6-13; Mar. 14: 3-10; Luk. 7: 36-48. 
103 Augustin, “Ten Homilies on the First Epistle John”, NPNF1-

07’de, Homily III. Ayrıca bkz. Canan Seyfeli ve Sevinç Aksin, 

“Süryani Kadim Kilisesi’nde Murun Sakramenti”, Dicle 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi (DÜSBED), Yıl 

11, Sayı 22, 2019, s. 5. 



49 

 

Süryani Kadim Kilisesi’nde kutsal murun yağı yılda 

sadece bir defa olmak üzere patrik tarafından 

metropolitlerin hazır bulunduğu bir ayinde 

havarilerden kalan kutsal murun yağının bir 

damlasının kutsanacak yeni murun yağına özel dualar 

eşliğinde damlatılmasıyla kutsanarak yapılır.104 

Katolik Kilisesi vaftizden hemen sonra 

konfirmasyon sakramentini uygulamaz. Süryani 

geleneğinde ise IV. yüzyıl sonlarına doğru vaftiz 

sonrası yağlamanın bilinmediğini gösteren veriler 

bulunmaktadır.105 Ancak günümüzde Süryani Kadim 

Kilisesi’vaftiz merasiminde kişinin vaftizin hemen 

ardından murun sakramentini alması geleneksel 

uygulamadır. Murun sakramenti bir defalıktır ve 

vaftizli olma şartı vardır. Dolayısıyla vaftizdeki temel 

şartların bu sakramentte de oluşması gerekir.106  

Süryani Kadim Kilisesi’nde murun ritüelinde 

“Mesih’in hoş kokusu olan kutsal murun aracılığıyla gerçek 

imanın mührü, Kutsal Ruh’un mükemmel hediyeleri ile 

……. (adı) damgalanır.107 duasıyla aynın, göğsün, 

gözlerin, kulakların, dudağın, eller ve ayakların, 

                                                 

104 Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…, ss.147-149. 
105 Susan Ashbrook Harvey, Scenting Salvation, University 

California Press, London 2006, s. 264. 
106 Dolapönü, Türk Süryani Kadim Kilisesi’nin Mesihsal 

Öğretimi, s. 13. 
107 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 74. 



50 

 

ardından tüm vücudun yağlanarak uygulannması söz 

konusudur. Murun sakramenti ile kişi Rab İsa Mesih’in 

yolunda şeytana karşı yeni bir güç kazanmış olur.108 

1.3.3. Kutsal Kurbono 

Hıristiyanlıkta sakramental teolojinin 

şekillenmesinde etkili olan ve Aşai Rabbani, Rabbin 

sofrası, son akşam yemeği, ilahi liturji, şükran 

sunusu109 gibi farklı şekillerde isimlendirilen 

evharistiya, neredeyse tüm Hıristiyan kiliseleri 

tarafından sakramental ayin olarak kabul edilen bir 

uygulamadır.110 Evharistiya kelimesi Yunanca 

teşekkür, şükür anlamına gelen “eucharistia” 

teriminden gelmektedir.111 Süryani Kadim Kilisesi’nde 

evharistiya sakramentine isim olarak, kurban anlamına 

gelen “kurbono (qûrbânâ)”112 ve yakınlaşmak anlamına 

                                                 

108 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, s. 52. 
109 Libreria Editrice Vaticana, Katolik Kilisesi Din ve Ahlak 

İlkeleri, ss. 324-325. 
110 Monika K. Helwig, “Eucharist”, Encyclopedia of Religion, (ss. 

2876-2878), Vol. 5, Thomson Gale, USA 2005, s. 2877. 
111 Strong, A Concise Dictionary of the Words in the Greek 

Testament, s. 34. 
112 Maclean, A Dictionary of Dialects Vernacular Syriac, s. 274. 

Ayrıca bkz. Yohannan, A Modern Syriac=English Dictionary, 

s. 20; St. Mary’s Jacobite Syrian Orthodox Church, Tekhso d-

Teshmeshto d-Qurobo: Order of Holy Qurbono, Los Angeles 

2005, s. i. Doğu Süryaniler (Nasturiler) de evharistiya 

sakramenti için “qurbana” kelimesini kullanır. Bkz. Surma 



51 

 

gelen “kurovo”113 kelimeleri kullanılır. Bunun dışında 

evharistiyanın Mesih’in kanı, paydaşlık, kutsal sofra, 

kurtuluşun yaşam kâsesi, kutsal sunu, göksel ekmek, 

gizler ve yetkinliklerin yaşam kâsesi gibi birçok anlamı 

ismi olarak da kullanılmaktadır.114 

Kutsal kurbononun çıkış noktası Kutsal Kitap’ta yer 

alan İsa Mesih’in havarileriyle yediği son akşam 

yemeğinde ekmeği kırarak bedeni ve kâseyi eline 

alarak kanı olarak sunduğu vakit bunun yeni 

antlaşmanın kanı olduğunu ifade etmesine115 

dayandırılır. Kutsal Kitap’ta İsa Mesih’in kendini 

çarmıhta feda ederek kurban ettiğinde akıtılan kanın 

Eski Ahit metinlerinde geçen Tanrı’nın sözlerinin 

yerine getirilmesi için akıtılan eski antlaşma kanının 

yerine geçen yeni antlaşmanın kanı olduğu ima 

edilmektedir.116 Ayrıca İsa Mesih ile ilgili sırrani bir 

şekilde Eski Ahit metinlerinden Yeşaya’da kendini 

feda ederek insanlığın günahını kaldıracak, böylece 

                                                                                           

Hanım, Ninova’nın Yakarışı, Avesta Basın Yayın, İstanbul 

2015, s. 60. 
113 Aydın, Kurobo, s. 16. 
114 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, ss. 65-

66. 
115 Luk. 22: 14-20; Mat.26: 26-27. 
116 İbrahim Korhan, “Süryani Kadim Kilisesi’nde Evharistiya 

Ritüeli”, (“Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi”, Dicle 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Diyarbakır 2016), s. 132. 

Ayrıca bkz. Çık. 24: 8. 



52 

 

yeni antlaşmayı ortaya koyacak biriyle ilgili sır nitelikli 

ifadeler yer alır.117 Yeni Ahit metinlerinde kutsal 

kurbononun Mesih fikriyle ilişkisi ve öğretisi, ritüel 

boyutu, kuzu-kurban anlamı ile ilgili açık ifadeler 

bulunmaktadır.118 

Yeni Ahit metinlerinde törensel boyutu en belirgin 

sakramentlerden ikincisi olan kutsal kurbono 

sakramental şekillenmesini tamamlayan ilk sakrament 

olmuştur. Bunda Kutsal Kitap, buna dayalı ilk 

dönemin geleneği ve daha açık hale gelmesini 

sağlayan Kilise Babalarının yazıları etken olmuştur. 

Kilise Babalarından Ignatius (30-107) kutsal kurbono 

sakramentinin düzeni ve şartlarıyla ilgili görüşler 

sunmuştur.119 Justin Martyr (110-165) ise vaftiz 

olmayanların şükran sunusu olarak adlandırdığı 

sakramenti alamayacağını belirtmiştir.120 Tertullian 

(145-220) ise evharistiyayı sakrament ifadesini 

kullanarak tanımlamıştır.121 O, ayrıca sakramentin 

anlamını Mesih’in ve kilisenin büyük sırrı diye 

tanımlayarak diğer sırlardan ayırmış ve sakramentin 

                                                 

117 Yşa. 53: 5-12; Yu. 1: 29; Yu. 3: 6-18. 
118 Yu. 6: 47-59; 1. Yu. 5: 11-12-20; Rom. 12: 5; 1. Ko.12: 13. 
119 İgnatius, “The Epistle of İgnatius to the Trallians” ANF01’de, 

Chap. II. 
120 Justin Martyr, “The First Apology”, ANF01’de, Chap. LXVI. 
121 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, s. 277. 



53 

 

Mesih sırrı ilişkisini belirginleştirmiştir.122 Kilise 

Babaları evharistiyadaki ekmek ve şarabın dönüşümü 

ile ilgili çeşitli görüşler de sunmuştur. Latin kilise 

teolojisinin kurucusu olarak kabul edilen Tertullian 

ekmek ve şarap dönüşümünün mecazi olarak ele 

alınmasını belirtirken,123 John Crysotom (354-407) 

ekmek ve şarap dönüşümünde ruhsal anlamlar 

barındığını,124 heretik olarak kabul edilen Eutices 

ekmek ve şarabın doğasının değiştiğini,125 John 

Damaskus (645-750) ise dönüşümün iman ile 

gerçekleştiğini ifade etmiştir.126 Hıristiyanlık tarihinde 

ekmek ve şarabın dönüşümü ile ilgili görüşlerin 

tartışılması sonraki süreçte de devam etmiş ve 

nihayetinde kiliselerin kabullerine göre biçim almıştır. 

Katolik Kilise ekmek ve şarabın Mesih’in bedeni ve 

kanına cevher olarak dönüştüğü doktrinini Floransa 

Konsili’nde (1439) de tartışmış ve Trente Konsili’nde 

(1545-1563) kilisenin resmi görüşü olarak kayda 

                                                 

122 Tertullian, “Part First, Apologetic, IX. A Treatise on the Soul”, 

ANF03’de, Chap. XI. 
123 Tertullian, “Part Second, Anti-Marcion, II. The Five Books 

Against Marcion”, ANF03’de, Book III, Chap. XIX. 
124 John Chrysostom, “The Homilies on the Gospel of St. John”, 

NPNF2-14’de, Homily XLVII. 
125 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, s. 279. 
126 John of Damascus, “Exposition of the Orthodox Faith”, NPNF2-

10’de, Book IV, Chap. XIII. 



54 

 

geçirmiştir.127 Süryani Kadim Kilisesi de kutsal 

kurbono ritüelinde ekmeğin ve şarabın İsa Mesih’in 

bedeni ve kanına gerçekten dönüştüğünü kabul 

etmiştir.128 

Kutsal kurbono ritüelinin ilk uygulaması elçiler 

döneminde olsa da bugünkü biçimine süreç içerisinde 

sakrament fikrinin gelişimiyle beraber ulaşmıştır. 

Süryani Kadim Kilisesi’nde kutsal kurbono uzun 

dualardan oluşan bir ritüeldir. Kutsal kurbono ritüeli 

bir hazırlık süreci barındırır. Cemaatin kilisede belirli 

kurallara uyarak hazır bulunması, kilisenin 

kullanılacak eşyalarının hazırlanması, din adamları ve 

cemaatin törene uygun giysiler giymesi hazırlık süreci 

ve şartlarını oluşturur.129 

Süryani Kadim Kilisesi’ne göre kurbono 

sakramentinin asıl objeleri olan ekmek ve şarap, Kutsal 

Ruh’un lütfuyla İsa Mesih’in teni ve kanına dönüşerek 

yenilenmiş bir insanı meydana getirir.130 Bu dönüşümle 

                                                 

127 Ahmet Hikmet Eroğlu, “Ekmek-Şarap Ayini (Evharistiya) 

Konusunda Katolikler ve Protestanlar Arasındaki Anlayış 

Farklılıkları”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

1999, S. 1, c. 39, s. 442. 
128 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, ss. 64-

67. 
129 Aydın, Kurobo, s. 65. 
130 Northeast American Diocese of the Malankara Orthodox Syrian 

Church, Holy Eucharist, 

http://www.neamericandiocese.org/index.aspx, (09.11.2017). 

http://www.neamericandiocese.org/index.aspx


55 

 

kutsallaşan ekmeği ve şarabı alan kişi İsa Mesih’te bir 

olma ve yaşamaya işaret eden(Yu.6:54-58) İsa Mesih’in 

sözlerinde olduğu gibi artık İsa Mesih’le bir olarak 

Mesih’te yaşama geçmiş demektir.131 

Süryani Kadim Kilisesi’ne göre kutsal kurbonoda 

ekmek cevher olarak bedene dönüşür ve bu nedenle 

bedenin doğal yapısındaki dört unsurun burada 

bulunması gerekir. Bu dört bedensel unsur toprak, su, 

hava ve ateştir ve bunları sembolize eden un, su, 

zeytinyağı ve tuzdur. Tıpkı insan bedeninin dört 

unsurdan oluşması gibi kurbono ekmeği de bunları 

sembolize eden dört temel unsurdan oluşur. Un, insan 

bedeninin unsurlarından toprağı sembolize eder. Su 

bedenin suyla ilgili yapısının, toprağın suyla 

birleşiminin, yani unun su ile yoğrulmasının 

sembolüdür. Una katılan zeytinyağına gelince 

bedendeki canlı yaşamını ifade eden havayı temsil 

eder. Tuz ise bedendeki ateş ögesini sembolize eder. 

Bedeni tamamlayan ruh da dört maddenin 

mayalanmasıyla sembolize edilir. Tamamı ise beden ve 

                                                 

131 Moran Mor İğnatius I. Zeka Ayvaz, Patrikten Mesajlar, Zeki 

Demir (Çev.) Zafer Matbaası, İstanbul 1997, s. 39. Ayrıca bkz. 

William Morgon, The Religion and Theology of Paul, T&T 

Clark, Edinburg 1917, ss. 210-211. 



56 

 

ruh bütünlüğüyle yaşayan ve diri olan bedende bir 

olmayı ve yaşam sürdürmeyi sembolize eder.132 

Süryani Kadim Kilisesi’nde kutsal kurbono 

merasiminde kâhinin ekmek ve şarabı kutsadıktan 

sonra Kutsal Ruh’u çağırma duası ile ekmek ve şarabın 

İsa Mesih’in tenine ve kanına cevher olarak 

dönüşümünün gerçekleştiğine inanılır.133 Burada 

takdis edilen ekmek ve şarab ile İsa Mesih ile kişi 

arasında bir bağ kurulduğuna, İsa Mesih’ten ilahi 

kuvvet, güç ve gıda alınarak tinsel doyuma 

ulaşıldığına inanılır.134 

Süryani Kadim Kilise inancına göre kutsal kurbona 

aracılığıyla kişi bedensel ve ruhsal olarak günahın 

lekelerinden arınır, güçlenir, Tanrı’nın evladı olma 

lütfunu kazanır. Kutsal bir yaşam bahşederek kişiye 

Mesih’le bir olma ve onunla birlikte yaşama lütfunu 

kazandırır.135 

                                                 

132 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, ss. 66-

67. 
133 Korhan, “Süryani Kadim Kilisesi’nde Evharistiya Ritüeli”, s. 

104. Ayrıca bkz. The Diocese of Adıyaman, Anaphora: The 

Divine Liturgy According to the Rite of the Antiochean 

Syrian Orthodox Church, Bab Touma Printing Establishment, 

Damascus 2001, s. 13; Mat. 26: 27-28; Luk. 22: 19-20; Mar. 14: 23-

24. 
134 Akdemir, Dini Kurallarımız, ss. 76-77. 
135 Akdemir, İstanbul Mozaiğinde Süryaniler, s. 70. 



57 

 

1.3.4. Tövbe 

Hıristiyan teolojisinde kişi ilk günah olan asli 

günahın taşıyıcısı olarak doğar.136 Günahkâr olarak 

doğan kişinin asli günahı vaftiz yoluyla silinir ve kişi 

günahlarından arınır.137 Ancak insanlık tarihinde 

kişinin günah işleme potansiyeli her daim var 

olmuştur. Günah işleme kişide tövbe etme ve 

bağışlanma duygularını da barındırır. Hıristiyan 

inancında, vaftiz ile günahsız yaşama giriş yapan 

kişinin hayatı boyunca işlediği günahlar karşısında 

pişmanlık duyması ve Tanrı’dan af dilemesi tövbe 

sakramenti ile gerçekleşir.138 Tövbe kelimesi 

Süryanicede pişmanlık, tövbe anlamına gelen “tôbâ”139 

kelimesi ile ifade edilir. Bu kelime itaat140, cayma, 

dönüştürme141 anlamlarına da gelmektedir. Ayrıca 

tövbe için anlamlarından kaynaklı olarak günahlardan 

arınma, vaftiz limanında dalıştan sonra ikinci liman, 

itiraf, barış, uzlaşma ve ikinci vaftiz gibi isim 

                                                 

136 Muhammet Tarakçı, “St. Thomas Aquinas’a Göre Asli Günah 

Anlayışı” Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2006, 

ss. 308-309. 
137 Ayvaz, Patrikten Mesajlar, s. 85. 
138 E. F. Latko, “Confession, Auricular”, NCE, Gale, USA 2003, Vol. 

4, s. 75. 
139 Maclean, A Dictionary of Dialects Vernacular Syriac, s. 316. 
140 Louıs Costaiz, Dictionnaire Syraique- Français, Syriac- English 

Dictionary, Dar El-Machreq, Beyrout 2002, s. 388. 
141 R. Payne Smith, A Compendious Syriac Dictionary, Oxford at 

the Clarendon Press, Oxford 1957, s. 611. 



58 

 

niteliğindeki ifadeler kullanılmıştır. Tövbenin ilk 

aşaması olan pişmanlık duygusu da ruhun sızlayışı, 

ruhun burukluğu ve erdemlilik olarak 

nitelendirilmiştir.142 

Kutsal Kitap metinlerinde vaftizle ilişkili olduğu 

görülen tövbe sakramenti süreç içerisinde ayrı bir 

sakramente dönüşmüştür. Yeni Ahit metinlerinde 

tövbe sakramentine konu olan insanları tövbeye 

çağırma tövbenin günahlardan kurtarıcılığı, günah 

itirafı, bağışlama, Mesih’in kurtarıcılığı, Mesih’te 

yaşam, kurtuluş ve tövbeyi uygulama yetkisi ile ilgili 

hususlar yer alır.143 

Tövbe sakramentine dayanak olarak kullanılan Yeni 

Ahit metinlerinde elçilerin iman edip günahların 

itirafıyla Tanrı’nın bağışlama ve kötülüklerden arınma 

lütfu vereceği,144 Kutsal Ruh’a karşı söylenen sözlerin 

asla bağışlanmayacağı,145 insanlığın Mesih’in yolundan 

yürümesiyle günahlardan arınacağı,(1Yu.1:7) Mesih’te 

yaşayan kişilerin günah işlemeyeceği,(1Yu.3:6) günahların 

bağışlanma yetkisi ile ilgili İsa Mesih’in Kutsal Ruh’u 

elçilere göndererek yetkilendirdiği(Yu.20:22-23) gibi 

kısımlar yer almaktadır. Daha çok ritüel boyutuna 

                                                 

142 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, ss. 56-

57. 
143 Mar. 1: 5; Mat. 3: 5-6; .Mat.4: 17; Mat. 26: 28; 1.Pe. 2: 24. 
144 Elç. 19: 18. 1Yu. 1: 9. 
145 Mat. 12: 3; Mat. 3: 28-29. 



59 

 

ilişkin açık örneklik taşıyan Yakup’un mektubu(Ya 5:4-16) 

da dayanak olarak kullanılan ana metinlerdendir. 

Hıristiyanlıkta vaftiz sonrası günah işleme fikri ile 

ilgili gelişmeler tövbenin sakrament olarak 

biçimlenmesine katkı sunmuştur. Tövbe sakramentinin 

gelişiminde Kutsal Kitap, öncekilerin gelenekleri ve 

kilise babaları temel etkenler olmuştur. Tövbe 

sakramenti günaha karşı pişmanlık, itiraf, bağışlama 

ve kefaret olmak üzere dört husus doğrultusunda 

şekillenmiştir.146 Kilise Babalarından Romalı Clement 

(30-100) tövbe sakramentinde kişinin kilise cemaatinin 

duaları eşliğinde günahlardan dolayı pişmanlık 

duyması ve günahını itiraf etmesi gerektiğini belirtir 

ve daha sonra ayrıca günahkâr kişiyi kefaret vermeye 

davet eder.147 Tövbeyi sistematik bir şekilde ifade eden 

Tertullian ise tövbenin vaftizden sonra tek bir defaya 

mahsus olabileceğini belirtir. Ayrıca günahtan 

pişmanlık duyma, günahı açık bir şekilde itiraf 

etmenin gerçekleşmesinin ardından imanın tasdik 

edilmesini ve kefaretin katı bir şekilde olmasını 

vurgular.148 Hıristiyanlığın ilk dönemlerinde yapılan 

açık itiraf kişinin Tanrı’nın ve cemaatin huzurunda 

                                                 

146 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, s. 224. 
147 Clement of Rome, “The First Epistle of Clement to the 

Corinthians” ANF01’de Chap. VII-VIII. 
148 Tertullian, “Part Third Ethical, I. On Repentance” ANF03’de, 

Chap. VII-IX. 



60 

 

imanını tasdik etmesi amacıyla gerçekleşirdi. Cyprian 

günah itirafından sonra piskoposun bağışlama 

anlamındaki üstüne el koymayla Kutsal Ruh’un 

verilmesinin kişinin kiliseye dahil olarak Ruh’un 

günahsız bedende tekrar canlanması anlamına 

geldiğini belirten ifadeler kullanır.149 IV. yüzyıl Kilise 

Babalarından John Chrysostom (347-407), 

Hıristiyanlıkta vaftizin tek oluşu nedeniyle sonradan 

işlenen günahlar için vaftizin tekrarlanamayacağından 

hareketle bunun yerini tövbe sakramentinin 

alacağını150 ve günahla kaybedilenlerin tövbe 

aracılığıyla tekrar kazanılacağını ifade eder. Bu da 

tövbeye sakramental anlam yüklendiği gösterir. 

Tövbe sakramentinde günah itirafı ve bağışlama 

fikrinin süreç içerisinde gelişimiyle beraber 

sakramentin ritüel boyutu da gelişmiş ve 

şekillenmiştir. Ancak papazın itirafçıyı bağışlaması, 

bağışlayıcı sözler sarfetmesi bağışlayanın o olduğunu 

göstermez, gerçekte bağışlayan Tanrı’nın kendisidir. 

Günah itirafının papaza gizli şekilde yapılması usulü 

VII. yüzyılda önce Batıda gelişmiştir. Gizli itiraf 

geleneği Katolik Kilise’de özel bir itiraf mahallinin 

                                                 

149 Cyprian, “Epistles of Cyprian”, EpistleXII/I. 
150 John Chrysostom, “The Homilies of St. John Chrysostom, on the 

Epistle to the Hebrews”, NPNF1-14’de; Homily IX (Hebrews vi. 

1-3)/8; Homily XX (Hebrews x. 26, 27)/2. 



61 

 

oluşmasına yol açarken Doğu Kiliselerinde ayrı bir 

itiraf kabini oluşmamıştır. 

Süryani Kadim Kilisesi’nde günah işlemiş kişi 

itirafını ruhaniye gizli bir şekilde yapar. Ruhani günah 

itirafındaki sırları kimseye açmamalıdır. Eğer itiraf 

ruhani tarafından açığa çıkarılırsa toplanan sinodda 

yargılanır. Yargılamada Deyrulzaferan Manastırı’nda 

toplanan 1156 yılındaki konsil kararlarının 4. 

maddesinde yer alan “İtiraf sırdır; bu sırrı açan kâhin; 

ister patrik, ister episkopos, ister papaz; Kutsal Üçlük 

tarafından mel’un, kehnut rütbesinden sakıt ve kiliseden 

kovulmuş olsun.” ifadelerine dayanarak görevinden 

alınır.151 

Süryani Kadim Kilisesi’nde tövbe ritüelinde husoyo, 

enyono**, Kutsal Kitap’tan okumalar ve ilahilerden 

oluşan özel dualar, kişinin günah itirafından önce 

                                                 

151 Akdemir, Dini Kurallarımız, s. 74, 1n. 
Husoyo: Vaftiz töreninde günahların affedilmesi için okunan 

dualara denir. Husoyo özel zamanlarda okunan dua kitabıdır. 

Husoyo iki bölümden oluşur. Kısa tanıtım duası olan “promion” 

ile uzun dualardan oluşan “sedro” şeklinde ayrılır. Bkz. Samuel 

(Ed.), The Sacrament of Holy Baptism, s. 20. Ayrıca bkz. 

Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…, s. 42. 
**Enyono: Bir nakaratla ilişkili dörtlüklerden oluşan bir dizidir. 

Enyono daha sonra Mezmurlar ve Hz. Süleyman’ın deyişlerinin 

yorumlanmasıyla ilişkili popüler bir ilahi haline gelmiştir. Bkz. 

Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…, s. 36. 



62 

 

pişmanlığını dile getiren dua ile kâhinin bağışlama 

duaları okunur. 152 

Töve ritüelinde kişinin pişmanlık, itiraf, bağışlanma 

ritüelleri tamamlandıktan sonra ruhani, kişinin işlediği 

günaha göre maddi ve manevi cezalar yükleyerek 

sakramentin kefaretini ortaya koymuş olur. Ruhaninin 

fakirlere, hastaneye, kiliseye ve yardım kuruluşlarına 

yaptırdığı yardımlar gibi yaptırımlar maddi cezalardır. 

Kişinin yapacağı ibadetler ise kefaretin manevi 

boyutudur.153 Tövbe sakramentinde verilen cezanın 

uygulanmasıyla beraber kişi tövbesini tamamlamış 

olur.154 

Günah işleyerek kirlenmiş olan kişi tövbe 

sakramentinin tamamlanmasından sonra kutsal 

kurbono ekmeğini alarak Mesih’le birleşme ve 

Mesih’te yaşam lütfunu tekrardan kazanma imkânına 

ulaşır.155  

                                                 

152 Barsavm, Saçılmış İnciler, s. 97. Ayrıca bkz. Patrik Efram I. 

Barsavm, Ruhsal Hazine Dua Kitabı, Hori Episkopos Samuel 

Akdemir (Çev.), Ar Matbaacılık, İstanbul 1989. s. 135; İstanbul 

ve Ankara Süryani Ortodoks Metropolitliği, Kutsal Ayin 

Esnasında Söylenen Bazı Dua ve İlahiler, Yayın Evi Yok, 

İstanbul 2012, ss. 73-74; Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin 

Kutsal Yedi Gizi, s. 60. 
153 Mustafa Bülbül, Türkiye’nin Süryanileri, Tasam Yayınları, 

İstanbul 2005, s. 67. 
154 Aziz Günel, Türk Süryani Tarihi, Oya Matbaası, Diyarbakır 

1970, s. 319.  
155 Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…, s. 158. 



63 

 

1.3.5. Kehnutluk 

Hirisiyanlıkta kilisenin sakramental açıdan görev ve 

yetkilerini gerçekleştiren din adamlarının atamasının 

yapıldığı ayine ruhban takdisi sakramenti denir156. Bu 

sakramental ayin Süryanicede “kehnutluk” olarak 

adlandırılır. Kehnutluk kelimesi verimli anlamına 

gelen “kehnut” kelimesinden türemiştir. Kehnutluk 

rütbesindeki ruhanilere de “kohno” denmektedir. 

Süryanicede “kohno” zengin anlamındadır. Ayrıca 

Süryanice “kahna” veya “kânâ” şeklinde kâhinlik için 

kulanılan başka terimlerdir.157 Bu terimler kâhinlik 

mertebesine erişenlerin Tanrı tarafından ruhsal 

hediyelerle ödüllendirildiği inancından kaynaklı 

olarak kullanılır.158 

Kehnutluk sakramentinin idari ve sakramental 

yönünün bütünlüğü Mesih’in başı olan kilise ile 

Hıristiyan toplumunu birleştirmesinden gelir. 

Kehnutluk sakramentinin tarihsel süreçte 

şekillenişinde Yeni Ahit metinler çağındaki ilk 

Hıristiyan toplumunun hiyerarşik biçimlenmesi 

önemli etken olmuştur. İlk Hıristiyan toplumunun 

hiyerarşik şekillenişini Yeni Ahit metinlerinde açık 

şekilde görmek mümkündür. İsa Mesih’in elçilerini 

                                                 

156 Vorgrimler, Sacramental Theology, s. 237. 
157 Maclean, A Dictionary of Dialects Vernacular Syriac, s. 125. 
158 Gabriyel Akyüz, Tüm Yönleriyle Süryaniler, Anadolu Ofset, 

Mardin 2005, s. 227. 



64 

 

yetkilendirmesi ve görevlendirmesi bunun önemli 

örneklerindendir.159 Aynı şekilde elçiler, İsa Mesih’ten 

aldıkları yetkiye dayanarak, daha sonraları kendilerini 

temsil edecek olan episkopos ve papazlara “kehnutluk” 

rütbesini vermişlerdir. Kehnutluğun üç temel rütbesi 

Kutsal Kitap’a dayalı rütbelerdir ve sırasıyla 

episkopos, ihtiyar (papaz) ve diyakosdan (şemmas) 

oluşur. İnanlı topluluğuna hizmet edenlerin elçi, 

peygamber, müjdeci, önder ve öğretmen(Ef.4:11) gibi 

sınıflandırılması Yeni Ahit metinlerine dayalıdır. 

Kehnutluk sakramentini alan kişinin takdis edilme 

biçimi el koyma şeklindedir. Bu sakramenti alan 

kutsallaşır. Kutsamayı kâhinin eliyle gerçekleştiren 

Tanrı’dır.160 Burada kâhin dendiğinde ayinleri icra 

etmeye yetkili bu üç temel rütbe kastedilir. Mesela 

vaftizi vermeye yetkili olan papaz ve piskopostur. 

Vaftizi kâhin icra eder dendiğinde bu iki yetkili rütbe 

kastedilmiş olur.  

Kutsal Kitap metinlerinde din adamı sınıfı Eski Ahit 

geleneğindeki kâhinlik sınıfına yeni anlamlar ve 

yetkiler yüklenmesiyle şekillenmiştir. Yeni Ahit 

metinlerinde hem üç temel rütbeye hem de kilisenin 

başka görevlilerine işaret eden ifadeler yer alır. 

Hıristiyanlıkta kilise hiyerarşisi tarihsel süreçte 

                                                 

159 Yu.20: 21; Mat.28: 19-20; Elç. 2: 4; 19: 6; 10: 46-47. 
160 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, ss. 414-415. 



65 

 

şekillenirken ruhban sınıfını ifade eden üç temel rütbe 

üzerinden gerçekleşmiştir. Bu rütbelerin altında ya da 

üstünde idari rütbeler oluşmuştur.161 Bu arada üç temel 

rütbenin sakramental anlamı da aynı süreçte 

biçimlenmiştir.  

Hıristiyanlığın ilk dönemlerindeki Kilise 

Babalarından Romalı Clement (30-100) Eski Ahit 

metinlerindeki kâhinlik düzeninin Yeni Ahit 

metinlerindeki yeni anlamları ve dönüşümü ile ilgili 

hususlarına değinmiştir. Eski Ahit metinlerindeki 

kurban ritüeli ve yeni antlaşmanın kurbanı olan İsa 

Mesih’le kurulan yeni kâhinlik düzeni, İsa Mesih’in 

görevlendirdiği elçiler, Kutsal Ruh’u alan elçilerin 

yetkilendirdiği piskopos, presbiter ve diyakos 

rütbelerine yer vermiştir.162 Ignatius (30-107) ise üç 

temel hiyerarşi düzeni olan piskopos, presbiter ve 

diyakos sıralamasını verirken laiklerin diyakosa, onun 

presbitere, onun piskoposa, onun İsa Mesih’e ve 

Oğul’un da Baba’ya tabi olduğunu söyler. Burada 

kilisenin bütün unsurlarıyla anlamını vurgulamıştır. 

Ayrıca üç temel hiyerarşinin görev ve yetkilerinden de 

                                                 

161 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, ss. 442-443. 
162 Clement of Rome, “The First Epistle of Clement to the 

Corinthians”, ANF01’de, Chap. XL-XLIV. 



66 

 

bahsetmiştir.163  Tertullian (145-220) da ruhbanlık 

rütbelerini hem isimlendirmiş hem de hiyerarşik 

olarak ayırmıştır.164 Cyprian (200-258) üç temel 

rütbedeki piskoposun konumunu lider olarak 

tanımlamıştır. Bu tanımlamayı piskoposun 

takipçilerinin bulunmasına bağlamıştır. Cyrprian yaşlı 

(elder) kelimesini presbiter için kullanmış ve yaşlıları 

diyakoslardan ayırmıştır. Elderlerin kutsama gücünün 

olduğunu belirtmiştir.165 Piskoposun bulunmadığı 

hastalık ve ölüm döşeği anlarında öncelikle presbiterin 

tövbe sakramentini gerçekleştirebileceğini, presbiter de 

olmazsa diyakosun görevi icra etmeyle 

yetkilendirildiğini ifade etmiştir. Cyrprian bazı 

mektuplarında papazların öğretme yetkisinden dolayı 

papaz öğretmen ifadesini kullanmıştır.166 Aziz 

Augustin (354-430) ruhban takdisinin sakramental 

anlamlar barındırdığını söylemiştir. Ayrıca bu 

                                                 

163 Ignatius, “The Epistle of Ignatius to the Smyrnnaeans” 

ANF01’de, Chap. VIII-IX; “The Epistle of Ignatius to the 

Trallians”, ANF01’de, Chap. II. 
164 Tertullian, “Part Third Ethical, II, On Baptism”, ANF03’de, 

Chap. XVII. 
165 Cyprian, “Epistle of Cyprian”, ANF05’de, Epistle III/1; XXXII/1; 

Epistle LXXIV/7 
166 Cyprian, “Epistle of Cyprian”. Epistle XII/1; Epistle XVIII.  



67 

 

sakramentin görsel işareti olan el koymanın sakrament 

olduğunu ifade etmiştir.167  

Hıristiyanlıkta üç temel rütbedeki ruhaninin evli 

veya bekar olma durumları rahiplik düzeni ve 

hiyerarşideki sınıflandırmaya bağlı olarak gelişim 

göstermiştir. Yeni Ahit metinlerinde çok açık olmasa 

da din adamlarında evliliğin ya da bekâr kalmanın 

şartlarını oluşturacak bilgiler bulunmaktadır. Kilise 

Babalarından Augustin ve Ambrose bekârlığı ön plana 

çıkarsa da kendi dönemlerinde din adamlarının evli 

olmaması yönünde kanunlar çıkarılmamıştır. Din 

adamlarında evli veya bekar olma durumları ile ilgili 

nihai karar Katolik Kilisesi’nde papaz ve piskoposların 

bekar olması yönünde gelişim gösterirken Doğu 

Kiliselerinde evli diyakos ve papaz geleneği 

sürdürülmüştür.168 Süryani Kadim Kilisesi’nde 

piskoposların bekâr olma durumu göz önüne alındığı 

için dul papazlar da piskopos olabilirler. Papaz olan 

kişi bu rütbeye gelmeden önce evlenebilir. Ancak 

papaz olduktan sonra evlenemez.169 

Ruhbanlık sakramentiyle bu üç temel rütbeye 

kutsama ve kutsallaştırma yetki ve görevi verilmiş 

                                                 

167 Augustin, “II Anti Donatist Writings, On the Baptism, Aganist 

the Donatist”, NPNF1-04’de, Book V, Chap. XX.  
168 Libreria Editrice Vaticana, Katolik Kilisesi Din ve Ahlak 

İlkeleri, s. 381. 
169 Akdemir, İstanbul Mozaiğinde Süryaniler, ss. 80-81. 



68 

 

olur. Bu önemli görev, bu sınıfın topluluk içinde özel 

bir konuma sahip olmasını sağlamaktadır. Kutsal 

kâhinlik sınıfına girmek isteyenin, bütün varlığıyla 

kendini Tanrı’ya adaması, bilgili, anlayışlı, 

misafirperver ve öğretmeye kabiliyetli olması gibi etik 

şartlara sahip olması gerekir.  

Süryani Kadim Kilisesi’nde sakramental rütbeye 

sahip ruhbanlar episkopos, papaz ve diyakos olarak 

üçe ayrılır 170 En üst sakramental rütbeye sahip olan 

episkoposluk idari yönden episkoposluğun üstünde 

Metropolitlik, Mafiryanlık (Katolikosluk) ve Patriklik 

olmak üzere üst hiyerarşik rütbeleri de içermektedir. 

Kilisenin üç temel rütbesinden ikincisi papazlıktır. 

Papaz, Süryanicede ihtiyar anlamına gelen “kaşişutho” 

veya “kaşişo”, 171 üçüncü sıradaki diyakos ise 

“mşamşono” 172 kelimesi ile ifade edilir.  

Ruhban takdisi ayini kutsal kurbono ayini yapılan 

günlerde ayin sırasında gerçekleştirilir. Teorik olarak 

piskoposların Kutsal Kitap okumaları ve Anafora 

öncesinde takdis ritüeli yapılmalıdır. Papaz atama 

ritüleliyse Anaforadan hemen önce gerçekleşmelidir. 

                                                 

170 Patriarch Ignatius Zeka I. Iwas, Constitution of Syriac Orthodox 

Church of Antioch, St. Ephrem Seminary, Damascus, (22-

26/09/1998), s. 2.  
171 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, s.79. 

Ayrıca bkz. Akdemir, İstanbul Mozaiğinde Süryaniler, s. 80. 
172 David Akgüç ve Ümit Koç, “Diyakosların Rütbeleri”, 

İdem/Reyono, S. 5, İstanbul 2003, s. 45. 



69 

 

Çünkü papaz kutsal sırların icrasında idareci ve 

kutsayıcıdır. Diyakos takdis töreni ise kutsal 

komünyondan önce hediyelerin kutsanmasından sonra 

yapılmalıdır. Çünkü diyakoslar kutsal komünyon ve 

ayinleri yönetmede kâhine yardımcı olurlar. Kilisedeki 

bu üç temel rütbe kiliseye hizmet etmek, vaaz vermek, 

öğretmek, Tanrı’nın insanlarına yol göstermek, kutsal 

gizemleri kutsamak, doğru doktrinleri korumak ve 

Mesih’in sevgisinde insanları birleştirmek gibi 

konularda atanma ve kutsanma lütfuyla birbirlerinden 

ayrılmışlardır.173 Kilise sakramentlerini yönetenlerden 

biri olan ve başbiskoposun yönetimindeki bölgeye 

atanan papaz imanlıların ruhsal işlerinden 

sorumludur. Diyakos ise kilise ayinlerini uygulayan 

ruhban sınıfına, papaz ve piskoposa, yani kâhine 

yardımcı olur.174 

1.3.6. Hasta Yağı 

Süryani Kadim Kilisesi’nde günahtan tövbe ve 

bağışlamayla bedene ve ruha şifa veren sakrament 

hasta yağıdır.175 Hasta yağı Süryanicede “mshikhâ” 

                                                 

173 Northeast American Diocese of the Malankara Orthodox Syrian 

Church, Priesthood, 2017, 

http://www.neamericandiocese.org/index.aspx, (06.11.2017). 
174 Patriarch Ignatius Zeka I. Iwas, Constitution of Syriac Orthodox 

Church of Antioch, St. Ephrem Seminary, Damascus, (22-

26/09/1998), s. 2.  
175 Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…, s. 142. 

http://www.neamericandiocese.org/index.aspx


70 

 

terimi ile ifade edilir. Bu terim Mesih, kutsal yağ ve 

kutsanmış olan anlamındadır. 176 İnanlının, Tanrı’dan 

bedensel ve ruhsal olarak şifa dilediği kutsal bir 

sakramenttir.177 Bu sakrament hasta olan veya öleceği 

tahmin edilen ağır hastalar için icra edildiğinden hasta 

yağı olarak isimlendirilmiştir. Hasta yağı sakramentine 

“kandelo”178 da denilmiştir. 

Kutsal Kitap metinlerinde hasta yağı sakramenti ile 

ilgili doğrudan ifadeler yer almamaktadır. Ancak hasta 

yağı sakramentine işaret eden hususlar bulunur. Eski 

Ahit metinlerinde hastalık ile günah ilişkili olup 

günahın Tanrı’nın bir cezası olarak kabul edilmesi söz 

konusudur. Ayrıca Eski Ahit’te hastalıkları ve 

günahları yüklenecek olana dair ifadeler yer alır.(Yşa.53:4) 

Yeni Ahit metinlerinde İsa’nın hastalıkları 

iyileştirmesi;179 İsa’nın elçilerine hastalıkları iyileştirme 

görev ve yetkisi vermesi;180 sakramentin görünür 

işareti olan el koyma ve yağ sürme ile iyileştirme;181 

iyileştirme gücünün sakramental işaret ile değil Tanrı 

tarafından verilmesi;(Elç.4:30) iman gücü ile iyileşmenin 

                                                 

176 Maclean, A Dictionary of Dialects Vernacular Syriac, s. 202.  
177 Dolapönü, Türk Süryani Kadim Kilisesi’nin Mesihsal 

Öğretimi, s. 16. 
178 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, s. 48. 
179 Mat. 4: 23; Mar. 1: 31-34; 6: 5-55; Luk. 4: 38-40, 5: 17-21; Yu. 5: 1-

17; 4: 46-52. 
180 Mat.10: 1; Mar. 6: 7-13; Luk. 9: 1-6. 
181 Mar. 6: 5-13; Luk. 4: 40; Elç.3: 6; Elç.5: 15; 9: 11; 



71 

 

gerçekleşmesi;(Elç.14:9-10)  günah, yağlanma ve gömülme 

arasındaki anlam ilişkisini doğuran İsa Mesih’in 

çarmıhta yağlanması;182 Kutsal Ruh aracılığıyla 

iyileşmenin gerçekleşmesi(1.Ko.12:8-10) ve hasta yağı 

sakramentinin ritüel boyutuna işaret eden 

ifadeler(Yak.5:13-20)  yer almaktadır.  

Yeni Ahit metinlerinden Yakup’un mektubunda her 

ne kadar yağlamayla Kutsal Ruh’u alma ve iyileşme 

armağanının verilmesi(Yak.5:13-20) gibi hususlar yer alsa da 

V. yüzyıla kadar hasta yağının sakramental anlamı bir 

gelişim süreci içerisinde kendisini tamamlamış183 ve 

onunla ilgili geniş verilere ulaşım imkânı 

oluşturmuştur. III. yüzyıl başlarında yağlamayla 

iyleşmenin gerçekleştiğine dair veriler bulunmaktadır. 

Tertullian’nın (145-220) metinlerinde yağlamayla 

iyileşmeden bahsedilir.184 John Chrysostom (347- 407) 

din adamlarının yağla meshetmede uygun zaman ve 

imanla şartları sağlandığında hastalıkları185 

iyileştirdiğinden bahseder. V. yüzyıl Kilise 

Babalarından Aziz Augustin (354-430) yağlamada 

                                                 

182 Mat. 26: 6-13; Luk.23: 56. 
183 Augustin, “Ten Homilies on the First Epistle of John”, NPNF1- 

07’de, Homily III(1John.II.18-27)/5, 12. 
184 Tertullian, “Part First, Apologetic, V. To Spacula”, ANF03’de, 

Chap. IV.  
185 John Chrysostom, The Homilies of St. John Chrysostom, on the 

Gospel of Saint Matthew”, NPNF01-10’de, Homily XXXII 

(Mat.IX:27-30)/9. 



72 

 

sakramental işaretinin olduğunu ve bu işaretin Kutsal 

Ruh’u verme olduğunu belirtir. Bu da hasta yağının 

sakramental anlamı tamamlandığını gösterir.186  

Katolik Kilise hasta yağı sakramentini sadece ölmek 

üzere olanlara uygular. Bu anlamda ‘son yağlama’ da 

denmektedir. Süryani Kadim Kilisesi ise hasta yağı 

sakramentini sadece ölmek üzere olanlara değil tüm 

hastalara uygular.  

Hasta yağı sakramentinde kullanılan kutsal yağ 

zeytinyağıdır. Zeytinyağı özel dualar okunarak takdis 

edilir. Kutsanan yağ kilden yapılmış, kadehe benzeyen 

bir kâse içine konulur. Hamurun içi çukurlaştırılarak 

zeytinyağı ile doldurulur. Hamurun üzerine beş adet 

mum yerleştirilir. Uygulamanın yapılacağı mekânda 

hazırlanan masa üzerine konulan kâsenin sağına ve 

soluna da birer mum ve haç bırakılır. Kâse üzerinde 

bulunan beş adet mum duyu organlarını sembolize 

eder. Her mum duası okunduktan sonra sıra ile yakılır. 

Sıralamada önce doğu yönünde (baş) bulunan, sonra 

ortada (göğüs), daha sonra da sol ve sağdaki mumlar 

yakılır.187 

                                                 

186 Augustin, “Ten Homilies on the First Epistle of John”, NPNF1-

07’de, Homil III (John. II.18-27)/5,12. 
187 Mehmet Şimşek, “Süryanilerde Ölüm”, Süryaniler ve 

Süryanilik III, (247-271), Orient Yayınları, Ankara 2005, ss. 253-

254. 



73 

 

Kutsanan yağ hastaya sürülmeden önce kişinin 

tövbe ederek günah itirafında bulunması gerekir. 

Günah itirafı ve tövbe edildikten sonra kâhin, 

kutsanan yağı hastanın alın, göz, kulak, ağız, burun, el, 

ayak ve dizlerine haç çıkarma işaretiyle sürer. Daha 

sonra kâhin “… Baba, Oğul ve Kutsal Ruh adıyla 

bağışlansın” şeklindeki formülüze edilmiş sözü188 söyler 

ve ardından hastaya şifa, rahmet, kudret, sağlık 

verilmesini dileyen duayı okur.189 

Süryani Kadim Kilisesi beden ile ruh arasında 

keskin bir ayrım yapmadan ikisinin birliğini vurgular. 

Fiziksel hastalıklar kişinin ruhsal hastalıkları anlamına 

gelen günahlarının bir sonucu olarak görülür. Hastalık 

ölüm derecesinde olabilir ve hastalara son bağışlama, 

yani hasta yağı sakramenti icra edilir. Bu anlarda 

yapılan kutsama son bağışlamayı sembolize eder.190  

Hasta yağı sakramenti kişiye ruhen ve bedenen etki 

eden bir sakramenttir. Bu sakrament inanlıya Tanrı’ya 

olan güvenini sarsarak aciz bir ruha bürünmesine 

sebep olan şeytana karşı koyma ve ona karşı mücadele 

edebilme gücü ve cesareti vererek ruhunu 

                                                 

188 Akdemir, Dini Kurallarımız, s. 83. 
189 İstanbul Süryani Kadim Ruhani Kurulu, Süryani Kadim Namaz 

ve Ayin Kitabı, s. 23. 
190 Northeast American Diocese of the Malankara Orthodox Syrian 

Church, Anointing of Sick, 2017, 

http://www.neamericandiocese.org/index.aspx, (09.11.2017). 

http://www.neamericandiocese.org/index.aspx


74 

 

özgürleştirmesini sağlar. Bedene sağlanan etki ise 

hastanın beden sağlığına kavuşmasıdır, kavuşma 

imkânı olmasıdır. Ancak hastanın sağlığına 

kavuşmasını sağlayan din adamı değil, Tanrı’dır. 

Hastanın iyileşme imkânı Tanrı’nın onun için neyin iyi 

olup olmadığını bilmesi çerçevesindedir. Eğer hastanın 

iyileşmesinde yarar ve iyilik görüyorsa, onu sağlığına 

kavuşturur ve hayatta kalmasını sağlar. Fakat bunun 

tersi olarak, ölümünü hayatta kalmasından daha 

yararlı görüyorsa, onu yanına alır.191  

1.3.7. Evlilik 

Süryani Kadim Kilisesi’nde evlilik, faydalı nesil 

yetiştirmek için erkek ile kadın arasında yasal 

çerçevede gerçekleşen dini ve hukuki kutsal 

birleşmedir. Bu sakrament Kutsal Ruh’un etkisi ve 

ruhaninin dualarıyla neslin devamını sağlamak üzere 

kadın ve erkeğin birleştiği bir sakramenttir.192 Süryani 

Kadim Kilisesi’nde evlilik, evlilik ve tören anlamına 

gelen “gwârâ” terimi ile ifade edilir.193  

Hıristiyan teolojisinde evlilik sakramentini 

ilgilendiren temel durumlar insanın yaratılışıyla 

ilişkilendirilir. Eski Ahit metinlerinde Tanrı’nın insanı 

kendi suretinde erkek ve dişi olarak yaratıp 

                                                 

191 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, s. 91. 
192 Akdemir, İstanbul Mozağinde Süryaniler, s. 80. 
193 Maclean,  A Dictionary of Dialects Vernacular Syriac, s. 43. 



75 

 

kutsamasından sonra ilk insan Âdem’in kaburga 

kemiğinden yaratılan kadınla birleşip ona bağlanması 

ve tek beden olma durumu194 Hıristiyanlıkta evlilik 

sakramentine kaynaklık etmektedir.  

Kutsal Kitap metinlerinde evlilikle ilişkili olarak 

boşanma, zina, tek eşlilik, yeniden evlilik, toplumsal 

boyut ve evliliğin sakramental yönü gibi konular 

doğrudan ya da dolaylı şekilde yer almıştır. Yeni Ahit 

metinlerinde İsa’nın boşanma ve zina konularına karşı 

açık bir tavrı vardır. O, hiçbir şekilde zina dışında 

boşanmayı olumlu karşılamadığı gibi boşanmış bir 

kadınla evlenen erkeğin de zina ettiğini söylemektedir. 

Tek eşle evlilik vurgulanmıştır.(Mat.19:5) İsa Mesih’in 

evlilik ile ilgili ifadeleri Eski Ahit geleneğindeki evlilik 

düzeninin bazı şartlarını değiştirdiğini 

göstermektedir.195 Bununla Hıristiyanlıktaki evlilik 

düzeninin temeli oluşmuştur. Yeni Ahit metinlerinde 

evliliğin sır olarak ifade edildiği görülmektedir. Bu 

metinlerde evliliğin Mesih sırrına benzetilmesi 

sakrament olarak tanımlanmasını kolaylaştırmıştır.  

Evliliğin Mesih sırrı ile ilişkilendirilmesi Yeni 

Ahit’te Pavlus’un mektuplarında görülür. Pavlus’un 

mektuplarında kurumsal bir kimlik olarak görülen 

                                                 

194 Yar. 1: 27; 5: 2; Yar. 2: 20-25. 
195 Mat. 19: 1-12; Mat. 5: 27-32; Mar.10: 1-12; Luk.16: 18; Mat.22: 28-

30; Mar. 12: 23-25; Luk.20: 33-35. 



76 

 

evliliğin şartları belirgindir. Pavlus, Eski Ahit’te yer 

alan tek beden olma fikrini sadece evlilikle 

ilişkilendirmez. O, İsa Mesih ve kilisesinin tek beden 

olmasını vurgularken evliliği de bu tek beden olmaya 

benzetir. Burada benzetme iki yönlüdür. Çünkü İsa 

Mesih ile kilisesinin evlilikteki tek beden olmaya 

benzetilmesi söz konusudur.196 Bu benzetmede İsa 

güvey, kilise ise gelindir. Bu da sakramental teolojinin 

temelini oluşturur. Evliliğin benzetildiği İsa Mesih ve 

kilisesinin birliğinin kilisede bir araya gelenler için 

birlik ve bütünlük oluşturmanın ehemmiyyetini 

göstermesi de toplumsal boyuta işaret etmektedir.197  

Evlilik II. yüzyıl itibariyle Kilise Babaları tarafından 

ele alınmış ve sakrament olarak değerlendirilmiştir. 

Kilise Babalarından Antakyalı Ignatius (30-107) 

evlilikte birliği Mesih’in bedeniyle birliktelik olarak 

değerlendirdiğinden olumsuzlukların da Mesih’e ve 

Mesih birlikteliğine karşı olmak anlamına geldiğini 

düşünür. Ayrıca evlilikte piskoposun rolüne dikkat 

çeker. Piskoposun onayıyla gerçekleşen evliliğin 

Rab’be göre yapıldığını ve şehvet için yapılmadığını da 

                                                 

196 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, s. 351. 
197 Rom. 7: 3-4; 1. Ko. 6: 15-9; Rom. 7: 2-4; Ef. 5: 22-23; 1. Ti.5: 1-20. 



77 

 

ifade eder.198 Evlilik, lütuf ve sevgiyle Tanrı’ya bağlı 

yaşam ruhunu gösterme biçimidir.199 

Evlilikte tek beden olma ifadesinin Mesih’le 

kilisesinin bir olmasına benzetilmesi Justin Martyr 

tarafından da ele alınmıştır. O evlilikte tek beden 

olmayı sembol ve sır olarak ifade etmiştir. Ayrıca 

evliliğin amacının sadece çocuk yetiştirebilmek 

olduğunu, aksi takdirde evlenmeksizin de ölçülü 

yaşamanın mümkün olduğunu belirtmiştir.200 Evlilik 

ritüeline dair tanımlamalar Tertullian’ın (145-220) 

ifadelerinde görülür. O, din görevlisi huzurunda 

yapılan evliliği Tanrı’nın onayladığını ve evlenenlerin 

evharistiya ile güçlendirildiklerini ifade eder. Ayrıca 

kilisede yapılan evlilikte kişilerin hem bedenen hem 

ruhen tek olduğundan bahseder.201 Ambrose (339-397) 

evlilikte inanç birliğine dikkat çeker. İsa Mesih’in 

evliliği kutsadığını belirtir.202 Kutsanmış olan evliliğin 

zina ile kirletilmesi durumunda günah işlenildiğini ve 

                                                 

198 Ignatius, “The Epistle of Ignatius to Polycarp”, ANF01’de Chap. 

V. 
199 A. A. Bialas. “Mystical Marriage”, NCE, Vol.10, Gale, USA 2003, 

s. 105. 
200 Justin Martyr, “The First Apology”, ANF01’de, Chap. XXVII; 

Chap. XXIX. 
201 Tertullian, “Part Fourth, IV. To His Wife” ANF04’de Book II, 

Chap. VIII. 
202 Letter of St. Ambrose Bishop of Milan, Letter XIX/7; XLII/3.  



78 

 

Tanrı’nın lütuflarının kaybedileceğini ifade eder.203 

Hıristiyanlıkta sakramental teoloji konusunda etkin bir 

yerde duran Augustin (354-430) evliliği sakrament 

ibaresini kullanarak tanımlar. Augustin evliliği 

sakramentler fikrinin temeli sayılan Mesih ile 

kilisesinin birliği olarak değerlendirir.204  

Süryani Kadim Kilisesi’ne göre evlilik Mesih ile 

kilisenin birleşmesini sembolize eder. Bu bağlamda 

evlilik kutsal yüce bir sakramenttir. Evliliğin kutsal, 

saygın olabilmesi için, Kutsal Kitap’ın ve kilise 

yasalarının öngördüğü koşullar çerçevesinde 

tamamlanması gerekmektedir. Kilise kanunlarında 

ruhsal yakınlık, fiziksel akrabalık, kölelik ve din 

değiştirme evlenmeyi engelleyen nedenler olarak 

görülmektedir.205 Hıristiyan inancına göre yasal 

çerçevede bir araya gelen kadın ve erkek, dini bir tören 

ile kilise topluluğunun önünde ruhanilerin kutsaması 

vasıtasıyla Tanrı’nın huzurunda birbirlerine verdikleri 

söz uyarınca ölünceye kadar birbirlerine bağlı ve sadık 

                                                 

203 Augustinus Lehmkuhl, “Sacrament of Marriage”, The Catholic 

Encyclopedia, Vol. 9, Robert Appleton Company, New York 

1910, http://www.newadvent.org/cathen/09707a.htm, 

(14.04.2018). s. 1542. 
204 Augustin, “II Moral treatises, On the good of Marriage”, 

NPNF1-03’de, Section XXI; “On Marriage and Concupiscence”, 

NPNF1-05’de, Book I, Chap. 23. 
205 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, ss. 85-

86. 

http://www.newadvent.org/cathen/09707a.htm


79 

 

kalmak üzere evlenirler. Evlilik bağı, ölüm ve zinadan 

başka bir nedenle bozulmayan kutsal bir sırdır. Yasal 

evlilik, sevgiye dayalı karşılıklı saygı ve fedakârlıkla 

pekişmiş kutsal bir kurumdur. Bu kurum, iki kişinin 

arasındaki gerçek sevgi ile sağlam temellere dayanır. 

Tanrı’ya bağımlı evliliğin amacı, geçici bedensel 

arzuları tatmin etmek olmayıp hem Rab’be bağımlı 

hem de insanlığa yararlı nesiller yetiştirmektir.206 

Süryani toplumunda evlilikle ilgili bir takım şartlar 

bulunmaktadır. Toplum erkek adayın askerliğini 

yapmış ve maddi olarak geçimini sağlayacak işe sahip 

olmasını yeğ tutmaktadır.207 Kiliseye göre evlenecek 

adayların vaftizli olması gerekir. Ayrıca evlenecek 

kişiler arasında yakın akrabalık ilişkisi olmamalıdır.208 

Kilise kişinin hem zihinsel hem de fiziksel olgunluğa 

erişmesini evlilik için uygun bulur. Ayrıca evlilik 

adayların evliliğin yükümlülüklerini kavradıkları ve 

özgür iradeye sahip oldukları zaman gerçekleşmelidir. 

Buna rağmen nişan, Süryani Kadim Kilise’de damat 16 

gelin 12 yaşına geldiği zaman yapılabilir. Evlilik ise 

                                                 

206 Akdemir, İstanbul Mozaiğinde Süryaniler, s. 81. 
207 Erol Eroğlu- Neşe Sarıca, “Midat Süryanilerinin Düğün 

Gelenekleri” Turkish Studies, Vol.7/3, Ankara 2012, s. 1192. 

Ayrıca bkz. Sami Kılıç, “Elazığ’da Yaşayan Süryanilerde Düğün 

ile ilgili İnanışlar ve Uygulamalar”, Fırat Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 2003, http://www.suryaniler.com (31.01.2015), 

s. 268. 
208 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, s. 85. 

http://www.suryaniler.com/


80 

 

gelin en erken 14 damat ise 18 yaşında iken olmalıdır. 

Papazın evliliği gerçekleştirebilmesi için adayların 

metropolitten evlenebilme iznini almaları gerekir. 

Törende papaz çiftin hiçbir kimsenin zorlaması 

olmaksızın özgür iradeleriyle gerçekleştirdiklerini 

kesinleştirmedikçe nişan ve evlilik ritüelini icra etmez. 

Evlilik töreni öncesi gelin ve damat günah itirafını 

gerçekleştirmeli ve kutsal komünyonu almalıdır.  

Eski dönemlerde evlilik öncesinde yapılan nişan 

ritüeli günümüzde evlilik ritüelinden önce evlilik 

töreninde icra edilir. Nişan ritüelinde sağ el, yüzükler 

ve nişanlıların herbirinin kutsandığı “Baba, Oğul ve 

Kutsal Ruh’a …” diye başlayan kutsama duası okunur.209 

Evlilik ritüelinde gelin damadın sağ tarafındadır. 

Gelinin nedimeleri de ellerinde mumlarla gelinin 

sağında durur. Damadın sağdıcı elinde bir haçla 

damadın solunda durur. Törende papaz taçları gelin 

ve damadın başına koyma ritüelini gerçekleştirir.210 Bu 

kutsama ayini, yani sakramental ayindir. 

                                                 

209 Metropolitan Mar Athanasius Yeshu Samuel (Ed.), The Order 

Of Solemnization Of Sacrament of Matrimony According To 

The Ancient Rite Of The Syrian Orthodox Church Of 

Antioch, Deacon Murat Saliba Barsom (Çev.), The Syrian 

Orthodox Church in The United States of America and Canada, 

USA 1974, ss. 11-12. 
210 H.G. Bishop Mettaous, Sacramental Rites in the Coptic 

Orthodox Church, Abbot of El- Syrian Monastery, s. 36. 



81 

 

Süryani Kadim Kilisesi dul olanların tekrar 

evlenmesini bazı şartlara bağlamaktadır. Dul bir erkek 

karısının ölümünden en az kırk gün sonra evlenebilir. 

Dul kadın ise kocasının ölümünden en az on ay sonra 

evlenme hakkını elde eder. Dulların evlilik töreninde 

birinci evlilikte yapılan yüzük ve tacın kutsanma olayı 

gerçekleştirilmez.211 

Süryani Kadim Kilisesi çok eşliliği yasaklamış, tek 

eşliliği benimsemiştir. Süryani Kilisesi çok eşlilikte 

ailevi, sosyal ve toplumsal boyutlarda çıkabilecek 

olumsuzlukları göz önünde bulundurmuştur. Bu 

sebeple tek eşle evlilik kuralını benimsemiştir. 212 

Süryani Kadim Kilisesi’nde eşlerden birinin zina 

yapması dışında ve tıbbi bir zorunluluk hali yoksa 

boşanma yasaklanmıştır.213 

1.4. SAKRAMENTLERİ TAMAMLAYICI 

ŞARTLAR 

Sakramentlerin, sakrament olarak ifadesini bulması 

için iki temel özelliğin bulunması gerekir. Bu özellikler 

                                                 

211 Samuel (Ed.), The Order Of Solemnization Of Sacrament of 

Matrimony According To The Ancient Rite Of The Syrian 

Orthodox Church Of Antioch, ss. 7-9. 
212 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, ss. 85-

86. 
213 Günel, Türk Süryani Tarihi, s. 315. Ayrıca bkz. Zeynep Gül 

Küçük, Mardin ve Çevresinde Süryaniler, Sarkaç Yayınları, 

Ankara 2013. s. 77. 



82 

 

sakramentin görünen ve var olduğuna inanılan ama 

görünmeyen iki boyutu ifade eder. Görünmeyen 

inançsal boyutta Tanrı’nın Kutsal Ruhuyla işleyişi ve 

kutsamasının bulunduğuna inanılır. Bu sakramentte 

görünmese de var olduğuna inanılan özelliktir. 

Görünen boyutu ise beş duyuyla algılanabilen ve 

görünmeyen boyutun görünür işareti olarak kabul 

edilen maddi yönü ve özelliğidir. Bu hususlar 

sakramentlerin şartlarını belirlemede temel rol 

oynarlar.  

Süryani Kadim Kilisesi’ne göre sakramentlerin 

tamamlanması için aynı anda üç unsurun, yani madde 

(nesnel varlık), dua (söz) ve ruhaninin (hizmetçi) 

bulunması gerekir. Bunlarla ayin gerçekleştirildiğinde 

sakrament varlık bulur.214 

Kiliseye göre sakramentin bir maddesi olmalıdır. 

Sakramentte kullanılan madde gözle görülebilir 

olmalıdır. Sakramentin maddesi onun 

gerçekleşmesinin işaretidir. Örneğin vaftiz 

sakramentinin maddesi ve görünen işareti sudur. Su, 

kişiyi bedenen kirden arındırdığı gibi vaftizde adayın 

ruhsal arınmasını da sağlar.215 Sakramentin işareti olan 

                                                 

214 Dolapönü, Türk Süryani Kadim Kilisesi’nin Mesihsal 

Öğretimi, s. 12. 
215 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, s. 32. 



83 

 

madde uygulamada rol oynar ve vaftizde su adaya 

yumuşak gelirken ferahlık da sağlar.216  

Sakramentin uygulanması bir ritüeli gerektirir. 

Ritüelde ruhani tarafından söylenen özel söz 

sakramenti tamamlayan şartlardan birisidir. Bu söz bir 

formül biçiminde her sakramente uyarlanır. Bu 

formülün özü, “Baba, Oğul ve Kutsal Ruh adıyla…” 

şeklinde başlayan sözdür.  

Süryani Kadim Kilisesi’nde sakramentleri 

tamamlaycı şartlardan birisi de hizmetçidir. Bu şart 

sakramentleri uygulama yetkisiyle ilgilidir. Kiliseye 

göre sakramentleri uygulama yetkisi Kutsal Kitap’tan 

hareketle ruhanilere verilmiştir.217 Bu yetki üç temel 

rütbeden piskopos ve papazla ilgilidir. Papazlar 

kehnutlük hariç tüm sakramentleri icra etme yetkisine 

sahiptir. Piskoposlar ise tüm sakramentleri 

uygulamada yetkilidirler.218 

                                                 

216 İvas- Saka, el-Esraru’s-Sab’a Bi Hasbi Mu’takidi ve’t-Taksi’l-

Keniseti’s-Suryaniyye, s. 13. 
217 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, ss. 33-

34. 
218 Patriarch Ignatius Zeka I. Iwas, Constitution of Syriac Orthodox 

Church of Antioch, St. Ephrem Seminary, Damascus, (22-

26/09/1998), s. 2 



84 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

SÜRYANİ KADİM KİLİSESİ’NDE 

VAFTİZİN TARİHİ VE ANLAMI 

Hıristiyanlık inanç ve düşünce sisteminde Mesih 

fikri doktrininden sakramental teolojiye geçiş tarihsel 

süreç içerisinde gerçekleşmiştir. Sakramental teolojinin 

gelişim süreci sakramentlerin tarihsel süreçte 

şekillenmesi ile paralellik göstermiştir. Hıristiyanlık 

tarihinde yedi sakramente konu olan ayinlerin ritüel 

olarak uygulanması ve anlamı Kutsal Kitap temelli 

olmakla beraber tarihsel süreçte biçimlenmiştir. 

Hıristiyanlık inanç sisteminde dine giriş sakramenti 

olan vaftiz diğer sakramentleri alabilmenin önkoşulu 

olduğundan büyük önem arz etmektedir. Hıristiyanlık 

dininde vaftiz Kutsal Kitap temelli olmakla beraber 

ilerleyen sürece paralel şekillenmiştir Süryani Kadim 

Kilisesi’nde vaftizin şekillenmesinde Süryani Kilise 

Babaları etken olmuştur.  

Hıristiyanlığın, aynı zamanda sakramentlerin ve 

vaftizin tarihsel süreç içerisinde şekillenmesi nedeniyle 

öncelikli olarak “Tarihsel Süreçte Vaftiz” başlığı 

altında vaftizin tarihsel süreci ele alınmıştır. Ayrıca 

vaftizin anlamı ve bir ritüel olarak sakramental 

anlamları da sonraki bölümlerin anlaşılmasını 



85 

 

kolaylaştırmak adına bu bölümde “Vaftizin Anlamı, 

Amacı ve Kazandırdıkları” başlığı altında işlenmiştir.  

2.1. TARİHSEL SÜREÇTE VAFTİZ 

Hıristiyan teolojisinin merkezi konumunda olan 

sakramentler tarihsel süreçte şekillenmiş ve zamanla 

kavramsal düzeyde ifade edilir hale gelmiştir. 

Hıristiyan inanç ve ibadet sisteminin temeli olan 

sakramentlerden öncelikli olarak ifade düzeyinde 

tanımlanan sakramentler “evharistiya” ve “vaftiz” 

sakramentleridir. Çalışmanın konusu olan vaftiz 

sakramenti de Hıristiyanlık dininin gelişim sürecine 

paralel olarak onunla birlikte tarihsel süreçte 

biçimlenmiştir. 

Süryani Kadim Kilisesi’nin inanç ve 

uygulamalarının merkezinde bulunan sakramentler, 

Hıristiyanlık tarihinde tüm geleneksel kiliselerin genel 

hatlarının şekillendiği ilk dört yüzyılda temel biçimini 

almıştır. Süryani Kadim Kilisesi’nin bağımsız kilise 

statüsüne kavuştuğu dönemden bugüne kadarki 

süreçte ise sakramentlerin Süryani Kadim Kilisesi’ne 

has özellikleri gelişme göstermiştir. Süryani Kadim 

Kilisesi’nde sakramentlerin uygulama zamanı ve 

biçimi konusunda diğer bazı kiliselere göre farklılıklar 

bulunabilmektedir. Süryani Kadim Kilisesi’nde Kilise 

Babaları ve gelenekten gelen bu anlayış ve uygulama 

farklılıkları tarihsel süreçte şekillenmiştir. 



86 

 

Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftiz sakramentinin 

gelişim sürecini, Hıristiyanlık tarihinin genel hatlarının 

şekillendiği ilk dört yüzyıl ve IV. yüzyıldan günümüze 

kadar olan süreç şeklinde iki döneme ayırmak 

çalışmanın anlaşılırlığına katkı sağlayacaktır. İlk dört 

yüzyılda vaftiz sakramentinin tarihsel sürecinde etkili 

olan Kutsal Kitap metinleri, Kilise Babalarının 

yaşamları, eserleri ve yaşanılan gelenektir. İkinci 

dönemde ise Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftizin 

tarihsel sürecini şekillendiren Süryani Kilise 

Babalarının eserleri, çoğu kiliseyi etkileyen Katolik 

Kilisesi’ndeki bazı gelişmeler ve yaşanılan gelenektir. 

Tarihsel süreçte vaftiz konusu şu dört başlıkta ele 

alınmıştır: “Vaftizin Terim Anlamı”, “Kutsal Kitap’ta 

Vaftiz”, “Vaftiz Sakramentinin Tarihsel Gelişimi” ve 

“Süryani Kadim Kilise Tarihinde Vaftiz Sakramenti”. 

2.1.1. Terim Olarak Vaftiz 

Türkçe’de vaftiz, İngilizce’de “baptism” olarak 

kullanılan kelime Grekçe daldırmak, batırmak, 

yıkamak anlamlarına gelen “baptismos” kelimesine 

karşılık gelir.219 Vaftiz, Kutsal Kitap’ta arındırmak, 

                                                 

219 Michel Meslin, “Baptism”, Encyclopedia of Religion, Vol. 2, (ss. 

779-783), USA, 2005, s. 779. Ayrıca bkz. H. Müeller, “Baptism 

(In The Bible)”, NCE, Vol. 2, (56-60), Gale, USA 2003. 



87 

 

temizlemek anlamında kullanılsa da220 genel olarak 

dini bir uygulamaya işaret etmektedir.221 Süryanicede 

vaftiz “mâmûditâ”222 sözcüğüyle ifade edilmektedir. 

Süryanice “mâmûditâ” kelimesi yıkama, göl ve havuz 

gibi anlamlara gelir.223 Vaftiz olan kişiye de “âmid”224 

denilmektedir.225 Ayrıca Süryani Kilise Babaları vaftizi 

imanın sırrı, aydınlanma, temizlenme, arınma, 

paklanma, yeni doğum ve inanç gizi gibi çeşitli 

isimlerle adlandırmışlardır.226 

Kilise Babaları vaftiz terimini başka kelimelerle de 

tanımlayarak karşılamışlardır. Bunlar da vaftizi 

isimlendirme biçimleridir. Daha çok vaftizin 

anlamlarından hareketle yapılan bu isimlendirmelerin 

                                                 

220 J. V. Bartlet, “Baptism (New Testament)”, Encyclopedia of 

Religion and Ethics, Vol. 2, (ss. 375-379), T. & T. Clarck, 

Edinburgh 1909, s. 375. Ayrıca bkz. H. Müeller, “Baptism (İn 

The Bible)”, NCE, Vol. 2, s. 56; Luk. 16: 24, Yuh. 13: 26, Vah. 19: 

13. 
221 Tarakçı, Protestanlıkta Sakramentler, s. 55. 
222 Maclean,  A Dictionary of Dialects Vernacular Syriac, s. 188. 
223 Türkçe-Süryanice, Süryanice-Türkçe Sözlük, “mâmûditâ”, Mor 

Efrem Manastırı, Hollanda 1997. 
224 Maclean, A Dictionary of Dialects Vernacular Syriac, s. 240. 

Ayrıca bkz. Costaiz, Dictionnaire Syraique- Français, Syriac- 

English Dictionary, s. 255. 
225 Nihat Durak, Süryani Ortodoks Kilisesi’nde İbadet, Rağbet 

Yayınları, İstanbul 2011, s. 170. 
226 İvas-Saka, el-Esraru’s-Sab’a Bi Hasbi Mu’takidi ve’t-Taksi’l-

Keniseti’s-Suryaniyye, s. 20. Ayrıca bkz. Demir, Süryani 

Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, s. 36. 



88 

 

başında işaret anlamına gelen “ruşmo” kelimesi gelir. 

Bu kelime vaftiz öncesi şeytani güçlere karşı korumayı 

sembolize etmek için alnın kutsal yağla işaretlenmesi 

demektir. Vaftiz töreninin bir ritüelini oluşturan 

yağlama için kullanılan bu isimlendirme vaftizin tümü 

için de kullanılır hale gelmiş olması muhtemeldir.227 

Bunun yanısıra vaftizle elde edilen lütuflar vaftize isim 

olarak da kullanılmıştır. Süryanice “Rozo-d-simath 

bnayo” (evlat edinme sakramenti), “Rozo-d-haymonutho” 

(iman sakramenti), “Rozo-d-manehronutho” 

(aydınlanma sakramenti), “rozo-d- takdhitho” 

(temizleme sakramenti), “mawlodo d-men rish” 

(yenilenme, yeniden doğum) tamlamaları vaftizin 

isimleri olarak kullanılmıştır. “Rozo-d-simath bnayo” 

vaftizle Tanrı’nın evladı olma lütfu, “Rozo-d-

haymonutho” Mesih’e iman edenlerin vaftizle kurtuluşa 

ermesi, “Rozo-d-manehronutho” vaftizle aydınlanma, 

“rozo-d- takdhitho” günahlardan arındırma ve son 

olarak “mawlodo d-men rish” ise vaftizle su ve Ruh’tan 

doğma anlamına gelmektedir.228 

                                                 

227 Brock, Süryani Geleneğinde Kutsal Kitap, s. 113. 
228 Malankara Archdiocese of the Syrian Orthodox Church in North 

America, Holy Baptism, http://www.malankara.com/, 

(05.06.2017). 

http://www.malankara.com/


89 

 

2.1.2. Kutsal Kitap’ta Vaftiz 

Hıristiyan teolojisinin oluşumunda ve gelişiminde 

temel kaynak olan Yeni Ahit metinlerinin oluşumu 

yaklaşık olarak I. yüzyılın sonlarında 

tamamlanmıştır.229 İlk yüzyıllarda Hıristiyan 

teolojisinin merkezi konumunda olan sakramentlerle 

ilgili olarak herhangi bir açıklama olmadığı gibi 

formüle edilmiş bir doktrin de henüz mevcut 

değildi.230 Hıristiyan teolojisinin şekillenmesinde ve 

yorumlanmasında Kutsal Kitap metinleri ve yaşanılan 

gelenek etkili olmuştur.231 İlk yüzyıllardan beri etkin 

olan gelenek Süryani Kadim Kilisesi’nde de Kutsal 

Kitap’ın başatlığı ile birlikte etkisini sürdürmüştür.232 

Yeni Ahit metinlerinde vaftiz genel hatları ve en 

basit şekliyle İsa ve elçilerinin uygulamalarında 

görülmektedir. Ancak Hıristiyanlığın 380’de I. 

Theodosius döneminde resmi din haline gelmesiyle233 

beraber vaftiz uygulamalarında farklılıklar meydana 

gelmiştir. Vaftiz ritüeli uygulamasında Hıristiyan 

kiliseleri arasında bazı usul farklılıkları 

                                                 

229 Schimmel, Dinler Tarihine Giriş, ss. 160-163.  
230 Nuh Yılmaz, “Tertullian’ın Vaftiz Anlayışı”, SÜİFE, c. XVII, S. 

31, Haziran 2015, s. 124. 
231 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, s.104. 
232 Brock, Süryani Geleneğinde Kutsal Kitap, ss. 77-78. 
233 Ömer Faruk Harman, “Tahrif Edilmiş Hıristiyanlık”, Feyz 

Dergisi, 2012, http://www.feyzdergisi.com/, (03.10.2017). 

http://www.feyzdergisi.com/


90 

 

bulunmaktadır.234 Ancak ayrıntıların açık şekilde 

görülmeye başlaması sonraki süreçtedir ve öncelikli 

olarak Kilise Babalarının metinlerinden takip edilebilir. 

Ancak tüm kiliselerde vaftiz sakramentinin ana 

unsurlarını belirleyen Kutsal Kitap metinleri 

denilebilir. 

Hıristiyan inancında Yeni Ahit metinleri ile Eski 

Ahit metinleri bir bütünü oluşturur. Bu sebeple Yeni 

Ahit metinlerine dayalı olarak anlam kazanan ayinler 

ve sakramentler ile ilgili bazı hususlar her ne kadar 

açık ifadelerle olmasa da Eski Ahit’te yer almaktadır. 

Eski Ahit metinleri Hıristiyanlığın ilk dönemlerinde 

İsa ve Elçileri tarafından kullanılmaktaydı. Bu da Yeni 

Ahit metinleri yazarlarından özellikle Pavlus’un iki 

metin arasında Mesih sırrı ve diğer konular arasında 

ilişki kurmasına ve bunların Eski Ahit’te gizli bir 

şekilde var olduğuna dair göndermelerde 

bulunmasına yol açmıştır.235 

Hıristiyanlıkta vaftiz kelimesinin kullanımı Yeni 

Ahit metinleri ile başlamıştır. Eski Ahit metinlerinde 

vaftiz kelimesi kullanılmamaktadır. Ancak vaftizin 

çeşitli ön belirtileri olarak yorumlanabilecek hususların 

yer aldığı iddia edilmektedir. Bunlardan birisi suyla 

ilgilidir. Hıristiyanlıkta Nuh Tufanı ve İsrail 

                                                 

234 Tarakçı, Protestanlıkta Sakramentler, s. 71- 72. 
235 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, ss. 85-86. 



91 

 

oğullarının Kızıl Deniz’den geçişi olaylarında su temel 

nesnedir ve bu olayların yorumunda ölümün ve 

yaşamın kaynağı olarak236 kurtuluşla ilişkilendirilir. 

Ayrıca, Eski Ahit metinlerinde yer alan “Üzerinize temiz 

su dökeceğim, arınacaksınız….”(Hez.36:25) sözleri, vaftizin 

Yeni Ahit metinlerindeki bedensel ve ruhsal arınma 

anlamına ve vaftiz uygulamasının temel objesi olarak 

su kullanımına dair Eski Ahit’teki işaretlerinden kabul 

edilir. 

Yeni Ahit metinlerindeki vaftiz ile ilgili ifadeler 

Vaftizci Yahya’nın vaftizi237 ile başlar. Buna göre İsa 

Mesih İncili yaymaya başlamadan önce Vaftizci Yahya 

tarafından vaftiz edilmiştir.238 

Vaftize benzer uygulamalar daha öncesinde 

Yahudiler, Mandenler ve Esseniler arasında var 

olduğu bilinmektedir. Yahudilikte mikve vaftize 

benzer bir uygulama olarak örneklenebilir. Vaftiz 

uygulaması en geniş biçimiyle Yahya’nın vaftizinde 

görülmektedir. Hıristiyanlığa göre Yahya’nın 

                                                 

236 Libreria Editrice Vaticana, Katolik Kilisesi Din ve Ahlak 

İlkeleri, ss. 185-186. 
237 Mat. 3: 1-12; Mar. 1: 1-8; Luk. 3: 1- 18, 7: 29- 30; Yu. 1: 19- 28. 
238 Mat. 3: 13-17; Mar. 1: 9-11; Luk. 3: 21- 22; Yu. 1: 32- 34. Ayrıca 

bkz. Dino Pessani, Vaftiz, Tohum Yayın, İstanbul 2013, s. 14. 
Mikve: Yahudi yasalarına göre sağlığını ve temizliğini 

yitirmişlerin bedensel ve ruhsal olarak arınmaları için mikve 

denen içi dolu bir havuza batırılıp çıkarılmasına mikve denir. 

Bkz. Yahudilikte Kavram ve Değerler, Mikve, 1996, s. 249. 



92 

 

vaftizinin önceki uygulamalardan en belirgin farkı 

maddi değil manevi arınmayı amaçlaması ve insanları 

gelecek olan Tanrı’nın Krallığı’na hazırlamasıdır.239 

Hıristiyanlık tarihinde vaftize, ahlaki bir önem atfeden 

ilk kişi Vaftizci Yahya’dır. Onun vaftizi, sakramental 

olmaktan ziyade sembolik özellik taşımaktadır.240 

Yahya vaftiz yaparken “Tövbe edin! Göklerin 

Egemenliği yaklaşmıştır.”(Mat.3:1-2.) der. Yahya’nın vaftizi, 

insanları tövbe etmeye çağırdığı için tövbe vaftizi 

olarak değerlendirilmektedir.241 Yahya insanları, yeni 

bir dine girmek için değil, günahlardan arınma ve 

tövbe etmek için Şeria Irmağı’nda vaftiz etmeye 

çağırmaktadır.242 Vaftizci Yahya’nın “Bundan böyle 

tövbeye yaraşır meyveler verin”(Mat. 3: 8) ibaresi ile yaptığı 

vaftizin bir defalık olduğu anlaşılmaktadır.243  

Vaftizci Yahya’nın İsa Mesih’i önce ırmak suyuyla 

vaftiz etmesi daha sonra Mesih’in Ruh’la vaftiz 

olduğunu gösteren “…İsa, Yahya tarafından Şeria 

Irmağı’nda vaftiz edildi. Tam sudan çıkarken, göklerin 

yarıldığını ve Ruh’un güvercin gibi üzerine indiğini gördü. 

Göklerden, ‘Sen benim sevgili Oğlum’sun, senden 

hoşnudum’ diyen bir ses duyuldu.”(Mar.1:9-11) ifadesi ile 

                                                 

239 Tarakçı, Protestanlıkta Sakramentler, s. 56. 
240 Aydın, Pavlus Hıristiyanlığına Giriş, s. 249. 
241 Tarakçı, Protestanlıkta Sakramentler, s. 56. 
242 Bkz. Mat. 3: 5-6. 
243 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, s. 87. 



93 

 

kendi vaftizi ile gelecek olanın vaftizi arasında bir 

farklılık olduğunu ortaya koyan “Gerçi ben sizi tövbe 

için suyla vaftiz ediyorum, ama benden sonra gelen benden 

daha güçlüdür. Ben O’nun çarıklarını çıkarmaya bile layık 

değilim. O sizi Kutsal Ruh’la ve ateşle vaftiz edecek.”(Mat. 3: 11) 

şeklindeki ifadeleri bazı farklılıklarla Sinoptik 

İncillerde yer alır.244 

Yeni Ahit metinlerinden Sinoptik İncillerde 

Yahya’nın vaftizci olarak isimlendirilmesi görülür. 

‘Vaftizci’ isimlendirmesi Yuhanna İncili’nde görülmez. 

Yuhanna İncili’nde Yahya’nın İsa Mesih’i vaftiz 

ettiğine dair açık ifadeler de bulunmamaktadır. Ancak 

Yahya’nın İsa Mesih’e tanıklığı ifade edililir. Yahya’nın 

tanıklığına işaret eden “Ben O’nu tanımıyordum, ama 

İsrail’in O’nu tanıması için ben suyla vaftiz ederek geldim. 

… Ruh’un güvercin gibi gökten indiğini, O’nun üzerinde 

durduğunu gördüm. Ben O’nu tanımıyordum. Ama suyla 

vaftiz etmek için beni gönderen, ‘Ruh’un kimin üzerine inip 

durduğunu görürsen Kutsal Ruh’la vaftiz eden O’dur.’ dedi. 

Ben de gördüm ve ‘Tanrı’nın Oğlu budur’ diye tanıklık 

ettim.”(Yu.1:31-33) sözlerinde su ve Ruh vaftizi ayırımı da 

diğer incillere göre daha belirgindir. Yuhanna’da 

Yahya’nın vaftizinin amacı İsrail’in gelecek olanı 

tanımasıyla ilişkilidir. Yahya’nın vaftizini tövbeyle 

ilişkilendiren açık bir ifade bulunmamaktadır. 

                                                 

244 Mat. 3: 16; Luk. 3: 21- 22; Mar. 1: 7-8; Luk. 3: 16. 



94 

 

Yuhanna, açık bir şekilde vaftizden bahsetmese de 

İsa’nın “… bir kimse sudan ve Ruh’tan doğmadıkça 

Tanrı’nın Egemenliği’ne giremez.”(Yu.3:5) sözüyle yeni bir 

doğum ve yeni yaşam olan Tanrı’nın Krallığı’na girişin 

su ve Ruh vaftiziyle gerçekleşebileceğine işaret 

etmektedir. 

Yuhanna, İsa’nın tapınaktaki “…bir kimse susamışsa 

bana gelsin içsin.  Kutsal Yazı’da dendiği gibi, bana iman 

edenin ‘içinden diri su ırmakları akacaktır.’”(Yu.7:37-38) 

sözlerini aktarır ve akabinde bu sözleri “Bunu, 

kendisine iman edenlerin alacağı Ruh’la ilgili söylüyordu. 

Ruh, henüz verilmemişti. Çünkü İsa henüz 

yüceltilmemişti.”(Yu.7:39) şeklinde yorumlar. Burada açık 

bir şekilde vaftizden bahsetmese de vaftiz Ruh’un 

verilmesiyle ilişkilendirilir. Yuhanna Mesih’e iman 

edenlerin Kutsal Ruh’u aldığını ifade eder. Bu da 

İsa’nın kabul edenlerin Tanrı’nın Ruh’unu da kabul 

ettiğine işaret olarak yorumlanır.245 

İsa Mesih’in “…Benim içeceğim kâseden siz içebilir 

misiniz? Benim vaftiz olacağım gibi siz de vaftiz olabilir 

misiniz ?”(Mar.10:38) ve “Katlanmam gereken bir vaftiz var. Bu 

vaftiz gerçekleşinceye dek nasıl sıkıntı çekiyorum!”(Luk.12:50) 

ifadelerindeki vaftiz, çarmıh vaftizi olarak 

yorumlanmıştır. Buradaki vaftiz, insanlığı asli 

                                                 

245 William MacDonald, Kutsal Kitap Yorumu (Elçilerin İşleri-

Filipililer), Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul 2002, s. 491. 



95 

 

günahtan kurtaran vaftiz olarak düşünülebilir.246 İsa 

Mesih bu sözlerde öğrencilerine gizli şekilde çarmıh ve 

ölümünden bahsederken bunu vaftize benzetmiştir247 

ve çarmıhta ölümü vaftiz diye tanımlamıştır.  

Sinoptik İnciller’de geçen İsa’nın vaftiz emrini 

vermesi, vaftiz uygulaması ile ilgili temel 

metinlerdendir. “İsa yanlarına gelip kendilerine şunları 

söyledi:‘Gökte ve yeryüzünde bütün yetki bana verildi. Bu 

nedenle gidin, bütün ulusları öğrencilerim olarak yetiştirin; 

onları Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’un adıyla vaftiz edin.’”(Mat. 

28: 18-19) ve “İman edip vaftiz olan kurtulacak, iman etmeyen 

ise hüküm giyecek.”(Mar. 16: 16) der. Bu sözlerle kurtuluşun 

önce iman sonra vaftizle mümkün olabileceğine 

inanılır.  

Yuhanna, İsa’nın vaftiz ettiğini “Bundan sonra İsa’yla 

öğrencileri Yahudiye diyarına gittiler. İsa onlarla birlikte 

orada bir süre kalarak vaftiz etti.”(Yu. 3: 22) sözüyle ve 

öğrencilerinin vaftiz ettiğini ise “Ferisiler, İsa’nın 

Yahya’dan daha çok öğrenci edinip vaftiz ettiğini duydular-

aslında İsa’nın kendisi değil, öğrencileri vaftiz 

ediyorlardı.”(Yu.4:1-3) ifadeleriyle belirtir.  

Elçilerin İşleri kitabında Yahya’nın vaftizi ve Ruh’la 

vaftiz ile ilgili ifadeler yer almaktadır. İsa Mesih’in 

göğe alınmadan önce elçilere söylediği “Yahya suyla 

                                                 

246 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, ss. 93-99. 
247 Pessani, Vaftiz, s. 14. 



96 

 

vaftiz etti, ama sizler birkaç güne kadar Kutsal Ruh’la vaftiz 

edileceksiniz.”(Elç.1:5) sözünde her ikisi de görülmektedir. 

Ayrıca Yahya’nın vaftizi ile ilgili ibare, onikinci havari 

seçimi ile ilgili metinlerde de geçmektedir.248 

Elçilerin İşleri’nde Petrus, Filipus ve Yuhanna’nın 

vaftiz etmeleri de söz konusudur. Bu vaftizler elçilerin 

vaftiz uygulamasını gerçekleştirdiklerini 

göstermektedir. Buna göre Petrus’un, Yahudiler ve 

Yeruşalim’de bulunan halka yaptığı Pentikost günü 

konuşmasında vaftiz ile ilgili söylediği “Tövbe edin, her 

biriniz İsa Mesih’in adıyla vaftiz olsun. Böylece 

günahlarınız bağışlanacak ve Kutsal Ruh armağanını 

alacaksınız.”(Elç.2:38) sözleri ve ardından “Onun sözünü 

benimseyenler vaftiz oldu. O gün yaklaşık üç bin kişi 

topluluğa katıldı.” (Elç.2:41) ifadeleri elçilerin vaftiz etme 

yetkisinin bulunduğunu ve vaftiz uygulamasının 

onlarla devam ettiğini gösteren işaretlerdir. 

Filipus, Samiriye kentine gidip İ Mesih’i oradakilere 

tanıtmaya başladıktan sonra birçok kişi iman etmiştir. 

Samiriye’de Simun adındaki büyücü de Filipus’a iman 

eder. Filipus’un, iman eden halkı ve Büyücü Simun’u 

vaftiz ettiği “Ama Tanrı’nın Egemenliği ve İsa Mesih 

adıyla ilgili Müjde’yi duyuran Filipus’un söylediklerine 

inandıkları zaman, erkekler de kadınlar da vaftiz oldular. 

                                                 

248 Bkz. Elç. 1: 21- 26 



97 

 

Simun’un kendisi de inanıp vaftiz oldu.”(Elç.8:12-13) 

ifadelerinde yer almaktadır. 

Oniki havariden olmayan Filipus’un Samiriyeli 

halkı vaftiz etmesinin ardından Petrus ve Yuhanna’nın 

oraya gelerek vaftiz olmuş halka Kutsal Ruh’u 

vermesi(Elç.8:15-17) ve Filipus’un yolda karşılaştığı 

Etiyopyalıyı vaftiz ettikten sonra Kutsal Ruh’un onu 

uzaklaştırması(Elç.8:36-39) Filipus’un vaftizinde Kutsal 

Ruh’un verilmediğini ve bu yetkinin Filipus’ta 

bulunmadığını düşündürmektedir.249 

Öteki ulusların vaftizi ile ilgili husus Petrus’un 

Kornelius’un evindeki vaftizine dayanmaktadır.(Elç.11:1-

18) Petrus Kornelius’un evinde, İsa’nın müjdeyi yayma 

sürecini anlattığı sırada Kutsal Ruh’un ev halkının 

üzerine inmesi ve bu nedenle Petrus’un İsa Mesih’in 

adıyla suyla vaftiz olmalarını buyurması(Elç.10:43-48) öteki 

ulusların da vaftiz edildiğini göstermektedir. 

Elçilerin İşleri’nde Pavlus’un vaftizi de anlatılır.250 

Ayrıca Pavlus Yahya’nın vaftizinin tövbe vaftizi 

olduğunu Antakya’daki konuşmasında ifade 

eder.(Elç.13:24-5) Buradaki konuşmasından Yahya’nın İsa 

Mesih’in yolunu hazırladığı da anlaşılmaktadır. Pavlus 

ve arkadaşları İsa Mesih öğretisini yayma sürecinde 

gittikleri kentlerden Tiyatira’da önce Lidya ve ev 

                                                 

249 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, ss. 90-91. 
250 Elç. 9: 18; Elç. 22: 16. 



98 

 

halkını,(Elç. 16:15) ardından tutuklanmaları üzerine 

kendisini zindandan kurtaran zindancı ve ev halkını 

vaftiz eder.(Elç.16:33) Pavlus ve arkadaşlarının zindancı ve 

ev halkını vaftizleri öncesinde Pavlus iman etmenin 

önemini(Elç. 16: 31) vurgular. Pavlus’un vaftizinde iman 

edildikten sonra vaftizin gerçekleştiği(Elç.18:7-8) görülür. 

Pavlus’un vaftizinde iman, vaftiz ve Kutsal Ruh’un 

alınması(Elç. 19: 1-7) arasındaki ilişki ortaya konur.  

Pavlus’un mektupları genel olarak Mesih fikrini 

açıklamayı amaçlar. Vaftiz ile ilgili ifadeler Mesih fikri 

ve Mesih sırrı ile ilişkilendirilir.251 Bu sebepledir ki 

vaftizin anlamına dönük çeşitli ifadeler kullanılır.252 

Pavlus’a göre vaftiz tek başına bir anlam ifade etmez. 

Ancak Mesih’te vaftiz olmayla ve Mesih’in ölümü 

vaftiz ile ilişkilendirildiğinde anlam kazanır.253  

Diğer mektuplarda vaftiz, bir defa İbranilere 

Mektup’ta(İbr .6-12), bir yerde de Petrus’un Birinci 

Mektubu’nda(1Pe.3:21) geçmektedir. Yuhanna’nın 

mektuplarında vaftiz terimi kullanılmasa da ona işaret 

eden(1Yu.5: 6-8) ifadeler yer alır. 

Eski Ahit metinlerinden Yaratılış kitabında 

Tanrı’nın Ruh’unun boş ve karanlık olan yeryüzü 

sularının üzerinde hareket etmesi figürü vardır.(Yar.1:2) 

                                                 

251 1Ko. 12: 13; Kol. 2: 12; Rom. 6: 5; 1Ko. 6: 11; Gal. 3: 27; Tit. 3: 4- 6. 
252 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, s. 94. 
253 Aydın, Pavlus Hıristiyanlığına Giriş, s. 251. 



99 

 

Süryani Kadim Kilisesi’ne göre Tanrı’nın Ruh’unun 

sular üzerinde hareket halindeyken yaratma lütfunu 

gerçekleştirmesi söz konusudur. Bu sebeple sular 

üzerinde yaratma lütfü ile vaftizde yeniden doğmayla 

meydana gelen yaratılış arasında benzerlik 

kurulmuştur.254 Ayrıca bu benzetmenin diğer bir 

boyutu da sudur. Vaftiz suyu yaratılıştaki ilk suya 

benzetilmiştir. Her iki figürde de sudan gelen yaratılış 

üzerinden kurulan bir ilişki söz konusudur. 

Vaftizde alnın kutsal yağla işaretlenmesi anlamına 

gelen ve zamanla vaftizin isimlerinden olan 

“ruşmo”’nun kullanımı Hezekiel kitabında yer alan 

alnın işaretlenmesi(Hez 9:4) olayına dayandırılır. Süryani 

Kilisesi vaftiz suyunu Yuhanna İncili’nde İsa’nın 

böğrünün mızrakla delinmesi(Yu.19:34) sırasında akan 

suyla ilişkilendirir.255  

2.1.3. Vaftiz Sakramentinin Tarihsel Gelişimi 

Hıristiyanlıkta vaftizin sakramental anlam 

kazanması evharistiya üzerinden gerçekleşmiştir. 

Evharistiya sakramentini alabilmenin önkoşulu vaftiz 

                                                 

254 Equene F. Rogers (Ed.), The Holy Spirit: Classic and 

Contemporary Reading, Wiley- Blackwell, Singapore 2009, s. 

178. 
255 Brock, Süryani Geleneğinde Kutsal Kitap, s. 113. 



100 

 

olmaktır. Bu da vaftizin tarihsel süreçte sakramental 

anlam kazanmasını kolaylaştıran bir diğer husustur.256 

Kutsal Kitap’ta vaftiz, sakrament olarak 

tanımlanmaz. Sakrament olarak ifade edilme sonraki 

süreçte gerçekleşmiştir, ama yine de temel dayanak 

Kutsal Kitap’tır. Kilise Babaları bazı konularda farklı 

fikir ve görüşlere sahip olsalar da, onların vaftiz ile 

ilgili görüş beyan ettikleri hususlar temelde belirli 

konuları içermekteydi. Onlar sakrament olarak vaftiz, 

vaftizin ritüel olarak uygulanması, vaftiz ritüelinin 

zamanı, vaftizin ve ritüelinin anlamı ve vaftizin şartları 

gibi hususların hepsi ya da bir kısmı hakkında görüş 

bildirmişlerdir. 

Hıristiyan teolojisinin ilk yazarlarından olan ve 

Latin Hıristiyan teolojisinin kurucusu olarak kabul 

edilen Tertullian’ın257 (145-220) vaftizle ilgili yazdığı 

“De Baptismo (On Baptism)”258 adlı eserinde 

“sakramentum” kelimesini vaftiz için kullandığı 

görülmektedir. Tertullian, vaftizi hem görsel 

işaretinden hareketle ‘su sakramenti’ hem de ‘vaftiz 

sakramenti’ olarak tanımlamıştır.259 Tertullian’a göre 

vaftiz ritüelinde su ve Ruh vaftizi birbirini takip eden 

uygulamadır. Tertullian’ın vaftiz ritüeli sıralaması; 

                                                 

256 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, ss. 106-107. 
257 Tarakçı, Protestanlıkta Sakramentler, s. 19. 
258 Erbaş, Hıristiyanlıkta İbadet, ss. 98-99. 
259 Tertullian, “Part Third, II. On Baptism”, ANF03’de, Chap. I. 



101 

 

kötülüklere sırt çevirme, Kutsal Üçlü’de iman, itiraf 

(tövbe), üç kez suya daldırma, kutsal yağla meshetme 

ve el koyma şeklindedir. Tertullian’ a göre vaftiz 

ritüeline hazırlık ibadet etme ve oruç tutma ile başlar. 

Daha sonra vaftiz olacak kişi cemaatin önünde günah 

itirafı yapar ve şeytanı, şeytanın ihtişamını ve 

oyunlarını terk ettiğini ikrar eder.260 Ardından aday 

kutsanmış suya üç kez daldırılır. Bu uygulamada 

yapılanların tamamı Kutsal Kitap’ta emredilmez. 

Bunlar geleneğe dayanmaktadır.261 Vaftiz adayına 

kutsal yağlanmadan önce bal ve süt tattırılır.262 Adayın 

alnına haç işareti yapılır. Vaftizi yöneten din görevlisi, 

tıpkı Yakup’un, Yusuf’un oğullarını kutsamak 

amacıyla elini onların başına dokundurması/koyması 

gibi elini vaftiz adayının üzerine koyar. Uygulanan 

vaftiz ile şeytanın ayartmalarına karşı bir sur inşa 

edildiğine inanılmaktadır.263  

Kartacalı Cyprian (200-258) ise su ve ruh vaftizine 

işaret eden ‘sudan ve Ruh’tan doğum’ ifadelerinden 

bahsederken hem vaftiz sakramenti ibaresini 

kullanmış hem de vaftiz ve mühürlemeye her iki 

                                                 

260 Tertullian, “Part Third, II. On Baptism”, ANF03’de, Chap. XX. 
261 Yılmaz, “Tertullian’ın Vaftiz Anlayışı”, SÜİFE, s. 131. 
262 John Kaye, Ecclesiastical History of the Second and Third 

Centuries, Cambridge: Printed at the Unversity Press, London 

1826, s. 431.  
263 Yılmaz, “Tertullian’ın Vaftiz Anlayışı”, SÜİFE, s. 131. 



102 

 

sakrament diyerek onların ayrı iki sakrament 

olduklarını vurgulamıştır.264 Ayrıca o, Nuh’un Gemisi 

içinde bulunan az sayıda insanın sudan boğulmaktan 

kurtulması ile vaftizin kurtarıcılık özelliği arasında 

anlamsal bir bağ kurar. Vaftiz ile insanın 

kötülüklerden temizlendiğini ve günahlarının 

bağışlandığını ifade eder.265 

Yeni Ahit metinlerinde genel hatlarıyla İsa ve 

elçileriyle ortaya konan vaftiz uygulamasıyla ilgili 

hususlar süreç içerisinde Kilise Babalarının 

görüşleriyle daha açık hale gelmiştir. Vaftizi uygulama 

yetkisinin kimlerde olabileceğiyle ilgili Kilise 

Babalarından Antakyalı Ignatius (30-107) vaftizi 

uygulayan kişinin piskopos veya piskoposun izin 

verdiği biri olması gerektiğini ifade eder.266 Tertullian 

ise vaftiz ayininin piskopos ya da piskoposun onayı ile 

papaz ve diyakosun icra edebileceğini, hatta sıradan 

insanın bile bu hakka sahip olduğunu söyler. Ayrıca 

piskopos, papaz ve diyakosun olmadığı durumlarda 

öğrencilerin de vaftizi uygulayabileceğini ifade eder. 

Sıradan insan ile vaftizli olan kimse kastedilmektedir. 

Bu nedenle eşit bir şekilde alınanın eşit bir şekilde 

                                                 

264 Cyprian, “Epistles of Cyprian”, Epistle LXXII/22; LXXIV/9, 13, 

17; LXXXV/15. 
265 Erbaş, Hıristiyanlıkta İbadet, s. 99. 
266 Ignatius, “The Epistle of İgnatius to the Smyrnaenans”, 

ANF01’de, Chap. VIII- IX. 



103 

 

verilebileceğini söylerken Tertullian vaftizlinin aldığını 

ve bu nedenle verme yetkisinin de olduğunu belirtir. 

O, Tanrının sözünün hiçbir şekilde gizli bırakılmaması 

gerektiği gibi Tanrı’nın malı (lütfu) olan vaftizin de eşit 

şekilde yönetilebileceğini söyler.267  

Vaftizin uygulama yeri ile ilgili Tertullian, vaftizin 

denizde, nehirde, akarsuda, havuzda, göl veya gölette 

uygulanması arasında hiçbir farkın olmadığı, her 

yerde uygulanabileceği görüşündedir. Bu görüşünü 

Yahya’nın Ürdün Nehri’ndeki vaftizinin açık şekilde 

Petrus’un Tiber Nehri’ndeki vaftizinden farklı 

olduğuna dayandırır. Ancak tüm suların kutsama ve 

kutsallaştırma etkisine sahip olduğunu belirtir.268 

Kutsal Kitap’ta vaftizin uygulama zamanı ile ilgili 

açık ifadeler bulunmamaktadır. Bu durum farklı 

görüşlerin ortaya atılmasına yol açmıştır. Genel olarak 

ilk dönemlerde vaftiz İsa’nın dirilişiyle ilişkilendirilen 

Paskalya ile Pentekost arasındaki süreçte uygulanırken 

özellikle Paskalya’da icra edilmesi yaygındır.269 Kilise 

Babalarından Ignatius’un (30-107) vaftizle İsa Mesih’in 

dirilişine iştirak edildiğini ifade etmesi270 vaftizin 

                                                 

267 Tertullian, “Part Third, II. On Baptism”, ANF03’de, Chap. XVII. 
268 Yılmaz, “Tertullian’ın Vaftiz Anlayışı”, SÜİFE, s. 132. Ayrıca 

bkz. Elç. 8: 26-40. 
269 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, ss. 109-110.  
270 Kirsopp Lake, “Baptism (Early Christian)” ERE, Vol. II, James 

Hasting (Ed.) Edinburgh 1909, ss. 384-390. 



104 

 

Paskalya döneminde uygulandığını destekleyen erken 

dönem kaynağıdır. 

Augustin (354-430) vaftizin zamanı konusunu çocuk 

vaftizi boyutuyla değerlendirir. Ona göre çocuk yaşta 

vaftiz olunmaması kişinin günah işleyebilme 

durumundan kaynaklıdır. Hâlbuki vaftiz sonrası 

günahsız bir yaşam sürülmelidir. Ancak Augustin 

vaftizin ertelenmesinin günah işlemeye devam 

edilebilir gibi çapraşık bir anlam barındırdığını da 

belirtir.271 

Kilise Babalarından Büyük Leon (390-461) vaftizin 

sadece Paskalya ve Pentekost zamanında yapılmasını 

savunur. Bu görüşünü İsa Mesih ve elçilerin vaftizi ile 

ilişkilendirir. İsa Mesih’in ölümü ve dirilişini hatırlatan 

günlerde yapılan vaftiz eski yaratılışın yenisiyle 

değiştirilmesi, yani yeniden diriliş anlamına gelir. 

Burada Pavlus’un “Yahut bilmez misiniz ki, Mesih İsa’ya 

vaftiz olunanlarımızın hepsi O’nun ölümüne vaftiz 

olunduk. İmdi onunla beraber vaftiz ile ölüme gömüldük, ta 

ki Baba’nın izzeti ile Mesih ölülerden dirildiği gibi biz de 

böylece hayat yeniliğinde yürüyelim…”(Rom. 3:5) ifadeleri 

vaftizin yenilenme anlamına vurgu yapmaktadır. 

Pentekost’ta yapılan vaftizin dayanak noktası elçilerin 

yolunu takip etmektir.272 

                                                 

271 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, ss. 111-112. 
272 Erbaş, Hıristiyanlıkta İbadet, s. 108. 



105 

 

Kutsal Kitap’ta belirgin olmayan çocuk vaftizi 

konusu, vaftiz olmamış çocukların ölümü ve kurtuluş 

meselesinden dolayı tarihsel süreçte tartışılan 

konulardan biri olmuştur. Tertullian, çocukların vaftiz 

edilme geleneğine karşı çıkmıştır. Tertullian çocukların 

hem masum hem de daha sonra günaha düşme 

olasılığının bulunmasından dolayı yapılan çocuk 

vaftizinin gereksiz ve riskli olduğunu savunmuştur. 

Tertullian’a göre çocuk vaftizi ileriki yaşlara 

ertelenmelidir. Ancak Tertullian, yapılmış olan çocuk 

vaftizini de reddetmez.273 

Kutsal Kitap temelli olan vaftizin anlamları süreç 

içerisinde Kilise Babalarının görüşleriyle sakramental 

anlamlara yol açmıştır. Kilise Babaları vaftizdeki suyu 

maddi temizleme özelliğinden ziyade ruhsal arınma 

boyutuyla ele almışlardır. Ayrıca vaftizin günahları 

silme, barıştırma, kutsallaştırma, özgürleştirme, iştirak 

etme, diriltme, yeni bir hayat verme, Tanrı’nın evladı 

yapma, Mesih’e paydaş kılma vb. gibi sakramental 

anlamlar Kilise Babalarının eserlerinde ele alınmıştır.274 

Vaftizin anlamlarına ilişkin Tertullian da bazı 

tamlamalar verir. Ona göre vaftiz; ‘ölümden kurtuluş’, 

‘yeniden doğuş’, ‘insanların günahlarının affı’ ve 

                                                 

273 Tye Rambo, “Tertullian On Baptism”, 

https://biblicalspiritualitypress.org., (03/06/2015), s. 2. 
274 Lake, “Baptism” ERE, Vol. II, ss. 384-390. 



106 

 

‘Kutsal Ruh’a iştirak’ anlamlarına gelir.275 Tertullian 

inanç ve vaftiz birliğine vurgu yapar.276 O vaftiz 

olunmadan kurtuluşa ulaşılamayacağını belirtir.277 

Tertullian vaftiz ile yeniden doğuş arasında ilişki kurar 

ve vaftizi ‘ikinci doğum’ olarak adlandırır. O, Âdem’in 

ilk yaratılışta Tanrı’nın ruhunu aldığını ancak işlediği 

günah yüzünden kaybettiğini ve o ruhu ancak vaftiz 

ile tekrar elde edebileceğini ifade eder.278 Ona göre Ruh 

su sayesinde yeniden şekillenip güçlenirken 

bozulmuşluğu da yok olur.279  

Kilise Babalarından John Chrisostom (347-407) 

vaftizin anlamlarını vaftizin isimleri olarak 

kullanmıştır. O, Kutsal Kitap tanımlamalarına dayalı 

olarak vaftizi arınma banyosu,(Tit.3:5) aydınlanma,(İbr.6:4,10-

32), ölü gömme,(Rom.6:4) sünnet,(Gal.2:11) vaftiz,(Gal.3:27) 

çarmıh/haç(Rom.6:6) şeklinde isimlendirmiştir.280 Ayrıca o 

vaftiz olan kişi için insan, sadık, aydınlanmış, arınmış 

terimlerini kullanmıştır.281 

Augustin (354-430) yedi sakrament teolojisiyle ilgili 

temel hususların tamamını açık şekilde sakramet 

                                                 

275 Yılmaz, “Tertullian’ın Vaftiz Anlayışı”, SÜİFE, s. 122. 
276 Rambo, “Tertullian On Baptism”, 

https://biblicalspiritualitypress.org., (03/06/2015), s. 2. 
277 Tertullian, “Part Third, II. On Baptism”, ANF03’de, Chap. XII. 
278 Yılmaz, “Tertullian’ın Vaftiz Anlayışı”, SÜİFE, s. 128. 
279 Tertullian, “Part Third, II. On Baptism”, ANF03’de, Chap. IV. 
280 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, s. 111. 
281 Erbaş, Hıristiyanlıkta İbadet, 104. 



107 

 

olarak belirtmiştir. Ona göre vaftiz töreninde okunan 

dua, vaftiz kabı, su, yağlamada kullanılan yağ ve haç 

işareti gibi şeyler de sakramenttir. Bunları insan 

duyuları üzerinde etkili olan kutsal işaret olarak ifade 

etmiştir.282 Augustin ayinsel unsurlardan hareketle 

sakramentleri isimlendirmiştir. O sakramentlerden 

topluca bahsettiği yerde mühürleme ve ruhban takdisi 

sakramentlerinin işaretleri olan yağ ile üzere el 

koymayı sakrament olarak betimlerken dolaylı 

şekilde283 evharistiya ve vaftizi ise daha açık biçimde 

doğrudan sakrament olarak tanımlamış ve 

isimlendirmiştir.284 

2.1.4. Süryani Kadim Kilise Tarihinde Vaftiz 

Sakramenti 

Süryani Kilise Babaları Kutsal Kitap’ı 

‘historik’(tarihsel, doğru) ve ‘ruhsal’ olarak iki şekilde 

açıklamaktadırlar. Historik açıklama Kutsal Kitap’ın 

daha çok genel anlamı ile ilgiliyken ruhsal açıklama ise 

daha derin (iç) anlamını içermektedir. Ruhsal açıklama 

şekli daha ziyade Süryani Kadim Kilisesi’nin de 

içerisinde bulunduğu doğu kiliselerine mensup 

                                                 

282 Tarakçı, Protestanlıkta Sakramentler, ss. 23-24. 
283 Augustin, “Ten Homilies on the First Epistle of John”, NPNF1-

07’de, Homily III/12. 
284 Augustin, “City of God”, NPNF1-02’de, Book XXI, Chap. XX, 

XXV. 



108 

 

Hıristiyanlarda yaygındır. Batı kiliselerinde ise Kutsal 

Kitap’ın subjektif ve kişisel açıklamalarına önem 

verilmektedir.285 

Süryani Kilise Babaları ruhsal açıklama şeklini genel 

olarak semboller üzerinden gerçekleştirirler. Süryani 

Kilise Babalarına göre sembol ile sembolize edilen 

gerçeklik arasında anlam ilişkisi yoğundur. Çünkü 

semboller gerçekliğin içindeki gizil gücü barındırır.286 

Süryani Kilise Babaları Yeni Ahit metinlerinde yer 

alan“Ama askerlerden biri O’nun böğrünü mızrakla deldi. 

Böğründen hemen kan ve su aktı.”(Yu.19:34) ifadesini sembol 

ve sembolize edilen gerçekliği gösteren önemli bir 

metin olarak değerlendirirler. Burada ikinci Adem 

olarak söz edilen İsa Mesih(1Ko.15:45) ile Adem’in 

cennetten atılma olayı ve kilisenin gizleri arasında 

ilişki kurulmuştur. Kilise Babalarına göre İsa’nın 

böğründen çıkan ‘kan’, Kurbono’nun (evharistiya) 

sembolü; ‘su’ ise vaftizin sembolüdür.287 

                                                 

285 Brock, Süryani Geleneğinde Kutsal Kitap, s. 78. 
286 Brock, Süryani Geleneğinde Kutsal Kitap, ss. 83-84. Ayrıca bkz. 

Seely Joseph Beggiani, “The Typological Approach of Syriac 

Sakramental Theology”, Theological Studies, ( ss. 543-557), 

2003, s. 548, Emmanuel Kaniyamparampil,  “Tradition & 

Traditions Feminine-Maternal İmages of the Spirit in Early 

Syriac Tradition, Letter & Spirit, (ss. 169-188), St. Paul Center 

for Biblical Theology, Ohio 2007, s. 169. 
287 Brock, Süryani Geleneğinde Kutsal Kitap, ss. 84-85. Ayrıca bkz. 

Seely Joseph Beggiani, Early Syriac Theology, The Catholic 

University of America Press, Washington, D. C. 2014, s. 60. 



109 

 

‘Süryanilerin Güneşi’, ‘Süryanilerin Peygamberi’, 

‘Kutsal Ruh’un Gitarı’ ve ‘Bilgelik Sahibi’ gibi 

ünvanlarla anılan Süryani dilinin büyük ustası ve şairi 

Mor Efrem Malfono (306-373) Kutsal Kitap’ın ruhsal 

açıklama şekline daha çok önem vermiştir.288  Mor 

Efrem birçok konuda şiir yazmıştır. Bu şiirlerin, 

“memre” ve “madroşe” olmak üzere iki kategorisi 

vardır. Memre genel olarak yedi kıtadan oluşan 

düzyazı şeklinde şiirlerdir. Madroşe ise kıta sayısı ve 

uzunluğu belli olmayan ilahi tarzında şiirlerdir.289 Bu 

şiirler içerisinde vaftizi doğrudan ilgilendiren Mesih’in 

Vaftizi konulu kasideler yanında 15 adet Vaftiz 

Bayramı (Denho, 6 Ocak)290 ile ilgili şiirleri bugüne 

kalmış şiirleridir.291 Vaftiz Bayramı ile ilgili 

madroşelerinden biri şöyledir:  

“Başlangıçta Kutsal Ruh sular üzerinde hareket etti,” 

“Sular gebe kaldı ve sürüngenleri, balıkları ve kuşları 

doğurdu,”  

                                                 

288 Barsavm, Saçılmış İnciler, s. 215. 
289 B. Harris Copper, “Introduction to Syriac Literature”, Journal of 

Sacred Literature, 2002, 

http://www.tertullian.org/rpearse/oriental/syriac.htm, 

(06.07.2017). Ayrıca bkz. Silvanos, The Rite of Consecration of 

the Church…, s. 28. 
290 Biju M Parekkatill, “A Brief Historical Introduction to the West 

Syrian Liturgical Year”. Hekamtho Syrian Orthodox 

Theological Journal, S. 1, 2016, s. 10. 
291 Barsavm, Saçılmış İnciler, ss. 217-218. 

http://www.tertullian.org/rpearse/oriental/syriac.htm


110 

 

“Kutsal ruh vaftiz suyu üzerinden hareket etti,” 

“Kartalların sembolüyle, erdem kişileri ve liderleri 

doğurdu, ve balıkların sembolüyle, iffetli ve şefaatçıları 

doğurdu, ve sürüngenlerin sembolüyle, yılanlar gibi açıkgöz 

olup, sonra güvercin gibi mütevazi olanlar.” 

Madroşesinde, Kutsal Ruh’un başlangıçta var olan 

engin sular üzerindeki yaratıcılık gücü sayesinde 

vaftiz edilenin yeni bir yaratık olarak doğduğu 

belirtilmektedir. Vaftiz suları üzerindeki Kutsal Ruh ile 

yaratıcılık arasında ise paralellik olduğu dikkat çeken 

unsurlardandır.292 

Antakyalı Aziz Mor Severius’un (459-538) 

“mainyothö” (nesir ilahiler) türünde kitapları vardır. Bu 

nesir ilahiler Kutsal Kitap’tan alınan sözlerle 

başlamaktadır. Aziz Mor Severius Vaftiz Bayramı ile 

ilgili dokuz, vaftizci Yuhanna için ise üç tane mainyötho 

yazmıştır. Ayrıca vaftiz odasına girerken vaftiz 

edilenler ile ilgili bir mainyothö yazmıştır. Mor 

Severius’un vaftiz ile ilgili bir kitabı ile Vaftiz 

Bayramı’nda suyun kutsanması ve yakarış duaları ile 

birlikte ‘Ayin Kasesinin Kutsanması’ ritüeli sırasında 

okunan duaları vardır. Mor Severius’un “Bimata 

Vaazları- Homiliae Cathedrales” olarak adlandırılan bir 

vaaz kitabı da bulunmaktadır. Bu eserde vaftizle ilgili 

vaazlar yer alır. Vaftiz Bayramı üzerine beş, vaftiz 

                                                 

292 Brock, Süryani Geleneğinde Kutsal Kitap, s. 107. 



111 

 

olmaya hazırlanırken yapılması gerekenleri anlatan iki 

vaaz bulunur.293 

Mor Severius’un mektupları arasında vaftizle ilgili 

olanlar tek doğa inancına geri dönenlerin vaftizi ve 

vaftizde üç kere suya batırıp çıkarmanın anlamı 

üzerine olmak üzere toplam iki tanedir.294 Mor 

Severius’a göre önce tek doğa inancı taraftarı iken çift 

doğa, yani İsa’nın ayrı iki doğası olduğunu 

benimseyenlerin tekrar tek doğa fikrine döndükleri 

vakit yeniden vaftiz olmaları gerekir. Buradan başka 

kiliselerden bazılarından (mesela Doğu Süryani 

Kilisesi) geri dönenlerin vaftizlerinin gerçek vaftiz 

kabul edilmediği de anlaşılmaktadır. İkinci vaftiz 

konulu mektupta ise vaftizdeki çocuğun üç kere suya 

batırılıp çıkarılmasının anlamı ölüm ve yeniden diriliş 

olarak yorumlanmaktadır. 

Süryani Kadim Kilise Babalarından su ve Ruh 

vaftizi ilişkisine de değinenler olmuştur. Ancak bu 

daha çok murun sakramentinin vaftiz sakramentini 

tamamlayıcı olması ile ilgilidir. Viranşehir’li (Tello 

dMavzzlath) Mor Yuhanna (483-538) Kutsal Ruh’u 

vermek anlamına gelen mürsüz vaftizin 

tamamlanmayacağını belirtir.295 Kilise Babalarından 

                                                 

293 Barsavm, Saçılmış İnciler, s. 263. 
294 Barsavm, Saçılmış İnciler, ss. 266-267. 
295 Sara Tanoğlu ve İshak Tanoğlu (Ed.), Doğu’nun Işığı Abu’l 

Faraç, Anadolu Ofset, İstanbul 2010, s. 238. Ayrıca bkz. Arthur 



112 

 

Kuryake ise vaftiz gerçekleştikten sonra murun yağıyla 

mühürlemenin zorunluluğunu belirtir.296 Süryani 

Kilisesi’nin vaftizle ilgili olarak en fazla üzerinde 

durduğu konunun murun yağını sürmeyle vaftizin 

tamamlanacağı meselesi olduğu görülmektedir. 

Tello (Viranşehir) Metropoliti Pavlus (Tello 

Episkoposu, 610-615) Mor Severius’un Vaftiz kitabını 

yeniden tercüme etmiştir. Ayrıca kendisi de vaftiz 

töreni için “husoyo” yazmıştır. Vaftiz töreninde okunan 

günahların affı için yakarış duaları, yani husoyolar 

halen okunmaya devam etmektedir.297  

Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftiz uygulaması ile 

ilgili hususları açık bir şekilde ifade eden Süryani 

Kilise Babası Urfalı Yakup (Yakup D’urhoy, 633-

708)’dur. Urfalı Yakup’un vaftiz merasimi ile ilgili 

ifadeleri mevcut vaftiz uygulamasıyla benzerlik 

gösterir. Bu da Süryani Kadim Kilisesi’nde geleneğin 

etkisini süregeldiğini gösterir niteliktedir. Urfalı 

Yakup’a göre vaftiz töreninde önce kâhin hem kendisi 

için hem de yeni iman edenler için dua okur. Ardından 

yakılan buhurla birlikte dualar okunur. Kâhin vaftiz 

adayının alnına adını yazdıktan sonra ‘Baba, Oğul, 

Kutsal Ruh’un adıyla’ onu mühürler. Kahin yönünü 

                                                                                           

Vööbus, Synodicon in the West Syrian Tradition, Secrétariat 

du CorpusSCO, 1974, s. 202. 
296 Tanoğlu (Ed.), Doğu’nun Işığı Abu’l Faraç, s. 238. 
297 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 20. 



113 

 

batıya, aday ise doğuya çevirir. Vaftiz adayının şeytan 

ve şeytana tabi olanları inkar etmeden önce kahin 

dualar okur, ardından şeytana karşı inkar yemini 

gerçekleştirilir. Şeytanı inkar yemininden sonra kâhin 

yönünü tekrar doğuya çevirir. Doğuya dönüldükten 

sonra okunan dua “Mesih’e tabii oluruz, O’na, Babasına, 

Kutsal Ruh’a iman ederiz.” şeklindedir. Kâhin Hıristiyan 

olma lütfunun verilmesinden dolayı şükran duasını 

okur. Vaftiz olacak kişi vaftizhaneye alındıktan sonra 

iman yasası ve dualar okunur. Vaftiz adayının giysileri 

çıkarılır ve ardından kâhin vaftiz adayını kutsal yağla 

mesh eder. Kâhin suyun üzerine haç çıkarır şekilde üç 

defa Kutsal murun yağını akıtır. Bu esnada ejderhanın 

(şeytanın) başının ezilmesine konu olan dualar okunur. 

Ardından vaftiz adayı “Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’un 

adıyla” kutsal suya batırılır. Bu esnada kahin “bu mührü 

adınla kabul ettiler” der. Bundan sonra kiliseye gider ve 

kutsal sırlara iştirak ederler.298  

Süryani Kilisesi’nde vaftiz adayının “karibo”suyla 

ilgili hususların da ele alındığı görülmektedir. Kilise 

                                                 

298 Tanoğlu, Doğu’nun Işığı Abu’l Faraç, s. 239. 
Karibo: Vaftiz töreninde vaftiz adayının vaftiz babasına Süryanice 

karibo denir. Karibo vaftiz adayının katakümen eğitiminden 

sorumludur. Süryanilerde vaftiz babası adayın manevi babası 

olduğundan iki aile arasında üç kuşağa kadar evlilik 

gerçekleşmez. Vaftiz adayının evlilik töreninde karibosu sağdıcı 

da olur. Ayrıca bkz. Abdurrahim Özmen, “Turabdin 

Süryanileri Örneğinde Etno Kültürel Sınırlar”, 



114 

 

Babalarından Antakya Patriği IV. Yuhanun (?-873) 

vaftiz adayı kız ise karibonun kadın, erkek ise karibonun 

erkek olması gerektiğini belirtir. Ayrıca o vaftiz edenin 

yönüne de değinmiştir. Buna göre vaftiz eden kişinin 

yüzünün batıya dönük olması gerekir. Elçilerin 

Yasalarına göre vaftiz adayı kadın ise kadın diyakos 

tarafından yağlanması gerekir. Kâhinin kadını 

yağlaması sadece el koyma esnasında başın 

yağlanmasında gerçekleşir.299 Günümüzde ileri 

yaşdaki kız çocuklarının vaftizi esnasında kutsal 

murun yağını vücuda sürme işlemini gerçekleştiren 

“bathkyomo” kategorisindeki rahibelerdir.300 

İyi yetişmiş bir teolog ve uzman bir araştırmacı 

olarak bilinen Dara Metropoliti İvannis Yuhanna’ya 

göre (?-860) göre vaftiz sakramenti; düzen, sıralama, 

keramet ve yücelik olarak birinci sıradadır. Çünkü 

İvannis Yuhanna’ya göre vaftiz Mesihi yol ve iyi 

ameller işlemenin girişidir. İvannis Yuhanna ve diğer 

Süryani Kilise Babaları vaftizi iman sırrı, aydınlanma, 

temizlenme, yeni doğum olarak da 

isimlendirmektedirler. İvannis Yuhanna diğer 

                                                                                           

(“Yayınlanmamış Doktora Tezi”, Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Ankara 2006), s. 205. Ayrıca bkz. Akdemir, 

İstanbul Mozaiğinde Süryaniler, s. 72. 
299 Tanoğlu, Doğu’nun Işığı Abu’l Faraç, s. 238. 
300 Mehmet Şimşek-M. Cengiz Yıldız, “Süryani Cemaatinde Kadın 

Olmak”, Süryaniler ve Süryanilik III, Orient Yayınları, Ankara 

2005, s. 234. 



115 

 

sakramentlerin de aydınlanma anlamını barındırdığını 

belirtir. Ancak isim olarak sadece vaftiz sakramenti ile 

özdeşleştirir ve vaftizi aydınlanma sakramenti diye 

tanımlayarak ifade eder.301 

Süryani Kilisesi’nin en büyük teolog, filozof, 

öğretmen araştırmacılarından biri olan Muşe Bar Kifo 

(813-903) birçok eser kaleme almıştır. O’nun ‘Kilise 

Gizlerinin Tefsiri’ adlı eserinde vaftize geniş yer 

verilmiştir.302 O ve bazı Süryani Kilise Babaları vaftizi 

‘tufan vaftizi’, ‘deniz ve bulut vaftizi’, ‘ırz vaftizi’, 

‘Yuhanna vaftizi (tövbe vaftizi)’, ‘öğrencilik vaftizi’ ve 

‘şehadet ve kan vaftizi’ gibi vaftizin anlamlarından ve 

işaretlerinden hareketle Kutsal Kitap’taki vaftiz 

çeşitlerine değinmişlerdir.303 

Kutsal Kitap çalışmalarına kendini adamış ve 

Kutsal Kitap’ın tefsirini yapmış seçkin âlimlerden biri 

olan Diyarbakır Metropoliti Dionysius Bar Salibi (?- 

1171), ‘Teoloji’ adlı eserinde vaftize geniş yer 

vermiştir.304 Bar Salibi, İsa Mesih’in Ürdün Nehri’nde 

vaftiz olduğunda suya kutsama gücü verdiğini belirtir. 

İsa’nın suya temizlenme veya kutsanmaya ihtiyacı 

                                                 

301 İvas-Saka, el-Esraru’s-Sab’a Bi Hasbi Mu’takidi ve’t-Taksi’l-

Keniseti’s-Suryaniyye, s. 20. 
302 Barsavm, Saçılmış İnciler, s. 363. 
303 İvas-Saka, el-Esraru’s-Sab’a Bi Hasbi Mu’takidi ve’t-Taksi’l-

Keniseti’s-Suryaniyye, ss. 24-25. 
304 Barsavm, Saçılmış İnciler, s. 389. 



116 

 

olduğu için değil bilakis temiz ve aydın olan bedeniyle 

suyu kutsamak ve temizlemek için girdiğini ifade 

eder.305 

Bu konu daha sonraki Süryani din bilginlerinin de 

ilgilendiği vaftizin temel konularından birisi olmuştur. 

Bu bilginlerden başta geleni Mor Gregorius Bar Ebroyo 

(Abülfaraç, 1226-1286)’dur. O bilim ve yazın alanında 

Süryani tarihine önemli eserler bırakmıştır. Abülfaraç 

Kutsal Kitap tefsircisi, din bilgini, fıkıh bilgini, filozof, 

gramerci, şair, yazın ve bilim adamı, astronom, hekim 

ve ansiklopedist olarak da bilinir.306 Abülfaraç’ın 

Süryanice“hudoye”olarak bilinen kitabı kilise 

kanunlarını ve sivil kuralları içermektedir. Bu kitapta 

vaftize de yer vermiştir.307 Abulfaraç’ın “hudoye” 

kitabında Süryani din bilginlerinin vaftiz ile ilgili 

görüşlerine de ayrıca yer verilir. Eserde vaftiz 

töreninde kutsal yağ ile yağlanma yapılmadığı 

takdirde vaftizin tamamlanmayacağını ifade eden 

Süryani din bilginlerinin görüşleri bulunmaktadır. 

Ayrıca Dluvdikiya (Laodikya) Konsili’nde alınan 

karara göre vaftiz olan kişinin vaftizden sonra kutsal 

yağla yağlanması Cennet’e girebilmenin şartı olarak 

                                                 

305 İvas-Saka, el-Esraru’s-Sab’a Bi Hasbi Mu’takidi ve’t-Taksi’l-

Keniseti’s-Suryaniyye, s. 22. 
306 Aziz S. Atiya, Doğu Hıristiyanlığı Tarihi, Nurettin Hiçyılmaz 

(Çev.), Doz Yayınları, İstanbul 2015, s. 231.  
307 Tanoğlu, Doğu’nun Işığı Abu’l Faraç, ss. 225-226. 



117 

 

ifade edilmiştir.308 Abulfaraç “Zalge” (Işınlar) adlı 

eserinde vaftizin tekliğinin kanıtı olarak İznik 

Konsili’nde belirtilen ‘günahın bağışlanması için bir 

vaftize inanıyoruz.’ ifadesini söylemektedir.309 

Süryani Kilise Babalarının vaftizin şartları, 

uygulanışı ve anlamlarıyla ilgili görüşleri vaftiz 

sakramentinin erken dönemde şekillendiğini 

göstermektedir. Süryani Kadim Kilisesi’nde gelenek, 

erken dönem vaftiz uygulamasının genel hatlarıyla 

günümüze kadar ulaşmasında etkili olmuştur. 

Günümüzde vaftiz merasiminde murun ritüelinin ve 

kutsal komünyonun alınması buna dayanaktır. Kilise 

Babaları vaftizin anlamı ile ilgili unsurları da Kutsal 

Kitap ve gelenek merkezli ele almışlardır. 

2.2. VAFTİZİN ANLAMI, AMACI VE 

KAZANDIRDIKLARI 

Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftizin anlamları 

Kutsal Kitap’a ve geleneğe göre şekillenmiştir. Vaftiz 

töreninde okunan dualar ve ilahiler kilisenin vaftize 

dönük anlamlarını da barındırmaktadır. Süryani 

Kadim Kilisesi’nde vaftiz, anlamı, amacı ve 

kazandırdıkları açısından “Günahların Bağışlanması 

ve Yeni Doğum”, “Mesih’le Birleşme”, “Kilise’ye ve 

                                                 

308 Tanoğlu, Doğu’nun Işığı Abu’l Faraç, s. 238. 
309 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, s. 43. 



118 

 

Göksel Krallığa Dâhil Olma” ve “Kutsal Kitap’ta 

Vaftize İşaret Eden Sembolik Anlamlar” başlıkları 

altında işlenmiştir. 

2.2.1. Günahların Bağışlanması ve Yeni Doğum 

Hıristiyan inancında kişi, Adem ve Havva’nın asli 

günahıyla doğduğuna, yaratılışta verilen Tanrı’nın 

Ruh’u asli günahla kaybedildiğine inanılmaktadır. 

Dolayısıyla Hıristiyan teolojisinde Tanrı’nın kurtuluş 

planında asli günahtan arınma ve Ruh’u geri kazanma 

vaftizle mümkündür. Vaftizle günahtan arınmış 

ruhun, ikinci doğumu gerçekleştirdiğine 

inanılmaktadır.310  

Süryani Kilisesi’ne göre yeni doğan her bebek 

Adem ve Havva’nın çocuklarıdır. Onların günahının 

cezası olarak kişi bu günahla doğar. Asli günah kişinin 

iradesi dışında ve bulaşıcı bir günahtır. Bu günah 

sadece vaftizle bağışlanır. Vaftizle asli günahtan arınan 

ruhun Kutsal Ruh’u tekrar alma imkânı doğar. Kişi 

vaftizle bu dünyada ölmüş sayılır ve ruhsal bir yaşama 

doğar. Ruhsal kişi ruhsal bir yaşam sürmelidir. 

                                                 

310 Tertullian, “Part Third Ethical, II, On Baptism”, ANF03’de, 

Chap. V. Ayrıca bkz. Philip Schaff, History of Christian 

Church, Vol. 2, Chap. V. s. 162. 



119 

 

Kilise’ye göre İsa Mesih insanlığın asli günahını 

çarmıh ile, çarmıha gerildiğinde kaldırmıştır.311 

Süryani Kilise Babaları, vaftizi suyla yenilenme 

sakramenti olarak tanımlar. Vaftizle gerçekleşen 

fiziksel arınmayla birlikte suya daldırılan kişinin üçlü 

birliğin adıyla Ruhsal anlamda yeniden doğması312 

inancı Kutsal Kitap’a dayalıdır.313  

Süryani Kilisesi’ne göre vaftiz ile günahlardan 

arınma gerçekleşir. Bu da vaftizin tövbe ve bağışlanma 

anlamlarını oluşmasını sağlar.314 Vaftiz ile 

günahlarından arınan kişinin sonraki yaşamında 

günah işlememesi beklenildiğinden vaftizden sonra 

işlenen günahların bağışlanması günah itirafı yani 

tövbe sakramenti ile gerçekleşir.315 

                                                 

311 Kırklar Kilisesi Horepiskoposu Gabriyel Akyüz ile yapılan 

23.04.2014 tarihli görüşme kaydı. 
312 Malankara Archdiocese of the Syrian Orthodox Church in North 

America, Holy Baptism, http://www.malankara.com/, 

(05.06.2017). Ayrıca bkz. Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin 

Kutsal Yedi Gizi, ss. 36-37. 
313 Elç 2: 38; 1.Pe.3: 21. 
314 Akdemir, İstanbul Mozaiğinde Süryaniler, s. 71. 
315 Tarakçı, Protestanlıkta Sakramentler, s. 62. Ayrıca Kutsal 

Kitap’ta iman ve Kutsal Ruh’un aynı şey olduğuna dair fikri 

ayrıntılı şekilde görmek için bkz. Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde 

Sakramentler, ss. 166-180. 

http://www.malankara.com/


120 

 

2.2.2. Mesih’le Birleşme 

Hıristiyanlıkta, vaftizde kişinin Mesih ile birleşmesi 

gerçekleşir. Vaftiz suyuna daldırılma ile Mesih’in 

ölümüne, sudan çıkarılma ile Mesih’in dirilişine ortak 

olduğuna inanılır.(Rom.6:3-5)  

Hıristiyanlıkta Mesih ile birleşen kişinin Tanrı 

inancını benimsemiş ve iman etmiş kişi olması söz 

konusudur. Bu da ruhsal canlılığın oluşmasını 

sağlar.316 Hıristiyanlıkta iman kendiliğinden 

gerçekleşmeyip bir lütuf olarak kabul edilir. Bu lütuf 

kişinin Kutsal Ruh’u almasıyla ya da Kutsal Ruh’un 

ona inmesiyle gerçekleşir ve böylece iman etmiş olur.317 

Süryani Kadim Kilisesi’ne göre vaftizin asıl gayesi 

Mesih’le birleşmedir. Vaftiz ile günahlardan arınarak 

yeniden doğanın Mesih ile birleştiği ve böylelikle 

Tanrı’nın evladı olduğu kabul edilir. Bu husus 

Pavlus’un “Çünkü Mesih İsa’ya iman ettiğiniz için hepiniz 

Tanrı’nın oğullarısınız. Vaftizde Mesih’le birleşenlerinizin 

hepsi Mesih’i giyindi.”(Gal.3:27-28) sözlerine dayandırılır. 

Pavlus’a göre vaftiz olan kişi İsa’nın ölümüne iştirak 

eder, Mesih’le birlikte gömülür ve tekrar yeni bir 

yaşama dirilir. Yine vaftiz olup iman eden kişi bu 

dünyada ölmüş gelecek yaşamda Tanrı’da yeniden 

                                                 

316 Mustafa Erdem, “Hıristiyanlıkta Vaftiz Anlayışı Üzerine Bir 

Araştırma”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 

34, S. 1, s. 141. 
317 Tarakçı, Protestanlıkta Sakramentler, s. 63. 



121 

 

doğmuş ve yaşamaya başlamıştır. Süryani Kadim 

Kilisesi imanın kurtuluş anlamı arasında da ilişki 

kurar. Vaftiz olacak kişinin öncelikli olarak Mesih’e 

iman etmesi gerekir. Mesih’e iman ve kurtuluş 

arasındaki anlam ilişkisi “…gidin bütün ulusları 

öğrencilerim olarak yetiştirin; onları Baba, Oğul ve Kutsal 

Ruh’un adıyla vaftiz edin” (Mat.: 28:19) “Her kim iman eder ve 

vaftiz olursa kurtuluşa erer.”(Mar.16:16) gibi Kutsal Kitap 

sözlerinden çıkarılır. İman eden kişinin vaftiz 

sayesinde aydınlanacağı anlamı da vardır.318 Bu 

anlamlar Mesih’in, vaftizde hem yaşam ışığı hem de 

hayat kaynağı olması anlamlarıyla da ilişkilidir.319 

2.2.3. Kilise’ye ve Göksel Krallığa Dâhil Olma 

Süryani Kadim Kilisesi’ne göre vaftiz sayesinde 

Mesih’le birleşen kişi Kilise ile de birleşmiş olur.320 İsa 

Mesih’in bedeni olan kilise ile birleşme Hıristiyan 

topluluğuna giriş anlamına gelir. Hıristiyan cemaatinin 

üyesi olanın Göksel Krallığa dâhil olması ve Tanrı’nın 

evlatlarıyla bir olması söz konusudur. Bu konu ile ilgili 

Pavlus’un “İster Yahudi ister Grek, ister köle ister özgür 

                                                 

318 İvas-Saka, el-Esraru’s-Sab’a Bi Hasbi Mu’takidi ve’t-Taksi’l-

Keniseti’s-Suryaniyye, s. 20. 
319 Erdem, “Hıristiyanlıkta Vaftiz Anlayışı Üzerine Bir Araştırma”, 

s. 142. 
320 Malankara Archdiocese of the Syrian Orthodox Church in North 

America, Holy Baptism, http://www.malankara.com/, 

(05.06.2017). 

http://www.malankara.com/


122 

 

olalım, hepimiz bir beden olmak üzere aynı Ruh’ta vaftiz 

edildik.”(1Ko.12:13) sözleri dayanaktır. Hıristyanlıkta vaftiz 

ile İsa’nın kilisesine giriş sağlanır.321 

Süryani Kadim Kilisesi vaftizin kutsal bir sakrament 

olduğuna inanmaktadır. Böylelikle vaftiz adayı da 

kutsallık elde eder. Süryani Kilisesi bu kutsiyetten 

dolayı kişinin Baba Tanrı’ya oğul, İsa Mesih’e kardeş 

ve göksel meleklere varis olduğunu kabul 

etmektedir.322 

Kilise inancında kişi vaftiz olmadan Tanrının 

Krallığına giremez.323 Çünkü İsa Mesih şöyle der: “Sana 

doğrusunu söyleyeyim, bir kimse sudan ve Ruh’tan 

doğmadıkça Tanrı’nın Egemenliği’ne giremez.”(Yu. 3: 5) Vaftiz 

suyu ve Kutsal Ruh’la günahlardan arınıp yeniden 

doğan insanın Tanrı’nın sevdiği kulu olarak saf ve 

temiz bir yola yönlendirildiğine inanılır.324 

2.2.4. Kutsal Kitap’ta Vaftize İşaret eden Sembolik 

Anlamlar 

Yeni Ahit metinlerinde Eski Ahit metinlerine 

gönderme yapılarak vaftizin sembolik anlamlarının 

bulunduğuna işaret etmektedir. Bu Eski Ahit olayları 

                                                 

321 Bartlet, “Baptism (New Testament)”, s. 375. 
322 Özmen, Turabdin Süryanileri Örneğinde Etno Kültürel 

Sınırlar, s. 204. 
323 Akdemir, İstanbul Mozaiğinde Süryaniler, s. 71. 
324 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 20. 



123 

 

Tufan, Kızıl Deniz’de boğulma ve çölde bulutun 

gölgelik oluşturması olaylarıdır. Kutsal Kitap’ta vaftize 

işaret eden sembolik anlamları ifade eden bu olaylar 

“Vaftiz ve Tufan”, “Vaftiz ve Sünnet” ve “Vaftiz ve 

Deniz ile Vaftiz ve Bulut” başlıklarıyla işlenmiştir. 

2.2.4.1. Vaftiz-Tufan Benzetmesi 

Eski Ahit’te Tanrı’nın seçtikleri dışındaki herkes ve 

herşeyin Nuh Tufanı’nda yeryüzünden yok 

olduğu(Yar.7:1-4) ifade edilir. Petrus Tufan olayı ile vaftiz 

arasında sembolik bağ kurmuştur.(1.Pe.3:20-21) O, Tufan’da 

Tanrı’nın sözünü dinleyenlerin kurtulmasını vaftizle 

ilişkilendirir. Vaftizde suya dalan kişilerle 

günahlarından dolayı Nuh Tufanı’nda suda boğulanlar 

arasında benzerlik kurulmaktadır. Burada Nuh 

tufanındaki kurtuluş ile vaftiz olayındaki kurtarıcılık 

özelliği arasında simgesel bağ vardır. Ayrıca Tufan 

olayında sudan kurtulanlar ile vaftiz suyundan 

çıkanların yeni bir hayata doğdukları ifade 

edilmektedir. Bu iki olay arasında bu açıdan sembolik 

bağ kurulmaktadır.325 Sular, tüm varlık biçimlerinin 

olasılıklarını barındırır. Suya dalma varlığın önceki 

biçimini, sudan çıkma varlığın yeniden 

biçimlenmesini, suya dalma ise biçimlerin yok oluşunu 

                                                 

325 Erdem, “Hıristiyanlıkta Vaftiz Anlayışı Üzerine Bir 

Araştırma”, s. 144. 



124 

 

simgeler. Bu da suların ölüm ve yeniden doğuş 

simgeselliğini ortaya koyar.326 Suyun ölümü 

simgelemesi Tufan olayında sular altında kalma ile 

vaftiz suyuna batmadaki suyun altında kalma ve yok 

oluş ile ilişkilidir. Burada tümden bir yok oluş değil 

yeniden yaratılışa sebep olacak bir bütünleşme 

gerçekleşir. Tufan olayında suların karanlığından 

kurtulan Nuh ile vaftiz suyundan doğan İsa arasında 

da simgesel bağ kurulur. Tufan olayında Nuh’un 

günahkârların içinde yokolduğu deniz suyuna karşı 

gelmesi gibi vaftizdeki kişi de deniz ejderhalarına karşı 

gelerek galip gelmek için vaftiz suyuna dalar.327 

2.2.4.2. Vaftiz-Sünnet Benzetmesi 

Eski Ahit geleneğinde Tanrı ile ahitleşmenin 

sembolü olan sünnetin yerini Yeni Ahit’te vaftiz 

almıştır.328 Bu ilişkilendirme belirgin olmasa da 

Pavlus’un şu ifadelerinde görülmektedir: “Ayrıca 

Mesih’in gerçekleştirdiği sünnet sayesinde bedenin 

benliğinden soyunarak elle yapılmayan sünnetle O’nda 

                                                 

326 Mircea Eliade, Dinler Tarihine Giriş, Kabalcı Yayınevi, Ankara 

2009, ss. 201-202. 
327 Mircea Eliade, İmgeler ve Simgeler, Mehmet Ali Kılıçbay (Çev.), 

Gece Yay., Ankara 1992, ss. 181-186. 
328 Şinasi Gündüz, Hıristiyanlık, İsam Yayınları, İstanbul 2008, s. 

140. Ayrıca bkz. Everett Ferguson, Baptism in the Early 

Church, Wm. Erdmands Publishing Company, USA 2009, s. 

501. 



125 

 

sünnet edildiniz. Vaftizde O’nunla birlikte gömüldünüz. 

O’nu ölümden dirilten Tanrı’nın gücüne iman ederek 

O’nunla birlikte dirildiniz. Sizler suçlarınız ve benliğinizin 

sünnetsizliği yüzünden ölüyken Tanrı sizi Mesih’le birlikte 

yaşama kavuşturdu. Bütün suçlarımızı O bağışladı.”(Kol. 2:11-

13) Burada Pavlus kişinin vaftizle İsa’da sünnet 

edildiğini ifade eder. Bu da vaftizin yeniden doğma, 

dirilme anlamı ile ilişkilendirilir. Süryani Kadim 

Kilisesi vaftizi ruhsal sünnet olarak da değerlendirir. 

Buna göre ruhsal sünnet, eti tenden değil günahları 

nefisten kesen sünnettir.329 Bu da Pavlus’un bedensel 

sünnetliliğin gerçekte sünnet olmayıp sünnetin ruhun 

işi olduğunu belirttiği sözleriyle(Rom.2:28-29) ilişkilidir.  

Eski Ahit geleneğinde yer alan Yahudi sünneti 

sadece erkeklere uygulanmaktadır. Ancak Hıristiyan 

inancında vaftiz kadın, erkek, çocuk ayrımı 

yapılmadan herkese uygulanır. Süryani Kadim Kilisesi 

de Eski Ahit geleneğindeki sünnetin bebek sekiz 

günlükken yalnızca erkeklere uygulandığını buna 

karşın vaftizin erkek- kadın ayırımı yapılmadan her 

insana uygulandığını ve yeniden doğuşu simgeleyen 

bir ritüel olduğunu belirtmektedir.330 

                                                 

329 Midyat Kiliseleri Papazı İshak Ergün ile yapılan 02. 05. 2015 

tarihli görüşme kaydı. 
330 Akdemir, İstanbul Mozağinde Süryaniler, s.72. 



126 

 

Süryani Kadim Kilisesi, Tanrı’nın insanda eksik ya 

da fazla bir organ yaratmadığı düşüncesinden dolayı; 

sünneti dini bir gereklilik değil yalnızca sağlık 

açısından yapılması gereken bir uygulama olarak 

görür.331 Süryani Kadim Kilise inancında kişinin ruhsal 

anlamda sünnet edilmesi anlamına gelen vaftiz 

sünnetin yerine geçmiştir.  

2.2.4.3. Vaftiz-Deniz ve Vaftiz-Bulut Benzetmeleri 

Vaftizin deniz ve bulutla ilişkilendirilmesi 

Pavlus’un Korintlilere yazdığı mektubuna dayanır. 

Pavlus’un Korintlilere birinci mektubunda “Musa’ya 

bağlanmak üzere hepsi bulutta ve denizde vaftiz 

edildi.”(IKo.10:2) der.  

Pavlus İsrailoğullarının Kızıldeniz’den geçmesini 

denizde vaftiz olarak açıklar. Denizde vaftiz ile 

İsrailoğullarının Firavun’un zülmünden kaçtıkları 

sırada Kızıl Deniz’in ikiye ayrılması ve halkın 

kurtulması ifade edilir.332 

Eski Ahit’e göre, Tanrı Musa ve halkına çöldeki 

yaşantılarında bulutun gölgesinde sıcaktan korunma 

lüfunu sağlamıştır. Yukarda verilen Yeni Ahit 

metninde Pavlus, İsrail halkının çölde bulutun 

gölgesinde korunmasını bulutta vaftiz olarak 

                                                 

331 Günel, Türk Süryani Tarihi, ss. 313-314. 
332 Tarakçı, Protestanlıkta Sakramentler, s. 55. 



127 

 

yorumlamıştır. Pavlus deniz ve bulut olayları ile vaftiz 

arasında sembolik benzetme yapmıştır. O deniz ve 

bulutta Musa’ya bağlananların kurtuluşa ermeleri gibi 

vaftiz olanların da İsa Mesih’e bağlanarak kurtuluşa 

kavuşacaklarını belirtmiştir.  

  



128 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

SÜRYANİ KADİM KİLİSESİ’NDE 

VAFTİZ UYGULAMASI 

Süryani Kadim Kilisesi’nde sakramentlerin 

uygulama boyutu olan ritüeller dini kurallar 

çerçevesinde belirli bir sistematiğe göre yapılmaktadır. 

Hıristiyan ritüellerinde sakramental anlam ve 

sembolik anlamlar bir bütün olarak ritüelin derinliğini 

oluşturmaktadır. 

Süryani Kadim Kilisesi’nde ritüeller uzun dualar, 

ilahiler ve Kutsal Kitap’tan alınan sözler ile icra 

edilmektedir. Kilisede okunan dualar da yine Kutsal 

Kitap’a dayalı anlamlar içerir ve genelde Mezmurlar, 

ilahiler ve başka sözlerden oluşur. IV. yüzyıla kadar 

manzum ilahilerin okunduğu kilisede VII. yüzyıldan 

itibaren nesir şeklinde yazılan dualar da okunmaya 

başlamıştır.333 Hıristiyan ayin ve ritüellerinde ayinin 

bir parçası olarak çok şey yer alır. İnsanlar, hareketler, 

her türlü nesne, ilahiler, şiirler, müzik ve ritüelin 

içindeki her bir kısım ritüele uygun en az bir anlam 

yanında sembolik anlamlar da barındırır. 

Kutsallaştırma anlamındaki bir sakramentin veya 

                                                 

333 Barsavm, Saçılmış İnciler, s. 70 



129 

 

ayinin gerçekleşebilmesi için her şeyin kutsanmış ve 

kutsal olması gerekir.334 

Süryani Kilisesi’nde vaftiz merasimi yaklaşık bir 

saat süren bir törendir. Süryani Kadim Kilise’sinin 

geleneksel vaftiz merasimi ile ilgili iki ayin metninden 

biri İskenderiyeli Timothy’e (454-477), diğeri ise 

Antakyalı Severus’a atfedilen metinlerdir. Bu ikinci 

metin Süryani Ortodoks Kiliselerinde temel vaftiz 

tören metni olarak kullanılmaktadır. Vaftiz ritüeliyle 

ilgili bu metnin Athanasius Yeshue Samuel tarafından 

yayınlanan 1974 tarihli baskısının İngilizce kısmından 

faydalanılmıştır.335 Bu metin iki bölümden 

oluşmaktadır. Vaftiz riteli öncesindeki ritüeller birinci 

bölümde, suyun kutsanması ve asıl vaftiz ritüeli ise 

ikinci bölümdedir. Ayrıca kız ve erkeklerin vaftizi ile 

ilgili farklı bölümler de kitapta mevcuttur. 

İnancın görsel aktarımı olan ritüeller, Süryani 

Kadim Kilisesi’ne göre Tanrı’nın lütuflarını aktarmada 

                                                 

334 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, s. 398. 
335 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, ss. 10-92. 

Ayrıca karşılaştırma amaçlı olarak faydalanılan başka eserler de 

vardır. Bkz. Best (Ed.), Baptism Today, ss. 23-27; Kıpti Kilisesi 

tören metinlerinden de hem sözler hem de vaftiz ritüelinin 

anlamı için faydalanılmıştır. Bu metin için ayrıca bkz.. Bkz. 

H.G. Bishop Mettaous, Sacramental Rites in the Coptic 

Orthodox Church, Abbot of El- Syrian Monastery, ss. 13-34. 

Ayrıca çalışmaya katkısı olan önemli bir husus vaftiz ritüeline 

dair gözlemlerimizdir. 31. 05. 2015 tarihli Midyat Mor Malke 

Kilisesi’nde icra edilen vaftiz ritüelindeki gözlemlerimiz. 



130 

 

araçtır.336 Süryani Kadim Kilisesi’nde ayinde okunan 

ilahiler nağmeli şekilde söylenir. Bu nağmeli okumalar 

kilisede müzik aleti olmadan müziğin varlığına işaret 

eder. Ayrıca ritüel esnasında söylenen “kuryeleyson” 

(merhamet eyle), “barekhmor” (bereketlendir), 

“haleluya” (şükürler olsun) anlamlarına gelen kelimeler 

ritüel esnasında nağmeli biçimde üç defa tekrarlanarak 

çokça söylenen kısa dualardandır.337 

Vaftiz ritüeli uygulaması sadece tören kısmı ile 

sınırlı olmayıp vaftize hazırlık ve vaftizin şartları ile 

bir bütünlük oluşturur. Vaftiz adayı vaftiz ritüeline 

hazırlık sürecini ve vaftizin şartlarını 

gerçekleştirmeden vaftiz ritüeline giriş yapamaz. 

Vaftiz merasimi tövbe ritüeli, vaftiz ritüeli, murun 

ritüeli ve kutsal kurbono ritüelini, dolayısıyla dört 

sakramenti içermektedir. Bunlar dikkate alınarak 

Süyani Kadim Kilisesi’nde vaftizin uygulaması konusu 

“Vaftize Hazırlık”, “Vaftiz ve Ritüelinin Şartları”, 

“Vaftiz Merasimi” ve “Vaftiz Merasiminin Anlamı” 

başlıkları altında işlenmiştir. 

                                                 

336 Tahir Pekasil, “Mardin Süryanilerinde Belleğin Teolojik-Kültürel 

Çerçevesi”, Tarih Kültür ve Sanat Araştırmaları Dergisi 

(ISSN: 2147-0626), C. 5, S. 2, 2016, s. 47. 
337 31. 05. 2015 tarihli Midyat Mor Malke Kilisesi’nde icra edilen 

vaftiz ritüelindeki gözlemlerimiz. 



131 

 

3.1. VAFTİZE HAZIRLIK 

Vaftiz ritüelinin gerçekleşebilmesi için yerine 

getirilmesi gereken bazı hususlar vardır. Bu hususlar 

vaftizin hazırlık sürecini oluşturmaktadır. Yeni Ahit 

metinlerinde vaftize hazırlık hususları belirgin şekilde 

yer almamaktadır. Ancak vaftiz öncesi iman etme 

koşulu ve vaftize uygunluk açısından ele alınan 

hususlar vaftize hazırlık süreci olarak görülür.338 

Kutsal Kitap’ta Petrus, Pavlus ve Filipus’un bazı sözler 

ve vaazlar vermelerinden sonra iman etmiş inanlıları 

vaftiz etmesi; vaftiz öncesi bir eğitimin olduğunu 

gösteren örnekler ve deliller olmuştur.339 Ayrıca 

burada iman ve vaftiz arasındaki ilişki de söz 

konusudur. Kişinin iman ettikten sonra vaftiz olması 

vaftizin önkoşuludur.  

Vaftize hazırlık sürecinin ilk koşulu olan iman etme 

konusu, bazı sorunları da beraberinde getirmiştir. 

Çünkü iman etme adayın kendi kararını verebilecek 

yaşta olduğu süreci kapsar. Bu sebepledir ki bebek ve 

çocuk vaftizi konuları erken Hıristiyanlık 

dönemlerinde tartışma konularından olmuştur. Bebek 

ve çocukların vaftizi ile ilgili Kutsal Kitap’ta açık 

ifadeler bulunmamaktadır. Ancak Kutsal Kitap’ta 

çocuk da dâhil tüm ev halkının vaftiz 

                                                 

338 Mar. 16: 16; Ko. 2: 12; Ef. 4: 4-6. 
339 Erbaş, Hıristiyanlıkta İbadet, s. 147. 



132 

 

edilmesi,(Elç.16:15,33;18:7-8) ailedeki yetişkin bireyin çocuk 

vaftizi konusunda söz sahibi olabildiğini 

göstermektedir. 

Süryani Kadim Kilisesi çocuk vaftizinin gerekli ve 

zorunlu olduğunu savunur. Çünkü çocukların bu 

sakramentten yoksun bırakılmasını göksel 

hükümranlığa girmeyi engellemek olarak 

değerlendirir. Kilise Babalarından Bar Salibi vaftiz 

edilme yaşının otuz olduğunu ifade etmektedir. Ancak 

Süryani Kadim Kilisesi, IV. yüzyıl Kilise Babalarından 

Athanasius, Baselius ve Grigorus’un erken yaşta vaftiz 

edilmeden ölen insanlardan dolayı küçük yaşta da olsa 

Hıristiyanların belirli bir zamanda vaftiz ettirilmesi 

görüşlerini benimsemiştir.340 Bu görüşü de Petrus’un 

Pentekost günü konuşmasında çocukların vaftizine de 

işaret eden şu sözlerine dayandırır: “Tövbe edin, her 

biriniz İsa Mesih’in adıyla vaftiz olsun. Böylece 

günahlarınız bağışlanacak ve Kutsal Ruh armağanını 

alacaksınız. Bu vaat sizler, çocuklarınız uzaktakilerin hepsi 

için, Tanrımız Rabbin çağıracağı herkes için 

geçerlidir.”(Elç.2:38-39) der. 

Süryani Kadim Kilisesi’ne göre çocuk vaftizinin 

gerçekleşmesinde çocuğun ebeveynleri ile çocuğun 

                                                 

340 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, ss. 39-

40. Ayrıca bkz. Akdemir, İstanbul Mozaiğinde Süryaniler, s. 

71. 



133 

 

vaftiz babasına düşen görev ve sorumluluk önemli bir 

yer tutar. Öncelikli olarak sorumluluk aileye düşer. 

Ancak vaftiz babası Hıristiyan dinine girişin şahidi 

olarak görüldüğünden vaftiz babalığını kurumsal 

kimliğe dönüştürmüştür.341 Bar Salibi’ye göre vaftiz 

babalığı geleneği Yahya zamanından beri 

süregelmiştir. Ayrıca Bar Salibi, Mesih’in vaftiz 

babasının Yahya olduğunu belirtmektedir.342 Vaftiz 

babası, vaftiz adayına Hıristiyanlık eğitimi vermekle 

dolayısıyla manevi yönden yönetmekle sorumludur.343 

Bu sebeple vaftiz babasının iman etmiş bir yetişkin 

olması, Hıristiyanlığın temel öğretilerini bilmesi ve 

vaftiz merasiminde vaftiz adayına eşlik ederken 

vaftizdeki ritüelleri bilmesi gerekir.344 Kilisenin verdiği 

bu eğitime katekümen eğitimi denir. Süryani 

Kilisesi’nde katakümen eğitimi Bizans ritlerine 

benzerdir.345 Vaftiz babası vaftiz adayının manevi 

babası olur. Vaftiz babasına Süryanice ‘karibo’ 

denilmektedir. 346 Karibo vaftiz babası ve vaftiz annesi 

için kullanılır. 

                                                 

341 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, s. 120. 
342 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, s. 44. 
343 Akdemir, İstanbul Mozaiğinde Süryaniler, s.72. 
344 Midyat Kiliseleri Papazı İshak Ergün ile yapılan 02. 05. 2015 

tarihli görüşme kaydı. 
345 Chaillot, The Syrian Orthodox Church of Antioch, s. 108. 
346 Özmen, Turabdin Süryanileri Örneğinde Etno Kültürel 

Sınırlar, s. 205; Ayrıca bkz. Sarı, Geçmişten Günümüze 



134 

 

Süryani bilgin ve teoloğu Muşe Bar Kefo (813-903), 

Süryanice kariboyu birçok farklı isimle 

adlandırmaktadır. Bu adlandırmalar “şavşbino” 

(yoldaş, arkadaş), “arabo” (kefil), “karibo” (yakın), 

“mhadyono” (klavuz, yol gösterici) ve “melfono” 

(öğretmen) şeklindedir.347 

Yunanca kökenli bir kelime olan ‘şavşbino’ arkadaş, 

yoldaş anlamlarına gelmektedir. Vaftiz sırasında vaftiz 

adayına eşlik ettiğinden dolayı bu anlamı barındırır. 

Şavşbino, vaftiz sırasında vaftiz edilecek kişi adına 

şeytanı inkar etme ve Kutsal Üçlü Birliğe inanma 

sorumluluğunu alan kişidir.348 

Kefil anlamına gelen “arobo” ise Tanrı ve Kilise’nin 

önünde vaftiz adayının sorumluluğunu aldığından bu 

isimle adlandırılmıştır. Süryani Kadim Kilisesi’nde 

genel olarak vaftiz babası için kullanılan karibo 

kelimesi yakın anlamındadır.349 Buradaki yakın anlamı 

daha çok ruhani yakınlıktır. Çünkü karibo olan kişi 

vaftiz olan inanlıya ruhsal açıdan diğer kişilere göre 

daha yakın olandır. Kilise kanunları kişinin anne ve 

                                                                                           

Süryaniler ve Süryanilerin Türkiye’ye Etkileri: İdil Örneği, s. 

120. 
347 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, ss. 43-

44. 
348 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, s. 43. 
349 Maclean, A Dictionary of Dialects Vernacular Syriac, s. 285. 



135 

 

babasını zorunlu haller dışında kariboluk yapmasını 

yasaklamıştır.350  

Vaftiz babası için kullanılan başka bir terim olan 

“mhadyono” ise klavuzluk etme ve yol gösterme 

anlamındadır. Bu anlam vaftiz olan kişiye Hıristiyan 

inancını öğretmede klavuzluk etmekden 

kaynaklanır.351  

Süryani Kadim Kilisesi’nin gelenek ve göreneklerini 

vaftiz adayına öğreten ve erdemli bir karakter olarak 

yetişmesini sağlamak için öğretmen anlamına gelen 

“malfono” kelimesi de vaftiz babalığı kurumu için 

kullanılmaktadır.352 

Süryani inancına göre karibo/kirve olan kişi vaftiz 

olan çocuğa baba/anne olduğundan kirve çocukları 

birbiriyle üç kuşak boyunca evlenemezler.353 

Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftiz olacak kişi dini 

eğitimini aldıktan sonra vaftiz olmak için bulunduğu 

yerin en üst merciine başvurmalıdır.354 Süryani 

                                                 

350 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, ss. 43-

44. 
351 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, s. 43.  
352 Talip Atalay, “Günümüz Süryani Kilise ve Manastırlarında Din 

Eğitimi”, Dini Araştırmalar Dergisi, C. 8, s. 44.  
353 Ulutürk, “Eskiler Yeniler ve Değişenler Bağlamında Günümüz 

Tur Abdin Süryanilerinde Evlenme Gelenekleri”, JASSS, c. 5, S. 

8, Strasbourg/France 2012, s. 1215. 
354 Midyat Kiliseleri Papazı İshak Ergün ile yapılan 02. 05. 2015 

tarihli görüşme kaydı. 



136 

 

Kilisesi’nde vaftiz merasimini icra eden din adamı 

papaz veya piskospos rütbesindedir. Din adamı, 

adayın dini eğitim ile iman ve ikrarından emin olduğu 

zaman başvurusunu kabul eder.  

Vaftiz merasiminde kullanılan objeler kutsanmış 

şekilde hazır bulunmalıdır. Vaftizhane, Kutsal Ruh'un 

oturması için sunak gibi geniş ve temiz olmalıdır.355 Bu 

bağlamda vaftiz uygulamasında kullanılan vaftiz 

kurnası, haç işlemeli beyaz örtü, mum, ahşap haç, sıcak 

ve soğuk su, kutsal yağ ve murun yağı vaftiz için hazır 

bulunmalıdır.356  

 

3.2. VAFTİZ VE RİTÜELİNİN ŞARTLARI 

Vaftiz ve ritüelinin gerçekleşebilmesi bazı temel 

unsurlara bağlıdır. Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftiz 

ritüelinin gerçekleşmesini sağlayan temel unsurlar 

vaftiz ritüelinin şartları olarak değerlendirilmektedir. 

Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftiz ritüelinin şartları; 

madde, dua ve ruhaninin ritüelde yer almasıdır.357 

Ayrıca vaftiz ritüelinin gerçekleşmesini sağlayan 

şartlar da bulunmaktadır. 

                                                 

355 Mettaous, Sacramental Rites in the Coptic Orthodox Church, s. 

4. 
356 Midyat Kiliseleri Papazı İshak Ergün ile yapılan 02. 05. 2015 

tarihli görüşme kaydı. 
357 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, ss. 32-

33. 



137 

 

Süryani Kadim Kilisesi’ne göre insanoğlu beden ve 

ruhtan oluştuğundan Kutsal Ruh’un insanoğlunun 

kurtuluşu için bahşettiği sakramentler gözle görülür 

olmalıdır.358 Bu, sakramentin şartlarından birisi olan 

maddeyi ifade eder. Vaftiz sakramentinin maddesi 

sudur. Su, vaftizin görünür öğesidir. Yeniden doğum 

olan vaftiz maddesinin su olması suyun 

özelliklerinden kaynaklıdır. Vaftiz ile suyun özellikleri 

arasında bağ kurulmuştur. Buna göre su nasıl ki 

bedenin kirlerini temizler359 vaftiz de günahları siler. 

Yine su bedenin gelişimini, dinamizmini sağladığı gibi 

vaftiz de ruhun etkinliğini artırır. Su yaşamın temel 

ihtiyacını karşılar, vaftiz de ruhsal yaşamın temeli 

ihtiyacı olan kurtuluşu gerçekleştirir.360 Bu nedenle 

vaftiz, vaftiz kurnasının ya da havuzunun bulunduğu 

kilisede gerçekleşmelidir. Ancak çok ağır hastalıklarda 

ve zor şartlarda kâhinin izniyle adayın evinde de 

gerçekleştirilebilir.361 

Vaftiz ritüelinin diğer bir şartı din görevlisinin 

vaftiz ritüeli esnasında Kutsal Ruh’u çağırmak için 

                                                 

358 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, s. 37. 
359 İvas-Saka, el-Esraru’s-Sab’a Bi Hasbi Mu’takidi ve’t-Taksi’l-

Keniseti’s-Suryaniyye, s. 14. 
360 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, ss. 37-

38.  
361 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 7. 



138 

 

söylediği formül, yani özel kutsama sözüdür.362 

Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftiz ritüeli esnasında 

söylenen bu özel dua “Mesih’in Kulu ‘Falan’ Baba, Oğul 

ve Kutsal Ruh adıyla vaftiz oluyor.” şeklindedir. Kilise bu 

kullanımı Kutsal Kitap’ta yer alan “Bu nedenle, gidin 

bütün ulusları öğrencim olarak yetiştirin. Onları Baba, 

Oğul ve Kutsal Ruh adıyla vaftiz edin.”(Mat. 28:19 )sözüne 

dayandırır.363 Ayrıca elçi Pavlus’un Titus’a yazdığı 

mektupta “Oysa Tanrı’nın yarattığı her şey iyidir, hiçbir 

şey reddedilmemeli; yeter ki, şükranla kabul edilsin. Çünkü 

her şey Tanrı’nın sözüyle ve duayla kutsal kılınır.”(1. Ti: 4:5) 

ifadelerinde duanın önemine işaret edilmektedir. 

Vaftiz ritüelini icra eden ve tamamlayan din 

görevlisidir. Din görevlisi vaftiz ritüelinin 

tamamlayıcısı ve sakramentin şartıdır. Süryani Kadim 

Kilisesi vaftizde din görevlilerinin yetkilendirilmesini, 

İsa Mesih’in sırları on iki elçi ve yetmiş iki havariyi 

yetkin kılmasına bağlar. Ayrıca Elçi Pavlus’un “Tanrı 

kilisede ilkin elçileri, ikinci olarak peygamberleri, üçüncü 

olarak öğretmenleri, sonra mucize yapanları, hastaları 

iyileştirme armağanlarına sahip olanları, başkalarına yardım 

edenleri, yönetme yeteneği olanları ve çeşitli dillerle 

konuşanları atadı.”(1.Ko: 12:28) sözlerine dayandırır. Pavlus, 

                                                 

362 İvas-Saka, el-Esraru’s-Sab’a Bi Hasbi Mu’takidi ve’t-Taksi’l-

Keniseti’s-Suryaniyye, s. 14. 
363 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, s. 45. 



139 

 

Tanrı tarafından yapılması istenen hizmetlerin herkese 

değil sadece bir zümreye verildiğini ifade 

etmektedir.364 

Vaftiz, Hıristiyanlığa giriş kapısı olduğundan vaftiz 

törenini yöneten din görevlisi saygıyla ve bilinçli 

olarak görevini yerine getirmelidir.365 Süryani Kadim 

Kilisesi’nde papaz veya piskopos tören kıyafetleri 

içinde vaftiz ritüelini gerçekleştirir. Kiliseye göre vaftiz 

adayı din görevlisinin (kâhin) eliyle Kutsal Ruh ile 

kutsanmış ve Tanrı’nın sözleriyle bereketlenmiş bir 

inanlı ve sonsuz yaşam için ruhsal bir varlık olarak 

yeniden doğar. Burada kutsanmayı gerçekleştiren, 

insan eli olmayıp aslında Tanrı’nın Kutsal Ruh’u 

olduğuna inanılır.366 Böylece üç şart ile yerine getirilen 

kutsallaştırma ayini vaftizin varlığını meydana çıkarır. 

Aday vaftizli bir imanlıya dönüşmüş olur. 

3.3. VAFTİZ MERASİMİ 

Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftiz merasimi geniş 

katılımlı uzun süren bir merasimdir. Vaftiz 

merasiminin uzun sürmesi sadece vaftizin değil 

                                                 

364 İvas-Saka, el-Esraru’s-Sab’a Bi Hasbi Mu’takidi ve’t-Taksi’l-

Keniseti’s-Suryaniyye, s. 14. 
365 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, 7. 
366 Akdemir, İstanbul Mozaiğinde Süryaniler, s. 71. 



140 

 

sırasıyla tövbe, vaftiz, murun ve kutsal kurbono 

ritüellerinin icra edilmesinden kaynaklanır.  

Hıristiyan cemaatini temsil eden kiliseye giriş 

vaftizle gerçekleşir. Vaftiz merasiminde icra edilen 

ritüellerin yanısıra kutsama ritüelleri de bulunabilir. 

Vaftiz adayı bebekse ve doğumdan en az kırk gün 

sonra vaftiz edilecekse aday ile anne kutsanır ve ikinci 

bir doğum ve yaşam veren kiliseye takdim edilir. 

Kutsama ritüelinin ardından vaftiz merasimine devam 

edilir. Merasimde vaftize hazırlık sürecinde dini 

eğitimin önemine vurgu yapan bir bölüm de 

mevcuttur. 

Vaftiz adayının yaşamı boyunca ona vekillik edecek 

bir karibosu (vaftiz baba/anne) olmalıdır. Karibo vaftiz 

merasimi boyunca vaftiz adayıyla birliktedir. Süryani 

Kadim Kilisesi’ne göre kilise ikinci doğumun 

gerçekleştiği yerdir. Bu nedenle ilk dönemlerde 

kiliseye vaftiz adayının annesi alınmamaktaydı. 

İlerleyen dönemlerde bu gelenek esnetilerek vaftiz 

adayının annesi de kiliseye kabul edilir hale 

gelmiştir.367 

Vaftiz adayı kiliseye alındıktan sonra yönü doğuya 

dönük şekilde uzun dualar ve ilahiler eşliğinde tövbe 

ritüeli gerçekleştirilir. Adayı şeytanın kötü etkilerinden 

                                                 

367 Bu konuda Ermeni Kilisesi’nin uygulamasını görmek için bkz. 

Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, ss. 146-147. 



141 

 

korumak için ‘şeytan çıkarma duası’ yapılır. Tövbe 

ritüeli sonunda ‘iman ve şükür/teşekkür duaları’ 

okunup asıl vaftiz ritüeline geçilir.368  

İkinci ayin olarak uygulanan vaftiz ritüelinde aday 

kutsal yağla yağlandıktan sonra Mesih’in ölümü, 

defnedilişi ve yeniden dirilişini sembolize eden vaftiz 

suyuna üç defa batırılır. Suya her bir batırmayla 

adayın suyun karanlıklarında boğulduğuna, sudan 

çıkarmayla da adayın yeniden dirilişinin 

gerçekleştiğine inanılır. Vaftiz ritüelinde kullanılan 

vaftiz su kabına Kutsal Ruh’u veren murun yağı 

boşaltılır. Vaftiz adayı sudan çıkarıldıktan sonra kutsal 

murunla belirli bir sıralamayla tüm vücudu yağlanır.369 

Vaftiz adayına günahsız bir yaşama girişi sembolize 

eden beyaz giysiler giydirilir. Vaftiz ve murun 

sakramentini alan aday artık Mesih’in bedeni ve kanını 

temsil eden komünyonu alarak Mesih’le birleştiğine ve 

günahsız bir yaşama adım attığına inanılmaktadır.370 

Süryani Kadim Kilisesi ölmek üzere olanlar için de 

kısa bir vaftiz töreni gerçekleştirir. Eğer vaftiz adayı 

iyileşirse adaya murun yeniden sürülmez. Çünkü 

                                                 

368 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, ss. 36-44. 
369 Tezokur, “Süryanilerde Vaftiz”, s. 254.  
370 Malankara Archdiocese of the Syrian Orthodox Church in North 

America, Holy Baptism, http://www.malankara.com/, 

(05.06.2017). 

http://www.malankara.com/


142 

 

kişinin yaşamında kalıcı bir mühür olan Kutsal Ruh, 

yani murun sakramenti sadece bir defa verilir.371 

Vaftiz merasiminde vaftiz ile ilgili tüm ritüeller 

“Anne ve Çocuğun Doğumdan Sonra Kutsanması”, 

“Kutsal Vaftiz Sakramentinde İlk Hizmet”, “Tövbe 

Ritüeli”, “Vaftiz Ritüeli”, “Murun Ritüeli”, “Kutsal 

Kurbono Ritüeli”, “Yedinci Gün Ritüeli”, “Kutsal 

Vaftiz Merasiminin Kısaltılmış Şekli” ve “Ölüm 

Tehlikesi Durumunda Vaftiz Ritüeli” şeklinde 

işlenmiştir. 

3.3.1. Anne ve Çocuğun Doğumdan Sonra 

Kutsanması 

Süryanilerde doğumdan sonra anne ve bebeğin 

kiliseye kabulü doğan çocuğun cinsiyetine göre 

değişir. Erkek çocuksa 40 gün kız çocuksa 80 gün sonra 

anne ve bebeğin kiliseye kabul ayini gerçekleştirilir.372 

Süryani Kilisesi’nde doğumdan sonra anne ve çocuğun 

kiliseye kabulü ve kutsanışı dua ve ritüelle gerçekleşir. 

Anne elinde yanan iki mum ve kollarında çocuğu 

kilisenin kapısında bekler. Kâhin uzun bir cübbe giyer 

                                                 

371 Dolapönü, Türk Süryani Kadim Kilisesi’nin Mesihsal 

Öğretimi, s. 13. 
372 Midyat Kiliseleri Papazı İshak Ergün ile yapılan 02. 05. 2015 

tarihli görüşme kaydı. Ayrıca bkz. Mettaous, Sacramental Rites 

in the Coptic Orthodox Church, s. 9. Ayrıca bkz. Lev. 12: 2-5. 



143 

 

ve dua okur.373 Kâhinin okuduğu ilk dua doğumdan 

sonra annenin kiliseye kabul ve kutsal komünyon 

alması için günahların bağışlanması duasıdır. Tövbe ve 

itiraf sakramentinin yerini almayan374 dua şöyledir: 

“Yüce Tanrı! Şimdi bile dua etme, kutsanma, bütün 

günahlarının af olması ve günahlardan arındırılması için 

tapınağınıza gelen bu kulunuzu (İsim), bol lütuf ve 

merhametinizle kabul buyurun! Ey merhameti bol Rab! 

Yüzünüzü ona (anne) çeviriniz ve Kutsal Ruh’unuzun 

lütfunu ona gönderin ki; o, beden ve ruhun tüm 

eksikliklerinden tamamıyla arınabilsin ve sizin kutsal 

tapınağınıza girerek şimdi ve sonsuza dek size dua takdim 

etmeye layık olsun. Amen.” 

Süryani Kilisesi anne ve çocuğu kiliseye kabul 

ettikten sonra çocuk vaftiz edilecekse kâhin şöyle der: 

“İsa, Rabbimiz! 40 günün ardından annen Meryem’le 

tapınağa geldiniz ve dindar, dürüst bir yaşlı adam olan 

Simeon’un kollarında taşındınız. O (Rab), ikinizi kutsasın, 

O’nun destek ve lütfuyla gece ve gündüz koruyucunuz 

olsun. O, sizin için bütün dertler ve kederlerden 

uzaklaştıran sarsılmaz bir dayanak, bütün endişe ve 

                                                 

373 Anne ve Çocuğun Kutsanması töreninin geniş halini görmek için 

konunun temel kaynağı olan şu esere bkz. Samuel (Ed.), The 

Sacrament of Holy Baptism…, s. 10. 
374 Mettaous, Sacramental Rites in the Coptic Orthodox Church, s. 

5. 



144 

 

sancılardan kurtaran barış cenneti olsun ki O’na (Rab) 

şimdi ve her an hamd ve şükürleri takdim edesiniz.” 

Eğer çocuk hala vaftiz edilmemişse kâhin çocuğun 

vaftiz olma lütfunu elde etmesi için şu duayı okur: “Ey 

Ulu Tanrım; Annesi Meryem'le doğumundan 40 gün sonra 

kurallarda emredilen şeyi yapmak için mabede gelen; dindar 

ve dürüst yaşlı adam Simeon'un kollarında taşınan ve Senin 

sonsuz gücün aracılığıyla senin bedenini ve kanını alan bu 

seçkin kulunu ahlaksızlıktan yıkanmaya ve kardeşliğe layık 

hale getirmen için sana yakarıyoruz. Baba ve Kutsal Ruh’la 

şükür ve onur şimdi ve ebediyen sanadır.”375 

Yahudi geleneğinde doğumdan 40 gün sonra 

arınma günlerinin bitiminde ilk doğan erkek çocuk 

tapınağa getirilir ve Musa Yasası’na göre yasada 

öngörülen kurbanlarla Tanrı’ya sunulurdu. Hıristiyan 

geleneğinde de doğumdan 40 gün sonra anne ve 

çocuğun kutsanarak kiliseye katılımı gerçekleşir. 

Burada tapınak ile kilisenin kutsallık ve kutsallaştırma 

özellikleri arasında ilişki kurulması söz konusudur. Bu 

nedenle kahin anne ve çocuğu tapınağa yani kutsal 

kiliseye alır ve Luka İncili’nde yer alan Yusuf’la 

Meryem’in İsa Mesih’i doğumundan 40 gün sonra 

tapınakta Tanrı’ya sunmasıyla ilgili “Musa’nın 

Yasası’na göre arınma günlerinin bitiminde Yusuf’la 

Meryem çocuğu Rab’be adamak için Yeruşalim’e götürdüler. 

                                                 

375 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 12. 



145 

 

Nitekim Rab’bin Yasası’nda, ‘İlk doğan her erkek çocuk 

Rab’be adanmış sayılacak’ diye yazılmıştır. Ayrıca Rab’bin 

Yasası’nda buyrulduğu gibi, kurban olarak ‘bir çift kumru 

ya da iki güvercin yavrusu’ sunacaklardı.”(Luk.2:22-24) sözleri 

ile Şimon’un tapınağa gelip İsa Mesih’i geleceğin ışığı 

olarak görmesiyle ilgili “Ey Rabbim, verdiğin sözü 

tuttun; Artık ben, kulun huzur içinde ölebilirim. Çünkü 

senin sağladığın, bütün halkların gözü önünde hazırladığın 

kurtuluşu, ulusları aydınlatıp halkın İsrail’e yücelik 

kazandırarak ışığı gözlerimle gördüm.”(Luk.2:29-32) sözlerini 

okur.(Luk.2:22-4)  

3.3.2. Kutsal Vaftiz Sakramentinde İlk Hizmet 

Vaftiz ritüeline geçilmeden önce katakümenlerin 

hizmeti olarak bilinen ilk dini hizmet gerçekleşir. 

Katakümen eğitimi vaftizle sonuçlanan bir eğitim 

sürecidir. İlk hizmette okunan tüm sesli dualar papaz 

tarafından kollar açılmadan okunur. Genel olarak tüm 

duaların başında ve sonunda kâhin ve diyakoslar 

tarafından koro şeklinde tekrarlanan sözler 

bulunmaktadır. Bunlar genel olarak kâhinin söylediği 

“Baba'ya Oğul’a ve Kutsal Ruh'a şükürler olsun.” ile 

diyakosların “Amen. Tanrı korusun, kutsasın” şeklindeki 

formülize edilmiş sözleridir. 376 

                                                 

376 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 14. 



146 

 

İlk hizmet ayininin başında kâhin sunak bölümüne 

geçer ve yönü doğuya dönük şekilde dua kitabından 

açılış duasını377 okumaya başlar: “Yüce Tanrı, bizi saflık 

ve kutsallıkla size layık hale getir ki biz Sizin sadık 

çocuklarınız olalım ve bitimsiz lütfunun görkemi ile ilahi 

sırlarının içine katılabilelim. Bizim, Siz’inle, Baba, Oğul ve 

Kutsal Ruh ile birlikte şimdi ve sonsuza dek bitimsiz lezzet 

ve saadette mutlu (bahtiyar) olmamıza izin ver. Amen.” 

Diyakoslar daha sonra Mezmurlardan bazı pasajlar 

okur. Bu ilahide Tanrı’nın vaftiziyle günahlardan 

arındırma ve merhamet lütfunu bağışlaması dilenir. 

Mezmurların dört sözüyle378 birlikte Halleluiah’ın 

söylendiği ilahiler döngüsünden oluşan “Quqal’yon” 

ilahisi okunur. İlahilerin çoğu Süryani Kadim 

Kilisesi’nin günlük dualardan oluşan ‘Shhimo’ 

kitabında bulunur.379 Burada kâhin öncelikle öğüt 

almış adayın kutsanması ve hikmeti anlayabilmesi için 

bilgelik öngörüsünün bahşedilmesini diler. Ardından 

şu duayı okur: “Ey Tanrım, korkun onun kalbine yazılsın 

ki dünyanın kibrini, gösterişini fark eden zihni aydınlansın. 

Böylece tüm dünyanın kötülük ve şehvetinden kurtulduğu 

zaman su ve Ruh ile gelen doğumla yeniden doğmaya layık 

hale gelebilsin, doğru çobanın koyunları arasında 

                                                 

377 Best (Ed.), Baptism Today, s. 303. 
378 Mez. 29:1,3,4. 
379 Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…, s. 270. 



147 

 

sayılabilsin ve Kutsal Ruh’un işaretiyle mühürlensin. 

Bununla o kutsal kilisenizin üyesi olabilir, kurtarıcı İsa 

Mesih ve yüce Tanrımızın görünümünde kutsanmaya layık 

hale gelir. Kurtarıcı İsa Mesih’le övgü, şükür ve ibadet şimdi 

ve ebediyen Sizedir ve Kutsal Ruh’unuzadır.” 

Kâhin sonuç duası ve genellikle tütsüden önce 

yakarış dualarını takip eden kısa ilahilerden oluşan 

“Eqbo”380 duasını okur: “Vaftiz aracılığıyla düşmanlardan 

(şeytanlar) bize bulaşan iğrenç günahlardan arınırız. 

Böylece her zaman yeni ve eskimeyen yola yönlendiriliriz ki 

bu yol Tanrının sevdiği imanlıların düşüncelerinde yaşayan 

saf, yanılmaz, ruhsal bir yoldur.” 

3.3.3. Tövbe Ritüeli 

Süryani Kadim Kilisesi’nde tövbe ritüeli kilisenin 

dışında başlar. Vaftiz adayı Mesih’in bedeni olan 

kiliseye katılabilmek için şeytana, kötülüklere, 

günahlara sırtını çevirip yeni bir dünya bahşeden 

kiliseye adım atar. Vaftiz merasiminde cemaat 

kilisenin “hayklo” bölümünde yerlerini aldıktan sonra 

vaftiz adayı ve kâhin ruhanilere özgü bölüm olan 

kilisenin “gude” kısmına gelir. Kâhin Tanrı’dan af, 

merhamet ve bağışlamayı dileme duası olarak bilinen 

Husoyo duasını okur:381 

                                                 

380 Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…, s. 36; 

Ayrıca bkz. Barsavm, Saçılmış İnciler, s. 95. 
381 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 18. 



148 

 

“Rabbim, affın ve merhametin için dua etmemize ve 

yalvarmamıza izin ver.  Bağışlayıcı Rab, merhametin 

üzerimize olsun ve bize yardım et. Sana asla tükenmeyecek 

bir heyecanla tüm mevsimlerde, zamanlarda bitimsiz 

övgülerimizi, dualarımızı ve şükranlarımızı sürekli sana 

sunmaya bizi layık eyle.” 

Husoyo duasının ardından kâhin kulun vaftizinde 

bulunan Tanrı’nın Kutsal Üçlü Birlik’te tek ve yeryüzü 

ile gökyüzündeki hikmetin kaynağı olmasıyla ilgili 

övgüler barındıran dualar okur. 

Kâhin zayıf ve günahkar ellerle tütsüyü Kutsal Üçlü 

Birliğin onuruna yaktığını ifade eder ve Sedro duasını 

okur. Bu duada Rab Mesih’in, tarifi imkansız şekilde 

Meryem Ana’dan vücut bularak insana dönüşümü 

ifade edilir. Ardından kâhin, İsa Mesih’in insanoğluna 

Tanrı’nın evladı olma lütfunu su ve Ruh aracılığıyla 

sağladığını ifade eden “O, Babanın lütfunu su ve Ruh’la 

insanoğluna getirerek Tanrı’nın çocukları yapabilir. O, 

yeniden ve istekli bir şekilde rahimlerde şekillenerek Âdem 

olarak bir bebek oldu. Kutsal vaftizin potasında günahlardan 

yıpranmış ve eskimiş olan görüntüsünü temizle ve arındır. 

O’nun vaftize ihtiyacı olmadığı halde kutsal vaftiziyle 

Ürdün Nehri’nin sularını saflaştırmak için geldi Vaftizci 

Yahya’nın elleri altında kafası eğilmiş olan Tanrı’nın 

Oğlu’nun üzerine Kutsal Ruh bir güvercin gibi indi ve 

göklerden şöyle bir ses duyuldu: ‘Sen benim sevgili 

oğlumsun, senden hoşnudum.’” şeklindeki duayı okur. 



149 

 

Sonra kâhinin okuduğu af ve bağışlama duası 

şöyledir:“Ey Rab! Kutsal vaftiz için hazırlanan bu 

kulunuzun üzerine bol merhametiniz sağ elinizin izniyle 

olsun. Onu (kız-erkek) herşeyi kutsayan zufa otuyla arındır. 

Halkınızı kutsayın ve mirasınızı koruyun. Merhametinizle 

Kutsal Ruh’un hediyelerini ve görkemli giysilerini giymiş 

oluruz ve vaftiz aracılığıyla (günahkârları kutsayan ikinci 

doğum) bize Baba’nın ruhsal oğulları haline gelme lütfunu 

bağışlarsınız. Hatta şimdi, bağışlayıcı Tanrı, (bize) inanç ve 

umut ver ki, hayatımız boyunca Sana, Kutsal Baba’ya ve 

senin Kutsal Ruh’una şimdi ve sonsuza kadar şükrederek 

varlığına hizmete layık olabilelim.”  

Ardından Vaftizci Yahya’nın İsa Mesih’in vaftizinde 

okuduğu kutsallaştırma duasını içeren bir “Qolo” 

ilahisi okunur. Tekrar kâhin insanlığın günahını 

üstlenen İsa Mesih sayesinde bahşedilen kutsal 

gizemlerle ilgili bir dua okur.  

Ritüelde dualar okunurken çocuk diyakos tütsüyü 

getirir. Kâhin, tütsüyü yakar. Çocuk tütsüyü doğu-

kuzey ve batı-güney yönünde sallar. Diyakos çocuğun 

tütsüyü sallama işi bitene kadar herkesin yönü doğuya 

dönüktür. Bu işlem bittikten sonra tekrar batıya 

                                                 

Qolo: Genellikle birkaç dörtlükten oluşan Mezmurlarla birlikte 

söylenen liturjik şiirlerdir. Bkz. Silvanos, The Rite of 

Consecration of the Church…, s. 36. 



150 

 

dönülür.382 Bu esnada kâhin tütsü duası olan ve “Etro” 

adı verilen şu duayı okur: “O’nun bol merhameti 

üzerinize olsun. Ey Rab, biz kutsal vaftiz için hazırlanan bu 

kulunuzun davranışlarına bu tatlı tütsüyü sunuyoruz ki o 

(kız-erkek) sizin lütfunuz tarafından sonsuz yaşamın 

kitabında yer alabilsin, ruhsal yaşamda doğabilsin ve sizin 

sözlerinizin yerine getirildiği imanlılar arasında sayılabilsin. 

Düşmanın (şeytanın) tüm zararları onun yaşamından 

çıksın. Kutsal mührünüz onun için koruma ve öğüt 

olabilsin. O (kız-erkek) ilahi emirlerinizi gözlemleyerek, 

kötülük üzerinde zafer elde eden doğruluk ve erdemler ile 

güçlenebilsin. Şimdi ve ebediyen Size, Baba’ya ve Kutsal 

Ruh’a dua ve şükürler sunmaya layık olabilsin.” 

Diyakoslar Mezmurlar’dan(Mez.114:25) ve Pavlus’un 

Romalılara Mektubu’ndan(Rom. 6:1-8) ifadeler aktarırlar. 

Bu ifadeler yaratılıştaki günahkâr olan varlığın 

Mesih’le birlikte çarmıha gerilerek günahtan 

kurtulması ve böylece Mesih’le beraber ölen varlığın 

Mesih’le birlikte yeniden yaşama kavuşmasını içerir. 

Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftiz adayı kız 

olduğunda kâhin vaftizde kadın ve erkek ayrımının 

                                                 

382 Midyat Kiliseleri Papazı İshak Ergün ile yapılan 02. 05. 2015 

tarihli görüşme kaydı. 
Etro: Etro’nun terim anlamı duman demektir. Litürjik hizmet 

kitaplarında ‘etro’ tütsür duası anlamına gelir. Etro, firmo 

olarak da adlandırılır. Bkz. Silvanos, The Rite of Consecration 

of the Church…, s. 197, 618n. 



151 

 

olmadığını gösteren Pavlus’un “Vaftizde Mesih’le 

birleşenlerinizin hepsi Mesih’i giyindi. Artık ne Yahudi ne 

Grek, ne köle ne özgür, ne erkek ne dişi ayırımı vardır. 

Hepiniz Mesih İsa’da birsiniz. Eğer Mesih’e aitseniz 

İbrahim’in soyundansınız vaade göre de mirasçısınız.”(Gal.3.23-

29) şeklindeki sözlerini aktarır. Ardından diyakoslar 

Mezmurlardan(Mez.51:7) ilahiler okur. Kahin ve diyakoslar 

İsa Mesih’in sözlerine sükûnet ve huşuyla kulak 

verilmesini isteyen ve Tanrı’nın esenlikle 

merhametinin üzerlerine olmasını dileyen dualar 

okurlar. 

Kutsal Kitap’ta su ve Ruh’tan doğanların Tanrı’nın 

Egemenliğine girdiklerine yer verilir. Kâhin bu hususu 

İsa Mesih’in “…‘Sana doğrusunu söyleyeyim, bir kimse 

sudan ve Ruh’tan doğmadıkça Tanrı’nın Egemenliğine 

giremez. Bedenden doğan bedendir, Ruh’tan doğan 

ruhtur.’” (Yu.3:5-6) şeklindeki sözlerine dayandırır. Ayrıca 

okunan duada vaftiz suyunun günahtan arınma 

özelliğini Tanrı’nın merhametiyle ve suyu 

kutsallaştırmasıyla kazandığı belirtilir. 

Tövbe ritüelinde kahin sesli ve sessiz dualar okur. 

Kâhin sessiz dua okurken diyakoslar, dua 

tamamlanana kadar; sesli dua okurken ise duanın 

bitiminde Kyrie Elesion (merhamet et) sözlerini 

tekrarlarlar. Kâhin sessiz duayı okumak için doğuya 

döner ve din adamının bu görevi icra etmeye layık 

olması için şöyle der: “İnsanların zihinlerini bilen, kalpleri 



152 

 

keşfeden ve dizginleyen Ey Yüce Tanrım, henüz değersiz ve 

perişan olmama rağmen merhametiniz sayesinde beni bu 

hizmete çağırdınız. Ey Tanrım, bu yüzden beni ne hor gör 

ne de beni kontrolünden uzak tut. Suçlarımı sil, bedenimin 

kirlerini yıka, ruhumun kirlerini temizle ve beni tamamıyla 

kutsal yap! Sadık sürünün davranışında orta düzeyken ve 

onların günahları için bağışlanma isterken günahkâr 

olamam. Efendimiz, bu kulunuzun utancıyla reddetmeyin, 

hizmetçinizi rezillikle kovmayın, hoşnut olmak için Kutsal 

Ruh’unuzu bana gönderin ve beni ulu ve ilahi gizemi 

uygulamak için güçlendirin.”383 Bu okunan sessiz duanın 

ardından kâhin sesli duaya geçer. Bu duada vaftizle İsa 

Mesih’in dirilişine katılan kulun Kutsal Ruh 

armağanlarını koruduğu müddetçe zafer tacını elde 

etmesi ve İsa Mesih aracılığıyla göklerde isimleri 

yazılan ilk doğanlar arasında yer almasını Tanrı’nın 

bahşetmesi yönünde dilek sözleri vardır. 

Kâhin vaftiz adayının ismini vaftiz kaydına 

geçirmeden önce tütsüyü yakar ve doğuya yönelerek 

“…Ey Merhametli Tanrı! Bu kulu aldatıcılığın 

karanlığından yaşam veren öğretilerin yoluna ilahi davetin 

aracılığıyla çağıran Rab’be yakarıyoruz ki o (kişi)’nin adı 

yaşam kitabında kaydedilsin. O ibadet eden cemaat arasında 

sayılsın ve suretinizin ışığı onda damgalanabilsin. İsa 

Mesih’in haçı şeytanın tüm kötülüklerinden ve bu dünyanın 

                                                 

383 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 30. 



153 

 

gösterişinden kaçana kadar ilahi emirlerinizi koruyarak 

onun kalbine işaretlensin.”384 der ve vaftiz adayı ile 

karibonun ismini vaftiz kaydına geçirir. 

Karibo ve vaftiz adayının yönü doğuya kâhinin 

yönü batıya dönükken kâhin sesli duayı okur. Dua 

esnasında kâhin adayın yüzüne üç defa haç çıkarma 

işaretiyle üfleyerek şöyle dua eder: “Ey Rab, Yalnız 

doğan Oğul’un havarilerinin üzerine üflediği kutsal ilhamı 

ona bahşet. Putperestliğin kalıntılarını zihinlerinden defet. 

Onu Kutsal Ruh’u almaya hazırla. Ve su ve Ruh sayesinde 

yeniden doğur. Günahlarından arınmaya layık kıl…” 

Kâhin, çocuğun alnına kutsal yağ sürmeden önce 

diyakoslar adayın başını tutar ve Barekhmore (Tanrım 

bağışla) der. Ardından Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’un 

adıyla üç defa haç çıkarma işareti yapılır. Bu esnada 

okunan sesli ve sessiz duaların içinde vaftiz adayından 

kötü ruhların gitmesi ve adayın kutsallık ve saflık 

kazanması ifadeleri bulunur. Okunan duaların 

ardından şeytan çıkarma ritüeline geçilir. 

3.3.3.1. Şeytan Çıkarma 

Şeytan çıkarma ritüelinde kâhin ve vaftiz adayı gude 

bölümündedir. Kahin vaftiz adayının karşısına gelecek 

şekilde batıya döner. Adayın yönü ise doğuya 

dönüktür. Kâhin öncelikle elini adayın başına koyar ve 

                                                 

384 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, ss. 30-32. 



154 

 

adaydan kötü ruhların defedilmesiyle ilgili şu duayı 

okur:385 “Cennetin ve dünyanın yaratıcısı, her şeyin 

görüleni ve görülmeyeni olan yüce Tanrı’ya sesleniyorum: 

Kutsal isminizle mühürlediğimiz bu kulunuzun başının 

üzerine elimizi koyuyoruz ki kutsal elleriniz tarafından 

şekillenen bu kulunuzdan tüm kirli ruhlar, iblisler ve 

şeytanlar uzaklaşabilsin ve dizginlensin. Yüce Tanrım, duy 

bizi! Düşmanın kışkırtmalarından bu kulunu temizle ve 

onları azarla!” 

Kâhin bu ritüel esnasında elini vaftiz adayının 

üzerine bırakır. Diğer taraftan kâhin okunan her duada 

vaftiz adayının yüzüne haç çıkarma işareti yapar. 

Toplamda dokuz defa yapılan bu uygulamada okunan 

dokuz dua386 sırasıyla şöyledir: “Dinle beni, sen 

Tanrı’nın bu kuluna eziyet eden sapkın ve asi olansın.”; 

“İlahi kanunları ve kutsalı bozan doğruluğun düşmanı; 

mükemmel krallığın şanı tarafından sana yalvarıyorum 

gitmeni emrediyorum…”; “Cennette ve yeryüzünde otorite 

sahibi olan, her şeyin yaratıcısı olan ve takdiriyle her şeyi 

koruyan Tanrı aracılığıyla sana yakarırım.”; “Tanrı adına 

onaylıyorum ki O, şeytanları domuzlara dönüştürdü ve 

suda boğdu…”; “İlahi güç ve otorite ile sessiz ve dilsiz ruha 

‘çık adamın içinden, sen arınmamış ruh, bir daha ona 

                                                 

385 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 36. 
386 Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…, s. 36-40. 

Ayrıca Midyat Kiliseleri Papazı Midyat Kiliseleri Papazı İshak 

Ergün ile yapılan 02. 05. 2015 tarihli görüşme kaydı. 



155 

 

saldırmaya cüret etme!’ diyerek ilahi yönetim ve güçle 

emreden İsa adına sana yakarırım!”; “Tanrı’nın heybetli 

adına huşu içinde kal! Ki O titreyen baş melek ve meleklerin 

varlığıdır. Tüm güçler ve yönetimler O’nun varlığında 

korku içinde kalır. O’na saygı ile ibadet eden göksel 

kalabalıklar ve tüm kâinat O’nun görkemini (şanını) ilan 

eder.”; “İlk isyankârlardan olan karanlığın zincirlerinde 

bağlanan ve onları cehennem azabının çukurlarına gönderen 

Tanrının heybetli ismiyle huşu içinde kalın.”; “Gelmekte 

olan adaletin korkusuyla kalın, ürperin ve uzaklaşın. 

Tanrının hilkatin yaklaşmayın ve sarsmayın. Tanrının 

evreninde şeytanların yaşama yeri olmadığı için yaşamayın 

ancak tapınak olduğuve ‘Onların arasında yaşamalıyım 

onlarla yürümeliyim ve onların tanrısı olmalıyım, onlar da 

benim halkım olmalı’ diyen yaşayan tanrının yeri olduğu 

için yaşayın. Sana gelince, O seni tiksindirici, erdemsiz ve 

söndürülemez cehennem ateşine yakıt yaptı.” ve “Kutsal ve 

muzaffer olan Tanrı, Baba, Oğul ve Kutsal Ruh tarafından 

Tanrı’nın bu kulundan uzaklaşmanı ve yaşam yerin olması 

gereken suyun olmadığı kurak, ıssız yerlere gitmeni 

istiyorum.”. 

Şeytan çıkarma ritüelinde kahin ve adayın yönü 

doğu-batı, batı-doğu, doğu- batı olarak üç defa yer ve 

yön değiştiririldikten sonra doğuya dönük şekilde 

dualar okunur. Vaftiz adayı bebekse karibo onu sol 



156 

 

koluyla tutarak batıya döner ve kâhinin şeytan 

çıkarma duasını sağ elini kaldırarak tekrar eder. 387 

Süryani Kadim Kilisesi’nde hastalık ve acil 

durumlarda şeytan çıkarma duası daha kısadır ve 

şöyledir: “Senin adına, Ey Rab, şeytanı ve arınmamış 

ruhları mühürlüyorum ve senin âleminden kovuyorum. 

Ayrıl (üç defa haç çıkarır), sapkın ve isyankâr olan, 

kulunun hilekar ruhlardan arınmasına izin ver. Kork (üç 

defa haç çıkarır) ey kirli ruh!” 388 

Vaftiz adayı batıya, papaz doğuya doğru döner ve 

“Vaftiz olunan ben (isim) şeytanı, işlerini, fikirlerini ve 

bütün kuvvetini inkâr ederim.” der. Ardından vaftiz 

adayı doğuya papaz batıya doğru dönükken aday “Ey 

Mesih Rabbimiz vaftiz olunan ben (isim) Sana tabi olurum, 

Peygamber, Elçi, öğretmen ve doğru yolda olan Aziz 

ataların aracılığıyla verdiğin, bütün Tanrı’sal öğretilerini 

kabul eder, Sana, Babana ve Kutsal Ruh’una iman ederim.” 

der.389 

Aday ilkin batıya dönerek üç defa “Şeytanı inkâr 

ederim.” sonra doğuya dönerek “Mesih Allah’ımıza iman 

ederim.” der. Kâhin, aday ve cemaat, yönünü doğuya 

                                                 

387 Mettaous, Sacramental Rites in the Coptic Orthodox Church, s. 

21. 
388 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 40. 
389 Midyat Kiliseleri Papazı İshak Ergün ile yapılan 02. 05. 2015 

tarihli görüşme kaydı. Ayrıca bkz. Samuel (Ed.), The 

Sacrament of Holy Baptism…, s. 42. 



157 

 

çevirir ve ‘İman Metni’ okunur. Ardından kâhin 

kollarını uzatarak teşekkür duasını okur: “Ey Rab! Bu 

kulunu kutsal vaftize getirmeye ve O’nu kötü olandan 

ayırmaya layık hale getirdiğin için Size minnettarız. Bu 

nedenle, O kan ve et ile bağlı değildir ama Rabbimiz, tek 

doğan Oğul, Tanrı İsa Mesih’in tatlı sevgisi ve lütfuna 

bağlıdır. Ey Rab! Kutsal Ruh’u onun üzerine göndermeye, 

onu desteklemeye, vücudunun her bir kısmını incelemeye, 

temizlemeye, seninle, senin iyi ve kutsal Ruh’unla Rabbimiz 

İsa Mesih’de mükemmel doğmaya ve kutsal yağlamaya layık 

olabilen onu kutsamaya razı ol. Ey Rab! şimdi ve ebediyen 

kutsadın.” Bu duadan sonra vaftiz ritüeline geçilir.390 

3.3.4. Vaftiz Ritüeli  

Süryani Kilisesi’nde tövbe ritüelinin ardından vaftiz 

ritüeline geçilir. Vaftiz ritüeli genellikle kilisenin 

güneydoğu kısmında yer alan vaftizhane bölümünde 

gerçekleştirilir. Vaftizhane kısmında vaftiz ritüelinde 

kullanılan vaftiz kabı, sıcak ve soğuk su, mum, beyaz 

örtü, ahşap haç, kutsal yağ ile murun yağı önceden 

hazırlanmış şekilde bulunur.391 

Kâhin vaftizhanenin önünde durur. Sağ eliyle sıcak 

su içeren kabı ve sol eliyle soğuk su içeren kabı 

kaldırır. Eller çapraz, yani solun üzerinde sağ olacak 

                                                 

390 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 44. 
391 Tezokur, “Süryanilerde Vaftiz”,  s. 256. 



158 

 

şekilde, aslında haç şeklinde suyu yavaşça yılın 

mevsimlerine göre vaftiz kabına döker. Böylece suyun 

ılık hale gelmesini sağlar ve şu duayı okur: “Tanrı Baba, 

Oğul ve Kutsal Ruh’a şükürler olsun.”. Diyakoslar ise 

“Merhameti ve sevgisi her iki dünyada da zayıf ve günahkâr 

olan bizim üzerimize olsun, sonsuza dek, âmen.” der. 

Ardından kahin şu duayı okur: “Acizliğimizden 

yalvarırız sana Ya Rab. Bu suyu Kutsal Ruh’unun gücü ve 

hükmün ile karıştır; kaptan kutsal pınar ve dürüstlük 

akmasını sağla! Bu su Senin faziletinden, biricik sevgili 

oğlun İsa Mesih’in iyiliğiyle ve Kutsal Ruh’unun hükmüyle, 

şimdi ve sonsuza dek vaftiz olunmaya hazır hizmetkârını 

günahlarından arındıran ve dürüstlükten oluşan bir örtü 

olsun!”392 

Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftiz kabının içine 

küçük bir ahşap haç konulur ve kabın üzeri beyaz bir 

örtüyle örtülür. Ardından kabın her iki tarafına birer 

mum konur ve kabın iki tarafı aydınlatılır. Bu esnada 

kâhin önce sessiz ardından da sesli olmak üzere iki 

dua okur. Kâhin vaftiz ritüelini gerçekleştirirken tüm 

sesli duaları ellerini açıp kollarını kaldırarak okur. 

Vaftiz adayına Kutsal Ruh’un gönderilmesini ve vaftiz 

için hazırlanan adaya Mesihi bir yaşam bahşedilmesini 

dileyen sessiz dua şöyledir: “Kutsal Baba, kutsal 

havarilerin aracılığıyla vaftiz edilen bunlara Kutsal Ruh’u 

                                                 

392 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 46. 



159 

 

verdiniz. Ey Rab! Ellerimizin gölgesini kullandığınızdan 

dolayı daha şimdiden vaftiz için hazırlanmış olan bu kişinin 

üzerine Kutsal Ruh’unuzu göndermeyi kabul edin. Böylece 

o, O’nun ilahi hediyeleri ve Kutsal Ruh’la dolduğunda o 

(kişi) otuz, altmış ve yüzlerce inanlıya yarar sağlayabilsin.”  

Ardından sesli olarak şunu okur: “:…… Ey Rab! 

Acizliğimiz içinde yeniden doğmak için hazırlanan bu 

kişinin üzerine Mesih’in suretini damgala ve baskıla!. Onu 

peygamberler ve havarilerin sağlam temeli üzerine inşa et. 

Onu Senin Kutsal, Katolik ve Elçisel Kilise’nde gerçek bir 

bitki gibi dik ve yeşert. Herkes tarafından şükredilen isminiz 

onun (kişi) aracılığıyla Yalnız Doğan Oğul adıyla, Kutsal 

Ruh adıyla, bütün iyi, tapılası, yaşam veren ve Sizin 

özünüzle birlikte dindarlık içinde büyüdükçe 

övünülebilir.”393 

Vaftiz Ritüeli içinde bazı bölümleri barındırır. Bu 

yüzden konu bunlara dikkat ederek “Merhem Yağı ile 

Çocuğu Mesh Etme”, “Suyun Kutsanması” ve “Kutsal 

Ruh Duası” başlıkları altında işlenmiştir. 

3.3.4.1. Merhem Yağı ile Çocuğu Mesh Etme 

Kâhin sağ başparmağını merhem kâsesindeki kutsal 

yağ ile nemlendirir. Ardından merhem yağını dualar 

eşliğinde çocuğun alnına haç çıkarma (önce yukardan 

aşağıya sonra soldan sağa doğru) işaretiyle sürer ve 

                                                 

393 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, ss. 48-50. 



160 

 

şöyle der: “Vaftiz adayının ismi, şeytani etkiye karşı 

durabilen ve Kutsal, Elçisel ve Katolik Kilise’nizde ekili 

zeytin ağacına aşılanmış ruhsal sevinç verici yağla 

işaretlendi.”394 Ardından aday “Baba, Oğul ve Kutsal 

Ruh’un adıyla” kutsanır.  

Kutsama duasından sonra kâhin şu Husoyo duasını 

okur: “En muhteşem Üçlü Birliğe, en saf, her şeyden üstün, 

doğada öz; herşeyin varedicisi ve yaratıcısı en Kutsal Tanrı, 

Üçlü Tanrı’da bir sayı, kişilerin farklılıklarına rağmen tek 

bir öz ortaya çıkaran, yeraltında tapınma içinde eğilenlerin, 

yeryüzü yaratıklarının ve göksel ev sahiplerin her diz 

çöküşün hedefi O’na olan ve her övgü, dua, yüceltme, 

ibadetin kendisine yapıldığı Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’a 

şimdi ve ebediyen şükürler olsun.”. Husoyo duasından 

sonra diyakoslar “…Hadi dua edelim, merhamet ve lütuf 

için Rabbe yalvaralım.” der ve bu esnada cemaat de 

diyakosla birlikte Tanrı’dan merhamet diler. Ardından 

kahin yine bir Sedro duası okur. Bu duada Mesihi 

yaşam için Tanrı’nın merhametine layık olma lütfunun 

bahşedilmesi dilenir. Ardından kâhin “Ey Rabbim! 

Zaaflarımız için günahlarımızın bağışlanması için Sana 

yalvarırız. Günahkâr ellerimizle sana sunduğumuz bu 

                                                 

394 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 50. Ayrıca 

bkz. Simon Mathew Jones, “Womb of Spirit: The Liturgical 

İmplications of the Doctrine of the Spirit for the Syrian 

Baptismal Tradition”,  (“Degree of Doctor”, University of 

Cambridge Faculty of Divinity, Cambridge 1999), s. 244. 



161 

 

yakılmış tütsüyü kabul et. Kutsal Ruhunun gücüyle ve 

Yalnız Doğan Oğlu’nun lütfuyla bizi doldur. Senin yeni 

antlaşmanın vekili olabilmemiz için bizi uygun hale getir. 

Bizi bilgi ve irfan aracılığıyla Mesih’in hediyeleriyle uyumlu 

en onurlu adına ibadet etmeye layık hale getir. Onunla ve 

Kutsal Ruh’unla, tüm kutsal, onurlu, yaşam verici seninle 

aynı özden olana, övgü, onur ve güç şimdi ve ebediyen 

Sen’den kaynaklıdır.” ve “Tanrı günahlarımızı 

affetsin…”der395 ve sonra şu Quqoyo ilahisi okunur: 

“Tanrı’nın sesi suların üzerindedir, Halleluiah. Yahya, İsa 

Mesih’in kutsadığı vaftiz suyunu karıştırdı ve içinde vaftiz 

olmak için nehre girdi. Mesih’in sudan çıktığı an, gökyüzü 

ve yeryüzü O’na şeref verdi. Güneş büyüleyici ışığını sundu 

ve yıldızlar, tüm nehirleri ve kaynakları kutsayan O’nun 

önünde eğildi, Halleluiah, Halleluiah. Sen insanoğluna 

hediyeler verdin, Halleluiah. Şimdiye kadar kim saf 

vaftizhane ve Kutsal Kilise gibi iki soylu rahibe gördü; biri 

yeni ve ruhani çocuklar doğurur, diğeri onları besler; her 

kim vaftizhane suyundan çıkarsa, Kutsal Kilise onu alır ve 

kilise mihrabına (sunağa) sunar, Halleluiah. Halleluiah.”396 

İlahinin ardından kâhin vaftiz kabının üzerindeki 

beyaz örtüyü kaldırır ve suyun üzerinde sallayarak 

şöyle der: “Papazın ellerini uzattığı ve vaftiz kabını açtığı 

an ne kadar da mucizevi bir andır! Göksel ev sahipleri 

                                                 

395 Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…, ss. 52-54. 
396 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 54. 



162 

 

alevler üzerinde duran ölümlüyü seyretmek için hayretler 

içindedir. O, göklerden inmesi için Kutsal Ruh’u çağırdı. 

O’nun arzusu, Kutsal Ruh günahların affı için vaftizhaneyi 

kutsadığında aceleyle yerine getirildi.”  

Vaftizhanenin kutsanmasının ardından kâhin tütsü 

yakar ve Etro adı verilen şu tütsü duasını okur: “Ey İsa, 

Tanrımız, sana sunduğumuz bu hoş tütsü aracılığıyla bu 

bebeği canlandırıcı yıkamanın lütfunu almaya layık hale 

getir. Yaşamının tüm günleri boyunca onu iyi ve doğru işler 

için hazırla ve kıyamet günü herkesi yeniden diriltmek için 

geldiğinde, vaat ettiğin gibi O’nu Baba’nın yanına al. 

Hepimiz onunla ebediyen Sana dua ve övgü sunacağız.”397 

Ardından suyun kutsanması ritüeline geçilir. 

3.3.4.2. Suyun Kutsanması 

Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftiz suyu sesli ve 

sessiz dualarla kutsanır.398 Vaftiz suyunun dualarla 

kutsanması Kutsal Ruh’un inişine ön hazırlıktır.399 

Kâhin ilk olarak şu sessiz duayı okur: “Sen, tüm 

günahlarımızı temizleyen gerçek arınmanın kaynağını 

verdin. Senin duanla kutsanan bu su aracılığıyla Mesih’in 

vaftiziyle bize bahşedilen kutsallığı alırız. Ey Rab! Yalnız 

Doğan Oğul’un aşkıyla verdiğin güçle bu suyu doldurmak 

                                                 

397 Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…, s. 56. 
398 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 58. 
399 Mettaous, Sacramental Rites in the Coptic Orthodox Church, s. 

27. 



163 

 

için sana yalvarırız. Tüm günahlardan bizi arındır, kutsa ve 

Kutsal Ruh’unu almaya bizi hazır hale getir.”Ardından 

kâhin sesli olarak şunu okur “Bütün iyi armağanların 

vericisi olduğun için, Sana, Yalnız Doğan Oğul’a, Kutsal 

Ruh’a şimdi ve ebediyen şükürlerimizi sunarız.” 

Diyakoslar ise “amen” diye kaşılık verir.400 

Bu arada kâhin önce şu sessiz duayı okur: “Tüm 

görünen ve görünmeyen şeylerin yaratıcısı olan Yüce Tanrı! 

Gökleri, yeryüzünü, denizleri ve içindeki sakinleri Sen 

yarattın. Sen suları bir yerde topladın ve okyanusları 

kumdan bir sınırla kuşattın. Sen, semayı yarattın ve 

semanın altındaki suları semanın üstündeki sulardan 

ayırdın.” Ardından Kutsal Ruh’un kutsallığını suya 

bahşetmesi için dileklerde bulunmayı içeren şu sesli 

duayı okur: “Kudretinle denizleri sıkı bir şekilde inşa ettin. 

Sen, suların içinde gizlice uzanan ejderhaların kafalarını 

kırdın. Sen huşu uyandıransın. Karşında durmaya kim 

cesaret edebilir? Biz, Senin yarattığın bu suya bakmak için, 

kurtuluşun lütfunu, Ürdün Nehri’nin kutsiyetini ve Kutsal 

Ruh’un kutsallığını bu suya bahşetmen için Sana yalvarırız. 

Senin yarattığın bu çocuğa zarar verebilecek tüm kötülükleri 

bu sudan uzaklaştır ve daha sonra düşmanların tüm 

güçlerinin huşu içinde kaldığı mükemmel ve yüce adınla 

çağır.”401 

                                                 

400 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 58. 
401 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 60. 



164 

 

Kâhin vaftiz suyuna batıdan doğuya, kuzeyden 

güneye haç çıkarır şekilde üç defa üfler.402 Ardından 

suyun görünen ve görünmeyen kötü güçler ile 

kirliliklerden arınmasını dileyen şu duayı okur: “Senin 

haçının işaretinin altında insanlığın katili olan ejderhanın 

başını (haç çıkarır) parçala. Tüm havai ve görülmeyen 

şeytanları bu sudan (haç çıkarır) uzak tut. Ne karanlığın 

kötü ruhlarının onun içinde gizlenmesine (haç çıkarır) izin 

ver, ne de fani dertlere ve zihinsel rahatsızlıklara neden olan 

karanlığın kirli ruhlarının, bu çocukla birlikte vaftiz olmak 

için bu suya girmelerine izin ver. Yüce Tanrım, şeytanın 

tüm faaliyetlerini ondan uzak tut.” ve “Ey Tanrım geri dön 

ve üzerimize in ve bu suların üzerine doğru in ve onları 

kutsa!“ der.403 

Ardından diyakon Kutsal Ruh’un suyu 

kutsamasıyla ilgili şu duayı okur: “… Kutsal Ruh 

burada gökyüzünün yüksekliklerinden kanatlanır, iner ve 

üzerinde dolaşır, vaftiz kabının suyuna ulaşır ve onu kutsar. 

Ayakta ve dua ederken sakin ve huşu içinde kaldın. Dua et ki 

esenlik bizimle olsun ve hepimiz huzurlu olabilelim.” der. 

Böylece Kutsal Ruh duası bölümüne geçilir.404 

                                                 

402 Mettaous, Sacramental Rites in the Coptic Orthodox Church, s. 

33. 
403 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 60. 
404 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 62. 



165 

 

3.3.4.3. Kutsal Ruh Duası 

Vaftiz suyunun kutsanması Kutsal Ruh’un 

kutsamasıyla gerçekleşir. Kutsal murun yağı vaftiz 

suyuna boşaltılmadan önce Kutsal Ruh’u çağırma 

duaları okunur. Dualarla vaftizde kişiyi Tanrı’nın 

görüntüsünde ve benzerinde yenileyen Kutsal Ruh’un 

suya inişi gerçekleşir.405 Diyakoslar yukarıda verilen 

duayı okurken kâhin ellerini suyun üstünde sallar ve 

kısık bir sesle şu duayı okur: “Ey Rab, Yüzünüi bu suya 

doğru çevir ve Kutsal Ruh’a uyarak bu suyu kutsa. Vaftiz 

için hazırlanan bu çocuğu kibrin şehveti tarafından 

bozulmuş eski varlığından çıkararak tamamıyla 

değişebilmeyi ve Yaratıcının suretiyle yenilenen yeni varlığı 

giyebilmeyi bahşet.” 406 

Ardından kâhin Kutsal Ruh’u her çağırışta haçın 

yönlerini belirterek şu duayı okur: “Ey Tanrım, bu 

suları,(Batı) yenilenme sularını, (Doğu) mutluluk ve bir 

araya gelişin sularını,(Kuzey), Senin Yegâne Oğlunun ölüm 

ve dirilişini sembolize eden suları (Güney) kutsama suları 

yap.” Diyakos ise “amen” der.407 

Kâhin Kutsal Ruh aracılığıyla önce arınma ve 

aydınlanma duasını, sonra lütuf ve yenilenme duasını 

                                                 

405 Maurice Fred Himmerich, Deification in John Damascus, 

Proquest Dissertation & Theses, 1985, s. 146. 
406 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 62. 
407 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 62. 



166 

 

yine her haçın yönlerini aynı şekilde belirterek okur ve 

diyakoslar “amen” derler. 

Vaftiz suyunu kutsama dualarının ardından adayın 

elbiseleri çıkarılır ve aday havluya sarılır. Kâhin çok 

saygılı bir şekilde kutsal murun kabını alır ve suyun 

üzerinde haç çıkarırken şu duayı okur: “Sular seni 

gördü, Ey Tanrı, sular Seni gördü; Onlar 

korkmuşlardı.”,“Rabbin sesi sular üzerindedir; görkemli Rab 

gürledi.” ve “Rab mükemmel suların üzerindedir.” 

Diyakoslar kâhinin sırayla okuduğu her duaya 

“Şükürler olsun. (Halleluiah)” sözleriyle karşılık 

verirler.408 

Kâhin kutsal murunu suyun içine haç çıkarma 

işaretiyle boşaltırken “Kutsal yağı yenilenme ve dürüstlük 

kutsamaları için bu vaftiz suyunun içine boşaltıyoruz.” der. 

Ardından sonsuz bir hayat için Baba, Oğul ve Kutsal 

Ruh adıyla, yani Kutsal Üçlü adına sırayla üç defa haç 

çıkarır. Her bir haç çıkarmada diyakoslar “amen” der. 

Ardından kâhin vaftiz adayının üzerine Kutsal 

Ruh’un inmesini dileyen şu sessiz duayı okur: “Senin 

Tek oğlun olan Tanrı Sözü vaftiz edildiğinde, Sen vaftiz 

geleneğini yeryüzünde inşa ettin. Kutsal Ruh’unu bir 

güvercin gibi gönderdin ve Ürdün’ün akan sularını 

kutsadın. Şimdi bile, Ey Rab, bu kulunun üzerine inmek için 

Kutsal Ruh’unu göndermeye razı ol. Sen onu kurtarıcılık ve 

                                                 

408 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 64. 



167 

 

kutsallıkta temizledikçe Mesih’in paydaşı olabilmeyi ona 

göster.” sonra şu sesli duayı okur: “Bu çocuk dürüst ve 

mutlu bir hayatın içinde yenilenmiş ve mükemmel olduğu 

zaman, Kutsal Ruh’un gücü ve lütfun birçok hediyesiyle 

dolmaya layık hale gelebilir. Lütuf, merhamet ve insanlık 

için Biricik Oğul’un sevgisi aracılığıyla Sen’i sevenlere söz 

vermiş olduğun kutsal ebediyetin katılımcısı olabilir ve 

emirlerini koruyabilir. Seninle ve Senin iyi, tapılası, yaşam 

veren ve Seninle aynı özden olan Kutsal Ruhun’la onur, 

şükür ve güç şimdi ve ebediyen Sen’dendir.”409 

Kâhin sağ elini suyun üstünde kibarca sallar ve her 

seferinde suyun kenarlarında bir tam haç işareti 

yaparak sesli olarak şöyle söyler: “İlahi yenilenme için 

bu su kutsanmış ve arınmış olsun.” ve ardından sonsuz 

bir yaşam için sırayla Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’un 

adıyla sırasıyla haç çıkarır. Toplam üç defa haç 

çıkarılmış olur.410 

Ardından Diyakos sağ başparmağını kutsal yağla 

nemlendiren kâhine çocuğu sunar. Kâhin çocuğun 

alnına haç çıkarma işaretiyle yağ sürer ve şu duayı 

okur: “(Vaftiz adayının adı) düşmanın işlerine karşı zırh 

olan memnuniyet yağı ile yağlandı.” Ardından Baba, 

Oğul ve Kutsal Ruh adıyla her yakarışta haç çıkarır.411 

                                                 

409 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 64-66. 
410 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 66. 
411 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 68. 



168 

 

Kâhin avucuna yeterli miktarda kutsal yağı boşaltır 

ve adayın başından başlayarak vücudunun tamamını 

kutsal yağla yağlar. Eğer bir çocuktan fazlaysa, papaz 

her defasında aynı hareketle yağlar. Kutsal yağlama 

esnasında diyakoslar şu ilahiyi okur: “Tanrı dedi ki: 

‘Hadi Harun kutsallık yağıyla yağlanmış ol ve böylece 

kutsanmış ol.’ Şimdi vaftiz için gelen bu mahsum kuzu aynı 

şekilde yağlanır.” Ve ardından şunu okur: “Harun, 

peygamber Davut tarafından bildirilen bir kutsama 

sakramenti olan kutsallık yağını alarak mükemmel oldu.” 412 

Daha sonra kâhin vaftiz su kabının önünde durur. 

Ardından yükseklerden inecek olan Kutsal Ruh’u 

çağırır ve göksel krallık için yeni çocuğa doğum veren 

bu suyu kutsar. Diyakoslar şu duayı okur: “Suyla gelen 

görkem giysisini sana veren Baba, Oğul, Kutsal Ruh olan 

Kutsal Üçlü adıyla yağlanan ruhsal kuzu,” 

Kâhinin yüzü batı, çocuğun yüzü ise doğuya dönük 

olacak şekilde iken kâhin çocuğu vaftiz su kabına üç 

defa batırıp çıkarır. Daha sonra kâhin sağ elini 

çocuğun kafasının üzerine uzatır ve sol eliyle çocuğun 

kafasının üstüne, önüne, arkasına, sağ ve sol tarafına 

suyu dökerek şu duayı okur: “(isim) kutsallık, kulluk, 

suçsuz bir hayat, günahların affı ve umutlu hayatın içinde 

                                                 

412 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 68. 



169 

 

ölüler arasından kutsanmış bir diriliş için vaftiz edilir.” 413 

Diyakoslar “Barekhmore” diye cevap verir. 

Kâhin sonsuz bir hayat için “Baba’nın adıyla”, 

“Oğul”un adıyla”, “Kutsal Ruh’un adıyla” haç çıkarır. 

Söylenen her söz ve haç çıkarmanın ardından 

diyakoslar “amen” der. 

Vaftiz adayının tüm vücudu kutsal suyla yıkanırken 

diyakoslar yüksek sesle şu duayı okur: “Suya in Ey 

işaretli kardeş ve Efendimize ulaş. Giyin ve bu büyük aileye 

katıl. O, O’na bildirilen önceki peygamberler gibi olmak için 

soylu doğuma sahiptir.” 

Diyakoslar ilahi söylerken kâhin çocuğu vaftiz su 

kabından çıkarıp kariboya verir ve şu üç duayı sırasıyla 

okur: “Uzat kollarını, Ey Kutsal Kilise, Kutsal Ruh’un 

vaftiz kabından doğduğu saf kuzuyu huzuruna kabul et.”, 

“Ey kuzular, kurtuluşun işaretini koruyun ve cemaate girin. 

Mesih’in krallığı sizi tüm sürüden daha fazla sevindirecek.” 

ve “Davut’un üzerine ve senin bir günahkâr olarak girip saf 

ve temiz olarak çıktığın vaftiz suyunun üzerine merhem 

bulaştı.” Okunan dualara diyakos “barekhmore” ve 

“amen” diye karşılık verir.414 Vaftiz adayının sudan 

çıkarılmasının ardından adayın Kutsal Ruh’u almasını 

                                                 

413 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 70. Ayrıca 

bkz. Mettaous, Sacramental Rites in the Coptic Orthodox 

Church, ss. 37-38. 
414 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 72. 



170 

 

sağlayan kutsal murun yağıyla yağlama ritüeline 

geçilir. 

3.3.5. Murun Ritüeli 

Murun ritüelinde kâhin sol elinde kutsal murun 

kabını tutar ve çocuğun kafasını sağ eline yatırır ve 

aşağıdaki duayı okur: “Kulların arasında vaftiz ve iman 

içinde sayılmış olan bu kulu Kutsal isminde bu mührü 

almaya layık et. Ey Tanrım kutsal murun aracılığıyla o hoş 

koku ile ruhsal olarak dolduğunda ona düşman güçlerden 

arınmış hükümet olmayı bahşet. Böylece o karanlığın 

yöneticileri ve bu dünyanın efendilerinden korkmasın. 

Talimatların ışığında yürüme yolunu ona göster ki gerçek 

ışık olan senin için ışığın evladı olmaya layık hale gelebilsin. 

Şimdi ve ebediyen Sana, Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’a 

şükürlerimizi sunarız.” 415 

Kâhin sağ başparmağını kutsal murun yağı ile 

nemlendirir ve çocuğun alnına üç defa haç işaretiyle 

sürerken “Mesih’in hoş kokusu olan kutsal murun 

aracılığıyla gerçek imanın mührü, Kutsal Ruh’un 

mükemmel hediyeleri ile (isim) damgalanır.” der. 

Diyakoslar “Barekhmore “ şeklinde cevap verir. 

Ardından kâhin sonsuz bir yaşam için sırasıyla Baba, 

Oğul ve Kutsal Ruh’un adıyla haç çıkarır.416  

                                                 

415 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 72. 
416 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 74. 



171 

 

Vaftiz adayının Kutsal Ruh’u alması murunla 

sağlanır. Kutsal Ruh’un verildiği bu ritüelde kâhin 

kutsal murunu avucunun içine döker ve adayın ilkin 

alnını sonra sağ kulak, kol, omuz ve sağ elinin 

parmakları ile sağ ayak parmakları olmak üzere sağ 

tarafını tamamıyla yağlar. Daha sonra adayın sol kol, 

omuz, kulak, sol elinin parmakları ile sol ayağının 

parmakları olmak üzere sol tarafını yağlar. Vaftiz 

adayının alnı, kafası, gözleri ve göğsü yağlanır. 

Böylece tüm vücudun yağlanması gerçekleştirilir. 

Kâhinin adayın vücudunu yağlaması esnasında 

diyakos yüksek sesle şu duayı okur: “Tam da şimdi, 

Tanrı’nın onu tüm kötülüklerden temizlediği, ilahi çağırış 

ve bu mükemmel göksel gizemlere onu layık ettiği ikinci 

doğumun yağlaması için şimdi sana sunulan adına haydi 

ayakta dua edelim ve yalvaralım.”417 

Vaftiz adayının yağlanmasının ardından diyakos ve 

karibo adaya temizliği, saflığı, ışık olan İsa Mesih’i ve 

yaşamı temsil eden beyaz elbiseler giydirir. Ardından 

diyakoslar “Tanrı günahlarımızı bağışlasın.” der. Kâhin 

ilkin Kutsal Ruh’un bahşedilmesiyle ilgili şu sessiz 

duayı okur: “… Kurtarıcı vaftiz aracılığıyla arınmanın 

lütfunu bize bahşettin, yaşam veren Kutsal Ruh, Mesih’in 

birliği ve kutsal yağlama aracılığıyla kutsallık verdin. Ey 

Rab, şimdi bile bizim hizmetimiz sayesinde bu kulun sonsuz 

                                                 

417 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 74. 



172 

 

yaşam umudu içinde Ruh ve su aracılığıyla yeniden 

doğmaya layık hale gelebilmesine razı ol. Ona isteyerek ve 

istemeyerek işlemiş olduğu günahlarının affını bahşet. 

Kutsal Ruh’unu ona gönder ve onu kutsallıkla doldur.” 

Ardından şu sesli duayı okur: “Bilgin içinde koru onu Ey 

Rab! Huşunla tut ve onu kabul et, onun adımlarını Senin 

gerçekliğinin içinde sabitle, onun ruhunda emirlerinin 

yolunu inşa et, Mesih’in yönetimi altında suçsuz bir 

yaşamın sürdürülebildiği ışığın evladı olabilmeyi ona göster 

ve onu birliğinin layığı haline getir. Sen kurtuluşun Tanrısı 

olduğun için Senin Biricik Oğlu’na, Kutsal Ruh’una ve 

Sana şükranlarımızı sunarız.” 418 

Kutsal Ruh duaları okunduktan sonra kâhin 

“Esenlik sizinle olsun.” deyince diyakoslar “Ve sizin 

ruhunuzla olsun. Haydi, kendimizi Tanrı'ya teslim edelim.” 

diye dua eder. Ardından kâhin sesli şekilde Tanrı 

duasını okur: “Ey kutsanmış Rab Tanrı, eski antlaşmadan 

yeni insanın dirilişi için ruhsal kaynak haline gelen bu su, 

Kutsal Ruh’unun inişi mükemmel ve tarifsiz lütfun 

aracılığıyla kutsanmıştır. Bu kulu su ve Ruh aracılığıyla ona 

bahşettiğin yeni dirilişin saygı değer kişisi haline 

getirdiğinde bol merhametin sayesinde onu göksel krallığına 

layık yap ki biz ve o bir anlaşma ile seni çağırmaya cesaret 

edebilelim ey muhteşem insanlığı seven, kutsal ve yüce Baba 

                                                 

418 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 74-76. 



173 

 

Tanrı. Sana şöyle dua ederiz: Göklerin yaratıcısı olan 

Babamız.”419 

Diyakoslar ve cemaat “Kutsanmış isim. Senin krallığın 

geldi. Gökyüzündekiler gibi yeryüzündekiler de senin olacak. 

Bize bugün günlük ekmeğimizi ver ve bize karşı olan 

günahları bağışladığımızda, bizim günahlarımızı bağışla. 

Şimdi ve ebediyen şükür ve güç Senin krallığın içindir.” 

derler.420 

Kâhin vaftiz adayına su ve Ruh’tan gelen doğma 

lütfunun bahşedilmesi, adayın Tanrısal ışıkla 

aydınlatılması, kutsallıkla sunulması ve ona kutsal 

sunağın önünde saflıkla durma lütfunun verilmesi için 

Tanrı’ya dua ederek yakarır. Kâhin ve diyakoslar 

sırayla esenlik diler. Ardından kâhin şu duayı okur: 

“Vaftiz edilen bu kulla hepimiz ruhlarımızı ve bedenlerimizi 

Senin önünde eğeriz. Ey Rab, bize ve tüm mirasına bak ve 

sonsuz yaşam ile mükemmel kurtuluşa rehberlik et. 

Düşmanın kötülüklerini, hasetlerini bizden uzak tut ve bizi 

saf inançla yaşam veren göksel sakramentlerin katılımcısı 

olmaya merhamet, lütuf, Mesih’in sevgisi, Tek doğan Oğul 

aracılığıyla ve Seninle aynı özden olan Kutsal Ruh’la birlikte 

şimdi ve ebediyelen layık hale getir.”421 

                                                 

419 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 76-78. 
420 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 78. 
421 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 80. 



174 

 

Kâhin vaftiz adayı ile tüm cemaatinin kutsanmasını 

ve Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’tan gelen hediyelerle 

mutlu kılınmalarını Tanrı’dan diler. Ardından 

merhamet ve lütuf dilemek için vaftizhane ve sunağın 

önünde tütsü yakılır.422 

Vaftizhane kısmında tamamlanan ritüelden sonra 

karibo vaftiz adayıyla sunak bölümüne gelir. Kâhin 

sunağın basamağında durur ve adayın kafasına 

takacağı haç biçimindeki beyaz kurdelayı üç kere 

sallayarak şöyle der: “Ey erkek (kız) kardeş, Ürdün 

nehrinden çelenkle seni taçlandıran her şeye gücü yetenin 

Oğluna övgü şarkısı söyle.” 423 

Diyakoslar her zaman aşağıdaki dualardan biriyle 

cevap verir: “Ey kardeş, parlak bir kar gibi olan giysilerini 

giy ve onun parlaklığının melekler gibi ışıldamasına izin 

ver.”; “Sen bugün Kutsal Ruh’un gücüyle melekler gibi 

vaftiz kabından çıktın.” ve “Bugün değeri bitmeyen tacı 

kafana yerleştirdin ve Âdem’in şanını giyindin.”424  

Kâhin adayın kafasına kurdelayı takar ve şu duayı 

okur: “Ey Rab, Kutsal adının şanı ve onurun çelengiyle bu 

kulunu taçlandır.” Böylece Murun ritüeli tamamlanmış 

ve Kutsal Kurbono ritüeline geçilmiş olur. 

                                                 

422 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 80. 
423 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 80-82. 
424 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 82. 



175 

 

3.3.6. Kutsal Kurbono Ritüeli 

Vaftiz uygulamasındaki kutsal kurbono ritüeli kısa 

olup komünyon verme ve almayla ilgilidir. Kutsal 

komünyonun alınması kâhinin adayın ağzına kaşığı üç 

defa değdirmesiyle gerçekleşir.425 Bu esnada kahin 

“Cennette Adem’in hiç tatmadığı bu meyve bugün sevinçle 

senin ağzında yer aldı.” der. 

Diyakoslar aşağıda verilen duaların ardınca her 

birine cevap verir: “Tövbekârların dönüşü üzerine 

meleklerin sevindiği gibi aynı şekilde onlar bugün senin için 

de sevinir.”; “Vaftizin Oğlu, esenlik seninle olsun ve seni 

koruyan haça sığın!” ve “Baba’ya şükürler, Oğul’a 

teşekkürler, ibadet ve övgü Kutsal Ruh’a olsun.”426 

Sonra geleneksel Kutsal Bakire Meryem ilahisi 

söylenir. Eğer vaftiz edilen kız ise sunağın etrafında bu 

işlem üç defa gerçekleşir. Diyakoslar ilahi bitene kadar 

“Kralın kızı görkem içinde huzura çıkıyor, Halleluiah.” der.  

Kutsal komünyon ritüelinden sonra kâhin vaftiz 

merasiminin son duasını okur: “Tanrı Baba seninle 

olsun, tapılası Oğlu seni korusun; senin aldığın Kutsal Ruh, 

seni mükemmelleştirsin ve tüm aldatmalardan seni korusun 

ve almış olduğun vaftiz şimdi ve ebediyen seninle uyumlu 

olsun.” ve diyakos. “Esenlikle git.” der. Ardından kâhin 

şu duayı okur: “Biz seni vaftizden ve Tanrımız Mesih’in 

                                                 

425 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 82. 
426 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 82. 



176 

 

kefaret sunağından almış olduğun ilahi karşılıklarla birlikte 

Kutsal Üçlü’ye emanet ettik. Amen.”427 Bu duayla birlikte 

Vaftiz Merasimi bitmiş olur. 

3.3.7. Yedinci Gün Ritüeli 

Süryani Kadim Kilisesi’nde yedinci gün ritüeli 

kutsal murunla yağlanan yeni vaftizlinin üzerindeki 

beyaz tac ve giysilerin çıkarılmasıdır. Bu ritüelde 

dualarla murunlanmış giysilerin çıkarılmasının 

ardından vaftiz adayı yıkanır.428 

Kâhin vaftizden yedi gün sonra tacı çıkarırken şu 

duayı okur: “Evlat edinen ruhsal annenin lütfu 

aracılığıyla, Ey Rab, Yalnız Doğan Oğluna kardeş yapmak 

için bu kulunu mükemmelleştirdin. Biz İncil’in ilahi yaşamı 

için senin yaşayan hikmetinle ona rehberlik etmesi için Sana 

yalvarırız. O bilgeliğini artırır ve erdemliler için ayrılan 

göksel krallığın için hazırlanan tacı almaya layık olan bir 

kişilik olur. Tacını bir kenara bırakmayla Senin sağ elini 

tutuşundan mahrum olmaz fakat onunla korunur, güçlenir, 

beslenir ve göksel çağırışın tacını almaya layık hale gelir. 

Şimdi ve ebediyen O’na, Yalnız Doğan Oğul’a ve Kutsal 

Ruh’a şükürlerimizi sunarız.”429 Böylece Yedinci Gün 

ritüeli sona ermiş olur. 

                                                 

427 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 84. 
428 Midyat Kiliseleri Papazı İshak Ergün ile yapılan 02. 05. 2015 

tarihli görüşme kaydı. 
429 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 84. 



177 

 

3.3.8. Vaftiz Merasiminin Kısaltılmış Şekli 

Ağır hastalık ya da herhangi bir muhtemel tehlike 

durumunda vaftiz merasiminin kısaltılmış şekli icra 

edilir. Kısaltılmış vaftiz metni Antakya Patriği Aziz 

Severius (M. 538) tarafından yazılmıştır.430 

Kâhin vaftiz adayını kutsama yağıyla haç çıkarır 

şekilde yağlarayak şöyle der: “(isim) Tanrı Baba’nın 

görkemi, Yalnız Doğan Oğul’un onaylaması, sonsuz Kutsal 

Ruh’a tapma için, kutsallığın yağıyla işaretlenir. Amen.”431 

Vaftiz adayının yağlanmasının ardından kâhin 

vaftiz kabının içine suyu boşaltır ve kabın içine bir haç 

yerleştirir. Daha sonra kâhin kabın ön, sağ ve sol 

tarafına üfler. Ardından şeytanı, kötü ruhları 

uzaklaştırmak için şu sessiz duayı okur:“Ey Rab Tanrı, 

kutsal vaftizi almak için gelen bu ruhtan tüm şeytani ruhları 

aşağıla ve def et. Senin merhametli sevgin içinde, şeytanı ve 

şeytanın topluluğundan olanlarının tüm işlemlerini bu 

sudan ve bu suda vaftiz olanlardan uzaklaştır!”432 

Vaftiz suyunun kutsanmasıyla ilgili kâhin şu duayı 

okur: “Ey, iyi, merhametli, insanoğlunu seven şefkatli Rab 

Tanrı, Senin vaftizinle ve Kutsal Ruh’un inişiyle Ürdün 

sularını kutsadın.” Ardından kâhin dizlerinin üzerine 

çöker ve suyun kutsanması için Kutsal Ruh’a seslenir. 

                                                 

430 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 86. 
431 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 86. 
432 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 86. 



178 

 

Bu esnada diyakos “Tanrı günahlarımızı bağışlasın.” der. 

Kâhin şu sessiz duayı okur: “Ey Yüce Tanrım, bu suya 

Kutsal Ruh’unu göndermen için Sana yalvarırız. Kutsa onu 

(suyu) ve kişinin içinde vaftiz olduğu bu kurtuluş ve 

mutluluğun suyunu kutsallaştır.” Ardından kâhin üç 

defa “Duy beni yüce Efendimiz!” der ve sonra diyakos 

da üç defa “Kyrie Eleison” der. Ardından kâhin suyun 

kutsanma duasını sesli okur: “Ey Rab, bizimle ol ve bu 

suyu yararlı kıl. Şimdi ve ebediyen Sana, Senin Yalnız 

Doğan Oğluna ve Kusal Ruh’una övgü ve şükürlerimizi 

sunduğumuz bu suyu kutsallaştır!” 433 

Kâhin kutsal murun kâsesini eline alır ve haç 

çıkarma işaretiyle murunu “Halleluiah” diyerek suya 

boşaltır. Bu işlemi üç defa gerçekleştirir. Kâhin elini 

yavaşça suyun üzerinde sallayarak “Bu su kutsanmış ve 

arınmış” dedikten sonra diyakoslar “Barekhmore (Kutsa, 

Efendimiz )” der. Ardından kâhin sırayla Baba, Oğul 

ve Kutsal Ruh’un adıyla sırasıyla haç çıkarır. Her bir 

haç çıkarmada diyakos “amen” der.434 

Kâhin çocuğun vücudunun genelini kutsal yağla 

yağladıktan sonra adayı vaftiz kabının içine bırakır ve 

“(Vaftiz adayının ismi) kutsallık için, kefaret için, 

günahsız yaşam için ve ölümden gelen kutsal diriliş için 

vaftiz edilir.” der. Ardından tekrar sırayla kâhin Baba, 

                                                 

433 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 88. 
434 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 88. 



179 

 

Oğul ve Kutsal Ruh adıyla haç çıkarır. Diyakos ise 

“amen” der. Kâhin vaftiz adayını sudan çıkarırken 

ellerini kaldırarak şu duayı okur: “Mükemmel ve huşu 

uyandıran Baba Tanrımız! Sen insanlığın gizli 

düşüncelerini bilirsin, Sen kutsalsın ve kutsal insanlardan 

memnun olansın; Sen tüm insanların özellikle iman 

edenlerin kurtarıcısısın. Sen gerçekliğin şahitliğini bize 

bahşettin, su ve Ruh’tan gelen yenilenme aracılığıyla Senin 

çocukların olma hakkını bize verdin. Şimdi su içinde 

yıkamayla bu kulunu arındırmaya razı oldun. Biz bu 

kulunu kutsallaştırmaya razı olan Sana yalvarırız; onu 

Kutsal Ruh’un hediyeleriyle doldur, Senin konutun için 

kutsal bir tapınak olmayı ona göster ve ona güvenli 

doğruluk yolunu izlemeyi bahşet ki o, Mesih’in yargı 

koltuğunun önünde durabilsin. Sen’inle ve Senin Kutsal 

Ruh’unla övgü, onur ve yönetim şimdi ve ebediyen 

Sen’dendir!” 435 

Kâhin, vaftiz kabından çıkarılan adayın alnını 

kutsal murunla mühürleyerek şöyle der: “(isim) Kutsal 

Ruh’un mühürü ile mühürlendi.”, diyakos ise 

“Barekhmore” dedikten sonra kâhin sırasıyla Baba, 

Oğul ve Kutsal Ruh adıyla üç defa haç çıkarır diyakos 

da “amen” der.  

Kâhin avucunun içine kutsal murunu boşaltır ve 

çocuğun vücudunu genel olarak yağlarken şu sesli 

                                                 

435 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, ss. 88-90. 



180 

 

duayı okur: “Ey merhametli ve iyi Tanrı, tüm insanların 

kurtulabilmesini içtenlikle arzuladın. Sen kutsalsın ve kutsal 

olanları memnun ettin. Sana yalvarırız, beden ve ruhun 

kutsallığı içinde bu kulu kabul et! Kutsal Ruh’un 

hediyeleriyle onu mükemmelleştir! Evlat olunmanın 

mutluluğunu ona ver ve onu göksel krallığının mirası için 

layık hale getir!”436 

Kâhin adaya tacı giydirir ve “Ey Tanrım, bu kulunu 

görkem ve şanının tacı ile taçlandır. Senin hoşnutluğun ve 

Senin isminin şanı için ve Baba, Oğul ve Kutsal Ruh için 

şimdi ve ebediyen onu yaşamını erdeme layık hale getir!” 

der. Ardından kâhin adayı sunağa götürür ve ona 

kutsal komünyonu verir ve: “Sonsuz yaşam için Yeni 

antlaşmanın kanı. Amen.” der ve böylece vaftiz 

uygulaması tamamlanmış olur.437 

3.3.9. Ölüm Tehlikesi Durumunda Vaftiz Ritüeli 

Süryani Kadim Kilisesi’nde kişi ölüm döşeğindeyse 

ve vaftizli değilse kâhin kutsal yağlama yapmadan 

alnını haç çıkarma işaretiyle mühürler ve şöyle der: 

“(isim) Baba’nın adıyla, (haç çıkarılır) Amen; ve Oğul’un 

adıyla, (haç çıkarılır) Amen;  sonsuz bir yaşam için Kutsal 

Ruh’un adıyla, (haç çıkarılır) Amen.”438 

                                                 

436 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 92. 
437 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 92. 
438 Samuel (Ed.), The Sacrament of Holy Baptism…, s. 92. 



181 

 

Eğer aday hastalığından kurtulursa kâhin daha 

sonra adaya tüm ritüeli uygulamalıdır. Ancak böyle 

bir durumda haç işaretiyle mühürleme tekrarlanmaz.  

3.4. VAFTİZ MERASİMİNİN ANLAMI 

Süryani Kadim Kilisesi tüm ruhsal ve göksel 

kavramları kilise içinde somut maddeler aracılığıyla 

yansıtmıştır. Bu da Süryani Kilisesi’nde bulunan 

nesnelerin her birinin özel bir anlamının olduğunu 

göstermektedir.439 Süryani Kilisesi’nde ritüellerde 

kullanılan objeler, söylenen dualar, ilahiler, sözler, din 

görevlileri, cemaatin giysileri ve sayılar gibi somut 

nesnelerin görünen ilk anlamlarının yanısıra manevi 

anlamları ritüellerin anlam derinliğini 

oluşturmaktadır. 

Vaftiz merasimi tövbe, vaftiz, mühürleme ve kutsal 

kurbono ritüellerini kapsamaktadır. Bu ritüellerin her 

birinin özel anlamı vaftiz ritüelinin anlamı ile de 

doğrudan ilişkili olup tüm merasimin ritüel anlamını 

oluşturmaktadır.  

Süryani Kilisesi’nde kiliseye “ito” denmektedir. 

Süryanice “ito” sözcüğü, Mesihi cemaate girmek ve bu 

cemaatin gerekliliklerini yerine getirmek amacıyla 

Tanrı ile tek kalınan yapı için kullanılır. Kilisenin dört 

duvarı episkoposlar tarafından özel dualar eşliğinde 

                                                 

439 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, s. 21. 



182 

 

kutsal murun yağıyla yağlanarak kutsanır.440 Kiliseye 

dâhil olan kişi Tanrı’nın evladı haline geldiğine 

inanılır. Çünkü kilise, Mesih’i temsil etmektedir. 

Mesih, Tanrı’nın oğlu olduğundan kiliseye giren kişi 

de Tanrı’nın evladı olarak kabul edilmektedir.  

Süryani Kilisesi’nde mekan olan kilise Mesih’in 

ikinci gelişi doğu yönünden olacağından dolayı 

cemaatin doğuya bakacağı şekilde uzunlamasına inşa 

edilir. Süryani Kadim Kilise yapısı “kduşkudşin” (kutsal 

mihrap bölümü), ruhanilere özgü bölüm olan “gude, 

kestrume” ve inanlı cemaatin dua ettiği bölüm olan 

“hayklo” olarak üç ana bölüme ayrılmıştır.441 Kilisenin 

mihrap bölümü insanın başını; gude ise iki elini, hayklo 

bölümü de insanın göğüs ve ayaklarını temsil 

etmektedir. Başdaki akıl tüm yaşamı yönettiği gibi 

mihrap üzerinde bulunan Mesih de cemaati ruhsal 

yönden yönetir.442 

Süryani Kilisesi’nde vaftiz adayının kiliseye dahil 

olabilmesi ve Tanrı’nın evladı haline gelebilmesi için 

öncelikli olarak tövbe ritüeli gerçekleşir. Tövbe ritüeli 

kilisenin dışında başlar. Kilisenin dış kısmı Mesih’in 

bedeninin dış yüzeyini ve cemaatin dış yapısını temsil 

                                                 

440 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, s. 21. 
441 Chaillot, The Syrian Orthodox Church of Antioch, s. 93. Ayrıca 

bkz. Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…, s. 

180. 
442 Demir, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal Yedi Gizi, s. 23. 



183 

 

eder. Aday kiliseye, Mesih’in bedenine katılmak için 

kilisenin kapısından tövbeyle giriş yaparak kötülükler 

dünyasına, gerçek olmayan dünyaya sırtını çevirir ve 

kiliseye adım atarak Tanrının göksel krallığına, Mesihi 

yaşama, kurtuluşa ve imana giriş yapar.443 Süryani 

Kadim Kilisesi’ne göre anne ve bebeğin kiliseye girişi 

ve kutsanması doğumdan kırk gün sonra gerçekleşir.444 

Bu süre erkek çocukları için kırk, kız çocukları için 

seksen gündür.445 Kilise bunu İsa Mesih’in Musa yasası 

gereği doğumdan kırk gün sonra tapınağa 

getirilmesiyle ilişkilendirir.446  

Süryani Kilisesi’nde vaftiz adayına vekillik eden 

karibo (vaftiz babası) kilisenin kapısından itibaren 

vaftiz adayına eşlik eder. Vaftiz adayıyla beraber 

kâhinin yüzü doğuya dönük olarak kâhinin karşısına 

geçer.447 Kâhin, kilisede Mesih’in bedeninin başını yani 

başkâhini temsil eder. Başkahin, Tanrı’nın 

hizmetkârıdır. Bundan dolayı kâhinin ayindeki tüm 

                                                 

443 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, s. 140. 
444 Midyat Kiliseleri Papazı İshak Ergün ile yapılan müe02.05.2015 

tarihli görüşme kaydı. 
445 Bu süre farklılığı Kutsal Kitap’ a dayalıdır. Bkz. Lev. 12: 1-5. 

Ayrıca bkz. Mettaous, Sacramental Rites in the Coptic 

Orthodox Church, ss. 9-10. 
446 Luk2: 21-24. Ayrıca bkz. MacDonald, Kutsal Kitap Yorumu 1, s. 

276. 
447 31. 05. 2015 tarihli Mor Malke Kilisesi’nde icra edilen vaftiz 

ritüelindeki gözlemlerimiz. 



184 

 

uygulamaları aslında Tanrı’nın bizzat kendisi 

tarafından gerçekleştirilen icraatlar olarak görülür.448 

Vaftiz adayı ve karibosu kilisenin hayklo bölümüne 

giriş yaptıktan sonra diyakos ve ruhanilere özgü olan 

gude bölümüne geçilerek tövbe ritüeli gerçekleştirilir. 

Tövbe ritüeli adayın ve kâhinin yüzü batıya dönük 

olarak gerçekleştirilir. Batıya dönük Tanrı’dan 

ayrılmayı, sürgünü ve şeytanın hâkimiyetine boyun 

eğmeyi temsil etmektedir. Ayrıca Batı Tanrı’dan 

ayrılan ve sürgün edilerek melek rütbesinden 

düşürülen şeytanı sembolize eder. Tıpkı güneşin 

batıdan batışı gibi batıya dönük olma da ölümü, 

karanlığı sembolize eder. Güneş batıdan battığında 

gözkyüzü gecenin karanlığıyla yer değiştirir. Gün 

batımının günahın karanlığını, kederini ifade ettiği 

Mezmurlarda ifade edilen “Çünkü öfkesi bir an sürer, 

lütfu ise bir ömür; Gözyaşlarınız belki bir gece akar ama 

sabah sevinçle doğar.”(Mez.30:5) şeklindeki sözlerden 

anlaşılmaktadır.449 

Tövbe ritüelinde daha sonra kâhinin yönü doğu 

vaftiz adayı ve karibosunun yönü batı olacak şekilde 

yer değiştirilir. Eğer vaftiz adayı bebekse, Karibo sol 

eliyle bebeğin sol elini tutar ve papazın dediklerini 

                                                 

448 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, ss. 414-415. 
449 Mettaous, Sacramental Rites in the Coptic Orthodox Church, s. 

17. 



185 

 

tekrarlar. Tekrar yön değiştirilir ve karibo sağ eliyle 

bebeğin sağ elini tutar ve söylenen sözleri tekrarlar. 

Karibo tekrar batıya döner ve söylenen sözlerden sonra 

doğuya doğru döner. Herkesin yönü doğuya dönük 

olarak dualar okunur.450 Genel olarak karibo ve adayın 

yönü doğuya dönükken sağ el kaldırılır. Bu esnada İsa 

Mesih’le antlaşma sözleri (iman metni) tekrarlanır ve 

bu kutsal antlaşmayı gerçekleştirmek için Tanrı duası 

okunur. Burada sağ elin kaldırılması antlaşmanın 

taahütü olarak kabul edilir.451  

Doğuya yani mihraba dönüldüğünde ise şeytan 

çıkarma/terk etme ve iman ikrarı yapılarak Mesihi 

yaşama dönüşün gerçekleştiğine inanılmaktadır. 

Yönün batıdan doğuya çevrilmesi, kişinin günahı ve 

günahın karanlığını reddetmesidir. Böylece kişi 

vaftizle bahşedilen ışık ve kutsallıkla yaratıcının 

suretinde yenilenmiş bir yaşama günden güne özlem 

duyduğunu gösterir. Doğuya dönme yaratılıştaki ilk 

cennet bahçesine(Yar.1:8) işaret eder. Yüzün doğuya 

dönük olması yeni doğuma işaret etmektedir. Güneşin 

doğudan doğuşu yeni günü başlattığı gibi gün 

doğumu da yeni bir güne işaret eder. Ayrıca doğuya 

bakmanın ışığa işaret ettiğini Pavlus’un Korintlilere 

                                                 

450 31. 05. 2015 tarihli Mor Malke Kilisesi’nde icra edilen vaftiz 

ritüelindeki gözlemlerimiz. 
451 Mettaous, Sacramental Rites in the Coptic Orthodox Church, 

ss. 21-22. 



186 

 

mektubunda “Çünkü, ‘Işık karanlıktan parlayacak’ diyen 

Tanrı, İsa Mesih’in yüzünde parlayan kendi yüceliğini 

tanımamızdan doğan ışığı bize vermek için yüreklerimizi 

aydınlattı.”(2Ko.4:6) ifadelerinden de anlaşılmaktadır.452 

Bunun dışında Kutsal Kitap’ta ışıkla gelen yaşamla 

ilgili ifadeler söz konusudur.453 

Şeytan çıkarma ritüeli şeytanın boyunduruğundan 

çıkma, şeytanın tüm planlarını ve kötülüklerini 

reddetmesi; Kutsal Ruh’u almaya hazır olma; saf, 

temiz ve günahsız yaşama katılma anlamlarına 

gelmektedir. Temiz bir kalp ve beden Kutsal Ruh’un 

tapınağı haline gelir.454 Kâhin, Kutsal Ruh’un gücü ve 

etkisi aracılığıyla kötü ruhların hayatından çıkması için 

vaftiz adayının üzerine üç kez üfler. 

Tövbe ritüelinden sonra vaftiz ritüelini 

gerçekleştirmek için vaftizhane kısmına geçilir. 

Süryani Kilisesi’nde vaftiz kurnası genel olarak 

kilisenin güneydoğu kısmındadır. Süryanice vaftiz 

kurnasına “gurno dmamoditho” denilmektedir. Vaftiz ile 

kişinin günahlarından arınıp sonsuz yaşama girişi 

sağlandığından bazı kiliseler kutsal sunağın güney 

                                                 

452 Mettaous, Sacramental Rites in the Coptic Orthodox Church, s. 

19. 
453 Mez. 36: 9; Mat. 4: 16. 
454 Mettaous, Sacramental Rites in the Coptic Orthodox Church, s. 

18. 



187 

 

kısmına vaftizhane odası inşa etmektedir.455 Vaftizhane 

bölümünde vaftiz kurnası, haç işlemeli beyaz örtü, 

mum, ahşap haç, sıcak ve soğuk su, kutsal yağ ve 

murun yağı vaftiz için hazır bulunmaktadır. 

Kâhin sıcak su içeren kabı sağ eliyle soğuk su içeren 

kabı sol eliyle tutar ve sağ kol sol kolun üzerinde 

çapraz olacak şekilde suyu kaba boşaltır.456 Kilise suyu 

kaba boşaltırken yılın mevsimlerine göre boşaltır. 

Burada suyun ısısının ayarlanması esastır. Süryani 

Kadim Kilisesi’ne göre sıcak ve soğuk su ile suyun 

ısısının ayarlanması çeşitli sembolik anlamlar 

barındırır. Bu anlamlar, İsa Mesih’in vaftiz edildiği 

Ürdün Nehri’ne akan sıcak ve soğuk suları temsil 

etmesi, İsa’nın vaftiz edildiği esnada ilahi ışıkla soğuk 

suyun ılık hale gelmesi ile vaftiz adayının sıcak ve 

soğuk sudan fiziksel acı çekmemesi için karıştırıldğı 

şeklindedir.457 

Hıristiyan kiliselerinde haç yer almaktadır. İsa 

Mesih haçta gerilerek ölmüştür. Haç, İsa Mesih’in 

ölürken çektiği acı ve ızdırabı hatırlatır ve bunları 

simgeler. Böylece insanın kurtuluşu da 

                                                 

455 Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…, ss. 188-189. 
456 Malankara Archdiocese of the Syrian Orthodox Church in North 

America, Holy Baptism, http://www.malankara.com/, 

(05.06.2017). 
457 Dukhrana, Symbolism of Water in the West Syrian Liturgy, 

2013, http://dukhrana.in/, (23.05.2018). 

http://www.malankara.com/
http://dukhrana.in/


188 

 

simgelemektedir.458 Vaftiz suyunun içine haç bırakılır. 

Süryanice “slibo” olarak adlandırılan haç odundan, 

gümüşten ve altından olabilmektedir. Haçın maddesi 

ile anlamı arasında ilişki kurulmuştur. Haçın ahşap 

olması Mesih’in üzerinde gerildiği ahşap çarmıhla 

ilişkilendirilir. Bu da günahların bağışlanmasına işaret 

etmektedir. Haçın gümüşten olması peygamberlerin 

sözleriyle, altından olması elçilerin sözleriyle 

ilişkilendirilir.459 Haç çıkarma işaretinde sağ elin baş, 

işaret ve orta parmağı birleştirilir, diğer parmaklar ise 

bükülür. Üç parmak Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’u 

sembolize etmektedir. Bükülen parmaklar ise İsa’nın 

ilahi ve insanı tabiatını simgeler. Haç çıkarılırken 

birleştirilen üç parmak önce alna, sonra göğse ve 

ardından sağ taraftan sol tarafa doğru, yani sol 

omuzdan sağ omuza doğru, götürülür. Parmakların 

alna götürülmesi Tanrı’nın akılda olduğu; göğse 

değdirilmesi Tanrı’nın kalpte bulunduğu; sağdan sola 

doğru götürme ise tüm bedende yer edindiği anlamına 

gelir.460 

                                                 

458 Xavier Jacop, Hıristiyanların Kiliseleri ve İbadetleri, Ohan 

Matbaacılık, İstanbul 2004, s. 19. 
459 David Akgüç ve Ümit Koç, “Kilisede Bulunan Sembolik Eşya ve 

İşaretler-2”, s. 49. 
460 Kadir Albayrak, “Dinsel Sembol Olarak Haçın Tarihi”, Dini 

Araştırmalar Dergisi, c. 7, S. 9, http://dergipark.gov.tr/dav, s. 

125. 

http://dergipark.gov.tr/dav


189 

 

Vaftiz kabının her iki tarafının mumla 

aydınlatılması ışık kaynağı olan Mesih’e işaret 

etmektedir.461 Ayrıca kilisedeki mumlar ve kandiller 

melekleri, azizleri ve insanın ruhundaki ışığı temsil 

eder.462 Süryani Kilisesi’nde kullanılan mumlar 

balmumumdan elde edilmektedir. Mesih’in kendini 

kurban etmesiyle hayvan kurbanlarının 

sonlandırılmasından dolayı kilisede hayvansal 

yağlardan elde edilen mumlar kullanılmamaktadır.463 

Suyun bedensel kirleri temizleme özelliği vaftizdeki 

suyun da günahın kirinden arındırması ile 

ilişkilendirilir. Vaftiz suyunun dualarla kutsanmasıyla 

ruhsal iyilik kazandırdığına inanılır.464 

Aydınlanma, uzlaşma ve kutsamanın sembolü465 

olan kutsal yağla (mes’ho) vaftiz adayının yağlanması 

ile ilahi lütuf elde etme, kötülüklere karşı mücadele 

etme cesareti ve düşmanın etkisinin yok edilmesi 

amaçlanır. Vaftiz adayının alnına kutsal yağın 

sürülmesi Vahiy Kitabı’ndaki “Biz Tanrımız’ın kullarını 

                                                 

461 Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…, s. 198. 

Ayrıca bkz. Yu. 8: 12, 9:5. 
462 Akgüç ve Koç, “Kilisede Bulunan Sembolik Eşya ve İşaretler-2”, 

s. 49. 
463 Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…., s. 184. 
464 Pekasil, “Mardin Süryanilerinde Belleğin Teolojik-Kültürel 

Çerçevesi” Tarih Kültür ve Sanat Araştırmaları Dergisi (ISSN: 

2147-0626), s. 39. 
465 Courtois, Süryaniler, s. 99.  



190 

 

alınlarından mühürleyene dek karaya, denize ya da ağaçlara 

zarar vermeyin!”(Va.7:3) ifadelerine işaret etmektedir. 

Alnın işaretlenmesi bir askerin liderin izinden 

gitmesinin işareti olarak tasvir edilir. Vücudun alın 

kısmı neredeyse hiç kapanmayan kısım olduğundan 

adayın alın kısmının yağlanması Hristiyan olduğunun 

görünür bir şekilde göstergesidir.466 Erken dönem 

Süryani edebiyatında alna kutsal yağın sürülmesi için 

kullanılan ve işaret anlamına gelen “ruşmo” terimi 

kullanılmıştır. Bu terimin karşılığı Hezekiel 

Peygamberin “Yeruşalim Kenti’nin içinden geç, orada 

yapılan iğrenç şeylerden ötürü dövünüp ağlayanların 

alınlarına işaret koy.”(Hez.9:4) ifadelerinde görülür. İbranice 

işaret terimi anlamında kullanılan terimin eski 

İbranicede karşılığı haç şeklinde olan “tav”, T harfidir. 

Bu sebepledir ki vaftiz öncesi yapılan kutsal yağla 

alnın yağlanması şeytani güçlere karşı korunmayı 

sembolize etmekte olup haç şeklinde olmaktadır.467 

Çocuğun elbiselerinin çıkarılması, havluya 

sarılması, kutsal murunu suyun üzerinde hareket 

ettirme, murunu suya boşaltma ve vaftiz suyunu 

dualarla kutsama Kutsal Ruh’un suyun içine inişine 

hazırlık demektir. Murun yağının suya boşaltılmasıyla 

                                                 

466 Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…, ss. 141.-

142. 
467 Brock, Süryani Geleneğinde Kutsal Kitap, s. 113. 



191 

 

Kutsal Ruh’un suya inişi ve suyun kutsanması 

gerçekleşmiş olur. Murun yağının vaftiz suyuna 

boşaltılması Söz’ün ve Kutsal Ruh’un inkarnasyonunu 

temsil eder.468 Kutsanan su ruhun ve bedenin yeniden 

doğmasını, Tanrının krallığını görebilmeyi ve ona 

girişi bahşeder. Vaftiz adayının elbiselerinin 

çıkarılması yaratılıştaki Adem ve Havva’nın Tanrı’nın 

emirlerini çiğneyip şeytana uymalarından dolayı 

günaha düşmelerini, çıplaklıklarını fark etmeleriyle 

Tanrı’nın önünde utanç duymaları ve O’na 

sığınmalarını hatırlatır. Çünkü günah ve şeytan insanı 

Tanrı’nın lütfu ve nimetlerinden mahrum bırakır ve 

böylece onu utandırır.469 

Kâhin doğu yönüne aday batı yönüne doğru olacak 

şekilde vaftiz adayı, üç kere Baba, Oğul ve Kutsal 

Ruh’u temsil eden Kutsal Üçlü adına suya batırılır. Bu 

da Rab İsa Mesih’in “Bu nedenle gidin, bütün ulusları 

öğrencilerim olarak yetiştirin; onları Baba, Oğul ve Kutsal 

Ruh’un adıyla vaftiz edin; size buyurduğum her şeye 

uymayı onlara öğretin. İşte ben dünyanın sonuna dek her an 

sizinleyim.”(Mat. 28:19-20) ifadelerine dayandırılır. 

Vaftiz adayının vaftiz suyuna üç defa daldırıldıktan 

sonra vaftiz kabından çıkarılması Mesih’in haçda ölüp 

                                                 

468 Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…., s. 156. 
469 Mettaous, Sacramental Rites in the Coptic Orthodox Church, 

ss. 14, 16, 27. 



192 

 

gömülüşü ve üç gün sonra dirilişini sembolize eder. 

Bu“Vaftizde O’nunla birlikte gömüldünüz, O’nu ölümden 

dirilten Tanrı’nın gücüne iman ederek O’nunla birlikte 

dirildiniz.”(Kol.2:12) ifadelerine dayandırılır. Vaftiz suyuna 

batırılan aday günahlı yaşamda ölür ve temiz olan 

günahsız yaşama doğar.470 

Vaftiz adayının vaftiz edilmeden önce sol elle 

anneden alınıp sağ elle anneye teslim edilmesi 

hareketi, vaftizin karanlığı reddi, ışığı kabulü ve 

dönüşümü sağlamasının işaretidir. Süryani Kadim 

Kilisesi’ne göre İsa Mesih dünyanın günahına 

batmadan haçta öldü ve soldan sağa doğru bize 

dönüştü.471 

Vaftiz adayının alnının kutsal murun yağıyla 

yağlanması zihninin ve düşüncelerinin kutsanmasının; 

göğsünün yağlanması kalbinin ve arzularının 

kutsanmasının; gözler, kulaklar ve dudakların 

yağlanması duygularının kutsanmasının; el ve 

ayaklarının yağlanması ise Tanrının emirlerini yerine 

getirmesi ve iyi işler yapmasının işaretleridir. Tüm 

                                                 

470 Kürşat Demirci, Bir Hıristiyan Mezhebi Olarak Ortodoksluğun 

Teolojisi, Ayışığı Kitapları, İstanbul 2005, s. 55. 
471 Mettaous, Sacramental Rites in the Coptic Orthodox Church, s. 

38. 



193 

 

vücudun murun yağıyla yağlanmasıyla kişi Kutsal 

Ruh ile mühürlenmiş olur.472 

Hıristiyanlık tarihinde dördüncü yüzyıldan itibaren 

bütün Hıristiyan kiliselerinde vaftiz adayına beyaz 

elbiseler giydirilmesi genel bir uygulama olarak 

görülmektedir. Beyaz elbise temizlik, berraklık ve 

saflığı temsil eder. Vaftiz adayına beyaz elbisenin 

giydirilmesi asli günahla doğan kişinin vaftiz ile 

günahsız ve temiz bir hayata girişini sembolize eder.473 

Vaftiz edildikten sonra adayın beyaz elbise giymesi 

ışık olan Mesih’i giyindiğinin ve Mesih’te yaşama 

başladığının sembolüdür. Daha sonra Vaftiz adayına 

Mesih’in bedeni ve kanını temsil eden komünyon 

verilerek Mesih’te yaşam gerçekleştirilir. Kutsal 

Ruh’un işlevselliğini artıran komünyon vaftizli 

inanlının her daim alması gereken temel bir gıda 

olduğu kabul edilir.474 

Süryani Kilisesi’nde Kutsal Üçlü Birliğe işaret eden 

üç sayısı belirgin bir şekilde ritüellerde görülmektedir. 

Vaftiz töreninde vaftiz yeminlerinin üçerli periyotlarla 

tekrarlanışı, ritüellerde sıklıkla kullanılan bazı 

kavramların üç defa söylenmesi (hallaeluyah, 

                                                 

472 Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…, s. 157. 

Ayrıca bkz. Alfred J.Butler, The Ancient Coptic Churches of 

Egypt, Oxford at The Clerandon Press, 1884, ss. 269-272. 
473 Tarakçı, Protestanlıkta Sakramentler, s 71. 
474 Seyfeli, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, s. 153. 



194 

 

kuryeleyson, kadişot Aloho), haç çıkarmanın üçerli 

periyotlarla yapılması, kilisenin mihrab, gude ve hayklo 

olarak üçe ayrılması, vaftiz töreninde suyun üç kez 

vaftiz adayının üzerine dökülmesi, adayın sunak (beth 

qudsho)475 etrafında üç kez dolanması ve ritüel 

sırasında İsa Mesih’in yeryüzündeki öğretilerinin 

yayılışını temsil eden “Firmo”nun 476 kilisenin dört 

tarafına doğru üçer kez sallanması bu durumun 

örneklerindendir. Firmo üç bölümden oluşmaktadır: En 

uç noktada bulunan tutma halkası, tanrısal gücü; en 

üst kısımla ateşin yakıldığı kısmı birbirine birleştiren 

kısım olan üç zincir Kutsal Üçlü’yü, orta kısımdaki 

zincir İsa Mesih’i ve zincirlerin üstündeki üç zil ise 

Baba, Oğul ve Kutsal Ruh üçlüsünü temsil eder.477 

Buhurdanlıkta ateşin konulduğu kısım ve yanan kor 

ateş Rab İsa Mesih’i karnında taşıyan bakire Meryem 

Ana’nın sembolüdür. Buhurdanlık içinde bulunan 

buhur kutsallığı temsil eder. Ayrıca yakılan buhurun 

güzel kokusu da İsa Mesih’in öğretilerinin yayılışı gibi 

                                                 

475 Chaillot, The Syrian Orthodox Church of Antioch, s. 93. Ayrıca 

bkz. Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…, s. 

180. 
476 Akgüç ve Koç, “Kilisede Bulunan Sembolik Eşya ve İşaretler-2”, 

İdem/Reyono, s. 49. 
477 Bilgihan Akbaba Bozok, “Mardin Süryani Cemaati Örneğinde 

Kültürel İfade Ve Anlam Üretme alanı Olarak Ritüeller Ve 

Müzik”, (“Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi”, Dokuz Eylül 

Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, İzmir, 2009, s. 53. 



195 

 

yayılıp günahın kötü kokusunun yok edilişiyle 

ilişkilendirilmiştir. Buhurdanlığı (Firmo) taşıyan 

diyakos kilise içinde kokuyu etrafa yayarak attığı tur 

Mesih’in öğretilerine ve tekrar göğe yükselişine işaret 

eder.478 

Vaftiz töreni esnasında yakılan tütsü, tütsüden 

yayılan koku ve yükselen duman kişinin Tanrı ve 

Tanrısal anlamlarla kurduğu iletişimin ve göksel 

krallığa ulaşmanın bir aracı anlamına gelmektedir479 ve 

günahların yok oluşunu simgelemektedir.480 Gümüş 

kab Mesih’i kucaklayan inananları, kab içine 

yerleştirilen tütsü ise Mesih’i sembolize eder.481 

                                                 

478 Akgüç ve Koç, “Kilisede Bulunan Sembolik Eşya ve İşaretler-2”, 

İdem/Reyono, s. 49. 
479 Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…, s. 197. 
480 Bozok, Mardin Süryani Cemaati Örneğinde Kültürel İfade Ve 

Anlam Üretme alanı Olarak Ritüeller Ve Müzik, s. 53  
481 Silvanos, The Rite of Consecration of the Church…, s. 197. 



196 

 

SONUÇ 

Süryani Kadim Kilisesi, Hıristiyanlıkta tanrı fikrinin 

ve özellikle kristolojik tartışmaların yer aldığı ve 

karara bağlandığı genel konsillerden Kadıköy 

Konsili’ni (451) ve kararlarını reddeden ve böylece 

bağımsızlığını ilan eden geleneğin etkin olduğu doğu 

ve monofizit kiliselerdendir.  

Süryani Kadim Kilisesi’nde sakramental teoloji 

Hıristiyanlıkta sakramentler fikrinin gelişimine paralel 

olarak şekillenmiştir. Hıristiyanlıkta Mesih fikri 

çerçevesinde gelişen sakramental teolojinin genel 

çerçevesi bağımsız kiliselerin oluştuğu IV. yüzyıla 

kadar tamamlanmıştır. Süryani Kadim Kilisesi’nde de 

bu sürece kadar sakramentler fikrinin genel hatları 

oluşmuştur. Sakramentler teolojisi uzun bir süreçte 

doktrin haline gelmiştir. Katolik Kilise Floransa 

Konsili’nde (1438) ele aldığı yedi sakrament doktrinini 

Trente Konsili’nde (1545-1563) dogmaya 

dönüştürmüştür. Süryani Kadim Kilisesi ise yedi 

sakramenti doktrinel olarak kabul etmiştir. Süryani 

Kadim Kilisesi’nde kabul edilen yedi sakrament; 

vaftiz, murun, kurbono, tövbe, kehnutluk, hasta yağı 

ve evliliktir. 

Kutsal Kitap’taki sırların, temelde Mesih sırrının 

kendisini ortaya koyduğu sırlar sakramentler 

teolojisini oluşturmuştur. Hıristiyan düşünce 



197 

 

sisiteminde Kutsal Kitap metinleri ana kaynaktır. 

Kilise Babaları sakramentler fikri üzerine çalışırken 

öncelikle Kutsal Kitap metinleri ve geleneğe 

başvurmuşlardır. Sakramentler teolojisinde Mesih sırrı 

evharistiya sakramenti ile ortaya konmuştur. 

Evharistiyada ekmek ve şarap Mesih sırrının işaretidir. 

Evharistiyada Mesihi gıdayı alan kişinin kendini 

çarmıhta feda eden Mesih’le ve kurduğu kilise ile 

bütünleştiğine inanılır.  

Hıristiyan teolojisinin zirvesi olan evharistiyayı 

vaftizli olan alabilir. Vaftiz Hıristiyan olma lütfunun 

verildiği sakramenttir. Kiliseye giriş vaftizle sağlanır. 

Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftiz ile kilisenin üyesi 

olunur. Ardından ruh’ta vaftiz yani Kutsal Ruh’un 

verilmesi murun sakramenti ile gerçekleşir. Kutsal 

Ruh’la mühürlenmenin ardından Mesih’le bütünleşme 

evharistiya sakramenti ile sağlanır. Süryani Kadim 

Kilisesi’ne göre vaftizle günahlar silinir. Ancak vaftiz 

ile günahsız bir yaşam sürme insanoğlu için sonsuz 

sürmeyebilir. Kiliseye göre vaftiz sonrası işlenen 

günahlar tövbe saktramenti ile affedilir. Tövbe 

sakramentinde pişmanlık ve günahın itirafı önemlidir. 

Kilise günahın affedilmesinin ardından maddi ve 

manevi cezalar uygular. Süryani Kadim Kilisesi’nde 

kilisenin sakramental ve idari görev ile yetkilerini 

gerçekleştiren din adamlarını atama sakramenti 

kehnutluktur. Kehnutluk episkopos, papaz ve diyakos 



198 

 

olmak üzere üç temel hiyerarşik rütbeye ayrılır. 

Kiliseye göre bedensel ve ruhsal olarak kişiye şifa 

veren sakrament hasta yağı sakramentidir. Hasta yağı 

sakramenti Hıristiyanlıkta Yeni Ahit metinlerinden 

ziyade daha çok Eski Ahit metinlerine dayandırılır. 

Süryani Kadim Kilisesi hasta yağını sadece ölmek 

üzere olanlara değil tüm hastalara uygular. Süryani 

Kadim Kilisesi’nde evlilik neslin devamını sağlamak 

ve faydalı bireyler yetiştirmek için kadın ile erkeğin 

dini ve yasal açıdan birleştiği kutsal bir sakramenttir. 

Süryani Kadim Kilisesi’nde evlilik şartları Kutsal 

Kitap’a dayalıdır. Kilise zina dışında boşanmayı kabul 

etmez. Tek eşlilik benimsemiştir, çok eşlilik ailevi, 

sosyal ve toplumsal sorunlar doğuracağından kabul 

edilmez.  

Sakramentlerin tamamlanmasını sağlayan şartlar 

bulunmaktadır. Bu şartlar madde, dua ve ruhanin 

söylediği sözlerdir. Vaftizin maddesi sudur. Duası ana 

sözleriyle “Seni Baba, Oğul ve Kutsal Ruh adıyla vaftiz 

ediyorum” sözleridir. Ruhanisi ise papaz veya 

piskopostur.  

Hıristiyan olma lütfunu sağlayan vaftiz 

sakramentini şekillendiren, Kilise Babalarının ilk dört 

yüzyıldaki görüşleridir. Vaftiz sakramentinin tarihsel 

süreçte şekillenişiyle beraber anlamları da 

belirlenmiştir. Vaftizle kiliseye dahil olan kişi asli 

günahından kurtulur ve yeni bir yaşama kavuşur. 



199 

 

Kilise Mesih’tir ve vaftizle kiliseye giren de Mesih’le 

birleşir. Mesih’le birleşen Tanrı’nın egemenliğine 

göksel krallığına girme lütfunu elde eder. 

Geleneğin etkisinin güçlü olduğu Süryani Kadim 

Kilisesi’nin vaftiz merasiminde tövbe, vaftiz, murun ve 

kutsal kurbono ritüelleri sırasıyla icra edilmektedir. 

Süryani Kadim Kilisesi’nde vaftiz merasimi öncesi 

gerçekleştirilmesi gereken hususlar vaftizin hazırlık 

sürecini oluşturur. Süryani Kadim Kilisesi vaftiz 

merasiminde anne ve çocuğun kutsanmasının 

ardından kiliseye kabul gerçekleşir. İlk dönem vaftiz 

merasiminde adayın annesi kiliseye alınmamaktaydı. 

Günümüzde bu uygulama devam etmemektedir. 

Vaftiz adayına vekillik edecek vaftiz babası adayın dini 

eğitimi ve ritüel esnasında yapılması gerekenlerden 

sorumlu kişidir.  

Süryani Kadim Kilisesi vaftiz merasiminde tövbe 

ritüeliyle şeytan inkar edilir. Vaftiz ritüelinde ise 

adayın kutsal yağla yağlanması ve suyun kutsanması 

da gerçekleştirilir. Aday kutsanmış suya üç defa 

batırılıp çıkarılır. Burada İsa Mesih’in ölümü, 

defnedilişi ve üç gün sonra dirilişi sembolize edilir. Su 

vaftizinin ardından Kutsal Ruh’un verilmesini 

sağlayan murun ritüeli gerçekleştirilir. Kutsal Ruh’ u 

alan aday kutsal kurbono ritüelinde Mesihi gıdayı 

alarak Mesih’le bütünleşir ve Tanrı’nın evladı olduğu 

kabul edilir. 



200 

 

Sakramentlerin uygulama boyutunda yer alan her 

obje sakramental teolojide ifadesini bulur. Kutsal olan 

kilisede her nesne de kutsaldır. Vaftiz merasiminde 

sembolik anlamın derinliğini oluşturan her bir nesne 

Mesih fikriyle ilişkilendirilmiştir. 



201 

 

KAYNAKÇA 

AKDEMİR, Samuel, İstanbul Mozaiğinde Süryaniler, 

Promat Basım Yayın, İstanbul 2009.  

AKDEMİR, Samuel, Dini Kurallarımız, Baha 

Matbaası, İstanbul 1972.  

AKGÜÇ, David ve Ümit KOÇ, “Kilisenin Kutsal 

Sırları-2 Murun”, İdem/Reyono, 2007, S. 14, ss. 

48-49.  

AKGÜÇ, David ve Ümit KOÇ, “Diyakosların 

Rütbeleri”, İdem/Reyono, 2003, S. 5, s. 45. 

AKGÜÇ, David ve Ümit KOÇ, “Kilisede Bulunan 

Sembolik Eşya ve İşaretler-2”, İdem/Reyono, 

2006, S. 11-12, ss. 48-49.  

AKSOY, Suphi ve Tuma ÇELİK, Mezopotamya 

Uygarlığında Süryani Tarihi, Nika Yayınevi, 

Ankara 2013. 

AKYÜZ, Gabriyel, Tüm Yönleriyle Süryaniler, 

Anadolu Ofset, Mardin 2005. 

ALBAYRAK, Kadir, “Dinsel Sembol Olarak Haçın 

Tarihi” Dini Araştırmalar Dergisi, C. 7, S. 9, ss. 

105-129, http://dergipark.gov.tr/da, (10.06.2017). 

http://dergipark.gov.tr/da


202 

 

ALBAYRAK, Kadir, “Ermeni, Süryani ve Keldani 

Kiliseleri”, Yaşayan Dünya Dinleri, Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 2010, ss. 141-

153.  

ALBAYRAK, Kadir, “Günümüz Ortadoğu 

Coğrafyasında Süryaniler” Ortadoğu Yıllığı 

2011, Açılım Kitap, 2012, ss. 615-632. 

ANF01: Ante-Nicene Fathers, Volume 1, The 

Apostolic Fathers, Justin Martyr, Irenaeus, 

Edited by Alexander Roberts, D. D. & James 

Donaldson, L1.D. Revised and Chronologically 

Arranged, with Brief Prefaces and Occasional 

Notes, by A. Cleveland Coxe, D. D., Online 

Edition, 2002.  

ANF03: Ante-Nicene Fathers, Volume 3, Latin 

Christianity: Its Founder, Tertullian I. 

Apologetic; II. Anti-Marcion; III. Ethical, Edited 

by Allan Menzies, D. D. T & T Clark, Edinburgh, 

Online Edition, 2006. 

ANF04: Ante-Nicene Fathers, Volume: 4, Fathers of 

The Third Century: Tertullian, Part Fourt; 

Minucius Felix; Commodian; Origen, Parts First 

and Second, Choronologically arranged, with 



203 

 

Brief notes and Prefaces, by A. Clevend Coxe, 

D.D. T&T Clark, Edinburg, Online Edition, 2006. 

ANF05: Ante-Nicene Fathers, Volume 5-Fathers of 

the Third Century: Hippolytus, Cyprian, Caius, 

Novatian, Appendix, Edited by Alexander 

Roberts, D. D. & James Donaldson, LL. D. 

Revised and Chronologically Arranged, with 

Brief Prefaces and Occasional Notes, by A. 

Cleveland Coxe, D. D. T&T Clark, Edinburgh, 

Online Edition, 2004.  

AYDIN, Emanuel, Kurobo, Yayın Evi Yok, Viyana 

1979. 

AYDIN, Mehmet, Ansiklopedik Dinler Sözlüğü, Din 

Bilimleri Yayınları, Konya 2005. 

AYDIN, Fuat, Pavlus Hıristiyanlığına Giriş, Eskiyeni 

Yayınları, Ankara 2011. 

AYVAZ, Moran Mor İğnatiyos I. Zekka, Patrikten 

Mesajlar, Zafer Matbaası, İstanbul 1997. 

ATALAY, Talip “Günümüz Süryani Kilise ve 

Manastırlarında Din Eğitimi”, Dini Araştırmalar 

Dergisi, C. 8, ss. 39-68. 



204 

 

Athanasius, “Athanasius: Select Works and Letters”, 

Bkz.(NPNF2-04). 

ATİYA, Aziz S., Doğu Hıristiyanlığı Tarihi, Doz 

Yayınları, İstanbul 2015. 

Augustin, “Ten homilies on the First Epistle John”, 

Bkz. (NPNF1-07). 

Augustin, “City of God”, Bkz. (NPNF1-02.). 

Augustin, “II Moral treatises, On the Good of 

Marriage”, (NPNF1-03.).  

Augustin, “On Marriage and Concupiscence”, 

(NPNF1-05.). 

Augustin, “II anti Donatist Writings, On the Baptism, 

Aganist the Donatist”, (NPNF1-04.). 

BARTLET, J. V., “Baptism (New Testament)”, 

Encyclopedia of Religion and Ethics, Vol. 2, 

Edinburgh 1909, ss. 375-379. 

BEGGİANİ Seely Joseph, Early Syriac Theology, The 

Catholic University of America Press, 

Washington D. C. 2014. 



205 

 

BEGGİANİ, Seely Joseph, “The Typological Approach 

of Syriac Sakramental Theology”, Theological 

Studies, ss. 543-557. 

BEST (Ed.), Thomas F., Baptism Today, World Council 

of Churches Publications, Minnesota 2008. 

BİALAS A. A., “Mystical Marriage”, NCE, Vol.10, 

Gale, USA 2003. 

BOZOK, Bilgihan Akbaba, “Mardin Süryani Cemaati 

Örneğinde Kültürel İfade Ve Anlam Üretme 

Alanı Olarak Ritüeller ve Müzik”, (Yüksek 

Lisans Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi, Güzel 

Sanatlar Enstitüsü) İzmir 2009. 

BROCK, Sebastian P., Süryani Geleneğinde Kutsal 

Kitap, Zafer Matbaası, İstanbul 2000. 

BROCK, Sebastian, Studies in Syriac Christianity, 

Variorum, USA 1992. 

BROCK (Ed.), Sebastian, Saklı İnci: Antik Arami 

Mirasların Varisleri, c. 2, Trans World Film Italia 

Srlvia Massimo Meliconi, Roma 2006. 

BROCK (Ed.), Sebastian, Saklı İnci: Üçüncü Binyılın 

Başında; Süryani Ortodoks Kilisesi Tanıklığı, c. 



206 

 

3, Trans World Film Italia Srlvia Massimo 

Meliconi, Roma 2006. 

BUTLER, Alfred J., The Ancient Coptic Churches of 

Egypt, Oxford at The Clerandon Press, 1884. 

BÜLBÜL, Mustafa, Türkiye’nin Süryanileri, Tasam 

Yayınları, İstanbul 2005. 

ÇELİK, Mehmet, Süryani Kilisesi Tarihi, C. I, Yaylacık 

Matbaası, İstanbul 1987. 

CHAILLOT, Christine, The Syrian Orthodox Church 

of Antioch, Inter- Orthodox Dıalogue, Geneva 

1998. 

COPPER, B. Harris, “Introduction to Syriac 

Literature”, Journal of Sacred Literature, 2002, 

http://www.tertullian.org/rpearse/oriental/syriac.

htm, (06.07.2017). 

COSTAİZ, Louis, Dictionnaire Syraique- Français, 

Syriac- English Dictionary, Dar El-Machreq, 

Beyrout 2002. 

COURTOIS, Sebastıen De, Süryaniler, Yapı Kredi 

Yayınları, İstanbul 2014. 

http://www.tertullian.org/rpearse/oriental/syriac.htm
http://www.tertullian.org/rpearse/oriental/syriac.htm


207 

 

Clement of Rome, “The First Epistle of Clement to the 

Corinthians”, Bkz. (ANF01.). 

Cyprian, “Epistles of Cyprian”, Bkz. (ANF05). 

DEMİR, Zeki, Süryani Kilisesi ve Kilisenin Kutsal 

Yedi Gizi, Resim Matbaacılık, İstanbul 2012. 

DEMİRCİ, Kürşat, Bir Hıristiyan Mezhebi Olarak 

Ortodoksluğun Teolojisi, Ayışığı Kitapları, 

İstanbul 2005. 

DOLAPÖNÜ, Hanna, Türk Süryani Kadim 

Kilisesi’nin Mesihsal Öğretimi, Hikmet 

Basımevi, Mardin 1968. 

Dukhrana, Baptism in Aphrahat the Sage (c 280 +-

after 345), 2013, http://dukhrana.in, (13.12.2017). 

Dukhrana, Symbolism of Water in the West Syrian 

Liturgy, 2013, http://dukhrana.in/, (23.05.2017). 

DULLES, A. “Mystery (in Theology)”, NCE, Vol. 10, 

Gale, USA 2003, ss. 82-85. 

DURAK, Nihat, Süryani Ortodoks Kilisesi’nde 

İbadet, Rağbet Yayınları, İstanbul 2011. 

DURAK, Nihat, Süryaniler Açısından 451 Kadıköy 

Konsili, Rağbet Yayınları, İstanbul 2012. 

http://dukhrana.in/
http://dukhrana.in/


208 

 

ELİADE, Mircea, Dinler Tarihine Giriş, Kabalcı 

Yayınevi, Ankara 2009. 

ELİADE, Mircea, İmgeler ve Simgeler, Çev.: Mehmet 

Ali Kılıçbay, Ankara: Gece Yay., 1992. 

ERBAŞ, Ali, Hıristiyanlıkta İbadet, Ayışığı Kitapları, 

İstanbul 2003. 

ERDEM, Mustafa, “Hıristiyanlıkta Vaftiz Anlayışı 

Üzerine Bir Araştırma”, Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 34, S. 1, ss. 133-154. 

EROĞLU Ahmet Hikmet, “Ekmek-Şarap Ayini 

(Evharistiya) Konusunda Katolikler ve 

Protestanlar Arasındaki Anlayış Farklılıkları”, 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

S. 1. 1999, ss. 439-453. 

EROĞLU, Erol ve Neşe SARICA, “Midyat 

Süryanilerinin Düğün Gelenekleri” Turkish 

Studies, Vol.7/3, Ankara 2012, ss. 1189-1199. 

EUSEBİOUS, Kilise Tarihi, Chiviyazıları Yayınevi, 

İstanbul 2010. 

FERGUSON, Everett, Baptism in the Early Church, 

Wm. B. Eerdmans Publishing Company, USA 

2009. 



209 

 

FERGUSON (Ed.), E. Encyclopedia of Early 

Christianity, New York- London 1998. 

FORTESCUE A., Batı Süryaniler’den Melkitler, 

(Çev.), Meral ÜNÜVAR 2009, 

http://www.acsatv.com/fil/Malkoye.pdf, 

(06.07.2017), ss. 1-28. 

GÜNDÜZ Şinasi, Hıristiyanlık, İsam Yayınları, 

İstanbul 2008. 

GÜNEL, Aziz, Türk Süryaniler Tarihi, Oya Matbaası, 

Diyarbakır 1970. 

HANIM, Surma, Ninova’nın Yakarışı, Avesta Basın 

Yayın, İstanbul 2015. 

HARMAN, Ömer Faruk, “Tahrif Edilmiş 

Hıristiyanlık”, Feyz Dergisi, 2012, S. 248, 

http://www.feyzdergisi.com/index.php?sayi=248 

(15.11.2017). 

HARVEY, Susan Ashbrook, Scenting Salvation, 

University California Press, London 2006. 

HELWİG Monika K., “Eucharist”, Encyclopedia of 

Religion, Vol. 5, Thomson Gale, USA 2005. ss. 

2876-2878. 

http://www.acsatv.com/fil/Malkoye.pdf
http://www.feyzdergisi.com/index.php?sayi=248


210 

 

HİMMERİCH, Maurice Fred, Deification in John 

Damascus, Proquest Dissertation & Theses, 1985. 

Ignatius, “The Epistle of Ignatius to the Ephesians”, 

Bkz. (ANF01).  

Ignatius, “The Epistle of Ignatius to the Trallians”, Bkz. 

(ANF01). 

Ignatius, “The Epistle of Ignatius to the Smyrnnaeans” 

Bkz. (ANF01.). 

Ignatius, “The Epistle of Ignatius to Polycarp”, Bkz. 

(ANF01.). 

IŞIK, Ramazan, “Maruni Kilisesi”, (“Yayınlanmamış 

Doktora Tezi”, Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü), Ankara 2003. 

IVAS, M. Suriyos Zekâ ve P. İshak SAKA, el-Esraru’s-

Sab’a Bi Hasbi mu’takidi ve’t-Taksi’l-

Keniseti’s-Suryaniye, Şefik Matbaası, Bağdat 

1970. 

İslamiyet- Hıristiyanlık Kavramlar Sözlüğü, “Vaftiz”, 

Ankara Üniversitesi Yayınları, Ankara 2013. 



211 

 

İstanbul ve Ankara Süryani Ortodoks Metropolitliği, 

Kutsal Ayin Esnasında Söylenen Bazı Dua ve 

İlahiler, Yayın Evi Yok, İstanbul 2012. 

İstanbul Süryani Kadim Ruhani Kurulu, Süryani 

Kadim Namaz ve Ayin Kitabı, Basım Yeri ve 

Tarihi Yok. 

Jacop, Xavier, Hıristiyanların Kiliseleri ve İbadetleri, 

Ohan Matbaacılık, İstanbul 2004. 

John Chrysostom, “The Homilies on the Gospel of St. 

John”, Bkz. (NPNF2-14.). 

John Chrysostom, “The Homilies of St. John 

Chrysostom, on the Epistle to the Hebrews”, Bkz. 

(NPNF1-14.) 

John Chrysostom, The Homilies of St. John 

Chrysostom, on the Gospel of Saint Matthew”, 

Bkz. (NPNF01-10.). 

John of Damascus, “Exposition of the Orthodox Faith”, 

Bkz. (NPNF2-10.). 

JONES, Simon Matthew, “Womb of the Spirit: The 

Liturgical İmplications of the Doctrine of the 

Spirit for the Syrian Baptismal Tradition”, 



212 

 

(“Degree of Doctor”, University of Cambridge 

Faculty of Divinity), Cambridge 1999. 

Justin Martyr, “The First Apology”, Bkz.(ANF01.). 

Justin Martyr, “The First Apology”, Bkz. (ANF01.). 

KAÇAR, Turhan, Geç Antikçağ’da Hıristiyanlık, 

Arkeoloji ve Sanat Yayınları, İstanbul 2009. 

KADAVİL, Mathai, The World as Sacrament- 

Sacramentality of Creation from the 

Perspectives of Leonardo Boff, Alexander 

Schmemann and Saint Ephrem, Peeters, Leuven 

2005. 

KANİYAMPARAMPİL, Emmanuel, “Tradition & 

Traditions Feminine-Maternal İmages of the 

Spirit in Early Syriac Tradition,  Letter & Spirit, 

St. Paul Center for Biblical Theology, Ohio 2007, 

ss. 169-188. 

KAYE, John, Ecclesiastical History of the Second and 

Third Centuries, Cambridge: Printed at the 

Unversity Press, London 1826. 

KILIÇ, Sami, “Elazığ’da Yaşayan Süryanilerde Düğün 

ile ilgili İnanışlar ve Uygulamalar”, Fırat 



213 

 

Üniversitesi Bilimler Dergisi, 2003, C.13, ss. 267-

278, http://www.suryaniler.com (31.01.2015). 

Kırklar Kilisesi Horepiskoposu Gabriyel Akyüz ile 

yapılan 23.04.2014 tarihli görüşme kaydı. 

Kitabı Mukaddes Şirketi, Kutsal Kitap (Tevrat, Zebur, 

İncil), Yeni Yaşam Yayınları, Republic of Korea 

2011. 

KORHAN, İbrahim, “Süryani Kadim Kilisesi’nde 

Evharistiya Ritüeli”, (“Yayınlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi”, Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü), Diyarbakır 2016. 

KUL, Nail, Geçmişten Günümüze Midyat ve 

Turabdin Süryanileri, Yeni Anadolu Yayıncılık, 

İstanbul 2015. 

KÜÇÜK, Zeynep, Gül, Mardin ve Çevresinde 

Süryaniler, Sarkaç Yayınları, Ankara 2013. 

LAKE, Kirsopp, “Baptism (Early Christian)” ERE, 

Volume II, (Ed.), James HASTİNG, Edinburgh 

1909, ss. 384-390. 

LATKO, E. F., “Confession, Auricular”, NCE, Vol. 4, 

Gale, USA 2003, ss. 75-77. 

http://www.suryaniler.com/


214 

 

LEHMKUHL Augustinus, “Sacrament of Marriage” 

The Catholic Encyclopedia, Vol. 9, Robert 

Appleton Company, New York 1910, 

http://www.newadvent.org/cathen/09707a.htm 

(14.04.2018). 

Libreria Editrice Vaticana, Katolik Kilisesi Din ve 

Ahlak İlkeleri, Dominik Pamir (Çev.), Yaylacık 

Matbaası, İstanbul 2000. 

LYNN, Rev. Robert Sakramentler, Anadolu Ofset, 

İstanbul 2002. 

MACDONALD, William, Kutsal Kitap Yorumu 

(Elçilerin İşleri-Filipililer), Yeni Yaşam 

Yayınları, İstanbul 2002. 

MACLEAN, Arthur John, A Dictionary of Dialects 

Vernacular Syriac, Oxford at the Clerandon 

Press 1902. 

Malankara Orthodox Syrian Church, Priesthood, 2017, 

http://www.neamericandiocese.org/index.aspx, 

(10.10.2017). 

Malankara Archdiocese of the Syrian Orthodox Church 

in North America, Holy Baptism, 2017, 

http://www.malankara.com/, (05.09.2017). 

http://www.newadvent.org/cathen/09707a.htm
http://www.neamericandiocese.org/index.aspx
http://www.malankara.com/


215 

 

MALİK, Gorgis David, Süryanilerin Tarihi, Yaba 

Yayınları, İstanbul 2012. 

MESLİN, Michel, “Baptism”, Encyclopedia of 

Religion, Vol. 2, USA, 2005, ss. 779-783. 

METTAOUS, H.G. Bishop, Sacramental Rites in the 

Coptic Orthodox Church, Abbot of El -Syrian 

Monastery. 

MİCHEL, Thomas, Hıristiyan Tanrı Bilimine Giriş, 

Sak Ofset Matbaacılık, Ankara 2012. 

Midyat Kiliseleri Papazı İshak Ergün ile yapılan 02. 05. 

2015 tarihli görüşme kaydı. 

MİSSİCK, Stephen Andrew, The Word Of Jesus İn 

The Original Aramic, Xulon Press, 2006. 

MOLİTOR, Joseph, Kildaniler ve Doğu Süryani 

Kilisesi, Erol Sever (Çev.), Yaba Yayınları, 

İstanbul 2004. 

MORGON William, The Religion and Theology of 

Paul, T&T Clark, Edinburg 1917. 

MURRAY Robert, “Symbolism in St. Ephrem 

Theology”, Parole de I’orient 6/7 81975-76), 2009. 

ss. 1-20. 



216 

 

MÜELLER, H., “Baptism (In The Bible), NCE, Vol. 2, 

Gale, USA 2003, ss.56-60. NPNF1-02: Nicene and 

Post-Nicene Fathers of the Christian Church-

Series I, Edited by Philip Schaff, Volume II, St. 

Agustin’s City of God and Christian Doctrine; 

T&T Clark, Edinburgh, Online Edition (2011). 

NPNF1-03: Nicene and Post-Nicene Fathers of the 

Christian Church-Series I, Edited by Philip 

Schaff, Volume III, St. Agustin’s On the Holy 

Trinity; Doctrinal Treatises; Moral Treatises, T&T 

Clark, Edinburgh, Online Edition (2011). 

NPNF1-05: Nicene and Post-Nicene Fathers of the 

Christian Church-Series I, Edited by Philip 

Schaff, Volume V, St. Agustin: Anti-Pelagian 

Writings, T&T Clark, Edinburgh, Online Edition 

(2011). 

NPNF1-07: Nicene and Post-Nicene Fathers of the 

Christian Church-Series I, Edited by Philip 

Schaff, Volume V, Volume VII, St. Agustin: 

Homilies on the Gospel of John; Homilies on the 

First Epistle of John; Soliloquies, T&T Clark, 

Edinburgh, Online Edition (2011). 

NPNF1-10: Nicene and Post-Nicene Fathers of the 

Christian Church-Series I, Edited by Philip 



217 

 

Schaff, Volume X, St. Chrysostom: Homilies on 

the Gospel of Matthew, T&T Clark, Edinburgh, 

Online Edition (2011). 

NPNF1-14: Nicene and Post-Nicene Fathers of the 

Christian Church-Series I, Edited by Philip 

Schaff, Volume XVI, St. Chrysostom: Homilies on 

the Gospel of St. John and the Epistle to the 

Hebrews, T&T Clark, Edinburgh, Online Edition 

(2011). 

NPNF2-04: Nicene and Post-Nicene Fathers of the 

Christian Church-Series II, Edited by Philip 

Schaff and Henry Wace, D.D., Volume IV, 

Athanasius: Select Works and Letters, T&T Clark 

Edinburgh, Online Edition (2011). 

NPNF2-10: Nicene and Post-Nicene Fathers of the 

Christian Church-Series II, Edited by Philip 

Schaff and Henry Wace, D. D., Volume X, 

Ambrose: Selected Works and Letters, T & T 

Clark, Edinburgh, Online Edition 2004.  

NPNF2-14: Nicene and Post-Nicene Fathers of the 

Christian Church-Series II, Edited by Philip 

Schaff and Henry Wace, D. D., Volume XIV, The 

Seven Ecumanical Council, T & T Clark, 

Edinburgh, Online Edition 2005.  



218 

 

ÖZCOŞAR, İbrahim, “Süryani Kadimleri (Yakubileri) 

Katolikleştirme Faaliyetleri ve Süryani Katolik 

Patrikliğinin Kurulması”, Dicle Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2006, C. 8, ss. 131-147. 

ÖZCOŞAR, İbrahim, 19. Yüzyılda Mardin Süryanileri, 

(“Yayınlanmamış Doktora Tezi”, Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitiüsü), Kayseri 

2006. 

ÖZMEN, Abdurrahim, Turabdin Süryanileri 

Örneğinde Etno Kültürel Sınırlar, 

(“Yayınlanmamış Doktora Tezi”, Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), Ankara 

2006. 

ÖZTEMİZ, Mutay, Süryaniler, Ayrıntı Yayınları, 

İstanbul 2012. 

PEKASİL, Tahir, “Mardin Süryanilerinde Belleğin 

Teolojik-Kültürel Çerçevesi” Tarih Kültür ve 

Sanat Araştırmaları Dergisi (ISSN: 2147- 0626), 

2016, http://kutaksam.karabuk.edu.tr/index.php, 

31.05.2017. 

PAREKKATİLL, Biju, M., “A Brief Historical 

Introduction to the West Syrian Liturgical Year”. 

Hekamtho Syrian Orthodox Theological 

Journal, S. 1, 2016 

http://kutaksam.karabuk.edu.tr/index.php


219 

 

PESSANİ, Dino, Vaftiz, Tohum Yayın, İstanbul 2013. 

RAMBO, Tye, “Tertullian On Baptism”, 

https://biblicalspiritualitypress.org. (03/06/2015). 

ROGERS (Ed.), Equene, F, The Holy Spirit: Classic 

and Contemporary Readings, Wiley –Blackwell, 

Singapore 2009. 

SAMUEL (Ed.), Metropolitan Mar Athanasius Yeshu, 

The Order Of Solemnization Of Sacrament of 

Matrimoy According To The Ancient Rite Of 

The Syrian Orthodox Church Of Antioch, 

(Çev.), Deacon Murat Saliba BARSOM, The 

Syrian Orthodox Church in The United States of 

America and Canada, USA 1974. 

SAMUEL (Ed.), Metropolitan Mar Athanasius Yeshue, 

The Sacrament of Holy Baptism According to 

The Ancient Rite of The Syrıan Orthodox 

Church of Antioch, (Çev.), Murat Saliba 

BARSOM, Deacon, The Syrian Orthodox Church 

in The United States of America and Canada, 

USA 1974. 

SARI, Gökhan, Ermeni Meselesi Işığında Süryaniler, 

Barış Kitapevi, Ankara 2013. 

SARI, Gökhan, “Geçmişten Günümüze Süryaniler ve 

Süryanilerin Türkiye’ye Etkileri: İdil Örneği”, 



220 

 

(“Yayınlanmamış Doktora Tezi”, Gazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), Ankara 

2011. 

SEYFELİ, Canan ve AKSİN, Sevinç, “Süryani Kadim 

Kilisesi’nde Murun Sakramenti”, Dicle 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 

(DÜSBED), Yıl 11, Sayı 22, 2019, ss. 1-11.  

SEYFELİ, Canan, Ermeni Kilise Merkezi Ecmiatzin, 

Çizgi Kitabevi, Konya 2015.  

SEYFELİ, Canan, Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler, 

Çizgi Kitabevi, Konya 2015. 

SEYFELİ, Canan, İstanbul Ermeni Patrikliği, Aziz 

Andaç Yayınları, Ankara 2005.  

SCHAFF, Philip, History of the Christian Church, Vol. 

5, Grand Rapids, New York 1907. 

SCHAFF, Philip, The History of Christian Church, 

Vol. 2, Grand Rapids, New York 1907. 

SCHİMMEL, Annemarie, Dinler Tarihine Giriş, 

Kırkambar Yayınları, İstanbul, 1999. 

SCHİMMEL, Annemarie, Sayıların Gizemi, Kabalcı 

Yayınevi, İstanbul 2011. 



221 

 

SİLVANOS, Ayub, “The Rite of Consecration of the 

Church According to the Syrian Orthodox 

Tradition”, (Degree of Doctor, Manchester 

University, Philosophy in the Faculty of 

Humanities), Manchester 2014. 

SMİTH, R. Payne, A Compadios Syriac Dictionary, 

Oxford at the Clarendon Press, Oxford 1957. 

St. Mary’s Jacobite Syrian Orthodox Church, Tekhso d-

Teshmeshto d-Qurobo: Order of Holy 

Qurbono, Los Angeles 2005. 

STRONG, James, A Concise Dictionary of the Words 

in the Greek Testament, Abingdon Press, New 

York 1890. 

Süryaniler/Renkler Solmasın Kültürler Kaybolmasın, 

Süryani Tarihinde Bölünmeler, 

http://www.suryaniler.com/, (31.07.2017). 

Syriac Orthodox Resourches, The Syriac Orthodox 

Church, http://sor.cua.edu/Links/index.html, 

(09.10.2017). 

ŞİMŞEK, Mehmet, “Süryanilerde Ölüm”, Süryaniler 

ve Süryanilik III, Orient Yayınları, Ankara 2005, 

ss. 247-271. 

http://www.suryaniler.com/


222 

 

ŞİMŞEK, Mehmet ve M. Cengiz Yıldız, “Süryani 

Cemaatinde Kadın Olmak”, Süryaniler ve 

Süryanilik III, Orient Yayınları, Ankara 2005, ss. 

227-243. 

TAHİNCİOĞLU, Yakup, Süryaniler, Butik Yayıncılık, 

İstanbul 2011. 

TANOĞLU, Sara ve İshak TANOĞLU (Ed.), Doğu’nun 

Işığı Abu’l Faraç, Anadolu Ofset, İstanbul 2010. 

TARAKÇI, Muhammet, Protestanlıkta Sakramentler, 

Emin Yayınları, Bursa 2012.  

TARAKÇI, Muhammet, “St. Thomas Aquinas’a Göre 

Asli Günah Anlayışı” Uludağ Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2006, ss. 307-318. 

Tertullian, “Part First, Apologetic, IX. A Treatise on the 

Soul”, Bkz. (ANF03). 

Tertullian, “Part Second, Anti-Marcion, II. The Five 

Books against Marcion”, Bkz. (ANF03.). 

Tertullian, “Part Third Ethical, II, On Baptism”, 

(ANF03.). 

Tertullian, “Part Third Ethical, I. On Repentance”, Bkz. 

(ANF03.). 



223 

 

Tertullian, “Part First, Apologetic, V. To Spacula”, Bkz. 

(ANF03.). 

Tertullian, “Part Fourth, IV. To His Wife” (ANF04.). 

TEZOKUR, M. Hadi, “Süryanilerde Vaftiz”, 

Makalelerle Mardin IV Önemli Simalar-Dini 

Topluluklar, İstanbul 2007, ss. 229-265.  

The Diocese of Adıyaman, Anaphora: The Divine 

Liturgy According to the Rite of the Antiochean 

Syrian Orthodox Church, Bab Touma Printing 

Establishment, Damascus 2001. 

The Letter of St. Ambrose Bishop of Milan, (online 

addition, pdf format, in https://books.google.es/, 

2017). TOMA, William, “The Sacramental 

Theologhy of the Assyrıan Churc of the East”, 

Holy Apostolic Catholic Assyrian Church of the 

East, https://news.assyrianchurch.org/, 

(05.11.2017). 

Türkçe-Süryanice, Süryanice-Türkçe Sözlük, 

“mâmûditâ”, Mor Efrem Manastırı, Hollanda 

1997. 

VORGRİMLER, Herbert, Sacramental Theology, The 

Liturgical Press, Minnesota 1992. 

https://books.google.es/


224 

 

VÖÖBUS, Arthur, Synodicon in the West Syrian 

Tradition, Secrétariat du CorpusSCO, 1974. 

YAHUDİLİKTE KAVRAM VE DEĞERLER,  MİKVE, 

1996. 

YILMAZ, Nuh, “Tertullian’ın Vaftiz Anlayışı”, SÜİFE, 

C. .XVII., S. 31, Haziran. 2015, ss. 121-140. 

YOHANNAN, Abraham A Modern Syriac=English 

Dictionary, New York Columbia University 

1900. 

I. BARSAVM, Moran Mor İğnatius Efrem, Saçılmış 

İnciler, (Çev.), Zeki DEMİR İstanbul Süryani 

Ortodoks Metropolitliği, İstanbul 2005. 

I. BARSAVM, Patrik Efram, Ruhsal Hazine Dua 

Kitabı, (Çev.), Hori Episkopos Samuel 

AKDEMİR, Ar Matbaacılık, İstanbul 1989. 

I. IWAS, Mor Ignatius Zakka, The Syrian Orthodox 

Churc of Antioch at a Glance, (çev), Emmanuel 

H. BISMARJI, Mor Ephrem the Syrian Monastery 

Publications, Damascus- Syria 2008. 

I. IWAS, Patriarch Ignatius Zaka, “Constitution of 

Syriac Orthodox Church of Antioch”, St. Ephrem 

Seminary, Damascus, 22-26/09/1998, ss. 1-23. 



225 

 

31. 05. 2015 tarihli Mor Malke Kilisesi’nde icra edilen 

vaftiz ritüelindeki gözlemlerimiz. 

  



226 

 

Ek: Fotoğraflar 

 
Fotoğraf 1. Su Vaftizi  

(Kaynak: Ebune İshak Ergun) 

 



227 

 

 
Fotoğraf 2. Vaftiz Ritüelinde Murun (Ruh Vaftizi) 

(Kaynak: Ebune İshak Ergun) 

 
Fotoğraf 3. Vaftiz Ritüelinde Murun (Ruh Vaftizi) 

(Kaynak: Ebune İshak Ergun) 

 



228 

 

 
Fotoğraf 4. Vaftiz Ritüelinde Komünyon 

(Kaynak: Ebune İshak Ergun) 

 


