
OSMANLI DİYARBEKİRİ’NDE AİLENİN OLUŞUMU

VE İSLAM HUKUKU AÇISINDAN TAHLİLİ

ABDURREZZAK GÜNDÜZ



 

 

 

 

OSMANLI DİYARBEKİRİ’NDE 

AİLENİN OLUŞUMU VE İSLAM 

HUKUKU AÇISINDAN TAHLİLİ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

ABDURREZZAK GÜNDÜZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Diyarbakır 2025 



Bu kitabın yayın hakkı Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları’na 

aittir. Yayınevi ve yayıncısının izni olmaksızın çoğaltılamaz, 

kopyalanamaz ya da yayınlanamaz. 

 

 

 

 

 

Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku 

Açısından Tahlili 

Yazar: Abdurrezzak Gündüz 

ISBN: 978-625-92926-2-5 

 

 

© Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

E-Yayın/Aralık 2025, Diyarbakır 

Tüm Hakkı Saklıdır 

 

 

Editör: Ümit Güler 

Kapak ve Mizanpaj: Fuat İstemi 

 

 

Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

 

Sertifika No: 52468 

Ali Paşa Mah. Bölüm Sok. No:3 

Kayapınar/DİYARBAKIR  

https://www.sarkiyat.com 

sarkiyatvakfi@gmail.com 

https://www.sarkiyat.com/
mailto:sarkiyatvakfi@gmail.com


 

 

ÖN SÖZ 

Toplumların sosyal yapısını şekillendiren en temel yapı 

taşlarından biri olan aile kurumu, tarih boyunca hem bireysel 

hem de toplumsal düzeyde çeşitli hukukî düzenlemelere tabi 

tutulmuştur. Özellikle İslam medeniyeti içerisinde aile, sadece 

bireyler arası bir akit değil; dinî, hukukî ve toplumsal yönleri 

olan çok yönlü bir kurum olarak ele alınmıştır. Bu bağlamda 

Osmanlı Devleti, kendi yapısını İslam hukukunun temel 

prensiplerine uyarlayarak evlilik kurumuna dair zengin bir 

uygulama geleneği geliştirmiştir. Bu uygulamaların önemli bir 

kısmı şer‘iyye sicilleri aracılığıyla günümüze ulaşarak tarihe ışık 

tutmaktadır. 

Bu çalışmada, Osmanlı hukuk sisteminin genel çerçevesi 

çizildikten sonra, Diyarbekir şer‘iyye sicilleri özelinde evlilik 

müessesesi, İslam aile hukuku açısından tahlil edilmeye 

çalışılmıştır. Çalışmanın ilk bölümünde, Osmanlı hukukunun 

tarihsel seyri, şer‘î ve örfî hukuk ayrımı, devlet teşkilâtı 

içerisindeki hukukî yapılanma ve bu hukuk düzeninin 

kaynakları ele alınmıştır. Böylece, Osmanlı hukuk sisteminin 

sadece teorik değil, aynı zamanda uygulama yönü de incelemeye 

konu edilmiştir. 

İkinci bölümde ise Diyarbekir kadı sicillerine yansıyan 

ailenin oluşumuna dair kayıtlar çerçevesinde, evlenme öncesi 

süreçlerden başlayarak nikâhın hukukî şartları, geçerlilik 

unsurları, nikâh türleri ve evlilikten doğan hak ve 

yükümlülükler analiz edilmiştir. Evliliğin şartlarından olan 

ehliyet, veli, şahit, mehir, nafaka, denklik gibi İslam hukukunun 

temel kavramları hem klasik ve çağdaş fıkıh eserlerine hem de 

sicil kayıtlarına dayalı olarak ele alınmıştır. Böylece teorik 

bilgiler ile uygulama örnekleri arasında bir bağ kurulmuş ve 



Osmanlı Diyarbekiri’ndeki evlilik kurumunun işleyişine ışık 

tutulmuştur. 

Çalışma boyunca ilgili sicil belgelerinden hareketle 

yapılan analizler, sadece hukukî değil; aynı zamanda tarihsel bir 

bakış açısı da sunmayı hedeflemiştir. Şer‘iyye sicillerinin içerdiği 

ayrıntılar, Osmanlı’daki ailenin gündelik hayatını anlamamıza 

katkı sağlamaktadır. Bu yönüyle eser, hem İslam-Osmanlı aile 

hukukunun işleyişini daha somut örneklerle ortaya koymakta 

hem de yerel siciller üzerinden Osmanlı sosyal tarihine ışık 

tutmaktadır. 

Bu çalışmanın hazırlanmasında yönlendirmeleriyle beni 

her daim teşvik eden ve yardımını hiçbir zaman esirgemeyen çok 

kıymetli danışman hocam Doç. Dr. Ümit GÜLER’e ve bu zorlu 

yolculukta sabır ve anlayış gösteren değerli aileme teşekkürü bir 

borç bilirim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abdurrezzak GÜNDÜZ 

BATMAN-2025  



 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ............................................................................................ 111 

İÇİNDEKİLER ............................................................................... 113 

KISALTMALAR ............................................................................ 117 

1. GİRİŞ ............................................................................................. 11 

1.1. Konunun Kapsamı ve Önemi .................................................. 11 

1.2. Araştırmanın Metodu ve Kaynaklar ...................................... 15 

2. İSLAM-OSMANLI HUKUKUNUN GENEL YAPISI VE 

İŞLEYİŞİ ............................................................................................ 19 

2.1. Osmanlı Hukuk Tarihi ............................................................. 19 

2.1.1. Taklit dönemi .......................................................................... 20 

2.1.2. Uyanış (kanunlaştırma) dönemi .......................................... 22 

2.2. Osmanlı Hukukunun Özellikleri ............................................ 24 

2.3. Osmanlı Hukukunun Genel Yapısı ........................................ 26 

2.3.1. Şer‘î hukuk .............................................................................. 27 

2.3.2. Örfî hukuk ............................................................................... 28 

2.3.3. Osmanlı hukukunda mezhep ............................................... 29 

2.4. Osmanlı Hukukunda Yazılı Kaynaklar ................................. 32 

2.4.1. Şer‘iyye sicilleri ....................................................................... 32 

2.4.2. Terekeler .................................................................................. 34 

2.4.3. Kanunnâmeler ........................................................................ 35 

2.4.4. Fıkıh kitapları.......................................................................... 37 

2.4.5. Tahrir defterleri ...................................................................... 38 

2.4.6. Fetva mecmuaları ................................................................... 39 



2.4.7. Siyâsetnâmeler ........................................................................ 40 

2.4.8. Tarih kitapları ......................................................................... 41 

2.5. Osmanlı’da Devlet Yönetimi ................................................... 41 

2.5.1. Devlet başkanı: Halife-padişah ............................................ 42 

2.5.2. Yasama ..................................................................................... 47 

2.5.2.1. Şeyhülislâm .......................................................................... 47 

2.5.3. Yürütme ................................................................................... 48 

2.5.3.1. Vezir (sadrazam) ................................................................. 50 

2.5.3.2. Emir (vali) ............................................................................. 51 

2.5.3.3. Beylerbeyi ............................................................................. 52 

2.5.4. Yargı ......................................................................................... 53 

2.5.4.1. Kazasker ............................................................................... 53 

2.5.4.2. Kadı ....................................................................................... 55 

2.5.4.3. Müftü .................................................................................... 58 

2.5.4.4. Molla ..................................................................................... 59 

2.5.4.5. Nişancı .................................................................................. 60 

2.5.4.6. Nâib ....................................................................................... 61 

2.5.4.7. İmam ..................................................................................... 63 

2.6. Temyiz Makamı ......................................................................... 64 

2.6.1. Dîvân-ı Hümâyun .................................................................. 66 

2.6.2. Kazasker .................................................................................. 67 

2.6.3. Dîvân-ı Ahkâm-ı Adliye ........................................................ 68 

3. DİYARBEKİR ŞER‘İYYE SİCİLLERİNE GÖRE EVLİLİĞİN 

İSLAM AİLE HUKUKU AÇISINDAN TAHLİLİ ..................... 70 

3.1. Kız İsteme (Hıtbe) ..................................................................... 71 

3.2. Nişan (Namzet) ......................................................................... 74 

3.3. Nikâhın Şartları ......................................................................... 77 

3.3.1. İn‘ikâd şartları ........................................................................ 77 

3.3.1.1. Evlilik engelinin olmaması ................................................ 77 



 

 

3.3.1.1.1. Sürekli evlilik engelleri .................................................... 78 

3.3.1.1.2. Geçici evlenme engelleri ................................................. 79 

3.3.1.2. Ehliyet ................................................................................... 89 

3.3.1.3. Meclis birliği ........................................................................ 92 

3.3.1.4. Evlilik lafzının kesinlik bildirmesi .................................... 93 

3.3.2. Sıhhat şartı ............................................................................... 94 

3.3.2.1. Şahit ....................................................................................... 95 

3.3.2.1.1. Şahitlikte nisap ................................................................. 95 

3.3.2.1.2. Şahitlerde aranan şartlar ................................................. 96 

3.3.2.2. Evlilik yasağının bulunmaması ...................................... 100 

3.3.2.3. Karşılıklı rıza ...................................................................... 101 

3.3.2.4. Veli....................................................................................... 103 

3.3.2.4.1. Hısım velâyeti ................................................................. 105 

3.3.2.4.2. Amme velâyeti ................................................................ 105 

3.3.2.5. Evlilik belgesi ..................................................................... 106 

3.3.3. Nefaz şartı ............................................................................. 108 

3.3.4. Lüzum (geçerlilik) şartı ....................................................... 110 

3.3.4.1. Denklik (kefâet) ................................................................. 113 

3.4. Nikâh ......................................................................................... 115 

3.4.1. Mevkuf nikâh ........................................................................ 117 

3.4.2. Sahih nikâh ............................................................................ 118 

3.4.3. Fâsit nikâh ............................................................................. 119 

3.4.3.1. Cinsel birliktelikten önce.................................................. 120 

3.4.3.2. Cinsel birliktelikten sonra ................................................ 121 

3.4.4. Bâtıl nikâh.............................................................................. 123 

3.4.5 Mekruh nikâh ........................................................................ 126 

3.4.5.1. Akraba evliliği. .................................................................. 126 

3.4.5.2. Ehl-i kitap ile evlilik .......................................................... 127 

3.4.5.3. Bid‘at ehli ile evlilik .......................................................... 129 

3.4.5.4. Berdel .................................................................................. 129 



3.5. Evlilikten Doğan Haklar ........................................................ 131 

3.5.1. Kadının hakları ..................................................................... 132 

3.5.1.1. Başlık parası ....................................................................... 132 

3.5.1.2. Mehir ................................................................................... 137 

3.5.1.3. Nafaka ................................................................................. 142 

3.5.1.4. Eşler arasında âdil davranmak ....................................... 147 

3.5.2. Erkeğin hakları ..................................................................... 152 

3.5.3. Çocuğun hakları ................................................................... 154 

3.5.3.1. Nesep .................................................................................. 155 

3.5.3.2. Nafaka ................................................................................. 158 

3.5.3.3. Emzirme (radâ) .................................................................. 159 

3.5.3.4. Hidâne ................................................................................ 161 

3.5.3.5. Tebenni ............................................................................... 166 

3.5.3.6. Lakît..................................................................................... 169 

3.6. Değerlendirme ......................................................................... 171 

SONUÇ............................................................................................ 174 

KAYNAKLAR ................................................................................ 177 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

KISALTMALAR 

a.g.e.   : Adı geçen eser 

a.g.m.   : Adı geçen makale 

B.   : Recep 

b.    : İbn (oğul) 

bkz.   : Bakınız 

Boa.    : Başbakanlık Osmanlı Arşivi 

bs.   : Baskı 

Bt.   : Bint (kız) 

C.   : Cemaziyelahir 

c.    : Cilt 

Ca.   : Cemaziyelevvel 

ç.ş.s   : Çorum şer‘iyye sicilleri 

çev.    : Çeviren 

D.E.Ü.İ.F.D.  : Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 

D.İ.B.   : Diyanet İşleri Başkanlığı 

Der.   : Derleyen 

DİA    : Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

DŞS.    : Diyarbakır şer‘iyye sicilleri 

ed.   : Editör 

H.   : Hicri 

haz.   : Hazırlayan 

Hz.   : Hazreti 

L.   : Şevval 

M.   : Muharrem 

M.    : Miladi 

md.   : Madde 

N.   : Rmazan 



O.T.A.M.  : Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama 

Merkezi Dergisi 

R.   : Rebiülahir 

Ra.   : Rebiülevvel 

S.   : Safer 

s.    : Sayfa 

S.    : Sayı 

Ş.    : Şaban 

TDV    : Türkiye Diyanet Vakfı 

Trc.    : Tercüme eden 

vb.   : Ve benzer 

vs.   : Vesaire 

yy.   : Yüzyıl 

Z.                                : Zilhicce 

Za.                              : Zilkade



Abdurrezzak Gündüz 

11 

1. GİRİŞ 

1.1. Konunun Kapsamı ve Önemi 

Bu çalışmanın amacı, 19. yüzyıla ait Diyarbekir şer‘iyye 

sicillerine1 yansıyan, aile kurumunun oluşum sürecine dair 

uygulamaları İslam hukuku açısından tahlil etmektir. 

Araştırmanın kapsadığı dönem, Diyarbekir’in (M. 1515) yılında 

Osmanlı egemenliğine girmesi akabindeki son dönem olan 19. 

yüzyıldır. Bu dönem, Osmanlı şer‘î mahkemelerinin son 

uygulama örneklerini yansıtması açısından oldukça kıymetlidir. 

Bu belgelerin incelenmesiyle ilgili dönemdeki hukuk pratiğinin 

nitelik ve niceliğine ışık tutulmuş olacaktır. Ancak henüz 

inceleme konumuz kapsamında herhangi bir akademik çalışma 

gerçekleştirilmiş değildir. Literatürdeki söz konusu boşluğun 

giderilmesi adına bu çalışma önem arz etmektedir. 

Osmanlı Devleti'nin hukuk sistemi, büyük ölçüde İslâm 

hukukunun devamı niteliğindedir. Bu durum, klasik fıkhî 

kuralların uygulama alanı bulduğu sahaları tespit etme 

açısından önemlidir. Diyarbekir gibi kadim bir yerleşim yerinde, 

farklı din ve mezheplerden toplulukların bir arada yaşadığı 

coğrafyada vuku bulan hukuki uygulamalar, çok daha önemli 

bir hâl arz etmektedir. 

Mezhebi ve dinî bakış açısı ne olursa olsun, aile ve meşru 

                                                 

 
1  Bu çalışmada 3698, 3750, 3787, 3746, 375, 3685, 3742, 3718, 3714, 3767, 3741, 

3791, 3726, 3800, 3731, 3747, 3804, 3760, 3768, 3803, 3680, 3707, 3702, 3774, 

3775 numaralı Diyarbekir şer‘iyye sicil defterleri kullanılmıştır. bkz. 

Ahmet Zeki İzgöer (ed.), Diyarbekir Şer’iyye Sicilleri: Âmid Mahkemesi 7-15. 

Cilt (Diyarbakır: Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2015-2022). 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

12 

ailenin oluşumuna giden yollar her millet için özel bir anlam 

taşımaktadır. Bu denli önemli bir yere sahip olan aile kurumu, 

birçok alanla ilişkili yapısı dolayısıyla şer‘iyye sicillerinde geniş 

bir yer tutmaktadır. Aile hukuku gibi hem bireysel hem de 

toplumsal açıdan son derece önemli bir alanda, bölgesel örf ve 

geleneklerin şer‘î kurallarla ne ölçüde bütünleştiği ya da çeliştiği 

bu araştırma sayesinde daha açık bir biçimde 

gözlemlenebilecektir. Dolayısıyla bu çalışma hem Osmanlı 

hukukunun mahallî yansımalarını hem de İslâm hukuku ile 

toplumsal yapı arasındaki etkileşimi ortaya koyması 

bakımından da önemlidir. 

Bu çerçevede İslâm hukuku, İslam tarihi ve diğer sosyal 

bilim alanlarında yapılmış pek çok şer‘iyye sicili çalışmasında 

aile hukukuna da yer verilmiştir. Bununla birlikte, aile 

hukukunu doğrudan ve geniş kapsamlı biçimde ele alan 

çalışmaların sayısı da azımsanmayacak düzeydedir.2 Ancak bu 

                                                 

 
2 Aile hukukunu muhtevi sicil çalışmaları için bkz. Ümit Güler, Osmanlı 

Kıbrıs’ında Müslim- Gayrimüslim İlişkileri (Ankara: Fecr, 2019); Ömer 

Korkmaz, XVIII. Yüzyıl Adana Şer‘iyye Sicilleri Özelinde Aile Hukuku 

(Adana: Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 

2018); Fezanur Gökçen, XVII. Yüzyıl Bursa Şeriye Sicilleri Çerçevesinde Aile 

Hukuku Uygulamaları (İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi.); Pınar Tekin, 1873, 1874 ve 1875 Numaralı Trabzon 

Şer‘iyye Sicillerindeki Nikâh Kayıtları ve Değerlendirilmesi (H. 1124-1128/ M. 

1712-1716) (Elazığ: Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih 

Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, 2024); Sema Gökbayır, Osmanlı Hukuk 

Sisteminde Fıkhın Belirleyiciliği Erzincan Şer‘iyye Sicilleri Evlenme-Boşanma 

Kayıtları Örneği (Günümüz Erzincan’ı ile Mukayeseli) (Erzincan: Erzincan 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2013); Ali 

Özenç, 18. Yüzyıl Diyarbakır Şer‘iyye Sicillerine Göre Din Gelenek ve Törelerin 

Kavşağında Osmanlı Âmid Ailesi (Bursa: Uludağ Üniversitesi, Doktora Tezi, 

2016); Serhat Bal, 10 Numaralı Uşşak Şer‘iyye Siciline Göre 1923-1924 

 



Abdurrezzak Gündüz 

13 

çalışmaların büyük kısmı belirli bölgelerle sınırlı kalmakta ve 

çoğunlukla spesifik konulara odaklanmaktadır. Bu nedenle, 

farklı zaman dilimlerine ve coğrafi bölgelere yönelik akademik 

çalışmaların da yapılması büyük önem taşımaktadır. Bu 

bağlamda, daha önce bu konu özelinde herhangi bir akademik 

çalışmanın yapılmamış olması,3 bu çalışmanın ortaya çıkmasının 

                                                 

 
Yıllarında Uşak’ta Aile Hayatı (Uşak: Uşak Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2011); Ömer Demirel, “1700-1730 

Tarihlerinde Ankara’da Ailenin Niceliksel Yapısı”, Belleten 54/211 (20 

Aralık 1990), 945-962; Canan Demir, Saraybosna Şer‘iyye Sicillerindeki Nikâh 

Kayıtları (1781-1783) (Mersin: Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimleri 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019); Ali Kaya, “17. Yüzyıl Bursa Şer‘îye 

Sicillerinin İslam Aile Hukuku Açısından Tahlili”, Uludağ Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 17/1 (2008), 81-107; Merve Karaçay Türkal, 

“Trabzon Şer‘iyye Sicillerindeki Nikâh Kayıtları (1750-1755)”, Otam 48 

(2020), 147-177; Abdussamed Atasoy, “Osmanlı Kanunlarında ve 

Mahkeme Kayıtlarında Çeyiz”, Eskiyeni 54 (30 Eylül 2024), 1247-1268; 

Muhammed Mustafa Küçük, Üsküdar ve İstanbul Şer‘iyye Sicillerinde Kazf ve 

Hakaret Suçları (16. ve 17. Yüzyıl) (Kayseri: Erciyes Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2024); Rifat Özdemir, “Tokat’ta 

Ailenin Sosyo - Ekonomik Yapısı (1771-1810)”, Belleten 54/211 (1990), 993-

1052; İrem Gürbüz, Şer‘iyye Sicillerine Göre 1650-1750 Yıllarında Konya’da 

Çocuklar ve Yetimler (Konya: Konya Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018); Abdullah Aydoğan, Maraş Şer‘iyye 

Sicillerine Göre Ailenin Teşekkülü ve Dağılması (Kahramanmaraş: 

Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2016); Hilal Atılgan, XVI. Yüzyıl İstanbul’unda Evliliğin 

Sonlandırılması: Üsküdar Kadı Sicilleri Örneği (Antalya: Akdeniz 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi.); Yıldız Akköy, 17. 

ve 18. Yüzyıllar Arası Osmanlı Devleti’nde Kadın ve Aile (Aydın: Aydın 

Adnan Menderes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2021). 
3  Diyarbekir ve bağlı kazaları üzerine yapılmış bazı şer‘iyye sicil çalışmaları 

için bkz. Mehmet Yangın, 399 Nolu Çermik Şer‘iyye Sicilinin Transkripsiyonu 

ve Değerlendirilmesi (H. 1330-1336/ M. 1912-1918) (Diyarbakır: Dicle 

Üniversitesi Sosyal bilimler Enstitüsü İslam Tarihi Anabilim Dalı, Yüksek 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

14 

önemli bir sebebi olmuştur. 

Bu çalışmada, aile hukukunda evliliğin oluşumu, evlilik 

öncesi uygulamalar, nikâhın şartları, evlilik çeşitleri ve evlilikten 

doğan hak ve sorumluluklar inceleme konusu edilecektir. Bu 

minvalde, Osmanlı şer‘iyye sicillerinde nikâh akdinin 

gerçekleşmesi için hangi şartların arandığı, Hanefî mezhebine 

göre nikâhın geçerlilik şartları ile Osmanlı uygulaması arasında 

ne tür benzerlikler ve farklılıkların olduğu; denklik, veli rızası ve 

şahitlik gibi kavramların uygulamadaki yerinin ne olduğu gibi 

konular üzerinde durulmuştur. 

                                                 

 
Lisans Tezi, 2019); Recep Kaya, 400 ve 401 Nolu Çermik Şer‘iyye Sicillerinin 

Transkripsiyonu ve Değerlendirmesi (Diyarbakır: Dicle Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2015); İbrahim Özcoşar, 315 

Numaralı hicri 1154-1155 (m. 1741-1742) Tarihli Diyarbakır Şer‘iyye Sicilinin 

Transkripsiyonu ve Değerlendirmesi (Diyarbakır: Dicle Üniversitesi, Yüksek 

Lisans Tezi, 2000); İkram Ertaş, Hicri 1261/ Miladi 1845 Tarihli Diyarbakır 

Merkez Kazası Gayrimüslim Nüfus Defteri Transkript ve Değerlendirilmesi 

(Batman: Batman Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2017); Gürkan Cevger, “XVIII. Yüzyılda Diyarbakır Şehrinde Ailenin 

Oluşumu, Dağılması ve Demografik Yapısı”, Tarih ve Gelecek Uluslararası 

Hakemli Tarih Araştırmaları Dergisi 2/1 (2016), 82-108; İbrahim Özgül, 

“Şer‘iyye Sicillerine Göre XVIII. Yüzyılda Diyarbakır’da İkamet Eden 

Aşiretlerdeki Problemler ve Çözümleri”, Ekev Akademi Dergisi 23/77 (2019), 

241-252; Özlem Tüzüner, “Diyarbekir Şer‘iyye Sicillerinde Âmid 

Mahkemesinin Nafaka Konulu Bazı İçtihatlarının İncelenmesi”, Selçuk 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 30/4 (2022), 1835-1881; Elif Atmaca 

Bulut, 335 Nolu Lice Şer‘iyye Sicilinin Transkripsiyonu ve Değerlendirmesi 

(Diyarbakır: Dicle Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2019); Davut Öz, 352 

Nolu Diyarbakır Şer‘iyye Sicilinin Transkripsiyonu ve Değerlendirilmesi (H. 

1136-1264/ M. 1724-1848) (Diyarbakır: Dicle Üniversitesi, Yüksek Lisans 

Tezi, 2013); Mehmet Bulut, 356 Nolu Diyarbakır Şer‘iyye Sicilinin 

Transkripsiyonu ve Değerlendirilmesi (H. 1217-1218 / M. 1803-1804) 

(Diyarbakır: Dicle Üniversitesi, 2013); Muhammed Tayyib Kılıç, “XVII-

XIX. Yüzyıl Şer‘iyye Sicilleri Çerçevesinde Diyarbakır’da Gayri 

Müslimlerin Hukuki Tasarrufları”, The Journal of Academic Social Science 

132/132 (2024), 69-89. 



Abdurrezzak Gündüz 

15 

1.2. Araştırmanın Metodu ve Kaynaklar 

Çalışmada, uygulamalara dair seçilen sicil belgelerinden 

örnekler sunularak, günümüz hukuk araştırmalarında 

kullanılan sınıflandırmalar esas alınmıştır. Bu çerçevede, aile 

hukukuna dâhil olan evliliğin farklı aşamaları; evlilik öncesi 

işlemler, nikâhın geçerliliği için aranan şartlar ile nikâhtan doğan 

hak ve sorumluluklar ayrı başlıklar altında ele alınacaktır. 

Belgelerin tahliline geçmeden önce, her bir başlık 

altındaki konunun İslam hukuku açısından genel bir çerçevesi 

sunulacaktır. Ardından, ilgili konuyla ilgili çalışmada kaç adet 

örnek belge bulunduğuna değinilecektir. Konunun farklı 

yönlerine işaret eden belgeler olması hâlinde birden fazla örneğe 

yer verilecek; ancak içerik ve konu bakımından benzer nitelikte 

olan belgelerden yalnızca biri kullanılacaktır. Her bir belgenin 

ardından, o belgenin İslam hukuku ile ilişkisine kısaca 

değinilecektir. 

Sicil belgelerinin hukuki tahlili yapılırken, tüm 

mezheplerin görüşlerine lüzumsuz biçimde yer vermek yerine, 

dönemin Osmanlı uygulamasında esas alınan Hanefî mezhebine 

ait görüşler temel alınacaktır. Zira bu dönemde, Hanefî 

mezhebinin uygulanması kararnamelerle zorunlu hale 

getirilmiştir.4 Ancak Hanefi mezhebi dışında bir uygulama tespit 

edilirse ilgili mesele daha geniş çerçevede incelenecektir. 

Bu çalışma, giriş ve iki ana bölümden oluşmaktadır. Giriş 

kısmında konunun önemi, kapsamı; araştırma metodu ve 

kaynaklar üzerinde durulacaktır. 

                                                 

 
4  Osman Kaşıkçı, İslâm-Osmanlı Hukuku (İstanbul: Ufuk Yayınları, 2015), 

128; Mehmet Âkif Aydın, Türk Hukuk Tarihi (İstanbul: Beta Basım Yayım, 

2013), 97; Ayrıca bkz. s. 13-14. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

16 

Birinci bölümde, Osmanlı hukukunun tarihî gelişimi, 

genel yapısı, işleyişi ve hukuk uygulayıcıları ele alınacak; ayrıca 

pratikte uygulanan şer‘î ve örfî hukukun kapsamı ile hukuki 

konularda ortaya çıkan sorunların temyiz mercii bağlamında 

nasıl çözümlendiği incelenecektir. İkinci bölümde ise İslam aile 

hukukunun yapısı çerçevesinde evlilik öncesi işlemler, nikâh ve 

ona bağlı hükümler, evliliğin geçerlilik şartları ile evlilikten 

doğan hak ve sorumluluklar, ilgili şer‘iyye sicil belgeleri ışığında 

incelenecektir. 

Bu çalışmanın temel kaynaklarını, 19. yüzyıla ait 27 adet 

Diyarbekir şer‘iyye sicil defteri oluşturmaktadır. Bunun yanı sıra 

Hanefî mezhebine ait klasik fıkıh eserlerinden el-İhtiyâr,5 el-

Hidâye,6 el-Mebsût7 ve Mülteka8 gibi temel kaynaklar ile Ahvâl-i 

Şahsiyye9 türü klasik hukuk metinlerinden yararlanılmıştır. 

Ayrıca, günümüzde bu alanda kaleme alınmış M. Âkif Aydın’ın 

                                                 

 
5  Abdullah b. Mahmûd Mevsılî, el-İhtiyar li-Talili’l-Muhtar (Beyrut, Lübnan: 

Dar’ül Erkam). 
6  Ebu’l-Hasen ʿAlî b. Ebûbekr el-Ferğânî el-Merğînânî, el-Hidâye fî şerḥi 

Bidâyeti’l-mubtedî (Pakistan: İdaretü’l-Kur’an ve’l-Ulumi’l-İslamiyye, 

1417). 
7 Muḥammed b. Ahmed b. Ebî Sehl Şemsü’l-Eimme es-Serahsî, el-Mebsût 

(Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 1414/1993). 
8 İbrâhîm b. Muhammed b. İbrâhîm el-Halebî, İzahlı Multeka’l-Ebhur 

Tercümesi, çev. Mustafa Uysal (İstanbul: Direzkonca Matbası, 1968). 
9  Muhammed Kadri Paşa, el-Ahkâmü’ş-Şer‘iyye fi’l-Ahvâli’ş-Şahsiyye (Bairût: 

Dar’ül İbn Hazm, 1428). 

 



Abdurrezzak Gündüz 

17 

çalışmaları başta olmak üzere,10 Halil Cin,11 Ekrem Buğra 

Ekinci,12 Hayrettin Karaman13 gibi çağdaş İslam hukukçularının 

eserleri14 de yeri geldikçe kullanılmıştır. 

                                                 

 
10 Mehmet Âkif Aydın, Osmanlı Hukuku: Devlet-i Aliyye’nin Temeli (Ankara: 

Diyanet Vakfı, 2020); Mehmet Âkif Aydın, İslâm ve Osmanlı Hukuku 

Araştırmaları (İstanbul: İz Yayınları, 1996); Aydın, Türk Hukuk Tarihi; 

Mehmet Âkif Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku (İstanbul: Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 1985). 
11 Halil Cin, İslam ve Osmanlı Hukukunda Evlenme (Ankara: Ankara 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Yayınları, 1974); Halil Cin - Ahmed 

Akgündüz, Türk Hukuk Tarihi (İstanbul: Osmanlı Araştırmaları Vakfı, 

2017). 
12 Ekrem Buğra Ekinci, Osmanlı Hukuku: Adalet ve Mülk (Arı Sanat Yayınevi, 

2023); Ekrem BuğraEkinci, İslâm Hukuku: Umumî Esaslar (İstanbul: Arı 

Sanat Yayınevi, 2006); Ekrem Buğra Ekinci, İslâm Hukuku Tarihi (İstanbul: 

Arı Sanat Yayınevi, 2006); Ekrem Buğra Ekinci, Hukukun Serüveni 

(Hiperlink, 2011). 
13  Hayreddin Karaman, Ana Hatlarıyla İslâm Hukuku (İstanbul: Ensar, 2013); 

Hayreddin Karaman, Başlangıçtan Zamanımıza Kadar İslam Hukuku Tarihi 

(İstanbul: İrfan Yayınevi, 1975); Karaman Hayreddin, İslâm’ın Işığında 

Günün Meseleleri (İstanbul: Kalem Yayıncılık, 1980). 
14 İslam aile hukuku üzerine kaleme alınmış bazı çağdaş çalışmalar 

şunlardır: Orhan Çeker (ed.), Aile Hukuku Kararnâmesi (Konya: Mehir 

Vakfı Yayınları, 1999); Ahmet Temel, Güncel Uygulamalarıyla İslam Aile 

Hukuku (İstanbul); Nuri Kahveci, İslâm Aile Hukuku (İstanbul: Hikmetevi 

Yayınları, 2014); Ahmet Yaman, İslam Aile Hukuku (İstanbul: Marifet 

Yayınları, 1999); Selma Eşkan, İslam Aile Hukukunda Evlilik Engeli Olarak 

Din Farkı Problemi (Erzurum: Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, Doktora Tezi, 2007); 

Abdourahamane Savadogo, İslam Aile Hukukunda Nişanlanma ve Evlilik 

Akdi Esnasında Ortaya Çıkan Çağdaş Problemler (Konya: Necmettin Erbakan 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018); 

Mustafa Kelebek, İslâm Aile Hukukunda Velâyet (Sivas: Cumhuriyet 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1996); Halil 

İbrahim Acar, İslâm Hukukunda Evliliğin Sona Ermesi (Erzurum: Ekev 

Yayınları, 2000);  Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku; Ahmet Acarlıoğlu, 

Hz. Peygamber (s.a.v) Döneminde Aile Hayatı (İstanbul: Siyer Yayınları, 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

18 

Sicil belgelerinin transkripsiyonu yapılırken ve yabancı 

kökenli kelimeler yazılırken, uzun okunan sesli harfler (a, i, u), 

ilgili Osmanlıca yazımı yansıtmak üzere şapkalı olarak (â, î, û) 

biçiminde gösterilmiştir. Belgeler, orijinaline sadık kalınarak 

herhangi bir değişiklik yapılmaksızın aktarılmıştır. 

Arap alfabesindeki ayn harfi (‘) sembolüyle gösterilmiş; 

okunamayan kelimeler parantez içinde soru işaretiyle (?), 

okunamayıp tahmin edilen kelimeler ise köşeli parantez [ ] 

içinde belirtilmiştir. Çok uzun metinlerden sadece konuyla ilgili 

bölümler ana metinde verilmiş, devamı olduğunu göstermek 

için başına veya sonuna (…) üç nokta işareti konulmuştur. 

Belgenin tam metni ise dipnotta sunulmuştur. Belge tarihi 

verilirken ilk önce asıl olan hicri takvim yılı, ardından miladi 

takvim yılı verilmiştir. 

Sicil belgelerine yapılan atıflarda şu format kullanılmıştır: 

(DŞS-Defter Numarası-Sayfa Numarası/Hüküm Numarası). 

Örneğin: DŞS-3767-24a/1. Bu formatta: DŞS, Diyarbakır şer‘iyye 

sicillerini; 3767 defter numarasını; 24a sayfa numarasını, 1 ise 

hüküm numarasını ifade etmektedir. 

                                                 

 
2020); Hamdi Döndüren, Delilleriyle Aile İlmihali (İstanbul: Erkam 

Yayınları, 2016). 



Abdurrezzak Gündüz 

19 

2. İSLAM-OSMANLI HUKUKUNUN GENEL YAPISI VE 

İŞLEYİŞİ 

2.1. Osmanlı Hukuk Tarihi 

Hukuk tarihi, insanlık tarihi kadar eski bir geçmişe 

sahiptir. Zira insan, yaratılışı gereği ferdî değil, toplum içinde 

yaşamaya meyyaldir. Bu toplumsal yaşamın düzenlenmesi 

zaruretinden ötürü, insanlar tarih boyunca hak ve 

yükümlülüklerini belirleyen çeşitli hukuk sistemleri 

geliştirmişlerdir.15 Hukukun kapsamı dikkate alındığında, iki 

temel ayrımdan söz edilebilir: Hukukun bütün insanlığı 

ilgilendiren alanları konu edinen (nikâh, miras ve ehliyet gibi) 

genel hukuk tarihi, belli bir topluluk ya da millete ait hukuk 

düzenlemelerini ele alan özel hukuk tarihi. Bu bağlamda, belli 

bir zaman ve toplumla sınırlı olan İslam-Osmanlı hukuk tarihi, 

özel hukuk tarihi kapsamında değerlendirilir.16 

İslam hukuk tarihi, gelişim süreci itibarıyla altı döneme 

ayrılır:17 Hz. Peygamber devri, sahabe devri, tabiin devri, tebe-i 

tabiin (olgunluk) devri, Abbâsîler (duraklama) devri, taklit devri 

ve kanunlaştırma (yeniden uyanış) devri.18 Yaklaşık altı asır 

(1299–1922) hüküm süren Osmanlı Devleti’nin hukuk sistemi, 

İslam hukukunun bir parçası olup bu dönemlerden özellikle iki 

tanesine doğrudan ev sahipliği yapmıştır.19 

                                                 

 
15 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 39. 
16 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 40. 
17 Ekinci, İslam Hukuku Tarihi, 10. 
18 Karaman, Ana Hatlarıyla İslâm Hukuku, 2/5-6. 
19  Hatice Açıksarı, Diyarbekir’de Sosyal ve Ekonomik Hayat (Diyarbekir Şer‘iyye 

Sicilleri Âmid Mahkemesi-3754 Numaralı Sicile Göre H. 1151-1154/ M. 1738-

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

20 

Bunlardan ilki, Moğol istilasından Mecelle’ye kadar süren 

taklit devridir. Bu dönem, daha önceki içtihatların tekrar edildiği 

ve yeni hüküm üretme faaliyetine fazla girilmediği bir 

dönemdir. Bu nedenle bu dönem, (Osmanlı’nın klasik dönemi) 

olarak da adlandırılır. 

İkincisi ise Mecelle’den itibaren başlayan kanunlaştırma 

ve yeniden uyanış devridir. Bu dönemde Batı hukukundan 

etkilenmeler artmış, hukuk sisteminde modernleşme çabaları ön 

plana çıkmıştır. Batı’ya yönelişin belirginleştiği bu süreç, bazı 

çevrelerce (Batılılaşma dönemi) olarak da adlandırılmıştır.20 

2.1.1. Taklit dönemi 

İslam hukuk tarihinin beşinci dönemi olan taklit dönemi, 

Abbâsîler’in son devrinden başlayıp, Osmanlı hukukunun ilk 

sistematik kanunlaştırma girişimi olan Mecelle-i Ahkâm-ı 

Adliye’nin yayımlandığı tarihe kadar (1258–1869) devam 

etmiştir. Bu süreçte, bir dönem Avrupa’yı İslam medeniyetinin 

ışığıyla aydınlatan Endülüs Devleti tarihe karışmış, İslam 

dünyasında siyasi parçalanmalar başlamıştır.21 

Abbâsî Devleti’nin zayıflaması ve merkezi otoritenin 

kaybolmasıyla birlikte irili ufaklı birçok devletçik ortaya çıkmış, 

1258 yılında gerçekleşen Moğol istilası neticesinde halifenin 

öldürülmesiyle Abbâsî Devleti sona ermiştir. Bu siyasi yıkımın 

ardından İslam hukukunun sahadaki etkinliği büyük ölçüde 

                                                 

 
1741) (Kahramanmaraş: Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2022), 9. 
20 Ahmet Yaman - Halit Çaliş, İslâm Hukukuna Giriş (İstanbul: M.Ü. İlâhiyat 

Fakültesi Vakfı Yayınları, 2013), 125. 
21 Yaman - Çaliş, İslam Hukukuna Giriş, 125; Karaman, Başlangıçtan 

Zamanımıza Kadar İslam Hukuku Tarihi, 142. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

21 

zayıflamış, özellikle İlhanlı hükümdarı Gazan Han dönemine 

kadar İslam hukuku yerine Cengiz Yasası22 adlı örfî hukuk 

kuralları uygulanmıştır.23 Bu dönem, İslam hukuk tarihindeki 

İçtihad Devrinin sona erdiği ve önceki mezhep imamlarının 

görüşlerinin esas alındığı bir dönem olarak öne çıkar.24 Dönemin 

âlimleri, mevcut mezhep imamlarının görüşleri doğrultusunda 

hareket etmiş; mezhep içi yeni içtihatlara dahi müsamaha 

gösterilmemiştir. Örneğin, İmam Süyûtî gibi büyük âlimlerin 

sınırlı içtihat girişimleri bile kabul görmemiştir.25 Bu dönemin 

taklit dönemi olarak anılmasının başlıca sebepleri şunlardır: 

İctihad kapısının kapandığı inancı. Önceki dönemlerde 

fıkhî meselelerin büyük ölçüde çözüme kavuşturulmuş olması. 

Mezhep taassubu, yani bağlı olunan mezhebin en doğru yol 

olarak görülmesi. Farklı görüşlerin ortaya çıkmasından 

kaynaklanan dinî istismar ve sapma endişeleri. Bâtıni, Hurufi 

akımların yol açtığı inanç karmaşalarından uzak durma arzusu. 

Devletin, hukuk birliğini sağlama amacıyla, tek bir mezhebe 

(Hanefî) bağlı kadı ve müftülerin görevlendirilmesidir.26 Bu 

                                                 

 
22 Cengiz Han Yasası: Moğol İmparatorluğu’nda nesilden nesile aktarılan. 

Moğol hukuk ve törelerinden oluşan, imparatorluğun hukuk ve askeri 

işlerini düzenleyen ve Cengiz Han tarafından 1206 yılında kanun haline 

getirilen, 33 defterden oluşan bir mecmuadır. Bkz. Mustafa Kafalı, 

“Cengiz Han”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1993), 7/367-369. 
23 Karaman, Başlangıçtan Zamanımıza Kadar İslam Hukuku Tarihi, 142; Talip 

Türcan vd., İslam Hukuku El Kitabı, ed. Talip Türcan (Ankara: Grafiker 

Yayınları, 2012), 66. 
24 Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 57-58. 
25 Ekinci, İslam Hukuku Tarihi, 141; Türcan vd., İslam Hukuku El Kitabı, 66. 
26  Ekinci, Osmanlı Hukuku, 158-159; Abdullah Çolak, İslam Hukuk Tarihi ve 

İslam Hukukunun Kaynakları (İstanbul: Hikmetevi Yayınları), 132-134; 

Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 57-58. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

22 

dönemde karşılaşılan yeni sosyal ve hukuki problemler, klasik 

mezhep kaynaklarından hareketle çözülmeye çalışılmıştır. 

Mezhep kaynaklarında açık hüküm bulunmayan durumlarda, 

benzer olaylar kıyas yoluyla çözümlenmiştir. Yeni hüküm 

üretimi sınırlı olduğu için, bu döneme klasik fıkıh dönemi ya da 

taklit dönemi denilmiştir.27 Bu dönemde, kadı ve müftülerin 

istifade etmeleri amacıyla çeşitli fıkıh kitapları ve bu kitaplar 

üzerine şerhler kaleme alınmıştır. Bu eserlerden bazıları 

şunlardır: 

Ebu'l-Berekât en-Nesefî’nin el-Vâfî ve şerhi, el-Kâfi, 

Kenzü’d-dekâʾik, el-Müstasfa’sı; Cemâlüddîn Aksarâyî’nin Şerhu-

Mecma'i'l-bahrayn ve'l-Mülteqa ve Ahlak-ı Cemali’si, Seyyid Şerif 

el-Cürcâni’nin Şerhu's-Siraciyye’si ve Molla Fenârî’nin Füsûlü’l-

bedâyi'sidir.28 

2.1.2. Uyanış (kanunlaştırma) dönemi  

Osmanlı Devleti, kuruluşundan III. Murat dönemine 

kadar sürekli bir gelişim göstermiştir. Bu süreçte devletin 

sınırları yaklaşık 20 milyon km²’ye kadar ulaşmıştır. Bu döneme 

kadar Osmanlı’da hukuk, İslam hukuku esaslarına göre 

uygulanmıştır. Ancak 1699 Karlofça Antlaşması ile birlikte 

Osmanlı Devleti toprak kaybetmeye başlamıştır.29 Bu durum 

Batı’daki gelişmelerin etkisinin daha fazla hissedildiği bir süreci 

başlatmıştır. 

Rönesans, Sanayi Devrimi ve Batı’daki hukuk 

sistemlerinde yaşanan dönüşümler, Osmanlı toplumunda da 

                                                 

 
27 Çolak, İslam Hukuk Tarihi ve İslam Hukukunun Kaynakları, 135. 
28 Karaman, Başlangıçtan Zamanımıza Kadar İslam Hukuku Tarihi, 147-181; 

Çolak, İslam Hukuk Tarihi ve İslam Hukukunun Kaynakları, 135-137. 
29 Karaman, Başlangıçtan Zamanımıza Kadar İslam Hukuku Tarihi, 183. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

23 

hukuk alanında yenilik ihtiyacını gündeme getirmiştir. 

Toplumsal yapının ve zamanın şartlarının ortaya çıkardığı 

sorunların çözümü, Müslümanları öz benliğine döndürme ve 

kaybedilen değerleri hatırlatma arayışı, Osmanlı’daki bazı Batı 

yanlısı çevreleri harekete geçirmiştir.30 Bu çabaların sonucunda 

1839 yılında ilan edilen Tanzimat Fermanı ile hukuk alanında 

kurumsallaşma yolunda ilk adım atılmış ve İslam hukukunun 

altıncı dönemi olarak nitelendirilen uyanış (kanunlaştırma) 

dönemi başlamıştır. Bu süreçte Batı’ya ayak uydurmak amacıyla 

birçok kanun hazırlanmış ve yürürlüğe konulmuştur. Bunlar 

arasında: 1840, 1851 ve 1858 tarihli Ceza Kanunları; 1876 tarihli 

Kanun-ı Esasi (Anayasa), 1879 tarihli Usul-i Muhakeme-ı 

Hukukîye (Hukuk Usulü Kanunu), 1850 ve 1864 tarihli Ticaret 

Kanunları ve 1917 tarihli Hukûk-ı Âile Kararnâmesi (Aile 

Hukuku Kararnâmesi) yer almaktadır.31 Bu dönemde, bir önceki 

dönemde olduğu gibi taklitçi anlayış devam etmiştir. Ancak 

önemli bir farklılık olarak dönemin âlimleri, ilk kez toplumun 

faydasını gözeten mezhep dışı görüşleri benimsemiş.32 Ayrıca bu 

dönemde selefi anlayışın yanı sıra yenilikçi yaklaşımlara da 

değer verilmiştir.33 

Dönemin öne çıkan bazı ilim adamları arasında 

Cemaleddin Afgani, Muhammed Abduh, Reşid Rıza, Ahmed 

Cevdet Paşa, Mustafa Sabri Efendi ve Gerdankıran Ömer Hulûsi 

Efendi gibi isimler yer almaktadır. Bu dönemde hem yeni eserler 

                                                 

 
30 Karaman, Başlangıçtan Zamanımıza Kadar İslam Hukuku Tarihi, 183-184. 
31 Ekinci, İslam Hukuku Tarihi, 248. 
32  Karaman, Ana Hatlarıyla İslâm Hukuku, 79-82; Karaman, Başlangıçtan 

Zamanımıza Kadar İslam Hukuku Tarihi, 194. 
33 Ekinci, İslam Hukuku Tarihi, 245-248. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

24 

kaleme alınmış hem de daha önce yazılmış olan Şah Veliyyullah 

ed-Dihlevî, Şevkânî, İbn Teymiyye, İbn Kayyim el-Cevziyye, İbn 

Hazm ve Şâtibî gibi âlimlerin eserleri tahkik edilerek 

neşredilmiştir.34 Ahmed Cevdet Paşa başkanlığında hazırlanan 

Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye, Mustafa Sabri Efendi tarafından 

onaylanan Hukûk-ı Âile Kararnâmesi ve Ahmed Cevdet Paşa’nın 

da yer aldığı komisyon tarafından hazırlanan Metn-i Metîn adlı 

eserler bu dönemde hukuk alanında hazırlanmış en önemli 

metinler arasında yer almaktadır.35 

Yargı teşkilatı, bir önceki dönemde olduğu gibi bu 

dönemde de davalara Anadolu ve Rumeli kazaskerliklerine 

bağlı kadılar tarafından genellikle evlerinde bakılmaktaydı. 

Ancak 1253/1838 tarihinden itibaren kadılar, kurulan meşîhat 

mahkemelerine bağlanmışlardır. II. Mahmud döneminde ise 

resmî mahkemeler kurulmuş; kadılar bu mahkemelerde yalnızca 

şer‘î davalara bakmakla görevlendirilmiştir. Bu süreçte ayrıca 

Meclis-i Ahkâm-ı Adliyye, Dîvân-ı Ahkâm-ı Adliye, Şûrâ-yı 

Devlet, Fransız modeli ticaret mahkemeleri ile Meclis-i Tahkikât 

(ceza mahkemeleri) gibi çeşitli yeni yargı organları da 

oluşturulmuştur.36 

2.2. Osmanlı Hukukunun Özellikleri 

Osmanlı hukuk sistemi, müstakil bir yapıya sahip 

olmayıp, Hz. Peygamber’in Medine’de kurduğu İslam 

Devleti’nin devamı niteliğindedir.37 Kaynağını Kur‘ân ve 

                                                 

 
34 Karaman, Başlangıçtan Zamanımıza Kadar İslam Hukuku Tarihi, 185. 
35  Mehmet Âkif Aydın, “Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye”, Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 28/232-235. 
36 Karaman, Başlangıçtan Zamanımıza Kadar İslam Hukuku Tarihi, 185-187. 
37 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 99. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

25 

Sünnet’ten alan bir yapıya sahiptir. Ancak Osmanlı hukuku hem 

teorik hem de pratik olarak aynı dönemdeki diğer bazı hukuk 

sistemlerinden ayıran birtakım temel özelliklere sahiptir. Bu 

özelliklerden bazıları şunlardır:38 

Din menşelidir, umumîdir, devamlılık esaslıdır, 

hukukçular hukukudur, meseleci yaklaşımlıdır, süratlidir, 

(sistemleştirilmiş ve oturmuş bir yapıya sahip olduğu için 

davaların kısa sürede neticelendirilmesi esastır. Davanın 

uzaması adaletin zedelenmesi anlamına geleceği için, uzun 

süren davalar hâkimi sorumlu kılabilir, hatta görevden 

alınmasına sebep olabilirdi.) ucuzdur, (İlâhî adalet esasına 

dayanan bu hukukta hakkını aramak için aracıya, rüşvete, 

torpile veya ücretli bir avukata ihtiyaç yoktur. Bu sebeple adalet 

erişilebilir ve masrafsızdır.) âdildir, şeffaftır39 (Hukukun temel 

hedefi adalettir. Yargı süreci açık bir şekilde yürütülür ve taraflar 

mahkemede eşit konumdadır.) ve tek yargıçlıdır.40 (İslam-

Osmanlı hukukunda davalar, bazı istisnalar dışında41 genellikle 

tek hâkim huzurunda görülmektedir. Hâkimin yanında yer alan 

danışma heyeti görüş bildirse de nihaî karar yetkisi yalnızca 

                                                 

 
38 Karaman, Ana Hatlarıyla İslâm Hukuku, 1/164-165. 
39 Kaşıkçı, İslam-Osmanlı Hukuku, 272-273. 
40  Mehmet Âkif Aydın, “Osmanlılar (Hukukî-Adlî Yapı)”, Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 33/515-521. 
41  “Bir da‘vayı ma‘an istima‘ ve hukmetmek uzre nasb olunan, mesela iki 

hâkimden yalnız birisi ol da‘vayı istima‘ve hukmedemez. İstima‘ve hukm 

ederse, hukmu nafiz olmaz. Cunku sultan hazretleri hukmun te’min-i 

isabeti icin iki re’yin ictima‘ını şart etmiş ve emr-i sultani hilafına hukum 

dahi merdud bulunmuştur.” Bkz. Efendi Ali Haydar, Dürerü’l-hükkâm 

şerhu Mecelleti’l-ahkâm (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2017), 4/3266. 

md. 1802 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

26 

hâkime aittir.)42 Ancak davada bir hata olduğu düşünüldüğünde 

temyiz yolu açıktır.43 

2.3. Osmanlı Hukukunun Genel Yapısı 

Her toplum ve medeniyetin kendine özgü bir hukuk 

sistemi olduğu gibi, Osmanlı Devleti de köklü ve sistemli bir 

hukuk düzenine sahiptir. Bu hukuk sistemini diğerlerinden 

ayıran en temel özellik; yaklaşık 700 yıllık bir geçmişe sahip, 

temelleri sağlam, kuralları belirlenmiş ve uygulama alanı geniş 

bir yapıya sahip olmasıdır. Türklerin İslamiyet’i kabul etmeye 

başlamasıyla birlikte hukuk sistemi de İslam'ın çizdiği esaslar 

çerçevesinde şekillenmeye başlamıştır. Nüfusunun büyük 

çoğunluğu Müslüman olan Osmanlı Devleti’nin hukuku da 

esasen İslam hukukunun bir devamıdır.44 

Ancak burada üzerinde durulması gereken önemli bir 

husus, Osmanlı hukukunun sadece şer‘î esaslara dayanmadığı; 

aynı zamanda örfî hukukla da desteklenen çift yönlü bir yapıya 

sahip olmasıdır. Uygulamada ağırlıklı olarak şer‘î hukuk geçerli 

olmakla birlikte, devletin idari ve toplumsal ihtiyaçlarına binaen 

örfî hukukun da belli alanlarda tatbik edildiği görülmektedir.45 

Üzerinde durulması gereken ikinci önemli husus ise zamanın ve 

toplumun şartlarına göre İslam hukukunun, içtihat kapısı 

                                                 

 
42 İbrahim Erol Kozak vd., Hukuk Tarihi, ed. Fethi Gedikli (Eskişehir: 

Anadolu Üniversitesi Yayınları, 2019), 79-81; Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 

61-64; Mehmet Âkif Aydın, “Mahkeme (Osmanlı Devleti’nde Mahkeme)”, 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 27/341-

344. 
43 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 101-106. 
44 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 99-101. 
45 Çolak, İslam Hukuk Tarihi ve İslam Hukukunun Kaynakları, 139; Kaşıkçı, 

İslam-Osmanlı Hukuku, 127-128; Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 61-64. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

27 

vasıtasıyla değişime açık olmasıdır. Teorik olarak İslam hukuku 

dört mezhebe göre uygulanabilirken, Osmanlı hukukunda ise 

büyük oranda Hanefî mezhebinin görüşleri esas alınmıştır.46 

2.3.1. Şer‘î hukuk 

Şer‘î hukuk, Hz. Peygamber’in kurduğu Medine İslam 

Devleti ile temelleri atılmış, sistemli bir şekilde kuralları 

belirlenmiş, ilahî kaynaklara dayanan bir hukuk düzenidir. Bu 

sistem, alanında yetkin hukukçuların, İslam hukukunun asli ve 

fer‘î delillerine dayanarak, fıkıh usûlü çerçevesinde yaptıkları 

içtihatlara dayanmaktadır. Şer‘î hukukun oluşumunda örfî 

hukukun aksine, Hz. Peygamber ve dört halife dönemi haricinde 

devlet erkânının doğrudan müdahalesi söz konusu değildir.47 

Şer‘î hukukun icrası, şeyhülislâm, kazasker ve kadılar eliyle 

gerçekleştirilmiştir.48 Bu hukuk sisteminin kaynakları genel 

olarak iki gruba ayrılır: 

Aslî deliller: Bütün mezhep imamlarının üzerinde ittifak ettiği 

Kur‘ân, sünnet, icmâ ve kıyas delilleridir. 

Fer‘î deliller: Mezhepler arasında delil olup olmadığı ihtilâflı 

olan; mesâlih-i mürsele (istislâh), istihsân, örf ve âdet, sedd-i 

zerâi, şer‘u men kablenâ, sahâbe kavlî ve istishâb gibi 

kaynaklardır.49  

                                                 

 
46 Çolak, İslam Hukuk Tarihi ve İslam Hukukunun Kaynakları, 139; Kaşıkçı, 

İslam-Osmanlı Hukuku, 128. 
47 Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 67. 
48 Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 74. 
49 Çolak, İslam Hukuk Tarihi ve İslam Hukukunun Kaynakları, 154; Yaman - 

Çaliş, İslam Hukukuna Giriş, 41-42. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

28 

2.3.2. Örfî hukuk 

Kur‘ân-ı Kerîm’de geçtiği üzere50 İslam-Osmanlı 

hukukunda ilk sırada kanun koyucu Allah’tır.51 İkinci sırada ise 

Hz. Peygamber gelmektedir.52 Ancak İslam-Osmanlı hukuku çok 

kapsamlı bir alana sahip olduğu için Kur‘ân ve Sünnet’te 

açıklanmayan hükümlerde yetki53 devlet başkanı ülü’l-

emirdedir.54 Nitekim kamu hukuku alanında; vergi, iktisat, 

siyâset ve maliye gibi konularda şer‘î hukukun kesin hüküm 

getirmediği alanlarda devletin başı olan padişahın kendisine 

verilen yetkiyi kullanarak çıkardığı ferman ve kanunnâmelerle 

şekillenen hukuk sistemine örfî hukuk denir.55 Bu kavram ilk 

defa, Fâtih Sultan Mehmed döneminde yaşayan Tursun Bey 

tarafından tanımlanmıştır.56 

Buradaki örften kasıt, toplumda gelenek haline gelen, 

                                                 

 
50 “Hüküm ancak Allah'ındır.” Elmalılı Hamdi Yazır, Kur’an-ı Kerîm’in 

Yüce Meâli, ed. Kasım Yayla (İstanbul: Merve Yayınevi, 2002). Yusuf. 

12/40. 
51  Açıksarı, Diyarbekir’de Sosyal ve Ekonomik Hayat (Diyarbekir Şer‘iyye Sicilleri 

Âmid Mahkemesi-3754 Numaralı Sicile Göre H. 1151-1154/ M. 1738-1741), 10. 
52 “Peygamber size ne vermişse onu alın ve size neyi yasaklamışsa ondan 

kaçının.” el-Haşr. 59/7; ve “Eğer bir hususta anlaşmazlığa düşerseniz 

Allah’a ve ahirete gerçekten inanıyorsanız onu, Allah’a ve Peygamber’e 

götürün.” en-Nisâ. 4/59. 
53 “Ey iman edenler! Allah’a itaat edin, Peygamber’e itaat edin, sizden olan 

ülü’l-emre de.” en-Nisâ. 4/59. 
54  Akgündüz, Osmanlı Kanunnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri, 1/64. 
55  Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku, 60. 
56  “Yani bu tedbir ol mertebe olmazsa belki mücerret tavr-ı akl üzere nizâm-

ı âlem-i Zahir için mesela tavr-ı Cengiz Han gibi olursa sebebine izafe 

ederler siyâset-i sultanî ve yasâğ-ı pâdişâhî derler ki örfümüzce ona örf 

derler.” Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 66; Ahmet Akgündüz, Osmanlı 

Kanunnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri (İstanbul: Fey Vakfı Yayınları, 1990), 

1/64. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

29 

İslam hukukunun da kaynağı olan ve Mecelle’deki57 örf değildir. 

Zamanla ortaya çıkan değişiklikler58 ve padişahların verdiği 

hükümler İslam hukukunun ilkelerine ters düşmediği bazı 

alanlarda59 Osmanlı aile hukukuna etki etmiştir.60 Üzerinden 15 

yıl geçen dava dosyalarının kapatılıp artık dinlenilmemesi ve 

nikâhın kadı ya da kadının izniyle kıyılması buna örnek olarak 

gösterilebilir.61 Örfî hukukun kaynakları genellikle şer‘iyye 

sicilleri ve kanunnâmelerdir. 

 1253/1838 tarihine kadar şer‘î ve örfî hukuk aynı kişi ve 

kurumlarca uygulanmaktaydı. Ancak II. Mahmud döneminde 

kurulan yeni mahkemeler ile bu iki hukuk alanı kurumsal olarak 

birbirinden ayrılmış, uygulayıcı kişiler ve kurumlar 

farklılaşmıştır.62 

2.3.3. Osmanlı hukukunda mezhep 

İslam hukuku bir mezheple sınırlı değildir.63 İslam 

hukukunun aslî kaynakları Kur‘ân ve Sünnet’e dayanır. İlk 

başlarda farklı nedenlerle, hukukun tedvin edilip, sadece bir 

                                                 

 
57 “Örf ile tayin nas ile tayin gibidir.” Mehmet Atıf Efendi Kuyucaklızâde, 

Mecelle-i Ahkam-ı Adliye Küllî Kâideler Şerhi (İstanbul: Hikmetevi Yayınları, 

2020), 134. md. 45 
58 “Ezmanın tagayyürü ile ahkâmın tagayyürü inkâr olunamaz.” 

Kuyucaklızâde, Mecelle-i Ahkam-ı Adliye Küllî Kâideler Şerhi, 121. md. 39. 
59 “Nâmeşrû olan nesneye emr-i sultânî olamaz” Mehmet Âkif Aydın, 

“Anayasa”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV Yayınları, 

1991), 3/153-164; Ahmed Akgündüz - Said Öztürk, 700. Yılında Bilinmeyen 

Osmanlı (İstanbul: Osmanlı Araştırmaları Vakfı, 1999), 117. 
60 Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku, 61. 
61  Aydın, “Osmanlılar”, 33/515-521. 
62 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 166; Karaman, Başlangıçtan Zamanımıza Kadar 

İslam Hukuku Tarihi, 185-187. 
63  Şükrü Özen, “Kâdılkudât”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2001), 24/77-82. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

30 

mezheple sınırlandırılması pek mümkün olamamıştır. Ancak 

ilerleyen zamanlarda farklı mezhep ve içtihatların ortaya 

çıkması ve İslamiyet’in geniş bölgelere yayılması gibi nedenlerle, 

İslam hukukunun tedvin ve birliğini bir nevi zorunlu hale 

getirmiştir. İlk defa resmi mezhep fikri, Abdullah b. Mukaffa‘nın 

Abbâsî halifesi Mansur’a tavsiyesi üzerine, hicrî II. yüzyılda 

gündeme gelmiştir. Daha sonra Halife Hârûnürreşîd de benzer 

bir şekilde, İmam Mâlik’in görüşleri çerçevesinde devletin resmî 

mezhebi haline getirilmesini istemiştir. İmam Mâlik64 ise bu 

teklifi kabul etmemiştir.65 Ancak bu tarihten sonra halifeler, 

atadıkları kâdılkudât ve kadıları kendi benimsedikleri 

mezhepten seçerek, bu mezhebin içtihatlarına göre hüküm 

vermelerini istemişlerdir.66 

Osmanlı Devleti’nde de benzer bir süreç takip edilmiştir. 

Ortaya çıkan idarî ve hukukî sorunlara çözüm üretmek 

maksadıyla İslam hukukunu tedvin ederek kanunlaştırma 

yoluna gidilmiştir. Hukukî birliği sağlamak amacıyla, resmî 

olarak Hanefi mezhebinin görüşleri benimsenmiştir. Bunun 

başlıca sebepleri arasında Hanefî mezhebine mensup nüfusun 

çoğunlukta olması ve Osmanlı sultanlarının bu mezhebe 

yakınlık duymaları yer almaktadır.67 

İslam hukukunun erken dönemlerinde ehl-i hadîs 

                                                 

 
64 "Sahabe fakihleri, ülkenin çeşitli şehirlerine dağıldılar. Her birisinin ilmi 

ve fıkhi birikimi var ve hepsi de hak üzere bulunmaktalar. İlmi konularda 

ihtilaf halinde bulunmanın ise bir sakıncası yoktur." Türcan vd., İslam 

Hukuku El Kitabı, 62. 
65 Ekinci, Hukukun Serüveni, 285. 
66  Ali Bardakoğlu, “Hanefî Mezhebi”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 16/1-21. 
67 Bardakoğlu, “Hanefî Mezhebi”, 16/1-16; Aydın, İslam-Osmanlı Aile 

Hukuku, 71. 



Abdurrezzak Gündüz 

31 

(Hanbelîler) ile ehl-i re’y (Hanefîler) olarak iki temel yaklaşım 

öne çıkmıştır. Abbâsî halifesi Hârûnürreşîd’in Hanefî fakihi Ebû 

Yusuf’u kâdılkudât tayin etmesiyle birlikte ülkenin birçok 

bölgesine Hanefî mezhebine mensup kadılar atanmış ve böylece 

Hanefi mezhebinin yayılması sağlanmıştır. Daha sonraki 

dönemlerde de bu uygulama aynı şekilde devam etmiştir. 

Selçuklular döneminde Tuğrul Bey’in Nişabur ve İsfahan gibi 

Hanefi fıkhının az bilindiği bölgelere Hanefî mezhebine mensup 

kadılar tayin etmesi bu mezhebin tanınıp benimsenmesinde 

etkili olmuştur.68 

Osmanlı Devleti'nin ilk dönemlerinde Hanefî mezhebi 

yaygın olmakla birlikte, Doğu ve Güneydoğu Anadolu gibi farklı 

mezheplerin hâkim olduğu bölgelerde Hanefî başkadısının 

yanında diğer mezheplerden, hem başkadıya yardımcı olmak 

hem de halkın bağlı olduğu mezhebe göre fetva vermek üzere 

kadı ve müftülerin atandığı da görülmüştür.69 Böylece yerel 

halkın karşılaştığı hukukî meseleler kendi mezheplerinin 

görüşlerine göre çözümlenmeye çalışılmıştır.70 Ancak daha sonra 

                                                 

 
68 Bardakoğlu, “Hanefî Mezhebi”, 16/1-16. 
69  “İzzet‑meâb es‑Seyyid Ali Efendi, ba‘de's‑selâm inhâ olunur ki,Medîne‑i 

Âmid'de Şâfi‘î Müftüsü es‑Seyyid Mahmud Efendi fevt olup yeri hâlî ve 

hizmet‑i celîle‑i iftâ ta‘tîl olunduğun ahâlî‑i kazâ bâ‑arzuhâl 

tarafımızainhâ ve senin ehliyetin olduğu ecilden me’zûniyetin istid‘â 

etmeleriyle belde‑i mezkûrede mezheb‑i Şâfi‘î üzere iftâya tarafımızdan 

sana izin verilmişdir. Gerekdir ki, lede'l‑istiftâ esahh‑ı akvâl e’imme‑i 

Şâfi‘iye ‑aleyhim rahmetü Rabbü'l‑beriyye‑ ile iftâ edip kütüb‑i 

mu‘tebere‑i Şâfi‘iye'den nakl‑i sarîh ve imzâlarında Âmid kazâsında Şâfi‘î 

müftüsü olduğunu tasrîh eyleyesin ve's‑selâm. Hurrire 

fi'l‑yevmi'r‑râbi‘min şehri Rebî‘ilâhir sene semân aşer ve mi’eteyn ve elf.” 

DŞS- 3750-41b/1. 
70  Bardakoğlu, “Hanefî Mezhebi”, 16/1-16; Kozak vd., Hukuk Tarihi, 108; 

Güler, Osmanlı Kıbrıs’ında Müslim- Gayrimüslim İlişkileri, 37-39. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

32 

hukukî birliğin sağlanması amacıyla kadıların yalnızca Hanefî 

mezhebinden seçilmesi71 ve verilen hükümlerin Hanefî 

mezhebinin en sahih görüşüne göre verilmesi zorunlu hale 

getirilmiştir.72 Bununla beraber mezhep tercihi, şer‘î değil 

örfîdir.73 

2.4. Osmanlı Hukukunda Yazılı Kaynaklar 

2.4.1. Şer‘iyye sicilleri  

İslam hukukunda kişilerin haklarının korunması ve daha 

sonra denetlenebilmesi açısından görülen davaların kayıt altına 

alınması oldukça eskiye dayanır. Hatta bir dönem fıkıh ilminin 

bir alt dalı olarak, ilm-i sakk, ilm-i mahâdır ve sicilât adı altında 

bir ilim dalı geliştirilmeye başlanmıştır.74 Bunun neticesinde bu 

işle uğraşan kişiler için sükûk denilen kitaplar yazılmaya 

başlanmıştır.75 İslam tarihinde davaların kayıt altına alınması 

Hz. Ali’nin ve Muaviye’nin halife olduğu dönemlerden itibaren 

rastlanmaktadır. Ancak Osmanlı’daki şer‘iyye sicillerine 

                                                 

 
71  "Eimme-i Hanefîye’nin akval-i sahihası ile amel etmek üzere 

atanmışlardır.” Kaşıkçı, İslam-Osmanlı Hukuku, 128. 
72 “Eimme-i Hanefîyyeden muhtelefun fîhâ olan mesâili kemâ yenbeğî 

tetebbu edüp esahh-ı akvâli bulup anınla amel eyleye…”; Ayrıca "Mesele: 

Esahh-ı akvâl ile amel eyliyesun deyu beratında mukayyed olan kâdı 

kavl-i zaif ile amel eylese hükmü nâfiz olur mu? el-Cevâb: Gayet zaîf 

olunca olmaz." Pehlül Düzenli, Şeyhülislâm Ebussuud Efendi ve Fetvâları 

(İstanbul: Osmanlı Araştırmaları Vakfı Yayınları, 2012), 370; Ayrıca bkz. 

Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku, 72; Aydın, “Mahkeme”, 27/341-344; 

Ahmet Yusuf Yılmaz, Osmanlı Hukukunda Batılılaşma Süreci (1808-1920) 

(Ankara: Gazi Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2016), 73/82. 
73  Kaşıkçı, İslam-Osmanlı Hukuku, 128. 
74 Cengiz Kallek, “Sak”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2008), 35/584-586. 
75 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 183; İsmail Cebeci, “Sukûk”, Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. (Ankara: TDV Yayınları, 2019), 2/523-527. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

33 

benzeyen kayıt örneği, hicretin 40. yılında Muaviye tarafından 

Mısır’a atanan Süleyman bin Itr tarafından verilen bir hükme 

taraflarca itiraz edilmesi üzerine, davayı iki şahit huzurunda 

yeniden hükme bağlayıp daha sonra ispatını kolaylaştırmak için 

de sicil denen bir belgeye kaydettirmiştir. Aynı şekilde hicri 120. 

yılında Küfe kadısı İbni Şübrime’nin verdiği hükümleri tescil 

ettirdiği görülmüştür.76 Osmanlı Devleti’nde ise kadıların 

verdikleri askerî, siyasî, toplumsal ve ferdî kararların kayıt altına 

alındığı belgelere şer‘iyye sicilleri denir. Padişahın çıkardığı 

kanunnâme ile77 kadıların verdikleri hükümleri iki şahit 

huzurunda kayıt altına almaları, zorunlu hale getirilmiştir.78 

Osmanlı’nın her sancak ve vilâyetinde tutulan şer‘iyye 

sicilleri iki bölümden oluşmaktadır.79 Birinci bölümde; i‘lâm, 

hüccet ve tereke gibi isimlerle anılan, nikâh ve satış gibi kadılar 

tarafından görülen davaların kayıt altına alınmasıdır. Mahkeme 

kütüğünde muhafaza edilen bu belgeleri kadının görev süresi 

dolduktan sonra kendisinden sonra gelen kadıya teslim etmesi 

gerekirdi.80 İkinci bölümde ise; ferman, emir, buyruldu, tezkere, 

berat gibi isimlerle merkezden taşraya gönderilen padişah 

ferman ve emirleri yer alırdı. Bu sicillerin bir nüshası kadının 

                                                 

 
76 Meryem Cihangir, İslam Hukukunda Âdil Yargılama Esasları (Ankara: İksad, 

2024), 170. 
77  “Hâkim, mahkemeye sicilât defteri vaz ‘edip vereceği i‘lamat ve senedâtı 

hile ve fesaddan salim olabilecek muntazam bir surette ol deftere kayd ve 

tahrir ve onun hıfzına dikkat ve i‘tina eder.” Ali Haydar, Dürerü’l-hükkâm, 

4/3280. md. 1814. 
78  Ekinci, Osmanlı Hukuku, 183-184. 
79 Erdoğan, Fıkıh İlmine Giriş, 180. 
80  Ömer Nasuhi Bilmen, Hukukı İslâmiyye ve Islahatı Fıkhiyye Kamusu 

(İstanbul: İstanbul Üniversitesi Yayınları, 1951), 8/52-224. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

34 

yanında muhafaza edilirken diğer nüshası merkeze 

gönderilirdi.81 

Şer‘iyye sicillerinde verilen her kararın altında şuhûdu’l-

hâl, şuhûdu’l-‘udûl veya şuhûdu’l-müslimîn olarak 

adlandırılan, hâkimin adil davranmasını denetleyen ve 

gerektiğinde bilgisine başvurulan, bölgenin ileri gelenlerinden 

oluşan beş-altı kişilik gözlemci grubunun isim ve mühürleri 

bulunmak zorundadır.82 Yayımlanan kanunnâmeden de 

anlaşılacağı üzere, İslam hukukunda yazılı belgelerin tek başına 

kesin hüküm yetkisi bulunmamaktadır. Ancak düzenli bir 

şekilde tutulmuş şer‘iyye sicilleri kesin delil olarak kabul edilir.83 

Ayrıca verilen karara temyiz yolu kapalıdır. Elimizde bulunun 

en eski şer‘iyye sicili 1455 tarihli Bursa şer‘iyye sicilidir.84 

2.4.2. Terekeler 

Osmanlı Devleti’nde kadıların görevlerinden biri de vefat 

eden kişilerin tereke mallarının, kâsım denilen görevliler eliyle 

paylaştırılıp kayıt altına alınmasını sağlamaktır. Yapılan mal 

paylaşımı, daha sonra doğabilecek itirazların önüne geçmek 

amacıyla tereke veya kaseme defterlerine kaydedilirdi.85 

                                                 

 
81 Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 99. 
82  “Yalnız hatt ve Hatem ile amel olunmaz. Çünkü hatt, hatta ve Hatem 

hateme müşabih olmakla şaibe-i tezvir ve tasni bulunur.” Ali Haydar, 

Dürerü’l-hükkâm, 3128. md. 1736.  
83 “Kitab-ı kazada beyan olunacağı vech ile hile ve fesaddan salim olacak 

surette tutulan sicilât-ı mehâkim ile dahi amel olunur.” Ali Haydar, 

Dürerü’l-hükkâm, 3132. md. 1738.  
84  Yunus Uğur, “Şer‘iyye Sicilleri”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 39/8-11. 
85  Sema Gökbayır, Osmanlı Hukuk Sisteminde Fıkhın Belirleyiciliği Erzincan 

Şer‘iyye Sicilleri Evlenme-Boşanma Kayıtları Örneği (Günümüz Erzincan’ı ile 

Mukayeseli) (Erzincan: Erzincan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

 



Abdurrezzak Gündüz 

35 

Kadıların resmî olarak görev aldığı terekeler çoğunlukla askerî 

ve üst düzey bürokrasiye ait miraslar üzerindedir. Nitekim 

Diyarbekir sicillerinde kayıt altına alınan tereke işlemlerinin 

çoğunun askerî yetkililere ait olduğu görülmektedir.86 Kadıların, 

sivillerin tereke paylaşımına dâhil olması ise genellikle tarafların 

talebi, mirasçılar arasında anlaşmazlık bulunması ya da varisler 

arasında çocukların yer alması durumunda gerçekleşmektedir.87 

Bu uygulama Tanzimat'tan sonra kaldırılmış, mal paylaşım 

işlemleri normal mahkemelere devredilmiştir. (H. 1393) 

tarihinden itibaren tereke işlemini yapan görevliler, her işlem 

başına resm-i kısmet adı verilen belli bir ücret almaya 

başlamışlardır.88 Tanzimattan sonra bu müessese kaldırılmıştır.89 

2.4.3. Kanunnâmeler  

İslam-Osmanlı şer‘î hukukunda yer almayan ve İslam 

hukukunda açık bırakılan alanlarda Dîvân-ı Hümâyun 

kurumunun hukuk yetkilisi nişancılar tarafından yapılan 

danışmalar neticesinde her bölge ve sancağın ihtiyaçlarına 

binaen derlenip devlet otoritesinin başı padişahın onayladığı 

emir ve fermanlardır.90 Çıkarılan kanun ve fermanların şer‘î 

hukuka ters düşmeyecek şekilde olması gerekmektedir.91 Bu tür 

                                                 

 
Yüksek Lisans Tezi, 2013), 12. 

86  Bkz. DŞS-3716-19a/3; DŞS-3680-122b/1; DŞS-3742-30b/1. 
87 Tahsin Özcan, “Muhallefât”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2005), 30/405-406. 
88 Kaşıkçı, İslam-Osmanlı Hukuku, 269; Akgündüz, Osmanlı Kanunnâmeleri ve 

Hukukî Tahlilleri, 1/191. 
89 Cin - Akgündüz, Türk Hukuk Tarihi, 271-272. 
90  Açıksarı, Diyarbekir’de Sosyal ve Ekonomik Hayat (Diyarbekir Şer‘iyye Sicilleri 

Âmid Mahkemesi-3754 Numaralı Sicile Göre H. 1151-1154/ M. 1738-1741), 11. 
91 "Kanunnâme-i sultanidir ki, şer‘ î şerife muvafakati mukarrer olup hala 

mu‘teber olan kavlinin ve mesailidir." Akgündüz, Osmanlı Kanunnâmeleri 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

36 

kanunların bir araya getirilip tedvin edilmesiyle örfî hukukun 

temel kaynaklarından biri olan kanunnâmeler meydana 

gelmektedir.92 Osmanlı döneminde üç çeşit kanunnâmeden söz 

edilebilir: 

Padişahın sancaklar ile ilgili genel hükümlerinin kanun 

halinde bildirildiği ve bölge mahkemelerince uygulamalarını 

istediği belgelerdir.93 Mühimme ve mukataat defterleri de aynı 

amaçla ele alınmış eserlerdir. Daha çok sancak ve vilâyetlerdeki 

arazi ve vergiler ile ilgili yayınlanan kanunları derleyen 

defterlerdir. Bu defterlerin bir örneği sancak ya da vilâyette 

muhafaza edilirken diğer örneği merkezdeki tahrir defterine 

kaydedilirdi. Belli bir kesim ya da siyasetçilerin cezalarını ele 

alan kanunnâmelerde bu guruba dâhildir.94 Osmanlı 

İmparatorluğu’nun tamamında geçerli ve uygulanması zorunlu 

olan ceza, vergi ve arazi düzenlemelerinden oluşan kanunları 

derleyen kanunnâmelerdir. Her bir padişahın yayınladığı kanun 

onun dönemi ile sınırlıdır. Kendisinden sonra gelen padişahın 

(tecdit) kanunuyla önceki uygulamaları onaylayıp kaldırma 

yetkisine sahiptir.95 Osmanlı Devleti’nin ilk yazılı kanunnâmesi 

Fâtih Sultan Mehmet döneminde tertip edilmiş (Fâtih 

Kanunnâmesi) olduğu bilinmektedir.96 Bunun dışında farklı 

                                                 

 
ve Hukukî Tahlilleri, 65. 

92 Halil İnalcık, “Kanunnâme”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 24/333-337; H. Yunus Apaydın, “Siyâset-

i Şer‘iyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslamü Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2009), 37/299-304. 
93  İnalcık, “Kanunnâme”, 24/333-337. 
94  İnalcık, “Kanunnâme”, 24/333-337. 
95 Kozak, vd., Hukuk Tarihi, 104-107; Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 67. 
96  Abdullah Demir, Mufassal Türk Hukuk Tarihi (Ankara: Astana Yayınları, 

 



Abdurrezzak Gündüz 

37 

dönemlerde tertiplenen bazı kanunnâmeler: Kanuni Sultan 

Süleyman, Sarı Selim, I. Ahmet, IV. Murad, IV. Mehmet, 

Abdülmecid,97 Tevki Abdurrahman Paşa, Sofyalı Ali Çavuş, 

Aynî Ali Efendi ve Hezarfen Hüseyin Efendi vb. 

kanunnâmelerdir.98 

2.4.4. Fıkıh kitapları 

İslam hukukunda iki çeşit fıkıh eserinden bahsetmek 

mümkündür: 

Usul-i fıkıh: Delillerle İslam hukukundaki hükümlerden 

nereden ve nasıl yararlanılacağına yardımcı olan eserlerdir. 

Bunlardan en eski ve meşhur olanı, İmam Şafii’nin er-

Risâle’sidir.99 

Füru-i fıkıh: Yapılan incelemeler sonucunda her 

müçtehidin usul-i fıkıhtan istifade ile ortaya çıkardığı ve 

hukukun genel hükümlerinden oluşan eserlerdir.100 Osmanlı 

hukukunda en çok istifade edilen bu kısımdaki eserlerdir. 

İslam’ın ilk devirlerinde hukukun tedvin edilmesine ihtiyaç 

duyulmazken, hicri II. yüzyıldan itibaren fıkıh alanında pek çok 

müçtehid ve mezhebin ortaya çıkması gibi farklı sebeplerle, fıkıh 

kitapları tedvin edilmeye başlanmıştır. Ancak hicri IV. 

yüzyıldan itibaren içtihat kapısının kapandığına inanılması, 

halkı dört mezhep imamının görüşleri etrafında birleştirmiştir. 

Din adamları ortaya çıkan problemleri daha çok mezhep içinde, 

                                                 

 
2019), 31; İnalcık, “Kanunnâme”, 24/333-337. 

97 Çolak, İslam Hukuk Tarihi ve İslam Hukukunun Kaynakları, 135. 
98 Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 68; Karaman, Başlangıçtan Zamanımıza Kadar 

İslam Hukuku Tarihi, 146. 
99  Asım Cüneyd Köksal - İbrahim Kâfi Dönmez, “Usûl-i Fıkıh”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 42/101-

110. 
100 Kozak vd., Hukuk Tarihi, 104. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

38 

mezhep imamlarının görüşleri ile kıyaslayarak çözüm bulmaya 

çalışmışlardır. Hükümlerin Hanefî mezhebine göre tatbik 

edildiği Osmanlı hukukunda, devletteki ilmiye sınıfının başı 

olan ülü'l-emr izin vermedikçe hukukçular Hanefî fıkhı dışında 

herhangi bir mezhep imamının görüşünü tatbik edemezlerdi. 

Osmanlı hukukçularının en çok faydalandıkları, üzerlerine şerh 

ve haşiyeler yazdıkları ve adeta birer yasa gibi uygulayıp takip 

ettikleri101 klasik fıkıh kitaplarının başında; Hasan eş-Şeybânî’nin 

Zahiru’r-Rivaye’si,102 Merginânî’nin el-Hidâye’si, Mevsılî’nin el-

İhtiyar’ı, Molla Hüsrev’in el-Dürer’i ve İbrahim el-Halebî’nin 

Mültekâ’sı gelmektedir.103 

2.4.5. Tahrir defterleri 

Tahrir kelimesi sözlükte not etmek, yazmak, kaydetmek 

ve deftere geçirmek gibi anlamlara gelir. Terim anlamı ise 

Osmanlı Devleti’nde vergi mükelleflerinin bilgilerini ve 

verdikleri vergileri kayıt altına alan eserlerdir.104 İslam 

hukukunda bir malın alışverişi belli şartlarda gerçekleşir. Ancak 

yapılan alışverişin kayıt altına alınması söz konusu şartlardan 

değildir. Fakat Hz. Ömer döneminden itibaren, İslam 

topraklarının sınırlarının bilinmesi, verginin düzgün şekilde 

toplanabilmesi ve tarafların haklarının güvence altına alınması 

için bazı uygulamalar getirilmiştir. Osmanlı Devleti’nde tahrir 

defterlerinin düzenleyip takip etme görevi, sırasıyla şu kurum 

ve kişilerce yürütülmüştür: Defterhâne (Bâb-ı Defteri), Defter-i 

                                                 

 
101 Demir, Mufassal Türk Hukuk Tarihi, 31. 
102 Karaman, Başlangıçtan Zamanımıza Kadar İslam Hukuku Tarihi, 147-148. 
103 Erdoğan, Fıkıh İlmine Giriş, 179; Kozak vd., Hukuk Tarihi, 104. 
104  Mehmet Öz, “Tahrir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2010), 39/425-429. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

39 

Hâkânî Nezareti, defter emîni ve vilâyet kâtibidir. Osmanlı’daki 

tapularla ilgili ilk resmi düzenleme, Fâtih Sultan Mehmet 

zamanında çıkarılan 22 maddelik Kanunnâme-i Kitâbet-i Vilâyet 

adlı kanunnâmedir.105 Daha sonra 1847 tarihli Tapu 

Nizamnâmesi yayınlanmıştır. 1852 tarihli İrade-i Seniye 

kanunuyla, gayrimenkullerin alım satımının kayıt altına 

alınması zorunlu hale getirilmiştir.106 Tahrir defterleri, 30 yılda 

bir ya da yeni bir padişah tahta geçince güncellenirdi. Fethedilen 

her bir yer için yeni tahrir defteri düzenlenirdi. Elimize ulaşan en 

eski defter örneği 1431 tarihli Arnavid Sancağı defteridir.107 

2.4.6. Fetva mecmuaları 

Yukarıda da ifade edildiği üzere Osmanlı Devleti’nde 

şer‘î hükümler, daha çok Hanefî mezhebinin klasik fıkıh 

kaynaklarından verilirdi. Ancak zaman zaman farklı nedenlerle 

ortaya çıkan sorunlara çözüm bulmakta güçlük çekilebiliyordu. 

Fetva mecmuaları bu sorunların önüne geçmek, verilecek 

hükümlerde hataya düşmekten kaçınmak, dönemin hâkimleri 

olan kadıların işlerini kolaylaştırmak ve Osmanlı Devleti’nde 

gündelik hayatta karşılaşılan sorunlara hızlıca çözüm bulmak 

amacıyla dönemin önde gelen şer‘î hukukun yetkilisi 

şeyhülislâmların derleyip ele aldığı, soru cevap tarzında ve daha 

çok kendi adlarını alan kaynaklardır.108 Bu kaynaklar daha çok 

Hanefî mezhebine göre hazırlanmıştır. Bunların başında Ebu 

Suud, Yahyâ Efendi ve Ali Efendi’nin kendi adlarına kaleme 

                                                 

 
105 Cin - Akgündüz, Türk Hukuk Tarihi, 716. 
106 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 490. 
107 Öz, “Tahrir”, 39/425-429. 
108 Demir, Mufassal Türk Hukuk Tarihi, 31. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

40 

alınmış fetva kitapları sayılabilir.109 Fetva mecmualarına göre 

verilen hükümlerde temyiz mahkemesi olan Divan’ı 

Hümâyun’un yolu kapalıdır.110 

2.4.7. Siyâsetnâmeler 

İnsanları yönetme, politika yürütme, devlet adamlığı 

manasına gelen (siyâset) ile yazı, mektup manalarına gelen 

(nâmenin) birleşmesi ile dönemin âlim ve kanaat önderleri 

tarafından, devlet adamlarına siyâset âdâbı hakkında bilgi 

vermek, devlet yönetiminde dikkat edilmesi gereken hususlarda 

fikir verme mahiyetinde sunulan ve daha sonra bir araya 

getirilen eserlere siyâsetnâme denir.111 İslam dininin istişareye 

verdiği önem ayetlerden de anlaşılmaktadır.112 Aynı şekilde Hz. 

Peygamber de bütün işlerini danışarak yapmış ve 

Müslümanların kendi arasında danışmalarını tavsiye etmiştir. 

İslam’da ilk siyâsetnâmenin kim tarafından ve kimin için kaleme 

alındığı tam olarak bilinmemektedir. Osmanlı Devleti’nde 

padişah, otorite sahibi olsa da İslam’ın istişare geleneğine 

uyulmuştur. Bunun neticesinde Osmanlı Devleti’nde padişahlar 

için kaleme alınmış siyâsetnâmelerden birkaçı şunlardır: 

Vezîriâzam Lütfi Paşa'nın Âsafnâme’si, Kadı Dede Cöngi 

Efendi'nin Siyâset-i Şer‘iyye’si, Gelibolulu Âli'nin Nasîhatü's-

Selâtîne’si, Koçi Bey'in Risale’si ve Mehmed Paşa'nın Nesâyih-i 

                                                 

 
109  Kozak vd., Hukuk Tarihi, 104; Demir, Mufassal Türk Hukuk Tarihi, 31. 
110  Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 97; Demir, Mufassal Türk Hukuk Tarihi, 31. 
111  Hızır Murat Köse, “Siyâset”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2009), 37/304-306; Mehmet Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk 

Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2005), 510. 
112  “Onların işleri, aralarında danışma iledir.” eş-Şûrâ. 42/38. ve “İş hakkında 

onlara danış.” Âl-i İmrân. 3/159. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

41 

Vüzera’sıdır.113 Son dönemde bu konu ile ilgili kaleme alınmış 

çalışmaların başında Asım Cüneyd Köksal’ın Fıkıh ve Siyaset: 

Osmanlılarda Siyâset-i Şer'iyye adlı eseri yer almaktadır.114 

2.4.8. Tarih kitapları 

Bir milletin geçmiş ve geleceğini birbirine bağlamak o 

milletin tarihinin kayıt altına alınıp ileriye taşınmasıyla 

mümkündür. Osmanlı Devleti’nde de tarihe çok önem verilip 

kayıt altına alınmıştır. Arapça’da vaka ve Farsça’daki nüvis 

kelimelerinin birleşmesi ile oluşan vaka‘nüvis denen ve Osmanlı 

dönemindeki tarihe konu olan olayları, devletin resmi görevlileri 

tarafından kaleme alınan belgelerdir.115 Osmanlı tarihinin resmi 

olarak ne zamandan itibaren kaleme alındığı tam olarak 

bilinmemektedir. Ancak Kanuni devrinden itibaren 

vak‘anüvisler kaleme alındığı tahmin edilmektedir. Osmanlı 

Devleti’nde vaka‘nüvisler kaleme almış bazı tarihçiler şunlardır: 

Arif Çelebi, Raşid, Asım, Suphi, İzzi, Vasıf, Şanizade Mehmed, 

Sahhaflar Şeyhizâde Esad Efendi ve Cevdet Paşa’dır. Bunların 

dışında resmi görevli sayılmayan bazı tarihçiler şunlardır: Kâtip 

Çelebi, Solakzade ve Nişancızade.116 

2.5. Osmanlı’da Devlet Yönetimi 

Şeklini İslam Devleti’nin yönetim biçiminden alan 

Osmanlı Devleti, aynı zamanda modern devlet yapısında 

görülen kuvvetler ayrılığı ilkesine (yasama, yürütme ve yargı) 

                                                 

 
113  Ekinci, Osmanlı Hukuku, 93; Demir, Mufassal Türk Hukuk Tarihi, 32. 
114   Âsım Cüneyd Köksal, Fıkıh ve Siyaset: Osmanlılarda Siyâset-i Şer’iyye 

(İstanbul: Klasik, 2016). 
115  Bekir Kütükoğlu, “Vak‘anüvis”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 42/457-461. 
116  Demir, Mufassal Türk Hukuk Tarihi, 31-32. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

42 

benzeyen bir yapıya da sahiptir. Bu durum yayınlanan 

kanunnameyle açıkça gösterilmektedir.117 Bununla birlikte 

Osmanlı Devleti’nin kendine has bazı yönleri de 

bulunmaktadır.118 Aynı zamanda bazı eksiklere rağmen Osmanlı 

Devleti’nin hukuki yapısı itibarıyla bir hukuk devleti niteliği 

taşıdığı ifade edilebilir.119 Devletin başında halife ve padişah yer 

alırken, taşra ve merkezde adlî ve idari işlemleri yürüten bazı 

önemli görevliler şunlardır: Vezir, şeyhulislâm, beylerbeyi, 

kâdılkudât, kadıasker, kadı, müftü, molla, sadr, sadaret ve 

hakem-i memaliktir.120 

 Aşağıda Osmanlı Devleti’nde yasama, yürütme ve yargı 

organlarının yapısını, bu organların yetki alanlarını ve 

yetkililerini detaylıca ele alacağız. Ancak buna geçmeden önce, 

Osmanlı Devleti’nde, devlet başkanı halife-padişahın devlet 

yönetimindeki yetkileri üzerinde durmak yerinde olacaktır. 

2.5.1. Devlet başkanı: Halife - padişah 

Halife kelimesi sözlükte, arkadan gelmek, başka birinin 

yerine geçmek gibi anlamlara gelir. Terim anlamı ise bir 

kimsenin başka birinin yerine geçerek, görevini kaldığı yerden 

devam ettirmesidir.121 İslam dininin ilk halifesi Hz. Ebubekir’dir. 

                                                 

 
117  “Kadılar, şer‘î hükümleri icra edeceklerdir. Ancak memleketin nizâmı, 

korunması ve vatandaşın idaresi ile alâkalı hususları hükkâm-ı seyf ve 

siyâset olan vükelâ-yı devlete havale edeceklerdir.” Ahmed Akgündüz-

Said Öztürk, 700. Yılında Bilinmeyen Osmanlı (İstanbul: Osmanlı 

Araştırmaları Vakfı, 1999), 117. 
118  Kaşıkçı, İslam-Osmanlı Hukuku, 194. 
119  Ekinci, Osmanlı Hukuku, 232. 
120  Karaman, Başlangıçtan Zamanımıza Kadar İslam Hukuku Tarihi, 144-145. 
121  Casim Avcı, “Hilâfet”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1998), 17/539-553. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

43 

Hz. Peygamber’den sonra görev başına gelip nübüvvet dışındaki 

tüm görevlerini kaldığı yerden devam ettirmiştir. Kendisinde 

sonra gelen üç halife de aynı şekilde görev icra etmişlerdir.122 

Ancak daha sonra halifelik makamı, amacının dışına çıkılarak 

saltanata dönüşmüş ve başa gelen halifeler müçtehid olma 

vasıflarını yitirmişlerdir. Böylece, halifenin görevleri arasında 

yer alan yasama yetkisi ortadan kalkmış, geriye yürütme, yargı 

ve tebliğ görevleri kalmıştır.123 Bu durum, Osmanlı Devleti’nin 

kuruluşuna kadar devam etmiştir. Osmanlı Devleti’nde II. 

Murad’a kadar padişahın tahta çıkışı bir nevi şûra usulüyle 

gerçekleşirken, bu tarihten sonra babadan oğula geçen bir sistem 

hâkim olmuştur. Yavuz Sultan Selim dönemine kadar halifelik 

ve saltanat makamları birbirinden ayrıydı. Bu durumda 

halifenin devlet içindeki fonksiyonu sembolik kalmış ve bir nevi 

ruhban sınıfına dönüşmüştür.124 Ancak Yavuz Sultan Selim 

zamanında halifelik Kahire’den Osmanlı’ya taşınınca, devletin 

yönetim tarzı da değişip125 halifelik ile padişahlık makamları 

birleşmiştir.126 Böylece padişah hem devletin başı hem de ülü’l-

emr (İslam halifesi) olmuştur.127 Bu durum, 1 Kasım 1922 yılında 

saltanatın ortadan kaldırılmasına kadar devam etmiştir. 

“İstanbul’daki padişahın mâdûm ve tarihe müntakil 

                                                 

 
122  Aydın, “Anayasa”, 3/153-164. 
123  Fahrettin Atar, İslam Adliye Teşkilâtı (Ortaya Çıkışı ve İşleyişi) (Ankara: 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2020), 9. 
124  Ekinci, Osmanlı Hukuku, 226-228. 
125  Halil İnalcık, “Padişah”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2007), 34/140-143. 
126 Akgündüz, Osmanlı Kanunnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri, 1/224. 
127 Yılmaz, Osmanlı Hukukunda Batılılaşma Süreci (1808-1920), 12; Ekinci, 

Osmanlı Hukuku, 226. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

44 

bulunduğuna” kararı ile saltanatın ortadan kalkması ile halifelik 

ve padişahlık tekrar birbirinden ayrılmıştır.128 Ancak 3 Mart 

1924’te halifelik makamı tamamen ortadan kaldırılmıştır.129 

Padişahın maaşı, Tahsisat-ı seniyye adıyla Dîvân-ı 

Hümâyun tarafından belirlenir; ayrıca devlet arazilerinin bir 

kısmının geliri de padişaha tahsis edilmiştir.130 Osmanlı teşkilat 

yapısına dair en önemli düzenleme, Fâtih Sultan Mehmed 

döneminde yayımlanan Kanunnâme-i Âl-i Osman (Osmanlı 

Anayasası) sayılabilecek kanunnâmedir. Bu belge, padişahın 

görev, yetki ve atanma şekillerini belirlemiş, taşra teşkilatına da 

ayrıntılı biçimde yer verdiği için (Teşkilat Kanunnâmesi) olarak 

da anılmıştır.131 Halife-padişahın devlet içindeki rolünü üç başlık 

altında inceleyebiliriz: 

Yasama (teşrî): Sözlük anlamı itibariyle evi yol üzerinde 

inşa etmek veya kapıyı yola doğru açmak gibi anlamlara gelir.132 

Gerçek manada yasama, devletin hukuk ve yasalarının 

oluşturulup uygulanmasını ifade eder. Osmanlı hukukunda 

yasalar iki guruba ayrılır: Şer‘î ve örfî yasalar. 

Şer‘î yasamada kanun koyucu, nas (Kur‘ân ve Sünnet) ile 

içtihat (icmâ ve kıyastır). Bu yasaların ortaya konması ve 

uygulanması, ilmiye sınıfına mensup kişiler aracılığıyla 

gerçekleştirilmektedir. Örfî yasama ise devlet başkanı tarafından 

çıkarılan ferman ve kanunnâmeler yoluyla oluşturulmaktadır. 

                                                 

 
128 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 227. 
129  Kozak vd., Hukuk Tarihi, 178. 
130 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 235. 
131 Kaşıkçı, İslam-Osmanlı Hukuku, 194. 
132  Halil İbrahim Kaçar, “Teşrî‘”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 40/569-570. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

45 

Bu yasalar, İslam’ın esaslarına aykırı olmamak kaydıyla, 

dönemin istişare heyetinde yer alan âlimlerin görüşleri alınıp, 

halkın menfaati gözetilerek hazırlanan ve padişah tarafından 

ilan edilen kanunlar bütünüdür.133 

Farklı zamanlarda padişahlar tarafından tütün ekim ve 

kullanımının yasaklanması,134 nikâhın kadılar ya da kadıların 

izin verdiği kişiler tarafından kıyılıp kayıt altına alınması ve 

kıyılan her nikâhtan resm-i arus denen belli bir ücretin 

alınması.135 Hükümlerin belli bir mezhebe (Hanefi mezhebi) göre 

verilmesi. Ek vergilerin çıkarılması.136 İslam ceza hukukundaki 

tâzir cezalarının belirlenmesi örfi yasalara örrnek 

gösterilebilir.137 Bu tür düzenlemelerin yasama yetkisi padişaha 

ait olmakla birlikte, yürütme ve icra süreci çoğunlukla devlet 

başkanı ve onun danışma (meşveret) meclisi eliyle 

uygulanmaktadır.138 

Yürütme (icra): Osmanlı Devleti’nde devlet başkanının 

                                                 

 
133  Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 116; Cin - Akgündüz, Türk Hukuk Tarihi, 347-

348. 
134  Akgündüz- Öztürk, 700. Yılında Bilinmeyen Osmanlı, 297. 
135  "Müslümanın beher bakiresinden 60, beher seyyibesinden “dulundan” 

30'ar akçe, keferenin beher bakiresinden 120 ve beher seyyibesinden 60 

akçe alınur. Arnmil bakire ahar toprakda nikâh olsa, resmi sahib-i 

ra'iyyetindir. Seyyibe nikâh olsa, resmin nikâh olduğu toprak sahibi alur." 

Akgündüz, Osmanlı Kanunnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri, 1/185. 
136  "Bâd-ı hevâ deyû, defterde kaydolunan resm-i arûs ve cürm ü cinayet ve 

çiftlik tapusı ve ev yeri tapusı ve hâricden gelüb kışlayanların tütün 

resmidir." "Resm-i arfis ve cürm ü cinayet ve ev tapusu ve ev yeri tapusı 

ve haricen gelüb kışlar olsa tütün resmi ve deşt bani resmi bu cümlesine 

bâd-i hevâ derler." Bkz. Akgündüz, Osmanlı Kanunnâmeleri ve Hukukî 

Tahlilleri, 1/185. 
137  Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 116. 
138  Karaman, Ana Hatlarıyla İslâm Hukuku, 1/176; Ekinci, Osmanlı Hukuku, 219. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

46 

yürütme yetkisi iki temel başlık altında değerlendirilebilir. 

Bunlardan ilki, dinî liderlik vasfı çerçevesinde dinî hâkim kılmak 

için çalışmak ve topluma rehberlik etmektir. Padişah, İslam 

halifesi sıfatıyla cuma namazı gibi önemli zamanlarda cemaate 

imamlık yaparak topluma dinî önderlik eder.139 

İkinci yürütme yetkisi ise devletin idarî işlerini yönetmek 

ve kamu düzenini sağlamak ile ilgilidir. Padişah, devletin başı 

olarak tüm bürokratik kadroyu atama ve görevden alma, savaş 

ve barış ilan etme, adalet ve güvenliği sağlama gibi yetkilere 

sahiptir. Sonuç itibariyle, devlet başkanı hem dinî hem de idarî 

düzeyde yürütme yetkisine sahiptir ve bütün devlete karşı 

sorumludur.140 

Yargı (kazâ): Sözlükte sona erdirmek, hüküm vermek, 

ihtiyacı gidermek, borç veya başka bir şeyi ifa etmek gibi 

anlamlara gelir.141 Terim anlamı ise bir devletin adalet sisteminin 

işletilmesidir. Halkın arasında çıkan anlaşmazlık, hak ve hukuk 

düzenini, devlet ve vatandaşın karşılıklı hak ve hukukunu 

alanında uzman hâkimlerce, uygun mahkemelerde yerine 

getirilmesidir.142 Osmanlı’nın ilk dönemlerinde bu görev 

doğrudan padişah tarafından yerine getirilirdi. Daha sonra, 

padişah bu yetkiyi kadılara devrederek, yargı organını onlar 

üzerinden yürütmüştür.143 Nitekim bu durum Mecelle’de de 

                                                 

 
139  Aydın, “Anayasa”, 3/153-164. 
140  Karaman, Ana Hatlarıyla İslâm Hukuku, 1/175-176. 
141  Fahrettin Atar, “Kazâ”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (Ankara: TDV 

Yayınları, 2002), 25/113-117. 
142  Karaman, Ana Hatlarıyla İslâm Hukuku, 1/177. 
143  Fethi Gedikli, “Kazâ (Osmanlı Devleti’nde Kazâ)”, Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 25/113-119. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

47 

ifade edilmiştir.144 Bu görevin takibi ise devlet başkanı tarafından 

yapılmaktadır. Aynı şekilde halkın arasındaki adaleti 

denetlemek, kadıları tayın ve görevden almak, hukukun icrası 

için uygun mekânlar inşa ettirmek de padişahın görevleri 

arasındadır. Ancak kadılar devletin kadrolu memur statüsünde 

oldukları için padişahlık makamının el değiştirmesi ile önceki 

padişah tarafından atanan kadıların görevi sonlandırılamaz.145 

Padişah, aynı zamanda en yüksek temyiz merciidir. Taraflardan 

biri verilen kararda haksızlığa uğradığını düşünürse, davayı 

doğrudan padişaha götürebilir. Padişahın verdiği hüküm kesin 

ve nihaîdir.146 

2.5.2. Yasama 

2.5.2.1. Şeyhülislâm 

Terim olarak İslam’ın büyüğü anlamına gelen 

şeyhulislâm, ilk olarak Şafii mezhebinin başındaki âlimler için 

kullanılan bir kavramdır. Daha sonra şeref unvanı olarak fetva 

vermeye ehil kişilere verilmeye başlanmıştır.147 Tarih boyunca 

farklı anlamlarda kullanılan bu unvan, Abbâsîler dönemindeki 

kâdılkudât kurumuna benzemektedir. Bu makam, ilk defa 

Osmanlı döneminde kurumsal statüye kavuşmuştur. 

Osmanlı’da şeyhülislâm, genelde Rumeli kazaskeri arasından 

seçilir ve padişah tarafından atanırdı. İslam hukukunda, ülü’l-

emrin görevlerinden biri de İslam beldelerinde otaya çıkan dinî 

                                                 

 
144  “Hâkim: Taraf-ı sultaniden, icra-yı muhakeme ve hükme vekildir.” Haydar 

Efendi, Dürerü’l-hükkâm, 3255, md. 1800. 
145  Karaman, Ana Hatlarıyla İslâm Hukuku, 1/177; Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 

225. 
146  Ekinci, Osmanlı Hukuku, 219. 
147  Mehmet İpşirli, “Şeyhülislâm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 39/91-96. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

48 

ve hukuki meseleleri çözmek üzere ehil olan kişileri tayin 

etmesidir. Osmanlı Devleti’nde bu görevi padişah adına yerine 

getirmek üzere, dinî konularda en üst düzey yetkiye sahip olan 

şeyhülislâma verilmiştir.148 Şeyhülislâm, padişah ve vezirden 

sonra Osmanlı idaresindeki en yetkili üçüncü kişidir.149 Ancak 

Osmanlı Devleti’nde yargı organının bir mensubu değildir. 

Şeyhülislâm, şer‘î hukukun yasama hükümlerinden sorumlu 

olup aynı zamanda fetva kurulunun da başıdır. 

Şeyhülislâm, her bir beldeye atayacağı kadıyı vezîriâzama 

arz eder. Veziriazamdan sonra padişahın onayını da almasıyla 

kadının ataması gerçekleşmiş olurdu.150 Kadıların görevden 

alınması da yine şeyhülislâmın yetkileri arasındadır.151 Bunun 

yanı sıra Osmanlı’daki tüm kadı, kazasker ve müderrislerin 

tayin ve azil işlemleri de onun yetkileri arasındadır. Osmanlı 

tarihi boyunca 175 kişi bu görevi yerine getirmiştir. 1920 yılında 

şer‘iyye vekâletinin kurulmasıyla şeyhülislâmlık kurumu son 

bulmuştur. Bu görevi en son Medeni Mehmet Nuri Efendi yerine 

getirmiştir. 1924’te şer‘iyye vekâletinin de kaldırılmasıyla yerine 

bu günkü Diyanet İşleri Başkanlığı kurulmuştur.152 

2.5.3. Yürütme  

Tarih boyunca devletin yürütme fonksiyonunu 

                                                 

 
148  İpşirli, “Şeyhülislâm”, 39/91-96; Tahsin Özcan, “Osmanlılar (Dinî 

Hayat)”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 

33/538-541. 
149  İsmail Karagöz (ed.), Dinî Kavramlar Sözlüĝü (Ankara: Yayınları, 2010), 

542. 
150  İlber Ortaylı, Hukuk ve İdare Adamı Olarak Osmanlı Devleti’nde Kadı 

(Ankara: Turhan Kitabevi Yayınları, 1994), 9-10. 
151  İpşirli, “Şeyhülislâm”, 39/91-96. 
152  Karagöz, Dinî Kavramlar Sözlüĝü, 542. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

49 

tanımlamak için çeşitli kavramlar kullanılmış olsa da özellikle 

Selçuklu ve Osmanlı dönemlerinde bu fonksiyonu ifade etmek 

üzere hükümet kavramı kullanılmıştır.153 Bu kavram, doğrudan 

yönetme, idare etme ve yürütme anlamında kullanılarak 

devletin uygulayıcı gücünü temsil etmiştir.154 

Daha önce de ifade edildiği üzere, Osmanlı Devleti’nde 

yürütme yetkisi esas itibariyle devlet başkanı olan padişaha 

aittir.155 Ancak devletin eyalet sistemiyle yönetilmesi ve ülke 

topraklarının çok geniş coğrafi alana yayılması, padişahın 

ülkenin her bir bölgesine doğrudan hükmetmesini fiilen 

imkânsız hâle getirmiştir. Bu durum, yürütme yetkisinin 

uygulamada farklı düzeylerdeki idarî görevlilere devredilmesini 

zorunlu kılmıştır. Bu bağlamda, merkezden taşraya kadar 

padişah adına yürütme yetkisini icra etmek üzere çeşitli 

yardımcı kurumlar oluşturulmuş ve bu kurumların başına bazı 

kişiler atanmıştır.156 Bu kişi ve kurumlar, padişahın bilgisi ve 

yetkisi dâhilinde hareket eden vekilleri konumundadırlar.157 

Böylece padişah, yürütme işlerini yetkili görevliler aracılığıyla 

yerine getirirken hem merkezî denetimi sağlamakta hem de 

taşrada idari etkinlik temin ederek devletin tüm teşkilatı 

üzerinde nihaî otoriteyi elinde tutmaktadır.158 Aşağıda detaylıca 

                                                 

 
153  Mehmet Ali Ünal, Osmanlı Müesseseleri Tarihi (Isparta: Kardelen, 1997), 19. 
154  Mehmet Âkif Aydın, “Hükümet”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 18/468-470. 
155  Aydın, “Anayasa”, 3/153-164; Ünal, Osmanlı Müesseseleri Tarihi, 10-11. 
156  Mehmet İpşirli, “Hükümet (Osmanlı Devleti’nde Hükümet)”, Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 18/470-471. 
157  Ali Akyıldız, “Hükümet (Tanzimat Dönemi ve Sonrası)”, Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 18/471-473. 
158  Aydın, “Anayasa”, 3/153-164. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

50 

ele alacağımız bu görevlilerden bazıları şunlardır. 

2.5.3.1. Vezir (sadrazam) 

Vezir kelimesinin kökeni hakkında farklı görüşler 

bulunmaktadır. Sözlükte sığınılacak yer, günah, kuvvet gibi 

anlamlara gelir. Terim anlamı ise devlet başkanını padişahın 

yardımcısı, onun yokluğunda ise kendisine vekâlet eden 

kişidir.159 Tarihi çok eskiye dayanan bu makam, Kur‘ân’da Hz. 

Musa’nın, Allah’tan kardeşi Hz. Harun’un kendisine vezir 

olarak görevlendirmesini istemesi şeklinde zikredilmiştir.160 Hz. 

Peygamber de: “Dünyada bana iki vezir verildi: Hz. Ebubekir ve 

Hz. Ömer.” diye buyurarak, vezirliğin İslam tarihindeki yerine 

işaret etmiştir.161 Vezirlik makamının ilk defa Abbâsîler 

döneminde kurumsallaştığı rivayet edilmektedir. Aynı şekilde 

ilk defa bu unvanı kullanan kişinin Abbâsî halifesi es-Seffâh’ın 

yardımcısı olarak görev yapan, Ebû Seleme el-Hallâl’in olduğu 

rivayet edilmektedir.162 

Osmanlı Devleti’nde vezirlik kurumunun tanımı Fâtih 

Kanunnâmesinde yer almaktadır.163 Osmanlı’da, padişahtan 

                                                 

 
159  Fatih Yahya Ayaz, “Vezir”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2013), 43/ 79-82. 
160 “Ailemden kardeşim Harun'u bana vezir yap, beni onunla destekle, onu 

görevimde ortak kıl ki seni daha çok tesbih edelim ve çokça analım”. 

Tâhâ. 20/25. 
161  Kaşıkçı, İslam-Osmanlı Hukuku, 248. 
162  Ayaz, “Vezir”, 43/79-82. 
163  “Vezîriâzam vezirlerin ve beylerin başıdır; cümlenin ulusudur, cümle 

devlet işlerinin mutlak vekilidir; devlet mallarının vekili defterdar, nazırı 

ise vezîriâzamdır. Oturmada, durmada mallarının vekili defterdar naz ve 

mertebede vezîriâzam hepsine takdim edilir." Akgündüz, Osmanlı 

Kanunnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri, 1/121; Cin - Akgündüz, Türk Hukuk 

Tarihi, 240; Akgündüz - Öztürk, 700. Yılında Bilinmeyen Osmanlı, 636. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

51 

sonra en büyük makam vezirlik makamıdır. Vezirlik ilk defa 

Orhan Gazi’nin kardeşlerini kendisine yardımcı olarak ataması 

ile başlamıştır.164 Başlangıçta devlette sadece bir vezir 

bulunurken, I. Murat zamanında vezir sayısının artmasıyla bu 

kurum iki kısma ayrılmıştır: 

Vezir-i tefviz: Padişahtan sonra devletin en üst düzey yetkilisi, 

padişahın yardımcısı aynı zamanda padişah yokluğunda 

kendisine vekâlet eden kişidir.165 Bazı hukuki konularda, velisi 

bulunmayan kişilere amme velâyeti yetkisiyle velisi olurdu. 

Osmanlı Devleti’nde sadrazam olarak da tanımlanan bu makam, 

bugünkü Başbakanlık makamına benzetilmektedir. 

Vezâret-i tenfiz: Devlet işlerinde padişaha yardımcı ve 

danışmanı konumundaki vezir olup yetkileri sınırlıdır. 

Devletteki her önemli kurumunun başına bir vezir atanırdı. Bu 

makam günümüzdeki bakanlık makamına benzetilmektedir.166 

2.5.3.2. Emir (vali) 

Emir kelimesi sözlükte, bir şeye yakın olan yetkili ve 

yönetici gibi anlamlara gelir. Terim anlamı ise başkentin 

dışındaki yerleşim birimlerine, devlet başkanının kendi adına 

vekâleten orayı yönetmek üzere idareci olarak atamasıdır.167 

Valiler, devlet başkanı adına vekâlet ettikleri için, taşrada bazı 

görevleri icra ederler. Bunlar: Cemaate namaz kıldırma, halka 

dinî bilgiler verme, şehrin idari, siyasi, askeri işlerini yürütme 

gibi görevlerdir. İslam tarihinde ilk defa, Hz. Peygamber 

                                                 

 
164 Cin - Akgündüz, Türk Hukuk Tarihi, 240; Yılmaz, Osmanlı Hukukunda 

Batılılaşma Süreci (1808-1920), 13. 
165 Aydın, “Anayasa”, 3/153-164. 
166 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 223.  
167 Ünal Kılıç, “Vali”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2012), 42/492-494. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

52 

döneminde her bir ilin idaresini yürütmek üzere bir vali 

görevlendirilmiştir. Hz. Ömer döneminde kurumsallaşan bu 

makam, Osmanlı’da da devam etmiştir. Osmanlı Devleti’nin ilk 

dönemlerinde bu iş kadılar tarafından yürütülmüştür. Ancak 

Tanzimat Fermanı’ndan sonra yapılan köklü değişikliklerle bu 

görev valilere devredilmiştir. Valilerin maaşları, öşriyye ya da 

haraciyye denen devlet gelirinden karşılanmaktadır. Mal 

varlıklarında olağan dışı bir artış yaşandığında devletin 

müsadere (mallarına el koyma) yetkisi bulunmaktadır.168 

2.5.3.3. Beylerbeyi 

Osmanlı Devleti’nde en büyük yerleşim yeri başkent olup, 

ondan sonra, eyalet, vilâyet, sancak ve köy gelmektedir.169 Daha 

önce de ifade edildiği üzere, vilâyetlerin idaresi valilere, 

eyaletlerin idaresi de mîr-î mîrân (beylerbeyi) verilmiştir.170 

Beylerbeyliği makamı, Osmanlı Devleti’ne Selçuklulardan 

geçtiği tahmin edilmektedir. Osmanlı Devleti’nin ilk beylerbeyi 

Orhan Gazi olduğu bilinmektedir. Beylerbeyinin ataması 

vezîriâzamın teklifi ve padişahın onayı ile gerçekleşmektedir. 

Rumeli beylerbeyi, Osmanlı Devleti’nde bugünkü kabineye 

benzeyen Divân-ı Hümâyun’un, on iki üyesinden biri olarak 

kabul edilirdi.171 

 

 

                                                 

 
168 Kılıç, “Vali”, 42/492-494. 
169  Mehmet İpşirli, “Osmanlılar (Medeniyet Tarihi)”, Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 33/502-505. 
170  Kaşıkçı, İslâm-Osmanlı Hukuku, 253; Akgündüz - Öztürk, 700. Yılında 

Bilinmeyen Osmanlı, 638; Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 137. 
171  Mehmet İpşirli, “Beylerbeyi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 6/69-74. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

53 

2.5.4. Yargı 

Kur‘ân172 ve hadiste173 yargı kurumunun İslam dinindeki 

önemi açıkça ortaya konmaktadır. Zira yargı makamı toplumun 

can, mal ve namus gibi en temel hak ve değerleri hakkında 

bağlayıcı hüküm verme yetkisine sahiptir. 

2.5.4.1. Kazasker 

Bilindiği üzere kadılık makamı, sivil halkın adalet 

arayışında, İslam hukukunun her döneminde önemli bir yer 

tutmaktadır. Ancak savaşa çıkan ordu mensupları arasında 

meydana gelen hukuki sorun ve davaların çözümü için ayrı bir 

sistem kurulmuştur. Hz. Peygamber döneminde bu görev ya 

bizzat kendisi ya da görevlendirilen ordu komutanları 

tarafından yerine getirilmiştir. Hz. Ömer döneminde ise askeri 

davaların çözümü meselesi kurumsallaşarak Kadı’l-cünd adında 

ordu kadılığı oluşturulmuş ve bu görevi yerine getirmek içinde 

ayrı kadılar atanmıştır. İlk askeri kadının, Suriye’deki Yermük 

savaşında orduya kadılık yapmak üzere görevlendirilen Ebü’d-

Derdâ olduğu bilinmektedir.174 

Abbâsîler döneminde halkın davalarına bakan kadıların 

en büyüğüne kâdılkudât denilirken, askeri ve üst düzey kişilerin 

                                                 

 
172  “Eğer hüküm vereceksen, onlar arasında adaletle hükmet. Şüphesiz Allah 

adil olanları sever." el-Mâide, 5/42. 
173  "Hâkimler üç kısımdır: Onlardan ikisi cehennemde, biri cennettedir: 

Hakkı bilip onunla hükmeden cennettedir. Ama hakkı bildiği halde 

onunla hükmetmeyen ve hükümde zulüm “haksızlık” yapan 

cehennemdedir. Ayrıca hak ilkelerini bilmediği halde cahilce hüküm 

veren de cehennemdedir." Suleymân b. el-Eşʿas es-Sicistânî Ebû Dâvûd, 

Sünen’u Ebî Dâvud (Beyrut: Darü’r-Risaletü’l-Alemiyye, 1430), “Akdiye” 2 

(No: 3573). 
174  Atar, İslam Adliye Teşkilâtı (Ortaya Çıkışı ve İşleyişi), 179-180. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

54 

davalarına bakan hâkimlere de kadı leşker denilirdi. Osmanlı 

Devleti’nde bu iki unvan birleştirilip kazasker adını almıştır.175 

Kazaskerler merkez ve taşrada kadıları denetlerken, askeri, 

siyasi ve üst düzey bürokratların davalarına bakardı. Kadıların 

verdiği davalara yapılan itirazları ele alıp bir bakıma temyiz 

mahkemesi görevi görürdü. Kazasker, divanı hümayunun daimî 

üyesi ve şer‘iyye mahkemelerinin üst düzey etkililerindendir. 

Adli makamlardaki en üst düzey yetkili olan şeyhülislâm bu 

grup arasından seçilirdi. Kazasker bu günkü adalet bakanlığı, 

yargıtay ya da danıştay başkanlığına eşdeğer bir makamdı.176 

Osmanlı Devleti’nde bu göreve ilk getirilen kişinin I. Murat 

tarafından görevlendirilen Çandarlı Kara Halil olduğu 

söylenmektedir.177 Ancak kazaskerliğin tam kurumsallaşması 

Fâtih Sultan Mehmet zamanında olmuştur bu tarihe kadar 

kazaskerlerin ücretleri, kendileri için ayrılan gelirlerden 

karşılanırken. Fâtih devrinden itibaren onlara düzenli maaş 

bağlanmıştır. Başta Rumeli ve Anadolu kazaskerliği (sadreyn) 

varken bir ara merkezi Diyarbakır olan Arap acem kazaskerliği 

ile birlikte bu sayı üçe çıksa da daha sonra tekrar ikiye 

indirilmiştir.178 Kazaskerlerin ataması, ilk başlarda vezîriâzamın, 

                                                 

 
175  Kaşıkçı, İslam-Osmanlı Hukuku, 262-263. 
176  Ekinci, Osmanlı Hukuku, 255. 
177  Yılmaz, Osmanlı Hukukunda Batılılaşma Süreci (1808-1920), 16; Kaşıkçı, 

İslam-Osmanlı Hukuku, 262-264; Mehmet Zeki Pakalın, Osmanlı Tarih 

Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 

1971), 229; Akgündüz, Osmanlı Kanunnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri, 1/226; 

İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Büyük Osmanlı Tarihi (Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, 1988), 151. 
178  Kozak vd., Hukuk Tarihi, 112; Kaşıkçı, İslam-Osmanlı Hukuku, 263; Pakalın, 

Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, 229. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

55 

daha sonraki dönemlerde ise şeyhülislâmın arz etmesi ve 

padişahın onayı ile gerçekleşirdi. Görevden alınmaları da yine 

padişah tarafından yapılmaktaydı.179 

2.5.4.2. Kadı 

Tüm hukuk sistemlerinde olduğu gibi, İslam-Osmanlı 

hukukunda da bazı hukuk uygulayıcıları vardır. Bunlardan biri 

de kadılardır. Adli ve kazâî işler deyince akla gelen ilk kişi 

kadıdır. İslam hukukunun ilk kadısı Hz. Peygamber tarafından 

Yemen’e atanan Hz. Ali olduğu bilinir.180 Kadılık kurumu, ilk 

defa Hz. Ömer döneminde kurumsal bir yapı kazanmıştır. 

Osmanlı Devleti’nin ilk dönemlerinde yargı yetkisi 

doğrudan padişaha aitken, ilerleyen süreçte padişah adına 

hüküm vermek üzere her bir vilâyete kadılar tayin edilmiştir.181 

Osmanlı Devleti’nin ilk kadısı, Osman Bey tarafından 

Karacahisar’a atanan Dursun Bey’dir.182 Başlangıçta kadılar 

doğrudan halife padişah tarafından atanır ve görevden 

alınırken, daha sonra bu yetki şeyhülislâma devredilmiştir.183 

Kadılar, müddet-i örfîyye denilen belirli sürelerle atanırlardı: 

Mevleviyet kadıları184 bir, iki veya üç yıllık sürelerle 

                                                 

 
179  Mehmet İpşirli, “Kazasker”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(Ankara: TDV Yayınları, 2002), 25/140-143. 
180 Kaşıkçı, İslam-Osmanlı Hukuku, 266; Atar, İslam Adliye Teşkilâtı (Ortaya 

Çıkışı ve İşleyişi), 45. 
181 “Hâkim: Taraf-ı sultaniden, icrayı muhakeme ve hükme vekildir.” Haydar 

Efendi Ali, Dürerü’l-hükkâm, 4/3255. md. 1800. 
182 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 369. 
183  Yılmaz, Osmanlı Hukukunda Batılılaşma Süreci (1808-1920), 16; Akgündüz, 

Osmanlı Kânunnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri, 1/225. 
184 Osmanlı Devleti’nde, başta başkenti Bursa olmak üzere Edirne, İstanbul; 

Balkanlar’da, Anadolu’da ve bazı Arap topraklarında yer alan nüfus ve 

kültürel bakımından stratejik konuma sahip bazı büyük şehirlerin başına 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

56 

atanırlardı.185 Bir padişah döneminde atanan kadı, taht 

değişikliğiyle görevden alınmaz; ancak görev süresi 

dolduğunda yerine yenisi atanabilirdi. Kadının verdiği bir 

hüküm yalnızca kendi yetki alanı içerisinde geçerli olup başka 

kadılar için emsal teşkil etmemektedir. Kadının verdiği hüküm 

şer‘î, padişah veya Divân-ı Hümâyun tarafından verilen 

hükümler ise örfîdir. Kadılara ilk başta devlet bütçesinden maaş 

verilmezdi. Baktıkları davalardan, kıydıkları nikâhlardan ve 

yaptıkları miras paylaşımı gibi işlemlerden kanunnâme ile 

belirtilen miktarlarda ücret alırlardı. Ayrıca adlarına vekâleten 

atadıkları nâiblerden de belli bir miktar harç aldıkları 

aktarılmaktadır.186 Kadıların görevi yalnızca yargıyla sınırlı 

değildir. İdari konulardaki bazı görevleri şunlardır: 

Yangın, deprem gibi olağanüstü durumlarda ordu 

sevkiyatı, donanma inşası için gerekli işçi, usta ve malzemelerin 

temini. Kamuya ait olan yol, köprü ve çeşmelerin yapım ve 

onarımı. Avarız vergilerinin toplanması ve devlet mallarının 

korunması. Sefer zamanında gerekli tüm teçhizat, erzak ve araç 

gereçlerin temini ve sevki için gerekli tüm işlemlerin 

yapılmasıdır.187 Hanefî mezhebinin ihtilaflı görüşlerinden en 

                                                 

 
adli ve idari işlerini yürütmek üzere tecrübeli ve üst düzey âlimlerin 

atanmasıdır. Bu şehirlere atanan kadılara Mevleviyet rütbesi verilir ve 

bunlara mevali, kibâr-ı müderrisîn veya şüyûh-ı müderrisîn gibi isimlerle 

anılırlardı. Bkz. Fahri Unan, “Mevleviyet”, Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. (Ankara: TDV Yayınları, 2004), 29/467-468; Pakalın, Osmanlı 

Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, 519-521. 
185  Aydın, “Mahkeme”, 27/341-344; Akgündüz, Osmanlı Kânunnâmeleri ve 

Hukukî Tahlilleri, 1/231. 
186  Kozak vd., Hukuk Tarihi, 108-111. 
187  Fahrettin Atar, “Kadı”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2001), 24/66-69; Cemal Ülke, Kürdistan Eyaleti’nin İdari Yapısı 

 



Abdurrezzak Gündüz 

57 

sahih olanı tespit edip uygulanması. Verilen hükümlerin şer‘iyye 

sicillerine işlenmesi. Devlet adına resmi nikâhların kıyılması ve 

amme velâyeti yetkilerini kullanarak velisi bulunmayan kişileri 

evlendirmeleri. Yetim ve kayıp kişilerin mallarını korumak 

üzere vasi tayin edip bunun takip edilmesidir.188 

Kadı olabilmenin bazı şartları vardır. Mezhep 

imamlarının ittifakla kabul ettiği bu şartlardan bazıları şunlardır: 

Akıllı, ergen ve Müslüman olmak, görevine zarar veren görme, 

işitme ve konuşma gibi engellerden salim olmak, ilim, takva ve 

iktidar sahibi olmaktır.189 Cumhura (Şafii, Maliki ve Hanbeli) 

göre fasığın hâkimliği hiçbir şekilde kabul edilmez. Hanefî 

mezhebine göre ise kazf (iftira) suçunu işlemiş olanlar hariç, 

fasıkların kadılığı geçerlidir.190 

Bayanların hakemliği konusunda ise mezhepler arasında 

farklı görüşler ileri sürülmüştür. Cumhuru ulamaya göre 

bayanın hâkimliği kabul edilmezken, Hanefî mezhebine göre ise 

hâkimin erkek olması şart değildir. Bayanların şahitlik 

yapabilecekleri konularda kadılıkta yapabilirler.191 Klasik fıkıh 

eserlerinde, kadının nitelik ve görevleri Kitâbu'l Kazâ başlığı 

altında detaylıca ele alınmaktadır.192 Mecelle’de de hâkimin 

                                                 

 
(1847-1867) (Mardin: Mardin Artuklu Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 

2014), 57; İlber Ortaylı, “Kadı (Osmanlı Devleti’nde Kadı)”, Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 24/69-73. 
188  Akgündüz, Osmanlı Kânunnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri, 1/228. 
189  Vehbe Zuhayli, İslam Fıkhı Ansiklopedisi, çev. Ahmet Efe vd. (İstanbul: 

Risale Yayınevi, 1994), 8/237. Bilmen, Hukukı İslamiyye ve Islahatı Fıkhiyye 

Kamusu, 8/215-217; Ortaylı, Hukuk ve İdare Adamı Olarak Osmanlı 

Devleti’nde Kadı, 6-7. 
190  Zuhayli, İslam Fıkhı Ansiklopedisi, 8/237; Atar, “Kadı”, 24/66-69. 
191  Erdoğan, Fıkıh İlmine Giriş, 169; Zuhayli, İslam Fıkhı Ansiklopedisi, 8/238. 
192  Güler, Osmanlı Kıbrıs’ında Müslim- Gayrimüslim İlişkileri, 34-35. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

58 

sahip olması gereken vasıflar açıklanmıştır.193 

2.5.4.3. Müftü 

Fetva, hukuki bir konuda daha önce hükmü hukukçularca 

belirlenen bir meseleyi, kaynağından istifade ederek başkasına 

açıklamaktır. Bu hükmü açıklayan kişiye müftü denir.194 İslam 

hukukunda fetva vermek farz-ı kifâye olarak kabul edilmiştir.195 

Müftülük makamını tarihsel açıdan ele alındığında altı 

döneme ayırmak mümkündür: Hz. Peygamber dönemi, sahabe 

dönemi, tabiin dönemi, VIII. yüzyıldan X. yüzyıla kadarki 

dönem, Hicri III. yüzyıldan Abbasî Devleti’nin yıkılışına kadarki 

dönem ve 1258 yılından başlayıp günümüze kadar devam eden 

altıncı dönemdir.196 İslam hukukunun ilk müftüsü bizzat Hz. 

Peygamber’dir. Ancak ilerleyen dönemlerde bu tabir, hâkimin 

müşaviri (yardımcısı) için kullanılmaya başlanmıştır. İslam’ın ilk 

dönemlerinde resmi bir yapı olmayan fetva kurumu, Emevîler 

zamanında resmi olarak teşkilatlanmıştır.197 Osmanlı 

Devleti’nde ise yargılamanın daha hızlı icrası için, her vilâyet 

kadısının yanında, kendisine danışmanlık yapmak, hükmün 

tespitinde yardımcı olmak ve Osmanlı Devleti’nin resmi 

mezhebi olan Hanefî mezhebindeki esahh-ı akvâl (en hâkim) 

                                                 

 
193  “Hâkim; hâkim, fehim, mustakîm ve emin, mekin, metin olmalıdır.” ve 

“Hâkim mesail-i şer‘iyye ve furu‘-ı “fıkhiyyeye ve usul-i muhakemeye 

vakıf ve de‘avi-i vakı‘ ayı onlara tatbikan fasl ve hasma muktedir ve 

muteverri‘ ve mutedeyyin olmalıdır.” bkz. Ali Haydar, Dürerü’l-hükkâm, 

4/ 3234-3239; Mecelle, md. 1792, 1793. 
194  Kozak vd., Hukuk Tarihi, 98. 
195  Zuhayli, İslam Fıkhı Ansiklopedisi, 8/236; Ekinci, Osmanlı Hukuku, 129. 
196  Sedâ Örsten, Osmanlı Hukukunda Fetva (Ankara: Ankara Üniversitesi, 

Yüksek Lisans Tezi, 2005), 2-3. 
197  Atar, İslam Adliye Teşkilâtı (Ortaya Çıkışı ve İşleyişi), 118; Cihangir, İslam 

Hukukunda Âdil Yargılama Esasları, 23. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

59 

görüşü belirlemede yardımcı olmak amacıyla müftüler 

görevlendirilmiştir.198 Günümüzdeki arabuluculara benzeyen 

Osmanlı’daki bu müftüler padişah tarafından atanıp maaşları 

devlet bütçesinden ödenirdi.199 

Fetva makamı halkın sıklıkla başvurduğu bir merci 

olduğundan, müftüde bulunması gereken bazı nitelikler fıkıh 

literatüründe şöyle sıralanmıştır: Salih olmak; zira fetva vermek 

umûr-ı dîniyyeden olduğu için müftünün fasık olması kabul 

edilmemektedir. İyi niyet, ilim, sabır, ağırbaşlılık, inanç, bilgi, 

doğru ile yanlışı ayırt edebilecek kabiliyete sahip olmak ve tok 

gözlülüktür.200 

2.5.4.4. Molla 

Tarih boyunca pek çok manada kullanılan molla terimi, 

Osmanlı Devleti’nde eğitim, yargı, fetva ve diyanet teşkilatını 

oluşturan medrese kökenli ilmi ehliyete sahip ulema sınıfıdır. 

Osmanlı Devleti’nde molla tabiri iki farklı anlamda 

kullanılmıştır.201 Birincisi Mekke, Medine ve İstanbul gibi büyük 

vilâyetlere atanan birinci sınıf kadılara için kullanılan 

unvandır.202 İkincisi ise devlette resmi bir statüsü olmayıp, 

                                                 

 
198 Detaylı bilgi için bkz. s. 13-14; Ayrıca bkz. Güler, Osmanlı Kıbrıs’ında 

Müslim- Gayrimüslim İlişkileri, 39-40. 
199 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 376. 
200 Örsten, Osmanlı Hukukunda Fetva, 6; Ali, Dürerü’l-hükkâm, 4/3277-3278. 
201  Konuyla ilgili detaylı bilgi için bkz. Ümi ̇t Güler, “Osmanlı 

Diyarbekir’inde Mollaların Toplumla Diyaloğu ve Sosyal Başarısı”, Davet 

Dili, (2021), 461-476; Ümit Güler, “Kıbrıs Sosyal Hayatında Mollalar (18. 

yy.)”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 31/2 (2022), 493; Ümit 

Güler, “Osmanlı Sosyal Hayatında Mollalar: 18. ve 19. yy. Diyarbekir 

Örneği”, Şarkiyat 11/2 (2019), 860-895.  
202  Kozak vd., Hukuk Tarihi, 112; Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri 

Sözlüğü, 549. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

60 

özellikle Diyarbekir başta olmak üzere Doğu Güneydoğu 

Anadolu bölgelerinde bilgi ve donanıma sahip, halkın gözünde 

ilmine itibar edilen, kanaat önderi ve genelde imamlık görevini 

de ifa eden kişiler için bu tabir kullanılmaktadır. Bu bölgelerde 

resmi mahkemelerden ziyade mollaların verdiği hükümlere 

itibar edilmiştir. Bundan dolayı Diyarbekir başta olmak üzere 

bazı vilâyetlerde kadıların yanında mollaların verdiği fetvalar 

resmi olarak geçerli kabul edilmiştir.203 Bu unvan bazı âlimlerin 

isimleriyle özdeşleşmiştir. Bu isimlerden bazıları şunlardır: 

Molla Fennari, Molla Hüsrev, Molla Gürani’dir. Günümüzde 

Doğu-Güneydoğu bölgelerinde, itibar sahibi din adamları için 

hâlâ bu tabir kullanılmaktadır.204 

2.5.4.5. Nişancı 

Nişancı, sözlükte bir şeyi belirtmek için üzerine belirleyici 

bir şey koymaktır. Osmanlı hukukunda, padişahın mührünü 

resmi evraklara basmaktan sorumlu devlet memuru ve divanı 

Hümâyun’un asil üyelerinden birini ifade eder.205 Nişancı, 

özellikle örfî hukukun şekillenmesinde önemli bir yere sahiptir. 

Padişah yeni bir kanun yapmak istediğinde, nişancı bu kanun 

tasarısının İslam hukukuna uygunluğunu inceler, gerekli 

düzenlemeleri yaptıktan sonra padişahın onayına sunardı. 

Padişahın onayından geçen kanun ya da hükümler, nişancının 

mührüyle resmiyet kazanır ve taşradaki mahkemelere 

                                                 

 
203  Ahmet Mumcu, “Dîvân-ı Hümâyun”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2994), 9/238-239. 
204  Konu ile ilgili detaylı bilgi için bkz. Güler, “Osmanlı Sosyal Hayatında 

Mollalar: 18. ve 19. yy. Diyarbekir Örneği”. 
205  Erhan Afyoncu, “Nişancı”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 33/156-158. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

61 

gönderilerek uygulamaya konulurdu.206 1836 yılında yapılan 

idarî düzenlemelerle birlikte pek çok makam gibi bu makamda 

kaldırılmış, yerine Defter Emini adında yeni bir kurum tesis 

edilmiştir.207 

2.5.4.6. Nâib 

Sözlük anlamı itibariyle nâib kelimesi, birinin yerine 

geçmek, onu temsil etmek gibi anlamlara gelir. Terim olarak ise 

bir makamın asıl sorumlusunun yerine geçici olarak o görevi 

yürüten kişiyi ifade eder.208 Bu uygulamaya İslam tarihinde, Hz. 

Peygamber döneminden itibaren rastlanmaktadır. Nitekim Hz. 

Peygamber, Medine dışına çıktığında yerine kimi sahabeleri nâib 

olarak bırakmıştır. Bunlardan en meşhuru İbn Ümmü 

Mektûm’dur.209 

Osmanlı Devleti’nde yaklaşık 2500 kadar kaza (ilçe) 

bulunmaktaydı. Bu kazaların hukuki işlerine kadılar bakardı. 

Ancak kazalardan daha küçük yerleşim yerlerine doğrudan kadı 

atanmaz, bu yerlere kadıların yardımcıları konumundaki nâibler 

görevlendirilirdi. Bu nâibler, söz konusu yerleşim yerlerindeki 

hukukî iş ve işlemleri yürütürlerdi.210 Nâibler yürüttükleri bu 

davalardan belli bir ücret alırlardı; bu gelirlerin bir kısmını bağlı 

bulundukları kadıya verirken, kalan kısmını ise kendileri 

                                                 

 
206  Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, 697. 
207 Kaşıkçı, İslam-Osmanlı Hukuku, 256. 
208 Güler, Osmanlı Kıbrıs’ında Müslim- Gayrimüslim İlişkileri, 40; Cin - 

Akgündüz, Türk Hukuk Tarihi, 271. 
209  Casim Avcı, “Nâib”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2006), 32/311-312. 
210  Yılmaz, Osmanlı Hukukunda Batılılaşma Süreci (1808-1920), 17; Gökbayır, 

Osmanlı Hukuk Sisteminde Fıkhın Belirleyiciliği Erzincan Şer‘iyye Sicilleri 

Evlenme-Boşanma Kayıtları Örneği (Günümüz Erzincan’ı ile Mukayeseli), 10. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

62 

alırlardı. Bu gelir türüne Arpalık denilmektedir.211 

Ayrıca kazaskerlerin haftanın belirli günlerinde 

divanlarında baktıkları davalarda, (şer‘îyâtçı) olarak anılan 

nâibler, bazı davalara bakarak kazaskerlere yardımcı olurlardı.212 

Bunların yanı sıra Kahire, Şam, Bağdat ve İstanbul gibi büyük 

şehirlerde, normal mahkemelerin yanında bâb mahkemeleri 

kurulmuş ve bu mahkemelere bâb nâibi unvanıyla özel 

görevliler atanmıştır. Bâb nâibleri, bu mahkemelerin idarî ve 

hukukî işlerini yürütür, ilin kadısı bulunmadığında vekâlet 

görevini üstlenirdi.213 Osmanlı Devleti, Hanefî mezhebini resmî 

mezhep olarak benimsemekle birlikte, Hanefî mezhebine 

mensup olmayan bölgelerde yerel mezhepleri dikkate almış, bu 

doğrultuda Hanefî mezhebine mensup baş kadının yanına, 

bölgenin mezhebine uygun bir nâib atanmıştır.214 

Osmanlı’da nâibler genellikle süresiz olarak atanırlardı. 

Ancak belirli zamanlarda yer değişiklikleri yapılırdı. Kadının 

kendi yerine nâib olarak atadığı kişiyi azledemeyeceği gibi, 

kadının ölmesi, görevden alınması ya da görev süresinin 

dolması ile nâibin görevi sona ermez.215 Ancak padişah, nâibin 

azlini açıkça beyan etmesi ile görevi sona erer.216 

                                                 

 
211  Yılmaz, Osmanlı Hukukunda Batılılaşma Süreci (1808-1920), 17; Güler, 

Osmanlı Kıbrıs’ında Müslim- Gayrimüslim İlişkileri, 40; Cin - Akgündüz, 

Türk Hukuk Tarihi, 271. 
212  İpşirli, “Kazasker”, 25/140-143. 
213  Mehmet İpşirli, “Bab Mahkemesi”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1991), 4/362. 
214 Güler, Osmanlı Kıbrıs’ında Müslim- Gayrimüslim İlişkileri, 37-39; Aydın, 

“Mahkeme”, 27/341-344. 
215  Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 225. 
216  Ali Haydar, Dürerü’l-hükkâm, 4/3270. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

63 

2.5.4.7. İmam 

Arapça bir kelime olan imam, sözlükte önde bulunan, 

kendisine uyulan kimse anlamlarına gelir. Istılahta ise Hz. 

Peygamber’e halef olarak topluma önderlik eden kişi anlamında 

kullanılır. Endülüs döneminde, cami imamı ile devlet başkanını 

birbirinden ayırt etmek amacıyla devlet başkanına, büyük 

imâmet (imâmetü’l-kübrâ veya imâmetü’l-uzmâ), cami imamına 

ise küçük imâmet (imâmetü’s-suğrâ) veya namaz imamlığı 

(imâmetü’s-salât ya da sâhibü’s-salât) denilmiştir.217 İlk 

dönemlerde imamlar görevlerini farklı şekillerde icra 

etmişlerdir. Farklı mezheplerin etkisiyle bazen aynı camide 13 

kişinin imamlık yaptığı, saray ve ordular için özel imamlar 

görevlendirildiği görülmüştür.218 

Osmanlı döneminde ise imam tabiri, özellikle Yeniçeri 

Ocağı’ndaki dinî görevlerden sorumlu kişiler için kullanılmıştır. 

Toplum içinde özel bir yere sahip olan ve resmî görevli 

statüsündeki imamlar, askerlik hizmetinden ve bazı vergilerden 

muaf tutulmaktadır. Bu imamların görevleri, bugünkü 

imamların görevlerine büyük ölçüde benzemekle birlikte, bazı 

yönleriyle onlardan ayrılmaktadır.219İmamların dinî görevlerinin 

yanında, aynı zamanda sosyal ve idari görevleri de 

bulunmaktadır. Evlilik ve boşanma işlemleri, nüfus ve adres 

bilgilerinin tespiti ve takibi gibi hususlar da görev alanlarına 

giriyordu. Köylerde, ilmiye sınıfının başı sayıldıkları için 

bulundukları yerin temizlik ve düzeninden de sorumluydular. 

                                                 

 
217  Mustafa Sabri Küçükaşcı, “İmam”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22/178-181. 
218 Küçükaşcı, “İmam”, 22/178-181. 
219  Kemal Beydilli, “İmam (Osmanlı Devleti’nde İmamlık)”, Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22/181-186. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

64 

Yani topluma dinî ve ahlaki değerleri öğretmek, cemaate namaz 

kıldırmak, cenaze işlemlerini yürütmek imamların temel 

görevleri arasında yer almaktadır. Ancak ilerleyen dönemlerde 

çıkarılan yeni kanun ve uygulamalarla imamların görevlerinde 

değişiklikler meydana gelmiştir. Sonuç olarak cumhuriyetin 

ilanından önce imamların diğer görevleri ellerinden alınarak 

sadece cami görevi ve cenaze işlemleri kalmıştır.220 

İmamları diğer toplumsal gruplardan ayıran bazı fiziksel 

özellikler de bulunmaktadır: Yeşil kep üzerine beyaz tülbent, 

sarık sarmak, kaftan giymek gibi kıyafetler onların toplum içinde 

kolayca tanınmalarını sağlamaktadır. Özellikle taşra ve kırsal 

bölgelerde imamlık görevi zamanla babadan oğula geçmeye 

başlamıştır. Ancak bu görevi devralacak kişide yeterli bilgi, 

ahlak ve liyakat aranmaktadır.221 İmamların gelirleri başlangıçta 

görev yaptıkları camilere ait vakıf arazilerinden sağlanırken, 

vakıf gelirlerinin azalmasıyla birlikte maaşlarının temini için 

farklı alternatif yöntemlere başvurulmuştur.222 

2.6. Temyiz Makamı 

İslam hukuku incelendiğinde, verilecek hükümlerde 

bireyin yanılma ihtimaline karşı her zaman ikinci bir denetim 

mekanizmasının açık bırakıldığı görülür. Bu denetim yoluna 

temyiz denir. Temyiz, verilen hükmün gözden geçirilmesi ve 

gerektiğinde düzeltilmesini amaçlayan hukuki bir güvencedir.223 

                                                 

 
220  Beydilli, “İmam”, 22/181-186. 
221 Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, 59. 
222  Konuyla ilgili daha fazla bilgi için bkz. Ümit Güler, “Osmanlı Döneminde 

İmamların Mesleki Hayatlarında Karşılaştıkları Sorunlar (18. Yüzyıl 

Diyarbekir Eyaleti Örneği )”, İslam Medeniyeti Araştırmaları Dergisi (İmad) 

4/1 (2019), 1-31. 
223 Atar, “Kazâ”, 25/113-117. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

65 

İslam öncesi Cahiliye Döneminde herhangi bir temyiz 

makamına rastlanmamaktadır. Aksine, hükümler kabile reisleri, 

kâhin, fal okları ve benzeri şekilde daha çok sözlü (şifahi), keyfî 

ve genellikle güçlülerden yana verildiği bilinmektedir. İslam 

dininde ise Kur‘ân ve Sünnet’te adalet kavramı üzerinde 

durulmuş herkesin hukuk önünde eşit olduğu ifade edilmiştir. 

Bunun sonucu olarak da temyiz makamı ortaya çıkmıştır.224 İlk 

temyiz mercii, Kur‘ân-ı Kerîm olmuştur. İslam’ın ilk kadısı 

konumundaki Hz. Peygamber tarafından verilen bazı kararların, 

Nâsih-Mensûh yöntemiyle düzeltilmiş olması bu duruma 

örnektir. 

İkinci temyiz makamı bizzat Hz. Peygamber'in kendisidir. 

Sahabe tarafından verilen bazı hükümlerin, taraflarca hatalı 

bulunduğu durumlarda Hz. Peygamber’e götürülerek 

düzeltildiğine dair rivayetler mevcuttur. Hz. Peygamber’in 

vefatından sonra ise bu görevi, Müslümanların emiri sıfatıyla 

halifelerin üstlendiği görülmektedir.225 Abbasîler döneminden 

itibaren kâdılkudâtların, mahkeme kararlarını gözden geçirme 

ve gerektiğinde düzeltme yetkisine sahip oldukları, ayrıca 

Dîvân-ı Mezâlim’in temyiz mahkemesi işlevi gördüğü 

bilinmektedir. Endülüs İslam hukukunda da benzer şekilde 

Kâdılcemâa ve Hıttatu’r-red makamlarının temyiz görevi 

üstlendikleri görülmektedir. Osmanlı Devleti’nin ilk 

dönemlerinde ise temyiz işlevi, padişah, Dîvân-ı Hümâyun ve 

kazaskerler tarafından yürütülmüştür. Ancak Tanzimat'tan 

itibaren bu görevi yerine getirecek resmî kurumlar 

                                                 

 
224 Atar, “Kazâ”, 25/113-117. 
225  Fahrettin Atar, “Mahkeme”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (Ankara: 

TDV Yayınları, 2003), 27/338-344; Kaşıkçı, İslam-Osmanlı Hukuku, 266. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

66 

oluşturulmaya başlanmıştır. Aşağıda ele alınacak kişi ve 

kurumlar, Osmanlı hukuk sisteminde birer temyiz mercii olarak 

görev yapmışlardır. 

2.6.1. Dîvân-ı Hümâyun 

İslam dinî, baştan beri istişareye önem vermiş. İslam 

Devleti’nde ortaya çıkan sorunların çözümü için toplantılar 

yapılmış. Bu toplantılar İslamiyet’in ilk başlarında Dar’ül 

Erkam’da yapılmıştır.226 Bundan sonra uzun bir süre bu 

toplantılar camilerde yapılmıştır. İlerleyen dönemlerde 

ümmetin önemli işlerinin görüşüldüğü özel ve kurumsal 

mekânlar inşa edilmiştir. Osmanlı Devleti’nde devletin üst 

düzey işlerinin görüşüldüğü Divanı Hümayun, Sultan Orhan 

zamanından itibaren kurulup Fâtih Kânunnâmesi ile resmi 

statüye kavuşmuştur.227 Devleti ilgilendiren her türlü siyasi, 

idari, adli, askeri ve malî işlerinin görüldüğü, başkalığını 

padişahın yaptığı, üyelerinin devletin üst düzey 

bürokratlarından oluşan bu günkü bakanlar kuruluna adli 

açıdan da anayasa mahkemesine benzeyen devlet başkanından 

sonraki en yetkili ikinci kurumdur.228 Bu divanda savaş ilanı, 

savaşı sonlandırma, vergi çıkarma ve artırma, memur ve 

bürokrat maaşları, kanun görüşmeleri yapılıp karara 

bağlanmaktadır. Taşrada davalara bakan kadılar, divanın 

görevlendirdiği mehayif (müfettişler) tarafından 

                                                 

 
226 Salih Suruç, Kâinatın Efendisi Peygamberimizin Hayatı (İstanbul: Nesil 

Yayınları, 2008), 399-400. 
227 Cin - Akgündüz, Türk Hukuk Tarihi, 237. 
228  Yılmaz, Osmanlı Hukukunda Batılılaşma Süreci (1808-1920), 14-15; Cin - 

Akgündüz, Türk Hukuk Tarihi, 237; Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri 

Sözlüğü, 106; Kaşıkçı, İslam-Osmanlı Hukuku, 210. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

67 

denetlenmektedir.229 Üst düzey bürokratların davalarına burada 

bakılmaktadır. Alt mahkemede görülen davalara yapılan 

itirazlar (temyiz) burada değerlendirilip nihaî karara 

bağlanmaktadır.230 Gayri Müslimlerin davaları da burada 

görülmektedir. Başkanlığını padişah ya da vekâleten 

sadrazamın yaptığı kurulun daimî üyeleri şunlardır: Kazasker, 

defterdar, nişancı ve kubbe altı vezirleridir. Yeniçeri ağası, 

kaptanıderya ve Rumeli beylerbeyi divana katılan bir alt 

rütbedeki diğer bürokratlardır. Böylece divana katılması 

gereken kişi sayısı on iki kişidir.231 Bunun dışındaki bürokratlar, 

kendi alanları ile ilgili bir mesele ele alındığında divana 

katılırlardı. Divanda her katılımcı kendi alanı ile ilgili bilgi ve 

belgeleri padişaha (arza çıkma) sunardı.232 Osmanlı Devleti’ni ilk 

devirlerinde haftada iki defa sabah namazından sonra Topkapı 

Sarayı’nda toplanan divan daha sonra haftanın dört günü 

toplanmaya başlanmıştır.233 

2.6.2. Kazasker  

Osmanlı Devleti'nde, merkez ve taşrada yargı davalarına 

bakan kadılar görevlendirilmiştir. Kadının verdiği hükümler 

kesin olup başka bir kadı tarafından bozulamaz. Ancak verilen 

hükümlerde bir yanlışlık ya da haksızlık olduğu 

düşünüldüğünde veya müftünün verdiği fetva ile hâkimin 

hükmü birbiriyle çeliştiğinde, davanın temyizi mümkün hâle 

                                                 

 
229  Kozak vd., Hukuk Tarihi, 117. 
230 Kaşıkçı, İslam-Osmanlı Hukuku, 211. 
231  Mumcu, “Dîvân-ı Hümâyun”, 9/430-432. 
232 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 248-250. 
233 Mumcu, “Dîvân-ı Hümâyun”, 9/430-432; Uzunçarşılı, Büyük Osmanlı 

Tarihi, 439. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

68 

gelmektedir. 

Kazaskerler, Divân-ı Hümâyun’un üyeleri olmalarının 

yanı sıra, temyiz davalarının görüşüldüğü özel bir oturum olan 

ve cuma günleri sadrazamın sarayında toplanan cuma divanına 

(huzur mürâfaası)234 katılırlardı. Bu divanda gerek bireysel 

başvurularla gerekse resen açılan temyiz davaları incelenirdi. 

Haftanın diğer günlerinde ise kazaskerler, kendi konaklarında 

kurdukları divanlarda davaları dinler, çeşitli hukukî işlemleri 

yürütür ve temyiz makamı olarak kendilerine yapılan itirazları 

değerlendirerek karara bağlarlardı.235 Verdikleri nihaî kararlar, 

padişahın mührüyle birlikte kazasker mührüyle de tasdik 

edilerek ilgili makamlara iletilirdi.236 

2.6.3. Dîvân-ı Ahkâm-ı Adliye 

Osmanlı Devleti’nin ilk dönemlerinde adli, hukuki ve 

temyiz gibi önemli iş ve işlemler, devletin ilmiye sınıfına mensup 

üst düzey yetkilileri olan şeyhülislâm ve kazaskerler tarafından 

                                                 

 
234 Huzur mürâfaası (muhâkemesi): Anadolu, Rumeli kazaskerleriyle 

İstanbul, Galata, Üsküdar ve Eyüp (bilâd-ı selâse) kadıları tarafından 

görülen bir davanın taraflardan birinin kabul etmemesi sonucu davanın 

sadrazamın huzurunda yeniden görülmesidir. Huzur mürâfaası 

kazaskerlerin katılmasıyla cuma günü, İstanbul ve bilâd-ı selâse 

kadılarının katılımıyla çarşamba günü olmak üzere haftada iki defa 

toplanırdı. Huzur mürâfaası bazen Dîvân-ı Hümâyun’da bazen de ikindi 

divanında toplanırdı. Temyiz mahiyetinde olan bu kurum 1862 yılında 

Meclis-i Tetkikat-ı Şer‘iyye’nin kurulmasıyla tarihe karışmıştır. Bkz. 

Mehmet İpşirli, “huzur mürâfaası”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 18/444; Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri 

ve Terimleri Sözlüğü, 865; Akgündüz, Osmanlı Kanunnâmeleri ve Hukukî 

Tahlilleri, 1/227. 
235 Uzunçarşılı, Büyük Osmanlı Tarihi, 541. 
236  Kaşıkçı, İslam-Osmanlı Hukuku, 264; Akgündüz, Osmanlı Kanunnâmeleri ve 

Hukukî Tahlilleri, 1/227; 

 



Abdurrezzak Gündüz 

69 

yürütülmekteydi.237 1879 yılında çıkarılan Teşkilât-ı Mehâkim 

Kanunu ile yargılama usulünde kısmi değişikliklere gidilmiştir. 

Bu değişikliklerin bir sonucu olarak, devletin ilk yüksek 

mahkemesi niteliğindeki Dîvân-ı Ahkâm-ı Adliye 

kurulmuştur.238 Divan, başta istinaf ve temyiz olmak üzere iki 

ana bölüme ayrılmıştır. Ancak kısa süre sonra bu divan, Dîvân-ı 

Ahkâm-ı Adliye Nezareti’ne dönüştürülmüş ve başına Ahmet 

Cevdet Paşa getirilmiştir.239 Pek çok komisyon ve müdüriyeti 

bünyesinde barındıran bu kuruma, kuruluşundan feshine kadar 

toplam 37 kişi başkanlık etmiştir.240 

Dîvân-ı Ahkâm-ı Adliye Nezareti, bugünkü Yargıtay’ın 

görevlerini yerine getirmiştir. 1868 yılında ise bu meclisin iç 

tüzüğü mahiyetinde olan ve Şûrâ-yı Devlet adını taşıyan bir 

nizamnâme hazırlanmıştır. Bu kurumun temel amacı, yargı 

işlerini kontrol altında tutmaktır. Bu kurum, daha sonra 

Cumhuriyet döneminde kurulan Danıştay’ın temelini 

oluşturmuştur.241 

 

 

 

 

 

 

                                                 

 
237  Hulusi Yavuz, “Adliye Nezâreti”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1988), 1/389-390. 
238 Yılmaz, Osmanlı Hukukunda Batılılaşma Süreci (1808-1920), 73-82. 
239 Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 422. 
240 Yavuz, “Adliye Nezâreti”, 1/389-390. 
241 Yılmaz, Osmanlı Hukukunda Batılılaşma Süreci (1808-1920), 73/82. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

70 

 

3. DİYARBEKİR ŞER‘İYYE SİCİLLERİNE GÖRE EVLİLİĞİN 

İSLAM AİLE HUKUKU AÇISINDAN TAHLİLİ 

Aile çerçevesi içine giren fertlerin karşılıklı ilişkilerini, hak 

ve hukukunu inceleyen bilim dalına aile hukuku denir.242 Aile 

hukuku, emir içermesi açısından ibadet; nikâh işlemleri, 

boşanma ve eşler arasındaki hak ve yükümlülükleri ele alması 

açısından muamelat konularından sayılır.243 

Evliliğin bazı hikmetleri vardır, bunlar: İnsan neslinin 

şerefli bir biçimde devam ettirilmesi, soy ve nesebin korunması, 

toplumun ahlaki kötülüklerden korunması, gönül huzurunun 

sağlanması, eşlerin birbirlerine maddî ve mânevî açıdan destek 

olmasıdır. 

Evlilik, bireyin fiilleri açısından şu şekilde değerlendirilir: 

Kişinin, evleneceği kadının mehir ve nafakasını karşılayabilecek 

imkânı olup, evlenmediği takdirde zinaya düşme ihtimali 

yüksek ise, evlilik farz olur. Evleneceği kadının haklarını yerine 

getirebilecek durumda olup, evliliğe karşı aşırı isteği olmayan 

kişi için evlilik, sünnet-i müekkededir. Maddî durumu uygun 

olmasına rağmen, evleneceği kadına eziyet etme ihtimali varsa, 

evlenmesi mekruhtur. Evleneceği kadına eziyet etmesi yüksek 

ihtimal ise evlenmesi haramdır. 244 İslam-Osmanlı hukukunda 

                                                 

 
242  Karaman, Ana Hatlarıyla İslâm Hukuku, 60; Mehmet Âkif Aydın, “Aile”, 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV Yayınları, 1989), 2/196-

200. 
243  Kahveci, İslâm Aile Hukuku, 1/44-45. 
244 Bilmen, Hukukı İslâmiyye ve Islahatı Fıkhiyye Kamusu, 41-43; Aydın, “Aile”, 

2/196-200; Gökbayır, Osmanlı Hukuk Sisteminde Fıkhın Belirleyiciliği 

Erzincan Şer‘iyye Sicilleri Evlenme-Boşanma Kayıtları Örneği (Günümüz 

 



Abdurrezzak Gündüz 

71 

ailenin oluşumu, münâkehât (nikâh ve ona bağlı hükümler) 

çerçevesinde incelenir.245 Bu doğrultuda, aşağıda ele alacağımız 

başlıklar, ailenin oluşumunun aşamalarını içermektedir. 

3.1. Kız İsteme (Hıtbe) 

Aile ve nikâh kavramının bulunduğu tüm toplumlarda, 

evliliğin ilk adımı olan hıtbe gibi uygulamalara rastlamak 

mümkündür. Osmanlı hukuk sisteminde de kız isteme söz 

konusudur. Kız istemede erkeğin kendisi, akrabası ya da üçüncü 

bir kişi, “Allah’ın emri, Peygamber’in kavli ile” kız tarafına 

evlilik teklifini iletir.246 Kız tarafı teklife olumlu bakarsa 

düşünmek için süre istenir. Eğer evlenme niyetleri yoksa da 

uygun bir dille teklif reddedilir.247 Kız tarafının teklifi kabul 

etmesiyle, ikinci aşama olan nişanlanma aşamasına geçilir.248 Kız 

isteme, henüz evlilik olmadığı için her iki taraf da istediği zaman 

vazgeçebilir. Kız isteme esnasında verilen hediyeler geri 

alınabilir.249 Bazı durumlarda evlilik teklifi yapılmaz: 

Soydan veya süt hısımlığından doğan nikâh engeli 

                                                 

 
Erzincan’ı ile Mukayeseli), 18. 

245  Kaşıkçı, İslam-Osmanlı Hukuku, 413; Yaman, İslam Aile Hukuku, 29. 
246  Ömer Nasuhi Bilmen, Fıkıh İlmi & İslam Hukuku Terimleri Sözlüğü 

(İstanbul: Elma Basım Yayıncılık, 2016), 93. 
247  Cahiliye döneminde, akrabalarından biri ile evlendirilen kız için iyi 

dileklerde bulunup, dua edilirdi. Ancak yabancı biriyle evlendirileceği 

zaman, ileride düşman olma ihtimalîne karşı beddua edilirdi. Bkz. Ahmet 

Acarlıoğlu, Hz. Peygamber Döneminde Aile Hayatı (İstanbul: Siyer Yayınları, 

2020), 40. 
248 Döndüren, Delilleriyle Aile İlmihali (İstanbul: Erkam Yayınları, 2016), 136. 
249  “Söz kesildikten sonra tarafeynden biri nikâhtan imtina' veya vefat etse 

hatibin mehre mahsuben vermiş olduğu şeyler mevcut ise aynen ve telef 

olmuş ise bedelen istirdad olunabilir. Amma hediyye olarak tarafeynin 

yekdiğerine verdiği şeyler hakkında hibe ahkâmı cereyan eder.” Çeker, 

Aile Hukuku Kararnâmesi, 23. md. 2; Ayrıca bkz. DŞS-3767-34a/1. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

72 

bulunan kişilere, evli kadınlara, ric‘î (dönülebilir) boşama, bâin 

(dönüşsüz) boşama ve ölüm iddeti bekleyen kadınlara,250 iddet 

süresi içinde evlilik teklifi yapılamaz. Zira bu süre içerisinde ric‘î 

talâk ile boşanan kadın, istedikleri takdirde eşi ile barışıp yeni bir 

nikâha gerek olmadan evliliklerini sürdürebilirler. Bâin boşama 

ve ölüm iddeti bekleyen kadınlar da psikolojik etkileri devam 

ettiği göz önünde bulundurularak açık şekilde evlilik teklifinde 

bulunulması uygun görülmemiştir. Ancak bazı yönleriyle 

boşanma iddetinden ayrıldığı için, ölüm iddeti bekleyen kadına, 

üstü kapalı şekilde evlilik teklifi yapılabilir.251 Ayrıca başka bir 

erkek tarafından evlilik teklifinde bulunulan kadına da evlilik 

teklifinde yapılamaz.252 Nitekim Abdullah bin Ömer’den rivayet 

edildiğine göre Rasulullah (sav) şöyle buyurmuştur: “Adam, din 

kardeşinin bir kadına (evlenmek için) istekli çıkması üzerine (o 

kadına) talip olmasın.”253 Osmanlı Devleti’nde görülen farklı bir 

uygulama da askerlik hizmetini ifa eden nişanlı erkeklerin 

haklarını koruma amacına yöneliktir. Söz konusu uygulamaya 

göre, nişanlısı askerlik görevinde bulunan bir kadının, nişanlısı 

terhis olup geri dönünceye kadar başkası tarafından istenmesi ve 

                                                 

 
250  "Farz olan iddet sona erinceye kadar nikâh akdini bağlamaya 

azmetmeyiniz." el-Bakara, 2/235. 
251  "Vefat iddeti bekleyen kadınları nikâhla isteyeceğinizi çıtlatmanızda veya 

böyle bir arzuyugönüllerinizde saklamanızda üzerinize bir vebal yoktur." 

el-Bakara, 2/235; Döndüren, Delilleriyle Aile İlmihali, 469. 
252 Fikret Güneş, el-Ahvalü’ş-Şahsiyye, İslam Hukukunda Aile (Erzurum, 2012), 

1/19; Yılmaz Yurtseven, “1917 Tarihli Hukuk-i Aile Kararnamesi ve 

Osmanlı Aile Hukukuna Getirdiği Yenilikler”, Selçuk Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Dergisi 11/1-2 (2003), 223-224. 
253 Ebû Dâvûd, Sünen’u Ebî Dâvud, “Nikâh”, 17 (No: 2080); Ebû Abdillâh 

Muhammed b. İsmail el-Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî (Beyrut: Dâru İbn-i Kesir, 

1422), “Nikâh”, 45 (No: 5142). 

 



Abdurrezzak Gündüz 

73 

evlendirilmesi yasaklanmıştır. Diyarbekir şer‘iyye sicilleri 

incelendiğinde, bu tür yasaklamaya ya da koruyucu hükme dair 

herhangi bir kayda rastlanmamıştır. Buna karşılık, farklı 

bölgelere ait sicil kayıtlarında benzer uygulamaların mevcut 

olduğu tespit edilmiştir.254 

Yapılan incelemelerde, 19. yy. Diyarbekir şer‘iyye 

sicillerinde hıtbe ile ilgili iki belgeye rastlanmıştır Bunlardan biri, 

Alişim köyü yerlilerinden Pertev’in kızı İli ile Mehmet oğlu Keleş 

arasında kız isteme sürecine ilişkin, 1268/1851 tarihli belge 

şöyledir: 

Silvan kazâsına tâbi ‘Alişim karyesi sâkinlerinden İli bt. 

Pertev nâm avratkazâ‑i mezbûr ahâlîsinden Keleş b. 

Mehmed nâm kimesneyi tezvîce tâlib olup merkûm 

Keleş'i karye‑i mezbûrdan çıkarıp bu tarafa götürüp 

rızasıyla akd‑i nikâh olunmasını istidʻâ ve ber‑nehc‑i Şer‘î 

tezvîce tâlib olduğunu ikrâr u itirâf eylediği bir mâni‘‑i 

Şer‘îsi olmadığını karye‑i mezbûr ahâlîsinden Bedo b. 

Mehmed, Şeyho b. Hasan, Şeyho b. Ahmed ihbâr 

eyledikleri ve akd‑i nikâh‑ı Şer‘î eylediği. Fî 3 R. sene 

[12]68.255 

Söz konusu belgede, evlenmek isteyen kişinin yukarıda 

sayılan İslam hukukunca yasaklanan herhangi bir manisinin 

bulunmadığı ve nikâhın gerçekleştirildiği görülmektedir. 

                                                 

 
254  Söz konusu uygulamanın bazı vilâyetlerde yürürlükte olduğu, Çorum 

mahkeme kayıtlarından açıkça anlaşılmaktadır. Nitekim Çorum şer‘iyye 

sicilleri üzerine yapılan çalışmalar, askerde bulunan nişanlı erkeklerin 

haklarını korumaya yönelik bu uygulamanın fiilen tatbik edildiğini 

ortaya koymaktadır. Bkz. Yavaş, Çorum Şer‘iyye Sicilleri Çerçevesinde Aile 

Hukuku Davaları (1255-1290/1840-1874), 38-40. 
255  DŞS-3702‑21b/3; Ayrıca bkz. DŞS‑3775‑70b/3. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

74 

3.2. Nişan (Namzet) 

Nişan, evlenecek çiftlerin birbirlerini iyice tanımasına 

vesile olan, ailelerin de devreye girdiği, ileride ortaya çıkabilecek 

sorunları en aza indirmek ve evliliğin bir ömür sürmesine katkı 

sağlamayı amaçlayan bir uygulamadır.256 İslam-Osmanlı 

hukukunda nişan geleneğinin var olduğu görülmektedir. Nişan, 

diğer adıyla namzet,257 Türk Medeni Kanunu’nda geçtiği gibi, 

“Nişanlanmak, evlenme vadi ile olur.”258 şeklinde tanımlanmış 

olup, erkeğin kadına evlenme sözü mahiyetinde olan bir 

işlemdir.259 Günümüzde yaygın olan “Söz kesilip Fatiha 

okununca, artık kızla erkek birbirine helal olur.”260 Sözünün 

Osmanlı hukukunda yeri yoktur. “Nişanlanmakla veya va’d ile 

nikâh mün’akid olmaz.”261 İfadesinden de anlaşılacağı üzere 

nişan nikâh sayılmaz. Dolayısıyla, nişanlı olan iki kişinin tek 

başına gezip dolaşması ya da sahih halvet olmaları Hanefî 

hukukuna göre hukuki sonuçlar doğurduğu için hiçbir şekilde 

uygun değildir.262 Bölgeler arası farklılık olmakla beraber, 

genelde bir kızın nişanlı olduğu, giyim kuşamından (yüzük, 

küpe gibi) belli olmaktadır.263 

                                                 

 
256  Döndüren, Delilleriyle Aile İlmihali, 136; Kaşıkçı, İslam-Osmanlı Hukuku, 

417-418. 
257  Bilmen, Fıkıh İlmi & İslam Hukuku Terimleri Sözlüğü, 93. 
258  Türkiye Cumhuriyeti (ed.), TMK Türk Medeni Kanunu (Ankara: Yetkin, 

2015). md. 118. 
259  Yaman, İslam Aile Hukuku, 33. 
260  Döndüren, Delilleriyle Aile İlmihali, 137. 
261  Çeker, Aile Hukuku Kararnâmesi, 23. 
262  Acarlıoğlu, Hz. Peygamber (s.a.v) Döneminde Aile Hayatı, 54; Yaman, İslam 

Aile Hukuku, 33-34. 
263  Özenç, 18. Yüzyıl Diyarbakır Şer‘iyye Sicillerine Göre Din Gelenek ve Törelerin 

Kavşağında Osmanlı Âmid Ailesi, 61. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

75 

Nişan ile nikâh arasında, cihez (çeyiz) denilen ev kurma 

hazırlığı süreci de vardır. Çeyiz, aileleri tarafından evlenecek 

kızlara örf ve âdete uygun bir şekilde evin döşenmesi amacıyla 

verilen her türlü kıyafet, ev eşyası, takı ve benzeri taşınır 

eşyadır.264 Bu eşyalar bazen kızın ailesi tarafından hazırlanırken, 

bazen de erkek tarafının verdiği para ya da kızın mehrinin bir 

kısmı ile hazırlanmaktadır. Çeyiz masrafı kim tarafından 

karşılanırsa karşılansın, hediye mahiyetinde olup gelinin 

hakkıdır.265 Gelin, isterse çeyiz eşyalarını eşiyle 

paylaşmayabilir.266 Osmanlı Devleti’nde çeyiz, ber-mûceb-i 

defter-i cihaz adlı bir belgeye kaydedilirdi.267 Nişan 

bozulduğunda damat tarafından verilen hediyeler geri 

alınabilirdi.268 

Yapılan incelemeler sonucunda, Diyarbekir şer‘iyye 

sicillerinde konu ile ilgili ondan fazla belgenin yer aldığı 

görülmüştür. Bu belgelerden bazılarının doğrudan nişanla, 

bazılarının da nişan neticesinde kadına verilen cihez 

masraflarına ilişkin olduğu tespit edilmiştir. Nişanla ilgili 1215-

1216/1800-1802 tarihleri arasındaki bir belge şöyledir: 

Abgevir karyesinden Musa b. Maksud [nâ]m Mehmed [b.] 

Şemdin mahzarında üzerine "karye‑i mezbûrede bir kızı 

nişân eyledim, ba‘dehû merkûm nikâh edip ahz 

eylemişdir" deyü ba‘de'd‑da‘vâ ve'l‑istintâk merkûm 

                                                 

 
264  Atasoy, “Osmanlı Kanunlarında ve Mahkeme Kayıtlarında Çeyiz”, 1247-

1268. 
265  DŞS-3767-34b/2. 
266  Kadri Paşa, el-Ahkâmü’ş-Şer‘iyye fi’l-Ahvâli’ş-Şahsiyye, 56. md. 116. 
267 DŞS-3798-5b/5. 
268 DŞS-3767-34a/1; Ayrıca bkz. Özenç, 18. Yüzyıl Diyarbakır Şer‘iyye 

Sicillerine Göre Din Gelenek ve Törelerin Kavşağında Osmanlı Âmid Ailesi, 52. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

76 

cevâbında "Allah’u zü'l‑celâl'in emriyle tenkîh eylemişim" 

dedikde müdde‘î‑i merkumun kelâmı ba‘de't‑tetebbu‘ bir 

nesne lâzım gelmeyip müdde‘î‑i merkûm mu‘ârazadan 

men‘ olunduğu kayd şüd.269 

 Söz konusu belgede Musa b. Maksud adlı şahsın, bir 

kadınla nişanlandığını ve daha sonra bu kadının başka bir 

erkekle nikâh akdi yaptığını ileri sürerek nikâhın feshini ve 

kadının tekrar kendisine verilmesini talep ettiği görülmektedir. 

Ancak mahkeme, yapılan araştırma neticesinde nişanın yalnızca 

evlilik öncesi bir uygulama olduğunu, kadının üzerinde bir hak 

doğurmadığını, kadın ile sonradan kıyılan nikâhın ise şer‘î 

açıdan geçerli olduğunu belirtmiştir. Bu nedenle davacının 

iddiası reddedilmiştir. Sonuç olarak Osmanlı hukukunda 

nişanın, evliliğe yönelik bir irade beyanı olmakla birlikte, 

taraflara nikâhın doğurduğu hak ve yükümlülükleri kazandıran 

bağlayıcı bir akit olarak kabul edilmediği ifade edilebilir.270 

                                                 

 
269 DŞS-3798-15b/8; Ayrıca bkz. DŞS-3767-34a/1. 
270 Ömer Korkmaz’ın Adana şer‘iyye sicilleri üzerine yaptığı doktora 

tezinde, Osmanlı aile hukukundaki nişanlılık ve evliliğin hukuki 

bağlayıcılığına dair önemli bir belgeye yer verilmiştir. Söz konusu 

belgede, nişanlanan bir genç, evlilik gerçekleşmeden önce kızın ailesi 

tarafından nişanın bozulduğunu ve kızın başka biriyle evlendirildiğini 

beyan etmektedir. Bunun üzerine mağdur olduğunu düşünen damat 

adayı, Adana şer‘iyye mahkemesine başvurmuştur. Ancak mahkeme, 

taraflar arasında geçerli bir nikâh akdi gerçekleşmediği gerekçesiyle 

davacının bu yönde bir hakkının bulunmadığını belirtmiş ve davayı 

reddetmiştir bkz. Korkmaz, XVIII. Yüzyıl Adana Şer‘iyye Sicilleri Özelinde 

Aile Hukuku, 68.  

Ayrıca Ferhat Sultan Yavaş’ın Çorum şer‘iyye sicilleri üzerine yaptığı 

yüksek lisans tezinde de benzer bir belgeye yer verilmiştir. Söz konusu 

belgeye ulaşmak için bkz. Yavaş, Çorum Şer’iyye Sicilleri Çerçevesinde Aile 

Hukuku Davaları (1255-1290/1840-1874, 38-39; Bu örnek de tıpkı Adana 

 



Abdurrezzak Gündüz 

77 

3.3. Nikâhın Şartları 

Hanefî mezhebine göre, doğurduğu sonuçlar itibari ile 

nikâhın dört ayrı şartı bulunmaktadır: Bunlar in‘ikad şartları, 

sıhhat şartları, nefaz şartları ve lüzum şartlarıdır. Aşağıda ele 

alacağımız bu şartların her biri ayrı sonuçlar doğurur.271 İslam-

Osmanlı hukukunda, nikâhın geçerli olabilmesi için tüm 

şartların eksiksiz yerine getirilmesi gerekmektedir.272 

3.3.1. İn‘ikâd şartları 

Nikâhın en önemli şartları, nikâhı meydana getiren aslî 

unsurlar ve rükünlerdir. Bu şartları yerine gelmeyen nikâh, 

geçersiz (bâtıl) nikâhtır.273 Aşağıda detaylıca değineceğimiz bâtıl 

nikâh: Nikâhın in‘ikâd şartlarından birinin eksik olması ile 

olur.274 Böyle bir evlilik hiçbir hukuki sonuç doğurmaz. Nikâhın 

in‘ikâd şartları şunlardır. 

3.3.1.1. Evlilik engelinin olmaması 

İslam’da evlenme her ne kadar teşvik edilmiş olsa da 

İslam hukukunda bazı evlenme engelleri bulunmaktadır. Bu 

engellerin doğurduğu sonuçlar bakımından, nikâhı fâsit mi 

yoksa bâtıl mı kılacağı konusunda hukukçular arasında ihtilaf 

vardır. Aşağıda sayılan engeller, nikâhın in‘ikâd şartlarındandır. 

Bu engellere sahip bir kişi ile kıyılan nikâh bâtıldır. Nikâhın bâtıl 

olmasına neden olan evlilik engelleri, sürekli ve geçici olmak 

üzere iki gruba ayrılır. Bunlar da Kur‘ân ve Sünnet’e göre sekiz 

                                                 

 
sicilindeki kayıt gibi, Osmanlı hukuk uygulamasında nişanlılık 

kurumunun evlilik hükümleri doğurmadığını ve tek taraflı bir hak ortaya 

çıkarmadığını göstermektedir. 
271 Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku, 17. 
272 Güneş, el-Ahvalü’ş-Şahsiyye, İslam Hukukunda Aile, 1/32. 
273 Güneş, el-Ahvalü’ş-Şahsiyye, İslam Hukukunda Aile, 1/26. 
274 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 437. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

78 

kısma ayrılır:275 

3.3.1.1.1. Sürekli evlilik engelleri 

Neslin devamı ve insan sağlığının korunması amacıyla 

İslam hukukunda bazı tedbirler alınmıştır. Bu tedbirlerden biri, 

bazı kişilerle evliliğin süresiz olarak yasaklanmasıdır. Aşağıda 

sayılan kişilerle yapılacak nikâh akdi bâtıldır. 

Sürekli evlilik engelleri, Kur‘ân-ı Kerîm ve hadis-i şerifler 

ile belirlenmiş olup dört gruba ayrılır: 

Kan bağı ile evlilik engeli: Bu gruptakiler Kur‘ân-ı 

Kerîm’de açıkça belirtilmiş olan şu yedi kişidir: “Size şunlarla 

evlenmek haram kılındı: Analarınız, kızlarınız, kız kardeşleriniz, 

halalarınız, teyzeleriniz, erkek kardeş kızları, kız kardeş 

kızları.”276 Bunların yanı sıra nineler ve torunlar da bu grupta yer 

alır.277 

Süt emzirme yolu ile evlilik engeli: İslam-Osmanlı 

hukukunda bir kadın, iki yaşından küçük bir çocuğu bir kez dahi 

emzirirse, bu çocuk onun öz evladı hükmünde olur. Bu 

durumda, kişiye kan ve evlilik bağı ile haram olanlar, emzirme 

yolu ile de haram olur.278 Bu durum Kur‘ân’da şöyle ifade 

edilmiştir: “Sizi emziren sütanneleriniz, sütkız kardeşleriniz.”279 

Yemek, su ya da başka bir şeyle karıştırılmış süt, hangisi daha 

                                                 

 
275  Mustafa el Boğa vd., el-Fıkhü’l-Menheci ala Mezhebi’l-İmam eş-Şafii (Dımaşk: 

Daru’l-Kalem), 2/21-30; Abdurraḥman b. Muḥammed el-Cezîri, el-

Fıkhʿale’l-Mezâhibi’l-Erbaʿa (Mısır: el-Mektebetü’t-Tevfikiyye, 2008), 4/64-

66. 
276  en-Nisâ. 4/23. 
277  Fahrettin Atar, “Muharremât”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2020), 31/6-8. 
278 Atar, “Muharremât”, 31/6-8. 
279 en-Nisâ. 4/23. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

79 

çok ise onun hükmü esas alınır. Bekâr kız ya da ölmüş kadın sütü 

de haramlığı meydana getirir. Ancak kadın sütünün enjeksiyon 

yoluyla çocuğa verilmesi ya da erkeğin sütü ile haramlık 

meydana gelmez.280 

Musâhere (sıhri hısımlık) ile evlilik engeli: Kişi 

evlendikten sonra bu evliliğe bağlı olarak bazı kişilerle 

evlenmesi haram olur.281 Hanefî hukukçular, burada geçen nikâh 

kelimesini mecazi anlamıyla değerlendirdikleri için, gayri meşru 

(zina) ya da hataen yapılan cinsel birleşme sonucunda da 

musâhere meydana gelir.282 Yukarıda sayılan kişilerle yapılan 

nikâh sonucu, sıhri hısımlık engeli ortaya çıkar. Ancak eşin üvey 

kızı, annesi ile cinsel birliktelik olmadan, kendisiyle evlilik engeli 

meydana gelmez.283 

3.3.1.1.2. Geçici evlenme engelleri 

Daha önce, evlilik engellerinden bazılarının sürekli, 

bazılarının ise bazı şartlara bağlı olarak geçici olduğunu ifade 

etmiştik. Bu engeller ortadan kalkmadan evlilik sıhhat 

kazanmaz. 

Din farkı: İslam-Osmanlı hukukuna göre din farkı, 

evlenmeye engel teşkil eden unsurlardandır. Bununla ilgili 

Kur‘ân-ı Kerîm’de şöyle buyrulmaktadır: “Müşrik kadınlar iman 

etmedikçe onlarla evlenmeyin. Şunu bilin ki, müşrik hür bir 

                                                 

 
280  Mevsılî, el-İhtiyar li-Talili’l-Muhtar, 2/145-148. 
281  “Eşlerinizin anneleri, kendileriyle zifafa girdiğiniz eşlerinizden olup 

evlerinizde bulunan üvey kızlarınız, eğer anneleri ile zifafa 

girmemişseniz onlarla evlenmenizde size bir günah yoktur; öz 

oğullarınızın eşleri.” en-Nisâ. 4/23. 
282  Güneş, el-Ahvalü’ş-Şahsiyye, İslam Hukukunda Aile, 1/42; Atar, 

“Muharremât”, 31/6-8. 
283  Mevsılî, el-İhtiyar li-Talili’l-Muhtar, 2/946. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

80 

kadın hoşunuza gitse bile, mü’min bir cariye ondan daha 

hayırlıdır. Müşrik erkekleri de iman etmedikleri sürece mü’min 

kadınlarla evlendirmeyin.”284 Bu hükümden yola çıkarak 

Müslüman bir erkek, ehl-i kitap (Hristiyan-Yahudi) bir kadınla 

evlenebilir. Müslüman bir kadın ise ancak Müslüman bir erkekle 

evlenebilir. Ancak Müslüman ne bir erkek ne de bir kadın, 

Mecûsî veya putperest bir kişiyle evlenemez. 

Yapılan incelemeler neticesinde, Diyarbekir şer‘iyye 

sicillerinde kocaları tarafından elfâz-ı küfür (küfür sözleri) sarf 

ettikleri gerekçesiyle eşleri tarafından mahkemeye 

başvurulduğunu gösteren üç adet belgeye ulaşılmıştır. Bu 

kayıtlardan biri, Câmiüssafâ Mahallesi sakinlerinden Emine’nin, 

eşi Ali hakkında açtığı davaya aittir. 1244–1246/1828–1831 tarihli 

belge şöyledir: 

Camiussafa mahallesi sâkinelerinden Emine tarafından 

vekîl‑i sâbitü'l‑vekâlesi Hacı Ahmed Efendi mezbûrenin 

zevci Ali mahzarında üzerine "merkum işbu Ramazân‑ı 

şerîf'de somunu ekl eyleyip 'Müslümân değil misin, 

somun ekl ediyorsun? deyu söylediğimizde merkûm dahi 

'Müslümân değilim' deyu cevâb eylediğinden 

merkûmdan müvekkilem mezbûre mutallaka 

olduğundan iki yüz elli guruş mehir ve kadr‑i ma‘rûfe 

nafakasının takdîri matlûbumuzdur" dedikde merkûm 

inkâr, beyyineye havâle olundukda Hayrullah Efendi ve 

Yasin Efendi ve ber‑vefk‑ı müdde‘â edâ‑yı şehâdet 

eyledikleri fetvâ‑yı şerîfe havâle olundukda tecdîd‑i îmân 

ve nikâh lâzım gelip meclis‑i şer‘de tarafeyn rızâlarıyla 

tecdîd‑i îmân ve nikâh olunup ba‘dehû zevce‑i mezbûre 

                                                 

 
284  el-Bakara. 2/221. 



Abdurrezzak Gündüz 

81 

i‘âde‑i kelâmında "zevcim merkûm beni bilâ‑nafaka terk 

ve diyâr‑ı âhara âzim olur ve gelmez ise bana nafaka ve 

kisvemi vermeğe bir kefîl taleb ve kefîl versin" dedikde 

merkûm Kerkükiyyü'l‑asl olup kefîli olmadığından 

"diyâr‑ı âhara râhî olduğumda bir buçuk seneye kadar 

gelmez isem zevce‑i mezbûre Emine benden hul‘ olsun" 

deyu takrîr ve tıbk‑ı takrîri işbu mahalle şerh verildi.285 

Yapılan başvuru sonucunda, kadının ileri sürdüğü 

iddialar başlangıçta eşi tarafından reddedilmiştir. Bunun üzerine 

mesele önce şahitlere, ardından da fetvâ makamına havale 

edilmiştir. Şahitlerin beyanlarıyla iddianın doğruluğu sabit 

olunca, davalı koca tecdîd-i îmân etmiş (kelime-i şehâdet getirip 

imanını yenilemek) böylece tarafların rızasıyla yeniden nikâh 

akdi gerçekleştirildiği kaydedilmiştir. 

Başka bir belgede ise Ermeni iken Müslüman olup Aişe 

ismini alan bir kadının nikâhına dair kayıt yer almaktadır. 

1256/1840 tarihli söz konusu belge şöyledir: 

Silvan kazâsı mülhakâtından Hacıcan karyesi 

sâkinelerinden Ermeniyyü'l‑millet olup ismi Nergis bt. 

Tomo meclis‑i şer‘de cümle millet‑i Nasârâ 

[muvâcehesinde] terk‑i dîn [ve] İslam'ı kabûl [ve] kelime‑i 

şehâdeti kırâat edip ismi dahi Âişe tesmiye olunup zevci 

geldikde İslam'ı kabûl ederse kendüye teslîm kabûl 

etmedikde tefrîk olunması için kayıd şüd. Fî 7 Ca. Sene 

[12]56. 286 

Belgede, kadının İslam’ı kabul etmesinden sonra, eşinin 

                                                 

 
285 DŞS-3767-19b/1; Ayrıca bkz. DŞS-3775-71a/1; DŞS-3731-28b/3. 
286 DŞS-3804-1a/1. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

82 

de Müslüman olması halinde evliliklerinin geçerliliğini 

koruyacağı; ancak eşin İslam’ı kabul etmemesi durumunda 

nikâh bağının feshedileceği belirtilmiştir. 

Dört eşle evli olmak: Kur‘ân-ı Kerîm,287 sünnet288 ve aile 

hukuku kararnâmesinden de289 anlaşılacağı üzere, İslam-

Osmanlı hukukunda erkeğin evliliği dört eşle sınırlandırılmıştır. 

Yeni bir evlilik için eşlerden birinin ölmesi ya da boşanıp iddet 

süresinin bitmesi gerekir.290 Bu süreçte erkek, boşadığı kadının 

iddet süresi bitene kadar beklemesi gerekir. Bu bekleme süresine 

iddet-i ricâl (erkek iddeti) denir. Çünkü iddet devam ettiği 

sürece, bir bakıma nikâh devam eder.291 Yapılan incelemeler 

neticesinde 19. yüzyıl Diyarbekir mahkeme kayıtlarında, 

doğrudan konuyla ilgili herhangi bir hükme rastlanmamıştır. 

Ancak yapılan araştırmalarda 19. yüzyıldaki mal paylaşımını 

konu alan belgelerde en fazla üç eşli evliliklere rastlanmıştır.292 

Başkası ile evli olmak: Osmanlı hukukunda bir erkek, 

hak ve sorumluluklarını yerine getirdiği sürece dört eşle 

evlenebilme hakkına sahiptir. Ancak bir kadın sadece bir erkeğin 

nikâhı altında olabilir.293 Bir erkeğin nikâhı altındaki bir kadının, 

                                                 

 
287  en-Nisâ. 4/3. 
288  Hz. Peygamber Müslüman olduktan sonra nikâhı altındaki sekiz eşi olan 

bir sahabeye: “Dört taneyi tutup diğerlerini boşamasını emretmiş." Ebû 

Dâvûd, Sünen’u Ebî Dâvud,  “Talâk”, 25 (No: 2241). 
289  “Menkuhe veya mu'tedde olarak 4 zevcesi bulunan kimsenin diğer bir 

kadın ile izdivacı memnudur.” Çeker, Aile Hukuku Kararnâmesi, 26. md. 

14. 
290  Kadri Paşa, el-Ahkâmü’ş-Şer‘iyye fi’l-Ahvâli’ş-Şahsiyye, 61 md. 134. 
291 Güneş, el-Ahvalü’ş-Şahsiyye, İslam Hukukunda Aile. 52. 
292 Bkz. DŞS-3707-79b/1; DŞS-3707-90a/1. 
293  “Başkasının menkuhe ve mu'teddesiyle izdivaç memnudur.", Çeker, Aile 

Hukuku Kararnâmesi, 26. md. 13 

 



Abdurrezzak Gündüz 

83 

başka bir erkekle evlilik yapması yok hükmündedir. Şayet böyle 

bir durum tespit edilirse evlilik derhal feshedilmelidir.294 

Diyarbekir şer‘iyye sicillerinde yer alan 1268/1852 tarihli 

bir belgede, Mardin ili Akri köyünden, Ömer oğlu Ali’nin nikâhlı 

eşi iken, evden kaçıp, Balıkviran Köyü’nden Mustafa oğlu 

Yusuf’la evlenen Hatice’nin, nikâhının feshedilip kendisine iade 

edilmesi talebiyle açtığı dava şöyledir: 

Mardin kazâsına tâbi ‘Akri karyesi sâkinlerinden Ömer b. 

Ali meclis‑i şer‘de Hadice bt. Hüseyin hâzır olduğu hâlde 

meclis‑i şer‘î münîrde Balıkviran karyesinde sâkin 

Mustafa b. Yusuf muvâcehesinde da‘vâ ve takrîr‑i kelâm 

edip "merkûm Hadice dört sene zevce‑i medhûlün bihâm 

olup bir sene mukaddem leylen firâr edip mezbûr 

Mustafa ile mütezevvice olduğundan suâl olunup nikâh‑ı 

sânînin feshi ile zevcemin bana teslîmi matlûbumdur…295 

                                                 

 
294 Kahveci, İslam Aile Hukuku, 1/98. 
295  DŞS-3702-21b/4. Belgenin tamamı şöyledir: “Mardin kazâsına tâbi‘ Akri 

karyesi sâkinlerinden Ömer b. Ali meclis-i şer‘de Hadice bt. Hüseyin hâzır 

olduğu hâlde meclis-i şer‘-i münîrde Balıkviran karyesinde sâkin Mustafa 

b. Yusuf muvâcehesinde da‘vâ ve takrîr-i kelâm edip "merkûm Hadice 

dört sene zevce-i medhûlün bihâm olup bir sene mukaddem leylen firâr 

edip mezbûr Mustafa ile mütezevvice olduğundan suâl olunup nikâh-ı 

sânînin feshi ile zevcemin bana teslîmi matlûbumdur dedikde mezbûre 

Hadice ve merkûm Mustafa müdde‘î-i merkûmun zevce olduğunu inkâr 

edicek müdde‘î-i merkûmdan müdde‘âsına mutâbık beyyine taleb 

olundukda Akri karyesi sâkinlerinden Şeyh Hüseyin b. Şeyh Musa, Yusuf 

b. İbrahim li-ecli'ş-şehâde meclis-i şer‘e hâzırân olup istişhâd 

olunduklarında "fi'l-hakîka mezbûre Hadice Senevi? Lülü'nün kızı olup 

mezbûr Ömer'in zevcesi olup dört sene ezvâc mu‘âmelesi eder isen 

menzilinde sâkin olup bir seneden beri gâib olmuş idi, eşhedü billahi biz 

bu vech üzere şâhidiz ve şehâdet ederiz" deyü edâ-yı şehâdet-i Şer‘iyye 

eylediklerinde şehâdetleri ba‘de't-tezkiye şehâdetleri makbûle olup 

nikâh-ı sânînin feshi ile gıbbe'l-hükm ba‘de inkızâ-i iddet zevc-i evveline 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

84 

Söz konusu davada, davacı Ömer b. Ali’nin, eşi Hadice 

kızı Hüseyin’in izinsiz şekilde evden ayrılarak başka bir erkekle 

evlendiği iddiası üzerine şer‘iyye mahkemesine başvurduğu 

görülmektedir. Mahkeme, iddianın ispatı amacıyla davacıdan 

delil talep etmiş ve dinlenen tanıkların, Hadice’nin önceki 

evliliğinin geçerliliğini doğrulayan beyanları üzerine davacı 

Ömer’i haklı bulmuştur. Bu çerçevede, Hadice’nin ikinci evliliği 

geçersiz sayılarak ikinci evliliğin feshine ve kadının iddet süresi 

sonrası ilk eşine dönmesi gerektiğine karar verilmiştir. 

Ancak söz konusu davanın hükme bağlanmasından kısa 

bir süre sonra tarafların, karşılıklı rızaya dayalı olarak evlilik 

birliğini sona erdirmekte anlaştıkları ve muhâlea yoluyla 

boşandıkları anlaşılmaktadır.296 

Bâin talâk: İslam dininde, boşanma arzu edilen bir durum 

olarak görmemiş; aksine, eşlerin karşılıklı hoşgörü ve iyi geçim 

içerisinde evlilik birliğini sürdürmeleri tavsiye edilmiştir. Ancak 

evlilik birliğinin sürdürülemeyecek ölçüde zarar gördüğü 

durumlarda, boşanma kaçınılmaz hale gelmekte ve beraberinde 

                                                 

 
itâ‘at etmeğe merkûme Hadice'ye tenbîh olunduğu. Fî 3 Z. sene [12]68.” 

“Merkûm Ömer meclis-i şer‘de iki yüz guruş kıymetli iki öküz, altmış guruş 

kıymetli üç aded koyun bedel-i hâl ve mehir ve nafaka-i iddet üzerine olmak üzere 

zevcesi mezbûre Hadice ile muhâla‘a oldukları kayıd şüd. Fî 5 Z. sene [12]68. 
296  Yapılan incelemelerde Ömer Korkmaz’ın Adana şer‘iyye sicilleri üzerine 

yaptığı doktora tezinde konuya dair bazı belgeler yer almaktadır. Söz 

konusu belgelerin birinde, Ömer b. Habib adındaki bir şahıs Ahmet kızı 

Elif’in nikâhlı eşi olduğunu iddia edip mahkemeye başvurmuş; ancak 

Mahmud b. Halil adındaki başka bir şahıs Elif’in daha önce kendisiyle evli 

olması nedeniyle ikinci bir evlilik yapamayacağını ve ikinci evliliğinin 

bâtıl olduğunu beyan etmiştir. Bunun üzerine mahkeme iddiasını ispat 

etmek için Ömer’den delil getirmesini istemiş, Ömer’in delil getiremediği 

anlaşılınca mahkeme davanın reddine karar vermiştir. Bkz. Korkmaz, 

XVIII. Yüzyıl Adana Şer‘iyye Sicilleri Özelinde Aile Hukuku, 78. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

85 

bazı hukukî sonuçlar doğurmaktadır. Bu sonuçlardan biri, üç 

talâkla boşanma hâlinde, eşlerin yeniden evlenebilmeleri için 

bazı şartlar öne sürülmüştür.297 Bu şartlara göre, kadın önce 

boşandığı eşinden iddet süresini tamamlamalı; ardından başka 

bir erkekle sahih bir nikâhla evlenmeli; bu evlilikte sahih halvet 

veya cinsel birleşme gerçekleşmelidir. Bu evlilik de bir şekilde 

sona erip, kadın ikinci eşinden de iddetini tamamladıktan sonra, 

eski eşiyle tekrar evlenmesi caiz olur. Belirtilen şartlar 

gerçekleşmediği sürece, kadının ilk eşiyle tekrar evlenmesi 

haramdır.298 

Diyarbekir mahkeme kayıtlarında bu hükme dair tespit 

edilen tek örnek, Araplar köyünden İbrahim kızı Hüsna’nın, ilk 

eşi olan Zeyd’den üç talakla boşandıktan sonra başka bir erkekle 

evlendiği, bu evliliği de sona erdikten sonra ilk eşi ile 

evlenebilme iznine dair 1236/1821 tarihli belgedir: 

…İşbu müstahbire‑i mezbûre Hüsna târîh‑i kitâbdan altı 

ay mukaddem zevc‑i dâhilün bihâsı işbu es‑Seyyid 

Mustafa b. el‑Hâc Mustafa'dan talâkât‑ı selâse ile 

mutallaka olduğunu ba‘de'l‑isbât ve'l‑hükm ve ba‘de 

inkıtâi'l‑iddet nefsini gâib ani'l‑meclis Kozan b. Âsaf 

tezvîc ol dahi târîh‑i kitâbdan doksan yedi gün 

mukaddem müstahbire‑i mezbûre Hüsnâ'ya dühûlünü 

ba‘de'l‑ikrâr talâkât‑ı selâse ile bizim huzûrumuzda tatlîk 

eyledi, biz bu hususa bu vech üzere şâhidleriz, şehâdet 

dahi ederiz" deyü her biri alâ tarîkı'ş‑şehâde haber 

verdiklerinden sonra müstahbire‑i mezbûrenin yedinde 

                                                 

 
297  “Bir kimse üç talâk ile tatlik eylediği kadını beynunet-i kat'iyye baki 

oldukça tezevvüc edemez.” Çeker, Aile Hukuku Kararnâmesi, 26. md. 15. 
298 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 442; Atar, “Muharremât”, 31/6-8. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

86 

olup ibrâz eylediği fetvâ‑yı şerîfeye nazar olundukda 

mazmûn‑ı münîfi "selâse ile mutallaka olan Hind zevc‑i 

evvelim olan Zeyd'den iddetim münkaziye olup zevc‑i 

âharı tezevvüc eyledim ve zevc‑i âhar bana dühûl eyledi, 

ba‘de'd‑dühûl beni tatlîk edip ondan dahi iddetim 

münkaziye oldu ise müddet dört şehr olıcak zevc olan 

Zeyd‑i mezbûr için Hind‑i merkûma helâl olur mu?" 

Cevâb‑ı bâ‑sevâbında "olur" Kütüb‑i mu‘teberât‑ı 

fıkhiyeden Kadıhân'da: "Yahıllu li'z‑zevci'l‑evvel 

en‑yetezevvecehâ izâ ekarrati'l‑merʼetü bi‑zâlike ve 

enkere'z‑zevci's‑sânî yahıllu nikâhuhâ li'l‑evvel" deyü 

mastûr u musarrah buyurulmağın mûcebince mezbûre 

Hüsna nefsini zevc‑i evveli olan mezbûr es‑Seyyid 

Mustafa'ya tezevvüç murâd eyledikde âhardan bî‑vech 

mümâna‘at olunmamak için işbu vesika ketb olunup 

mezbûre Hüsna'nın yedine vaz‘ olundu. Fi'l‑yevmi'r‑râbi‘ 

min Zilka‘deti'ş‑şerîfe li‑sene sitte ve selâsîn ve miʼe ve 

elf.299 

 Söz konusu belgede, Hüsna isimli kadın önceki eşi 

tarafından üç talakla boşanmış, iddet süresi tamamlandıktan 

sonra başka bir erkekle evlenmiş, bu evlilikte cinsel birliktelik 

gerçekleşmiş ve ikinci eşi de kendisini boşamıştır. Böylece 

Hüsna’nın ilk eşiyle yeniden evlenmesine dair dinî ve hukukî 

engeller ortadan kalkmıştır. Bu belge, Osmanlı hukuk 

sisteminde üç talâkla boşanan bir kadının eski eşiyle yeniden 

evlenebilmesinin ancak meşru bir ikinci evlilik, bu evlilikte sahih 

halvet veya cinsel birleşmenin gerçekleşmesi ve evliliğin sona 

ermesi şartıyla mümkün olduğunu ortaya koymaktadır. 

                                                 

 
299 DŞS-3746-4a/1. 



Abdurrezzak Gündüz 

87 

Lânetleşme ile boşanma (liân): Sözlük anlamı la‘n 

kökünden gelip, Allah’ın rahmetinden kovulmak, uzaklaşmak 

manasına gelir. Fıkıh terimi olarak ise liân, eşler arası yapılan 

karşılıklı lânetleşmedir. Koca, eşinin zina ettiğini ve eğer ortada 

bir çocuk varsa onun kendisinden olmadığını iddia edip 

mahkeme huzurunda yemin ederek kendisine lânet okur. Aynı 

şekilde kadın da söz konusu iddiayı reddedip kendisine lânet 

okumasıyla liân gerçekleşmiş olur.300 

İslam hukukuna göre, bir kimse bir kadına zina isnadında 

bulunur ve bu iddiasını dört şahit ile ispat etmediği takdirde, 

kazf (zina iftirası) suçunu işlemiş sayılır. Bu suçun cezası, seksen 

değnek vurularak uygulanır.301 Ancak bu iddiada bulunan kişi 

kadının eşi ise ve iddiasını ispatlayacak delilleri yoksa, kazf 

cezasından liân yoluyla kurtulabilir. Lânetleşmeden sonra, 

Hanefî mezhebinin dışındaki üç mezhebe göre nikâh, hâkimin 

feshine gerek kalmadan kendiliğinden fesholup taraflar 

ebediyen birbirlerine haram olur.302 Hanefî mezhebine göre ise 

nikâh hâkimin kararıyla feshedilir. Bu ayrılık bâin talâk 

hükmündedir.303 Eğer koca, hâkimin hükmünden önce 

iddiasından vazgeçer ve eşine iftira ettiğini kabul ederse, 

kendisine kazf cezası uygulanır.304 Ancak bu durum hanefi 

                                                 

 
300  Mehmet Âkif Aydın, “Liân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(Ankara: TDV Yayınları, 2003), 27/172-173. 
301  Hamza Aktan, “Kazf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: 

TDV Yayınları, 2002), 25/148-149. 
302  Cezîri, el-Fıkhʿale’l-Mezâhibi’l-Erbaʿa, 4/105-106; Şemseddin Muhammed b. 

Ahmed Şirbîni, Muğni’l-Muhtac İla Ma’rifeti Meani Elfazi’l-Minhac (Beyrut: 

Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 2006), 3/462-463. 
303  el-Cezîri, Kitabu’l Fıkh ale’l Mezahibi’l Erbaa, 4/105. 
304 Aktan, “Kazf”, 25/148-149. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

88 

mezhebine göre bain talak hükmünde olduğu için, eşlerin tekrar 

evlenebilmeleri için bâin talâk şartlarının yerine getirilmesi 

gerekir.305 Buna karşılık, kadının zina ettiği sabit olursa, liân 

hükümleri ortadan kalkar ve tarafların yeniden evlenmeleri 

önünde herhangi bir engel kalmaz.306 

Yapılan incelemeler neticesinde 19. yy. Diyarbekir 

sicillerinde konu ile ilgili herhangi bir belgeye rastlanmamıştır.307 

Eşin yakın akrabaları: Eşler arasında muhabbeti ve 

huzuru etkileyen bazı etkenler vardır. Bu etkenlerden biri de 

İslam aile hukukunda cem  ‘ başlığı altında ele alınan ve erkeğin, 

nikâhı altındaki eşinin yakın akrabaları ile aynı anda 

evlenmesidir.308 Cem‘ evliliğinin temel ölçüsü: Birlikte 

evlenilmek istenen iki kadından biri erkek olarak kabul 

edildiğinde, aralarında evlenme engelinin bulunmasıdır. Aynı 

şekilde bir erkek; eşinin kız kardeşi, halası, teyzesi veya 

yeğeniyle de aynı anda evlenemez.309 Şayet böyle bir nikah akdi 

gerçekleşirse her iki nikâh da geçersiz olur ve ikisinden de 

ayrılması gerekir. Bu tür bir nikâh sonucu yapılan ayrılık cinsel 

birliktelikten sonra ise kadınların her birine tam mehir, önce ise 

                                                 

 
305 Aydın, “Liân”, 27/172-173. 
306 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 442; Atar, “Muharremât”, 31/6-8. 
307  Muhammed Mustafa Küçük’ün yüksek lisans tezinde, Üsküdar 

Mahkemesi’ne ait 5 numaralı sicil defterinde liân ile ilgili bir kayda yer 

verildiği belirtilmektedir. Bkz. Küçük, Üsküdar ve İstanbul Şer‘iyye 

Sicillerinde Kazf ve Hakaret Suçları (16. ve 17. Yüzyıl), 53. 
308 İsmail Parlatır, Açıklamalı İslâmi Terimler Sözlüğü (Ankara: Akçağ Basım 

Yayım, 2017), 144. 
309  Hamza Aktan, “Sıhriyet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 37/111-112; Kadri Paşa, el-Ahkâmü’ş-

Şer‘iyye fi’l-Ahvâli’ş-Şahsiyye, 60-61. md. 33. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

89 

mehrin yarısı ödenir.310 

Yapılan incelemelerde 19. yy. Diyarbekir sicillerinde konu 

ile ilgili herhangi bir belge kaydına rastlanmamıştır. 

3.3.1.2. Ehliyet  

Yapılan incelemelerde, Diyarbekir şer‘iyye sicillerindeki 

ehliyet ile ilgili kayıtlı belgelerin çoğunun veraset ve malî 

konularla ilgili olduğu görülmektedir.311 Ancak bu belgeler 

arasında, nikâhta ehliyet ile ilgili uygulamalarda yer almaktadır. 

Şer‘iyye sicil kayıtlarına geçmeden önce, ehliyet konusunu İslam 

hukuku açısından kısaca ele almakta fayda vardır. İslam aile 

hukukuna göre ehliyet312 üç kısma ayrılır. 

Tam ehliyet: Kişinin akıllı, hür ve ergen olmasıdır. Hanefi 

fıkhına göre ergenlik yaşı erkeklerde 12, kızlarda 9 yaş olarak 

kabul edilir.313 Ancak bu yaşlarda ergen olmayan erkekler 18, 

kızlar 17 yaşında ergen sayılırlar. Nitekim ergenlik ve rüştün 

ispatıyla ilgili sicil belgeleri de mevcuttur.314 

Tam ehliyet sahibi kişiler, hak ve borçlarına sahip olup 

                                                 

 
310 Kadri Paşa, el-Ahkâmü’ş-Şer‘iyye fi’l-Ahvâli’ş-Şahsiyye, 61. md. 133. 
311 Bkz. DŞS-3716-45b/1; DŞS-3791-2b/2. 
312  İslam hukukunda ehliyet: Kişinin dinî ve hukuki hüküm ve 

yükümlülükleri yerine getirme çağına geldiğini gösteren bir terimdir. 

Parlatır, Açıklamalı İslami Terimler Sözlüğü, 202; Bilmen, Fıkıh İlmi & İslam 

Hukuku Terimleri Sözlüğü, 66. 
313 Parlatır, Açıklamalı İslami Terimler Sözlüğü, 128. 
314  “Zülfikar'ın sinni on beş yaşında olduğunu Mollâ Ali ve Ebubekir 

şehadetleriyle sâbit ve rüşdiyetinden istintâk olundukda bir guruş kırk 

para ve kırk para yüz yirmi akçe ve ecnâs akçeden ikilik ve yüzlük 

temeyyüz eyleyip demir ve penbe birer batmân olduğunu bilme ile 

rüşdiyeti zâhir kayd şüd. Fî selhi Receb sene [1]215.” Bkz. DŞS-3798-1b/3. 

Bu belgede, Zülfikar adındaki gencin 15 yaşında olduğunu beyan edip, 

şahitler huzurunda kendisine yöneltilen soruları bilmesi üzerine 

rüştünün sabit olduğu kayıt altına alınmıştır. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

90 

bunları tek başına yerine getirebiliyor olmasıdır.315 Malî 

konularda sefih olan kişi tam ehliyet sahibi sayılmazken, nikâh 

konusunda tam ehliyet sahibidir. Hanefî mezhebinde, diğer üç 

mezhebin aksine, evlenecek erkek ve kadın (dengi ve mehr-i 

misil şartı ile) ya da bunlara vekalet edecek kişilerin tam ehliyet 

sahibi olmaları gerekir. Aksi takdirde böyle bir nikâh 

geçersizdir.316 

Eksik ehliyet: Temyiz yaşına gelmiş fakat ergen olamamış 

çocuklar, akıl sağlığı tam olmayan (ateh) ve kölelerdir. Eksik 

ehliyet sahibi kişilerin nikâhı, ancak velilerinin izni ile geçerlilik 

kazanır.317 

Ehliyetsizler: Akıl hastaları ile küçük çocuklar 

ehliyetsizdirler. Bu kişiler için ancak menfaatlerine olan hukuki 

işlemleri kabul edilir. Zararlarına olan işlemler ise velisinin izni 

olsa dahi geçersizdir.318 Konuyla ilgili detaylı bilgi (veli) başlığı 

altında ele alınacaktır. 

Diyarbekir şer‘iyye sicillerinde evlilikte ehliyet ile ilgili en 

az dört adet belgeye rastlanmıştır. Bunlardan 1235/1820 tarihli 

bir belgede, Hoca Ahmed Mahallesi sakinlerinden Kasım kızı 

Fatıma’nın, babası tarafından kuzeni ile evlendirilmek 

istenmesine karşı çıkarak, akıllı ve bâliğa (ergen) olduğunu, 

kuzeniyle evlenmek istemediğini, kendi iradesiyle Mustafa oğlu 

İsmail’le evlenmek istediğini beyan ettiği ve bunun üzerine 

mahkemeye başvurduğu görülmektedir. Belge şöyledir: 

Medîne‑i Âmid mahallâtından Hoca Ahmed 

                                                 

 
315 Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 208. 
316  Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku, 17; Mevsılî, el-İhtiyar li-Talili’l-Muhtar, 

2/111. 
317  Ekinci, Osmanlı Hukuku, 277. 
318  Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku, 23-24. 



Abdurrezzak Gündüz 

91 

mahallesinde sâkin zâtı ta‘rîf‑i Şer‘î ile mu‘arrefe olan işbu 

râfi‘atü'l‑vesîka Fâtıma bt. Kasım nâm bikr u bâliğa 

meclis‑i şer‘de babası mezbûr Kasım b. Süleyman 

mahzarında üzerine da‘vâ ve takrîr‑i kelâm edip "hâlen 

ben âkile ve bâliğa ve mükellefe olup nefsim muhtâresi 

[9a] ve küfüvüm olan işbu hâzır bi'l‑meclis İsmail b. el‑

Hâc Mustafa'ya akd‑i nikâh olunmak murâd eylediğimde 

karındâşım oğlu gâib ani'l‑meclis sagîr Osman'a veririm 

deyü babam mezbûr Kasım mâni‘ olup suâl olunup takrîri 

tahrîr ve yedimde olan fetvâ‑yı şerîfe mûcebince izin 

verilmesi matlûbemdir…319 

                                                 

 
319  DŞS-3774-8b/2. Belgenin tamamı şöyledir: “Medîne-i Âmid 

mahallâtından Hoca Ahmed mahallesinde sâkin zâtı ta‘rîf-i şer‘î ile 

mu‘arrefe olan işbu râfi‘atü'l-vesîka Fâtıma bt. Kasım nâm bikr u bâliğa 

meclis-i şer‘de babası mezbûr Kasım b. Süleyman mahzarında üzerine 

da‘vâ ve takrîr-i kelâm edip "hâlen ben âkile ve bâliğa ve mükellefe olup 

nefsim muhtâresi [9a] ve küfüvüm olan işbu hâzır bi'l-meclis İsmail b. el-

Hâc Mustafa'ya akd-i nikâh olunmak murâd eylediğimde karındâşım 

oğlu gâib ani'l-meclis sagîr Osman'a veririm deyü babam mezbûr Kasım 

mâni‘ olup suâl olunup takrîri tahrîr ve yedimde olan fetvâ-yı şerîfe 

mûcebince izin verilmesi matlûbemdir" dedikde gıbbe's-suâl mezbûr 

Kasım cevâbında "fi'l-vâki‘ müdde‘iye-i mezbûre sulbiye kızı olup hâlen 

âkile ve bâliğa ve mükellefe ve mezbûr İsmail küfüvü ve nefs-i muhtâresi 

olduğunu ikrâr lâkin kızım müdde‘iye-i mezbûreyi karındâşım oğlu gâib-

i mezbûr sagîr Osman ve Osman'ın kız karındâşını kebîr oğluma nikâh 

etmek murâd eyledim" deyü cevâb vericek müdde‘iye-i mezbûrenin 

yedinde olup ibrâz eylediği fetvâ-yı şerîfenin mazmûn-ı münîfi "Hind-i 

mükellefe bilâ-izni velî nefsini âhardan Rind'e tezvîce şer‘an kâdire olur 

mu?" Cevâb-ı bâ-sevâbında: "Olur". Kütüb-i mu‘teberân-ı fıkhiyeden 

Hulâsa'da "Mütenaʻkidü nikâhun hurretün mükellefetün bikran kâne ev 

seyyiben bilâ-izni velî" deyü mastûr olmağın mûcebiyle mâ vaka‘a bi't-

taleb ketb olundu. Fi'l-yevmi's-sâmin ve’l-işrîn min Zilkaʻdeti'ş-şerîfe li-

sene hamse ve selâsîn ve mi’e ve elf.” Ayrıca bkz. DŞS-3767-3a/3; DŞS-

3803-10b/3; DŞS-3803-20b/3. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

92 

Söz konusu belgede, başkası ile evlendirilmek istenen bir 

kız, ehliyet sahibi olduğunu320 ifade ederek, istediği kişiyle 

evlenmesine izin verilmesini talep etmektedir. 

3.3.1.3. Meclis birliği 

İslam aile hukukunda nikâh bir akittir. Bu akdin 

unsurlarından biri de icap ve kabuldür. Nikâh işleminde, icap ve 

kabulün aynı mecliste ve zaman aralığında gerçekleşmesi 

gerekir. Bir tarafın icapta bulunup, diğer tarafın farklı bir zaman 

veya mekânda kabul beyanında bulunması; ya da iki beyan 

arasında başka bir konunun gündeme gelmesi durumunda 

nikâh akdi geçersiz sayılır.321 Bu bağlamda, hareket halindeki bir 

vasıta üzerinde kıyılan nikâh, meclis birliği sağlanmadığı için 

geçersizdir.322 Diğer yandan mektup ya da elçi vasıtası ile 

vekâleten yapılan evlilik teklifi aynı mecliste iki şahit huzurunda 

sözlü bir şekilde kabul edilmesi halinde meclis birliği ve nikâh 

geçerli sayılır. Ancak, sözlü beyan olmadan karşılıklı yazışma ile 

yapılan nikâh akdi geçersizdir.323 

Yapılan incelemelerde, Diyarbekir şer‘iyye sicillerinde 

meclis birliği ilkesine doğrudan veya dolaylı şekilde temas eden 

üç adet belgeye rastlanmıştır. Bu belgelerden biri, bir önceki 

konuyla doğrudan ilişkili olduğundan burada yeniden ayrıntılı 

şekilde yer verilmesine gerek görülmemiştir. Söz konusu 

belgede, evlenmek isteyen kadının, evlilik adayının da aynı 

mecliste hazır bulunduğunu ifade ederek nikâhın geçerlilik 

şartlarından biri olan meclis birliği ilkesine açıkça atıfta 

                                                 

 
320 Mevsılî, el-İhtiyar li-Talili’l-Muhtar, 2/111. 
321 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 438. 
322 Güneş, el-Ahvalü’ş-Şahsiyye, İslam Hukukunda Aile, 1/26. 
323 Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku, 18; Ekinci, Osmanlı Hukuku, 438. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

93 

bulunmuştur.324 

3.3.1.4. Evlilik lafzının kesinlik bildirmesi 

Evlilik, ciddi bir akittir.325 Dolayısıyla, evlenecek tarafların 

ya da vekillerinin, nikâh sırasında kullandıkları ifadelerin 

tereddüde yer vermeyecek şekilde açık, kesin ve şartsız bir irade 

beyanı içermesi gerekir. Osmanlı’daki uygulamalar 

incelendiğinde daha çok, kadınların evlilikten sonra ikamet 

yerlerinin değiştirilmemesini ve eşlerinin başka bir kadınla 

(kuma) evlenmemesi gibi şartları öne sürdükleri görülmektedir. 

Hanefî mezhebine göre326 bu tür şartlarla kıyılan nikâh, aslî 

unsurlarında eksiklik meydana geldiği için geçersiz sayılır. 

Nikâhta öne sürülen şartlar, nikâhın geçerliliğine etkileri 

bakımından üç kısma ayrılır.327 

Bu bağlamda, Diyarbekir şer‘iyye sicillerinde yer alan 

1249–1250/1834 tarihli bir belge bu konuya örnek gösterilebilir: 

Âmid sâkinlerinden Ümmü bt. Mehmed tarafından 

vekîl‑i sâbitü'l‑vekâlesi Feyzullah, mezbûrenin zevci 

                                                 

 
324 DŞS-3774-8b/2; DŞS-3767-8a/1; DŞS-3803-10b/3. 
325  "Üç şey vardır ki ciddisi de ciddi şakası da ciddidir: Nikâh, talâk ve ricat 

(kocanın karsına geri dönmesi) tir." Ebû Dâvûd, Sünen’u Ebî Dâvud, 

“Talâk”, 9 (2194). 
326  Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 264-265. 
327  Hanefî mezhebine göre nikâhta koşulan şartlar: 1. Seninle yarın evlenirim 

gibi geleceğe yönelik şartlar, meclis birliğine uygun olmadığı için nikâhı 

geçersiz kılar. 2. Kadına mehir vermemek üzere koşulan şart, böyle bir 

şartın koşulması, nikâhın özüne aykırı olduğu için geçersiz sayılır. Bu 

durumda, taraflar arasında cinsel birliktelik ya da sahih-i halvet 

gerçekleşirse, kadın mehir hakkını elde eder. 3. Evlilikten sonra ikamet 

değişikliği şartı: Nikâh akdi esnasında tarafların ikamet değişikliğiyle 

ilgili öne sürdükleri şartların geçerliliği olamayıp nikâhın sıhhatine hiçbir 

etki etmez. Bkz. Ekinci, Osmanlı Hukuku, 438; Cezîri, el-Fıkhʿale’l-

Mezâhibi’l-Erbaʿa, 4/86-88. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

94 

Hasan mahzarında üzerine daʻvâ ve tasvîr‑i müdde 

ʻâsında (hemşîre‑i mezbûreyi ben kendüye tezvîc 

eyledikde öyle şart ile verdim [ki] mezbûreyi 

Diyarbekir'de iskân ile el‑ân merkûm hemşîrem 

mezbûreyi Ergani kazâsına götürüp iskân etmiş olmağla 

mezbûreyi şart‑ı mezkûr üzere Diyarbekir'de iskân 

etdirmesi ber‑mûceb‑i şerʻîsi matlûbumdur) dedikde 

vekîl‑i merkûm Feyzullah'dan beyyine lâzım gelmekle. 328 

 Bu belge, aile hukukuna dair bir dava olup, evlilik 

sırasında yapılan bir yerleşim (iskân) şartının ihlâli nedeniyle 

açılmıştır. Söz konusu şart, Hanbeli mezhebi329 dışındaki 

cumhura ve Osmanlı Devleti’nde resmi mezhep konumundaki 

Hanefî mezhebine göre geçerli bir şart değildir.330 Ancak söz 

konusu belgede, hüküm zikredilmediği için sonucun ne olduğu 

bilinmemektedir.331 

3.3.2. Sıhhat şartı 

İslam-Osmanlı hukuk sisteminde bir nikâhın geçerli 

sayılabilmesi için, belirli şartların eksiksiz şekilde yerine 

getirilmiş olması gerekir.332 Bu şartlardan herhangi birinin 

eksikliği durumunda, nikâh fâsit olur. Ancak eksik olan şartların 

                                                 

 
328  DŞS-3791-9a/1. 
329  Cezîri, el-Fıkhʿale’l-Mezâhibi’l-Erbaʿa, 4/88; Ekinci, Osmanlı Hukuku, 447. 
330  el Boğa vd., el-Fıkhü’l-Menheci ala Mezhebi’l-İmam eş-Şafii, 2/86-91; Aydın, 

İslâm ve Osmanlı Hukuku Araştırmaları, 183-184. 
331  Buna benzer bir örneğede Ümmügülsüm Çiçek Kale’nin yüksek lisans 

tezinde yer verilmiştir. Bkz. Ümmügülsüm Çiçek Kale, İslam Hukukunda 

Aile İçi Huzursuzluklar ve Çözümü (Diyarbakır Şer’iyye Sicilleri Örneği 

(Elazığ: Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2022), 13-14. 
332  Karaman, Ana Hatlarıyla İslâm Hukuku, 2/94. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

95 

sonradan tamamlanması hâlinde, nikâh geçerlilik kazanır.333 

Aşağıda ele alınacak hükümler, nikâhın sıhhat şartlarını 

oluşturmaktadır. 

3.3.2.1. Şahit  

Şahit kelimesi sözlükte; hazır bulunmak, haber vermek, 

bilmek ve gözlemlemek anlamlarına gelir.334 İslam hukukundaki 

anlamı ise bir kişinin bir olay ya da duruma tanıklık etmesidir.335 

Nikâha verilen önem ve bu birliktelikten doğacak çocukların 

haklarının korunması amacıyla, şahitlik İslam hukukunda 

nikâhın sıhhat şartlarından biri olarak kabul edilmiştir.336 

Nitekim hadis-i şerif337 ve Hukûk-ı Âile Kararnâmesi’nde338 

şahitsiz kıyılan nikâhın geçersiz olduğu açıkça ifade edilmiştir. 

3.3.2.1.1. Şahitlikte nisap 

Fıkıh terminolojisinde nisap, şer‘î bir hükmün kesinlik 

kazanması için gerekli olan asgarî sayı demektir. İslam 

hukukunda bu sayı, muamelenin türüne göre değişiklik gösterir. 

Nikâh akdinde şahitlik nisabı, iki erkek ya da bir erkekle iki 

kadın şahidin bulunmasıyla sağlanır.339 Bu hükme dayanak 

olarak şu ayet gösterilmektedir: "İki erkek şahit bulunmadığında 

                                                 

 
333  Fahrettin Atar, “Nikâh”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2007), 33/112-117. 
334  Parlatır, Açıklamalı İslami Terimler Sözlüğü, 508. 
335  H. Yunus Apaydın, “Şahit”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2010), 38/278-283. 
336  Zuhayli, İslâm Fıkhı Ansiklopedisi, 9/58. 
337  “Nikâh ancak şahitlerle gerçekleşir.” Merğînânî, el-Hidâye fî şerḥi 

Bidâyeti’l-mubtedî, 3/6. 
338  “Bila şuhud akdolunan nikâh fasıddır.” Çeker, Aile Hukuku Kararnâmesi, 

34. md. 57. 
339  Karaman, Ana Hatlarıyla İslâm Hukuku, 2/89; Kaşıkçı, İslam-Osmanlı 

Hukuku, 162. Atar, “Nikâh”, 33/112-117. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

96 

razı olduğunuz şahitlerden bir erkek ve biri yanıldığında diğeri 

ona hatırlatsın diye iki de kadın şahit bulunsun."340 

3.3.2.1.2. Şahitlerde aranan şartlar 

Tahammül-i şehâdet (tanıklığa ehliyet): Kişinin, nikâh 

gibi hukuk bir olaya veya muameleye tanıklık edebilecek temyiz 

kudretine (akıl ve ergen olmak) sahip olması, görme duyusunun 

sağlam olması ve olaya bizzat tanıklık etmesi gerekmektedir.341 

Edâ-i şehâdet (tanıklığın icrası): Mahkeme önünde 

tanıklık yapabilmek için kişinin Müslüman, hür, akıl reşit (yaş 

olgunluğuna ulaşmış) ve adalet sahibi olması gerekir. Osmanlı 

Aile Hukuku’na göre, günahtan tövbe eden fasık kişinin şahitliği 

kabul edilir. Ancak kazf cezası almış kişiler (cezanın bir parçası 

olduğu için) tövbe etseler bile şahitlikleri kabul edilmez.342 

Şahitliğin diğer bir şartı da mürüvvettir.343 Ayrıca şahitlik lafzı 

bir yemin türü sayıldığından, nikâh esnasında şahidin, açıkça 

şahitlik ediyorum demesi gerekir.344 

Diyarbekir şer‘iyye sicilleri incelendiğinde, 

mahkemelerin birçok davada şahit beyanlarına başvurduğu 

görülmektedir.345 Bu çerçevede yalnızca nikâh ile ilgili konularda 

10’un üzerinde belgeye rastlanmıştır. Bunlardan 1289/1872 

tarihli bir belge, Derviş Hüseyin Mahallesi sakinlerinden Ümmü 

binti Lebenci Beşşar ile eşi Receb bin Mustafa’nın evliliğiyle 

ilgilidir: 

                                                 

 
340  el-Bakara. 2/282. 
341  Apaydın, “Şahit”, 38/278-283. 
342  Ekinci, Osmanlı Hukuku, 349; Zuhayli, İslâm Fıkhı Ansiklopedisi, 8/237. 
343  İslam hukukunda mürüvvet: İnsani değer ve erdemlere dayanan, kişinin 

kendine yakışan ahlaki davranışlarda bulunmasını ifade eder. Parlatır, 

Açıklamalı İslâmi Terimler Sözlüğü, 616; Apaydın, “Şahit”, 38/278-283. 
344  Apaydın, “Şahit”, 38/278-283. 
345  Bkz. DŞS-3798-1b/3; DŞS-3775-27a/1. 



Abdurrezzak Gündüz 

97 

Derviş Hüseyin mahallesinde sâkine Ümmü bt. Lebenci 

Beşşar, üçüncü alâyın ikinci bölüğün[de] na‘lbend Receb 

b. Mustafa nâm‑ı diğer Şahin muvâcehesinde "mezbûr 

Receb târîhden altı ay mukaddem 500 guruş mehir 

tesmiyesiyle mahalle‑i mezkûrede Şeyhavi Pencik nâm 

kimesnenin hânesinde kendi nefsinden asâleten ve benim 

tarafımdan vekîlim bulunan Lebenci Musa b. Rebiş 

hâzırân olarak vekîlim mezbûr Musa vekâleti hasebiyle 

nefsimi mezbûr Receb'e Liceli Mustafa ve Alevî 

Şeyhbizinî nâm şâhidler muvâcehelerinde Hüsreviye 

Câmi‘i'nin Şâfi‘îler İmamı Mollâ Mehmed nam kimesne 

hâzır olduğu hâlde tezvîc eylediğinde mezbûr Receb dahi 

ber‑vech‑i muharrer tezevvüc ve kabul ve gâib 

ani'l‑meclis mezbûr Şeyhavi Pencik'in hânesinde bana 

dühûl edip dört gün mürûrunda mezbûr Receb âhar 

mahalle me’mûriyetle gidip hâlâ ben mezbûr Receb'den 

hamlim zâhir olmağla beni infâka mezbûr Receb'e tehbîh 

olunmak matlûbumdur" deyu ba‘de'd‑da‘vâ ve'l‑istintâk 

ol dahi cevâbında müdde‘ iye‑i mezbûre[ni] ber‑vech‑i 

muharrer menkûhası olduğunu külliyen inkâr. Fî 4 Receb 

sene [1]289. Dervişhüseyin mahallesinde Şeyhmus b. 

Hasan ve Ali b. diğer Hasan Halil şehâdetleriyle sâbit 

tesvîd oldu.346 

Söz konusu belgede, hak iddia eden kadın, nikâh akdinin 

geçerlilik şartlarından biri olan şahitlerin, akit esnasında hazır 

bulunduğunu mahkeme huzurunda beyan ederek, nikâhta 

herhangi bir eksikliğin bulunmadığını ifade etmiştir. Mahkeme, 

tarafların iddialarını dinledikten sonra nihaî kararını, şahitlerin 

                                                 

 
346  DŞS-3771-27a‑1. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

98 

beyanlarına dayanarak vermiştir. Bu durum, hem nikâhın sıhhat 

şartlarından biri olan şahitlerin önemine, hem de Osmanlı 

mahkemelerinde şahitlerin hüküm oluşturmadaki belirleyici 

rolünü açıkça ortaya koymaktadır. 

İslam hukukunda şahitlik, sadece nikâh gibi akitlerde 

değil, diğer pek çok davada temel delil olma özelliği taşır. Bu 

sebeple, şahitlerin güvenilirliği, hukukî süreçlerin sağlıklı ve adil 

şekilde yürütülmesi bakımından hayati önemdedir. Her ne 

kadar şahitlik müessesesi önemli bir değer olarak kabul edilse de 

yalancı şahitlik yapabilecek kişilerin varlığı da göz ardı 

edilmemiştir. Yalancı şahitlik konusu İslam hukukunda 

ciddiyetle ele alınmıştır. Bu bağlamda, Kur‘ân ve Sünnet’te 

yalancı şahitlik yapanların vebali açıkça ifade edilmiştir. 

Osmanlı Devleti’nde, icra makamında bulunan yetkililer, 

bu yetkiyi kötüye kullanmanın önüne geçmek amacıyla çeşitli 

tedbirler almışlardır. Bu tedbirlerden biri de Diyarbekir şer‘iyye 

sicillerinde yer alan, 1268/1852 tarihli bir devlet fermanıdır. Söz 

konusu belge, Osmanlı’da şahitliğin kötüye kullanımına karşı 

alınacak önlemleri ve bu konuda yapılacak düzenlemeleri konu 

edinmektedir: 

Devletlü efendim hazretleri, Bazı hukûk-ı şerʻiyye için 

ikâme olunmakda olan şâhidlerin yalancılığı ve 

müddeʻânın hakka makrûn olmaması cihetiyle ekser 

mahallerde ibtâl-i hak olunduğu bu kere tahkîk u istihbâr 

kılındığından bundan böyle o makûle şâhid-i zûrların 

ibtâl-i hukûka âlet olmamaları için bir mâdde usûl-i 

şerʻiyyesine tevâfuk edip şâhid iktizâ eylediği hâlde evvel 

emirde getirilecek şâhidlerin kimler olduğu suâl olunarak 

ism ü şöhretleri bir mahalle kayd olunup muahharan 

gelen âdemler onlar olduğu veyâhûd taʻyîn olunan 



Abdurrezzak Gündüz 

99 

deftere gelmediği sûretde meʼmûru tarafından araşdırılıp 

tedkîk-ı mâdde olundukdan sonra…347 

Söz konusu belge, şer‘î davalarda mahkemelere şahitlik 

yapmak üzere getirilen kişilerin, yapılan soruşturmalar 

sonucunda yalancı şahitlikte bulunduklarının tespit edilmesi 

üzerine birtakım tedbirlerin alındığını göstermektedir. Alınan 

bu tedbirler çerçevesinde, şahitlik yapacak kişilerin gerçekten 

şahitlik vasfını taşıyıp taşımadıkları denetlenecek; şahitlerin 

                                                 

 
347  DŞS-3775-27a/1. Belgenin tamamı şöyledir: “Devletlü efendim hazretleri, 

Bazı hukûk-ı şerʻiyye için ikâme olunmakda olan şâhidlerin yalancılığı ve 

müddeʻânın hakka makrûn olmaması cihetiyle ekser mahallerde ibtâl-i 

hak olunduğu bu kere tahkîk u istihbâr kılındığından bundan böyle o 

makûle şâhid-i zûrların ibtâl-i hukûka âlet olmamaları için bir mâdde 

usûl-i şerʻiyyesine tevâfuk edip şâhid iktizâ eylediği hâlde evvel emirde 

getirilecek şâhidlerin kimler olduğu suâl olunarak ism ü şöhretleri bir 

mahalle kayd olunup muahharan gelen âdemler onlar olduğu veyâhûd 

taʻyîn olunan deftere gelmediği sûretde meʼmûru tarafından araşdırılıp 

tedkîk-ı mâdde olundukdan sonra” asıl cây-ı dikkat tezkiye husûsu 

olduğundan bunda âdî usûl ile iktifâ olunmayarak hakîkat-i hâl için 

vukûf-ı maʻlûmât-ı tâmme hâsıl olmak üzere hükkâm-ı şerʻ-i şerîf 

tarafından mevsûk ve muʻtemed meʼmûrlar maʻrifetiyle şâhidlerin 

îcâbına göre sırran ve alenen tezkiyesi hakkında tedkîkât-ı kâmilenin 

kemâ yenbagî icrâ ve yalan şâhidliğine mütecâsir olanların kanun-ı cezâ 

ahkâmı îcâbınca teʼdîbât-ı lâzımesi icrâ olunmak için keyfiyetin her tarafa 

neşr u iʻlânıyla sâye-i şevket-vâye-i hazret-i mülûkânede bir takım ashâb-

ı hukukun deʻâvî-i vâkıʻası kemâl-i hakk u adâlet üzere görülmesi 

husûsunda takayyüdât-ı mütemâdiyenin îfâsı Meclis-i Vâlâ'da tezekkür ü 

tensîb ve hâk-i pây-ı hümâyûn-ı hazret-i Hilâfet-penâhî'den istîzân 

olunarak emr u fermân-ı maʻdilet-nişân-ı cenâb-ı pâdişâhî dahi ol 

merkezde müteʻallik ve şeref-sudûr buyurulup mantûk-ı âlîsince keyfiyet 

lâzım gelenlere bildirilmiş olmala zât-ı vâlâları dahi mantûk-ı emr u 

fermân-ı hümâyûn-ı hazret-i şâhâne ve minvâl-i muharrer üzere 

keyfiyetin zîr-i idârelerinde kâin mahaller meʼmûrlarına işʻâr u ifâdesiyle 

baʻd-ezîn bu husûsun merʻiyyü'l-icrâ tutulmasına mezîd-i iʻtinâ ve 

himmet buyurmaları siyâkında şukka-i senâverî terkîm kılındı. Fî 25 Ş. 

sene [12]68.” 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

100 

kimlik bilgileri mahkemece önceden kayda geçirilecek. Böylece 

şahitlerin sonradan değiştirilmesinin önüne geçilmesi 

amaçlanmaktadır. Ayrıca, yalancı şahitlik yaptığı tespit edilen 

kişilere, mevcut hukuk kuralları çerçevesinde gerekli cezai 

işlemlerin uygulanacağı belirtilmiş ve bu düzenlemelerin tüm 

ülkede yürürlüğe konulduğu kayıt altına alınmıştır. Sonuç 

olarak bu belge, Osmanlı Devleti’nde yalancı şahitliğe karşı idari 

ve yargısal önlemler aldığını göstermesi bakımından son derece 

dikkat çekicidir. 

3.3.2.2. Evlilik yasağının bulunmaması 

Daha önce de ifade edildiği üzere, evlilik engelleri 

konusunda hukukçular arasında görüş ayrılığı bulunmaktadır. 

Bazı hukukçular evlilik engellerini nikâhın sıhhat şartlarından 

sayarken, bazıları nikâhın rükünlerinden saymaktadırlar. Söz 

konusu evlilik engeli, boşanmış ya da dul bir kadının iddet süresi 

dolmadan evlenmesidir. Böyle bir durumda nikâh, bâtıl değil, 

fâsit olarak değerlendirilir. 

Yapılan incelemeler sonucunda, 19. yüzyıl Diyarbekir 

şer‘iyye sicillerinde, ölüm veya boşanma sonrası iddet süresine 

bağlı evlenme yasağına ilişkin üç adet belgeye rastlanmıştır. Bu 

belgelerden biri, Kiki Mehmed ile Esma Hatun arasındaki fâsit 

nikâh meselesine dairdir. 1244–1246/1828–1829 tarihleri 

arasındaki belge şöyledir: 

Kiki Mehmed, zevcesi Esma mahzarında üzerine 

"mezbûre benim taht‑ı nikâhımda iken ben Hassaköy'e 

azîmetde mezbûre âhardan Süleyman nâm kimesneye 

gitmekle bana teslîmi matlûbumdur" deyu ba‘de'd‑da‘vâ 

ve'l‑istintâk mezbûre cevâbında "merkûm Mehmed'i 

akd‑i nikâhımda, merkûmdan mukaddem olan zevc‑i 

muhâli‘imden merkûma olan hîn‑i akd‑i nikâha kadar 



Abdurrezzak Gündüz 

101 

iddem tekmîl olmadığından nikâhım fâsit olmağla 

merkûmun bu tarafdan azimetinden sonra tekmîl‑i idde 

ile merkûm Süleyman'a akd‑i nikâh olunmuşum" deyu 

def‘e tasaddîsi ve mûceb‑i şer‘îsi fetvâ‑yı şerîfe havâle, 

yine mezbûre cevâbında "merkûm Mehmed'den 

mukaddem olan zevcimden hamlim olup merkuma akd‑i 

nikâh oldukdan sonra sakat vâki‘ olmağla bu vechile dahi 

nikâh fâsit olduğundan âharı tezevvüc eylemişim" deyu 

iddi‘â, merkûm Mehmed inkâr, fetvâ‑yı şerîfe havâle.348 

Mehmed adlı şahıs, mahkemeye başvurarak Esma 

adındaki kadının hala nikâhı altında olduğunu, kendisi 

Hassaköy’e gittiği sırada Esma’nın, Süleyman adındaki başka 

biri ile nikâhlandığını iddia etmiştir. Bu sebeple, Esma’nın 

kendisine teslimini talep etmiştir. Buna karşılık Esma, önceki 

eşiyle boşandıktan sonra iddet süresi henüz tamamlanmadan 

Mehmed ile nikâhlandığını, bu sebeple aralarındaki evliliğin 

fâsit olduğunu beyan etmiştir. Dolayısıyla, önceki nikâhın 

geçersiz olması nedeniyle Mehmed'den sonra nikâhlandığı 

Süleyman ile evliliğinin geçerli olduğunu ve iddet engeli 

bulunmadığını savunmuştur. 

Tarafların beyanları üzerine konu, şer‘î hükmün 

belirlenmesi amacıyla fetvaya havale edilmiştir. 

3.3.2.3. Karşılıklı rıza 

Nikâh, iki tarafın rıza ve kabulü ile gerçekleşen bir akittir. 

Aile hukukunda Cumhur’a göre, taraflardan birinin rızası 

alınmadan, yani zorla kıyılan nikâh fasittir. Hanefî mezhebine 

göre ise karşılıklı rıza, nikâhın sıhhat şartlarından kabul 

                                                 

 
348  DŞS-3767-7b/2; Ayrıca bkz. DŞS-3702-21b/4; DŞS-3803-19a/7. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

102 

edilmese de Hukûk-ı Âile Kararnâmesi’nde yer alan: "İkrah ile 

vuku bulan nikâh fâsittir."349 Hükmünden anlaşıldığı üzere rıza, 

nikâhın sıhhat şartıdır. İslam aile hukukunda, sünnet olan 

uygulama, velinin kızına, falanca kişi size taliptir demesidir. 

Kızın susması veya gülümsemesi rızası manasına gelmektedir.350 

Diyarbekir şer‘iyye sicillerinde yer alan 1244-1246/1828-

1831 tarihli bir belgede, Mehmet kızı Fatma’nın amcası 

tarafından, Halef adlı kişiyle zorla evlendirildiğini iddia ederek, 

nikâhının feshi için açtığı dava yer almaktadır. Belge şöyledir: 

Cemaleddin nâm karye sâkinelerinden Fâtıma bt. 

Mehmed, zevci Halef mahzarında üzerine "zevcim 

merkûmun bacısını ammim Ali cebren çekip nikâh 

etdiğinde beni dahi merkûm ammim Ali mezbûrenin 

bedeline cebren merkûm Halef'e nikâh etmekle ol vakitde 

beni kerhen ve cebren nikâh etmiş olduğundan nikâhım 

sahîh olmamağla feshi matlûbumdur" deyu da‘vâ, 

merkûm Halef cevâbında "benim bacımı mezbûrenin 

ammîsi cebren alıp bedeline mezbûreyi bana verdi" deyu 

def‘e tasaddîsi fetvâ-yı şerîfe havâle.351 

 Söz konusu belgede, tarafların karşılıklı beyanları şer‘iyye 

siciline kaydedilmiş olmakla birlikte, mahkeme tarafından 

verilmiş nihai hükme yer verilmemiştir. Davada bahsi geçen 

evlilik biçimi, uygulama açısından berdel evliliğine 

benzemektedir. Berdel evliliğiyle ilgili ayrıntılı bilgi (mekruh 

evlilikler) başlığı altında yer verilecektir. 

                                                 

 
349 Çeker, Aile Hukuku Kararnâmesi, 34. md. 57. 
350  Merğînânî, el-Hidâye fî şerḥi Bidâyeti’l-mubtedî, 3/31-50; Serahsî, el-Mebsût, 

5/6-7; Mehmet Boynukalın, “Zevce”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 44/306-307. 
351  DŞS-3767-29a/3. 



Abdurrezzak Gündüz 

103 

Her ne kadar mahkeme kararına ilişkin kesin bir bilgi yer 

almasa da söz konusu belge, zorla evlendirmenin İslam aile 

hukukundaki yeri ve mahkeme sürecinde bireysel rızanın 

taşıdığı hukukî önem hakkında dikkat çekici bilgiler 

sunmaktadır. 

3.3.2.4. Veli 

19. yy. Diyarbekir şer‘iyye sicillerinde yer alan velâyetle 

ilgili belgelerin çoğunun, malî konularda ve ergen olmayan 

çocukların mallarının korunmasıyla ilgili olduğu görülmektedir. 

Bu tür kayıtlarda, söz konusu çocukların ya kendi velileri 

aracılığıyla ya da devlet tarafından tayin edilen vekiller 

vasıtasıyla malvarlıklarının takibi sağlanmıştır.352 Ancak sicil 

kayıtlarında nikâhta velâyet konusunu içeren belgeler de 

mevcuttur. Bu kayıtlara geçmeden önce, velâyetin İslam 

hukukundaki yerine kısaca değinmek yararlı olacaktır. 

Velâyet; bazı hukuki konularda yetkisi bulunmayan bazı 

kişilerin yerine karar verme yetkisine sahip olmaktır.353 İslam-

Osmanlı hukukunda kişiler tam ehliyetliler, ehliyetsizler ve yarı 

ehliyetliler olmak üzere üç gruba ayrılır: Tam ehliyetliler, başta 

da tarifi yapıldığı üzere, kendi fiil ve tasarruflarında tam yetkiye 

sahip kişilerdir. Yarım ehliyetliler, sınırlı ehliyete sahip ateh (akıl 

zayıflığı), sefih (savurgan) ve henüz ergen olmamış mümeyyiz 

çocuklardır. Ehliyetsizler ise küçük çocuklar ve akıl 

hastalarıdır.354 İslam hukukuna göre tam ehliyet sahibi erkeğin 

evlilik ve diğer hukuki işlemlerinde veli izni aranmaz. Ancak 

yarım ehliyetliler ve ehliyetsizlerin evliliğinde veli izni 

                                                 

 
352  Bkz. DŞS-3787-13a/2; DŞS-3750-6a/2; DŞS-3787-14a/1. 
353  Ekinci, Osmanlı Hukuku, 68. 
354  Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 216-221. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

104 

gerekmektedir. Kadınların evliliği konusunda ise fıkıh âlimleri 

arasında ihtilaf bulunmaktadır. İmam Ebu Hanife ve Ebu 

Yusuf’a göre kadın, malî konularda tasarruf hakkına sahip 

olduğu gibi, nikâhta da tam ehliyet sahibidir. İmam Muhammed 

ve İmam Şafii’ye göre ise maslahat gereği kadın yarım ehliyet 

sahibi sayılarak, evliliğinde veli iznini lüzum şartı olarak 

saymışlardır.355 Ancak bu velâyet tek taraflı olmayıp müşterektir. 

Yani ister evli ister bekâr olsun, ergen bir kız, velisinden izinsiz 

evlenemeyeceği gibi velisi de onun rızasını almadan onu 

evlendiremez.356 

Osmanlı aile hukukunda, 1544 yılına kadar İmam Ebu 

Hanife’nin görüşü geçerli iken, bu tarihten itibaren kadının 

maslahatı, özel durumlarının suistimali ve kız kaçırma 

olaylarının önüne geçmek amacıyla, Şeyhülislâm Ebu Suud 

Efendi’nin yayınladığı fetva üzerine, İmam Ebu Hanife’nin 

görüşünden vaz geçilerek, İmam Muhammed’in görüşü esas 

alınarak kadının evliliğinde velisinin rızası aranmaya 

başlanmıştır.357 Çünkü ilerleyen dönemlerde bu fetvanın tersi 

yöndeki bazı fetvaların da verilmesi358 ve uygulanan hükümlerin 

çıkarıldığı dönemle sınırlı olması gibi sebeplerle bu fetvanın 

ilerleyen zamanlarda tam olarak uygulanmadığı söylenebilir.359 

                                                 

 
355  Şirbîni, Muğni’l-Muhtac İla Ma’rifeti Meani Elfazi’l-Minhac, 3/180-181. 
356  Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 270. 
357  Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku, 97. 
358  Velisi tarafından evliliğine müdahale edilmek istenen bir kadının, 

velisinin izni olmadan da evlenebileceğini gösteren fetvasının olduğunu 

beyan eden ve bu durumun Diyarbekir sicillerine yansıdığı bir belge 

bunun açık göstergesidir. Bkz. DŞS-3774-8b/2. 
359  Ömer Korkmaz’ın Adana şer‘iyye sicilleri üzerine yaptığı doktora 

tezinde, bunu destekleyen bir belgeye yer verilmiştir. Söz konusu 

 



Abdurrezzak Gündüz 

105 

3.3.2.4.1. Hısım velâyeti 

Hanefî mezhebine göre velâyet hakkı, mirasçı olma 

sırasına göre belirlenmekte olup360 iki gruba ayrılır. Bunlardan 

ilki hısım velâyetidir. Kişinin asıl velisi, baba soyundan gelen 

asabe361 (erkek akrabalardır).362 Bunlar: Baba, baba tarafından 

dede, erkek çocuk ve erkek torundur. Bu kişilerden baba ve 

dedenin velâyeti cebri velâyettir. Yani bu kişiler küçük 

çocukların, akıl hastalarının ve bakire kızların evlendirilmesinde 

söz hakkına sahiptirler. Diğer aile üyeleri tarafından yapılan 

velâyet ise amme velâyeti gibidir.363 Bu durumda eğer bakire ya 

da küçük yaştaki kızlar dengi olmadıkları biriyle evlendirilirse, 

bu kişiler nikâhı feshetme hakkına sahiptirler.364 Konuyla ilgili 

sicil belgeleri (nikâhın lüzum şartları) başlığı altında ele 

alınacaktır. 

3.3.2.4.2. Amme velâyeti 

Bazı durumlarda, toplumu temsil etme yetkisine sahip 

devlet başkanı veya onun görevlendirdiği bir yetkili, amme 

                                                 

 
belgede, keşiş adındaki birinin, cebri velâyet hakkını kullanmak suretiyle 

yeğeninin yaptığı nikâhı feshetmek ister. Ancak dönemin mahkeme 

kadısı, amcanın böyle bir yetkisinin olmadığını beyan edip, amcanın 

talebini reddetmektedir. Konuyla ilgili detaylı bilgi ve söz konusu belgeye 

ulaşmak için bkz. Korkmaz, XVIII. Yüzyıl Adana Şer‘iyye Sicilleri Özelinde 

Aile Hukuku, 80-81. 
360  Karaman, Ana Hatlarıyla İslâm Hukuku, 78. 
361  Karagöz, Dinî Kavramlar Sözlüĝü, 32. 
362  Merğînânî, el-Hidâye fî şerhi Bidâyeti’l-mubtedî, 3/31-50. 
363  “Mes'ele: Hind-i nâ-bâligayı, Zeyd nikâh eylese sahih olur mu? Elcevap: 

Olur, amma velî babası yahud dedesi değil ise hıyâr-i feshi vardır, hîn-i 

bulûğda.” bkz. Mehmet Ertuğrul Düzdağ, Şeyhülislâm Ebüssuûd Efendi 

Fetvaları Işığında 16. Asır Türk Hayatı (İstanbul: Enderun Kitabevi, 1972), 

38. 
364  Merğînânî, el-Hidâye fî şerḥi Bidâyeti’l-mubtedî, 3/31-50. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

106 

(kamu) velisi sıfatı ile nikâh gibi hukuki işlemlerde velâyete 

yetkili olabilmektedir.365 Ancak bu yetki sınırlıdır. Ehliyet sahibi 

olmayan, küçük çocukların ve akıl hastalarının evlilik 

işlemlerinde amme velisinin hiçbir yetkisi yoktur. Ancak, hısım 

velâyetine sahip bir velisi bulunmayan, yarım ehliyet sahibi 

sayılan ergenlik yaşına gelmiş, akıllı ve bekar bir kadının 

evliliğinde velâyette bulunabilmektedir. Amme velâyeti ile 

evlendirilen kimselerin (bakire kız, küçük oğlan ve akıl hastası 

olan kızın) ya da babası veya dedesi tarafından evlendirilen dul 

kızların, dengi biriyle, mehr-i misil karşılığında ve evliliğe açık 

bir şekilde rızalarının alınması gerekir. Evlenecek kişinin sözlü 

kabul etmesi, susması, gülmesi ya da sessiz ağlama gibi işaretler 

rızasının olduğunu gösterir.366 Aksi takdirde böyle bir evlilik 

lüzum şartında eksiklik olduğundan askıda kabul edilir. Bu 

durumda kadın, ergenlik çağına geldiğinde nikâhını feshetme 

hakkına sahiptir. Bu hakka bulûğ muhayyerliği denir.367 Konuyla 

ilgili sicil belgeleri, nikâhın nefaz şartları başlığı altında ele 

alınacaktır. 

3.3.2.5. Evlilik belgesi 

İslam hukukunda nikâh, tarafların veya vekillerinin 

şahitlerin huzurunda icap ve kabul beyanlarıyla gerçekleşen 

                                                 

 
365  Kadri Paşa, el-Ahkâmü’ş-Şer‘iyye fi’l-Ahvâli’ş-Şahsiyye, 35. md. 38. 
366  Mevsılî, el-İhtiyar li-Talili’l-Muhtar, 2/115-116. 
367  Konuyla ilgili daha fazla bilgi için Bedri Aslan tarafından kaleme alınan 

makaleye bkz. Bedri Aslan, “İslam Hukukunda Evlilikte Velâyetin 

Ortadan Kalkmasıyla Velinin Velâyetinin Kime Geçeceği Konusunun 

Değerlendirilmesi”, Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 4/7 (2016), 

26-47. Ekinci, Osmanlı Hukuku, 443; Mevsılî, el-İhtiyar li-Talili’l-Muhtar, 

2/117. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

107 

sözlü bir akittir.368 Osmanlı Devleti’nde ise zamanla erkek ya da 

kadının haklarının suistimal edilmesi gibi durumlar ortaya 

çıkınca, tarafların haklarının korunup güvence altına alınması 

için evlilik belgesi şartı getirilmiştir.369 Mahkemeye başvurup 

evlilikle ilgili herhangi bir hak iddiasında bulunan tarafların 

evliliklerine dair resmî belge ibraz etmeleri istenmiştir.370 İslam 

ve Osmanlı aile hukukunda, evlilik belgesinin bulunması her ne 

kadar evliliğin şartlarından sayılmazsa da Osmanlı aile 

hukukunda evlilik belgesinin bulundurulması zorunlu hale 

getirilmiştir. Ancak diğer şartların aksine belgenin bulunmaması 

nikâhın sıhhatine etki etmez.371 

Diyarbekir şer‘iyye sicillerinde, evliliklerin resmî olarak 

kaydedilmesine dair zorunluluğu belirten doğrudan bir kayda 

rastlanmamıştır. Ancak 1255–1257/1839–1841 tarihli bir belgede, 

Abbas oğlu Esad Bey’in, Derviş oğlu Ömer Bey ile kızı arasındaki 

evliliğin mahkemece kayıt altına alınması talebine ilişkin bir 

örnek yer almaktadır. Belge şöyledir: 

(...) Mahallesi sâkinlerinden Esad Bey b. Abbas Bey 

meclis‑i şer‘î şerîf‑i enverde takrîr‑i kelâm ve ifâde 

ani'l‑merâmında (…) "İşbu Ömer b. Derviş'e Allah'ın 

emriyle nikâh edip kerîmem merkûmun nafaka ve kisve 

                                                 

 
368  “Akd-i nikâh esnasında mükellef iki şâhidin huzuru, nikâhın sıhhatinde 

şarttır.” ve “Nikâh, meclis-i nikâhta tarafeynin veya vekillerinin icap ve 

kabulüyle akdolunur.” Çeker, Aile Hukuku Kararnâmesi, 30. md. 34-35. 
369  Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku, 12. 
370  “Esna-yı akidde hatip ve mahtubeden birinin ikametgâhı bulunan kaza 

hâkimi veya bunun izinnâme-i mahsus ile me'zun kıldığı nâib hazır 

bulunup akidnâmeyi tanzim ve tescil eder.” Çeker, Aile Hukuku 

Kararnâmesi, 30. md. 37. 
371  Güneş, el-Ahvalü’ş-Şahsiyye, İslam Hukukunda Aile, 1/28-29. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

108 

(…) tarîk‑ı ibâhe ta‘ahhüd ü iltizâm eyledim ve dâmâdım 

merkûmun dahi nafakasını alâ tarîkı'ş‑şehâde taʻahhüd 

eyledim" deyu "tıbk‑ı takrîrim sicill‑i mahfûza kayd 

olunsun" dedikde mîr‑i merkûmun takrîri kayd olundu.372 

 Yapılan incelemelerde, söz konusu belge dışında nikâhın 

resmî olarak kayıt altına alındığını gösteren başka bir kayda 

rastlanmamıştır. Bu durum, nikâhların resmî olarak kayıt altına 

alınmasının Diyarbekir’de yaygın olamdığını ya da sicillere 

yansıtılmadığını göstermektedir. 

3.3.3. Nefaz şartı 

Nikâh, normal şartlarda tam ehliyet sahibi (akıllı, ergen ve 

hür) iki kişinin ya da onların vekilleri arasında özgür 

iradeleriyle, şahitler huzurunda ve aynı mecliste kıyılan lazım 

bir akittir. Ancak diğer akitlerin aksine, bazı durumlarda üçüncü 

taraf olan velilerin onayı devreye girer. Örneğin, tam ehliyet 

sahibi olmayan yetişkin bir kızın ya da birinci dereceden velisi 

bulunduğu halde uzak dereceden bir veli ya da amme velisi 

tarafından evlendirilen bir kadının, daha sonra kadının dengi ya 

da mehirsiz evlendirildiği ortaya çıkarsa, devreye üçüncü kişi 

olan velinin onayı girer. Bu durumda nikâh, veli onay verene 

kadar mevkuftur.373 Ancak evlenen kız ile eşi arasında denklik 

varsa, velinin müdahale etme yetkisi ortadan kalkar.374 

Bu bağlamda yapılan inceleme de bir belge tespit 

edilmiştir. Söz konusu belgede, Hoca Ahmet mahallesinden 

                                                 

 
372  DŞS-3804-2a/2. 
373  Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku, 21; Atar, “Nikâh”, 33/112-117; Serahsî, 

el-Mebsût, 5/26-30. 
374  Mevsılî, el-İhtiyar li-Talili’l-Muhtar. 122-125; Hamza Aktan, “Kefâet”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 

25/166-168. 



Abdurrezzak Gündüz 

109 

Kasım kızı Fatma, Hacı İsmail oğlu Mustafa ile evlenmek istemiş; 

ancak velisi, kızın evliliğine karşı çıkıp kendisini başka biriyle 

evlendirmek istemiştir. 1235/1820 tarihli belge şöyledir: 

Medîne-i Âmid mahallâtından Hoca Ahmed 

mahallesinde sâkin zâtı ta‘rîf-i şer‘î ile mu‘arrefe olan işbu 

râfi‘atü'l-vesîka Fâtıma bt. Kasım nâm bikr u bâliğa 

meclis-i şer‘de babası mezbûr Kasım b. Süleyman 

mahzarında üzerine da‘vâ ve takrîr-i kelâm edip "hâlen 

ben âkile ve bâliğa ve mükellefe olup nefsim muhtâresi 

[9a] ve küfüvüm olan işbu hâzır bi'l-meclis İsmail b. el-

Hâc Mustafa'ya akd-i nikâh olunmak murâd eylediğimde 

karındâşım oğlu gâib ani'l-meclis sagîr Osman'a veririm 

deyü babam mezbûr Kasım mâni‘ olup suâl olunup takrîri 

tahrîr ve yedimde olan fetvâ-yı şerîfe mûcebince izin 

verilmesi matlûbemdir" dedikde gıbbe's-suâl mezbûr 

Kasım cevâbında "fi'l-vâki‘ müdde‘iye-i mezbûre sulbiye 

kızı olup hâlen âkile ve bâliğa ve mükellefe ve mezbûr 

İsmail küfüvü ve nefs-i muhtâresi olduğunu ikrâr lâkin 

kızım müdde‘iye-i mezbûreyi karındâşım oğlu gâib-i 

mezbûr sagîr Osman ve Osman'ın kız karındâşını kebîr 

oğluma nikâh etmek murâd eyledim" deyü cevâb vericek 

müdde‘iye-i mezbûrenin yedinde olup ibrâz eylediği 

fetvâ-yı şerîfenin mazmûn-ı münîfi "Hind-i mükellefe 

bilâ-izni velî nefsini âhardan Rind'e tezvîce şer‘an kâdire 

olur mu?" Cevâb-ı bâ-sevâbında: "Olur". Kütüb-i 

mu‘teberân-ı fıkhiyeden Hulâsa'da "Mütenaʻkidü 

nikâhun hurretün mükellefetün bikran kâne ev seyyiben 

bilâ-izni velî" deyü mastûr olmağın mûcebiyle mâ vaka‘a 

bi't-taleb ketb olundu. Fi'l-yevmi's-sâmin ve’l-işrîn min 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

110 

Zilkaʻdeti'ş-şerîfe li-sene hamse ve selâsîn ve mi’e ve elf.375 

 Belgede, kızın evlenmek istediği kişinin kendisine denk 

olduğu, mehr-i misil ve nikâhın diğer sıhhat şartlarının mevcut 

olduğundan, velisinin bu evliliğe müdahale edemeyeceğine ve 

elinde kendi iradesiyle evlenme hakkına sahip olduğunu 

gösteren fetva bulunduğu beyan edilmiştir. 

3.3.4. Lüzum (geçerlilik) şartı 

Daha öncede ifade edildiği üzere, İslam-Osmanlı 

hukukunda nikâh, çift taraflı bir akittir. Dolayısıyla kişinin tek 

taraflı fesih hakkı bulunmamaktadır.376 Ancak Hanefî mezhebine 

göre, bazı durumlarda kızın ya da velisinin nikâhı feshetme 

hakkı vardır.377 Tam ehliyet sahibi bir kadın, velisinin izni 

olmadan denklik ve mehr-i misil şartı sağlandığı sürece 

evlenebilir.378 Ancak evlilikten sonra, erkeğin dengi olmadığı 

ortaya çıkarsa velisinin nikâhı feshetme hakkı vardır.379 Ayrıca 

veli, tam ehliyet sahibi olmayan (küçük veya akıl hastası) kızını 

dengi biriyle ve mehr-i misil karşılığı evlendirebilir (velâyet-i 

                                                 

 
375  DŞS-3774-8b/2. 
376  H. Yunus Apaydın, “Lüzum”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (Ankara: 

TDV Yayınları, 2003), 27/260-262. 
377  Ali Bardakoğlu, “Fesih”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 1995), 12/427-436. 
378  İmam-ı Azam Ebu Hanife’ye göre: “Mehr-i misil esbab-ı kefaetten olup 

bir kebire nefsini velev küfvüne mehr-i misilden noksan ile tezvle etse 

evliyanın hakk-ı itirazı vardır.” bkz. Çeker, Aile Hukuku Kararnâmesi, 86. 

md. 47. 
379  Aktan, “Kefâet”, 2002, 25/166-168. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

111 

icbâr).380 Ancak bu kişiler ergenliğe ulaştığında (hıyâr-ı bulûğ)381 

veya akıl sağlığına ulaştıklarında (hiyârü’l-ifâka), evlendikleri 

kimselerle aralarında denklik bulunmadığı ya da mehir tayin 

edilmediği tespit edilirse, bu kişilerin de nikâhı feshetme hakkı 

vardır.382 

19. yüzyıl Diyarbekir şer‘iyye sicillerinde, küçük yaşta 

velisi tarafından evlendirilen bir kızın, ergen olduktan sonra 

hıyâr-ı bulûğ hakkını kullanarak evliliğini feshettiğine dair bir 

adet belgeye rastlanmıştır. 1263-1264/1847-1848 tarihleri 

arasında, Huri köyünden küçük yaşta berdel yoluyla ve mehirsiz 

olarak evlendirilen Haydar kızı Hamo’nun, ergen olduktan 

sonra iki şahit huzurunda nikâhını feshetmek üzere mahkemeye 

başvurduğu belge şöyledir: 

…Mezbûre Hamo'dan suâl olundukda cevâbında "benim 

hâl‑i sıgarımda karındaşım akd‑i nikâh ile merkûm 

Bersin'e verdiği ma‘lûmum olup lâkin hayız gördüğümde 

iki şâhid getirdip hayız gördüğüm meclisde nikâhımı fesh 

eyledim" deyu def‘e tasaddî etdikde def‘‑i meşrûhasına 

mutâbık beyyine taleb olundukda karye‑i mezbûr 

ahâlîsinden Emin b. Fakı Mehmed ve Mehmed b. Abdi 

                                                 

 
380  İslam hukukunda velâyet-i icbar: Rızaları olsun veya olmasın, çocuk ve 

aklı dengesi tam olmayan kişilerin, bu şartlara sahip birinci derece velileri 

tarafından evlendirebilmeleridir. Bkz. Bilmen, Hukukı İslamiyye ve Islahatı 

Fıkhiyye Kamusu, 2/8. 
381  İslam hukukunda hıyâr-ı bulûğ: Ergenlik yaşına gelen bir kişinin velâyet 

altından çıkıp, daha önce velisi tarafından kıyılan nikâhını kabul ya da 

reddetme yetkisine sahip olmasıdır. Bkz. Bilmen, Hukukı İslamiyye ve 

Islahatı Fıkhiyye Kamusu, 2/8; Ekinci, Osmanlı Hukuku, 443. 
382  Güneş, el-Ahvalü’ş-Şahsiyye, İslam Hukukunda Aile, 1/29; Aktan, “Kefâet”, 

2002, 25/166-168. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

112 

li‑ecli'ş‑şehâde meclis‑i şer‘e hâzırân olup istişhâd 

olunduklarında "fi'l‑hakîka bahârda bir kimesne bizi 

çağırıp mezbûre Hamo sâkin olduğu menzile gitdik, 

bizlere söylediği sizler Allah için şâhid olun, şimdi hayız‑ı 

hûn gördüm, bâliğa oldum, karındaşım benim nikâhımı 

Bersin'e kesmiş, ben o nikâ[hı] battâl eyledim" deyu edâ‑i 

şehâdet‑i şer‘iyye eyledikleri ve mûcib‑i şer‘îsi fetvâ‑yı 

şerîfe havâle.383 

                                                 

 
383  DŞS-3803-20b/3. Belgenin tamamı: “Hani kazâsı karyelerinden Huri nâm 

karyesinde sâkin Bersin b. Mamed meclis‑i şer‘de karye‑i mezbûre 

sâkinelerinden Hamo bt. Haydar ile li‑ebeveynkarındaşı Ömer 

mahzarlarında üzerlerine da‘vâ ve takrîr‑i kelâ[mında] "benim hâl‑i 

sıgarımda yedi sene mukaddem babam merkûm Mamed hemşiresi bikr‑i 

bâligayı merkûm Ömer nikâh edip bedeline velâyet hasebiyle Ömer'in 

sagîre hemşîresi mezbûre Hamo'yu dahi Ömer bana nikâh edip babam 

dahi velâyete kabûl edip benim hemşîrem ile merkûm Ömer ezvâc 

mu‘âmelesi üç sene edip hemşîrem fevt olup zevcem mezbûre Hamo dahi 

hâl‑i sıgarımda benim babam menzilinde kalıp babam vefât etdikde ben 

sagîr olduğumdan mezbûre Hamo dahi sagîre olup karındaşı merkûm 

Ömer'in indine gidip beş senedir karındaşı merkûm Ömer'in indindedir, 

ben bâliğ olup zevcemi taleb etdiğimde vermeyip ve zevcem dahi seni 

istemem deyip gelmediğinden zevcemin bana gelip itâ‘at etmesine tenbîh 

olunmak matlûbumdur" deyu ba‘de'd‑da‘vâ ve'l‑istintâk merkûm Ömer 

cevâbında "ben mâni‘ olmam, zevcesidir" dedikde mezbûre Hamo'dan 

suâl olundukda cevâbında "benim hâl‑i sıgarımda karındaşım akd‑i nikâh 

ile merkûm Bersin'e verdiği ma‘lûmum olup lâkin hayız gördüğümde iki 

şâhid getirdip hayız gördüğüm meclisde nikâhımı fesh eyledim" deyu 

def‘e tasaddî etdikde def‘‑i meşrûhasına mutâbık beyyine taleb 

olundukda karye‑i mezbûr ahâlîsinden Emin b. Fakı Mehmed ve 

Mehmed b. Abdi li‑ecli'ş‑şehâde meclis‑i şer‘e hâzırân olup istişhâd 

olunduklarında "fi'l‑hakîka bahârda bir kimesne bizi çağırıp mezbûre 

Hamo sâkin olduğu menzile gitdik, bizlere söylediği sizler Allah için 

şâhid olun, şimdi hayız‑ı hûn gördüm, bâliğa oldum, karındaşım benim 

nikâhımı Bersin'e kesmiş, ben o nikâ[hı] battâl eyledim" deyu edâ‑i 

şehâdet‑i Şer‘iyye eyledikleri ve mûcib‑i şer‘îsi fetvâ‑yı şerîfe havâle.” 

 



Abdurrezzak Gündüz 

113 

 Söz konusu belgede, velisi tarafından mehirsiz 

evlendirilen kızın, ergen olduktan sonra hıyâr-ı bulûğ hakkını 

kullanmak suretiyle eşiyle arasındaki nikâhı feshettiğini iddia 

etmiştir. Hâkim ise meselenin çözümü için fetva talep etmiştir.384 

3.3.4.1. Denklik (kefâet) 

Evliliğin sağlıklı şekilde sürdürülebilmesi için evlenecek 

çiftler arasında bazı konularda eşitlik olmasına küfüv denir. 

Halk arasında yaygın olarak kullanılan “Davul bile dengi 

dengine çalar.”385 Atasözü bu anlayışı ifade eder. İslam 

hukukunda denklik nasla değil, örfle belirlenmiştir. Denklik 

erkeğin vasıfları arasında aranır, kız tarafında aranmaz.386 

Osmanlı aile hukukunda denklik hem kızın hem velisinin 

karşılıklı hakkıdır. Bundan dolayı denklik, nikâhın sıhhat değil 

lüzum şartıdır. Ancak bu hak, çocukları doğuncaya kadardır.387 

Osmanlı aile hukukunda, denklik açısından aranan temel 

kriterler: Müslüman olmak, dindarlık, soy,388 hürriyet, meslek ve 

                                                 

 
Ayrıca bkz. DŞS-3775-70a/1. 

384  Yapılan incelemelerde konuyla ilgili olarak, Ömer Korkmaz’ın Adana 

şer‘iyye sicilleri üzerine yaptığı doktora tezinde buna benzer bir belgeye 

rastlanmıştır. Söz konusu belgede, Abdurrahman kızı Fatıma, ergenlik 

yaşına geldikten sonra annesi tarafından küçükken evlendirildiğini ve 

bülûğ muhayyerliği hakkı olduğu iddiasıyla nikâhın feshi için Adana 

mahkemesine başvurmuştur. Mahkeme Fatıma’yı haklı bulup eşiyle 

nikâhlarını feshetmiştir. Konuyla ilgili detaylı bilgi için bkz. Korkmaz, 

XVIII. Yüzyıl Adana Şer‘iyye Sicilleri Özelinde Aile Hukuku, 89-90. 
385  T.D.K- Türk Dil Kurumu, Felsefe ve Gramer Terimleri (Ankara: T.D.K, 1942). 
386  Kadri Paşa, el-Ahkâmü’ş-Şer‘iyye fi’l-Ahvâli’ş-Şahsiyye, 40. md. 62. 
387 İbrâhim b. Muhammed b. İbrâhim el-Halebî, İzahlı Multeka’l-Ebhur 

Tercümesi, çev. Mustafa Uysal  İstanbul: Direzkonca Matbası, 1968), 358; 

Mevsılî, el-İhtiyar li-Talili’l-Muhtar, 2/124-125. 
388  Seyyidlerin denkliğiyle ilgili detaylı bilgi ve belgeler için bkz. Ümit Güler, 

“Osmanlı Sosyal Hayatında Seyyidler: 18. ve 19. Yy. Diyarbekir Örneği” 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

114 

maddî durumda aranır (meslek sahibi için günlük kazanç, 

meslek sahibi olmayan için aylık kazanç baz alınır).389 Söz 

konusu kriterler nikâhtan önce aranır. Şayet nikâhtan önce, 

denkliğin olmadığı bilinmiyorsa ve nikâh kıyılmışsa, tarafların 

nikâhı feshetme hakkı ortadan kalkar.390 Ancak, nikâhtan önce 

kadının dengi olduğunu iddia edip daha sonra bunun aksi 

olduğu ortaya çıkarsa taraflar nikâhı feshetme hakkına sahip 

olur.391 

19. yy. Diyarbekir sicillerinde konuyla ilgili en az iki adet 

belgeye rastlanmıştır. Bunlardan 1263-1264/1847-1848 tarihli, 

Bahçecik köyünden Şeyho’nun kızı Nefise’nin, çingene olan eşi 

Hasan oğlu Cuma’dan, dengi olmadığı gerekçesiyle boşanmak 

üzere mahkemeye başvurduğu belge şöyledir: 

Bahçecik karyesinde sâkine Nefise bt. Şeyho tarafından 

vekîl-i müsecceli Mustafa Efendi, Karacıyan ahâlîsinden 

Cuma b. Hasan üzerine da‘vâ ve takrîr-i kelâmında 

"müvekkilemin zevci Çingâne olup edü olmadığından 

tefrik matlubumdur nafaka‑i iddeti ve mehrinden geçip 

ve iki yüz guruş akçe ile bir tüfenk üzerine bedele hul‘ 

eylediği Mahmud b. Mustafa.392 

 Belgede boşanmanın muhâlea393 yoluyla gerçekleştiği, 

                                                 

 
30/1 (2021), 185-221. 

389  Mevsılî, el-İhtiyar li-Talili’l-Muhtar, 2/122-123; Kadri Paşa, el-Ahkâmü’ş-

Şer‘iyye fi’l-Ahvâli’ş-Şahsiyye, 41. md. 66; Serahsî, el-Mebsût, 5/22-25. 
390   Ekinci, Osmanlı Hukuku, 444. 
391  Kadri Paşa, el-Ahkâmü’ş-Şer‘iyye fi’l-Ahvâli’ş-Şahsiyye, 42. md. 69. 
392  DŞS-3803-35a/3; Ayrıca bkz. DŞS-3774-8b/2. 
393  İslam aile hukukunda muhâlea: Tarafların karşılıklı rızasıyla gerçekleşen, 

kadının belli bir bedel karşılığında kocasını ayırmaya ikna etmesi üzerine 

meydana gelen bir fesih şeklidir. bkz. Fahrettin Atar, “Muhâlea”, Türkiye 

 



Abdurrezzak Gündüz 

115 

küfüv sebebiyle fesih işleminin yapılmadığı gözlenmiştir. Bu da 

kişinin çingene olmasının denklik açısından geçerli bir sebep 

olmadığına işaret etmektedir. 

Yapılan araştırmalarda, şimdiye kadar şer‘iyye sicilleri 

üzerine gerçekleştirilen çalışmalarda, Çingenelerle evliliğin 

denklik ilişkisine dair herhangi bir örneğe rastlanmamıştır.394 

3.4. Nikâh 

Nikâh, hemen her toplumda vazgeçilmez bir kurum 

olarak kabul edilmekte, toplumsal düzenin korunması ve soyun 

meşruiyetinin temini açısından temel bir rol üstlenmektedir. 

Arapça’da zevâc olarak da adlandırılan nikâh, terim olarak 

birleşme, bir araya gelme, evlenme ve evlilik gibi anlamlara 

gelmektedir.395 Geniş anlamda ise nikâh, kadın ve erkeğin meşru 

yollarla birbirlerine sahip olma ve birbirlerinden istifade etme 

hakkını elde ettikleri karşılıklı bir akit anlamına gelir.396 Farklı 

kültür ve toplumlarda nikâhın şekil ve şartlarında birtakım 

farklılıklar bulunsa da genel itibarıyla amaç aynıdır. İslam 

hukukunda ise nikâh, belirli şartlar dâhilinde kurulan bir akittir. 

Bu şartlar arasında bir din adamı tarafından kıyılmasına dair 

                                                 

 
Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2005), 30/397-

401. 
394  Ancak Pınar Tekin’in Trabzon şer‘iyye sicilleri üzerine yaptığı yüksek 

lisans tezinde konu ile alakalı bir belgeye rastlanmıştır. Söz konusu 

belgede evlenen kızın Seyyid kızı olduğu, erkeğin ise sıradan bir kişi 

olması sebebiyle aralarında denkliğin gerçekleşmediği ifade edilmiştir. 

Belgede nikâhın sıhhat kazanması için veli iznin alınması istenmektedir. 

Bkz. Tekin, 1873, 1874 ve 1875 Numaralı Trabzon Şer‘iyye Sicillerindeki Nikâh 

Kayıtları ve Değerlendirilmesi (H. 1124-1128/ M. 1712-1716), 49-135. 
395 Parlatır, Açıklamalı İslami Terimler Sözlüğü, 540. 
396 Atar, “Nikâh”, 33/112-117; Zuhayli, İslam Fıkhı Ansiklopedisi, 9/27. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

116 

herhangi bir zorunluluk bulunmamaktadır.397 

Ancak, Osmanlı aile hukukunda, toplumsal düzeni 

korumak, oluşan olumsuz durumlar ve hak kayıplarının önüne 

geçmek amacıyla Kanuni Sultan Süleyman döneminden itibaren, 

nikâhların kadı tarafından ya da kadının izniyle kıyılması esası 

getirilmiştir.398 Kadılar, nikâhı kıyacak kişiye (genellikle mahalle 

imamı) izin belgesi anlamına gelen izinnâme verirlerdi.399 İmam, 

izinnâme aldıktan sonra evlenecek eşler arasındı dinî veya 

hukuki bir engelin olup olmadığını araştırıp nikâhı ilmühaber ile 

kayıt altına alırdı.400 Bu uygulama, Ebu Suud Efendi’nin 

yayınladığı fetvasıyla desteklenmiştir.401 Aynı şekilde onun 

fetvasıyla, kadı izni olmaksızın kıyılan nikâhların feshi mümkün 

hale getirilmiştir.402 Ancak sonraki dönemlerde bu kural 

                                                 

 
397  Döndüren, Delilleriyle Aile İlmihali, 454; Aydın, İslâm ve Osmanlı Hukuku 

Araştırmaları, 165. 
398 Aydın, İslâm ve Osmanlı Hukuku Araştırmaları, 163-169. 
399  Osmanlı hukukunda izinnâme: Medeni kanununun ilanından önce 

evlenecek çiftler, mahallenin illeri gelenleri (ihtiyar heyeti) tarafından, 

evlenmelerinde dinî veya hukuki açıdan engellerinin bulunmadığını 

gösteren ilmühaber alırlardı. Bu belgeyle evlenmek istedikleri şehrin 

kadısına başvurup, kendilerini evlendirecek mahalle imamı için aldıkları 

nikâh ruhsatıdır. Bkz. Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri 

Sözlüğü, 109. 
400  Vedat Yurt, Osmanlı Devleti’nde 19. Yüzyılın İkinci Yarısında Evliliğe Tahdit 

Tedbirleri: İranlılarla Evlilik Yasağı (İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Yüksek 

Lisans Tezi, 2019), 6. Gökbayır, Osmanlı Hukuk Sisteminde Fıkhın 

Belirleyiciliği Erzincan Şer‘iyye Sicilleri Evlenme-Boşanma Kayıtları Örneği 

(Günümüz Erzincan’ı ile Mukayeseli), 19. 
401  “Mes'ele: Hind, izn-i kâdî yok iken, birkaç kimse huzurunda "kızım 

Zeyneb-i sagîreyi, kardeşim Amrın oğlu Bekr-i sagîre verdim" deyip Amr 

"Bekr için Zeynebi ahp kabul ettim" dese nikâh olur mu? Elcevap: İzn-i 

hâkimle olmak emr olunmuştur.” bkz. Düzdağ, Şeyhülislâm Ebüssuûd 

Efendi Fetvaları Işığında 16. Asır Türk Hayatı, 38. 
402 Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku, 90. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

117 

yumuşatılmış ve izinsiz nikâhların fesih yetkisi kaldırılmıştır.403 

Beyazıt döneminden itibaren ise nikâh, kadıların resmi görevleri 

arasında sayılmaya başlanmıştır. Bu görev karşılığında kadılar 

kıydıkları her nikâh için 8-12 akçe arasında bir ücret almaya 

başlamıştır.404 Nikâh akdinin ardından eşlere, hüccet-i nikâh adlı 

bir belge verilirdi.405 Bu belgede tarafların nüfus bilgileri, 

şahitlerin isimleri ve mehir miktarı gibi bilgiler yer alırdı. Bir 

nevi evlenme cüzdanı işlevi gören bu belge, gerektiğinde 

mahkemeye delil olarak sunulabilecek hukuki bir evraktı. 

3.4.1. Mevkuf nikâh 

Sahih evliliğin tüm unsurlarını taşıdığı halde yürürlüğe 

girmesi için bazı eksikliklerin olduğu nikâha, mevkuf (askıda) 

nikâh adı verilir. Bu nikâhın geçerlilik kazanabilmesi için, izin 

vermeye yetkili kişilerin onayı gerekmektedir.406 İzin şartı 

gerçekleşmediği halde eşler arasında cinsel birliktelik 

gerçekleşmesi durumunda fâsit nikâhın hükümleri uygulanır.407 

Konuyla ilgili detaylı açıklama ve Diyarbekir mahkeme 

kayıtlarındaki örnekler, nikâhın lüzum ve nefaz şartları 

başlıkları altında ele alınmıştır.408 

                                                 

 
403 Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku, 94. 
404 Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku, 88. 
405  Cin, İslam ve Osmanlı Hukukunda Evlenme, 282. 
406 Parlatır, Açıklamalı İslami Terimler Sözlüğü, 540; Zuhayli, İslam Fıkhı 

Ansiklopedisi, 8/41. 
407 Güneş, el-Ahvalü’ş-Şahsiyye, İslam Hukukunda Aile, 1/33. 
408  Bkz. DŞS-3774-8b/2; DŞS-3775-70a/1; DŞS-3803-35a/3. Konuya ilişkin 

benzer bir örnek, Canan Demir’in yüksek lisans tezinde yer almaktadır. 

Söz konusu belgede, babası seferdeyken annesinin velâyetiyle 

evlendirilen bir kızın, babasının dönüşü sonrasında annenin böyle bir 

yetkisi bulunmadığı gerekçesiyle nikâhın feshi talebiyle mahkemeye 

başvurduğu bir dava kaydıdır. Bkz. Demir, Saraybosna Şer‘iyye 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

118 

3.4.2. Sahih nikâh 

Sahih nikâh: İslam aile hukukunda nikâhın sıhhat şartları 

olan evlilik yasağının olmaması, karşılıklı rıza, veli izni 

(gerektiği durumlarda) ve iki adil şahit şartını taşıyan evlilik 

akdidir.409 Bu nikâhın kıyılmasıyla birlikte aşağıdaki hukuki 

sonuçlar meydana gelir: 

Mehir: Sahih nikâh akdi gerçekleşmeden önce verilen 

sözler ya da verilen mallar, hukuken mehir sayılmaz; bunlar 

hediye mahiyetinde olup hukuki bir sonuç doğurmaz. Mehir, 

ancak sahih bir nikâhtan sonra bağlayıcı bir hak haline gelir. 

İstifade hakkı: Sahih nikâhtan önce taraflar arasında 

meydana gelen nişanlanma ve söz kesme gibi uygulamalar, 

hukuken evlilik sayılmadığından, eşlerin birbirinden istifade 

etmeleri meşru değildir. Bu hak ancak sahih bir nikâh akdinden 

sonra meydana gelir. 

Nafaka: Kadının evlilik dolayısıyla erkek üzerindeki 

haklarından biridir. Bu hak, sahih bir nikâhtan sonra başlar ve 

evlilik devam ettiği sürece devam eder. 

 Sıhri hısımlık: Sahih nikâhtan sonra, taraflar ve onların 

bazı yakın akrabaları arasında meydana gelen evlilik yoluyla 

mahremiyet bağıdır. Bu bağ, hukuki olarak akrabalık ilişkilerini 

kapsar ve evlilik engeli oluşturur. 

Nesep: Hukuki olarak, çocuğun nesebinin baba tarafına 

nispet edilmesi, ancak sahih bir nikâhtan sonra mümkün olur.410 

Gayri meşru ilişkiden doğan çocuğun nesebi, annesine isnat 

                                                 

 
Sicillerindeki Nikâh Kayıtları (1781-1783), 21. 

409 Zuhayli, İslam Fıkhı Ansiklopedisi, 8/52. 
410  Ekinci, Osmanlı Hukuku, 445. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

119 

edilir ancak babaya isnat edilemez.411 

Miras: Sahih bir nikâhtan sonra eşlerden birinin vefatıyla 

hayatta kalan eş miras hakkına sahip olur.412 

Konuyla ilgili diğer teorik bilgilere ve Diyarbekir şer‘iyye 

sicillerindeki örneklere nikâhın sıhhat şartları başlığı altında yer 

verilmiştir.413 

3.4.3. Fâsit nikâh 

Fâsit terimi, sözlükte daha önce düzenli, dengeli, istikrarlı 

ve yararlı iken, daha sonra bu olumlu vasıflarını kaybederek 

istikametinin değişip bozulmasıdır.414 Fıkıh terimi olarak ise 

fâsit, nikâh gibi hukuki akitlerde rükünleri tam olmakla beraber 

sıhhat şartında eksiklik bulunan bir akdi ifade eder.415 Diğer üç 

mezhepte fâsit evlilik, bâtıl evlilikle aynı anlamda kullanılırken, 

Hanefî mezhebinde bu iki kavram birbirinden ayrılır.416 Hanefî 

                                                 

 
411  Ekinci, Osmanlı Hukuku, 452. 
412 Güneş, el-Ahvalü’ş-Şahsiyye, İslam Hukukunda Aile, 1/32;  Ekinci, Osmanlı 

Hukuku, 448-449. 
413 Bkz. DŞS-3791-13b/2; DŞS-3767-29a/3; DŞS-3775-70a/1; DŞS-3804-2a/2; 

DŞS-3774-8b/2. Konuyla ilgili benzer bir örnek, Canan Demir’in yüksek 

lisans tezinde yer almaktadır. İlgili belgede, tüm sıhhat şartlarını taşıyan 

bir nikâh akdine dair örnek sunulmuştur. Bkz. Demir, Saraybosna Şer‘iyye 

Sicillerindeki Nikâh Kayıtları (1781-1783), 22. 
414  H. Yunus Apaydın, “Fesad”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 12/417-421. 
415 Zuhayli, İslam Fıkhı Ansiklopedisi, 8/41. 
416 Muamelatta butlan, aslen ve vasfen gayr-i meşru bulunmak; fesad, aslen 

meşru ve fakat vasfen gayr-i meşru bulunmak manalarına olup 

mahiyetleri itibarıyla aralarında bu suretle bir fark bulunduğu gibi butlan 

üzerine hiçbir hüküm terettüb etmemek, fesad üzerine ise bazı ahkam 

terettüb eylemek itibarıyla da bir fark vardır. Muamelatta böyle olduğu 

halde münâkehâtta butlan ile fesad arasında bir fark olmayıp elfaz-ı 

müteradife kabilinden oldukları beyan ediliyor. Bkz. Çeker, Aile Hukuku 

Kararnâmesi, 87; Apaydın, “Fesad”, 12/417-421. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

120 

mezhebine göre, nikâhın fâsit olmasına sebep olan eksiklikler 

giderildiğinde nikâh sıhhat kazanır. Ancak sıhhat şartları yerine 

getirilmeyen nikâhın, taraflarca feshedilmesi gerekmektedir. 

Şayet bundan imtina ederlerse, nikâhın mahkeme tarafından 

resen feshedilmesi gerekmektedir.417 Hanefî mezhebine göre 

fâsit evlilik, doğurduğu sonuçlar itibariyle birliktelikten önce ve 

sonra olmak üzere iki kısma ayrılır.418 

3.4.3.1. Cinsel birliktelikten önce 

Hanefî mezhebine göre, sıhhat şartlarında eksiklik olan 

nikâh, taraflar arasında cinsel münasebet ya da sahihi halvet 

gerçekleşmeden feshedilirse, bu akit hukuken geçersiz sayılır. 

Dolayısıyla sahih nikâhın doğurduğu istifade etme, mehir, 

hurmet-i musâhere, iddet ve miras gibi hukuki sonuçları 

doğurmaz.419 

Yapılan incelemelerde, 19. yüzyıl Diyarbekir mahkeme 

kayıtlarında, bu konuya örnek teşkil edecek iki adet belgeye 

rastlanmıştır. Bu belgelerden biri, küçük yaşta anne velâyeti ile 

evlendirilen Zübeyde’nin nikâhı, geçerli veli şartını 

taşımadığıyla ilgilidir. 1244-1246/1828-1831 tarihli belge 

şöyledir: 

Âişe Hâtûn tarafından vekîli Hacı Ahmed Efendi, 

mezbûrenin kızı Zübeyde'nin zevci Bekir tarafından 

vekîli Mehmed Efendi mahzarında üzerine "müvekkilem 

mezbûrenin sagîre kızı mezbûre Zübeyde altı yüz guruş 

mehr‑i müeccel ve mu‘accele ile mûmâileyhin müvekkili 

                                                 

 
417 Apaydın, “Fesad”, 12/417-421. 
418  Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku, 30; Güneş, el-Ahvalü’ş-Şahsiyye, İslam 

Hukukunda Aile, 1/33; Zuhayli, İslam Fıkhı Ansiklopedisi, 8/52-53. 
419  Apaydın, “Fesad”, 12/417-421; Kadri Paşa, el-Ahkâmü’ş-Şer‘iyye fi’l-

Ahvâli’ş-Şahsiyye, 31. md. 18. 



Abdurrezzak Gündüz 

121 

merkûm Bekir'e müvekkilem mezbûre bi'l‑velâye akd‑i 

nikâh edip mehr‑i mu‘accelinden yüz elli guruş dahi ahz 

edip bakıyye kalan yüz elli guruşu merkûm Bekir'in 

zimmetinde kalmağla dâhil‑i meclis olduklarından 

bakıyye kalan meblağ‑ı mezbûrun dahi merkumdan taleb 

ve alıverilmesi bi'l‑vekâle matlûbumdur" dedikde vekîl‑i 

merkûm Mehmed Efendi cevâbında "zevce‑i mezbûre 

sagîre olduğundan anasının dahi izni sahîh olmamağla 

akdolunan nikâh fâsittir" deyu edâdan imtinâ‘ eylediği 

fetvâ‑yı şerîfe havâle.420 

 Belgede, annesi Aişe Hatun’un velâyetiyle evlendirilen 

Zübeyde adındaki kızın, vekili aracılığıyla mahkemeye 

başvurarak eşi Bekir’in zimmetinde kalan mehr-i talep etmiştir. 

Ancak Bekir, Zübeyde ile evlilik akdi yapılırken onun yaşça 

küçük olduğunu, bu sebeple annesi Aişe Hatun’un velâyet hakkı 

bulunmadığını iddia ederek mehir ödeme yükümlülüğünü 

reddetmiştir. Bu durumda, nikâhın bazı şartlarında eksiklik 

olduğunu ve bu sebeple akdin fâsit olduğunu ileri sürmüştür. 

Kadı, meselenin hükme bağlanabilmesi için davayı fetvaya 

havale etmiştir. 

3.4.3.2. Cinsel birliktelikten sonra 

Eşler arasında meydana gelen cinsel birliktelikten sonra, 

fâsit nikâhta bazı hukuki sonuçlar meydana gelir. Bu durumda 

hürmet-i musâhere meydana gelir, nesep sabit olur ve iddet 

süresi beklenir. Ayrıca, mehr-i misil ile mehr-i müsemmadan 

hangisi daha az ise o ödenir. Çünkü İslam hukukunda, cinsel 

birliktelik sonucunda ya had cezası ya da mehir gerekir. Fâsit 

                                                 

 
420  DŞS-3767-20b/2. Ayrıca bkz. DŞS-3803-18b/1. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

122 

nikâhta cinsel birliktelik, şüpheli birleşme olarak 

değerlendirildiğinden had cezası düşer; ancak mehir ödenir.421 

Yapılan incelemede 19. yüzyıl Diyarbekir sicillerinde bu 

duruma örnek teşkil edebilecek sadece bir belgeye rastlanmıştır. 

1298/1881 tarihli bu belgede, Hayriye Hanım’ın küçükken 

evlendirildiğini ve zifaftan sonra hıyâr‑ı bülûğ hakkını kullanıp 

mehrini talep etmesi üzerine açılan davanın kaydı şöyledir: 

….Ben dahi kendisini mühreyn-i mezkûreyn ile 

müvekkil-i mûmâileyhe tezvîc ve dühûl etmiş idim, 

bundan on beş gün mukaddem mezbûreye gadr u taʻaddî 

eylediğinden mezbûre benim menzilime gelip el-yevm 

vakt-i duhâda benim hânemde bâliğa olup hâyize olduğu 

anda komşulardan Hâfız Mehmed Ağa ve Abdurrahman 

Ağa ve İsmail Ağa ve isimleri mechûlüm olan birkaç 

hâtûn huzûrlarında işbu zevcemi istemem, tefrîk ediniz 

deyü işhâd etmiş olmağla müvekkilem mezbûre 

kendisinden hıyâr-ı bülûğ ile beynlerinde olan nikâh-ı 

fesh ile beyân olmuşdur" deyü baʻde'd-defʻ ve'l-inkâr 

kayıd şüd. Fî 23 Rebîʻilevvel sene [12]98…422 

                                                 

 
421  Güneş, el-Ahvalü’ş-Şahsiyye, İslam Hukukunda Aile, 1/33; Zuhayli, İslam 

Fıkhı Ansiklopedisi, 9/42. 
422  DŞS-3775-70a/1. Belgenin tamamı: “Piyâde Yirmi Sekizinci Alây'ın birinci 

taburun sol kolağası Mahmud Bey b. Safer Bey tarafından husûs-ı âti'l-

beyânda vekîl olduğu tabur-ı mezkûr cerrâh-ı evveli Hasan Efendi b. Ali 

ve Mülâzım-ı sânî Hüseyin Ağa b. Mustafa şehâdetleriyle sâbit ve sübût-

ı vekâletine hükm-i şerʻî lâhık olan Ablak mahallesinde sâkin Mehmed 

Ağa b. Mustafa Ağa, Hacı Abdurrahman Mescidi mahallesinde sâkine 

zâtı taʻrîf-i şerʻî ile muʻarrefe Hayriye Hâtûn bt. Hüsrev tarafından vekîl-

i müseccel-i şerʻîsi tabur-ı mezkûrun üçüncü bölük yüzbaşısı Ahmed 

Efendi b. İbrahim muvâcehesinde "müvekkile-i mezbûre Hayriye Hanım 

târîhden iki ay mukaddem üç bin beş yüz guruş muʻaccel ve bin yedi yüz 

 



Abdurrezzak Gündüz 

123 

Bu belgede, cinsel münasebetten sonra feshedilen fâsit bir 

nikâh iddiası vardır, ancak dava sonuçlandırılmamıştır. Şayet 

iddia doğru ise mehir ve diğer bazı hukuki sonuçların ortaya 

çıkacağı söylenebilir. 

3.4.4. Bâtıl nikâh 

Bâtıl evlilik, nikâhın unsurlarından birinin eksik ya da hiç 

bulunmaması durumunda ortaya çıkar. Bu tür nikâh, İslam 

hukukuna göre geçersiz olup, normal şartlarda herhangi bir 

hukuki sonuç doğurmaz. Bâtıl nikâha örnek teşkil eden 

durumlar arasında; akıl ve yaş açısından mükellef olmayan 

kişinin kendi nikâhını kıyması,423 mahrem (yakın akraba) evlilik, 

başkasının nikâhı altında bulunan kadınla evlilik, müt‘a nikâhı 

ve Müslüman kadının gayri müslim bir erkekle evlenmesi gibi 

durumlar sayılabilir.424 

                                                 

 
guruş müeccel tesmiyeleriyle müvekkilim mûmâileyhin zevce-i 

menkûha-i medhûlün bihâsı iken târîhden on iki gün mukaddem vekîl-i 

mûmâileyh Ahmed Efendi'nin menziline gidip zevcine itâʻat 

etmediğinden müvekkilim mûmâileyh zevcine itâʻat etmeğe müvekkile-i 

mûmâileyhe izâfetle vekîl-i mûmâileyhe tenbîh olunmak matlûbumdur" 

deyü baʻde'd daʻvâ ve'l-istintâk vekîl-i mûmâileyh dahi cevâbında 

"müvekkilem mezbûre târîh-i mezkûrda sagîre olduğu hâlde beni 

tarafından tevkîl edip ben dahi kendisini mühreyn-i mezkûreyn ile 

müvekkil-i mûmâileyhe tezvîc ve dühûl etmiş idim, bundan on beş gün 

mukaddem mezbûreye gadr u taʻaddî eylediğinden mezbûre benim 

menzilime gelip el-yevm vakt-i duhâda benim hânemde bâliğa olup 

hâyize olduğu anda komşulardan Hâfız Mehmed Ağa ve Abdurrahman 

Ağa ve İsmail Ağa ve isimleri mechûlüm olan birkaç hâtûn huzûrlarında 

işbu zevcemi istemem, tefrîk ediniz deyü işhâd etmiş olmağla 

müvekkilem mezbûre kendisinden hıyâr-ı bülûğ ile beynlerinde olan 

nikâh-ı fesh ile beyân olmuşdur" deyü baʻde'd-defʻ ve'l-inkâr kayıd şüd. 

Fî 23 Rebîʻilevvel sene [12]98.” 
423  Kahveci, İslam Aile Hukuku, 1/161. 
424  Çeker, Aile Hukuku Kararnâmesi, 34. md. 52-58. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

124 

Cinsel birliktelikten önce bâtıl nikâh, hiçbir hukuki sonuç 

doğurmaz.425 Ancak cinsel birliktelikten sonra ayrılık 

gerçekleşmişse, hukukçular arasında görüş ayrılığı olmakla 

beraber, Hanefî mezhebine göre aşağıdaki sonuçlar ortaya çıkar: 

Bâtıl nikâh, şüpheli evlilik kategorisinde değerlendirildiği için 

had cezası uygulanmaz, eşlerin birbirinden istifade hakkı sona 

erer, kadına bir tür maddî tazminat olan ukr ödenir, kadının 

istibra (belli bir süre) beklemesi gerekir. Ayrıca taraflar arasında 

sıhri hısımlık meydana gelir.426 Bununla birlikte, evlenme 

engeline rağmen kıyılan nikâhtan çocuk dünyaya gelmişse, 

çocuğun haklarının ve nesebinin korunabilmesi adına bu nikâh 

bâtıl değil, fâsit olarak değerlendirilir.427 

Yapılan incelemede, 19. yüzyıla ait Diyarbekir sicillerinde, 

bâtıl nikâhla ilgili sadece bir adet belgeye ulaşılmıştır. Matar 

köyünden Süleyman kızı Zehra, önceki eşi Yusuf oğlu 

Şehmus’tan boşandıktan sonra iddet süresi bitmeden İbrahim 

oğlu Şerif ile evlendirildiğini iddia etmiştir. Bu sebeple de 

nikâhının bâtıl olduğunu iddia ederek mahkemeye müracaatta 

bulunmuştur. 1289-1290/1872-1873 tarihli belge şöyledir: 

Behramki nâhiyesine tâbi ‘Matar karyesi sâkinlerinden 

Zehra bt. Süleyman, yine karye-i mezkûre ahâlisinden 

zevci Şerif b. İbrahim muvâcehesinde "karye-i mezkûrede 

sâkin Şeyhmus b. Yusuf hâzır olduğu hâlde işbu seksen 

sekiz senesi Mayıs'ının on beşinci günü mukaddemâ 

                                                 

 
425  Kahveci, İslam Aile Hukuku, 1/161. 
426  İslam hukukunda sıhri hısımlık: Evlenen eş akrabalarının bu evliliğe bağlı 

olarak birbirleri ile kaynaşıp yakınlaşması sonucu aralarında akrabalık 

bağının meydana gelmesi ve bundan dolayı aralarında mahremiyet ve 

evlilik yasağının ortaya çıkmasıdır. Bkz. Aktan, “Sıhriyet”, 37/111-112. 
427  Güneş, el-Ahvalü’ş-Şahsiyye, İslam Hukukunda Aile, 1/33. 



Abdurrezzak Gündüz 

125 

zevcim olan hâzır-ı mezbûr ile muhâla‘a olup ba‘dehû 

iddetim münkaziye olmazdan ve zevc-i sâbıkından yani 

hâzır-ı mezbûr Şeyhmus'dan iki aylık hâmile olduğum 

hâlde hemen ol günde yani mezkûr şehr-i Mayıs'ın on 

beşinci günü Behramki Nâibi Hacı Süleyman Efendi 

huzûrunda Mehmed Kâhyâ'nın odasında nefsimi cebren 

mezbûr Şerif'e akd eylediğimde ol dahi tezevvüc ve bana 

dühûl edip ve bir altın hızma ve bir çift sîm bileziğimi dahi 

benden mezbûr Şerif alıp nâib-i mezbûra verip lâkin benim 

ber-vech-i meşrûh iddetim münkaziye olmadığı cihetle 

nikâh bâtıl olmağla mehr-i mislim ba‘de's-sübût 

mezbûrdan tazmîn olunmak üzere beynimiz tefrîk 

olunmak muradımdır" deyu zevc-i muhâlı‘ı hâzır-ı 

mezbûrun tasdîkiyle ve haml-i mezkûr kendisinden 

olduğunu iddi‘â ile ba‘de'd-da‘vâ ve'l-istintâk mezbûr Şerif 

dahi cevâbında "mezbûr Şerif [Şeyhmus] mezbûre Zehra'yı 

sene-i mezkûre şehr-i Nisan'ının on dördüncü günü tatlîk 

edip ba‘de inkızâi'l-idde yani üç defa hayız gördüğünü 

mezbûre Zehra ikrâr edip sene-i mezbûre Ağustos'unun 

onuncu günü mezbûre nefsini altmış guruş mehir 

tesmiyesiyle karye-i mezkûrede karye-i mezkûre muhtârı 

Mehmed Kâhyâ'nın hânesinde nâib-i mezbûr huzûrunda 

bana tezvîc ben dahi tezevvüç ve dühûl edip ve hamli dahi 

bendendir" dedikde tarafeyn şâhide havâle olunduğu 

kayıd şüd. Fî selhi Şevvâl sene [1]289 Fî 24 Zilka‘de sene 

[1]289, Cuma, vaz‘-ı hamli.428 

  Belgede, Zehra’nın bu iddiası mahkeme nezdinde 

ispatlanmamıştır. Bu nedenle hâkim, davanın sıhhatli bir şekilde 

                                                 

 
428  DŞS-3731-11a/1. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

126 

neticelendirilmesi için şahit beyanlarının dinlenmesini talep 

etmiştir. 

3.4.5 Mekruh nikâh 

Yukarıda değinilen sürekli ve geçici evlenme engellerinin 

yanı sıra, nikâhın sıhhat ve nefâz şartlarının tamamını taşıdığı 

hâlde, bazı sebeplerden dolayı tavsiye edilmeyen, yani mekruh 

kabul edilen evlilikler de bulunmaktadır. Bu tür evlilikler, şeklen 

ve hükmen sahih nikâh gibi olup, sahih nikâhın tüm hukukî 

sonuçlarını doğurur.429 

3.4.5.1. Akraba evliliği 

Osmanlı toplumunda olduğu gibi günümüzde de akraba 

evlilikleri yaygın şekilde görülmüştür. Bu tür evlilikler, İslam 

hukukunda yasaklanmamış olmakla birlikte bazı nedenlerden 

dolayı mekruh olarak değerlendirilmiştir. 

Bunun başlıca sebeplerinden biri, yakın akraba 

evliliğinden doğacak çocukların zayıf ve hastalıklı olma 

ihtimalidir.430 Bir diğer sebep, evliliğin toplumsal işlevleriyle 

ilgilidir. Evlilik sadece bireyler arasında değil, aynı zamanda 

aileler arasında dayanışma ve yardımlaşmayı artırmayı da 

hedefler. Ancak yakın akrabalar arasında zaten mevcut olan bu 

bağ, evlilik yoluyla genişlememekte, aksine toplumsal ağların 

daralmasına yol açmaktadır. Ayrıca evliliğin psikolojik boyutu 

olarak kabul edilen aşk ve hissî yakınlık da çocukluktan itibaren 

birlikte büyüyen kuzenler arasında genellikle zayıf 

kalmaktadır.431 

                                                 

 
429  Atar, “Muharremât”, 31/6-8. 
430  Ekinci, Osmanlı Hukuku, 439. 
431 Mustafa el Hin vd., el-Fıkhü’l-Menheci Ala Mezhebi’l-İmam eş-Şafii, 2/39; 

Atar, “Muharremât”, 31/6-8; Ayrıca bkz. Bedri Aslan, “İslam Hukukunda 

 



Abdurrezzak Gündüz 

127 

Osmanlı döneminde, özellikle Diyarbekir vilâyetinde 

akraba çocukları arasındaki evliliklerin yaygın olduğu, dönemin 

mahkeme kayıtlarından açıkça anlaşılmaktadır. Yapılan 

incelemede, doğrudan ya da dolaylı olarak kuzen evliliğine 

ilişkin en az altı belge tespit edilmiştir.432 

3.4.5.2. Ehl-i kitap ile evlilik 

Daha öncede ifade edildiği üzere, İslam aile hukukunda 

Müslüman bir kadın, ancak Müslüman bir erkekle evlenebilir.433 

Buna karşılık Müslüman bir erkek hem Müslüman hem de ehl-i 

kitap bir kadınla evlenebilir. Ancak kadının, dinini çocuklarına 

ve aile hayatına yansıtma ihtimalinden dolayı, İslam 

hukukçularınca bu tür evlilikler mekruh olarak 

değerlendirilmiştir.434 Ancak kadın İslam dininden irtidat edip 

ehl-i kitap olmuşsa, ona mürtet hükmü uygulanır. Dolayısıyla 

böyle bir evlilik mekruh değil bâtıl sayılır.435 

Diyarbekir şer‘iyye sicilleri incelendiğinde, boşanma 

aşamasının kayda geçirildiği iki adet belgede taraflardan birinin 

Müslüman, diğerinin ise ehl-i kitap olduğu isimlerinden 

anlaşılmaktadır. Bu duruma örnek teşkil eden 1235/1820 tarihli 

bir belge şöyledir: 

Medîne-i Âmid mahallâtından Camiunnebi mahallesinde 

mütemekkine olup zâtı ta‘rîf-i şer‘î ile mu‘arrefe olan işbu 

                                                 

 
Akraba Evliliği”, Turkish Studies - Comparative Religious Studies 17/2 (01 

Haziran 2022), 123-131. 
432  DŞS-3798-14a/3; DŞS-3803-20b/3; DŞS-3803-10b/7; DŞS-3798-9a/1; DŞS-

3774-8b/2; DŞS-3798-13b/2. 
433  Bu konunun ayrıntılı değerlendirmesi ve döneme ait belge örnekleri için 

bkz. Nikâhın in‘ikâd şartları başlığına s. 47-49. 
434 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 440; Kadri Paşa, el-Ahkâmü’ş-Şer‘iyye fi’l-Ahvâli’ş-

Şahsiyye, 33. md. 31. 
435 Serahsî, el-Mebsût, 5/49. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

128 

râfi‘atü'l-vesîka Hanım bt. Karabed nâm Nasrâniye 

meclis-i şer‘-i şerîfde zevci Yusuf b. Abdullah mahzarında 

bi-tav‘ihâ ikrâr-ı tâm ve takrîr-i kelâm edip "zevcim işbu 

mezbûr Yusuf ile beynimizde hüsn-i zindegânemiz 

olmamağla zimmetinde mütekarrer ve ma‘kûdün aleyh 

olan on guruş mehr-i müeccelimden fâriğa olup ve 

nafaka-i iddet-i ma‘lûme ve meûnet-i süknâm kendi 

üzerime olmak üzere bi't-tav‘ ve'r-rızâ hal‘ eyledikde ol 

dahi hal‘-i mezbûru kabûl eylediğinden sonra hukûk-ı 

zevciyete ve gayra müte‘allika âmme-i da‘vâdan her 

birimiz âharın zimmetini ibrâ vü ıskât eyledik, birbirimiz 

ile vechen mine'l-vücûh ve sebeben mine'l-esbâb aslâ 

da‘vâ vü nizâ‘ kalmamışdır" dedikde mukarra-i 

mezbûreyi ikrâr-ı meşrûhunda mezbûr Yusuf vicâhen 

tasdîk ve şifâhen tahkîk etmeğin mâ vaka‘a bi't-taleb ketb 

olundu. Fi'l-yevmi'l-hâmis min Zilhicceti'ş-şerîfe li-sene 

hamse ve selâsîn ve miʼe elf.436 

Söz konusu belgede, şiddetli geçimsizlik nedeniyle 

tarafların şahitler huzurunda anlaşmalı boşandıklarının kayıt 

altına alındığı görülmektedir. Ayrıca söz konusu belgede ehl-i 

kitap kadınların evlilikte Müslüman kadının sahip olduğu tüm 

haklara sahip oldukları anlaşılmaktadır.437 

                                                 

 
436  DŞS-3774-12a/1; DŞS-3775-16a/2. 
437  Ümit Güler’in Kıbrıs şer‘iyye sicilleri üzerine yaptığı doktora tezinde, 

Müslüman bir erkeğin zimmî bir kadınla evliliğine dair 17 adet belgeden 

söz edilmektedir. Bu belgelerden biri, tarafların evlilik akdini mahkeme 

nezdinde resmî olarak tescil ettirdiklerini gösteren bir kayıttır. Belge, 

Müslüman-zimmî evliliklerinin Osmanlı hukuk pratiğinde nasıl 

belgelendiğine dair önemli veriler sunmaktadır. bkz. Güler, Osmanlı 

Kıbrıs’ında Müslim-Gayrimüslim İlişkileri, 78; Ayrıca bkz. Ümit Güler, 

 



Abdurrezzak Gündüz 

129 

3.4.5.3. Bid‘at ehli ile evlilik 

Daha önce, Müslüman ve ehl-i kitap kişilerin evliliğinden 

söz edilmişti. Şimdi ise Şiî ve Alevîler gibi, Müslümanlar 

arasında yaşayıp kendilerini İslam dairesinde kabul eden fakat 

ehl-i sünnet fırkaları dışında kalan fırkalarla evlilikler ele 

alınacaktır. 

İslam aile hukukunda, söz konusu fırkaların evliliğiyle 

ilgili herhangi bir hüküm bulunmamaktadır. Ancak, Hz. Ömer 

döneminde ve daha sonraki bazı dönemlerde bu tür evliliklerin 

sosyal ve itikadi nedenlerle yasaklandığı görülmüştür.438 

Osmanlı Devleti’nde, özellikle Şiî ve benzeri fırkaların 

nüfuslarının yayılıp çoğalmasını önlemek amacıyla bu tür 

evlilikler padişah fermanlarıyla yasaklanmıştır.439 Yapılan bu tür 

evlilikler hukuken geçerli olmakla beraber, evlenen kişiler 

sürgün gibi cezalara çarptırılmıştır.440 

Yapılan incelemelerde Diyarbekir mahkeme kayıtlarına 

böyle bir evlilik çeşidine rastlanmamıştır. 

3.4.5.4. Berdel 

Bir cahiliye geleneği olan şigâr, günümüzde berdel olarak 

                                                 

 
“XVII. Yüzyıl Kıbrıs Kadı Sicilleri Işığında Osmanlı Kıbrısı’nda Evliliğin 

Sona Ermesi,” Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 52/52, 

(Haziran 2017), 65; Benzer şekilde, Emine Gazanker’in yüksek lisans 

tezinde Müslüman bir erkek ile ehl-i kitap mensubu bir kadının evliliğine 

ilişkin uygulamaya yer verilmektedir. Bkz. Emine Gazanker, XVI. ve XVII. 

Yüzyıllarda Osmanlı Toplumunda Kimsesiz Çocuklar ve Evlatlıklar (İstanbul, 

Yüksek Lisans Tezi, 2014), 56. 
438  Yurt, Osmanlı Devleti’nde 19. Yüzyılın İkinci Yarısında Evliliğe Tahdit 

Tedbirleri: İranlılarla Evlilik Yasağı, 1. 
439  Yurt, Osmanlı Devleti’nde 19. Yüzyılın İkinci Yarısında Evliliğe Tahdit 

Tedbirleri: İranlılarla Evlilik Yasağı, 74. 
440 Ekinci, Osmanlı Hukuku. 441. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

130 

adlandırılmaktadır. Şigâr; sözlükte, idrarını yapan köpeğin 

ayağını yerden kaldırması anlamına gelir.441 İslam aile 

hukukunda şigâr: “Aralarında mehir olmamak üzere bir 

kimsenin kızını başkasına, o da kızını kendisine vermek şartıyla 

nikâh etmesidir.”442 Bu tür evlilik Hz. Peygamber tarafından 

açıkça yasaklanmıştır.443 Şigâr evliliği cumhura göre haram 

kabul edilmiştir. Dolayısıyla söz konusu mezheplerde berdel 

evliliği, fâsit kabul edildiği için, zifaftan önce veya sonra 

herhangi bir hukuki sonuç doğurmamaktadır. Buna karşılık 

Hanefî mezhebi, hadisteki yasağı haramlık değil, kerâhet 

anlamında değerlendirmiştir.444 Bu yaklaşım doğrultusunda 

nikâh geçerli kabul edilmektedir. Ancak mehir şartı 

gerçekleşmediği için kadın, mehr-i misil talep etme hakkına 

sahip olmaktadır.445 Özellikle Doğu ve Güneydoğu bölgelerinde 

aşiretler ve aileler arası bağları güçlendirmek, kan davalarını 

sonlandırmak, kız kaçırma olaylarında barışı sağlamak, mehir ve 

başlık parası gibi külfetlerden kurtulmak için, günümüzde 

berdel evliliği hala varlığını sürdürmektedir.446 

                                                 

 
441 Cezîri, el-Fıkhʿale’l-Mezâhibi’l-Erbaʿa, 4/125. 
442  Ebû Dâvûd, Sünen’u Ebî Dâvud, “Nikâh”, 14 (2074); Döndüren, Delilleriyle 

Aile İlmihali, 226; Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 457; Özenç, 18. 

Yüzyıl Diyarbakır Şer‘iyye Sicillerine Göre Din Gelenek ve Törelerin Kavşağında 

Osmanlı Âmid Ailesi, 66. 
443 Abdullah b. Ömer’den rivayet edildiğine göre: “Resululla: Nikâh-ı şigârdan 

nehiy buyurdular.” Ebû Dâvûd, Sünen’u Ebî Dâvud, “Nikâh”, 14 (2074); 

Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, “Nikâh”, 28 (No: 5112). 
444  Muharrem Kılıç, “Mürâât-ı Hilâf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 32/37-38. 
445  Hasan Güleç, “Şigâr”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2010), 39/142-143; Döndüren, Delilleriyle Aile İlmihali, 226. 
446 Özenç, 18. Yüzyıl Diyarbakır Şer‘iyye Sicillerine Göre Din Gelenek ve Törelerin 

Kavşağında Osmanlı Âmid Ailesi, 67; Güleç, “Şigâr”, 39/142-143; Viladimir 

 



Abdurrezzak Gündüz 

131 

Yapılan arşiv taramalarında, Osmanlı’da yaygın olmayan 

bir uygulama olmakla birlikte, Diyarbekir mahkeme 

kayıtlarında, berdel nikâhıyla ilgili dört adet belge tespit 

edilmiştir. Bunlardan 1298/1881 tarihli belge şöyledir: 

Medîne‑i Diyarbekir'e muzâfe Şark nâhiyesine tâbiʻ 

Alibardak karyesinde sâkine Hedvan bt. Fettah karye‑i 

mezkûrede sâkin hâlâ zevci Mehmed b. İbrahim 

muvâcehesinde "işbu zevcim mezbûr Mehmed 

zimmetinde cihet‑i karzdan bâ‑sened yirmi beş aded 

memdûhiye‑i gâzî ile pederim ile beni hemşîresiyle 

mübâdele edip ol cihetle mehr‑i muʻaccel‑i mislimi taleb 

ederim" deyü baʻde'd‑daʻvâ ve's‑suâl ol dahi cevâbında 

külliyen inkâr eylediği kayıd şüd. 22 Zilhicce sene [12]98 

Yarımca karye[li] Cevher Kâhyâ b. Nimet, Alibardak 

karyeli Süleyman Kâhya b. Yusuf Sened‑i mezbûrun 

mazmûnu b[â]lâda muharrer şâhidlerin şehâdetleriyle 

sâbit olmuşdur.447 

Söz konusu belgede hâkim hüküm vermemiştir. Ancak 

dava sonucunda berdel evliliği yapıldığı tespit edilirse nikâhın 

devam edeceği ve kadının mehr-i misil hakkı elde edeceği 

söylenebilir.448 

3.5. Evlilikten Doğan Haklar 

İslam hukukunda449 evlilik, daha nikâh akdi 

                                                 

 
Minorsky vd., Kürtler ve Kürdistan, çev. Kamuran Fıratlı (İstanbul: Doz 

Yayınları, 2004), 130-131. 
447  DŞS-3775-79a/1; Ayrıca bkz. DŞS-3767-17a/4; DŞS-3791-16b/2; DŞS-

3803-20b/3. 
448 Döndüren, Delilleriyle Aile İlmihali, 226; Cezîri, el-Fıkhʿale’l-Mezâhibi’l-

Erbaʿa, 4/126-127. 
449  “Erkeklerin hanımları üzerinde hakları olduğu gibi, hanımların da 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

132 

gerçekleşmeden taraflara belirli hak ve sorumluluklar yükler.450 

Bu hak ve sorumluluklar maddî ve mânevî olmak üzere iki 

kısma ayrılır. Karşılıklı hakların yanı sıra, bazı haklar yalnızca 

kadına, bazıları ise erkeğe mahsustur.451 Kadının erkek 

üzerindeki hakları hem maddî hem de mânevî iken; erkeğin 

kadın üzerindeki hakları yalnızca mânevîdir. Söz konusu hak ve 

sorumlulukların ihlali durumunda bazı hukuki sonuçlar ortaya 

çıkar. Bu sonuçlardan biri de hakkına riayet edilmeyen tarafın, 

mahkeme yoluyla nikâhın feshini talep edebilmesidir. Bu hak ve 

sorumluluklara Hz. Peygamber’in sünnet ve uygulamalarında 

rastlanmaktadır.452 

3.5.1. Kadının hakları 

Sahih bir evlilikten sonra kadın, kocası üzerinde hem 

maddî hem de mânevî birtakım haklara sahip olur.453 Mânevî 

haklar, Hz. Peygamber’in şu hadisiyle ifade edilmektedir: 

“Kadının erkek üzerindeki hakları, yediği zaman yedirmek 

giydiği zaman giydirmek eşini dövmemek ve ona hakaret 

etmemektir.”454 Kadının maddî hakları ise aşağıda sayılan 

unsurlardan oluşur. 

3.5.1.1. Başlık parası 

Başlık parası, bazı din ve milletlerde farklı şekillerde 

uygulanan bir gelenektir. Cahiliye Araplarında sadak, sıdak, 

                                                 

 
kocaları üzerinde meşrû hakları vardır.” el-Bakara. 2/228. 

450  Ekinci, Osmanlı Hukuku, 448. 
451  Zuhayli, İslam Fıkhı Ansiklopedisi, 9/259. 
452  Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 281. 
453  Esad Muhammed Sâid es-Sâğırcî, Delilleriyle Hanefi Fıkhı, çev. Halil 

Aldemir vd. (İstanbul: Karınca & Polen Yayınları, 2009), 696. 
454  Atasoy, “Osmanlı Kanunlarında ve Mahkeme Kayıtlarında Çeyiz”, 1247-

1268; Ebû Dâvûd, Sünen’u Ebî Dâvud, “Nikâh”, 41 (2142). 

 



Abdurrezzak Gündüz 

133 

saduka gibi isimlerle anılan bu uygulama, daha çok Yahudi 

geleneğine benzemekte olup,455 ne zaman ve nereden Osmanlı 

Devleti’ne geçtiği tam olarak bilinmemektedir.456 Osmanlı’da 

daha çok bazı bölgelerde örfî bir gelenek haline gelen başlık 

parası, nikâhtan önce veya evlilik esnasında geline ya da ailesine 

verilen mal ve menfaattir.457 Osmanlı döneminde başlık parası 

uygulaması, dört farklı şekilde uygulanmaktadır: 

Kara mal: Kızın ailesine, düğün masraflarında kullanılmak 

üzere verilen paradır. 

Yelü: Erkeğin nişanlısını ilk ziyaretinde verdiği hediyelik 

maldır. 

Tüy mal: Kızın düğün masraflarına harcanmak üzere verilen 

paradır. 

Süt hakkı: Nişanlı erkek tarafından, kızın annesine hediye 

mahiyetinde verilen paradır.458 

Başlık parasını mehirden ayıran bazı temel farklar 

mevcuttur. Mehir, Osmanlı coğrafyasındaki tüm bölgelerde 

geçerli olup nikâh akdiyle birlikte kadının kesin hakkı hâline 

gelir ve resmî kayıtlara geçirilerek dava konusu yapılırdı. Buna 

karşılık başlık parası, her bölgede uygulanmayan örfî bir gelenek 

olup hukukî bir değer taşımaz ve davaya konu edilemez. Kadın, 

nikâh akdiyle birlikte mehir hakkını elde ederken, başlık 

parasının verilmemesi durumunda herhangi bir hukukî 

                                                 

 
455 Aydın, “Aile”, 2/196-200. 
456  Ahmet Akgündüz, “Başlık”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: 

TDV Yayınları, 1992), 5/131-133. 
457 Karagöz, Dinî Kavramlar Sözlüĝü, 58-59; Aydın, “Aile”, 2/196-200; Atasoy, 

“Osmanlı Kanunlarında ve Mahkeme Kayıtlarında Çeyiz”, 1247-1268. 
458  Demir, Mufassal Türk Hukuk Tarihi, 38; Atasoy, “Osmanlı Kanunlarında 

ve Mahkeme Kayıtlarında Çeyiz”, 1247-1268. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

134 

yaptırım söz konusu değildir. 

Başlık parasının bazı sosyal sorunlara neden olduğu 

görülmektedir. Erkek tarafını ağır bir borç yükü altına koyması 

ve kız kaçırma gibi olaylara zemin hazırlaması nedeniyle 1831 

yılında başlık parasını yasaklayan bir vesika yayınlanmıştır.459 

Bu uygulamanın yasaklanmasından sonra, bu kez ağırlık adı 

altında, mehirle birlikte yüksek meblağlar talep edilmeye 

başlanmıştır. Bu da bazı bölgelerde mehir miktarına sınırlama 

getirilmesine neden olmuştur.460 Başlık parasının İslam hukuku 

açısından yeri bulunmamaktadır. Zira bu uygulama evliliği 

zorlaştırmakta, haksız kazanca yol açmakta ve kadının satış 

bedeli gibi algılanarak insan onurunu zedelemektedir.461 

Başlık parasının en olumsuz sonuçlarından biri de verilen 

başlık parasının iade edilmemesi için, eşinin ölümünden sonra 

kadının kayınıyla evlendirilmek istenmesidir. Eğer kayın evliliği 

kabul etmezse başlık hakkı düşer; fakat kadın evliliği kabul 

etmezse başlık parasını iade etmesi gerekir. Aynı durum ölen 

kadın içinde geçerlidir; bu kez koca, baldızı ile evlendirilmek 

istenir. Bu duruma baldız kalını adı verilir. Eğer koca evliliği 

kabul etmezse başlık iadesi gerekmez; fakat baldız evlenmeyi 

reddederse başlık parası iade edilmek zorundadır.462 

Bu uygulamanın İslam hukukunda meşrû bir temeli 

bulunmadığından, Osmanlı mahkemelerinde doğrudan başlık 

                                                 

 
459  “Bir kızı tezvic veya teslim için ebeveyn veya akrabasının zevcden akçe 

ve eşya-yı saire almaları memnudur.” Çeker, Aile Hukuku Kararnâmesi, 42. 

md. 90. 
460  Akgündüz, “Başlık”, 5/131-133; Yavaş, Çorum Şer‘iyye Sicilleri Çerçevesinde 

Aile Hukuku Davaları (1255-1290/1840-1874), 83-84. 
461 Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 18; Cin, İslam ve Osmanlı Hukukunda Evlenme, 

278. 
462 Cin, İslam ve Osmanlı Hukukunda Evlenme, 278. 



Abdurrezzak Gündüz 

135 

parası adıyla davalara konu edilmediği görülmektedir. Ancak 

uygulamanın halk arasında yaygın ve köklü olması nedeniyle, 

başlık parasına ilişkin anlaşmazlıkların mehir, bağış, borç veya 

ayrılma tazminatı gibi farklı adlar altında mahkemelere 

yansıdığı tespit edilmektedir. Nitekim bazı şer‘iyye sicillerinde, 

evlilik gerçekleşmeden tarafların ayrılması durumunda verilen 

malın iadesine dair açılan davalarda, mahkeme kayıtlarında, 

başlık parası ifadesinin geçtiği görülmektedir. Ayrıca, farklı 

bölgelere ait şer‘iyye sicilleri üzerine yapılan çalışmalar 

incelendiğinde, bu geleneğin Doğu-Güneydoğu vilâyetleri 

dışında yaygın olarak uygulanmadığı ya da uygulandıysa bile 

kayıtlara geçmediği tahmin edilmektedir.463 

Konuyla ilgili yapılan incelemelerde, Diyarbekir şer‘iyye 

sicillerinde doğrudan veya dolaylı yoldan başlık kelimesinin 

içinde geçtiği 13 adet belgeye rastlanmıştır.464 Bunlardan biri, 

Şarabi köyünden Abdullah oğlu Hüseyin’in, Osman kızı 

Münteha ile evlenmek üzere verdiği başlık parasını, Münteha 

Hanım’ın başka biriyle evlenmiş olması sebebiyle geri istemesini 

içeren, 1289-1290/1872-1873 tarihli belgedir. 

Şark nâhiyesine tâbi‘ Şarabi karyeli Hüseyin b. Abdullah 

karye-i mezkûrede sâkine Münteha [bt.] Osman 

muvâcehesinde "mezbûrenin li-ebeveyn birâderi 

                                                 

 
463 Bu çalışmada yer alan 19. yüzyıla ait 13 belgeye ek olarak, Recep Kaya’nın 

yüksek lisans tezinde de başlık parasıyla ilgili bir belge bulunmaktadır. 

Söz konusu belge, Osmanlı Diyarbekir’inde başlık uygulamalarına dair 

dikkate değer bir örnek sunmaktadır. bkz. Kaya, 400 ve 401 Nolu Çermik 

Şer‘iyye Sicillerinin Transkripsiyonu ve Değerlendirmesi, 161-162; Ayrıca 

farklı kazalardaki benzer örnekler için bkz. Yavaş, Çorum Şer‘iyye Sicilleri 

Çerçevesinde Aile Hukuku Davaları (1255-1290/1840-1874, 84; Ç.Ş.S. 3/535, s. 

253. 
464 Bkz. DŞS-3741-15a/1; DŞS-3803-37b/7; DŞS-3803-17b/5. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

136 

Mehmed hâzır olduğu hâlde târîhden on dört gün 

mukaddem mezbûr Mehmed'e hemşîresi mezbûreyi bana 

tezvîc etmek üzere başlık nâmıyla mâlımdan sekiz aded 

Osmanî lirasıyla yirmi beş aded Cedîd Gâzî teslîm ol dahi 

yedimden ahz u kabz ve hemşîresi mezbûreye teslîm edip 

el-hâletü hâzihî hemşiresi mezbûreyi on gün mukaddem 

gâib ani'l-meclis Şeyho nâm kimesne tezevvüç etmekle 

suâl olunup meblağ-ı mezkûru bana teslîme tenbîh 

olunmak matlûbumdur" deyu ba‘de'd-da‘vâ ve'l-istintâk 

evvelen mezbûr Mehmed'e suâl olundukda târîh-i 

mezkûrda meblağ-ı mezkûr sekiz aded Osmanî lirası ile 

yirmi beş aded gâzî ber-vech-i muharrer ikrâr "lâkin ben 

makbûzum olan meblağ-ı mezkûru târîh-i mezkûrda 

hemşîrem mezbûreye teslîm, ol dahi yedimden ahz u kabz 

ve umûruna sarfla istihlâk etmiş", sâniyen hemşîresi 

mezbûrenin vekîli mezbûr Ömer b. Hüseyin'e suâl 

olundukda târîh-i mezkûrda meblağ-ı mezkûr 8 aded 

Osmanî lirası ile 25 aded gâzî mezkûrları müvekkilesi 

mezbûreye teslîmini inkâr. Fî 6 Şaʻbân sene [1]289.465 

  Söz konusu belgede, davacı taraf, bir kadını kendisine eş 

olarak almak amacıyla sekiz adet Osmanlı lirası ile yirmi beş adet 

Gazi parasını başlık olarak verdiğini beyan etmiştir. Ancak 

şahsın, söz konusu kadının, kendisiyle evlenmeyip başka biriyle 

evlenmesi üzerine, bu meblağın iadesini talep ettiği 

görülmektedir. Parayı teslim aldığı iddia edilen kadının kardeşi, 

duruşmada söz konusu meblağı kız kardeşine verdiğini, onun 

da bu parayı harcayıp tükettiğini ifade etmiştir. Öte yandan, 

kadının vekil tayin ettiği şahıs, davacının müvekkiline herhangi 

                                                 

 
465  DŞS-3731-16b/1. 



Abdurrezzak Gündüz 

137 

bir ödeme yaptığı yönündeki iddiayı kabul etmemiştir. Belgede, 

mahkeme tarafından davaya dair herhangi bir hüküm 

verildiğine ilişkin bir kayıt bulunmamaktadır.466 

3.5.1.2. Mehir  

Diyarbekir şer‘iyye sicillerinde en fazla dava konusu 

edilen hususlardan biri, kadının erkek üzerindeki hakları 

arasında yer alan mehirdir. 19. yüzyıla ait sicil belgeleri 

incelendiğinde, konuya ilgili onlarca belgeye rastlanmıştır. 

Yapılan incelemelerde, mehre dair davaların çoğunlukla veraset 

ve mal paylaşımı süreçlerinde ortaya çıktığı, daha önce 

ödenmemiş olan mehrin, kocanın vefatından sonra ve mal 

paylaşımı öncesinde ödenmek istendiği görülmektedir. Konuya 

dair şer‘iyye sicil belgelerine geçmeden önce, mehrin İslam-

Osmanlı hukukundaki yeri ve uygulama biçimleri üzerinde 

durmak yerinde olacaktır. 

İslam-Osmanlı aile hukukunda, evliliğin rükünlerinden 

biri olan mehir, nikâh akdi sonucunda, erkeğin kadın tarafına 

ödemesi gereken maddî bedeldir.467 Mehir, kadını boşanma gibi 

durumlara karşı maddî açıdan koruyan bir güvence 

niteliğindedir. Aynı zamanda eşler arasındaki bağları 

güçlendiren bir unsur olarak da değerlendirilmiştir.468 Mehir, 

                                                 

 
466  Benzer bir örnek Maraş şer‘iyye sicilleri üzerinde yapılan bir çalışmada 

verilmiştir. Bkz. Aydoğan, Maraş Şer‘iyye Sicillerine Göre Ailenin Teşekkülü 

ve Dağılması, 36. 
467  Parlatır, Açıklamalı İslami Terimler Sözlüğü, 448; Atasoy, “Osmanlı 

Kanunlarında ve Mahkeme Kayıtlarında Çeyiz”, 1247-1268. 
468  Akköy, 17. ve 18. Yüzyıllar Arası Osmanlı Devleti’nde Kadın ve Aile, 56; Kale, 

İslam Hukukunda Aile İçi Huzursuzluklar ve Çözümü “Diyarbakır Şer‘iyye 

Sicilleri Örneği, 5; Ekinci, Osmanlı Hukuku, 449. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

138 

Kur‘ân-ı Kerîm469 doğrultusunda dört mezhebe göre de kadının 

hakkı olarak kabul edilmiştir. Ancak mehir, nikâhın geçerlilik 

şartı değildir. Kadın bu hakkından kendi rızasıyla feragat ederek 

onu eşine bağışlayabilir. Mehir, ödeme zamanı ve miktarının 

belirlenip belirlenmemesine göre çeşitli türlere ayrılmaktadır: 

Mehir, ödeme zamanı bakımından (mehr-i müeccel ve mehr-i 

muaccel), miktarının belirlenip belirlenmemesi açısından da 

(mehr-i misil ve mehr-i müsemma) gibi çeşitli türlere 

ayrılmaktadır:470 

Mehr-i muaccel: Nikâh akdiyle birlikte derhâl ödenmesi 

şart koşulan mal veya menfaattir. Nikâh kıyıldığı andan itibaren 

kadın bu mehri hak kazanır ve onu talep edebilir. Mehir 

ödenmediği takdirde kadın, eşinin üzerindeki haklarını yerine 

getirmeme hakkına sahiptir.471 

Mehr-i müeccel: Evlilik sırasında miktarı belirlenen 

ancak ileri bir tarihte ödenebilen mal veya menfaattir.472 Bu 

mehir üzerine kıyılan nikâhta kadın, eşinin üzerindeki tüm 

hakları yerine getirmekle yükümlüdür.473 Ancak cinsel 

birliktelik, sahih halvet474 ya da eşlerden birinin ölmesi ile kadın, 

                                                 

 
469  “Kadınlara mehirlerini gönül hoşnutluğuyla verin.” en-Nisâ. 4/4. 
470  Mehmet Âkif Aydın, “Mehir”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (Ankara: 

TDV Yayınları, 2003), 28/389-391. 
471  Mevsılî, el-İhtiyar li-Talili’l-Muhtar, 2/134. 
472  Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 356. 
473  Mevsılî, el-İhtiyar li-Talili’l-Muhtar, 2/134. 
474  İslam hukukunda halvet-i sahiha: Meşru bir nikâh akdinden sonra, 

aralarında cinsel birleşmeye dinen ve hukuken bir engel bulunmayan 

eşlerin, belli bir süre, başkalarının kendilerini görüp engel olamayacağı 

mahrem bir mekânda baş başa kalmalarıdır. Hanefî fıkhında bu durum, 

cinsel ilişkinin meydana gelmiş olup olmamasına bakılmaksızın, cinsel 

ilişkinin doğurduğu birtakım hukukî sonuçları doğurur. Bkz. Kahveci, 

 



Abdurrezzak Gündüz 

139 

mehrin tamamını hak eder. Cinsel birliktelik gerçekleşmeden 

boşanma olursa, kadın yalnızca mehrin yarısını hak eder. 

Boşanma veya ölüm hâlinde müeccel mehir, muaccel hale gelir 

ve derhâl ödenmesi gerekir.475 

Mehr-i müsemma: Tayin edilmiş manasına da gelen bir 

kelime olup, nikâh sırasında tarafların karşılıklı rızasıyla 

belirledikleri, çevresel faktörlerden bağımsız kararlaştırılan mal 

veya menfaattir.476 

Mehr-i misil (emsal mehir): Nikâh sırasında mehir tayin 

edilmemişse, sahih halvet veya zifaf sonrası, kadının baba 

tarafından kadın akrabalarına göre (kız kardeş, hala, teyze vb.) 

belirlenen emsal meblağdır. Bu değer tespiti; yaş, güzellik, 

bekâret, eğitim, sosyal statü gibi ölçütlerle yapılır ve bu tespit 

için iki erkek veya bir erkek iki kadın şahit gereklidir.477 

İslam hukukunda mehrin üst sınırı bulunmamaktadır.478 

Ancak Hanefî fıkhında alt sınır 10 dirhem olarak belirlenmiştir.479 

                                                 

 
İslam Aile Hukuku, 1/163-164; Parlatır, Açıklamalı İslami Terimler Sözlüğü, 

290. 
475  Serahsî, el-Mebsût, 5/62-63; Aydın, “Mehir”, 28/389-391; Mevsılî, el-İhtiyar 

li-Talili’l-Muhtar, 2/226-227. 
476   Ekinci, Osmanlı Hukuku, 449. 
477  Yaman, İslam Aile Hukuku, 62; Kadri Paşa, el-Ahkâmü’ş-Şer‘iyye fi’l-Ahvâli’ş-

Şahsiyye, 44. md. 77; Parlatır, Açıklamalı İslami Terimler Sözlüğü, 448; 

Döndüren, Delilleriyle Aile İlmihali, 227. 
478 “Eğer bir eşi boşayıp yerine başka bir eş almak isterseniz, onlardan birine 

yüklerle mehir vermiş olsanız bile, ondan hiçbir şeyi geri almayın.” en-

Nisa. 4/20. 
479 “Ulema-yı hanefiyyeye göre mehrin ekall mertebesi on dirhem gümüş 

olmak üzre şer‘an muayyen olub tarafeyn bundan ekall takdir ettikleri 

surette on dirhem gümüş lazım gelir. Ancak on dirhem gümüş 

zamanımızdaki kıymeti itibarıyla bir şey-i hasıs olub memleketin hiçbir 

tarafında bu miktarda mehrin tayini tarafeynin fikrinden mürur 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

140 

Osmanlı uygulamasında ise özellikle Yeniçeriler için mehrin üst 

sınırı belirlenmiştir: Bekâr kadınla evlilikte 1000 akçe, dul 

kadınla evlilikte ise 600 akçelik bir üst sınır konulmuş ve bu 

sınırın üzerindeki mehir talepleri mahkemeye konu 

edilememiştir.480 Yapılan arşiv taramalarında, 19. yy. Diyarbekir 

şer‘iyye sicil kayıtlarında en düşük mehir miktarının 20, en 

yüksek mehir miktarının ise 3500 kuruş olduğu görülmüştür.481 

Bu veriler Diyarbekir vilâyetini diğer bazı vilâyetlerden 

ayırmaktadır.482 

Ayrıca Hanefî fıkhına göre, mehrin mal niteliğinde olması 

gerekmektedir.483 Dolayısı ile mal olmayan bir menfaat üzerine 

nikâh kıyılmışsa, kadın mehr-i misil talep edebilir.484 

Yukarıda da değinildiği üzere, 19. yüzyıl Diyarbekir 

şer‘iyye sicillerinde, mehir türlerinin her biriyle ilgili çok sayıda 

belgeye rastlanmıştır. Bunlardan 1263-1264/1847 tarihli bir belge 

                                                 

 
etmeyeceği gibi dirhemin sadr-ı İslam'daki kuvve-i iştiraiyyesi nazar-ı 

itibara alınırsa hem kaideye muhalif hem de çoklarının te'diye 

edemeyeceği bir hadde vasıl olur." Bkz. Çeker, Aile Hukuku Kararnâmesi, 

91; Halebî, İzahlı Multeka’l-Ebhur Tercümesi, 366; Kadri Paşa, el-Ahkâmü’ş-

Şer‘iyye fi’l-Ahvâli’ş-Şahsiyye, 42. md. 70; Mevsılî, el-İhtiyar li-Talili’l-

Muhtar, 2/225; Merğînânî, el-Hidâye fî Şerhi Bidâyeti’l-Mubtedî, 3/64. 
480  Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku, 279. 
481  Bkz. DŞS-3716-30a/2; DŞS-3707-58a/1. 
482  Pınar Tekin’in yüksek lisans tezinde, Trabzon vilâyetinde kayda geçen 

mehir miktarının kuruş cinsinden en düşük 5, en yüksek 1000 kuruş; 

dirhem cinsinden ise en düşük 100, en yüksek 61.000 dirhem olduğu tespit 

edilmiştir. Detaylı bilgi için bkz. Tekin, 1873, 1874 VE 1875 Numaralı 

Trabzon Şer‘iyye Sicillerindeki Nikâh Kayıtları ve Değerlendirilmesi (H. 1124-

1128/ M. 1712-1716), 127/145. 
483  “...namuslu olmak ve zina etmemek üzere mallarınızla (mehirlerini vererek) 

istemeniz size helâl kılındı…” en-Nisâ. 4/24. 
484 Mevsılî, el-İhtiyar li-Talili’l-Muhtar, 2/125. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

141 

şöyledir: 

Hamîd Efendi'nin devesi Refiye bt. Abdullah tarafından 

vekîli Salih Efendi veresesi vekîlleri Mustafa Ağa, 

Hayrullah Efendi, İsmail Efendi, vekîli oğlu Mustafa 

Efendi mahzarlarında üzerlerine da‘vâsı "işbu müşâhede 

olunan müvekkilemin mehr-i mu‘acceli bedeline 

verilmişdir" deyu iddi‘â, Hacı Şeyh Mehmed Said Efendi 

ve Hacı Monlâ Efendi şehâdetleriyle sâbit.485 

Söz konusu belgede, Abdullah kızı Refiye’nin mehrinin 

mehr-i muaccel olduğuna dair açılan davada, bu durumun 

şahitlerin ifadeleriyle tespit edildiği görülmüştür. 

Öte yandan, mehr-i müeccelin ise daha çok boşanma veya 

eşlerden birinin ölümü sonrası gündeme geldiği görülmektedir. 

Bu duruma örnek olarak gösterilebilen 1290/1873 tarihli bir 

belgede, Molla Bahaddin mahallesindeki Kıpti (Çingene) Musa 

kızı Nisa’nın, bâin talâkla boşandığı eski eşi Hasan oğlu Şeyh 

İbrahim’den müeccel olan yetmiş kuruşluk mehir miktarını talep 

etmesini içeren belge şöyledir: 

Molla Bahaddin mahallesinde Kıpti tâifesi nisvânından 

Nisâ‘bt. Musa nâm zevci Şeyh İbrahim b. Hasan 

muvâcehesinde "zevcim mezbûr Şeyh İbrahim beni 

târîhden bir gün mukaddem mahalle‑i mezkûre 

ahâlîsinden Zabtiye Mehmed'in hânesinde talâk‑ı bâin ile 

tatlîk edip ol vechile yetmiş guruş mehr‑i müeccel ve elli 

guruş nafaka ve me’ûnet‑i süknâm ki cem‘an yüz yirmi 

guruşu zevcim mezbûrdan hâlâ taleb ederim" deyu da‘vâ, 

ol dahi ikrâr eylediği kayıd şüd. Fî 11 Şevvâl sene [1]290.486 

                                                 

 
485 DŞS-3803-25a/3. 
486 DŞS-3731-3a/2. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

142 

Söz konusu belgede, Nisa adlı kadının ileri sürdüğü 

haklarının eşi tarafından da kabul edildiği görülmektedir. 

Kadının bu iddiası ile eşinin kabul beyanı, mahkeme tarafından 

kayıt altına alınmıştır. 

3.5.1.3. Nafaka 

Nafaka, harcamak ve tüketmek anlamına gelen bir 

kavram olup; beslenme, giyim, barınma, sağlık gibi temel 

ihtiyaçların karşılanmasına yönelik harcamaları ifade eder.487 

Hem maddî hem de mânevî yönleri olan bu kavram, yapılış şekli 

ve yapana göre farklı anlamlara gelir.488 

Her canlı gibi insanoğlunun da beslenme, barınma ve 

korunmaya ihtiyacı vardır. İslam aile hukukunda, bir kadın 

evlenene kadar nafakasından velileri sorumludur. Yukarıda da 

değinildiği üzere, sahih bir nikâhtan sonra kendini eşine ve evine 

bağlayan kadın, tek başına geçimini sağlayamayacağı 

varsayımıyla, nafaka sorumluluğu nas ile489 eşine geçer.490 Aile 

hukukunda nafaka, kocanın örf, âdet ve günün şartlarına göre 

eşinin yiyecek, giyecek, barınma, sağlık ve benzeri ihtiyaçlarını 

karşılaması şeklinde tanımlanır.491 

                                                 

 
487  Celal Erbay, “Nafaka”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2006), 32/282-285; Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri 

Sözlüğü, 443; Bilmen, Fıkıh İlmi & İslam Hukuku Terimleri Sözlüğü, 159. 
488  Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 443-444; Sariye Abay Bakırcan, 

İslam-Osmanlı Hukukunda Nafaka: İstanbul Bab Mahkemesi Örneği “1249-

1253/1833-1837” (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 

2013), 6-8. 
489 et-Talâk. 65/7. 
490  Sâğırcî, Delilleriyle Hanefi Fıkhı, 696; Mevsılî, el-İhtiyar li-Talili’l-Muhtar, 

2/223-224; Bakırcan, İslam-Osmanlı Hukukunda Nafaka: İstanbul Bab 

Mahkemesi Örneği (1249-1253/1833-1837), 8. 
491  Cin, İslam ve Osmanlı Hukukunda Evlenme, 196; Sâğırcî, Delilleriyle Hanefi 

 



Abdurrezzak Gündüz 

143 

Hanefî mezhebine göre, her ne sebeple olursa olsun, 

nafakası ödenmeyen kadının mahkemeye başvurarak nikâhı 

feshettirme hakkı bulunmamaktadır.492 Ancak Şafiî mezhebine 

göre493 nafakası ödenmeyen kadın hâkime başvurarak boşanma 

talebinde bulunabilir.494 Hâkim, kocaya üç gün süre tanır. Bu 

süre sonunda nafaka yine ödenmemişse, dördüncü gün nikâhı 

feshetme yetkisini kullanabilir.495 Ancak, resmî nikâhı olmayan 

kadın, yalnızca nafaka ödenmediği gerekçesiyle nikâh feshi 

davası açamaz. Ayrıca, nüşûz (kadının, kocasının meşru 

haklarına itaatsizliği), bâin veya ric‘î talâk sonrası iddet süresinin 

sona ermesi durumlarında da kadının nafaka hakkı ortadan 

kalkar.496 

19. yüzyıl Diyarbekir sicilleri incelendiğinde, nafaka ile 

ilgili üç tür belgeye rastlanmaktadır: Eşinin haklarını yerine 

getiren kadının evlilik süresince eşi tarafından düzenli olarak 

ödenmesi gereken nafaka, iddet süresince ödenmesi gereken 

nafaka ve kocasının meşru haklarına itaatsizlik eden kadının 

nafakası. Bunlar arasında en sık rastlanan belgelerin, boşanma 

sonrası iddet nafakasına dair olduğu görülmektedir. 

Normal bir evlilik süresince nafakanın ödenmesi 

                                                 

 
Fıkhı, 696. 

492 Cezîri, el-Fıkhʿale’l-Mezâhibi’l-Erbaʿa, 4/552. 
493 "Bundan sonra ya iyilikle tutmak ya da güzellikle salıvermek vardır." el- 

Bakara 2/229. 
494  Kahveci, İslam Aile Hukuku, 1/221-222; Şirbîni, Muğni’l-Muhtac İla Ma’rifeti 

Meani Elfazi’l-Minhac, 3/538-543; Ekinci, Osmanlı Hukuku, 450. 
495  Şirbîni, Muğni’l-Muhtac İla Ma’rifeti Meani Elfazi’l-Minhac, 3/538-544; 

Cezîri, el-Fıkhʿale’l-Mezâhibi’l-Erbaʿa, 4/553-554. 
496  Kahveci, İslam Aile Hukuku, 1/146-147; Cezîri, el-Fıkhʿale’l-Mezâhibi’l-

Erbaʿa, 4/553-554; Sâğırcî, Delilleriyle Hanefi Fıkhı, 698. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

144 

gerektiğini ortaya koyan 1256/1840 tarihli bir belge şöyledir: 

(…) Mahallesi sâkinlerinden Esad Bey b. Abbas Bey 

meclis‑i şer‘‑i şerîf‑i enverde takrîr‑i kelâm ve ifâde 

ani'l‑merâmında (…) "işbu Ömer b. Derviş'e Allah'ın 

emriyle nikâh edip kerîmem merkûmun nafaka ve kisve 

(…) tarîk‑ı ibâhe ta‘ahhüd ü iltizâm eyledim ve dâmâdım 

merkûmun dahi nafakasını alâ tarîkı'ş‑şehâde taʻahhüd 

eyledim" deyu "tıbk‑ı takrîrim sicill‑i mahfûza kayd 

olunsun" dedikde mîr‑i merkûmun takrîri kayd olundu.497 

  Söz konusu belgede, Abbas oğlu Esad Bey’in, kızı ile 

Derviş oğlu Ömer Bey’i evlendirdiği, bu evlilik sonucunda 

kızının hakkı olan nafaka ve kisve (giyim) sağlanmasını talep 

ettiği, damat Ömer Bey’in de bu yükümlülüğü kabul ettiği ve bu 

hususların şer‘iyye siciline kaydedilmesini istediği 

görülmektedir. Mahkeme de bu talebi uygun bularak ilgili 

beyanı sicil defterine kaydetmiştir.498 

  Konuya ışık tutması bakımından, 1269/1852 tarihli başka 

bir belgede, Lalabey Mescidi Mahallesi’nde ikamet eden Ahmed 

kızı Meryem’in, eşi Hasan oğlu Hüseyin ile yüz kuruşluk mehr-

i müeccel hakkından feragat ederek, nafaka ve süknâ (barınma) 

hakkının kendisinde kalması şartıyla muhâlea yoluyla 

ayrıldıkları belirtilmiştir. Ancak Meryem, mahkemede verdiği 

beyanında, eşinin kendisine kötü muamelede bulunmasından 

duyduğu korku nedeniyle gerçekleştirdiğini, gerçekte elli kuruş 

karşılığında, nafaka ve süknâ hakkının da kendisinde kalması 

şartıyla muhâlea yaptığını iddia edip geri kalan elli kuruşunu 

talep etmiştir. Söz konusu belge şöyledir: 

                                                 

 
497  DŞS-3804-2a/2. 
498 Mevsılî, el-İhtiyar li-Talili’l-Muhtar, 2/223-224. 



Abdurrezzak Gündüz 

145 

Lalabey Mescidi mahallesinde mütemekkine Meryem bt. 

Ahmed nâm hâtûn meclis‑i şer‘de mahalle‑i mezbûre 

ahâlîsinden Hüseyin b. Hasan muvâcehesinde “merkûm 

Hasan zevc‑i dahlim olup zimmetinde mütekarrır ve 

ma‘kûdün aleyhim yüz guruş mehr‑i müeccelimden yüz 

guruşdan fâriğa ve nafaka‑i iddet‑i süknâm üzerime 

olmak üzere zevcem merkûm ile muhâla‘a oldum, lâkin 

bana kerih eylediğinden havfından ben dahi elli guruş ile 

nafaka‑i iddetim ve meûnet‑i süknâm üzerime olmak[la] 

muhâla‘a oldum, taleb ederim” deyü ba‘de'd‑da‘vâ ve'l‑

istintâk merkûm Hüseyin kerihini inkâr edip müdde‘iye‑

i mezbûre muhâla‘ası kerih ile olduğuna ikâme‑i 

beyyineden ızhâr‑ı acz edip talebiyle ba‘de't‑tahlîfi'ş‑Şer‘î 

elli guruşdan ziyâde da‘vâsı bilâ‑beyyine mu‘ârazadan 

men‘ olunduğu kayıd şüd. Fî 13 R. sene [12]69.499 

Söz konusu belgede, Meryem’in eşi Hüseyin, boşanmanın 

baskı altında gerçekleştiği iddiasını reddetmiş, Meryem ise bu 

iddiasının ispatına dair delil sunamamıştır. Duruşma sonucunda 

Meryem’in davası reddedilmiştir. 

Konuyla ilgili bir diğer örnek ise Aişe Hatun’un, vekili 

aracılığıyla nafakası karşılanamadığı gerekçesiyle nikâhının 

feshini istemesine ilişkindir.500 1263-1264/1847-1848 tarihli belge 

şöyledir: 

                                                 

 
499  DŞS-3702‑2a/2. 
500 Hanefî mezhebine göre nafakası ödenmeyen kadının nikâhı feshettirme 

hakkına sahip olmadığını daha önce belirtmiştik. Ancak hem bu belgede 

hem de Ümmügülsüm Çiçek Kale’nin yüksek lisans tezinde bu konuya 

dair iki belgeye yer verilmiş olması, Osmanlı hukukunda söz konusu 

hükmün bir şekilde uygulandığını göstermektedir bkz. Kale, İslam 

Hukukunda Aile İçi Huzursuzluklar ve Çözümü “Diyarbakır Şer‘iyye Sicilleri 

Örneği, 8-10. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

146 

Âişe Hâtûn tarafından karındaşı Hüseyin'i vekîl 

eylediğine şâhidleri Ahmed b. Mehmed, Bekir b. Hüseyin, 

Keçeci Mustafa b. Süleyman muvâcehesinde takrîr‑i 

kelâm edip "hemşîrem Âişe'yi beslemediğinden tefrîki 

matlûbumdur" deyu da‘vâ, merkûm Mustafa dahi 

mezbûre Âişe'yi meclis‑i şer‘de "benden boş olsun" deyu 

cevâb eyledikde. Mehri 50 guruş Üç mâh on günlük 

nafakası tahsîle havâle 110 guruş Yekûn 160 guruş.501 

Söz konusu belgede, Aişe’nin eşi Mustafa, eşini kendi 

rızasıyla boşadığını beyan etmiştir. Mahkeme ise Mustafa’nın 50 

kuruş mehir ile üç ay on günlük nafaka karşılığı olarak 110 kuruş 

olmak üzere toplam 160 kuruş ödeme yapmasına hükmetmiştir. 

Daha önce de ifade edildiği üzere, Hanefî fıkhına göre, 

kocanın nafakayı karşılayamaması doğrudan boşanma sebebi 

sayılmaz ve kadın sadece bu gerekçeyle boşanma talep 

edemez.502 Bu bağlamda, belgede de ifade edildiği üzere, 

boşamanın koca tarafından rızayla gerçekleştirilmiş olması 

dikkat çekicidir. 

Yukarıda ele alınan belgelerin dışında, kocasının meşru 

haklarına itaat etmediği gerekçesiyle nafaka hakkını kaybeden 

kadına503 dair belge ise erkeğin kadın üzerindeki hakları başlığı 

altında ayrıca ele alınacaktır.504 

 

                                                 

 
501  DŞS-3803-34a/6. 
502 Mevsılî, el-İhtiyar li-Talili’l-Muhtar, 2/226; Cezîri, el-Fıkhʿale’l-Mezâhibi’l-

Erbaʿa, 4/552. 
503  Cezîri, el-Fıkhʿale’l-Mezâhibi’l-Erbaʿa, 4/545; Sâğırcî, Delilleriyle Hanefi Fıkhı, 

697. Bakırcan, İslam-Osmanlı Hukukunda Nafaka: İstanbul Bab Mahkemesi 

Örneği (1249-1253/1833-1837), 13. 
504 Bkz. DŞS-3767-14b/3. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

147 

3.5.1.4. Eşler arasında âdil davranmak 

İslam hukukunda bir erkek, tek eşle evlenebileceği gibi, 

adalet şartını yerine getirmek kaydıyla iki, üç ya da dört eşle de 

evlenebilir.505 Kur‘ân-ı Kerîm’de bu husus açıkça ifade 

edilmiştir.506 Her ne kadar İslam hukuku, poligami (çok eşli 

evliliğe) izin vermişse de507 Osmanlı toplumunda, tek eşli evlilik 

anlayışı yaygındır.508 Nitekim Osmanlı’da Şeyhülislâm Mustafa 

                                                 

 
505 Osmanlı şer‘iyye sicilleri üzerine yapılan çalışmalar incelendiğinde, dört 

eşli evliliklere nadiren rastlanmaktadır. Bu çalışmaların ilki, Saim 

Yörük’ün doktora tezidir. Söz konusu çalışmada, yalnızca bir adet dört eşli 

evliliğin varlığına ulaşılmıştır bkz. Saim Yörük, XVIII. Yüzyılın İlk Yarısında 

Adana Kazâsı (1700-1750) (Erzurum: Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2011), 257. Bir diğer çalışma, Ömer Demirel’in 

makalesidir. Demirel, incelediği toplam 812 evlilik içinde yalnızca 2 adet 

dört eşli evliliğe yer vermiştir bkz. Demirel, “1700-1730 Tarihlerinde 

Ankara’da Ailenin Niceliksel Yapısı”, 945-961. Benzer şekilde, Ömer 

Düzbakar’ın makale çalışmasında da Bursa şer‘iyye sicilleri incelenmiş ve 

ortaya konulan tabloda yalnızca bir adet dört eşli evliliğe yer verilmiştir. 

Bkz. Ömer Düzbakar, “Osmanlı Toplumunda Çok Eşlilik: 1670-1698 Yılları 

Arasında Bursa Örneği”, Otam Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma 

ve Uygulama Merkezi Dergisi 23/23 (01 Haziran 2008), 97. 
506 en-Nisâ. 4/3. 
507  Bu bağlamda, Hatice Açıksarı tarafından hazırlanan yüksek lisans tezinde 

konuya ilişkin istatistikî bir değerlendirme yapılmıştır. Çalışmada, “193 

Numaralı Isparta Şer‘iyye Sicili”nde yer alan 275 belge incelenmiş, bu 

belgelerde yalnızca 15 kişinin iki eşli evlilik yaptığı tespit edilmiştir. “4 

Numaralı Niğde Şer‘iyye Sicili”nde ise 255 belge arasında 21 kişinin iki 

eşli, 3 kişinin ise üç eşli olduğu belirlenmiştir. Ayrıca, “59 Numaralı 

Konya Şer‘iyye Sicili”nde bir kişinin üç eşli olduğunu; Adana’ya ait 

kayıtlarda ise 16 kişinin iki eşli, 3 kişinin üç eşli ve yalnızca 1 kişinin dört 

eşli olduğu görülmüştür. Bu veriler, Osmanlı toplumunda çok eşli 

evliliklerin, özellikle de dört eşli evliliklerin oldukça nadir olduğunu 

ortaya koymaktadır. Söz konusu çalışma için bkz. Açıksarı, Diyarbekir’de 

Sosyal ve Ekonomik Hayat (Diyarbekir Şer‘iyye Sicilleri Âmid Mahkemesi-3754 

Numaralı Sicile Göre H. 1151-1154/ M. 1738-1741), 75. 
508 Özenç, 18. Yüzyıl Diyarbakır Şer‘iyye Sicillerine Göre Din Gelenek ve Törelerin 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

148 

Sabri Efendi çok evlilik hakkında şöyle söylemiştir: “Şer'î 

hukukta tek evlilik esas, çok evlilik ise istisnadır.”509 Çok eşliliğin 

tercih edilmesinde; çocuk sahibi olma arzusu, nesli sürdürme, 

sosyal statü kazanma, erkeklerin savaş ve benzeri sebeplerle 

erken ölümü, kadınların toplumda korunmaya ihtiyaç duyması 

gibi sosyal, ekonomik ve kültürel faktörler etkili olmuştur.510 

Ayrıca kadının eşini hoşnut etmemesi ve kadının ölen eşinin 

akrabalarıyla evlendirme geleneği de çok eşli evlilikte rolü 

vardır.511 Osmanlı Devleti’nde 1917 tarihli Hukûk-ı Âile 

Kararnâmesi, kadının evlilik akdinde, kocasının başka bir 

kadınla evlenmeyeceğine dair şart koşma hakkını kabul 

etmiştir.512 Bu konuda Hanbelî mezhebinin görüşü esas 

alınmıştır.513 Daha sonra, 1924 yılında kurulan Ahvâl-i Şahsiyye 

komisyonu, çok eşli evliliği hâkim iznine bağlamıştır. 

Günümüzde ise Türkiye başta olmak üzere birçok ülkede birden 

fazla evlilik resmi olarak yasaklanmıştır.514 

İslam hukukunda çok eşliliğe izin verilmesi, aynı 

zamanda eşler arasında adaletli davranma sorumluluğunu da 

beraberinde getirir.515 Yukarıda zikredilen ayetlerin yanı sıra, 

                                                 

 
Kavşağında Osmanlı Âmid Ailesi, 113-114; Aydın, “Aile”, 2/196-200.  

509 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 447. 
510  Ekinci, Osmanlı Hukuku, 447. 
511 Minorsky vd., Kürtler ve Kürdistan, 132-133. 
512  “Üzerine evlenmemek ve evlendiği surette kendisi veya ikinci kadın boş olmak 

şartıyla bir kadını tezevvüç sahih ve şart muteberdir”. Bkz. Çeker, Aile Hukuku 

Kararnâmesi, 30. md. 38. 
513  Demir, Saraybosna Şer‘iyye Sicillerindeki Nikâh Kayıtları (1781-1783), 20;  

Ekinci, Osmanlı Hukuku, 438; Aydın, İslâm ve Osmanlı Hukuku 

Araştırmaları, 183-184. 
514 Ali - Öğüt, “Çok Evlilik”, 8/365-369. 
515  Açıksarı, Diyarbekir’de Sosyal ve Ekonomik Hayat (Diyarbekir Şer‘iyye Sicilleri 

 



Abdurrezzak Gündüz 

149 

Hz. Peygamber’in şu hadisi konunun önemini pekiştirir: “Bir 

erkeğin iki hanımı olur da onlar arasında adaletli davranmazsa, 

kıyamet günü bir tarafı felçli (çarpık) olarak gelir."516 Söz konusu 

hükümler eşler arasında adil davranmanın vacip olduğunu 

ortaya koyar. 517 

Adalet, sevgi gibi kalbî duygularda değil; uygulamada 

eşit davranmayı ifade eder.518 Eşler arası adalet, geceleme 

(nöbet), sefere çıkma, ilgi gösterme, yapılan harcamalarda eşit 

davranmasıdır.519 Bu bağlamda: Geceleme nöbeti eşin dul, bekar, 

Müslüman ve yaş farkı olmaksızın eşit şekilde uygulanır. Ancak 

cariyeler için bu hak, hür kadınların yarısı kadardır. Nöbet süresi 

birer, üçer ve yedişer gün olarak belirlenebilir. Bu kocanın 

isteğine bağlıdır. Âdet ve hastalık gibi sorunları olan kadının 

nöbet sırası, ancak kendisinin izniyle değiştirilebilir. Erkek, 

sefere çıkarken dilediği eşiyle gitme hakkına sahiptir. Ancak 

eşler arasında kura çekerek birini belirlemesi daha faziletli kabul 

edilmiştir.520 Seferde geçirilen sürenin daha sonra diğer eşlerin 

yanında telafi edilmesi zorunlu değildir.521 Bunların dışında, 

kadının kocası üzerindeki hakları arasında; hayızlı iken ona 

                                                 

 
Âmid Mahkemesi-3754 Numaralı Sicile Göre H. 1151-1154/ M. 1738-1741), 75. 

516  Ebû Dâvûd, Sünen’u Ebî Dâvud, “Nikah”, 38 (No. 2133). 
517 Ali - Öğüt, “Çok Evlilik”, 8/365-369. 
518  “Üzerine düşüp uğraşsanız da kadınlar arasında adil davranmaya güç 

yetiremezsiniz; ancak birisine tümüyle yönelip diğerini askıya alınmış 

gibi bırakmayın. Eğer arayı düzeltir ve günahtan sakınırsanız, Allah 

şüphesiz çok bağışlayıcı ve esirgeyicidir." en-Nisâ. 4/129. 
519 Ali - Öğüt, “Çok Evlilik”, 8/365-369; Kaşıkçı, İslam-Osmanlı Hukuku, 456-

457. 
520 Merğînânî, el-Hidâye fî şerḥi Bidâyeti’l-mubtedî, 3/135-137. Mevsılî, el-İhtiyar 

li-Talili’l-Muhtar, 2/143-144. 
521 Kadri Paşa, el-Ahkâmü’ş-Şer‘iyye fi’l-Ahvâli’ş-Şahsiyye, 66-67. md. 154-159. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

150 

yaklaşmaması, eşine eziyet etmemesi,522 tabii ihtiyaçlarını ihmal 

etmemesi, uzun süreli mazeretsiz uzak kalınmaması gibi 

hususlardır. Ayrıca eşinin şeref, haysiyet ve namusunu korumak 

da kocanın görevlerindendir.523 

19. yy. Diyarbekir sicilleri üzerine yapılan incelemelerde, 

bölgede çok eşli evlilik yoğun olmamakla birlikte birçok 

örneğine rastlanmıştır. Bilhassa tereke kayıtları üzerinden 

yapılan taramalarda, iki eşli evliliklere dair birçok örneğe 

ulaşılabilirken, üç eşli evlilik durumunu belgeleyen yalnızca iki 

adet kayıt tespit edilebilmiştir. Bu da bölgede çok eşli evliliğin 

daha çok iki eşle sınırlı olduğuna işaret etmektedir. Üç eşli bir 

evlilik örneği 1264–1268/1848–1852 tarihli şu belgedir: 

Bâdî‑i tastîr‑i defter‑i kassâm oldur ki, Şark kurâlarından 

Yarımca karyesi sâkin[lerinden] iken bundan akdem vefât 

eden Mustafa b. Osman'ın verâseti zevcetânı Kudret bt. 

Salih ve diğer zevcesi Âişe bt. Abdullah ve diğer zevcesi 

Medine bt. Yusuf ile li‑ebeveyn hemşiresi Medine ve 

ammîzâdeleri Mollâ Hasan ve Temur'a inhisârı 

gıbbe't‑tahakkuk bi't‑taleb cânib‑i şerî‘at‑ı garrâdan ketb u 

tahrîr ve fürûht olunup ba‘de ihrâci'l‑masârıf sahhu'l‑bâkî 

beyne'l‑verese tevzî‘ ve taksîm olunan muhallefâtı 

                                                 

 
522  Yaptığımız incelemelerde, 19. yüzyıla ait Diyarbekir mahkeme 

kayıtlarında, eşini darp eden ya da eziyet eden kocalara ilişkin herhangi 

bir belgeye rastlanmamıştır. Ancak, Ümmügülsüm Çiçek Kale’nin yüksek 

lisans tezinde, bu konuya dair bir belgeye yer verilmiştir. İlgili belgede, 

kocası tarafından sebepsiz yere darp edilen bir kadının, vekili aracılığıyla 

mahkemeye başvurarak boşanma davası açtığı belirtilmektedir. bkz. Kale, 

İslam Hukukunda Aile İçi Huzursuzluklar ve Çözümü “Diyarbakır Şer‘iyye 

Sicilleri Örneği." 19. 
523 Zuhayli, İslam Fıkhı Ansiklopedisi, 8/259-266. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

151 

defteridir ki ber‑vech‑i âtî zikr u beyân olunur...524 

Söz konusu taksimat belgesi incelendiğinde, Mustafa b. 

Osman’ın mal paylaşımı yapıldığında üç eşi olan Kudret, Aişe 

ve Medine'nin her birine mirastan pay ayrıldığı açıkça 

görülmektedir. 

Tereke kayıtlarıda dâhil 19. yy. Diyarbekir sicillerinin 

tümü incelendiğinde, Osmanlı’nın pek çok yerinde olduğu 

gibi525 Diyarbekir vilâyetinde de çok eşli evliliğin yaygın 

olmadığı görülmektedir.526 

                                                 

 
524  DŞS-3707-79b/1; Ayrıca bkz. DŞS-3707-90a/1. 
525  Ömer Korkmaz’ın doktora tezinde, Osmanlı’nın bazı vilayetlerine ait 

farklı yıllara ilişkin çok eşlilik oranlarına dair istatistikî veriler 

sunulmuştur. Söz konusu çalışmada, boşanma ya da eşin vefatı sebebiyle 

ikinci bir evlilik yapanlar da dâhil edildiğinde, çok eşli evlilik oranlarının 

oldukça düşük kaldığı görülmektedir. İlgili verilere göre, çok eşli 

evliliklerin oranı Adana’da %12, Edirne’de %7, Bursa’da ise %1 ile %4,5 

arasında değişmektedir. Detaylı bilgi için bkz. Korkmaz, XVIII. Yüzyıl 

Adana Şer‘iyye Sicilleri Özelinde Aile Hukuku, 109-110. Benzer şekilde, Ümit 

Güler’in Kıbrıs şer‘iyye sicilleri üzerine yapmış olduğu doktora tezinde 

de çok eşli evliliklere dair yalnızca bir örneğe yer verilmiştir. Bu durum, 

yalnızca Anadolu'da değil, Osmanlı coğrafyasının farklı bölgelerinde de 

tek eşli evliliğin daha yaygın olduğunu göstermektedir. bkz. Güler, 

Osmanlı Kıbrıs’ında Müslim-Gayrimüslim İlişkileri, 122-123.; Ümit Güler, 

“Osmanlı Kıbrısı’nda Müslim-Gayrimüslim İlişkileri 17. ve 18.  yy .,” İslam 

Medeniyeti Araştırmaları Dergisi (İMAD),  3/ 2, (Aralık 2018) 161. 
526  Ali Özenç’in 18. yüzyıl Diyarbekir şer‘iyye sicilleri üzerine hazırlamış 

olduğu tez çalışmasında, incelenen 467 evlilikten yalnızca beşinin üç eşli 

evlilik olduğu tespit edilmiştir. Çalışmada, 19. yüzyılda olduğu gibi, 18. 

yüzyılda da Diyarbekir’de dört eşli evliliğe rastlanmadığı 

belirtilmektedir. Bununla birlikte, üç eşi bulunan bir erkeğin, aynı 

zamanda hamile bir câriyesinin olduğu da kaydedilmiştir. Bkz. Özenç, 18. 

Yüzyıl Diyarbakır Şer‘iyye Sicillerine Göre Din Gelenek ve Törelerin Kavşağında 

Osmanlı Âmid Ailesi, 106. Bu bulgular, Minorsky'nin eserinde, 19. yüzyıla 

dair bazı bireylerin kırka kadar kadınla evlendiği yönündeki iddiasının 

sorgulanması gerektiğini ortaya koymaktadır. bkz. Minorsky vd., Kürtler 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

152 

3.5.2. Erkeğin hakları 

Ailenin bir disiplin ve düzen içerisinde sürdürülebilmesi 

için, aile fertleri arasında bir hiyerarşinin bulunması 

gerekmektedir. Nitekim Kur‘ân-ı Kerîm’de, “Erkekler, kadınlar 

üzerinde yöneticidirler.”527 Buyrularak bu sorumluluğun erkeğe 

verildiği bildirilmiştir. Yukarıda da değinildiği üzere, evlilikte 

erkeğin kadın üzerindeki hakları örfe göre farklılık gösterse de 

daha çok mânevîdir. Bu durum, Hz. Peygamber’in şu hadisiyle 

açıkça ortaya konulmuştur: “Erkeğin kadın üzerindeki hakkı; 

onun izni olmadan oruç tutmaması, evinden izinsiz kimseye bir 

şey vermemesi ve izinsiz bir yere gitmemesidir.”528 Bu çerçevede, 

mehri ödenmiş bir kadın, zorunlu ihtiyaçlar dışında eşinden 

izinsiz dışarı çıkamaz. Ancak kadın, haftada bir kez anne 

babasını, yılda bir kez ise diğer akrabalarını ziyaret etme hakkına 

sahiptir. Ayrıca, eşin hoşlanmadığı kişileri evine almamak da 

kadının uyması gereken kurallardan biri olarak 

değerlendirilmiştir.529 Erkeğin kadın üzerindeki haklarından biri 

de hane içi yaşantı ve disiplin konusunda söz sahibi olmasıdır. 

Bununla birlikte, kadının malı üzerindeki tasarruf hakkı yalnızca 

kendisine aittir. Koca eşinin malını izinsiz kullanamaz, 

harcamalarına müdahale edemez.530 Erkeğin, ikamet yerini 

köyden şehre veya şehirden köye taşıma hakkı bulunmakla 

birlikte, bu değişiklik kasr (sefer) mesafesini aştığında kadının 

                                                 

 
ve Kürdistan, 131-132. 

527 en-Nisa. 4/34. 
528  Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, “Nikâh”, 86 (5195). 
529 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 448; Sâğırcî, Delilleriyle Hanefi Fıkhı, 698. 
530 Kadri Paşa, el-Ahkâmü’ş-Şer‘iyye fi’l-Ahvâli’ş-Şahsiyye, 78, md. 206; Ayrıca 

bkz. DŞS-3767-34b/2.  

 



Abdurrezzak Gündüz 

153 

onunla birlikte gitme zorunluluğu bulunmamaktadır.531 

Günlük ev işlerini yapmak, yemek pişirmek, temizlik 

yapmak, çamaşır yıkamak gibi görevler kadına dinî açıdan bir 

yükümlülük olarak verilmemiştir.532 Ancak bu tür işler örfî 

teamüller çerçevesinde kadının görev alanına dâhil 

edilmektedir.533 

Diyarbekir mahkeme kayıtları incelendiğinde, erkeğin 

evlilikteki haklarına dair dört adet belgeye rastlanmıştır.534 Bu 

belgelerden biri, 1244–1246 / 1828–1831 tarihli bir davaya aittir. 

Bu davada, Hatice Hatun, eşi Molla İsmail’in nafaka ve diğer 

ihtiyaçları karşılamadan kendisini terk ederek başka diyara göç 

ettiğini ifade ederek, nafaka hakkını talep etmektedir. Eşi Molla 

İsmail de bu iddiayı doğrulamaktadır. Ancak eşinin nâşize 

olduğunu dolayısıyla Hatice Hatun’un nafaka hakkını 

kaybettiğini iddia etmektedir.  Belge şöyledir: 

Hadice Hâtûn tarafından vekîl‑i sâbitü'l‑vekâlesi Fâtıma 

Hâtûn, zevci Mollâ İsmail mahzarında üzerine “merkûm 

beni bilâ‑nafaka ve kisve terk ve diyâr‑ı âhara azîmet edip 

müvekkilem zevcesi yüz yirmi guruş âhardan istikrâz ve 

nafaka ve kisvesine sarf edip el‑hâletü hâzihî meblağ‑ı 

mezbûru taleb”, suâl, bilâ‑nafaka ve kisve terk ve diyâr‑ı 

âhara azîmetini ikrâr lâkin “nâşizedir” deyu def‘e 

tasaddîsi mûceb‑i Şer‘îsi fetvâ‑yı şerîfe havâle.535 

  Söz konusu davada, Molla İsmail’in, eşinin nafaka ve 

diğer masraflarını karşılamadığı sabit olmakla birlikte, kadının 

                                                 

 
531 Kadri Paşa, el-Ahkâmü’ş-Şer‘iyye fi’l-Ahvâli’ş-Şahsiyye, 79, md. 209. 
532 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 448. 
533 Zuhayli, İslam Fıkhı Ansiklopedisi, 8/265. 
534 Bkz. DŞS-3775-70a/1; DŞS-3731-14a/2; DŞS-3731-12b/2; DŞS-3702-21b/4. 
535 DŞS-3767-14b/3. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

154 

da kocasına itaat etmediği ve bu nedenle nafaka hakkını 

kaybettiği ileri sürülmektedir. Bu sebeple dava, fetvaya havale 

edilmiştir. 

Sonuç olarak İslam hukukunda, dinleri farklı olsa dahi 

kadının, eşinin meşru haklarını yerine getirmesi gerektiği aksi 

takdirde nâşize kadının nafaka hakkından mahrum kalabileceği 

gibi, hakkı ihlâl edilen erkeğin evliliği feshetme ve kadının 

üzerindeki haklarını yerine getirme yükümlülüğünü durdurma 

yetkisi bulunmaktadır.536 

3.5.3. Çocuğun hakları 

İster meşru ister gayrimeşru yolla dünyaya gelmiş olsun, 

anne rahmine düşen her çocuğun bazı hakları doğar. İslam 

hukukunda bu haklar, vücûb ve edâ ehliyeti çerçevesinde 

değerlendirilir.537 

Vücûb ehliyeti, kişinin sağ olarak ana rahmine 

düşmesiyle birlikte yalnızca lehine olan haklara sahip olabilmesi 

anlamına gelir.538 Bu haklar: Miras, vasiyet, vakıf ve nesebin 

sübutu gibi haklardır.539 

Edâ ehliyeti ise kişinin doğumundan sonra özellikle 

                                                 

 
536  Ümit Güler’in doktora tezinde, Müslüman bir kocanın, eşinin Müslüman 

olmayı kabul etmediğini ve kendisine karşı nâşize oduğunu belirterek 

mahkemeye başvurduğu görülmektedir. Mahkeme, kadına dinini 

değiştirmesi yönünde herhangi bir baskı uygulamamış; ancak kocasına 

karşı itaatkâr davranması gerektiği konusunda kendisini uyarmıştır. 

Konuyla ilgili detaylı bilgi için bkz. Güler, Osmanlı Kıbrıs’ında Müslim- 

Gayrimüslim İlişkileri, 92-93.  
537  İslam hukukunda ehliyet: Kişinin dinî ve hukuki yükümlülüklere uyma 

çağına gelmesidir. Parlatır, Açıklamalı İslami Terimler Sözlüğü, 202. 
538 Karagöz, Dinî Kavramlar Sözlüĝü, 136. 
539 Kaşıkçı, İslam-Osmanlı Hukuku, 384; Bilmen, Fıkıh İlmi & İslam Hukuku 

Terimleri Sözlüğü, 66. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

155 

temyiz yaşına ulaşmasıyla birlikte lehine ve aleyhine sonuç 

doğuran işlemleri gerçekleştirme yeterliliğidir:540 Alışveriş, hibe 

ve ibadet gibi işlemler bu kapsama girer.541 

Bu bağlamda yapılan incelemelerde, Diyarbekir şer‘iyye 

sicillerinde yer alan 1219–1222/1805–1807 tarihli bir belgede, 

vefat eden bir kişinin malvarlığından henüz doğmamış 

çocuğuna da miras payı ayrıldığını gösteren belge şöyledir: 

“Sagîre‑i mezbûre ve haml‑i mevkûfun hisselerini zabt 

için kıbel‑i şer‘den vâlideleri vasiye nasb olunup bi'l‑vesâye 

kendüye teslîm olunduğu işbu mahalle şerh verildi.”542 

Söz konusu belgede hem vücûb hem de edâ ehliyeti 

kapsamında olan çocukların nafakalarının temini ve mallarının 

korunması için annelerinin vasi tayin edildiği görülmüştür. 

3.5.3.1. Nesep 

Nesep; çocuğun anne ve babasıyla olan soy bağı ve 

akrabalık ilişkisidir.543 Evliliğin en önemli sonuçlarından biri, 

dünyaya gelen çocuğun nesebinin belirlenmesidir. İster meşru 

olsun ister gayri meşru, çocuk dünyaya gelir gelmez annesi ile 

nesep bağı sabit olur.544 Baba ile nesep bağının sabit olması ise 

birtakım şartlara bağlıdır: Sahih nikâh, fâsit nikâh, bâtıl nikâh,545 

                                                 

 
540 Karagöz, Dinî Kavramlar Sözlüĝü, 136. 
541 Cin - Akgündüz, Türk Hukuk Tarihi, 446-448; Bilmen, Fıkıh İlmi & İslam 

Hukuku Terimleri Sözlüğü, 66. 
542  DŞS-3716-10a/3. 
543  Yaman - Çaliş, İslâm Hukukuna Giriş, 469; Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri 

Sözlüğü, 452; Parlatır, Açıklamalı İslami Terimler Sözlüğü, 536. 
544 Ekinci, Osmanlı Hukuku, 451. 
545  “Bâtıl olan nikâh sebeb-i butlan bilinmeyerek akdedilmiş ise ondan 

mütevellid çocuk meşru addedilir.” Çeker, Aile Hukuku Kararnâmesi, 41. 

md. 79. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

156 

evlilik şüphesiyle ilişki veya eşlerin ikrarı ile gerçekleşir. Ayrıca, 

erkeğin baba olmaya elverişli yaşta olması, çocuk ile baba 

arasında makul bir yaş farkının bulunması, cinsel birlikteliğin 

üzerinden en az altı ay geçmiş ve en fazla iki yıl geçmemiş olması 

gerekir.546 Ayrıca kadın ile erkeğin aklen birleşmesinin mümkün 

olması gibi şartlar da dikkate alınır.547 Bu şartların oluşmasına 

rağmen bir kişi çocuğun kendisinden olmadığını iddia ederse, 

liân yoluyla çocuğun nesebini reddetme hakkına sahiptir.548 

Buna karşılık, gayri meşru ilişki sonucu doğan çocuk, lakît 

(buluntu çocuk) ve tebenni (evlât edinme) yoluyla kurulan bağ, 

İslam hukukuna göre nesep oluşturmaz. Bu durumda 

mahremiyet ve miras ilişkisi doğmaz.549 

Bu çerçevede yapılan incelemelerde, Diyarbekir şer‘iyye 

sicillerinde yer alan 1267/1850 tarihli bir belgede, İran’ın Hoy 

şehrinden Molla Mehmed’in, Yeni Han’da vefat eden 

Abdulgaffar oğlu Molla Cafer’in görünürde vârisi bulunmadığı 

gerekçesiyle malvarlığı beytülmâle aktarılmıştır. Ancak adı 

geçen Molla Mehmed, merhumun anne-baba bir öz kardeşi 

olduğunu iddia ederek mirasın kendisine teslimini talep 

etmiştir. Söz konusu belge şöyledir: 

İran Devleti tebaʻasından ve Hoy kazâsı ahâlîsinden 

Acem tâifesinden Mehmed b. Abdülgaffar b. Mehmed 

Hüseyin meclis‑i şerʻde medîne‑i Diyarbekir 

Kâimmakâmı saʻâdetlü el‑Hâc Ahmed Hamdi Paşa 

hazretlerinin taraf‑ı saʻâdetlerinden umûr‑ı beytülmâli 

rüʼyete vekîl‑i müseccel‑i şerʻîleri Bâkîkulu Mehmed b. 

                                                 

 
546 Sâğırcî, Delilleriyle Hanefi Fıkhı, 693. 
547 Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku, 52. 
548 Karagöz, Dinî Kavramlar Sözlüĝü, 526. 
549  Ekinci, Osmanlı Hukuku, 452. 



Abdurrezzak Gündüz 

157 

Hüseyin muvâcehesinde "kazâ‑i mezbûr ahâlîsinden olup 

bundan akdem medîne‑i mezbûrda Yeni Hân'da vefât 

eden Molla Cafer b. Abdülgaffar'ın zâhirde vâris‑i maʻrûf 

ve maʻrûfesi olmamak zuʻmuyla terekesine vekîl‑i 

mûmâileyh vazʻ‑ı yed eylediği mezbûr Mollâ Cafer ile ben 

li‑ebeveyn er karındâşlar olup babalarımızın ismi 

Abdülgaffar ve cedlerimizin ismi Mehmed Hüseyin ve 

maskat‑ı reʼslerimiz kazâ‑i mezbûr olmağla hasran 

verâseti bana münhasır ve benden gayrı vârisi ve 

terekesine müstahık kimesnesi olmamağla vekîl i 

mûmâileyhe suâl olunup tereke‑i müteveffâ‑yı merkûmu 

bana teslîme tenbîh olunmak matlûbumdur….550 

                                                 

 
550  DŞS-3775‑32b/2. Belgenin tamamı: “İran Devleti tebaʻasından ve Hoy 

kazâsı ahâlîsinden Acem tâifesinden Mehmed b. Abdülgaffar b. Mehmed 

Hüseyin meclis‑i şerʻde medîne‑i Diyarbekir Kâimmakâmı saʻâdetlü el‑

Hâc Ahmed Hamdi Paşa hazretlerinin taraf‑ı saʻâdetlerinden umûr‑ı 

beytülmâli rüʼyete vekîl‑i müseccel‑i şerʻîleri Bâkîkulu Mehmed b. 

Hüseyin muvâcehesinde "kazâ‑i mezbûr ahâlîsinden olup bundan akdem 

medîne‑i mezbûrda Yeni Hân'da vefât eden Molla Cafer b. Abdülgaffar'ın 

zâhirde vâris‑i maʻrûf ve maʻrûfesi olmamak zuʻmuyla terekesine vekîl‑i 

mûmâileyh vazʻ‑ı yed eylediği mezbûr Mollâ Cafer ile ben li‑ebeveyn er 

karındâşlar olup babalarımızın ismi Abdülgaffar ve cedlerimizin ismi 

Mehmed Hüseyin ve maskat‑ı reʼslerimiz kazâ‑i mezbûr olmağla hasran 

verâseti bana münhasır ve benden gayrı vârisi ve terekesine müstahık 

kimesnesi olmamağla vekîl‑i mûmâileyhe suâl olunup tereke‑i müteveffâ‑

yı merkûmu bana teslîme tenbîh olunmak matlûbumdur" dedikde 

gıbbe's‑sulâl vekîl‑i mûmâileyh cevâbında: "tereke‑i müteveffâ‑yı 

mezbûre ber‑mûceb‑i defter‑i kassâm bi'l‑emâne vazʻ‑ı yedini ikrâr lâkin 

müddeʻî‑i mezbûrun ber‑vech‑i mübîn verâseti maʻlûmum değildir" deyü 

inkâr edicek müddeʻî‑i mezbûrdan daʻvâ‑yı meşrûhasına mutâbık 

beyyine taleb olundukda medîne‑i mezbûrda li‑ecli'l‑müsâfere mukîm 

bulunan tâife‑i merkûmeden ve kazâ‑i mezbûr ahâlîsinden Hacı Ahmed 

b. Hacı Rasül ve Abdülgaffar b. Hızır nâm kimesneler li‑ecli'ş‑şehâde 

meclis‑i şerʻe hâzırân olup isre'l‑istişhâd fi'l‑vâkiʻ medîne‑i mezbûrda 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

158 

Bu belge, bir kişinin, ölen kardeşinin mirasında hakkı 

bulunduğunu ve beytülmâl adına el konulmuş olan bu mirasın, 

başka vâris bulunmadığı gerekçesiyle kendisine verilmesini 

talep etmektedir. 

Konuyla ilgili mahkeme tarafından verilmiş herhangi bir 

hüküm bulunmamaktadır. Ancak adı geçen Molla Mehmed’in, 

Molla Cafer’le nesep bağını ispat etmesi hâlinde, mahkemenin 

lehine hüküm vermesi muhtemeldir. 

3.5.3.2. Nafaka 

Dünyaya gelen her çocuğun ebeveynleri üzerindeki temel 

haklarından biri de nafaka, giyim ve barınma masraflarının 

karşılanmasıdır. Nafaka erkek çocuklar için ergenlik çağına 

kadar, kız çocuklar için ise evlenene kadar babaları tarafından, 

baba yoksa anneleri, anne de yoksa devlet tarafından 

karşılanmalıdır.551 

Yapılan incelemeler sonucunda Diyarbekir şer‘iyye 

                                                 

 
bundan akdem fevt olan Mollâ Cafer b. Abdülgaffar'ın zâhirde vâris‑i 

maʻrûf ve maʻrûfesi olmamak zuʻmuyla terekesini vekîl‑i mûmâileyhin 

bi'l‑emâne vazʻ‑ı yed eylediği mezbûr Mollâ Cafer ile müddeʻî‑i merkûm 

Mehmed li‑ebeveyn er karındâşlar olup babaları ismi Abdülgaffar ve 

cedleri ismi Mehmed Hüseyin ve maskat‑ı reʼsleri kazâ‑i mezbûrda 

olmağla müteveffâ‑yı mezbûrun hisse‑i verâseti müddeʻî‑i mezbûra 

münhasırdır ve merkûm Mehmed'den gayrı vârisi ve terekesine müstahık 

âhar kimesnesi olduğu maʻlûmumuz değildir, bizler bu husûsa bu vech 

üzere şâhidleriz ve şehâdet dahi ederiz" deyü her biri vech‑i şerʻî üzere 

ikrâr‑ı şehâdet etdikde baʻde't‑taʻdîl ve't‑tezkiye şehâdetleri makbûle 

olmağın mûcebince baʻde'l‑hükm müteveffâ‑yı merkûmun sicill‑i 

mahfûzdan ihrâc olunan bir kıtʻa defter‑i kassâm mantûkunca yalnız 

dokuz yüz guruş müddeʻî‑i merkûm Mollâ Mehmed'e edâ vü teslîme 

vekîl‑i mezbûr Bâkîkulu Mehmed'e tenbîh olunduğu bi'l‑iltimâs huzûr‑ı 

âlîlerine iʻlâm olundu. Hurrire fî 15 M. sene [12]67.” 
551 Kahveci, İslam Aile Hukuku, 1/150. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

159 

sicillerinde konuyla ilgili çok sayıda belgeye rastlanmıştır. 

1264/1848 tarihli bir belge şöyledir: 

Camiʻ‑i Nebi mahallesinde sâkin iken bundan akdem 

vefât eden Ahmed b. Hasan'ın sulbiye oğulları Hasan ve 

Ahmed nâm sagîrlerin anası olup kıbel‑i şer‘den 

vasiyeleri Zeliha bt. (?) nâm avrat zarûret‑i nafakaları için 

225 [guruş] Sadun v. Halim'e bey‘ kürûm bâğının 300 

[guruş] bir tarafdan Hasan Numan ve bir tarafdan Musa 

bâğı ve bir tarafdan Bekir bâğı taraf‑ı râbi‘i dere. Fî 21 S. 

sene [12]64.552 

Bu belgede, İslam hukukuna uygun biçimde, babaları 

vefat eden küçük yaştaki iki çocuğun (Hasan ve Ahmed) nafaka 

ve bakım ihtiyaçlarının anneleri Zeliha tarafından karşılandığı, 

bu amaçla, anne Zeliha'nın, çocukların vâsisi sıfatıyla hareket 

ederek babalarından kalan bir taşınmazın (bağın) mahkeme 

onayıyla sattığı kaydedilmiştir. 

3.5.3.3. Emzirme (radâ) 

Sözlükte yeni doğan bir çocuğun annesi veya başka bir 

kadın tarafından emzirilmesi anlamına gelen radâ,553 İslam 

hukukunda sağ, ölü, küçük veya büyük farketmeksizin bir kadın 

sütünün, en fazla iki yaşına kadar çocuğun midesine herhangi 

bir yolla ulaşmasıdır.554 Çocuğun sağlıklı gelişimi için 

emzirilmesi, onun temel haklarından biridir ve bu hak, nasla 

sabittir.555 İslam-Osmanlı hukukunda, annenin çocuğunu 

                                                 

 
552 DŞS-3803-31b/3. 
553 Parlatır, Açıklamalı İslami Terimler Sözlüğü, 556. 
554 Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku, 28; Mevsılî, el-İhtiyar li-Talili’l-Muhtar, 

2/145. 
555 “Anneler, çocuklarını, emzirmenin tamamlanmasını isteyenler için tam 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

160 

emzirmesi dini açıdan zorunlu olmakla birlikte, hukuken 

zorunlu değildir. Eşinin nikâhı altında olan veya ric‘î talâkla 

boşanmış kadın çocuğunu ücretsiz emzirmekle yükümlüdür. 

Ancak bâin talâk ile boşanan ve iddet süresi sona eren kadın için 

böyle bir yükümlülük yoktur.556 Nitekim ayette şöyle 

buyrulmuştur: “Sizin için (çocuğu) emzirirlerse (emzirme) 

ücretlerini de verin ve aranızda uygun bir şekilde anlaşın. Eğer 

anlaşamazsanız, çocuğu baba hesabına başka bir kadın 

emzirecektir.”557 Dolayısıyla çocuğun nafakasını üstlenen kişi, 

emzirme kararında da yetkilidir. Zira Kur‘ân-ı Kerîm’de şöyle 

buyrulmaktadır: “Çocuk kendisine ait olan babaya da 

emzirenlerin yiyecekleri ve giyecekleri geleneklere uygun olarak 

bir borçtur. Bununla beraber herkes ancak gücüne göre mükellef 

olur.”558 Ancak üç durumda anne çocuğunu emzirmek 

zorundadır: 

Nafaka yükümlüsünün emzirme ücreti ödeyemeyecek 

durumda olması, çocuğu emzirecek başka kadının bulunmaması 

ve çocuğun kendisinden başka kimsenin sütünü kabul 

etmemesi. Buna karşılık annenin sütü yetersiz ise, hasta ise veya 

çocuk annesini emmek istemiyorsa, babanın sütanne tutması 

gerekir.559 Normal emzirme süresi iki yıl olarak belirlenmiştir. Bu 

süreden sonra, emzirmeye devam eden kadın ücret talebinde 

bulunamaz.560 

                                                 

 
iki yıl emzirirler.” el-Bakara 2/233. 

556 Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku, 53-54. 
557 et-Talâk 65/6. 
558 el-Bakara 2/233. 
559 Ali Bardakoğlu, “Hidâne”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: 

TDV Yayınları, 1998), 17/467-471. 
560 Kadri Paşa, el-Ahkâmü’ş-Şer‘iyye fi’l-Ahvâli’ş-Şahsiyye, 120-123. md. 365-

 



Abdurrezzak Gündüz 

161 

Yapılan inceleme sonucunda, Diyarbekir mahkeme 

kayıtlarında radâ ile ilgili herhangi bir belgeye 

rastlanmamıştır.561 

3.5.3.4. Hidâne 

Sözlükte kanat germek, koruma altına almak, 

kucaklamak, terbiye etmek gibi anlamlara gelen hidâne, İslam 

aile hukukunda çocuğun maddî ve manevî bakımı ile 

terbiyesinin üstlenilmesini ifade eder.562 Bu konu, nasla sabittir 

ve İslam aile hukukunda müstakil bir başlık altında 

incelenmektedir.563 Dünyaya gelen her çocuğun üç yönetim 

hakkı vardır: 

Şahıs ve yaşam hakkı, bu hakkın velâyeti çocuğun 

kendisine aittir. Malî haklar, bu hakların velâyeti çocuğun 

babasına aittir. Bakım, terbiye ve psikolojik haklarının 

korunması, bu hakların velâyeti de anneye aittir.564 Çocuk ister 

erkek ister kız olsun, doğumundan itibaren kendi kendine yeterli 

yaşa gelene kadar (Hanefilere göre erkeklerde 7–9, kızlarda 9–11 

                                                 

 
379. 

561  Söz konusu meseleyle ilgili olarak, Diyarbekir’e ait kayıtlarda herhangi 

bir örneğe rastlanmamakla birlikte, Ömer Korkmaz’ın doktora tezinde 

konuya dair bir belgeye yer verilmiştir. Bu belgede, Ahmet kızı Ümmü 

adlı bir kadının, dayısı tarafından sütkardeşi olduğunu iddia ettiği bir 

kişiyle zorla evlendirilmesi üzerine mahkemeye başvurduğu 

görülmektedir. Mahkeme, durumun ispatlanmasının ardından evliliğin 

feshine hükmetmiştir. bkz. Korkmaz, XVIII. Yüzyıl Adana Şer‘iyye Sicilleri 

Özelinde Aile Hukuku, 77-78. 
562  Parlatır, Açıklamalı İslami Terimler Sözlüğü, 319; Karaman, Ana Hatlarıyla 

İslâm Hukuku, 2/140-141; Güler, Osmanlı Kıbrıs’ında Müslim- Gayrimüslim 

İlişkileri, 106. 
563 Karagöz, Dinî Kavramlar Sözlüĝü, 230-231. 
564 Bardakoğlu, “Hidâne”, 17/467-471. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

162 

yaş) velâyet hakkı öncelikli olarak annesine aittir.565 Bu yaştan 

sonra çocuk, istediği velisini tercih etme hakkına sahiptir. 

Bu anlayış, Hz. Peygamber’in yanına gelip şikâyette 

bulunan bir kadına şu şekilde cevap vermesinde açıkça 

görülmektedir: "Bu benim çocuğum. Karnım onun kabı, kucağım 

barınağı, göğsüm pınarıydı şimdi bu adam onu benden almak 

istiyor demesi üzerine Resulullah ona: "Başka bir kocayla 

evlenmediğin surece çocukta senin hakkın önde gelir,"566 Bu 

hadis doğrultusunda, çocuğun bakım hakkı annede, anne yoksa 

veya gerekli şartları taşımıyorsa annenin en yakın kadın 

akrabasındadır.567 Hanefî hukukçular, annenin çocuğuna 

bakmasını hem dinen hem de hukuken zorunlu kabul eder. Bu 

nedenle kadın, eşinin nikâhı altında olduğu sürece bakım için 

ücret talep edemez.568 Ancak boşanmış ve iddet süresi sona ermiş 

kadın ya da anne dışındaki bakıcı kadın, ücret talep edebilir.569 

Hem erkek hem kadın bakıcının aşağıdaki şartları 

taşıması gerekir: Akıllı, ergin, hür ve güvenilir olması. Bunların 

yanı sıra erkek bakıcıda Müslüman olma şartı da aranır. Ancak 

kadın bakıcı için Müslüman olma şartı aranmaz.570 Bu tercihte, 

“Her canlı yavrusunu sever; bu, toy kuşu olsa bile.”571 sözü 

                                                 

 
565 Karaman, Ana Hatlarıyla İslâm Hukuku, 142; Aydın, İslam-Osmanlı Aile 

Hukuku, 55. 
566  Serahsî, el-Mebsût, 5/207. 
567 Karaman, Ana Hatlarıyla İslâm Hukuku, 143; Kaşıkçı, İslam-Osmanlı 

Hukuku, 490. 
568 Karaman, Ana Hatlarıyla İslâm Hukuku, 2/144. 
569 Cin- Akgündüz, Türk-İslam Hukuk Tarihi, 538. 
570 Karaman, Ana Hatlarıyla İslâm Hukuku, 2/141-142. 
571 Şemsü’l-eimme Ebû Sehl Ebû Bekir Muhammed b. Ahmed Serahsî, 

Kitâbu’l-Mebsût, ed. Mustafa Cevat Akşit (İstanbul: Gümüşev, 2008), 

5/332-333. 

 



Abdurrezzak Gündüz 

163 

rehber kabul edilmiştir.572 

Yapılan arşiv taramaları ve belgelerin incelenmesi 

neticesinde, Diyarbekir şer‘iyye sicillerinde gayrimüslim 

kadınların, kendi çocukları veya yakın hısımları üzerinde 

bakıcılık ve vesayet haklarını fiilen kullanabildikleri 

görülmektedir. Bunlardan biri babaları ölmüş iki çocuğa 

annelerinin vasi atanmasına dair, 1268/1852 tarihli belgedir: 

Siverek kasabası mahallâtından Cami-i Kebir mahallesi 

sâkinlerinden Emine bt. Mustafa nâm hâtûn meclis-i 

şer‘de yine mahalle-i mezkûr sâkinlerinden Hüseyin b. 

Mahmud nâm kimesne muvâcehesinde üzerine takrîr 

da‘vâsında "ben merkûm Hüseyin'in zevce-i medhûlün 

bihâsı iken bundan üç gün mukaddem merkûm beni hal‘ 

edip mehrimi ve nafakamı edâda mümâtale eder olmağla 

suâl olunup alıverilmesi matlûbemdir" deyü ba‘de'd-

da‘vâ gıbbe's-suâl merkûm Hüseyin cevâbında mezbûre 

zevcesini hal‘ eylediğini ikrâr ve lâkin “mehri ve nafakası 

mukâbelesinde sagîr oğlum Mahmud'u kendüye verdim, 

ol dahi kabûl ve ben dahi mezbûreyi hal‘ eyledim” deyü 

müdâfa‘asında fakat mehri mukâbelesinde sagîr oğlanı 

kendüye verdiğini ikrâr edip.573 

                                                 

 
572  Diyarbekir şer‘iyye sicillerinde, gayrimüslim çocukların velâyetinin 

gayrimüslim velilerine verildiğine dair belgelere rastlanmakla birlikte, 

Müslüman bir çocuğun bakıcısının gayrimüslim olduğuna ilişkin 

herhangi bir kayda rastlanmamıştır. Buna karşılık, Ümit Güler’in Kıbrıs 

şer‘iyye sicilleri üzerine yaptığı tez çalışmasında, Müslüman bir erkekle 

evli olan Hristiyan bir kadının boşanma sürecinde, çocuklarının 

velâyetinin kendisinde kalması şartıyla boşanmayı kabul ettiği ve 

mahkemenin de boşanmayı bu şartla tescil ettiği görülmektedir bkz. 

Güler, Osmanlı Kıbrıs’ında Müslim- Gayrimüslim İlişkileri, 106-107. 
573  DŞS-3774-18b/2; DŞS-3775-43a/2. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

164 

Belgeye göre, Hristiyan bir kadın olan Sara, eşi vefat 

ettikten sonra yetim kalan iki çocuğu (Abraham ve Hilat) adına 

Diyarbekir şerʿiyye mahkemesine başvurarak, onların bakım, 

nafaka ve diğer zarurî ihtiyaçlarını karşılayabilmek amacıyla 

kendisinin vasi olarak tayin edilmesini talep etmiştir. 

Bazı durumlarda bakıcının hidâne hakkı kaybolur, 

bunlar: Yukarıda sayılan (akıllı, ergen, hür) şartlardan birinin 

ortadan kalkması; bakıcının çocuğa bakamayacak hâle gelmesi 

(hastalık, ahlâkî zaaf, yolculuk, ikamet değişikliği vb.); çocuğun 

gelişimi açısından olumsuz ortamın oluşması; bakıcının yabancı 

bir erkekle evlenmesi; bakıcının bu görevi reddetmesi ve 

biyolojik ya da yaş olarak hidâne süresinin dolmasıdır.574 Bakım 

hakkını yukarıdaki sebeplerden dolayı kaybeden kişi, sonradan 

bu şartları tekrar sağlasa dahi hidâne hakkını elde etmez.575 

Yapılan arşiv araştırmaları neticesinde, Diyarbekir 

şer‘iyye sicillerinde hidâne ile ilgili çok sayıda belgeye 

rastlanmıştır. Bu belgelerden biri 1244–1246/1828–1831 tarihlidir. 

Belgeye göre, Pirhan isimli kadın, eşi ve aynı zamanda vekili 

olan Nimet aracılığıyla mahkemeye başvurarak, vefat eden 

erkek kardeşinden geriye kalan Fatıma adındaki 13 yaşındaki kız 

çocuğunun bakım hakkını talep etmiştir. Normal şartlarda, 

İslam hukukuna göre çocuğun bakım ve terbiyesiyle ilgili hidâne 

hakkı annesi Emetullah Hatun’a aittir. Ancak, davacı vekil 

tarafından mahkemeye sunulan beyana göre, bu hak bazı 

şartlara bağlıdır. Bu şartlardan biri, çocuğun annesinin, çocuğun 

asabesinden biriyle evli olmasıdır. Fakat Emetullah Hatun’un, 

bu şartı ihlâl ederek üç aydır yabancı bir erkekle evli olduğu ileri 

                                                 

 
574  Karaman, Ana Hatlarıyla İslâm Hukuku, 141-142. 
575 Bardakoğlu, “Hidâne”, 17/467-471.  



Abdurrezzak Gündüz 

165 

sürülmüştür. Bu gerekçeyle, davacı vekil, annenin hidâne 

hakkının düştüğünü ve bu hakkın çocuğun halası olan Pirhan’a 

devredilmesi gerektiğini talep etmiştir. Söz konusu belge 

şöyledir: 

Pirhan tarafından vekîli zevci Nimet, Emetullah Hâtûn 

mahzarında üzerine "müvekkilem mezbûrenin karındaşı 

fevt olup mezbûre dahi zevcesi olmağla mezbûreden 

Fâtıma nâm on üç yaşında bir kızı olup mezbûreden dahi 

hakk-ı hızâne sâkıt ve üç mâhdan beri âhardan bir 

kimesneyi tezvîc etmekle zevci merkûm dahi zî-rahm 

mahremi olmayıp vesâir müvekkilem zevcemden mâ‘adâ 

akrabâları olmadığından ve mezbûre dahi ammetesi 

olmağla mezbûre Fâtıma'yı bi'l-vekâle bana teslîm ve 

müvekkilemin terbiyesinde kalması matlûbumdur" deyu 

da‘vâ, mezbûr Emetullah cevâbında "asabeden bir 

kimesnesi olmayıp ammete-i mezbûrenin zevci oğulları 

dahi nâ-mahrem olmağla kendi indimde ve terbiyemde 

kalsın" deyu def‘e tasaddîsi ve mûceb-i Şer‘îsi fetvâ-yı 

şerîfe havâle.576 

Söz konusu belgede, davacı tarafın iddialarını Emetullah 

Hatun kabul etmiş; ancak Fatıma’nın baba tarafından onunla 

evlenebilecek ya da onun bakımını üstlenebilecek mahrem ve 

asabe niteliklerine sahip herhangi bir akrabasının bulunmadığını 

beyan etmiştir. Ayrıca, Pirhan hanımın eşi ve çocukları ile söz 

konusu çocuk arasında bir akrabalık bağı bulunmadığından, 

çocuğun kendi yanında kalmasının hem güvenlik hem de terbiye 

açısından daha uygun olduğunu ifade etmiştir. Bu beyanlar 

üzerine mesele, şer‘î hükmün tayini için fetvaya havale 

                                                 

 
576 DŞS-3767-34a/3. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

166 

edilmiştir. 

Söz konusu belge incelendiğinde, annenin bakıcılık 

hakkının hemen elinden alınmadığı görülmektedir. Bu durum, 

kız çocuğunun yaşı göz önüne alındığında, Hanefî mezhebine 

göre bakıcısını seçme hakkına sahip bir dönemde bulunması 

sebebiyle, annesini tercih etmiş olabileceği akla gelmektedir. 

Diğer taraftan, 13 yaşındaki bir kız çocuğunun hala hidâne 

kapsamında değerlendirilerek bakımının kime verileceği 

meselesinin mahkeme önüne taşınmış olması, pratikte bakım 

süresinin daha ileri yaşlara kadar uzatılabildiğini ve Hanefî 

mezhebinde yer alan hükümlerinin yerel ve sosyal şartlara göre 

esnetilebildiğini göstermektedir.577 

Yeri gelmişken, bu konuyla ilişkisi olduğu düşünülen 

İslam aile hukukunda tebenni (evlât edinme) ve lakît (buluntu 

çocuk) meselelerine de değinmek yerinde olacaktır. 

3.5.3.5. Tebenni 

Tebenni, kişinin çocuğu olmadığı hâlde; erkek evlât sahibi 

olma arzusu, sahipsiz çocuklara sahip çıkma veya toplumda 

statü kazanma gibi sebeplerle, başkasının çocuğunu evlat 

edinme uygulamasıdır.578 Bu uygulama, Câhiliye dönemine 

kadar uzanır ve o dönemde oldukça yaygın bir uygulamadır. 

                                                 

 
577  Ali Kaya’nın Bursa şer‘iyye sicilleri üzerine yapmış olduğu makale 

çalışmasında, çocukların ruhsal ve fiziksel sağlıklarının yerinde olması 

şartıyla belli bir yaşa kadar bakıcının himayesinde kalacakları 

belirtilmektedir. Söz konusu belgede kız çocuğunun on üç yaşına kadar 

annesinin himayesinde kalmış olması, onun bu şartlardan biri olan 

bedensel veya ruhsal bir engele sahip olabileceğini akla getirmektedir. 

Bkz. Kaya, “17. Yüzyıl Bursa Şer‘îye Sicillerinin İslam Aile Hukuku 

Açısından Tahlili”, 95. 
578  Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 553; Mehmet Âkif Aydın, “Evlât 

Edinme”, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 

11/11/527-529.  



Abdurrezzak Gündüz 

167 

Ancak İslam hukuku bu uygulamayı reddetmiş, evlât edinmenin 

nesep açısından bir bağ ve miras ilişkisi doğurmayacağını açık 

bir şekilde hükme bağlamıştır. Bu bağlamda Kur‘ân-ı Kerîm’de 

şöyle buyrulmuştur: 

Evlâtlıklarınızı sizin (öz) çocuklarınız saymadı. Bu, sizin 

(yalnızca) ağzınızla söylemenizdir. Allah ise hakkı söyler 

ve doğru olan yola yöneltir.”  

Onları (evlât edindiklerinizi) babalarına nispet ederek 

çağırın. Bu, Allah katında daha âdildir. Eğer babalarını 

bilmiyorsanız, artık onlar dinde sizin kardeşleriniz ve 

dostlarınızdır.579 

Ayrıca Hz. Peygamber şöyle buyurmuştur: “Her kim 

bildiği halde, babasından başkasına intisap ederse, yani başka 

birine ‘babam budur’ derse, cennet ona haram olur.”580 Ayet ve 

hadisten anlaşılacağı üzere İslam hukukunda evlât edinme 

uygulaması olmadığı gibi aile hukuku açısından da (nikâh miras 

ve veraset gibi)581 hiçbir hukuki sonuç doğurmamaktadır.582 

Yapılan incelemelerde Diyarbakır şer‘iyye sicillerinde 

                                                 

 
579 el-Ahzâb. 33/4-5. 
580 Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, “Faraid”, 29 (6766).  
581  Bir çocuğun evlâtlık, koruyucu aile veya başka sebeplerle başka bir aileye 

verilmesi, o çocuğa miras ve benzeri haklar kazandırmaz. Ancak, yapılan 

incelemelerde, özellikle Osmanlı döneminde, bu tür çocuklara belli 

miktarda mal bırakıldığına dair örneklere rastlanmaktadır. Söz konusu 

mallar genellikle veraset yoluyla değil, hibe veya bağış gibi yollarla 

devredilmektedir. Ancak bu tür bir bağışın, miras bırakanın malvarlığının 

üçte birini aşması hâlinde, gerçek mirasçıların bu işlemi iptal ettirme 

hakkı bulunmaktadır. Bkz. İrem Gürbüz, Şer‘iyye Sicillerine Göre 1650-1750 

Yıllarında Konya’da Çocuklar ve Yetimler (Konya: Konya Selçuk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018), 63-65. 
582 Aydın, İslam-Osmanlı Aile Hukuku, 101. 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

168 

konuyla ilgili doğrudan herhangi bir belgeye rastlanmamıştır.583 

Ancak burada üzerinde durulmaya değer bir konu, özellikle 

Osmanlı Devleti'nde anne ya da babası bulunmayan çocukların 

durumudur. Bu çocuklar hâkimin, velâyet yetkisini kullanması 

suretiyle, vasi tayini adı altında bakım ve terbiyelerinin 

üstlenmek üzere bugünkü tabirle koruyucu bir ailenin yanına 

yerleştirilmektedirler.584 Bu bazen çocuğun bir akrabası iken 

bazen de yabancı bir ailedir. Buna dair çok sayıda belge kaydı 

yer almaktadır. Bunlardan 1269/1853 tarihli belge şöyledir: 

Medîne-i Âmid mahallâtından Şerefçavuş mahallesinde 

sâkin iken bundan akdem vefât eden Hüseyin b. Ömer'in 

sulbî sagîr oğlu Şeyh Mehmed'in tesviye-i umûruna kıbel-

i şerʻîden mansûb vasîsi işbu bâʻisü'l-kitâb Hüseyin b. 

Hasan meclis-i şerʻ-i şerîf-i enverde takrîr-i kelâm ve 

taʻbîr ani'l-merâm edip "vasîsi olduğum sagîr-i mezbûrun 

nafaka ve kisveye eşedd-i ihtiyâcı olmağın babası 

müteveffâ-yı merkûmdan müntakil mâl-ı mevrûsundan 

nafaka ve kisve bahâ vesâir havâyic-i zarûriyesi için kadr-

i maʻrûf meblağ kıbel-i şerʻden tahrîr ve takrîr olunmak 

bi'l-vesâye matlûbumdur" dedikde hâkim-i hâsim-i 

müstetâb-ı muvakkıʻ-ı sadrü'l-kitâb tûbâ lehû ve hüsn-

meâb efendi hazretleri dahi sagîrân-ı mezbûrân-ı mezbûr 

                                                 

 
583  Konuyla ilgili Diyarbakır’da herhangi bir örneğe rastlanmaması, 

Osmanlı’da bu uygulamanın bulunmadığı anlamına gelmez. Nitekim 

İrem Gürbüz’ün yüksek lisans tezinde bu duruma dair örnekler yer 

almaktadır. Söz konusu çalışmada yer alan bir belgede, bir kişinin kızına 

bakması karşılığında, beş lira bedelle kızını başka birine evlâtlık olarak 

verdiği ifade edilmektedir Bkz. Gürbüz, Şer‘iyye Sicillerine Göre 1650-1750 

Yıllarında Konya’da Çocuklar ve Yetimler, 63. 
584  Gazanker, XVI. VE XVII. Yüzyıllarda Osmanlı Toplumunda Kimsesiz Çocuklar 

ve Evlatlıklar, 61. 



Abdurrezzak Gündüz 

169 

için mâl-ı mevrûsu nemâsından olup kadr-ı maʻrûf idüği 

el kitâbında muharrerü'l-esâmî kimesneler haberleriyle 

zâhir olan mâhiye yedi guruşu mâlından ve nemâsından 

sekiz guruşu icmâlen on beş guruşu târîh-i kitâbdan farz 

u takdîr buyurup meblağîn-i mefrûzîn-i mezkûrîn sagîr-i 

mezbûrun nafaka ve kisve bahâ vesâir levâzım-ı 

zarûriyesi için harc u sarfa ve lede'l-hâce istidâne ve 

inde'z-zafer mâl-ı mevrûs-ı kâfî üzerine rücûʻa vasiyy-i 

merkûm Hüseyin'e izin verilmeğin mâ vakaʻa bi't-taleb 

ketb olundu. Fî gurreti şehri Rebîʻilâhir li-sene tisʻa ve 

sittîn ve miʼeteyn ve elf.585 

Söz konusu belgede, babası vefat eden küçük yaştaki 

Hüseyin oğlu Şeyh Mehmed adına, vasî olarak tayin edilen 

Hasan oğlu Hüseyin’in, çocuğun bakım ve zarurî ihtiyaçlarının 

karşılanabilmesi için mahkemeye başvurarak nafaka talebinde 

bulunduğu görülmektedir. Mahkeme, bu talebi uygun bularak 

belirli bir meblağın nafaka olarak harcanmasına izin vermiş ve 

karar şer‘iyye siciline kaydedilmiştir. 

3.5.3.6. Lakît 

Menbûz ile aynı anlama gelen lakît kelimesi, sözlükte 

bulmak ya da bir şeyi yerden almak gibi anlamlara gelir. Fıkıh 

literatüründe ise lakit, herhangi bir sebeple (zina ithamı, fakirlik 

korkusu vb.) terkedilmiş ya da kaybolmuş olup başkası 

tarafından bulunup kendisine bakacak yakını bulunmayan, ölü 

ya da diri çocuklardır.586 İslam dinî, insan hayatının korunmasını 

                                                 

 
585 DŞS-3775-42a/1. 
586  Saffet Köse, “Lakīt”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: 

TDV Yayınları, 2003), 27/68-69; Bilmen, Fıkıh İlmi & İslam Hukuku Terimleri 

Sözlüğü, 129-130; Yaman - Çaliş, İslâm Hukukuna Giriş, 322; Erdoğan, Fıkıh 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

170 

ve temel hak ve özgürlüklerin güvence altına alınmasını 

hedeflemiştir. Bu kapsamda, buluntu çocukların korunmasına 

büyük önem verilmiştir.587 

İslâm hukukunda buluntu çocukların temel ihtiyaçlarının 

karşılanması, himaye altına alınmaları ve güvenli bir ortama 

yerleştirilmeleri teşvik edilmiştir. Buluntu çocuğa sahip çıkmak 

farz-ı kifâyedir. Ancak çocuğu bulunduğu yerden alacak başka 

biri yoksa veya hayatı tehlike altındaysa, onu alıp korumak farz-

ı ayındır. Hanefî mezhebine göre buluntu çocuğun bakımını 

üstlenecek kişide bazı şartlar aranır: Akıllı, ergen, koruma 

ehliyeti ve güvenilir olmak. Ancak bu şartlardan biri eksikse, 

çocuk bakıcıdan alınarak gerekli nitelikleri taşıyan başka birine 

teslim edilir.588 

İslâm hukukuna göre lakît çocuk ile onu bulan veya 

bakımını üstlenen kişi arasında nesep ve miras açısından 

herhangi bir hukukî bağ oluşmaz. Yani buluntu çocuğun nesebi 

bu kişiye nispet edilemeyeceği gibi aralarında mirasçılık ilişkisi 

de kurulamaz.589 

Yapılan incelemede 19. yy. Diyarbekir sicillerinde, 

buluntu çocuk ile ilgili herhangi bir belgeye rastlanmamıştır.590 

                                                 

 
ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 325; Bilmen, Hukukı İslâmiyye ve Islahatı Fıkhiyye 

Kamusu, 8/228. 
587 “Kim de bir canı kurtarırsa sanki bütün insanların hayatını kurtarmış gibi 

olur.” Mâide. 5/32. 
588 Merğînânî, el-Hidâye fî şerḥi Bidâyeti’l-mubtedî, 3/366-372; Bilmen, Hukukı 

İslamiyye ve Islahatı Fıkhiyye Kamusu, 8/228; Köse, “Lakît”, 27/68-69. 
589 Cin- Akgündüz, Türk-İslam Hukuk Tarihi, 538; Aydın, İslam-Osmanlı Aile 

Hukuku, 101-102. 
590  Diyarbakır mahkeme kayıtlarında bununla ilgili belge olmaması, bu 

meselenin Osmanlı’da olmadığı anlamına gelmemektedir. Emine 

Gazanker’in yapmış olduğu yüksek lisans tezi çalışmasında, Üsküdar 

 



Abdurrezzak Gündüz 

171 

3.6. Değerlendirme 

Bu bölümde, Hanefî mezhebinin esasları çerçevesinde 

İslam aile hukukunda evliliğin temel kurucu unsurları ve bu 

unsurların 19. yüzyıl Diyarbekir şer‘iyye sicillerine yansımaları 

ele alınmıştır. Kız isteme ve nişan merasimlerinden başlayarak 

nikâhın in‘ikâd, sıhhat, nefâz ve lüzûm şartlarına kadar uzanan 

sürecin hem fıkhî temelleri hem de Osmanlı’daki pratiği 

mukayeseli şekilde incelenmiştir. 

Nikâhın geçerliliğini belirleyen şartların mahkeme 

kayıtlarında nasıl yer bulduğu, özellikle velâyet, şahitlik, 

karşılıklı rıza ve denklik gibi meseleler üzerinden sicil 

örnekleriyle somutlaştırılmıştır. Bununla birlikte, Diyarbekir 

icillerinde doğrudan örneğine rastlanmayan kimi konular 

örneğin evlatlık (tebenni) ve buluntu çocuk (lakît) ile daha çok 

Diyarbekir vilâyetinde örneklerine rastlanan konular örneğin 

berdel, başlık parası ve akraba evliliği Osmanlı coğrafyasındaki 

diğer şehirlerin mahkeme kayıtları üzerine yapılmış tez ve 

makaleler aracılığıyla kıyaslamalı olarak değerlendirilmiştir. Bu 

yöntem hem yerel uygulamaları hem de Osmanlı genelinde 

İslâm hukukunun nasıl tatbik edildiğini daha geniş bir çerçevede 

görmeye imkân sağlamıştır. 

Bu çalışmada, 27 adet şer‘iyye sicili defteri içerisinde yer 

alan toplam 4607 belge incelenmiştir. Bu defterlerde en fazla 

belge, veraset ve mal paylaşımına dair olup, bu yoğunluk her ne 

kadar doğrudan araştırma konusunun dışında görünse de 

istatistiksel olarak göz ardı edilmemiştir. Aksine, bu belgeler 

                                                 

 
şer‘iyye sicillerinde buluntu çocukla ilgili bir belgeye yer verilmiştir bkz. 

Gazanker, XVI. ve XVII. Yüzyıllarda Osmanlı Toplumunda Kimsesiz Çocuklar 

ve Evlâtlıklar, 43. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

172 

evlilik hukukuna dair birçok meseleyi dolaylı olarak aydınlatıcı 

niteliktedir. 

Özellikle veraset ve mal paylaşımına dair belgeler 

aracılığıyla mehir miktarlarına ilişkin önemli veriler elde 

edilmiştir. Bu belgeler sayesinde sadece en yüksek ve en düşük 

mehir miktarları değil, aynı zamanda çok eşli evlilikler, akraba 

evlilikleri, başlık parası ve çeyiz bedellerine dair bilgiler de tespit 

edilmiştir. 

Aile hukuku kapsamında doğrudan değerlendirilebilecek 

toplam 63 belge incelenmiştir. Bu belgelerden 1’i bâtıl evlilikle, 

2’si nikâhta denklikle, 5’i nikâh akdiyle ilgilidir. Ayrıca 3 belge 

evlenme uyuşmazlığı ve nişanın bozulmasına, 3’ü kadının 

nafaka hakkına, 2’si ehl-i kitâp ile evliliğe, 3’ü eşin dinden 

çıkmasına, 6’sı akraba evliliklerine ve 4’ü berdel evliliklerine 

ilişkindir. Bunun yanı sıra, 10’dan fazla belgede “başlık” 

kelimesi geçmektedir. Çalışmada ayrıca, benzer araştırmalarda 

örneğine nadiren rastlanan, denklik bağlamında bir Çingene 

evliliğine dair belgeye de yer verilmiştir. 

Evlilikten doğan haklar bağlamında, kadının, erkeğin ve 

çocuğun sahip olduğu hukukî statüler ayrı ayrı ele alınmış; 

başlık parası, mehrin çeşitleri, nafaka, nesebin sübutu, radâ ve 

hidâne gibi kavramlar hem klasik fıkıh kaynaklarındaki 

karşılıkları hem de şer‘iyye sicillerine yansımaları açısından 

detaylı biçimde değerlendirilmiştir. 

Bu çerçevede, kadının haklarından olan mehir ve buna 

bağlı meselelere dair 10’dan fazla belge tespit edilmiştir. Söz 

konusu belgelerden elde edilen verilere göre, belirlenen en 

yüksek mehir miktarı 3500 kuruş, en düşük mehir ise 20 

kuruştur. Ayrıca, iki belgede üç eşli evlilik örneklerine 

rastlanmıştır. Eşine karşı sorumluluklarını yerine getirmeyen 



Abdurrezzak Gündüz 

173 

kadının durumu da belgelerde somut örneklerle ele alınmıştır. 

Erkeğin haklarına ilişkin 4, çocuğun haklarına dair ise 

10’dan fazla belgeye ulaşılmıştır. Bu belgeler arasında, 

gayrimüslim çocukların nafaka ve vasi tayininde kendi 

gayrimüslim akrabalarının vasi olarak atanmasına dair dikkat 

çekici örnekler yer almaktadır. Bunun yanı sıra, velisi tarafından 

evlendirilen küçük çocuğun durumu ile velisinin izni olmaksızın 

evlenen kadının karşılaştığı hukukî sonuçlar da örnekleriyle 

birlikte çalışmada değerlendirilmiştir. 

Sonuç olarak bu bölüm, evliliğin sadece iki bireyin 

akdiyle sınırlı kalmadığını; aile içindeki hak ve sorumlulukların 

şer‘î esaslar doğrultusunda şekillendiğini, Osmanlı toplumunda 

ise bu esasların mahkemeler aracılığıyla nasıl uygulandığını 

dikkate değer biçimde ortaya koymuştur. Diyarbekir özelinde 

tespit edilebilen uygulamalar, Osmanlı taşrasında İslam aile 

hukukunun nasıl işlerlik kazandığına dair önemli ipuçları 

sunarken; belge eksikliği yaşanan alanlarda yapılan kıyaslamalı 

yöntem, bütüncül bir değerlendirme yapılmasına olanak 

tanımıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

174 

 

SONUÇ 

Bu çalışmada, 19. yüzyıla ait Diyarbekir şer‘iyye sicilleri 

esas alınarak, Osmanlı hukuk sistemi çerçevesinde aile 

kurumunun oluşumu ve işleyişi İslâm hukuku perspektifinde 

incelenmiştir. Çalışmada 27 deftere ait toplam 4607 belge 

incelenmiş olup, bu belgelerin büyük çoğunluğunun mal 

paylaşımına dair olduğu tespit edilmiştir. Doğrudan aile hukuku 

ve ailenin oluşumu ile ilgili olan 63 belge ise özel olarak 

sınıflandırılmış ve değerlendirilmiştir. Bu belgelerin doğrudan 

konunun içeriğiyle ilgili olduğu, ilgili başlıklar altında yapılan 

atıf ve açıklamalardan anlaşılmaktadır. 

İlgili belge sayısının sınırlı olması, konunun yalnızca bu 

belgelerle sınırlı olduğu anlamına gelmemektedir. Aksine, bu 

belgeler aracılığıyla pek çok istatistikî veriye ulaşılmıştır. Söz 

konusu belgelerden ve diğer belgelerin içeriklerinden hareketle, 

Diyarbekir'deki örfî uygulamaların mahkeme kayıtlarına da 

yansıdığı görülmektedir. Bölgenin örfî geleneğinden 

kaynaklandığı tahmin edilen bazı uygulamalara ilişkin belgeler, 

özellikle berdel ve başlık parası gibi hususlara işaret etmektedir. 

Diğer bölgelerde yapılan benzer çalışmalarla kıyaslandığında, 

bu tür uygulamaların Diyarbekir'de daha yaygın olduğu 

anlaşılmaktadır. 

Belgelerde, başlık parasının örfî hukuk yoluyla yasak 

olmasına rağmen, uygulamada varlığını sürdürdüğü açıkça 

görülmektedir. Bunun yanı sıra Müslim-gayrimüslim 

evliliklerine dair önemli verilere ulaşılmış; bu evliliklerde 

gayrimüslim kadınların sahip olduğu haklar belgeler üzerinden 

açıkça ortaya konulmuştur. Aynı şekilde, bölgesel örften 



Abdurrezzak Gündüz 

175 

kaynaklandığı düşünülen akraba çocuklarının evliliği, babaları 

tarafından küçük yaşta evlendirilen kız çocukları ve yetkili veli 

dışında yapılan evliliklerle ilgili uygulamalara da rastlanmıştır. 

Çocukların korunmasına yönelik uygulamalar, Osmanlı 

hukukunun sosyal yönünü ön plana çıkarmaktadır. Yetim veya 

terk edilmiş çocukların bakımı, nafaka bağlanması, barınma ve 

himaye altına alınma gibi süreçler mahkemeler nezdinde 

yürütülmüş; evlat edinmenin İslâm hukukunda soy bağı 

oluşturmaması nedeniyle, miras bırakma konusunda genellikle 

vasiyet veya hibe gibi yollar tercih edilmiştir. Bu durum, şer‘î 

kurallara bağlılığın devam ettiğini, ancak toplumsal ihtiyaçlar 

doğrultusunda örfî ve pragmatik çözümlerin üretildiğini 

göstermektedir. 

Belgelerden anlaşıldığı üzere, çok eşli evlilikler sanılanın 

aksine Diyarbekir’de fazla değildir. Diğer bazı Osmanlı 

vilayetlerinde nadir de olsa dört eşli evliliklere rastlanırken, 

Diyarbekir’e ait incelenen belgelerde dört eşli bir evliliğe dair 

herhangi bir kayda ulaşılamamıştır. Bu durum, bölgedeki aile 

yapısının ve evlilik tercihlerinin diğer bölgelerle 

karşılaştırıldığında farklılık arz ettiğini göstermektedir. Ayrıca 

çalışmada, evlilikte denklik ve bu bağlamda Çingene evliliğinin 

hukuki sonucuna da yer verilmiştir. 

Evliliğin kadınlara sağladığı haklar ile bu hakların 

bölgede nasıl uygulandığına ilişkin pratik örneklere de yer 

verilmiştir. Bazı belgelerde, kadınların çeşitli sebeplerle mağdur 

edildiği ve bunun sonucunda sahip oldukları haklardan feragat 

ederek anlaşmalı boşanmayı tercih ettikleri açıkça 

görülmektedir. Ancak bunun Osmanlı Diyarbekiri’ne mahsus 

bir durum olmayıp Osmanlı coğrafyasının birçok yerinde 

gözlenen bir vakıa olduğu ifade edilmelidir. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

176 

Çalışmada, başkasının nikâhı altında olan kadın, iddet 

süresi devam eden kadın ile din farkından kaynaklanan evlilik 

dışında, haram evlilik çeşitleri ile emzirmeye bağlı süt hısımlığı 

gibi konulara dair herhangi bir belgeye rastlanmamıştır. Aynı 

şekilde, buluntu çocuklara dair işlemler ya da evlat edinme 

uygulamalarıyla ilgili de herhangi bir kayıt tespit edilememiştir. 

Çalışmaya tabi tutulan şer‘iyye sicilleri incelendiğinde, 

belgelerin büyük çoğunluğunun doğrudan kayıt altına alındığı, 

bazı durumlarda meselenin tahkiki için davanın fetvaya veya 

şahitlerin dinlenmesine havale edildiği görülmüştür. Ayrıca 

verilen hükümlerin İslâm hukukuna ve uygulamadaki Hanefî 

fıkhına aykırı olmadığı gözlemlenmiştir. 

Sonuç olarak bu çalışma, İslâm hukukunun klasik 

kaynaklarına dayanan evlilik hükümlerini 19. yy. Osmanlı 

Diyarbekiri’ndeki yansımalarını bir arada sunmuştur. Böylece 

Diyarbekir şer‘iyye sicilleri, İslam aile hukukunun Osmanlı’daki 

işleyişinin, teorik ilkeler ve pratik uygulamalar bağlamında daha 

net gözlenmesine katkı sunmuştur.  



Abdurrezzak Gündüz 

177 

KAYNAKLAR 

Acar, Halil İbrahim. İslâm Hukukunda Evliliğin Sona Ermesi. Erzurum: 

Ekev Yayınları, 2000. 

Acarlıoğlu, Ahmet. Hz. Peygamber (s.a.v) Döneminde Aile Hayatı. 1 Cilt. 

İstanbul: Siyer Yayınları, 2. Basım, 2020. 

Açıksarı, Hatice. Diyarbekir’de Sosyal ve Ekonomik Hayat (Diyarbekir 

Şer‘iyye Sicilleri Âmid Mahkemesi-3754 Numaralı Sicile Göre H. 

1151-1154/ M. 1738-1741). Kahramanmaraş: Kahramanmaraş 

Sütçü İmam Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2022. 

Afyoncu, Erhan. “Nişancı”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

33/156-158. İstanbul: TDV Yayınları, 2007. 

Akgündüz, Ahmed - Öztürk, Said. 700. Yılında Bilinmeyen Osmanlı. 

İstanbul: Osmanlı Araştırmaları Vakfı, 1999. 

Akgündüz, Ahmet. “Başlık”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

5/131-133. İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Akgündüz, Ahmet. Osmanlı Kanunnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri. 

İstanbul: Fey Vakfı Yayınları, 1990. 

Akköy, Yıldız. 17. ve 18. Yüzyıllar Arası Osmanlı Devleti’nde Kadın ve 

Aile. Aydın: Aydın Adnan Menderes Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2021. 

Aktan, Hamza. “Kazf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 25/148-

149. Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

Aktan, Hamza. “Kefâet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

25/166-168. Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

Aktan, Hamza. “Kefâet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 

25. Ankara: TDV Yayınları, 2022. 

Aktan, Hamza. “Sıhriyet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

37/111-112. İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Akyıldız, Ali. “Hükümet (Tanzimat Dönemi ve Sonrası)”. Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 18/471-473. İstanbul: TDV 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

178 

Yayınları, 1998. 

Ali Haydar, Efendi. Dürerü’l-hükkâm şerhu Mecelleti’l-ahkâm. 4 Cilt. 

Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2. bs., 2017. 

Ali, Kevser Kâmil - Öğüt, Salim. “Çok Evlilik”. Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi. 8/365-369. İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Apaydın, H. Yunus. “Fesad”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

12/417-421. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Apaydın, H. Yunus. “Lüzum”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

27/260-262. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Apaydın, H. Yunus. “Siyâset-i Şer‘iyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 37/299-304. İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Apaydın, H. Yunus. “Şahit”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

38/278-283. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

Apaydın, H. Yunus. “Şahit”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

38/278-283. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

Aslan, Bedri. “İslam Hukukunda Akraba Evliliği”. Turkish Studies - 

Comparative Religious Studies 17/2 (01 Haziran 2022), 123-131. 

Aslan, Bedri. “İslam Hukukunda Evlilikte Velâyetin Ortadan 

Kalkmasıyla Velinin Velayetinin Kime Geçeceği Konusunun 

Değerlendirilmesi”. Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

4/7 (2016), 26-47. 

Atar, Fahrettin. İslâm Adliye Teşkilâtı (Ortaya Çıkışı ve İşleyişi). Ankara: 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Önka Matbaacılık., 2020. 

Atar, Fahrettin. “Kadı”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 24/66-

69. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Atar, Fahrettin. “Kazâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

25/113-117. Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

Atar, Fahrettin. “Mahkeme”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

27/338-341. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Atar, Fahrettin. “Muhâlea”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

30/399-402. İstanbul: TDV Yayınları, 2005. 

Atar, Fahrettin. “Muharremât”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 31/6-8. İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 



Abdurrezzak Gündüz 

179 

Atar, Fahrettin. “Nikâh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

33/112-117. İstanbul: TDV Yayınları, 2007. 

Atasoy, Abdussamed. “Osmanlı Kanunlarında ve Mahkeme 

Kayıtlarında Çeyiz”. Eskiyeni 54 (30 Eylül 2024), 1247-1268. 

Atılgan, Hilal. XVI. Yüzyıl İstanbul’unda Evliliğin Sonlandırılması: 

Üsküdar Kadı Sicilleri Örneği. Antalya: Akdeniz Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, ts. 

Avcı, Casim. “Hilâfet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 17/539-

546. İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Avcı, Casim. “Nâib”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/311-

312. İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Ayaz, Fatih Yahya. “Vezir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

43/79-82. İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Aydın, Mehmet Âkif. “Aile”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

2/196-200. İstanbul: TDV Yayınları, 1989. 

Aydın, Mehmet Âkif. “Anayasa”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 3/153-164. İstanbul: TDV Yayınları, 1991. 

Aydın, Mehmet Âkif. “Evlât Edinme”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 11/527-529. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Aydın, Mehmet Âkif. “Hükümet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 18/468-470. İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Aydın, Mehmet Âkif. İslâm ve Osmanlı Hukuku Araştırmaları. İstanbul: 

İz Yayınları, 1996. 

Aydın, Mehmet Âkif. İslam-Osmanlı Aile Hukuku. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, Anka Ofset., 1985. 

Aydın, Mehmet Âkif. “Liân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

27/172-173. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Aydın, Mehmet Âkif. “Mahkeme (Osmanlı Devleti’nde Mahkeme)”. 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 27/341-344. Ankara: TDV 

Yayınları, 2003. 

Aydın, Mehmet Âkif. “Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye”. Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28/231-235. Ankara: TDV Yayınları, 

2003. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

180 

Aydın, Mehmet Âkif. “Mehir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

28/389-391. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Aydın, Mehmet Âkif. Osmanlı Hukuku: Devlet-i Aliyye’nin Temeli. 

Ankara: Diyanet Vakfı, Birinci basım., 2020. 

Aydın, Mehmet Âkif. “Osmanlılar (Hukukî-Adlî Yapı)”. Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 33/515-521. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2007. 

Aydın, Mehmet Âkif. Türk Hukuk Tarihi. İstanbul: Beta Basım Yayım, 

2013. 

Aydoğan, Abdullah. Maraş Şer‘iyye Sicillerine Göre Ailenin Teşekkülü ve 

Dağılması. Kahramanmaraş: Kahramanmaraş Sütçü İmam 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2016. 

Bakırcan, Sariye Abay. İslâm-Osmanlı Hukukunda Nafaka: İstanbul Bab 

Mahkemesi Örneği (1249-1253/1833-1837). İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2013. 

Bal, Serhat. 10 Numaralı Uşşak Şer‘iyye Siciline Göre 1923-1924 Yıllarında 

Uşak’ta Aile Hayatı. Uşak: Uşak Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2011. 

Bardakoğlu, Ali. “Fesih”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

12/427-436. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Bardakoğlu, Ali. “Hanefî Mezhebi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 16/1-21. İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

Bardakoğlu, Ali. “Hidâne”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

17/467-471. İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Beydilli, Kemal. “İmam (Osmanlı Devleti’nde İmamlık)”. Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/181-186. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2000. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Fıkıh İlmi & İslam Hukuku Terimleri Sözlüğü. 1 

Cilt. İstanbul: Elma Basım Yayıncılık, Elma Basım., 2016. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Hukukı İslâmiyye ve Islahatı Fıkhiyye Kamusu. 

İstanbul: İstanbul Üniversitesi Yayınları, 1951. 

Boğa, Mustafa el vd. el-Fıkhü’l-Menheci ala Mezhebi’l-İmam eş-Şafii. 3 

Cilt. Dımaşk: Daru’l-Kalem, ts. 



Abdurrezzak Gündüz 

181 

Boynukalın, Mehmet. “Zevce”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 44/306-307. İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail el-. Sahîhu’l-Buhârî. Beyrut: 

Dâru İbn-i Kesir, 1422. 

Bulut, Elif Atmaca. 335 Nolu Lice Şer‘iyye Sicilinin Transkripsiyonu ve 

Değerlendirmesi. Diyarbakır: Dicle Üniversitesi, Yüksek Lisans 

Tezi, 2019. 

Bulut, Mehmet. 356 Nolu Diyarbakır Şer‘iyye Sicilinin Transkripsiyonu Ve 

Değerlendirilmesi (H. 1217-1218 / M. 1803-1804). Diyarbakır: Dicle 

Üniversitesi, 2013. 

Cebeci, İsmail. “Sukûk”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. EK-

2/523-527. Ankara: TDV Yayınları, 2019. 

Cevger, Gürkan. “XVIII. Yüzyılda Diyarbakır Şehrinde Ailenin 

Oluşumu, Dağılması ve Demografik Yapısı”. Tarih ve Gelecek 

Uluslararası Hakemli Tarih Araştırmaları Dergisi 2/1 (2016), 82-108. 

Cezîri, Abdurrahman b. Muḥammed el-. el-Fıkhʿale’l-Mezâhibi’l-Erbaʿa. 

5 Cilt. Mısır: el-Mektebetü’t-Tevfikiyye, 2008. 

Cihangir, Meryem. İslam Hukukunda Âdil Yargılama Esasları. Ankara: 

İksad, 2024. 

Cin, Halil. İslam ve Osmanlı Hukukunda Evlenme. Ankara: Ankara 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Yayınları, 1974. 

Cin, Halil - Akgündüz, Ahmed. Türk Hukuk Tarihi. İstanbul: Osmanlı 

Araştırmaları Vakfı, 2017. 

Çeker, Orhan (ed.). Aile Hukuku Kararnâmesi. Konya: Mehir Vakfı 

Yayınları, 1999. 

Çolak, Abdullah. İslâm Hukuk Tarihi ve İslâm Hukukunun Kaynakları. 

İstanbul: Hikmetevi Yayınları, 2018. Basım, ts. 

Demir, Abdullah. Mufassal Türk Hukuk Tarihi. Ankara: Astana 

Yayınları, 2019. 

Demir, Canan. Saraybosna Şer‘iyye Sicillerindeki Nikâh Kayıtları (1781-

1783). Mersin: Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Demirel, Ömer. “1700-1730 Tarihlerinde Ankara’da Ailenin Niceliksel 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

182 

Yapısı”. Belleten 54/211 (20 Aralık 1990), 945-962. 

Diyarbekir (Âmid) Şer‘iyye Sicilleri (DŞS),  Başbakanlık Osmanlı 

Arşivi (BOA), Defter No: 3698, 3750, 3787, 3746, 375, 3685, 3742, 

3718, 3714, 3767, 3741, 3791, 3726, 3800, 3731, 3747, 3804, 3760, 

3768, 3803, 3680, 3707, 3702, 3774, 3775, ts. 

Döndüren, Hamdi. Delilleriyle Aile İlmihali. İstanbul: Erkam Yayınları, 

2016. 

Düzbakar, Ömer. “Osmanlı Toplumunda Çok Eşlilik: 1670-1698 Yılları 

Arasında Bursa Örneği”. Otam Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi 

Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi 23/23 (01 Haziran 2008), 

85-100. 

Düzdağ, Mehmet Ertuğrul. Şeyhülislâm Ebüssuûd Efendi Fetvaları 

Işığında 16. Asır Türk Hayatı. İstanbul: Enderun Kitabevi, 1972. 

Düzenli, Pehlül. Şeyhülislâm Ebussuud Efendi ve Fetvâları. İstanbul: 

Osmanlı Araştırmaları Vakfı Yayınları, 2012. 

Ebû Dâvûd, Suleymân b. el-Eşʿas̱ es-Sicistânî. Sünen’u Ebî Dâvud. thk. 

Şuʿayb el-Arnavût vd. Beyrut: Darü’r-Risaletü’l-Alemiyye, 1430. 

Ekinci, Ekrem Buğra. Hukukun Serüveni. Hiperlink, 2011. 

Ekinci, Ekrem Buğra. İslâm Hukuku Tarihi. İstanbul: Arı Sanat Yayınevi, 

2006. 

Ekinci, Ekrem Buğra. İslâm Hukuku: Umumî Esaslar. İstanbul: Arı Sanat 

Yayınevi, 2006. 

Ekinci, Ekrem Buğra. Osmanlı Hukuku: Adalet ve Mülk. Arı Sanat 

Yayınevi, 2023. 

Erbay, Celal. “Nafaka”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

32/282-285. İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Erdoğan, Mehmet. Fıkıh İlmine Giriş. ed. Necdet Subaşı vd. İstanbul: 

Değerler Eğitimi Merkezi Yayınları, 2. Basım, 2012. 

Erdoğan, Mehmet. Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Ensar 

Neşriyat, 2005. 

Erdoğan, Mehmet. Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Ensar, 3. 

basım., 2010. 

Ertaş, İkram. Hicri 1261/ Miladi 1845 Tarihli Diyarbakır Merkez Kazası 



Abdurrezzak Gündüz 

183 

Gayrimüslim Nüfus Defteri Transkript ve Değerlendirilmesi. Batman: 

Batman Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2017. 

Eşkan, Selma. İslam Aile Hukukunda Evlilik Engeli Olarak Din Farkı 

Problemi. Erzurum: Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Temel 

İslam Bilimleri Anabilim Dalı, Doktora Tezi, 2007. 

Gazanker, Emine. XVI. VE XVII. Yüzyıllarda Osmanlı Toplumunda 

Kimsesiz Çocuklar ve Evlatlıklar. İstanbul, Yüksek Lisans Tezi, 

2014. 

Gedikli, Fethi. “Kazâ (Osmanlı Devleti’nde Kazâ)”. Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 25/117-119. Ankara: TDV Yayınları, 

2002. 

Genç, Yusuf İhsan (ed.). Başbakanlık Osmanlı Arşivi Rehberi. Ankara: 

Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü, 2010. 

Gökbayır, Sema. Osmanlı Hukuk Sisteminde Fıkhın Belirleyiciliği Erzincan 

Şer‘iyye Sicilleri Evlenme-Boşanma Kayıtları Örneği (Günümüz 

Erzincan’ı ile Mukayeseli). Erzincan: Erzincan Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2013. 

Gökçen, Fezanur. XVII. Yüzyıl Bursa Şeriye Sicilleri Çerçevesinde Aile 

Hukuku Uygulamaları. İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, ts. 

Güleç, Hasan. “Şigār”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 39/142-

143. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

Güler, Ümit. “Kıbrıs Sosyal Hayatında Mollalar (18. yy.)”. Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 31/2 (2022), 493. 

Güler, Ümi̇t. “Osmanlı Diyarbekir’inde Mollaların Toplumla Diyaloğu 

ve Sosyal Başarısı”. Davet Dili, 461-476. 

Güler, Ümit. “Osmanlı Döneminde İmamların Mesleki Hayatlarında 

Karşılaştıkları Sorunlar (18. Yüzyıl Diyarbekir Eyaleti Örneği )”. 

İslam Medeniyeti Araştırmaları Dergisi (İmad) 4/1 (2019), 1-31. 

Güler, Ümit. Osmanlı Kıbrıs’ında Müslim-Gayrimüslim İlişkileri. Ankara: 

Fecr, 1. Basım, 2019. 

Güler, Ümit. “Osmanlı Sosyal Hayatında Mollalar: 18. ve 19. yy. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

184 

Diyarbekir Örneği”. Şarkiyat 11/2 (2019), 860-895. 

Güler, Ümi̇t. “Osmanlı Sosyal Hayatında Seyyidler: 18. ve 19. yy. 

Diyarbekir Örneği”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

30/1 (2021), 185-221. 

Güler, Ümit. “XVII. Yüzyıl Kıbrıs Kadı Sicilleri Işığında Osmanlı 

Kıbrısı'nda Evliliğin Sona Ermesi”. Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 52/52, (Haziran 2017), 61-93. 

Güler, Ümit. “Osmanlı Kıbrısı’nda Müslim-Gayrimüslim İlişkileri 17. 

ve 18.  yy.”. İslam Medeniyeti Araştırmaları Dergisi (İMAD),  3/ 2, 

(Aralık 2018), 149–175. 

Güneş, Fikret. el-Ahvalü’ş-Şahsiyye, İslam Hukukunda Aile. 1 Cilt. 

Erzurum, 11. Basım, 2012. 

Gürbüz, İrem. Şer‘iyye Sicillerine Göre 1650-1750 Yıllarında Konya’da 

Çocuklar ve Yetimler. Konya: Konya Selçuk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 

Halebî, İbrâhîm b. Muhammed b. İbrâhîm el-. İzahlı Multeka’l-Ebhur 

Tercümesi. çev. Mustafa Uysal. İstanbul: Direzkonca Matbası, 

1968. 

Hamdi Yazır, Elmalılı. Kur’an-ı Kerîm’in Yüce Meâli. ed. Kasım Yayla. 

İstanbul: Merve Yayınevi, 2002. 

İnalcık, Halil. “Kanunnâme”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

24/333-337. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

İnalcık, Halil. “Padişah”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

34/140-143. İstanbul: TDV Yayınları, 2007. 

İpşirli, Mehmet. “Bab Mahkemesi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 4/362. İstanbul: TDV Yayınları, 1991. 

İpşirli, Mehmet. “Beylerbeyi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

6/69-74. İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

İpşirli, Mehmet. “Huzur Mürâfaası”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 18/444. İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

İpşirli, Mehmet. “Hükümet (Osmanlı Devleti’nde Hükümet)”. Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 18/470-471. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1998. 



Abdurrezzak Gündüz 

185 

İpşirli, Mehmet. “Kazasker”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

25/140-143. Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

İpşirli, Mehmet. “Osmanlılar (Medeniyet Tarihi)”. Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 33/502-505. İstanbul: TDV Yayınları, 

2007. 

İpşirli, Mehmet. “Şeyhülislâm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 39/91-96. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

İzgöer, Ahmet Zeki (ed.). Diyarbekir Şer’iyye Sicilleri: Âmid Mahkemesi 7-

15. Cilt. Diyarbakır: Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, 2015. 

Kaçar, Halil İbrahim. “Teşrî‘”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

40/569-570. İstanbul: TDV Yayınları, 2011. 

Kadri Paşa, Muhammed. el-Ahkâmü’ş-Şer‘iyye fi’l-Ahvâli’ş-Şahsiyye. 

Bairūt: Dar’ül İbn Hazm, Ṭabʿa 1., 1428. 

Kafalı, Mustafa. “Cengiz Han”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 7/367-369. İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Kahveci, Nuri. İslâm Aile Hukuku. 1 Cilt. İstanbul: Hikmetevi Yayınları, 

1. Basım, 2014. 

Kale, Ümmügülsüm Çiçek. İslam Hukukunda Aile İçi Huzursuzluklar ve 

Çözümü (Diyarbakır Şer’iyye Sicilleri Örneği. Elazığ: Fırat 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2022. 

Kallek, Cengiz. “Sak”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 35/584-

586. İstanbul: TDV Yayınları, 2008. 

Karaçay Türkal, Merve. “Trabzon Şer‘iyye Sicillerindeki Nikâh 

Kayıtları (1750-1755)”. Otam 48 (2020), 147-177. 

Karagöz, İsmail (ed.). Dinî Kavramlar Sözlüĝü. Ankara: Yayınları, 5. 

baskı., 2010. 

Karaman, Hayreddin. Ana Hatlarıyla İslâm Hukuku. İstanbul: Ensar, 16. 

bs., 2013. 

Karaman, Hayreddin. Başlangıçtan Zamanımıza Kadar İslam Hukuku 

Tarihi. İstanbul: İrfan Yayınevi, 1975. 

Karaman Hayreddin. İslâm’ın Işığında Günün Meseleleri. 1 Cilt. İstanbul: 

Kalem Yayıncılık, 1980. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

186 

Kaşıkçı, Osman. İslâm-Osmanlı Hukuku. İstanbul: Ufuk Yayınları, 2015. 

Kaya, Ali. “17. Yüzyıl Bursa Şer‘iye Sicillerinin İslam Aile Hukuku 

Açısından Tahlili”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

17/1 (2008), 81-107. 

Kaya, Recep. 400 ve 401 Nolu Çermik Şer‘iyye Sicillerinin Transkripsiyonu 

ve Değerlendirmesi. Diyarbakır: Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2015. 

Kelebek, Mustafa. İslâm Aile Hukukunda Velâyet. Sivas: Cumhuriyet 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1996. 

Kılıç, Muhammed Tayyib. “XVII-XIX. Yüzyıl Şer‘iyye Sicilleri 

Çerçevesinde Diyarbakır’da Gayri Müslimlerin Hukuki 

Tasarrufları”. The Journal of Academic Social Science 132/132 (2024), 

69-89. 

Kılıç, Muharrem. “Mürâât-ı Hilâf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 32/37-38. İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Kılıç, Ünal. “Vali”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 42/492-494. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

Korkmaz, Ömer. XVIII. Yüzyıl Adana Şer‘iyye Sicilleri Özelinde Aile 

Hukuku. Adana: Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2018. 

Kozak, İbrahim Erol vd. Hukuk Tarihi. ed. Fethi Gedikli. Eskişehir: 

Anadolu Üniversitesi Yayınları, 1. bsk., 2019. 

Köksal, Âsım Cüneyd. Fıkıh ve Siyaset: Osmanlılarda Siyâset-i Şer’iyye. 

İstanbul: Klasik, Birinci Basım., 2016. 

Köksal, Asım Cüneyd - Dönmez, İbrahim Kâfi. “Usûl-i Fıkıh”. Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 42/201-210. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2012. 

Köse, Hızır Murat. “Siyaset”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

37/294-299. İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Köse, Saffet. “Lakīt”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 27/68-69. 

Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Kuyucaklızâde, Mehmet Atıf Efendi. Mecelle-i Ahkam-ı Adliye Küllî 

Kâideler Şerhi. İstanbul: Hikmetevi Yayınları, 2020. 



Abdurrezzak Gündüz 

187 

Küçük, Muhammed Mustafa. Üsküdar ve İstanbul Şer‘iyye Sicillerinde 

Kazf ve Hakaret Suçları (16. ve 17. Yüzyıl). Kayseri: Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2024. 

Küçükaşcı, Mustafa Sabri. “İmam”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 22/178-181. İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

Kütükoğlu, Bekir. “Vak‘anüvis”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 42/457-461. İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

Merğînânî, Ebu’l-Hasen ʿAlî b. Ebûbekr el-Ferğânî el-. el-Hidâye fî şerḥi 

Bidâyeti’l-mubtedî. Pakistan: İdaretü’l-Kur’an ve’l-Ulumi’l-

İslamiyye, 1417. 

Mevsılî, Abdullah b. Mahmûd. el-İhtiyar li-Talili’l-Muhtar. 2 Cilt. 

Beyrut, Lübnan: Dar’ül Erkam, ts. 

Minorsky, Viladimir vd. Kürtler ve Kürdistan. çev. Kamuran Fıratlı. 

İstanbul: Doz Yayınları, Can Matbaacılık., 2004. 

Mumcu, Ahmet. “Dîvân-ı Hümâyun”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 9/430-432. İstanbul: TDV Yayınları, 2994. 

Ortaylı, İlber. Hukuk ve İdare Adamı Olarak Osmanlı Devleti’nde Kadı. 

Ankara: Turhan Kitabevi Yayınları, 1994. 

Ortaylı, İlber. “Kadı (Osmanlı Devleti’nde Kadı)”. Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi. 24/69-73. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Örsten, Seda. Osmanlı Hukukunda Fetva. Ankara: Ankara Üniversitesi, 

Yüksek Lisans Tezi, 2005. 

Öz, Davut. 352 Nolu Diyarbakır Şer‘iyye Sicilinin Transkripsiyonu Ve 

Değerlendirilmesi (H. 1136-1264/ M. 1724-1848). Diyarbakır: Dicle 

Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2013. 

Öz, Mehmet. “Tahrir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 39/425-

429. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

Özcan, Tahsin. “Muhallefât”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

30/406-407. İstanbul: TDV Yayınları, 2005. 

Özcan, Tahsin. “Osmanlılar (Dinî Hayat)”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 33/538-541. İstanbul: TDV Yayınları, 2007. 

Özcoşar, İbrahim. 315 Numaralı hicri 1154-1155 (m. 1741-1742) Tarihli 

Diyarbakır Şer‘iyye Sicilinin Transkripsiyonu ve Değerlendirmesi. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

188 

Diyarbakır: Dicle Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2000. 

Özdemir, Rifat. “Tokat’ta Ailenin Sosyo - Ekonomik Yapısı (1771-

1810)”. Belleten 54/211 (1990), 993-1052. 

Özen, Şükrü. “Kâdılkudât”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

24/77-82. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Özenç, Ali. 18. Yüzyıl Diyarbakır Şer‘iyye Sicillerine Göre Din Gelenek ve 

Törelerin Kavşağında Osmanlı Âmid Ailesi. Bursa: Uludağ 

Üniversitesi, Doktora Tezi, 2016. 

Özgül, İbrahim. “Şer‘iyye Sicillerine Göre XVIII. Yüzyılda 

Diyarbakır’da İkamet Eden Aşiretlerdeki Problemler Ve 

Çözümleri”. Ekev Akademi Dergisi 23/77 (2019), 241-252. 

Pakalın, Mehmet Zeki. Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü. 

İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 2. Basım, 1971. 

Parlatır, İsmail. Açıklamalı İslâmi Terimler Sözlüğü. Ankara: Akçağ 

Basım Yayım, 2017. 

Sâğırcî, Esad Muhammed Sâid es-. Delilleriyle Hanefi Fıkhı. çev. Halil 

Aldemir vd. İstanbul: Karınca & Polen Yayınları, 2009. 

Savadogo, Abdourahamane. İslam Aile Hukukunda Nişanlanma ve Evlilik 

Akdi Esnasında Ortaya Çıkan Çağdaş Problemler. Konya: Necmettin 

Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2018. 

Serahsî, Muḥammed b. Ahmed b. Ebî Sehl Şemsü’l-Eimme es-. el-

Mebsût. 30 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 1414/1993. 

Suruç, Salih. Kâinatın Efendisi Peygamberimizin Hayatı. İstanbul: Nesil 

Yayınları, 2008. 

Şirbîni, Şemseddin Muhammed b. Ahmed. Muğni’l-Muhtac İla Ma’rifeti 

Meani Elfazi’l-Minhac. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1. 

Basım, 2006. 

T.D.K - Türk Dil Kurumu (Ankara) (ed.). Felsefe ve Gramer Terimleri. 

Ankara: T.D.K, 1942. 

Tekin, Pınar. 1873, 1874 ve 1875 Numaralı Trabzon Şer‘iyye Sicillerindeki 

Nikâh Kayıtları ve Değerlendirilmesi (H. 1124-1128/ M. 1712-1716). 

Elazığ: Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih 



Abdurrezzak Gündüz 

189 

Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, 2024. 

Temel, Ahmet. Güncel Uygulamalarıyla İslam Aile Hukuku. 1 Cilt. 

İstanbul, MC Matbaa Ltd Şti., ts. 

Türcan, Talip vd. İslâm Hukuku El Kitabı. ed. Talip Türcan. Ankara: 

Grafiker Yayınları, 1. Basım, 2012. 

Türkiye Cumhuriyeti (ed.). TMK Türk Medeni Kanunu. Ankara: Yetkin, 

3. bsk., 2015. 

Tüzüner, Özlem. “Diyarbekir Şer‘iyye Sicillerinde Âmid 

Mahkemesinin Nafaka Konulu Bazı İçtihatlarının İncelenmesi”. 

Selçuk Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 30/4 (2022), 1835-1881. 

Uğur, Yunus. “Şer‘iyye Sicilleri”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 39/8-11. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

Unan, Fahri. “Mevleviyet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

29/467-468. Ankara: TDV Yayınları, 2004. 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı. Büyük Osmanlı Tarihi. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, 1988. 

Ülke, Cemal. Kürdistan Eyaleti’nin İdari Yapısı (1847-1867). Mardin: 

Mardin Artuklu Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2014. 

Ünal, Mehmet Ali. Osmanlı Müesseseleri Tarihi. Isparta: Kardelen, 1997. 

Yaman, Ahmet. İslam Aile Hukuku. İstanbul: Marifet Yayınları, 1999. 

Yaman, Ahmet - Çaliş, Halit. İslâm Hukukuna Giriş. İstanbul: M.Ü. 

İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 5. baskı., 2013. 

Yangın, Mehmet. 399 Nolu Çermik Şer‘iyye Sicilinin Transkripsiyonu ve 

Değerlendirilmesi (H. 1330-1336/ M. 1912-1918). Diyarbakır: Dicle 

Üniversitesi Sosyal bilimler Enstitüsü İslam Tarihi Anabilim 

Dalı, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Yavaş, Ferhan Sultan. Çorum Şer’iyye Sicilleri Çerçevesinde Aile Hukuku 

Davaları (1255-1290/1840-1874. İstanbul: Marmara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2016. 

Yavuz, Hulusi. “Adliye Nezâreti”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 1/389-390. İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Yılmaz, Ahmet Yusuf. Osmanlı Hukukunda Batılılaşma Süreci (1808-

1920). Ankara: Gazi Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2016. 



Osmanlı Diyarbekiri’nde Ailenin Oluşumu ve İslam Hukuku Açısından Tahlili 

190 

Yörük, Saim. XVIII. Yüzyılın İlk Yarısında Adana Kazâsı (1700-1750). 

Erzurum: Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2011. 

Yurt, Vedat. Osmanlı Devleti’nde 19. Yüzyılın İkinci Yarısında Evliliğe 

Tahdit Tedbirleri: İranlılarla Evlilik Yasağı. İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Yurtseven, Yılmaz. “1917 Tarihli Hukuk-i Aile Kararnamesi ve 

Osmanlı Aile Hukukuna Getirdiği Yenilikler”. Selçuk Üniversitesi 

Hukuk Fakültesi Dergisi 11/1-2 (2003), 200-250. 

Zuhayli, Vehbe. İslâm Fıkhı Ansiklopedisi. çev. Ahmet Efe vd. İstanbul: 

Risale Yayınevi, 1994. 

 



9292625

9786259292625

78625


