
��������������

���������������������
�
�������������������

��������������������������������
�������
���
�������� 	��������� ����������� �������
������������������
���������������������������
��������
��������������������������������������
���
�����������������
�
������������������� ��
������������ ­���
������ ������ ��� ������
������������������� �����������������������
����� ���
����� ��������� ����  �� ������������
��������������������
���
������� ������ ����
���������� ���������������������  ��	�� ������
�
����� ���� �������� ����� �
������ 	�����������
�����������
��������� ���
�����­����
������
	�������
�� �����������
����������	�����
����
������������ ��
���� �

����  �
��� ���
��
������
���������������� �� ���� ���������  ��� ���
�
�
�����������
�������������������
��
��������
�������������������������������������
��
�
������������������������������
��
��� �������
 ���������
����� ������
������������������
�������������������������������	������������
������ ������
�������������������������
�����
��� ����������� ����
��� ������� �� ������
������������ �����������������������������
��������������� �������
 �

786057        424792



 

SAHÎHAYN ÜZERİNDE İCMÂ 

MESELESİNİN TAHLİLİ 

 

 

 

 

 

 

İHSAN BUĞRAHAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 
 

Bu kitabın yayın hakkı Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı 

Yayınları’na aittir. Yayınevi ve yayıncısının izni olmaksızın 

çoğaltılamaz, kopyalanamaz ya da yayınlanamaz. 

 

 

 

 

 

 

SAHÎHAYN ÜZERİNDE İCMÂ MESELESİNİN 

TAHLİLİ 

Yazar: İhsan Buğrahan 

ISBN: 978-605-74247-9-2 

 

© Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

E-Yayın/Kasım 2021, Diyarbakır 

Tüm Hakkı Saklıdır 

 

Editör: Mehmet Bilen 

Kapak ve Mizanpaj: Fuat İstemi 

 

Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

Sertifika No: 52468 

Mimar Sinan Cad. Aslan Apt. A Blok, Kat: 1, No: 2, 

Yenişehir/DİYARBAKIR 

https://www.sarkiyat.org/ 

sarkiyatvakfi@gmail.com 

https://www.sarkiyat.org/
mailto:sarkiyatvakfi@gmail.com


3 
 

 

İhsan Buğrahan, 09.03.1985 tarihinde Bingöl’de doğdu. 

İlkokulu Atatürk İlköğretim Okulunda, Ortaokul 

ve Liseyi Bingöl İmam Hatip Lisesinde 

tamamladı. Klasik tarzda eğitim veren 

medreselerde Arapça ve dini ilimler tahsil etti. 

2017 yılında Fırat Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesinden mezun oldu. 2020 yılında Bingöl 

Üniversitesi Hadis Anabilim Dalından “Sahîhayn 

Üzerinde İcmâ Meselesinin Tahlili” adlı teziyle 

yüksek lisansını tamamladı. Aynı yıl Dicle 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsünde 

başladığı doktora eğitimine devam etmektedir. 

2011 yılından beri Diyanet İşleri Başkanlığında 

çeşitli kademelerde çalışan Buğrahan, halen aynı 

kurumda Din Hizmetleri Uzmanı olarak görev 

yapmaktadır.  

 



4 
 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖN SÖZ ........................................................................................ 8 

KISALTMALAR ....................................................................... 11 

GİRİŞ 

1.1. ARAŞTIRMANIN KONUSU, ÖNEMİ VE AMACI .... 13 

1.2. ARAŞTIRMANIN METODU VE KAYNAKLARI ...... 15 

1.3.  MUHAMMED B. İSMÂÎL EL-BUHÂRÎ VE EL-

CÂMİU’S-SAHÎH ADLI ESERİ ............................................ 18 

1.4. MÜSLİM B. EL-HACCÂC VE EL-CÂMİU’S-SAHÎH 

ADLI ESERİ ............................................................................ 31 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İCMÂ VE TELAKKÎ Bİ’L-KABÛL KAVRAMLARI 

1. İcmâ Kavramı ....................................................... 39 

1.1. İcmâın Kısımları ........................................................... 49 

1.1.1. Sarîh İcmâ .................................................................. 50 

1.1.2. Sükûtî İcmâ ................................................................ 51 

1.2. İcmâın Kaynaklık Değeri ve İnkârı ............................... 55 

1.3. İcmâın Gerçekleşmesine Dair Bazı İtirazlar ve 

Gerekçeleri ............................................................................ 59 

2. Telakkî bi’l-Kabûl Kavramı ............................... 68 

2.1. Sözlük Anlamı .............................................................. 68 

2.2. İstilâhî Anlamı .............................................................. 73 

2.2.1. Hanefî Fakîhlere Göre Telakkî bi’l-Kabûlun Istılâhî 

Tanımı  ................................................................................ 74 

2.2.2. Diğer Fakîh ve Muhaddislere Göre Telakkî bi’l-

Kabûlün Istılâhî Tanımı ...................................................... 76 

2.3. Telakkî bi’l-Kabûlün Fâili ve Gerçekleşme Durumu ..... 81 



5 
 

2.4. Telakkî bi’l-Kabûlün Hadisleri Desteklemedeki Rolü .... 84 

2.5.  İcmâ İle Telakkî bi’l-Kabûlün Birbiriyle Münasebeti ... 85 

2.6.  Telakkî bi’l Kabûlün Bağlayıcılığı ve Bilgi Değeri ....... 90 

2.7. Telakkî bi’l-Kabûle Mazhar Olan Hadislerin Tercih 

Nedeni Sayılması ................................................................. 97 

2.8. Değerlendirme ............................................................... 99 

İKİNCİ BÖLÜM 

SÂHİHAYN ÜZERİNDE İCMÂ MESELESİ VE TAHLİLİ 

1. Sahîhayn Üzerinde İcmâın Olduğunu Savunan 

Âlimlerin Görüşleri ......................................................... 106 

1.1. Abdurrahmân en-Nesâî (ö. 303/915) .......................... 106 

1.2. Ebû İshâk el-İsferâyînî (ö. 418/1020) .......................... 107 

1.3. Ebû Nasr el-Vâilî es-Siczî (ö. 444/1052) ..................... 109 

1.4. Ahmed b. Hüseyin el-Beyhakî (ö. 458/1066) .............. 110 

1.5. İmâmü’l-Haremeyn el-Cüveynî (ö. 478/1085)............ 111 

1.6. İbnü’l-Kayserânî el-Makdisî (ö. 507/1113) ................. 112 

1.7.  Kâdî İyâz (ö. 544/1149) .............................................. 114 

1.8. İbnü’l-Esîr el-Cezerî (ö. 606/1210) ............................. 116 

1.9. İbnü’s- Salâh (ö. 643/1245) ......................................... 117 

1.10. Muhyiddîn en-Nevevî (ö. 676/1277) ........................ 120 

1.11. Takıyyüddîn İbn Teymiyye (ö. 728/1328) ................ 122 

1.12. İbnü’l-Kayyim el-Cevziyye (ö.751/1350) .................. 125 

1.13. İbn Keykeldî el-Alâî (ö. 761/1359) ............................ 127 

1.14. Ebü’l-Fidâ İbn Kesîr (ö. 774/1373) ........................... 129 

1.15. Sirâcüddîn el-Bulkînî (ö. 805/1403) ......................... 131 

1.16. İbn Haldûn (ö. 808/1406) ......................................... 132 

1.17. İbn Hacer el-Askalânî (ö. 852/1449) ......................... 134 

1.18. Şemseddîn es-Sehâvî (ö. 902/1497) ........................... 138 

1.19. Celâlüddîn es-Süyûtî (ö. 911/1505) .......................... 140 

1.20. Zekeriyyâ el-Ensârî (ö. 926/1520) ............................. 142 

1.21. Alî el-Kârî (ö. 1014/1605) ......................................... 143 



6 
 

1.22. Şah Veliyullah ed-Dihlevî (ö. 1176/1762) ................. 145 

1.23. Muhammed b. Alî eş-Şevkânî (ö. 1250/1834) ........... 147 

1.24. Cemâlüddîn el-Kâsımî (ö. 1332/1914) ...................... 149 

1.25. Ahmed Muhammed Şâkir (ö. 1377/1958) ................. 150 

1.26. Mehmet Sofuoğlu (ö. 1407/1987) ............................. 151 

1.27. Nasırüddin el-Elbânî (ö. 1420/1999) ........................ 153 

1.28. Muhammed Accâc el-Hatîb (ö.1443/2021) ............... 155 

1.29. Mehmet Yaşar Kandemir (1939/-) ............................ 156 

1.30.  Değerlendirme .......................................................... 158 

2. Sahîhayn Üzerinde İcmâın Olmadığını Savunan 

Âlimlerin Görüş ve Delilleri .......................................... 169 

2.1. Hâkim en-Nîsâbûrî (ö. 405/1014) ............................... 170 

2.2. Ebü’l-Velîd el-Bâcî (ö. 474/1081) ................................ 171 

2.3. İbn Berhân el-Bağdâdî (ö. 518/1124) .......................... 172 

2.4. Abdülkâdir el-Kuraşî (ö. 775/1373) ............................ 174 

2.5. Bedreddîn ez-Zerkeşî (ö. 794/1392) ............................ 177 

2.6. Kemâlüddîn İbnü’l-Hümâm (ö. 861/1457) ................. 179 

2.7. İbn Kutluboğa (ö. 879/1457) ....................................... 181 

2.8.  Muhammed b. Süleymân el-Kâfiyecî (ö. 879/1474) ... 183 

2.9. Muhibbullah b. Abdişşekûr el-Bihârî (ö. 1119/1707) . 184 

2.10. Emîr es-San‘ânî (ö. 1182/1768) ................................ 185 

2.11. Muhammed b. Abdüla‘lâ el-Leknevî (ö. 1225/1810) . 188 

2.12. Babanzâde Ahmed Naim (ö. 1353/1934) .................. 190 

2.13. İzmirli İsmail Hakkı (ö. 1365/1946) .......................... 192 

2.14. Ebü’l-A‘lâ el-Mevdûdî (ö 1399/1979) ....................... 193 

2.15. Şuayb el-Arnâut (ö. 1438/2016) ............................... 195 

2.16. Mehmed Said Hatiboğlu (1933/-) ............................. 198 

2.17. M. Hayri Kırbaşoğlu (1954/-) ................................... 200 

2.18. Enbiya Yıldırım (1965/-) .......................................... 202 

2.19. Hacı Musa Bağcı (1965/-) ......................................... 204 

2.20. Değerlendirme ........................................................... 206 



7 
 

3. Sahîhayn’a Yönelik Yapılan Bazı Önemli 

Tenkidler ........................................................................... 213 

3.1. Ahmed b. Hanbel (ö. 241/855) .................................... 213 

3.2. Muhammed b. Hüseyin el-Herevî (ö. 317/929) .......... 216 

3.3. Alî b. Ömer ed-Dârekutnî (ö. 385/995) ...................... 219 

3.4. Ebû Mes‘ûd ed-Dımeşkî (ö. 400/1009) ....................... 225 

3.5. İbn Hazm (ö. 456/1064) .............................................. 231 

3.6. Ebû Alî el-Gassânî (ö. 498/1105) ................................ 243 

3.7. Takıyyüddin İbn Teymiyye (ö. 728/1328) .................. 249 

3.8. Nâsırüddın el-Elbânî (ö. 1420/1999) .......................... 261 

3.9. Değerlendirme ............................................................. 270 

4. İcmâ Fikrini Kabul Edenlerin ve Red Edenlerin 

Görüşlerinin Mukayesesi ............................................... 273 

SONUÇ ..................................................................................... 285 

KAYNAKÇA ............................................................................ 291 

 

 

 

  



8 
 

ÖN SÖZ 

Hadis âlimleri, Kur’ân ve Sünnette yer almayan 

meselelerin tartışma konusu edinilmesini bidat kabul 

ettiklerinden bidat’ın girmediği bir İslâm anlayışını 

esas almış ve sahîh İslâm düşüncesinin ancak âyet, 

hadis ve ilk nesillerin (sahâbe-tâbiîn) görüşleriyle 

ortaya konulabileceğini düşünmüşlerdir. İslam 

düşüncesinin gelişiminde özellikle Kur’ân ve Sünneti 

belirleyici ve bağlayıcı olarak gördüklerinden beşerî 

görüş olarak kabul ettikleri re’y ile yabancı kültürlere 

dayalı anlayışlara karşı da mesafeli bir tutum 

geliştirmişlerdir. 

Hicrî üçüncü asır, “Kütüb-i sitte” veya “Kütüb-i 

erbaa” diye isimlendirilen temel hadis kaynaklarının 

telif edildiği zaman dilimidir. Hicrî üçüncü asır 

öncesinde sadece sahîh hadisler derlenmemiş; zayıf, 

hatta bir takım uydurma rivâyetler de hadis 

kaynaklarında yer bulabilmiştir. Muhaddisler çelişkili 

görülen sahîh rivâyetleri, “ihtilafu’l-hadîs” başlığıyla 

kaleme aldıkları eserlerle; zayıf veya mevzû rivâyetleri 

de sadece sahîh hadislerin yer aldığı eserleri telif 

etmek suretiyle ilgili sorunlara çözüm arama 

gayretinde olmuşlardır.  

Sahîh hadisleri müstakil eserlerde toplama 

faaliyeti, hicrî üçüncü asırda yaygınlık kazanmıştır. 

Hadis ulemasının önemli simalarından sayılan 



9 
 

Muhammed b. İsmail el-Buhârî (ö. 256/870) ve Müslim 

b. el-Haccâc (ö. 261/875), üçüncü asırda sahîh hadisleri 

tedvin etme gayesi ile eser telif eden 

müelliflerdendirler. Bu müelliflerin eserleri, hicrî 

dördüncü asrın ikinci yarısından günümüze kadar 

sürekli dikkatleri üzerlerinde toplamış ve başka bir 

kaynağa nasip olmayan bir payeye sahip olmuşlardır.  

Buhârî ve Müslim’in telif ettikleri es-Sahîh’leri, 

“sadece sahîh hadislerin derlendiği iki kitap” 

manasında “Sahîhayn” diye isimlendirilmiş ve İslâm 

ümmetinin geneli tarafından büyük bir teveccüh ile 

karşılanmışlardır. Genel olarak Kütüb-i Sitte’ye 

duyulan bir güven varsa da, Buhârî ve Müslim’in 

eserleri daima ayrıcalıklı yerlerini korumuş, dinî 

literatürün kaynağı olma sıralamasında Kur’ân’dan 

sonra ikinci sırada yer almışlardır.  

Bu iki eser, kazandıkları otoritenin neticesi olarak, 

en sahîh rivâyetlerin kaynağı olarak görülmüş ve 

hadisin bu kaynaklarda yer alması güven duyulması 

için yeterli kabul edilmiştir. İlgili eserler, tarih 

içerisinde eleştirilere konu olmuş iseler de yüksek 

oranda güven ve beğeni kazanarak kutsallığını ve 

etkinlik oranlarını arttırarak dinî düşüncenin 

Kur’ân’dan sonraki ana kaynakları olmuştur. Öyle ki 

bu güven, hicrî beşinci asırdan itibaren ‘bu iki eserin 

ihtiva ettiği hadislerin sıhhati üzerinde icmâın 

oluştuğu’ şeklindeki kabullerle sonuçlanmıştır.  



10 
 

Bu güven sonucunda, kimi hadis âlimleri, bu iki 

eserde bulunan mevcut hadislerin sahîhliğinde bir 

ittifakın olduğunu dile getirmiş, kat‘î derecede sahîh 

olduğu düşünülen bu hadislerin de nazarî ilim ifade 

ettiğini dolayısıyla bunlarla amel etmenin vücûbiyeti 

hususunda ümmetin icmâının olduğunu 

savunmuşlardır. Sayıları azımsanmayacak oranda olan 

bazı hadis âlimleri de icmâ fikrini kabul etmemiş, bu 

iki eserde bulunan hadislere yönelik çeşitli tenkidlerde 

bulunmuşlardır. 

Bu çalışmamızda icmâ ve telâkkî bi’l-kabûl 

kavramlarını inceleyerek iki tarafın düşüncelerine yer 

verip Sahîhayn üzerinde icmâ meselesine açıklık 

getirme niyetindeyiz. Araştırmamızın sürekli 

güncelliğini koruyan ‘Sahîhayn üzerinde icmâ’ ile 

alakalı tartışmalara önemli katkı sağlayacağı 

ümidindeyiz.  

Bu konuyu bana tevdi eden ve yardımlarını 

esirgemeyen değerli hocam ve danışmanım Dr. Öğr. 

Üyesi Murat Kaya’ya ve çalışmanın olgunlaşmasına 

önemli katkılar sunan Hadis Anabilim Dalının değerli 

hocaları Dr. Öğr. Üyesi Thamer Hatamleh ve Dr. Öğr. 

Üyesi Ali Çelik’e şükranlarımı arz ederim. 

İhsan Buğrahan 

BİNGÖL - 2021 



11 
 

KISALTMALAR 

DİA : Diyanet İslâm Ansiklopedisi 

DİB : Diyanet İşleri Başkanlığı 

İFAV : Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları 

İSAM : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Araştırmaları Merkezi 

BAE : Birleşik Arap Emirlikleri 

Hz. : Hazreti 

TDV : Türkiye Diyanet Vakfı 

Yay. : Yayınevi 

Thk. : Tahkik 

Trc. : Tercüme eden 

Sy. : Sayı 

a.g.e : Adı geçen eser 

a.g.m. : Adı geçen makale 

a.g.md. : Adı geçen madde 

a.mlf : Aynı Müellif 

b. : Bin/ibn 



12 
 

bkz. : Bakınız 

bnt. : Bint 

c. : Cilt.            

çev. : Çeviren 

haz. : Hazırlayan 

neşr : Neşreden 

r. anhâ : Radiyallahu anhâ 

r.a. : Radiyallahu anh 

s. : Sayfa 

s.a.s : Sallallâhu aleyhi ve sellem 

a.s. : Aleyhi’s-Selâm 

t.y : Tarih yok 

ö. : Ölüm tarihi 

vb. : Ve benzeri 

v.d : Ve diğerleri 

y.y : Yayın yeri yok 

b.y : Basım yeri yok 



13 
 

GİRİŞ 

 1.1. ARAŞTIRMANIN KONUSU, ÖNEMİ VE 

AMACI 

İslâm dünyasında, “Sahîh-i Buhârî”, “Sahîh-i 

Müslim” veya “Sahîhayn” olarak meşhur olmuş bu iki 

eser, tasnif edildikleri hicrî üçüncü asırdan günümüze 

kadar Kur’ân’dan sonra hiçbir kitaba nasip olmamış 

bir ilgiye mazhar olmuşlardır. Bu konum sayesinde bu 

iki eserin ihtiva ettiği hadisler hüsn-ü kabûl ile 

karşılanmış, bunların tamamının sahîh olduğu, nazarî 

ilim ifade ettiği, kendileriyle amel edilmesinin de vâcib 

olduğu ve hatta bu hususta İslâm âlimlerinin icmâının 

olduğu savunulmuştur. İcmâ fikri sürekli gündemde 

tutulmuş ve günümüze kadar süre gelmiştir. Bu fikrin 

savunuculuğunu yapanlar olduğu gibi kabul etmeyip 

reddedenler de olmuştur. Bir taraftan Sahîhayn’daki 

hadislerin sahîhliği hakkında icmâ iddiasının olması, 

diğer taraftan da icmâ fikrini kabul edilmeyip bu iki 

eserin ihtiva ettiği bazı rivâyetlerin sened ve metin 

bakımından tenkide tabi tutulması, çelişkili durum 

bağlamında önemli bir sorun teşkil etmektedir.  

En fazla teveccüh gösterilen kaynaklar olmakla 

birlikte kimi tenkidlerden de kurtulamamaları, bize 

Sahîhayn üzerinde icmâ fikrinin izaha muhtaç bir 

durum olduğunu düşündürtmüştür. Dolayısıyla 



14 
 

çalışmamızda bu meseleyi ele alıp bu iki eser üzerinde 

icmâın olup olmadığının tahlilini yapmaya çalışacağız.

 Çalışmamız, bir giriş iki bölümden 

oluşmaktadır. Giriş bölümünde Buhâri ve Müslim’in 

hayatı ve Sahîhayn hakkında özet bir takım bilgiler 

verilmiştir. Birinci bölümde İslâm dininin üçüncü şer‘î 

kaynağı olan icmâ ile yakın değere sahip olan telakkî 

bi’l-kabûl kavramları ana hatlarıyla ele alınmış ve bu 

iki kavram hakkında bir değerlendirme yapılmıştır. 

İkinci bölümde ise güncelliğini koruyan Sahîhayn 

üzerinde icmâ meselesi ele alınmıştır. Öncelikle 

Sahîhayn üzerinde icmâın olduğunu savunan âlimlerin 

görüş ve delilleri kronolojik bir sıra takip edilerek 

verilmiş, akabinde de Sahîhayn üzerinde icmâın 

olmadığını savunan âlimlerin görüş ve delilleri 

sıralanmıştır. Sonrasında Sahîhayn’a yöneltilen bazı 

tenkidlere de yer vererek ilgili görüşlerin mukayesesi 

ile bir sonuca gitmeye çalışılmıştır.  

Sahîhayn üzerinde icmâ meselesi, asırlardır İslâm 

dünyasının gündeminde yer alan önemli bir konudur. 

Bu nedenle mesele, etraflıca incelenmeyi hak eden bir 

konudur. Dolayısıyla çalışmamızdaki temel amacımız, 

asırlardır İslâm dünyasında tartışılan bu konuyu her 

iki düşünce üzerinden ele alıp bu görüşlerin 

mukayesesini yapmak ve bu konuda bir icmâın olup 

olmadığının tesbitine gayret göstermektir. 



15 
 

1.2. ARAŞTIRMANIN METODU VE KAYNAKLARI 

Temel metodumuz kimi sorulara, ikna edici bir 

takım cevaplar aramaktır. Çalışmamızın temel soruları 

şunlardır. Sahîhayn üzerinde icmâ olduğunu savunan 

âlimler kimlerdir ve bu husustaki görüş ve delilleri 

nelerdir? Bu meselede icmâ fikrine katılmayıp 

reddedenler kimlerdir ve bu konudaki görüş ve 

delilleri nelerdir? Sahîhayn üzerinde bahsi geçen icmâ, 

usûlü fıkıhta işlenilen şer‘î icmâ mıdır? Yoksa gücünü 

ve bağlayıcılığını tıpkı icmâ gibi naklî delillerden alan 

ve bir çeşit icmâ olarak kabul edilen telakkî bi’l-kabûl 

müdür? Bu soruların cevapları tespit edilebilirse 

Sahîhayn hadislerinin sıhhati, bilgi değeri ve 

bağlayıcılığı hususunda icmâın olup olmadığı malum 

olacaktır. 

Müellif ve eserlerini tanıtmak, ilgili kavramlar ve 

ihtiva ettiği manaları tartışmak, Sahîhayn üzerinde 

icmâ meselesini kabul ve red edenleri, görüşlerini ve 

delillerini mukayeseli olarak nazara sunmak takip 

edeceğimiz tümevarım metodutur. 

Tespit edebildiğimiz kadarıyla Sahîhayn üzerinde 

icmâ meselesine dair kapsamlı bir çalışma 

yapılmamıştır. Bu konuda yapılan Arapça 

çalışmalardan biri Halil İbrahim Molla Hatır’ın 

Mekânet’üs-Sahîhayn (el-Matba‘atü’l-Arabiyyeti’l-

Hadîsiyye, Kahire 1982) adlı çalışmasıdır. Molla Hatır, 



16 
 

bu eserinde Sahîhayn hadislerin sıhhati ve bilgi değeri 

konusuna değinmiş bu iki eser üzerinde icmâın 

olduğunu söyleyen bazı âlimlerin görüşlerine yer 

vermiştir. Fakat icmâ fikrine karşı çıkanların kimler 

olduğu, görüş ve delillerinin neler olduğuna yer 

vermeden bir sonuca gitmiştir. Ayrıca Molla Hatır, 

Sahîhayn hakkında mevzu bahis edilen icmâın fıkıh 

usûlü eserlerinde işlenen şer‘î icmâın mı olduğu, yoksa 

gücünü ve bağlayıcılığını tıpkı şer‘î icmâ gibi naklî 

delillerden alan telakkî bi’l-kabûl mü olduğununun bir 

tespitini de yapmamıştır.  

Muhammed Züheyr el-Muhammed, Mes’eletü 

Telakkî’l-Ümmetü Ehâdîse’s-Sahîhayni bi’l-Kabûl ‘İnde’l-

Muhaddisîn, (Mecelletü Câmi‘ati’ş-Şarika li’l-‘Ulûmi’ş-

Şer‘iyyeti ve’l-Kânûniyye, Cilt: 6, Sayı: 2, Şarıka/BAE 

2009) adlı bir makale telif etmiştir. Muhammed Züheyr 

bu makalesinde sadece İbnü’s-Salâh ve İbn Hacer el-

Askalânî’nin görüşlerini telakkî bi’l-kabûl çerçevesinde 

değerlendirerek bir sonuca gitmiştir. O da bu iki eser 

üzerinde iddia edilen icmâın hangisi olduğuna, icmâ 

fikrine kimlerin karşı çıktığına ve delillerin neler 

olduğuna değinmemiştir.  

Diğer bir çalışma da Senâullah ez-Zahîdî’nin 

Ehâdîsü’s-Sahîhayni beyne’z Zanni ve’l-Yakîn (Câmiatü’l-

Ulûmi’l-Eseriyye, Pakistan, t.y.) adlı makalesidir. 

Yazar bu makalesinde sadece Sahîhayn hadislerinin 

bilgi değeri konusunu işlemiştir.  



17 
 

Ülkemizde yapılan çalışmalara baktığımızda; 

Enbiya Yıldırım “Hadis Problemleri” (Otto Yayınları, 

Ankara 2015) adlı eserinde Sahîhayn üzerinde İcmâ 

Meselesi başlığı altında ana hatları ile konuyu ele 

almıştır. Yıldırım, bu makalesinde Sahîhayn üzerinde 

icmâı kabul edenler, red edenler ve bu iki eseri tenkid 

edenlerden bazılarını örnek göstererek bir sonuca 

gitmeye çalışmıştır. H. Musa Bağcı, “Hadis Metodolojisi” 

(Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2015) adlı eserinde 

“Hadis Kaynakları Otoritesiyle İlgili Tartışmalar” başlığı 

altında detaylandırmadan konuyu ele almıştır. Kemâl 

Özcan, “Sahîhayn Hakkında Farklı Görüşler” (Dukuz 

Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 40, 

2014) adlı makalesinde Sahîhayn üzerinde İcmâ 

konusuna yer vermiştir. 

Çalışmamızda yukarıdaki kaynakların yanı sıra, 

Seyfüddîn el-Âmidî’nin el-İhkâm fî Usûli’l-Ahkâm, 

Fahreddîn er-Râzî’nin el-Mahsûl fî İlmi Usûli’l-Fıkıh, 

Ebû Bekr Ahmed. b. Alî er-Râzî el-Cessâs’ın el-Füsûl 

fi’l-Usûl, Bedrüddîn ez-Zerkeşî’nin el-Bahru’l-Muhît, 

Ahmed b. Muhammed b. İshâk eş-Şâşî’nin Usûlü’ş-

Şâşî, Abdulaziz el-Buhârî’nin, Keşfü’l-Esrâr, İbnü’s-

Salâh’ın Ulûmü’l-hadîs, Muhyiddîn en-Nevevî’nin el-

Minhâc Şerhu Sahîhi Müslim b. el-Haccâc, ve İbn Hacer 

el-Askalâni’nin Fethu’l-Barî ile en-Nüket alâ Kitâbi İbni’s-

Salâh, gibi eserler başta olmak üzere bu alana dair 

diğer kaynaklardan da yararlanılmıştır. 



18 
 

1.3.  MUHAMMED B. İSMÂÎL EL-BUHÂRÎ VE EL-

CÂMİU’S-SAHÎH ADLI ESERİ 

Buhârî’nin tam adı; Ebû Abdillah Muhammed b. 

İsmail b. İbrahim b. Muğire b. Berdizbeh1 b. el-Ehnâf 

el-Cu‘fî el-Buhârî’dir.2 Buhârî’nin hicrî 194 yılının 

Şevval ayının3 on üçüncü günü (20 Temmuz 810) 

Cuma namazı sonrası Buhârâ’da doğduğu konusunda 

görüş birliği vardır.4 Babasını küçük yaşlarda 

kaybetmiştir.5 Babasının mal varlığı çok olduğundan 

maddi geçimi için çalışmaya ihtiyaç duymamış, daha 

fazla hadis ilmine odaklanmıştır. 6  

                                                           
1 Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn b. Şeref, Tehzîbü’l-Esmâ ve’l-

Lugât, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, t.y., I, s. 67; Zehebî, Ebû 

Abdillah Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân, Siyeru 

A‘lâmi’n-Nübelâ, (Thk. Şuayb el-Arnâut), Müessesetü’r-Risâle, 

Beyrut 1985, XII,  s. 391.  
2 Zehebî, Tezkiretü’l-Huffâz, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1998, II, 

s. 104; İbn Hacer el-Askalânî, Ebü’l-Fadl Şehabeddîn Ahmed, 

Tağlîku’t-Ta‘lik ‘alâ Sahîhi’l-Buhârî, (Thk. Said b. Abdurrahmân 

Mûsâ Kazakî), el-Mektebetü’l-İslâmiyye, Beyrut 1985, V, s. 384; 

a.mlf. Tehzîbü’t-Tehzîb, Dâru’l-Fikr, Beyrut 1984, IX, s. 41; Nevevî, 

Tehzîbü’l-Esmâ, I, s. 67-68. 
3 Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XII, s. 392; İbn Hacer el-Askalâni, 

Hedyü’s-Sârî, Mukaddimetü Fethu’l-Bârî, (Thk. Ebû Kuteybe Nezîr 

Muhammed el-Fâryâbî), Dâru Taybe, Riyad, t.y., s. 1287. 
4 Nevevî, Tehzîbü’l-Esmâ, I, s. 67-68. 
5 Zehebî Tezkiretü’l-Huffâz, II, s. 555. 
6 Muhammed Mustafâ el-A‘zamî, “Buhârî” Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., İstanbul 1992, VI, 

s. 368. 



19 
 

Arapça öğrenen Buhârî, Kur’ân-ı Kerim’i 

ezberlemiş ve on yaşlarında iken hadis ezberlemeye 

başlamıştır.7 Küçük yaşlarda başlayan hadis öğrenme 

isteği onu birçok ilim merkezine seyahat etmeye 

yönlendirmiştir. Buhârî daha on bir yaşındayken hadis 

meclislerinde dikkat çekmeye başlamıştır. Hocasının 

bir hadisin râvisini yanlış söylemesi üzerine onu ikaz 

etmiş, hocası hadisi tekrar inceleyerek Buhârî’nin 

doğru söylediğini belirtmiştir.8 Buhârî annesi ve abisi 

ile birlikte hicrî 210 yılında hac yolculuğuna çıkmış, 

aynı zaman bu yolculuk Buhârî’nin ilk ilim yolculuğu 

olmuştur. Annesi ve abisi hacdan geri dönmelerine 

rağmen, kendisi dönmemiş, Mekke’de kalarak Hallâd 

b. Yahyâ (ö. 213/829) ve Humeydî (ö. 219/834) gibi 

âlimlerden hadis tahsil etmiştir.9 Buhârî on altı yaşına 

geldiğinde ise Abdullah b. Mübârek (ö. 181/797) ve 

Vekî‘ b. Cerrâh’ın (ö. 197/812) kitaplarını ezberlemiş10 

                                                           
7 Zekeriya Güler, “Buhârî ve el-Câmiu’s-Sahîh’i Üzerine”, Bülent 

Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt. 2, Sayı. 1, 2015, s. 

2. 
8 İbn Hacer el-Askalânî, Hedyü’s-Sârî, s. 1288; Kastallânî, Ebü’l-

‘Abbâs Şihâbüddîn Ahmed, İrşâdü’s-Sârî li-Şerh-i Sahîh-i’l-Buhârî, 

Matba‘atü’l-Kübrâ el-Amiriyye, Mısır 1990, I, s. 32; Güler, a.g.m., 

s. 2; A‘zamî, a.g.md., VI, s. 368. 
9 İbn Hacer el-Askalânî, Hedyü’s-Sârî,  s.1288; Kastallânî, İrşâdü’s-

Sârî, I, s. 32;  A‘zamî, a.g.md., VI, s. 368. 
10 İbn Hacer el-Askalânî, Hedyü’s-Sârî, s. 1288; Kastallânî, İrşâdü’s-

Sârî, I, s. 32; Kemal Sandıkçı, Sahîh-i Buhârî Üzerine Yapılan 

Çalışmalar, Diyanet İşleri Başkanlığı Yay., Ankara 1991, s. 8. 



20 
 

ve başta Hanefî fakîhlerinin görüşleri olmak üzere re’y 

ehlinin içtihatlarını öğrenmiştir.11 

Buhârî mükemmel hafızası, hadis toplarken ince 

eleyip sık dokuması, hadisleri ve râvileri en ince 

ayrıntısına kadar incelemesiyle yaptığı işi ne kadar 

önemsediğini göstermektedir.12 Bağdât‘daki ilim 

meclisinde yaklaşık yirmi bin dinleyicisi bulunan 

Buhârî’nin vefatından kısa bir süre önce, farklı ilim 

merkezlerinde kendilerinden hadis yazdığı 

muhaddisler hakkında “ben hepsi ehli hadisten olan 

bin seksen şahıstan hadis yazdım.13” ifadesini 

kullanmıştır. 

Buhârî, hadis ilmi ve diğer ilimlerin tahsili için 

dönemin ilim merkezleri olan Mekke, Medine, Cezîre, 

Basrâ, Vâsıt, Bağdât, Şâm, Humûs, Askalân, Belh, 

Mısır, Re’y, Herât, Kûfe, Hicâz, Merv, Nîşâbûr ve 

Kaysariye gibi şehir ve bölgelere seyahatlerde 

bulunarak birçok âlimden ders almıştır.14 Buhârî’nin 

ziyaret ettiği bu beldelerden Buhârâ’da Abdullah b. 

Muhammed b. Abdillah b. Ca‘fer b. Yeman el-Cu‘fî el-

Müsnedî (ö. 229/844), Muhammed b. Selam el-

                                                           
11 İbn Hacer el-Askalânî, Hedyü’s-Sârî,  s. 1288. 
12 İbn Hacer el-Askalânî, Hedyü’s-Sârî, s. 1303; Talat Koçyiğit, Hadis 

Tarihi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., Ankara 2010, s. 252; Zekeriya 

Güler, a.g.m., s. 3. 
13 İbn Hacer el-Askalânî, Hedyü’s-Sârî, s. 1290; Güler, a.g.m., s. 3. 
14 Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XII, s. 391-471; İbn Hacer el-

Askalânî, Hedyü’s-Sârî, s. 1288-1289; A‘zamî, a.g.md., VI, s. 368. 



21 
 

Bîkendî’den (ö. 225/839); Belh’te, Mekkî b. İbrahim’den 

(ö. 214/830); Merv’de, Abdân b. Osman (ö. 221/836), Ali 

b. Hasan b. Şakîk (ö. 225/840) ve Sadaka b. Fadl’dan; 

Nîsâbûr’da, Yahyâ b. Yahyâ et-Temîmî’den (ö. 

226/840); Re’y’de, İbrahim b. Mûsâ’dan (ö. 223/838); 

Bağdât’ta, Muhammed b. İsa b. Tabbâ‘ (ö. 224/839), 

Süreyc b. Nu‘mân (ö. 217/833), Muhammed b. Sâbık (ö. 

214/830) ve Affân b. Müslim’den (ö. 220/835); Basrâ’da, 

Ebû Âsım en-Nebîl (ö.212/828),  Abdurrahmân b. 

Hammâd Şuaysî (ö. 212/828), Muhammed b. ‘Ar‘are (ö. 

231/846), Haccâc b. Minhâl (ö. 217/833), Bedl b. 

Muhabir (ö. 215/831) ve Abdullah b. Recâ’dan (ö. 

217/833); Kûfe’de, Ubeydullah b. Mûsâ (ö. 213/829), 

Ebû Nu‘aym Fazl b. Dükeyn (ö. 219/835), Hâlid b. 

Mahled (ö. 213/829), Talk İbn-i Gannâm (ö. 211/827) ve 

Hâlid b. Yezîd el-Mukrî’den (ö. 215/831); Mekke’de, 

Ebû Adirrahmân el-Mukrî (ö. 212/828), Hallâd b. 

Yahyâ (ö. 213/829), Hassân b. Hassân el-Basrî (ö. 

213/829), Ebû Velîd Ahmed b. Muhammed el-Ezrakî 

(ö. 222/837) ve Humeydî’den (ö. 219/834); Medine’de, 

Abdülazîz el-Üveysî (ö. 220/835), Eyyûb b. Süleyman 

b. Bilâl (ö. 224/839) ve İsmâîl b. Ebî Üveys’den (ö. 

226/841) Mısır’da, Sa‘îd b. Ebî Meryem (ö. 224/839), 

Ahmed b. İşkâb (ö. 217/832), Abdullah b. Yûsuf (ö. 

218/8339 ve Esbağ’dan (ö. 225/840) Şam’da, Ebü’l-

Yemân (ö. 221/836), Âdem b. Ebî İyâs (ö. 220/835), Alî 

b. ‘Ayyâş (ö. 219/834), Bişr b. Şu‘ayb (ö. 213/829), Ebû 

Muğîre Abdülkuddüs (ö. 212/828), Ahmed b. Hâlid el-



22 
 

Vehbî (ö. 214/830), Muhammed b. Yûsuf el-Firyâbî (ö. 

212/828) ve Ebû Müshir’den (ö. 218/833) hadis 

dinlemiştir.15 

Üstün ilminin yanında Buhârî, takvâ sahibi ve 

ahlaki fâziletlere sahip biriydi. Çok güçlü hafızaya 

sahip olan Buhârî daha on beş yaşını doldurmadan 

70.000 hadis ezberlemiştir.16 Buhârî’nin mükemmel 

zekâsını ve üstün ezber yeteneğini Ebû Bekr el-

Kulûzâni’nin (ö. 249/864) şu söyleminden rahatlıkla 

anlayabiliriz. “Ben Muhammed b. İsmâîl gibisini 

görmedim. O bir ilim kitabını alır ona öyle bir göz 

gezdirirdi ki, bir defada o kitaptaki hadislerin tüm 

tarîkini ezberlerdi.”17 Nitekim Buhârî, hadis ilmindeki 

yeterliliği ve bilgisi ile dönemin hadisçileri tarafından 

çeşitli yöntemler ile sınanmış ve bu sınavlardan anlının 

akı ile çıkmış ve hadis ilmindeki üstünlüğü her kesim 

tarafından kabül görmüştür. Onun karşılaştığı 

imtihanlardan birini İbn Adiyy (ö. 365/975) şu şekilde 

aktarmıştır. “Buhârî Bağdât’a geldiği zaman hadis 

âlimleri toplandılar. 100 hadisin metinlerini ve isnadını 

karıştırdılar. Bu maklûb hadisleri mecliste Buhârî’ye 

yöneltmeleri için her bir kimseye onar tane hadis 

verdiler sonra insanlar toplandı. Sorulan hadisler 

karşısında Buhârî “Ben o hadisleri öyle bilmiyorum’ 

                                                           
15 Zehebî, Siyeru A‘lâmi’-Nübelâ, XII, s. 394-395. 
16 Kastallânî, İrşâdü’s-Sârî, I, s. 33. 
17 İbn Hacer el-Askalânî, Hedyü’s-Sârî,  s. 1304. 



23 
 

dedi. Herkes görevlendirilmiş oldukları hadisleri 

sorduktan sonra Buhârî, “senin ilk hadisine gelince 

onun isnadı şöyle şöyledir. İkinci hadisin isnadı şöyle 

şöyledir. Üçüncü hadisin isnadı şöyle şöyledir.” 

diyerek bütün hadisleri doğru şekilde düzeltmiştir. En 

sonunda orada bulunanlar Buhârî’nin hafızasının 

kuvvetliliğini dile getirerek, kendisini sınamak için 

böyle bir yola başvurduklarını anlatmışlardır.18        

Buhârî’nin hadis ilminde bir benzeri bulunmadığı, 

Buhârî ile birlikte öğrencilerinin de hadis ilmine olan 

katkılarıyla hadis ilminin büyük gelişmeler katettiği 

gözlenmektedir. Buhârî’nin hocaları da onun 

meziyetlerinden bahsetmişlerdir. Hocalarından 

Nu‘aym b. Hammâd (ö. 228/843) ve muhaddis Ya‘kûb 

b. İbrâhîm ed- Devrâkî (ö. 252/866); “Buhârî bu 

ümmetin fakîhidir.” demektedirler.19 Buhârî’nin başka 

bir hocası olan Kuteybe b. Sa‘îd (ö. 240/855) ise 

“Aklımın erdiğinden beri Buhârî gibisini görmedim. O, 

kendi zamanında sahabe arasındaki Ömer gibiydi. 

Eğer o sahabe devrinde yaşasaydı bir âyet gibi 

olurdu.” demektedir.20 Buhârî şarihi İbn Hacer el-

Askalânî (ö. 852/1449), “Gök kubbenin altında 

                                                           
18 Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XII, s. 409-410; İbn Hacer el-

Askalânî, Hedyü’s-Sârî, s. 1303. 
19 A‘zamî, a.g.md., VI, s. 370. 
20 İbn Hacer el-Askalânî, Hedyü’s-Sârî, s. 1295; Sandıkçı, a.g.e., s. 8-9. 



24 
 

Rasûlullah’ın hadislerini Buhârî’den daha iyi bilen 

birisini görmedim.” demiştir.21 

Hayatı bu kadar ilimlerle, eserlerle ve başarılarla 

geçen bu şahsiyetin, tabi olarak çektiği bir takım 

zorluklar, sıkıntılar da olmuştur. Buhârî’nin 

karşılaştığı sıkıntılara birkaç örnek vermek yerinde 

olacaktır. Hicrî 250 senesinde Nîşâbûr’a seyahat eden 

Buhârî, o dönemin tartışması olan ve mihne olayı 

olarak da adlandırılan “Kur’ân’ın Mahlûkiyyeti” 

hususunda kendisine yöneltilen sorulara ilk önce “bu 

konu hakkında soru sormak bidattır.” diyerek cevap 

vermek istemese de daha sonra “Kur’ân Allah’ın 

kelâmıdır, mahlûk değildir ancak kulların fiilleri 

mahlûktur, bu konuda soru sormak ise bidattır.”22 

cevabını vermiştir. Buhârî’nin vermiş olduğu bu cevabı 

orada bulunan bazı kişiler tarafından yanlış anlaşılmış 

ve Buhârî’nin Kur’ân’ı mahlûk saydığı iddia edilerek, 

Nîşâbûr’u terk etmesine sebep olmuşlardır.23 

Nîşâbûr’u terkedip Buhârâ’ya dönen Buhârî, 

şehrin valisi Hâlid b. Muhammed ez-Zühlî’nin (ö. 

258/872) onu sarayına çağırarak, kendisine ve 

çocuklarına eğitim vermesi talebi ile karşılaşmıştır. Bu 

talep karşısında Buhârî, saraya ve kişilerin ayaklarına 

                                                           
21 İsmail Lütfi Çakan, Anahatlarıyla Hadis, Ensar Neşriyat, İstanbul 

1990, s. 123. 
22 İbn Hacer el-Askalânî, Hedyü’s-Sârî, s. 1311. 
23 İbn Hacer el-Askalânî, Hedyü’s-Sârî, s. 1311. 



25 
 

gitmesinin ilmin küçük görülmesi anlamına geldiğini 

söyleyip, ilim tahsil etmek isteyenlere kapısının açık 

olduğunu belirterek talebi kabul etmemiştir. 

Buhârî’nin teklifi kabül etmemesi valinin hoşuna 

gitmemiş ve Buhârî’nin şehri terk etmesini istemiştir. 

Bunun sonucunda Buhârî, Buhârâ’dan ayrılmak 

zorunda kalmıştır.24    

Şehirden ayrılmak zorunda kalan Buhârî, 

Semerkânt’a doğru yola çıkmıştır. Semerkânt’a 

yaklaşık üç mil mesafede bulunan Hartenk kasabasına 

orada bulunan akrabalarını ziyaret etmek için 

uğramıştır. Bir süre bu kasabaya yerleşen Buhârî, 

orada hastalanarak Semerkant’a gidememiştir. 

Hastalığının ilerlemesi üzerine, 256/870 yılının 

Ramazan bayramı gecesi, 62 yaşında iken vefat ederek 

Hartenk kasabasında defnedilmiştir.25 

Çeşitli ilim meclislerinde binlerce dinleyicisi olan 

Buhârî’nin, birçok ilim adamı yetiştirdiği 

bilinmektedir. Hadis ilminde kendisini takip eden ve 

Buhârî ekolünü geliştirerek devam ettiren belli başlı 

bazı talebelerini zikretmek yerinde olacaktır. Müslim 

b. el-Haccâc, Ebû Zur‘a er-Râzî (ö. 264/878), 

Muhammed b. İsâ et-Tirmizî (ö. 279/892), Abdullah b. 

Abdirrahmân b. el-Fazl ed-Dârimî (ö. 293/912), Ebû 

                                                           
24 İbn Hacer el-Askalânî, Hedyü’s-Sârî, s. 1311. 
25 İbn Hacer el-Askalânî, Hedyü’s-Sârî, s. 1318; Sandıkçı, a.g.e., s. 12; 

Çakan, Anahatlarıyla Hadis, s. 127. 



26 
 

Hâtim er-Râzî (ö. 277/890), Sâlih b. Muhammed b. Amr 

el-Bağdâdi (ö. 293/906), İbrâhîm b. Ma‘kil en-Nesefî (ö. 

295/908), Muhammed b. Nasr el-Mervezî (ö. 294/907), 

Muhammed b. Abdillâh b. Süleymân el-Hadramî (ö. 

297/909), Ahmed b. Şu‘ayb b. Alî en-Nesâî (ö. 303/927), 

Yahyâ b. Muhammed b. Sa‘îd el-Hâşimî (ö. 318/930), 

Muhammed b. İshâk b. Huzeyme es-Sülemî (ö. 

311/924), Ebü’l Abbâs es-Serrâc (ö. 313/925), 

Muhammed b. Yûsuf b.Matar el-Firebrî (ö. 320/931) ve 

İbnü’ş-Şarkî (ö. 325/937)26 gibi isimler Buhârî’nin önde 

gelen talebelerindendir. 

Buhârî’nin hadis alanında telif ettiği en meşhur 

eseri, el-Camiu’s-Sahîh Müsnedü’l-Muhtasar min Umûri 

Rasûlillahî (s.a.s.) ve Eyyâmih’dir.27 el-Câmiu’s-Sahîh ya 

da Sahîh-i Buhâri diye şöhret bulan bu eser, birçok 

İslâm âlimi tarafından övgü ile bahsedilmiş ve İslâm 

ümmetinin geneli tarafından da Kur’ân-ı Kerim’den 

sonra en sahîh kitap olarak kabul edilmiştir.28 Buhârî, 

Sahîh’ini telif etmeye iten nedenlerden birini şu şekilde 

anlatmaktadır: “İshâk b. Râhûye (ö.238/853), “Hz. 

Peygamber’in (s.a.s.) sahîh sünnetini ihtiva eden 

                                                           
26 Sandıkçı, a.g.e., s. 5-6; Mehmet Eren, Buhârî’nin Sahîh’i ve Hocaları, 

Nükte Kitap, Konya 2003, s. 32-34; A‘zamî, “Buhârî”, DİA, VI, s. 

368. 
27 İbn Hacer el-Askalânî, Hedyü’s-Sârî, s. 11 
28 Sandıkçı, a.g.e., s. 17; Mehmet Yaşar Kandemir, “el-Câmiu’s-

Sahîh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yay., İstanbul 1993, VII, s. 114. 



27 
 

muhtasar bir kitap telif etseniz” şeklindeki isteği bende 

heyecan uyandırdı. Böylece ben de el-Câmiu’s-Sahîh’i 

telife karar verdim.”29 Bir diğer sebep ise gördüğü bir 

rüyadan ötürüdür. Buhârî görmüş olduğu rüyayı şu 

şekilde anlatır: “Hz. Peygamber’i (s.a.s) rüyamda 

gördüm. Sanki elimde bir yelpaze ile huzurunda onu 

rahatlatıyordum. Önünde durup ona eza veren şeyleri 

ondan uzaklaştırdım. Bu rüyamı rüya tabircisine 

sorduğumda bana ‘sen Peygamber’i (s.a.s.), ona isnad 

edilecek yalanlardan koruyacaksın’ diye yorumladı. 

Dolayısıyla bu rüya, el-Câmiu’s-Sahîh’i tahrîc ve telife 

beni sevk etmiştir”30 demektedir. 

Buhârî, el-Camiu’s-Sahîh’ini on altı yılda, altı yüz 

bin hadisten meydana getirmiş ve onu Allah ile 

aramda hüccet kıldım31 demiştir. Buhârî eserini 

bitirdikten sonra, o dönemin hadis âlimleri olan Yahyâ 

b. Ma‘în (ö. 233/848), Alî b. el-Medînî (ö. 234/849) ve 

Ahmed b. Hanbel (ö. 241/855) gibi münekkitlere 

sunmuş, onlardan dört hadis dışında bütün hadislerin 

sahîh olduğu dönütünü almıştır.32 el Câmiu’s-Sahîh’deki 

hadis sayısı farklı kaynaklara göre değişkenlik arz 

edebilmektedir. Sebebi ise bazı bâbların kitap olarak 

kabul edilmesi, bazı hadislerin farklı yerlerde tekrar 

                                                           
29 İbn Hacer el-Askalânî,  Hedyü’s-Sârî, s. 9. 
30 Nevevî, Tehzîbü’l-Esmâ, I, s. 74; İbn Hacer el-Askalânî,  Hedyü’s-

Sârî, s. 9. 
31 Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XII, s. 405. 
32 İbn Hacer el-Askalânî, Hedyü’s-Sârî, s. 10. 



28 
 

edilmesi, iki ayrı isnad ile verilen hadislerin ayrı ayrı 

kabul edilmesi ve farklı Sahîh nüshalarından 

dolayıdır.33 İbn Hacer el-Askalânî’ye göre eserde 

muallak ve mütâbi‘lerin dışında mükerrerleriyle 

birlikte 7.397 hadis, 1.341 muallak rivâyet, 341 adet de 

mütâbi‘ bulunmakta, böylece hadislerin toplamı 

9.082’ye ulaşmıştır.34 

Öte Yandan Buhari, el Câmi‘us-Sahîh’in yanı sıra 

başka eserler de telif etmiştir. Bu eserleri; et-Târîhu’l-

Kebîr35, et-Târîhu’l-Evsat36, et-Târîhu’s-Sağîr37, Kitâbü’l-

                                                           
33 Koçyiğit, Hadis Tarihi, s. 256; Kandemir, a.g.md., VII, s. 115. 
34 Kandemir, a.g.md., VII, s. 115. 
35 Buhârî’nin el-Câmiu’s-Sahîh’ten önce yazdığı bu kitap sahasının 

ilk eserlerinden biri olup burada sahâbeden kendi şeyhlerine 

gelinceye kadar 13.000’e yakın râvinin güvenirlik derecesini 

tespit etmiştir. et-Târîhu’l-Kebîr Dâru’l-Ma‘ârifi’l-Osmâniyye 

tarafından dört büyük cilt (sekiz cüz) halinde (1361-1364) 

Haydarabad’da basılmıştır. Ayrıca Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye ve 

Müessesetü’l-Kütübi’s-Sakâfiyye tarafından eserde geçen 

şahısların ve hadislerin fihiristi hazırlatılarak (1987) Beyrut’ta iki 

cilt halinde yayımlanmıştır. Bkz. A‘zamî, “Buhârî”, DİA, VI, s. 

371. 
36Târîhu’l-Kebîr’in bir muhtasarı olduğu anlaşılmakla beraber eserin 

tam olarak günümüze geldiği bilinmemektedir. Çok eksik bir 

nüshası Hindistan’da mevcuttur. ( Bankipür 12/32, nr. 687,56 

varak). Bkz. A‘zamî, a.g.md., VI, s. 371. 
37 Târîhu’l-Kebîr’in bir hulâsası olup râvileri et-Târîhu’l-Kebîr’deki 

gibi alfabetik olarak değil vefat tarihlerine göre ele almakta ve 

onlar hakkında diğer eserlerinde rastlanmayan bilgiler 

vermektedir. Eser Muhammed el-Ca‘ferî tarafından Allahâbâd’da 

(1906, taşbaskısı) ve Ahmedâbâd’da (1907) Mahmûd İbrâhîm 

Zâyed tarafından da Kahire’de (1976-1977) iki cilt halinde 

yayımlanmıştır. Bu çalışma, Yûsuf el-Mara‘şalî tarafından 



29 
 

Künâ38, el-Edebü’l-Müfred39, Kitâbü’d-Du‘afâ’i’s-Sağîr40, et-

Târîh fî Ma‘rifeti Ruvvâti’l-Hadîs41, et-Tevârîh ve’l-Ensâb42, 

                                                                                                            
içindeki hadislerin fihiristi yapılarak Beyrut’ta (1986) yeniden 

basılmıştır. Bkz. A‘zamî, a.g.md., VI, s. 371. 
38 Târîhu’l-Kebîr’i tamamlayıcı mahiyette olan bu eser, isimlerinden 

çok künyeleriyle tanınan 1000 kadar râvi hakkında kısa bilgiler 

vermektedir. Kitabın sonunda Abdurrahmân b. Yahyâ el-

Mu‘allimî el-Yemânî’nin eseri tanıtan bir yazısı bulunmaktadır. 

İbn Ebî Hâtim er-Râzî’nin Beyânü Hatâ’i Muhammed b. İsmâil el-

Buhârî fi Târîhih adlı eseriyle birlikte Haydarâbâd’da (1941) 

basılmıştır. Bkz. A‘zamî, a.g.md., VI, s. 371. 
39 Câmiu’s-Sahîh’te bulunmayan güzel ahlâka dair bazı hadisleri de 

ihtiva eden ve 644 bâb içinde 1322 hadisi toplayan eser 

Hindistan’da (1886), Agra’da (1888), İstanbul’da (1888-1891) ve 

Muhammed Fuâd Abdulbâki’nin tahkikiyle Kahire’de (1955) 

yayımlanmıştır. Bkz. A‘zamî, a.g.md., VI, s. 371. 
40 İbrahim ismiyle başlamakta ve 418 râviyi ihtiva etmektedir. 

Buhârî’nin daha önce zikredilen kitaplarına nispetle oldukça 

küçük hacimli olup alfabetiktir. Eser Agra’da (1323), 

Allahâbâd’da (1325), Bûrân ed-Dânâvî’nin tahkikiyle Beyrut’ta 

(1984), Abdülazîz İzzeddîn es-Seyrevân tarafından el-Mecmû‘ fi’d-

Du‘afâ ve’l-Metrûkîn adıyla ve Nesâî ile Dârekutnî’nin ed-Du‘afâ 

ve’l-Metrûkîn adlı eserleriyle birlikte Beyrut’ta (1985) ve Mahmûd 

İbrâhîm Zâyed’in tahkikiyle Nesâî’nin Kitabü’d-Du‘afâ ve’l-

Metrûkîn’i ile birlikte yine Beyrut’ta (1986) yayımlanmıştır. 

A‘zamî, a.g.md., VI, s. 371. 
41 Bu eserde Buhârî’nin diğer tarih kitaplarına nispetle oldukça 

küçük hacimli olup Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi’nde bir 

nüshası bulunmaktadır (Medine, nr, 524,18 varak). Bkz. A‘zamî, 

a.g.md., VI, s. 371. 
42 Bazı önemli şahsiyetler hakkında bilgiler ihtiva eden eserin diğer 

kitaplarda olduğu gibi belli bir metodu yoktur. Topkapı Sarayı 

Müzesi Kütüphanesi’nde bir nüshası mevcuttur (III. Ahmed, nr, 

2969, vr. 382-399). Bkz. A‘zamî, a.g.md., VI, s. 371. 



30 
 

Kitâbü Halki Ef‘ali’l-‘Îbâd43, Ref‘u’l-Yedeyn fi’s-Salât44 ve 

Kitâbü’l-Kırâati Halfe’l-İmâm’dır.45 

 

   

                                                           
43 Kulların diğer fiilleri gibi Kur’ân’ı telaffuz edişlerinin de mahlûk 

olduğunu ortaya koymak maksadıyla yazılan eser, Muhammed 

Şelsulhak el-Azîmâbâdî tarafından Delhi’de (1888), Ali Sâmî en-

Neşşâr ile Ammâr et-Talîbî tarafından ‘Akâidü’s-Selef adlı eser 

içinde (1970), daha sonra müstakil olarak Beyrut’ta 

yayımlanmıştır. Bkz. A‘zamî, a.g.md., VI, s. 371. 
44 Namazda rükûa varırken ve rükûdan kalkarken tekbir almanın 

sünnet olduğuna dair eser, Urduca tercümesiyle birlikte 

Kalküta’da (1840), Tenvîru’l-‘Ayneyn bi Ref‘i’l-Yedeyn fi’s-Salât 

adıyla Delhi’de (1881), Hayru’l-Kelâm fi’l-Kirâati Halfe’l-İmâm ile 

birlikte Kahire’de ve Ahmed eş-Şerîf tarafından Kurratü’l-‘Ayneyn 

bi Ref‘i’l-Yedeyn fi’s-Salât adıyla Kuveyt’te (1983) basılmıştır. Bkz. 

A‘zamî, a.g.md., VI, s. 371. 
45 Ehl-i Re’y’in görüşlerinin aksine farz namazlarda imâmla beraber 

cemâatin de Kur’ân okumasının gerekli olduğunu savunan eser, 

Hayru’l-Kelâm fi’l-Kırâati Halfe’l-İmâm adıyla ve Urduca 

tercümesiyle birlikte Delhi’de (1840), Kahire’de (1902) ve 

Beyrut’ta (1985) yayımlanmıştır. Bkz. A‘zamî, a.g.md., VI, s. 371; 

Buhârî’nin bunlardan başka el-‘Akide (et-Tevhid),  Ahbâru’s-Sıfât, 

Kadâya’s-Sahâbe ve’t-Tâbiîn, et-Tefsîru’l-Kebîr, Kitâbü’l-‘Atîk, el-

Eşribe, el-Hibe, el-Vuhdân (sadece bir hadis rivâyet eden sahâbilere 

dair), el-Mebsût, el-‘İlel, el-Fevâid, el-‘İtisâm, Kitâbü Eshâbi’n-Nebî, 

Kitâbü Esmâi’s-Sahâbe, el-Câmiu’s-Sağîr, el-Câmiu’l-Kebîr, gibi 

eserlerinin bulunduğu, hocalarının adlarını yazdığı bir Meşyeha’sı 

olduğu eserlerindeki ifadelerden ve kaynaklardan 

anlaşılmaktadır. Buhârî’nin üç râvi ile Hz. Peygamber’e (s.a.s.) 

ulaşan rivâyetlerini ihtiva eden es-Sülâsiyyât daha sonraları tertip 

edilmiştir. Bkz. A‘zamî, a.g.md., VI, s. 371. 



31 
 

1.4. MÜSLİM B. EL-HACCÂC VE EL-CÂMİU’S-

SAHÎH ADLI ESERİ 

Ebü’l-Hüseyn künyesiyle anılan Müslim b. el-

Haccâc el-Kuşeyrî Nîşâbûr’da dünyaya gelmiştir. 

Doğup büyüdüğü Nîşâbûr’a nisbetle en-Nîşâbûrî diye 

anılmıştır.46 Farklı tarihler zikredilse de genel kabüle 

göre 206/821’de doğmuştur.47 İlim sahibi bir aileye 

mensup olan Müslim, ilk tahsilini babası Haccâc b. 

Müslim’den almıştır.48 Dönemin ilim geleneğine 

uyarak küçük yaşlarda Kur’ân hıfzını tamamladıktan 

sonra Arap edebiyatının çeşitli dallarında tahsil 

görmüştür.49 Hadis öğrenimine on iki yaşlarında 

başlayan Müslim, ilk hadis sema’ını el-Muvâttâ 

râvilerinden Yahyâ b. Yahyâ et-Temîmî’den almıştır.50  

İlk ilim yolculuğu ise hicrî 220’de haccetmek üzere 

gittiği Mekke’yedir. Burada en yaşlı hocası 

                                                           
46 Mizzî, Ebü’l-Haccâc Yûsuf b. Zekî, Tehzîbü’l-Kemâl fi Esmâi’r-

Ricâl, (Thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf,) Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 

1983, XXVII s. 499; Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XII, s. 558; İbn 

Hacer el-Askalânî, Tehzîbü’t-Tehzîb, X, s. 113. 
47 İbnü’s-Salâh, Ebû Amr Osman b. Abdirrahmân eş-Şehrezûrî, 

Sıyânetü Sahîhi Müslim mine’l-İhlâli ve’l-Galat ve Himâyetühû mine’l-

İskâti ve’s-Sakat, (Thk. Muvaffak b. Abdullah), Dâru’l-Ğarbi’l-

İslâmî, Beyrut 1984, s. 64; İbn Hallikân, Ebü’l-Abbâs Ahmed b. 

Muhammed, Vefeyâtü’l-A‘yân ve Enbâu Ebnâi’z-Zamân, (Thk.  

İhsân Abbâs), Dâru Sâdır, Beyrut, t.y., V, s. 195. 
48 Nûristânî, Muhammed b. Muhammed, el-Medhal ilâ Sahîhi’l-İmâm 

Müslîm, Mektebetü’ş-Şuûni’l-Fenniyye, Kuveyt 2007, s. 17. 
49 Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XII, s. 558. 
50 Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XII, s. 558. 



32 
 

Ka‘nebî’den (ö. 221/836) hadis dinlemiştir.51 Müslim 

geçimini ticaretle sağlamış, nitekim elbise veya kumaş 

ticareti yaptığından kendisine “bezzâz” denilmiştir.52 

Ticaretle uğraşması onu ilimle iştigalden alıkoymamış 

dükkânında öğrencilerine hadis dersleri vermiştir.53 

Hayatının büyük bölümünü ilmî yolculuklarda geçiren 

Müslim, tahsilini bitirdikten sonra Nîşâbûr’a geri 

dönmüş,54 261/847’de bir hadisi araştırmakla 

meşgulken Nîşâbûr’da vefat etmiştir.55 

Müslim yardım severliğinden dolayı “Nîşâbûr’un 

cömerdi” diye de anılırdı ve sabırlı, azimli, çalışkan bir 

kimseydi.56 Şah Veliyüllah ed-Dihlevî (ö. 1176/1762), 

onun hayatı boyunca kimsenin gıybetini 

yapmadığından ve kimseyi incitmediğinden 

bahsetmektedir.57 Bunun yanı sıra hakkında 

anlatılanlar Müslim’in cesur, güvenilir, vefalı, hakkı ve 

                                                           
51 Ebû Mes‘ûd, Kitâbü’l-Ecvibe li’ş-Şeyh Ebû Mes‘ûd: ‘amma Eşkalü’ş-

Şeyh ed-Dârekutnî ‘ala Sahîh-i Müslim b. el-Haccâc, (Thk. İbrâhim b. 

Alî b. Muhammed Âli Küleyb), Dâru‘l-Varrâk, Riyad 1998, s. 24; 

Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XII, s. 558. 
52 İbn Hacer el-Askalânî, Tehzîbü’t-Tehzîb, X, s. 115. 
53 Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ,  XII, s. 570. 
54 Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ,  XII, s. 558. 
55 Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit, Târihu Bağdâd, 

(Thk.  Beşşar ‘Avvâd Ma‘rûf), Müessesetü’r-Risale, Beyrut 1980, 

XXVII, s. 507; Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XII, s. 564. 
56 Meşhûr b. Hasan, Ebû Ubeyde Âli Selmân,  el-İmâm Müslim b. el-

Haccâc, Dâru‘l-Kalem, Dımâşk 1994, s. 27. 
57 Dihlevî, Abdülazîz b. Şâh Veliyyullah, Büstânül Muhaddisîn, (Trc. 

Ali Osman Koçkuzu), Diyanet İşleri Başkanlığı Yay.,  Ankara 

1986, s. 191. 



33 
 

haklıyı her daim savunan bir kimse olduğunu 

göstermektedir.58 Muhammed b. Yahyâ ez-Zühlî’den 

çekinen bazı devlet adamları ve âlimler, Buhârî’ye 

cephe aldığında Müslim onu savunmuş ve onunla 

arkadaşlığa devam etmiştir.59 Nitekim bahsi geçen 

siyasi olaylar sebebiyle hocası Muhammed b. Yahyâ 

ez-Zühlî talebelerine Buhârî ile görüşmeyi 

yasakladığında herkes onun etrafından dağılıp 

giderken Müslim ilmini takdir ettiğini ifade ederek 

onu savunmuştur. Hatta Zühlî’nin  “Kim mes’eletü’l-

lafz konusunda Buhârî’nin fikrine sahipse bizim 

meclisimizden ayrılsın” demesi üzerine Müslim 

meclisi terk etmiş ve ondan yazdığı hadisleri bir çuvala 

koyarak Zühlî’ye iâde etmiştir.60 Müslim hocası 

Buhârî’yi terk etmeyerek vefasını göstermiştir. İlginçtir 

ki Müslim’in bu vefalı tavrı dönemin temayüz eden 

âlimleri tarafından takdir görmemiştir. Ebû Kurayş el-

Hâfız (ö. 313/926) şöyle bir anekdot anlatmaktadır: 

“Ebû Zür‘a’nın yanındaydık. Müslim b. el-Haccâc 

geldi ve ona selam verdi. Bir süre oturdu ve hadis 

müzakere ettiler. Gittiğinde Ebû Zür‘a’ya, ‘Bu 4000 

hadisi Sahîh’inde topladı!’ dedim. Ebû Zür‘a ise 

‘Diğerlerini niçin terketti? Bu akıl kârı değil. Şayet 

Muhammed b. Yahyâ’yı (Zühlî) idare edebilseydi, 

                                                           
58 Meşhûr b. Hasan, a.g.e., s. 28. 
59 İbn Hacer el-Askalânî, Tehzibü’t-Tehzîb, X, s. 226. 
60 Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XII, s. 572. 



34 
 

adam olurdu.’ dedi.”61 Görüldüğü üzere bu durum 

Müslim’in eleştirilmesine sebep olmuştur.  

Hadis ilmi ve diğer ilimlerin tahsili için o, zamanın 

ilim merkezleri olan Horasân, Mekke, Medine, Irâk, 

Basrâ, Belh, Bağdât, Kûfe, Re’y, Mısır ve Şâm gibi şehir 

ve bölgelere seyahatlerde bulunarak birçok âlimden 

ders almıştır. İlmî seyahatleri esnasında kendilerinden 

istifade ettiği ve ders aldığı hocaları arasında İsmâîl b. 

Ebî Üveys (ö.226/840), Yahyâ b. Yahyâ et-Temimî, Saîd 

b. Mansûr (ö.227/841), Ahmed b. Yunûs (ö. 227/841), 

İshâk b. Râhuye, Muhammed b. Mihrân el-Cemmâl (ö. 

239/853), Kuteybe b. Sa‘îd, Ahmed b. Hanbel ve Buhârî 

gibi önemli hadis âlimleri bulunmaktadır. Onun 

talebeleri arasında Tirmizî, İbn Huzeyme, Ebû Avâne 

el-İsferâyînî (ö. 316/929), Ahmed b. Seleme (ö. 286/899) 

ve İbn Ebî Hâtim (ö. 327/938) gibi büyük hadis âlimleri 

bulunmaktadır.62  

İmam Müslim eserini el-Müsnedü’s-Sahîh diye 

isimlendirmiş olsa da eser Sahîh-i Müslim diye meşhur 

olmuştur. Sadece sahîh hadisleri toplamak üzere 

yazılmış ve bu şekilde isimlendirilmiştir.63 Müslim 

eserini hocalarından bizzat işittiği 300.000 hadis 

                                                           
61 Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XII, s. 571. 
62 Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XII, s. 562-563. 
63 Nevevî, el-Minhâc Şerhu Sahîhi Müslim b. el-Haccâc, (Thk. Halîl 

Me’mun Şihâ), Daru’l-Ma‘rife, Beyrut 2009, I, s. 128. 



35 
 

arasından seçerek tasnif ettiğini ifade etmiş64 ve 

insanlar iki asır boyunca hadis yazsalar bile dönüp 

dolaşıp varacakları yerin bu Müsned olacağını 

söyleyerek çalışmasının kıymetine işaret etmiştir.65  

On beş yıl süren bir çalışma sonucunda hicrî 250 

yılında tamamladığı eserini hocası Ebû Zür’a er-

Râzî’ye (ö. 264/878) takdim etmiş, onun illetli bulduğu 

hadisleri çıkarmış, yalnızca sahîh dediklerini kitabına 

almıştır.66 Hatta ona namazla ilgili Ebû Hüreyre 

rivâyetini sahîh kabul ettiği halde neden kitabına 

almadığı sorulunca “Bana göre sahîh olan bütün 

haberleri bu kitaba almadım. Buraya yalnızca üzerinde 

icma edilen hadisleri aldım.”67 diyerek ilmî 

hassasiyetini ve geleneğe bağlılığını ortaya koymuştur. 

Bu sebepledir ki eseri çokça takdir görmüş ve dönemin 

büyük muhaddisi Buhârî’nin eseri ile mukayese 

edilmiştir. Hatta Ebû Alî en-Nisâbûrî (ö. 349/960) “Gök 

kubbe altında, Müslim‘in kitabından daha sahîhi 

yoktur.”68 demek suretiyle Müslim’in eserini 

Buhârî’nin Sahîh’ine takdim etmiştir. 

Sahîh’te “kitab” adını taşıyan 54 bölüm ve 1.330 

bâb bulunmaktadır. Müslim eserini konularına göre 

                                                           
64 Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XII, s. 565. 
65 Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XII, s. 568. 
66 Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XII, s. 568. 
67 Nevevî, Şerhü’l-Müslim, IV, s. 343. 
68 Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XII, s. 566; İbn Hâcer el-Askalânî, 

Hedyü’s-Sârî, s. 12. 



36 
 

tasnif etmiş, bölüm adlarını belirlemiş ancak bâb 

başlıklarını o yazmamıştır. Bunu hangi sebeple yaptığı 

bilinmemektedir.69 Sahîh-i Müslim’in bâb başlıkları 

İmam Nevevî’ye (ö. 676/1277) aittir. Ahmed b. 

Seleme’nin belirttiğine göre eserdeki hadis sayısı 

12.000 dir. Zehebî (ö. 748/1348) ise bu rakamın 

mükerrerlerle birlikte olduğunu belirtmiş ve hadis 

sayısının tekrarsız 3.033 olduğunu ifade etmiştir.70 

Müslim’in el-Câmiu’s-Sahîh’inden başka rivâyet ve 

dirâyet ilimleriyle ilgili de pek çok kitabı mevcuttur. 

Bu eserler; Kitâbü’l-Künâ ve’l-Esmâ71, el-Münferidât ve’l-

                                                           
69 İbnü’s-Salâh, Sıyâne, s. 102. 
70 Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XII, s. 566; a. mlf. Tezkire, II, s. 589. 
71 Kitabın Zâhiriyye Kütüphanesinde bulunan pek çok 

yazmasındaki isim bu şekildedir. Ancak söz konusu eser 

kaynaklarda el-Esâmî ve’l-Künâ, el-Esmâ ve’l-Künâ, el- Künâ gibi 

farklı isimlerle geçmekte ve her birinin başka eserler olduğu 

vehmine düşürmektedir. Ancak hepsi tek bir kitaptır. Söz konusu 

eser Zâhiriyye Kütüphanesindeki yazmaları esas alınarak bu 

isimle iki kere neşredilmiştir. Birincisi Suriye’de Mutâ et-

Tarâbîşî’nin mukaddimesiyle birlikte Zahiriye’deki nüshanın 

tıpkıbasımı olarak yayımlanmıştır (Dâru’l-Fikr, 1984). İkincisi ise 

Abdurrahîm Muhammed el-Kâşgarî’nin tahkikini yaparak 

yüksek lisansını gerçekleştirdiği çalışmanın neşridir. (Medine, I-

II, 1984) Eser isminden de anlaşılacağı üzere rivâyet zincirinde 

isimleriyle tanınan râvilerin bazı senedlerde künyeleriyle 

anılması veya künyeleriyle bilindiği halde isimleriyle 

zikredilmesinden kaynaklanan karışıklığı gidermek amacıyla 

yazılmıştır. Dört cilttir ve Mekkî b. Abdân tarafından Müslim’den 

rivâyet edilmiştir. Bkz. Sübkî, Tâcüddîn Ebû Nasr Abdülvehhâb 

b. Ali Abdilkâfî, Tabakâtü’ş-Şâfiyyeti’l-Kübrâ, (Thk. Mahmûd 

Muhammed et-Tanâhî -Abdulfettâh Muhammed el-Hulv), Dâru 

Hicre, Cize 1992, II, s. 225. 



37 
 

Vuhdân72, et-Tabakât73, Kitâbü’t-Temyîz74 ve İntihâbü 

Müslim ʿalâ Ebî Aḥmed el-Ferrâ’dır.75 

                                                           
72 Eser kendilerinden sadece bir râvinin rivâyette bulunduğu bazı 

sahâbe veya tâbiîn hakkındadır. Eser üzerinde Hüseyin Alî 

Hasan Batî yüksek lisans çalışması yapmıştır. (1983, Câmi‘atü‘l-

İmâm Muhammed b. Su‘ûd el-İslâmiyye Külliyeti Usûli’d-Dîn) 

Abdülgaffâr Süleyman el-Bündârî ve Sa‘îd b. Besyûnî Zağlûl 

tarafından neşredilmiştir. (Beyrut 1988) A‘zamî, el-Evhâd, el-

Vuhdân ve Men leyse lehû illâ râvin vâhid isimleriyle Müslim’e 

atfedilen eserlerin aslında bu kitap olduğunu ve âlimlerin kitabın 

isminde ihtilaf ettiğini söylemektedir. Bkz. A‘zamî, Menhecü’n-

Nakd İnde’l-Muhaddisîn: Neş’etühû ve Târîhuh, Mektebetü’l-Kevser, 

Riyad 1990, s. 158 
73 Kaynaklarda Tabakâtü’t-Tâbi‘în, Tabakâtü’r-Ruvvât,  Esma’ü’r-Ricâl 

gibi farklı isimlerle de geçen eser Ebû Ubeyde Meşhûr b. Hasan b. 

Mahmûd b. Selmân tarafından neşredilmiştir. (Riyâd, 1991) 

Eserde Medineliler, Mekkeliler, Kûfeliler, Basralılar, Şamlılar ve 

Mısırlılar sıralamasına göre sahâbe ve tâbiîn râvilerinden 2246 

kişi sıralanmaktadır. Söz konusu eseri İbn Hayr el-İşbilî Ebû Saîd 

el-Belhî vasıtasıyla Müslim‘den rivâyet etmektedir. Bir nüshası 

İstanbul’daki III. Ahmed Kütüphanesinde mevcuttur. (nr. 624, vr. 

289-297). Bkz. A‘zamî, Menhecü’n-Nakd, s.158. 
74 Muhaddislerin hadis tenkidindeki metotlarını ele alan eserin bir 

kısmı kaybolmuş, Muhammed Mustafâ el-A‘zamî geniş bir 

mukaddimeyle birlikte yayımlamıştır. (Riyad 1976-1982). Bkz. 

Kandemir, “Müslim b. Haccâc” , Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Aansiklopedis, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., İstanbul, XXXII, s. 93. 
75 Müslim’in, hocası Ahmed el-Ferrâ’nın rivâyetlerinden seçip 

derlediği bu çalışmayı İbn Hacer el-Askalânî kendi hocalarından 

okumuş ve eserin rivâyeti hakkında bilgi vermiştir. Bkz. 

Kandemir, a.g.md., XXXII, s. 94. 



38 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İCMÂ VE TELAKKÎ Bİ’L-KABÛL 

KAVRAMLARI 

Sahîhayn üzerinde icmâ meselesine başlamadan 

önce icmâ ve telakkî bi’l-kabûl kavramlarından 

bahsetmek gerekmektedir. Zira bu kavramlar bu 

meyanda konuşan herkesin ortak kullandıkları 

terimler olup meselenin vuzuha kavuşması için önem 

arzetmektedir. Çünkü Sahîhayn üzerinde icmâ fikrini 

dile getiren âlimlerin görüşlerine baktığımızda, onların 

bu görüşlerinin güç ve bağlayıcılıkları, icmâın temeli 

olan “ümmetin hata üzerinde birleşmeyeceği” 

ilkesidir. 

Telakkî bi’l-kabûl, bilhassa Sahîhayn’daki mevcut 

rivâyetlerin sıhhati ve bilgi değeri mevzusu üzerinde 

gündeme getirilmiştir. Öyle ki, Sahîhayn hadislerinin 

sıhhati, bilgi değeri ve mertebesi üzerinde yapılan 

münakaşalara son noktayı koymak veya münakaşaya 

yer olmadığını belirtmek için, Sahîhayn hadislerinin 

telakkî bi’l-kabûle mazhar olduğu ifade edilmiş ve 

icmâ gibi bağlayıcılığının olduğu vurgulanmaya 

çalışılmıştır. 

İcmâın tanımı, türleri ve bağlayıcılığı ile bir çeşit 

icmâ şeklinde kabul gören telakkî bi’l-kabûlun tanımı, 

kapsamı ve anlamı ile bu iki kavramın birbiriyle olan 



39 
 

ilişkileri incelenecektir. Zira bu kavramların Sahîhayn 

üzerinde oluştuğu ifade olunan icmâ ile irtibatının 

tesbiti önem arz etmektedir. 

1. İcmâ Kavramı 

İcmâ kavramı başlığı altında icmâın sözlük ve 

istilahî anlamı, icmâın kısımları, icmâın kaynaklık 

değeri ve inkârı, icmâın gerçekleşmesine dair bazı 

itirazları ele alıp, akabinde de icmâ hakkında kısa bir 

değerlendirme yapacağız. Ayrıca Sahîhayn üzerinde 

iddia edilen icmâın şer‘î bir icmâ olup olmadığının 

tespiti için de bu meseleyi usûli icmâ üzerinden ele 

almaya çalışacağız. 

Şer‘î kaynaklar arasında üçüncü sırada yer alan 

icmâ, furû-i fıkıh kitaplarında birçok şer‘î-hukûkî 

hükmün meşrûiyet temelini göstermek üzere 

başvurulan önemli bir kaynaktır. Usûl-ü fıkhın tedvin 

edilmesiyle birlikte literatürde icmâa özel bir önem 

verilmiş; kaynak değeri, dayanakları, hükmü gibi 

mevzular üzerinde geniş bir biçimde durulmuş ve bir 

icmâ teorisi oluşturulmaya çalışılmıştır.76 

                                                           
76 İbrahim Kâfi Dönmez, “İcmâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., İstanbul 2000, XXI, s. 

417. 



40 
 

Müslüman âlimlerin şer‘î-amelî bir meselenin 

hükmü üzerinde ittifak etmelerini ifade eden icmâ,77 

İslâm dininin külli ve şer‘î delillerinden biridir. İcmâ 

senedinin bazen nasslardan (Kur’ân ve Sünnet) naklî 

bir delil78 bazen de kıyâs, örf ve mesâlih gibi ictihadî 

bir delil olmasından dolayı79 direkt hadisle alakası 

olmayıp, İslâm hukukunun en temel ve en önemli 

kaynakları arasında yer almaktadır. Ayrıca icmaın 

usûlcüler tarafından birçok yönden taksiminin 

yapılması, farklı tür ve hükümlerinin olmasından 

ötürü birden çok alt konusu ve detayları 

bulunmaktadır.80  

Sözlükte niyet etmek, bir işe azmetmek, bir işin 

yapılması hususunda kesin kararlı olmak, bir hususta 

                                                           
77 Tehânevî, Muhammed Ali, Keşşâfü Istilâhâti’l-Fünûn ve’l-Ulûm, 

(Thk. Refîk el-‘Acem-Alî Dahrûc), Mektebetü Lübnân, y.y., 1996, 

I, s. 103-104; Hallâf, Abdülvehhâb, İlmü Usûli’l-Fıkh, Mektebetü’d-

Da‘veti’l-İslâmiyye, y.y., t.y., s. 45; Abdullah Çolak, İslâm Hukuk 

Tarihi ve İslâm Hukukunun Kaynakları, Hikmetevi Yay., İstanbul 

2018, s. 166. 
78 Ali Pekcan, Klasik Usûl Düşüncesinde İcmâ Doktrini, Yediveren 

Yay., 2009, s. 88; Yunus Vehbi Yavuz, İcmâın Hakikati ve İslâm 

Teşri’indeki Yeri, İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi, Sayı. 3, 2004, 

s. 106. 
79 Pekcan, a.g.e., s. 89-94; Fahrettin Attar, Fıkıh Usûlü, İFAV Yay., 

İstanbul 2013, s. 85. 
80 Dönmez, a.g.md., XXI, s. 425; Ekrem Keleş, İslâm Hukukun 

Kaynağı olarak İcmâ, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Ankara 1994, s. 136-145. 



41 
 

fikir birliği /ittifak etmek81 gibi anlamlara gelen icmâ, 

fıkıh usûlü ıstılâhında ise, “Hz. Rasûlullah (s.a.s.)’ın 

ümmetinden olan müctehid âlimlerin, O’nun (s.a.s) 

vefatından sonraki herhangi bir asırda şer‘î-amelî bir mesele 

üzerinde fikir birliği (ittifak) etmeleri”82 anlamında 

kullanılmaktadır. Dinî bir bağlayıcılığı olan bu ittifakın 

gerçekleşebilmesi için de verdiğimiz bu tariften 

anlaşılacağı üzere bazı koşullar aranmaktadır. Aşağıda 

zikredeceğimiz şartların tamamı meydana gelirse icmâ 

tahakkuk etmiş olur. Bunlar: 

a) İttifak edenler Müslüman olmalıdır: Şer‘î bir 

meselede ittifak eden müctehidlerin Müslüman olması 

gerekir. Müslüman olmayan müctehidlerin ittifakı 

icmâ sayılmadığı gibi bunların ittifakı da Müslümanlar 

için bir delil teşkil etmez. Ayrıca bidatleri küfrü 

gerektirecek hal ve davranışları olanlar ve hevâ ehli 

                                                           
81 Gazzâlî, Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed, el-Mustasfâ min 

İlmi’l-Usûl, (Thk. Abdullah Mahmûd Muhammed Ömer), Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2010, s. 219; Zerkeşî, Ebû Abdillah 

Bedruddîn Muhammed b. Bahâdır et-Türkî, el-Bahru’l-Muhît fî 

Usûli’l-Fıkh, (Thk. Abdülkâdir Abdullah el-A’nî), Vizâretü’l-Evkâf 

ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, Kuveyt 1992, IV, s. 435; Cürcânî, Ali b. 

Muhammed es-Seyyid, eş-Şerif, Mu‘cemü’t-Ta‘rîfât, (Thk. 

Muhammed Sıddîk el-Mişâvî), Dâru’l-Fâdîle, Kahire, t.y., s. 11; 

Zuhaylî, Vehbe, el-Vecîz fî Usûli’l-Fıkh, Dâru’l-Fikr, Beyrut 1995, s. 

46; Şa‘bân, Zekiyüddîn, Usûlü’l-Fıkhi’l-İslâmî, el-Mektebetü’l-

Hanefiyye, İstanbul, t.y., s. 87. 
82 Ebû Zehrâ, Muhammed, Usûlü’l-Fıkh, Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 

Kahire,  t.y., s. 198; Şa’bân, a.g.e., s. 88; Dönmez, a.g.md. XXI, s. 

417. 



42 
 

kimseler de icmâ ehli olarak addedilmezler. Zira bu 

gibi kimseler Müslüman değillerdir.83 Burada dikkat 

çeken husus şudur: İcmâ ile alakalı delillerde, 

hususiyetle “ümmeti Muhammed”  ibaresi belirtilerek, 

bu tabirle Müslüman ümmetinin delâlet (hata) üzerine 

asla birleşmeyeceği ifade edilmekte; yani hatadan 

korunmuş olma vasfı sadece Hz. Peygamber (s.a.s.)’in 

ümmetinden olanların görüş birliği için 

kullanılmaktadır.  

b) İttifak eden kişiler müctehid olmalıdır: Kur’ân 

ve sünneti, nesih-mensûhu iyi derecede bilen, şer‘î 

hükümleri kaynaklarından çıkarabilme melekesine 

sahip, adâletli, temyiz kudretini haiz ve ergen 

olmalıdır. İster menfi ister müspet olsun, avamın ve 

ictihad mertebesine ulaşmamış kimselerin fikirleri 

icmâı etkilemez. Zira bu kimseler dinî hükümlerin 

kaynakları üzerinde görüş belirtme ehliyetine sahip 

değildir. Bu durumda fakîhlerin geneline göre, 

herhangi bir asırda müctehid bulunulmadığı takdirde, 

icmâ meydana gelmeyeceği gibi, sayıları az da olsa bir 

                                                           
83 Hudarî, Muhammed Usûlü’l-Fıkh, el-Mektebetü’t-Ticâriyyeti’l-

Kübrâ, Mısır 1969, s. 276; Şınkîtî, Muhammed b. el-Emîn el-

Çekenî, Müzekkire fî Usûli’l-Fıkh, Mektebetü’l-Ulûmi ve’l-Hikem, 

Medine 1972, s. 181; Haseballâh, Ali, Usûlü’t-Teşrîi’l-İslâmî, 

Dâru’l-Me‘arif, Kahire 1976, s. 117-118.  Zuhaylî, el-Vecîz, s. 46. 



43 
 

grup müçtehidin varlığıyla da onların ittifakı ile icmâ 

gerçekleşebilir.84  

Hanefî usûlcüler başta olmak üzere cumhûru 

fukahâya göre müctehidin âdil olması gerekir. Tekfir 

edilmiş kişi ise, ictihad etme ehliyetine sahip olmadığı 

ittifakla sabittir. Ayrıca fâsık ve bidat ehli olan kişiler, 

fıskını ve bidatını zahiren yaptıkları veya dâîlik85 

yaptıkları bilindiği takdirde aynı şekilde icmâ 

ehliyetleri ittifakla düşer. Bu tür şahıslara ve fırkalara 

bilhassa misal olarak verilen gruplar Şi‘a ve 

Hâricîler’dir. Onların bu şekilde suçlanmalarının 

nedeni olarak da ashâbın çoğunu tekfir etmeleri, 

onların aracılığıyla bize kadar gelmiş ve bilgi hâsıl 

olmuş birçok mütevâtir veya meşhûr/müstefîz 

rivâyetleri inkâr etmeleridir. Bu sebeple onlar avam 

tabakasından sayılmış, itikatlarına güvenilmediğinden 

icmâın gerçekleşmesi noktasında görüşleri nazarı 

itibara alınmamıştır.86  

                                                           
84 Zuhaylî, a.g.e., s. 47; Şa‘bân, a.g.e., , s. 88; Çolak, a.g.e., s. 166; 

Pekcan, a.g.e., s. 65.  
85 Dâî; İnsanları kendi din veya mezhebine çağıran kimse demektir. 

Bkz. Mustafa Öz, “Dâî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yay., İstanbul 1993, VIII, s. 420. 
86 Gazzâlî, el-Mustasfâ, s. 235-236; Âmidî, Alî b. Muhammed, el-

İhkâm fî Usuli’l-Ahkâm, (Thk. Abdürrezzâk Afîfî), Daru’s-Sumey‘î, 

Riyad 2003, I, s. 310-328; Seydişehrî, İbnü’l-Emîn Mahmud Esad, 

Anahatlarıyla Fıkıh Usûlü (Telhisu Usûli’l-Fıkh), Yasin Yayınevi, 

İstanbul 2011, s. 203; Hudârî a.g.e., s. 276-277; Şınkîtî, a.g.e., s. 182; 

Haseballâh, a.g.e., s. 117; Zeydân, a.g.e., s. 180; Zuhâylî, a.g.e., s. 



44 
 

c) İcmâ, Hz. Rasûlullah (s.a.s.)’ın vefatından 

sonraki bir asırda meydana gelmiş olmalıdır: Buna 

göre müctehidlerin icmâı, Hz. Rasûllullah’ın 

ölümünden sonra olması gerekir. Zira Hz. Peygamber 

hayatta iken icmâ olmaz. Çünkü Rasûlullâh (s.a.s.), 

sahâbenin ittifak ettiği bir hükme muvafakat etmesiyle, 

hüküm icmâ ile değil onun sünneti ile sabit olur. 

Örneğin, Rasûlullâh (s.a.s.) sahâbenin üzerinde icmâ 

ettiği bir meseleye muhalefet ederse, onların icmâı 

geçersiz olur. Çünkü Nebî (s.a.s.) hayatta iken vahiy 

devam ediyordu ve icmâa da gereksinim yoktu.87 Asır, 

“az veya çok bir zaman” demektir. 88 İcmâda, ittifak 

eden müctehidlerin bir asrın müctehidleri olmaları 

kâfidir. Bu ittifakın bütün asırlarda tahakkuk etmesi 

şart değildir. Eğer şart olmuş olsaydı, o zaman 

kıyamete kadar icmâ kesinlikle meydana gelmez.89 

Zâhirîler ve kendisinden nakledilen meşhur bir 

rivâyete göre Ahmed b. Hanbel, bu asrı, “Sahâbe asrı” 

ile kayıtlamışlardır.90 

d) İcmâ, şer‘î (hukûkî) bir hüküm üzerinde 

olmalıdır: Üzerinde iitifak edilen meselenin, şer‘î bir 

                                                                                                            
24; Mehmet Ali Yargı, Meşhur Sünnetin Dindeki Yeri, Ensar Yay., 

İstanbul 2009, s. 85-87. 
87 Hasebellâh, a.g.e., s. 118; Zeydân, a.g.e., s. 181; Zuhaylî, a.g.e., s. 

47. 
88 Seydişehrî, a.g.e., s. 200. 
89 Seydişehrî, a.g.e., s. 200; Şınkîtî, a.g.e., s. 184;  Haseballâh, a.g.e., 

s. 118. 
90 Şınkîti, a.g.e., s. 184; Haseballâh, a.g.e., s. 118. 



45 
 

hüküm olması gerekir. Yani ittifakın konusu, vücûb, 

hürmet, sıhhat ve fesâd gibi bir meselenin şer‘î 

hükmüne dair olmalıdır. Dinî olmayan veya dinî olsa 

bile, şer‘î olmayan bir hükümde fikir birliği, icmâ 

sayılmaz. Yani, luğavî, hissî hükümler veya aklî 

hükümler üzerinde yapılan ittifak şer‘î anlamda icmâ 

sayılmaz.91 Dolayısıyla mahallî (dinî) konular dışında 

tahakkuk edilen ittifak, icmâ olarak addedilmezler. 

Keza, mahallî (dinî) bir hüküm olup da,  şer‘î bir 

hüküm ifade etmeyen konular üzerindeki ittifak da 

icmâ sayılmaz. Yani, şer‘î hitap ile idrak olunmayıp his 

ile veya akıl ile idrak olunan hükümler hakkındaki 

fikir birliği, icmâ olarak kabul edilmez.92 Aklî, lügavî, 

tıbbî v.b. mevzulardaki ittifak da icmâ sayılmaz.93 

Ayrıca, tarihî olaylar, ileride vukû bulacak olaylar 

üzerinde gerçekleşen fikir birliği fıkhî anlamda icmâ 

olarak nitelendirilmez.94 Allah’ın varlığı, 

peygamberliğin ispatı gibi itikada ait olan esaslar icmâ 

                                                           
91 Seydişehrî, a.g.e., s. 200; Hudarî, a.g.e., s. 281; Haseballâh, a.g.e., 

s. 119; Zeydân, a.g.e., s. 181; Zuhaylî, a.g.e., s. 47; Şa‘bân, a.g.e., s. 

89. 
92 Seydişehrî, a.g.e., s. 200; Zeydân, a.g.e., s. 181; Zuhaylî, a.g.e., s. 

47; Şa‘bân, a.g.e., s. 89.  
93 Seydişehrî, a.g.e., s. 200; Zeydân, a.g.e., s. 181; Zuhaylî, a.g.e., s. 

47; Şa‘bân, a.g.e., s. 89.  
94 Sadru’ş-Şerî‘â, Ubeydullah b. Mes‘ûd, et-Tevdîh fî Halli Gavâmizi’t-

Tenkîh, Şeriketi Sahâfiyyeti Osmâniyye, İstanbul 1893, II, s. 41; 

Molla Hüsrev, Muhammed b. Ferrâmurz b. Alî b. Muhyiddîn, 

Mir’âtü’l-Usûl fî Şerhi Mirkâti’l-Vüsûl, y.y., İstanbul 1895, s. 420-

421. 



46 
 

ile sabit olmaz. Şer‘î delillerden istinbâtı mümkün 

olmayıp, sadece Şâri‘-i Mübîn’in açıklamasına bağlı 

bulunan âhiret halleri, kıyâmet alâmetleri gibi 

mevzular da icmâ ile bilinemez. Bunlar ancak şâri‘in 

bildirmesine bağlıdır.95 

e) Bütün müctehidlerin fikir birliği etmiş olması: 

Herhangi bir meselenin hükmü konusunda çoğunluğu 

teşkil eden müctehidler fikir birliği etmiş olsa -o 

hükme muhalif davranan kişilerin sayısı ne kadar az 

olursa olsun- fukahânın cumhûruna göre bu icmâ 

kabul edilmez. Zira görüşü doğru olan bir kişi, 

çoğunluğun karşısında muhalefet eden tarafta olması 

mümkündür. Sadece Medine ehli, Ehl-i Beyt, dört 

halife, Kûfe ve Basrâ ehli, ya da sadece Mekke-Medine 

ehlinin üzerinde ittifak ettiği mevzular icmâ olarak 

addedilemez.96 Bir takım ulemâya göre ise, icmâa 

katılan çoğunluğun bir meselenin hükmü üzerinde 

ittifak etmeleri ile icmâın meydana gelebileceği 

kanaatindedir.97 Bazı bilginler de bu şekilde meydana 

gelen bir ittifakı icmâ olarak saymakta ve dinde bir 

hüccet olarak görmekteler.98  

                                                           
95 Züheyr, Muhammed Ebû Nûr, Usûlü’l-Fıkh, el-Mektebetü’l-

Ezheriyye li’t-Turâs, Kahire 1987, III, s. 157. 
96 Zuhaylî, a.g.e., s. 47; Şa‘bân, a.g.e., s. 88; Pekcan, a.g.e., , s. 65-70; 

Yavuz, a.g.e., s. 89; Çolak, a.g.e.,  s. 166. 
97 Amidî, el-İhkâm, I, s. 310; Şa‘bân, a.g.e., s. 88-89. 
98 Amidî, el-İhkâm, I, s. 310; Şa‘bân, a.g.e., s. 88-89. 



47 
 

Ulemâ arasında böyle bir farklılığın bulunmasının 

temelinde yatan mantık, icmâa konu olan meselenin 

keyfiyetidir. Çünkü Hanefî usûlcüler başta olmak 

üzere diğer mezhep usûlcüleri icmâı iki kısma 

ayırdıkları gibi ona katılan ehlini de iki kısma taksim 

etmişlerdir. Bu fakîhlere göre bütün Müslümanların 

bilmesi gereken (umûm-u belvâ) hallerde icmâın 

meydana gelmesi için hem avam hem de havasın 

görüş ve kararları birlikte dikkate alınır. Herkesi değil 

de sadece havasın bilmesini ilgilendiren mevzularda 

ise avamın iradesine itibar edilmeyerek sadece 

ulemânın iradesine bırakılır. Diğer taraftan konunun 

ictihada açık olup olmaması karşıt görüşün belirttiği 

iradenin Kur’ân ve Sünnet’e aykırı olup olmadığı 

durumları da zıt görüşün ve görüşlerin icmâı etkileyip 

etkilemediği noktasında ihtilafta önemli bir husustur.99 

Tanımdan anlaşılacağı üzere icmâ, mükellefi 

bağlayan vücûb, hürmet, sıhhat ve fesâd gibi şer‘î-

amelî bir meselenin hükmü konusu hakkında 

olmalıdır. Oysa Sahîhayn üzerinde var olduğu iddia 

edilen icmâa bakıldığında bu iki eser ve onların ihtiva 

ettiği hadislerin sıhhâti, bilgi değeri ve mertebesi 

hakkındadır. Dolayısıyla usûlde işlenen icmâın konusu 

şer‘î-amelî bir mesele iken, Sahîhayn üzerinde iddia 

                                                           
99 Gazzâlî, el-Mustasfâ, s. 228; Amidî, el-İhkâm, I, s. 262; Seydişehrî, 

a.g.e., s. 203-204; Yargı, a.g.e., s. 84-89-93. 



48 
 

edilen icmâın konusu bunlardaki hadislerin tashihi 

hakkındadır. 

İcmâın gerçekleşme şartlarına baktığımızda 

Sahîhayn üzerinde icmâ, tanımda sergilenen iki şartla 

uyuşmamaktadır. Birincisi icmâa katılacak bütün 

müctehidlerin ittifakından bahsedilmektedir. 

(İstisnasız herkesin icmâa katılmasını şart koşanlar 

olduğu gibi çoğunluğun icmâının geçerli olduğunu 

söyleyenler de olmuştur.)100 İcmâın gerçekleşmesinde 

bu şartın varlığı Sahîhayn üzerinde icmâ iddiasını 

tartışılır kılmıştır. Çünkü Sahîhayn üzerinde icmâın 

olduğunu söyleyen âlimlerin varlığına karşın, bu iki 

eserin ihtiva ettiği hadislere, henüz müellifleri hayatta 

iken tenkidler yöneltilmiş ve bu tenkidler günümüzde 

de devam etmiştir. Dolayısıyla Sahîhayn’ın telif edildiği 

asırdan itabaren bu iki kitab üzerinde icmâın 

olduğunu savunan âlimler olduğu gibi bunu 

reddedenler ve onlardaki hadisleri çeşitli yönlerden 

kritik eden âlimler de olagelmiştir. İkincisi ise icmâa 

konu olacak mevzunun şer‘î-amelî bir mesele üzerinde 

olmasıdır. Ancak Sahîhayn’ın ihtiva ettiği hadislerin 

tamamının şer‘î-amelî kabilinden olduğunu söylemek 

mümkün değildir. 

 

 

                                                           
100 Amidî, el-İhkâm, I, s. 310; Şa‘bân, a.g.e., s. 88-89. 



49 
 

1.1. İcmâın Kısımları 

İcmâ, oluşumu/meydana gelişi itibariyle sarîh101 ve 

sükûtî102 olmak üzere iki kısımdır.103 

                                                           
101 Bu çeşit icmâa “kavlî” “azîmet yollu icmâ” da denir. “Azîmet 

yollu icmâ”, ismini daha ziyade Hanefî mezhebine mensup 

fakîhler istimal etmektedirler. Örneğin; İmâm Şafiî, Sarîh icmâı 

şöyle tarif etmiştir: “Ben veya herhangi bir ilim adamı ‘bu 

mevzuda icmâ edilmiştir.’ der isek, karşılaştığın her bilgin, 

mutlaka sana aynı şeyi söyler ve onu öncekilerden öylece 

nakleder…” Bkz. Şafiî, Abû Abdillah Muhammed b. İdris, er-

Risâle, (Thk. Abdullatif el-Humeym- Mahir Yasin el-Fahl), Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2005, s. 443; Şemsü’l-Eimme Serahsî ise; 

“Bütün âlimlerin kendilerinden duyulan bir sözle veya doğrudan 

kendi eylemleriyle bir şerî bir hüküm üzerinde icmâ etmeleridir 

şeklinde tanımlamıştır. Bkz. Serahsî, Ebû Bekr Muhammed b. 

Ahmed b. Ebî Sehl, Usûlü’s-Serahsî, (Thk. Ebü’l-Vefâ el-Afğânî), 

Lücünneti İhyâi’l-Me‘ârifi’n-Nu‘mâniye, Haydarabad, t.y., I, s. 

303. 
102 Bu çeşit icmâa “hükmî”, “itibârî” ve “”ruhsat yollu icmâ” da 

denir. Ruhsat tarîkli icmâ tabiri bilhassa Hanefî mezhebine 

mensup fakîhler kullanmaktadır. Sükûtî icmâı İmâm Serahsî 

şöyle tanımlamıştır: “Bir mesele, bir asrın bazı âlimleri tarafından 

ortaya atılarak ve yaygınlaşmış olup, söz konusu mesele 

kendilerine sunulduğu veya ulaştığı halde herhangi bir 

muhalefette bulunmadan sükût etmeleri durumunda sabit olan 

icmâa denir.” Bkz. Serahsî, Usûl, I, s. 303; Abdulazîz el-Buhârî, 

sükûtî icmâı “ruhsat yollu icmâ” olarak nitelendirmiş ve şu 

şekilde tarif etmiştir: “İctihad ehlinden biri, herhangi bir devirde 

bir meselede üzerinde görüşler istikrar bulmadan önce, bir 

meselenin üzerinde görüş belirler, bu belirlenen hüküm, aynı 

asırda diğer icmâ ehli buna vakıf olduğu ve kafî derecede 

düşünme zamanı geçtiği halde sükût ettiği icmâdır. Bkz. 

Abdülaziz el-Buhâri, Ahmed b. Muhammed, Keşfü’l-Esrâr ‘an 

Usûli Fahri’l-İslâm el-Pezdevî, Matba‘atü’ş-Şirketi Sahâfiyyeti 

Osmâniyye Matbaası, İstanbul 1890, III, s. 229. 



50 
 

1.1.1. Sarîh İcmâ 

Herhangi bir devirde bir hâdisenin hükmü 

hususunda bütün müctehidlerin görüşlerini tek tek 

beyan ederek bir görüş üzerinde ittifak etmeleridir. 

Şöyle ki, bir mekânda toplu olarak bulunan 

müctehidlere bir meselenin hükmü arz edildiğinde, 

oradaki müctehidlerden her biri kendi görüşünü beyan 

eder, sonra da bir görüş üzerinde birleşirler. Veya 

farklı mekânlarda bulunan müctehidlere meselenin 

hükmünün tek tek sorulması ve onların da hüküm 

hakkında icmâ etmeleridir. Yahut bir mevzu 

hususunda bir takım müctehidlerin verdiği fetva diğer 

müctehidlere ulaştığında o müctehidlerin de fetvayı 

kabul ettiklerini açıkça belirtmeleridir. Veyahut 

herhangi bir müctehid bir mevzu hakkında muayyen 

bir hüküm verdikten sonra, diğer müctehidlerin de bu 

hükme muttali olduktan sonra bunu sözle, fetvayla ya 

                                                                                                            
103 Bazı usûlcüler kendi eserlerinde bu iki nevi dışında mürekkeb 

icmâdan da bahsederler. Bu usûlcüler Mürekkeb icmâı şu şekilde 

tanımlamışlardır: Bir mevzu üzerinde, aynı devirdeki 

müctehidler arasında bir ihtilaf vâki olduğu ve müçtehitlerden 

herhangi biri, diğerlerin görüşüne karşıt bir görüş belirtmez ise, 

böylece aralarında ihtilaf olmakla beraber mevzunun bir 

hususunda icmâın gerçekleşmesidir. Esasen bu icmâ, salt bir icmâ 

biçimi olmayıp, Hanefîler başta olmak üzere birçok usûlcü bunu 

sükûtî icmâ içerisinde değerlendirmişlerdir. Bkz. Ebû Zehrâ, 

a.g.e., s. 207. 



51 
 

da kazâî bir hüküm vermekle sarâhaten 

onaylamalarıdır.104 

Sarîh icmâın hükmü: Usûlcülerin çoğunluğuna 

göre, bu çeşit icmâ, kat‘î bir hüccet olup kendisine 

muhalefet etmek kesinlikle caiz değildir.105 

1.1.2. Sükûtî İcmâ 

Müctehidlerden biri veya bir kaçı, bir hâdisenin 

hükmü hakkında görüşünü açıklar; bu görüş şöhret 

bulup diğer müctehidler arasında yayıldığı ve 

üzerinden yeterli bir vakit geçtiği takdirde diğer 

müctehidler de buna muvafakat ettiklerini veya 

muhalif olduklarını açıklamadan sükût ederlerse, o 

takdirde sükûtî icmâ meydana gelir.”106 

Sükûtî icmâın anlaşılması için şöyle bir örneğin 

sunumu uygun olacaktır: “Hz. Osman (ö. 35/656) (r.a.), 

Basra şehrinde bulunan bir parça arazisini Talha b. 

Ubeydullah (ö. 36/656) (r.a.)’a satmış fakat ikisi de bu 

toprak arazisini görmeden akdi gerçekleştirmişlerdi. 

Bazıları Hz. Osman’a “Sen bu akitte aldandın” dediler. 

O, “Ben arazimi görmeden sattığımdan dolayı 

muhayyerlik hakkım var.” dedi. Bazıları da Talha’ya 

“Sen bu akitte aldandın” dediler. O da “Benim cayma 

hakkım var, çünkü görmeden satın aldım.” dedi. Bu 

hususta aralarında anlaşmazlık çıkınca meselenin halli 

                                                           
104 Zeydân, a.g.e., s. 183; Dönmez, İslâm Hukuk İlminin Esasları, TDV 

Yay., Ankara 2016, s. 107. 
105 Hallâf, a.g.e., s. 51; Ebû Zehrâ, a.g.e., s. 205; Zeydân, a.g.e., s. 184;  
106 Zeydân, a.g.e., s. 184. 



52 
 

için Cübeyr b. Mut‘im (ö. 59/679) görevlendirildi. İbn 

Mut‘im ashâbın huzurunda bu ihtilafta sadece 

Talha’nın cayma hakkının olduğuna hükmetti. Cübeyr 

tarafından verilen bu hükme sahâbe dâhil hiç kimse 

itiraz etmedi. Böylece malı görme muhayyerliğinin 

sadece müşteriye verilmesi hususunda sükûtî icmâ 

meydana gelmiş oldu.107  

Sükûti icmâın meydana gelmesi ve insanları 

bağlayabilmesi için bazı şartlar ileri sürülmüştür. 

Bunlar: 

a) Sükût, gerek görüşün kabulüne gerekse reddine 

işaret edecek karînelerden uzak olmalıdır. Eğer 

muvâfakata delalet eden bir karîne mevcutsa, bu 

sükûtî değil sarîh icmâ olur. Şayet bunun aksi yani 

reddine delalet eden bir karîne mevcut olursa, o 

takdirde icmâ kesinlikle meydana gelmez.108 

b) Bahse konu olan görüşten haberdar olunduktan 

sonra, o hâdiseyi araştırmak ve hâdise hakkında 

kararını açıklamak için üzerinden belirli bir sürenin 

geçmesi ve bu süreden sonra sükût edilmesi gerekir. 

                                                           
107 Serahsî, el-Mebsût, Dâru’l-Ma‘rife Beyrut 1989, XIII, s. 70,71; 

Merğinânî, Ebü’l-Hasen Burhâneddîn Alî b. Ebî Bekr, el-Hidâye 

Şerhu Bidâyeti’l-Mübtedî, (Thk. Tilâl Yûsuf), Daru İhyai’t-Turâsi’l-

Arabî, Beyrut, t.y., III. s. 34. 
108 Serahsî, Usûl, I, s. 302-303; Abdülazîz el-Buhârî, Keşfü’l-Esrâr, III, 

s. 228-230; Hudarî, a.g.e., s. 275; Şınkitî, a.g.e., s. 188; Zeydân, 

a.g.e., s. 117; Şa‘bân, a.g.e., s. 90; Bâhüseyin, Yakûb b. 

Abdilvehhâb, İcmâ, Mektebetü’r-Rüşd, Riyad 2008, s. 177; 

Dönmez, a.g.md., XXI, s. 425; a.mlf. Hukuk İlminin Esasları, 107. 



53 
 

Fakat bu sürenin ne kadar olacağı hakkında, usûlcüler 

arasında bir ittifakın olduğunu söylemek çok güçtür. 

Çünkü meselelerin durumu birbirlerine nazaran 

değişkenlik arz ettiğinden bu süreyi kestirebilmek 

mümkün değildir. Ayrıca mesele hakkında görüş 

belirtme süresi de müctehidler arasında farklılık arz 

etmektedir. Zira her müctehidin meseleyi anlama ve 

kavrama melekesi aynı olmadığından biri çabuk karara 

varırken diğeri geç kalabilir.109  

c) İcmâa konu olmuş hadisenin zannî bir delil 

bulunan meselelerden olması gerekir. Şayet icmâa 

konu olan mesele hakkında kat‘î bir delil bulunuyor 

ise bazı müctehidlerin bu delile aykırı olarak görüş 

beyan edip diğerlerinin bu görüş karşısında sükût 

etmeleri onların bu hâdisenin hükmüne muvâfakat 

ettikleri anlamını içermez. Bilakis bu durum 

müctehidlerin görüşüne değer vermediğinin ve onu 

red ettiğinin bir göstergesidir.110 

d) İcmâ alanına giren bir konuda görüşlere ve 

davranışlara muhalefet edildiğinde başına gelebilecek 

                                                           
109 Serahsî, Usûl, I, s. 302,303; Abdülazîz el-Buhârî, Keşfü’l-Esrâr, III, 

s. 228-229; Zeydân, a.g.e., s. 117; Şa‘bân, a.g.e., s. 90; Bâhüseyin, 

a.g.e., s. 177; Dönmez, a.g.md., XXI, s. 425; a.mlf. Hukuk İlminin 

Esasları, s. 107. 
110 Serahsî, Usûl, I, s. 302-303; Abdülazîz el-Buhârî, Keşfü’l-Esrâr, III, 

s. 228-230; Zeydân, a.g.e., s. 117; Şa‘bân, a.g.e., s. 90; Bâhüseyin, 

a.g.e., s. 178; Dönmez, a.g.md., XXI, s. 425; a.mlf. Hukuk İlminin 

Esasları, s. 107. 



54 
 

bir zarardan korkması gibi benzeri engeller 

bulunmamalıdır.111 

Sükûtî icmâ, icmâın esas şekli olmadığı için 

özellikle Hanefî fakîhler tarafından ruhsat tarîkli icmâ 

diye vasıflandırılmış ve bu şekilde gerçekleşmiş bir 

icmâın zarurete binaen kabul edilmesinin gerekli 

olduğu söylenmiştir.112 Şöyle ki, İcmâın herhangi bir 

devirde bir meselenin hükmü üzerinde icmâa katılacak 

bütün müctehidlerin her birinden sözlü bir beyanın 

veya muvakatın alınması şart koşulduğu vakit, bu 

durumda icmâın meydana gelmesi asla mümkün 

olmayacaktır. Mamafih sükûtî icmâ için gerekli 

görülmüş şartların tahakkuk edilmesinden sonra hâlâ 

müctehid ulemânın yanlış bir görüş karşısında sükût 

etmiş olabileceklerini iddia etmek onlara günah ve 

kusur izafe etmek olacaktır.113 

Diğer taraftan herhangi bir meselenin hükmü 

hakkında ihtilafın belirginleşmesinden sonra, bir veya 

birkaç müctehidin görüş belirtmeleri ve bu görüş 

karşısında diğer müctehidlerin sükût etmesinin bu 

hususta muvafakata delâlet sayılamayacağı ve bu tür 

                                                           
111 Serahsî, Usûl, I, s. 302-303; Abdülaziz el-Buhârî, Keşfü’l-Esrâr, III, 

s. 228-230; Zeydân, a.g.e., s. 117; Şa‘bân, a.g.e., s. 90; Bâhüseyin, 

a.g.e., s. 177; Dönmez, a.g.md., XXI, s. 425; a.mlf. Hukuk İlminin 

Esasları, s. 107. 
112 Serahsî, Usûl, I, s. 305; Buhârî, Keşfü’l-Esrâr, III, s. 228-231. 
113 Serahsî, Usûl, I, s. 305; Buhârî, Keşfü’l-Esrâr, III, s. 228-231. 



55 
 

mevzularda sükûtî icmâın meydana gelemeyeceği 

ifade edilmiştir.114 

Öte yandan Sahîhayn hadislerinin sıhhati üzerinde 

icmâın meydana geliş şeklinin sarîh mi yoksa sükûtî 

mi olduğuna karar vermek hayli güçtür. Çünkü 

Sahîhayn’ın telif edildikleri asırdan itibaren günümüze 

kadar bu icmâ fikrine her dönemde bütün 

müctehidlerin katıldığı ve buna muvafakat ederek tek 

tek görüş belirttiklerini söylemek zor oduğu gibi, bu 

icmâa katılanların dışında diğer âlimlerin de sükût 

edip buna muvafakat ettiklerini söylemek de pek 

mümkün gözükmemektedir. Zira hemen hemen her 

asırda icmâ iddiasını kabul etmeyip Sahîhayn 

hadislerinin sıhhatine yönelik tenkidlerde 

bulunulmuştur. Dolayısıyla Sahîhayn üzerinde icmâın 

olduğunu kabul edip bunu nakledenlerin icmâsı 

şeklinde sarîh veya sükûtî yönden gerçekleşen bir 

icmâdan bahsetmek pek mümkün değildir. 

1.2. İcmâın Kaynaklık Değeri ve İnkârı 

İslâm hukukçuların büyük çoğunluğu (cumhûr), 

icmâı şer‘î bir delil olarak kabül eder ve ona İslâm 

hukûkunun kaynakları içerisinde Kitap ve Sünnet’ten 

sonra yer verir. İcmâı bir kaynak olarak görmeyenler 

ise ekseriyetle Mu‘tezile’den İbrâhîm en-Nazzâm (ö. 

231/845), Havâric ve Şi‘a’nın bir kısmı 

                                                           
114 Zeydân, a.g.e., s. 188; Dönmez, a.g.md., XXI, s. 425. 



56 
 

gösterilmektedir.115 Cumhûr, icmâ için Müslümanların 

birliğini sembolize eden, müslümanların yoluna 

muhalefeti yasaklayan birden fazla âyeti116 ve ümmet 

içinde her zaman haktan yana olan insanların var 

olacağını, Müslümanların dalâlet üzerinde 

birleşmeyeceğini, cemaate bağlı olmanın gerekliliğine 

dair hadisleri delil olarak sunarlar.117 Bahsedilen 

                                                           
115 Ebû Ya‘lâ, el-Ferrâ, Muhammed b. Hüseyin el-Bağdâdî, el-Udde fî 

Usûli’l-Fıkh, (Thk. Ahmed b. Alî Seyr el-Mübârekî), y.y., Riyad 

1993, III, s. 1064; Âmidî, el-İhkâm, I, s. 266. 
116 İcmâın kaynaklık değeri için Kur’ân’dan delil olarak gösterilen 

âyetler şunlardır: “Kim kendisi için doğru yol belli olduktan sonra 

Peygamber’e karşı çıkar ve müminlerin yolundan başka bir yola uyarsa 

onu döndüğü yolda bırakırız ve cehenneme sokarız. Orası ne kötü bir 

gidiş yeridir.” Nisâ 4/15; “İşte böylece siz insanlara üzerine şahit 

olasınız, peygamber de size şahit olsun diye sizi vasat (dengeli) bir 

ümmet yaptık.”  Bakara, 2/143; “Siz insanlar için ortaya çıkarılmış en 

hayırlı ümmetsiniz. İyiliği emredersiniz, kötülükten alıkoyarsınız ve 

Allah’a inanırsınız…” Âlî İmrân, 3/110. 
117 İcmâa kaynaklık değeri için Sünnet’den delil olarak göterilen 

hadisler ise, şunlardır: “Benim ümmetim dalâlet üzerinde şüphesiz 

toplanmaz (birleşmez). Bu itibarla siz (ümmetim arasında) bir ihtilaf 

gördüğünüz zaman büyük Müslüman topluluğundan ayrılmayınız.” 

Ahmed b. Hanbel, Ahmed b. Muhammed, el-Müsned, (Thk. 

Ahmed Muhammed Şâkir), Dâru’l-Hadîs, Kahire 1995, XV, s. 480; 

Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahmân b. Fadl, el-

Müsnedü’l-Câmii- Sünenü’d-Dârimî, (Thk. Ammâr Tayyâr- 

İzzeddin Dalî), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2017, “Alâmâtü’n-

Nübüvve”, 8;  İbn Mâce, Ebû Abdillah Muhammed b. Yezîd el-

Kazvînî, Sünenü İbn Mâce, (Thk. Ammâr Tayyâr-Yâsir Hasan-

İzzeddîn Dalî), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2015, “Fiten”, 8; 

“Allâh benim ümmetimi veya Muhammed ümmetini sapıklık üzerine 

bir araya getirmeyecektir. Allâh’ın yardımı cemâatle birliktedir. Her kim 

cemâatten ayrılırsa Cehenneme ayrılmış olur.” Bkz. Tirmizî, Ebû İsâ 

Muhammed b. İsâ b. Sevre, Sünenu’t-Tirmizî, (Thk. İzzeddîn Dalî- 



57 
 

deliller icmâa doğrudan değil dolaylı bir katkı 

sunmaktadır. 

Her birinin kendine ait bazı hükümleri bulunan 

sarîh ve sükûtî icmâın, kaynak değeri taşıyıp 

taşımadığı konusuna gelince, usûlcüler bu ikisi 

hakkında farklı değerlendirmede bulunmuşlardır. 

Sarîh icmâın kaynak değeri, eğer herhangi bir 

hâdise üzerinde sarâhaten bir icmâ gerçekleşmişse ve 

bu icmâ şöhret bularak şayia olunmuşsa, artık 

üzerinde ittifak edilmiş kât‘î hüküm vasfını kazanmış 

olur. Ona muhalif davranmak uygun olmadığı gibi 

artık icmâ edilen o hâdise de ictihad ve ihtilaf mevzusu 

olmaktan çıkar. Dolayısıyla fukahânın cumhûruna 

                                                                                                            
Ammâr Tayyâr-Yâsir Hasan), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2015, 

“Fiten”, 7; “Allah'ın emri hâkim oluncaya kadar, ümmetimden bir 

grup hak üzerinde devam edecektir.” Müslim, Ebü’l-Hüseyin Müslim 

b. el-Haccâc, Sahîh-i Müslim, (Thk. İzzeddin Dalî-Ammâd Tayyâr- 

Yasir Hasan), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2014, “İmâret”, 1920; 

“…Cennetin ortasına girmek isteyen cemâatten ayrılmasın. Şüphe yok 

ki cemâatin çağrısı onların ötesini de kapsar. Çünkü şeytan tek kişi ile 

beraberdir, iki kişiden çok uzaktır.” Ahmed b. Hanbel, Müsned, I, s. 

215; Tirmizî “Fiten”, 7; “Kim (İslâm) cemâatinden bir karış 

uzaklaşırsa, İslâm bağını boynundan çıkarıp atmış olur.” Buhârî, Ebû 

Abdillah Muhammed b. İsmail, el-Câmiu’s-Sahîs-Sahîh-i Buhârî, 

(Thk. İzzeddin Dalî, Ammâr Tayyâr, Yasir Hasan), Müessesetü’r-

Risâle, Beyrut 2017, “Fiten”, 2; “Ahkâm”, 4; Müslim, “İmâret”, 53; 

Ebû Dâvûd, “es-Sünne”, 30; Tirmizî, “Emsâl”, 3. 



58 
 

göre sarîh icmâ kat‘î bir delil olup; ona uymak vâcib, 

muhalefet etmek ise haramdır.118 

Sükûtî icmâın kaynak değerine gelince, sarih icmâı 

kaynak kabul eden cumhûrdan bir grup, sükûtî icmâı 

kaynak olarak kabul etmemişlerdir. Bu görüşte olanlar 

Mâlikîler ve İmâm Şâfiî’nin kendisidir. Hatta onlar, 

sükûtî icmâda tam bir ittifak oluşmadığından onu 

kabul etmemişlerdir.119 Onlara göre “Sükût eden 

kimseye söz veya görüş isnad edilemez. Çünkü bir 

mesele hususunda söz veya görüş belirtilmediği halde 

bu sözü veya görüşü kabul etmiştir denilemez. Hatta 

sükût, kesin olarak onamaya yorumlanamaz. Zira 

sükûtun bir takım sebepleri olabilir. Dolayısıyla 

                                                           
118 Şa‘bân, a.g.e., s. 91; Bâhüseyin, a.g.e., s. 303-306; Dönmez, Hukuk 

İlmimnin Esasları, s. 108. 
119 Bâcî, Ebü’l-Velîd Süleymân b. Halef b. Sa‘d et-Tücibî, İhkâmü’l-

Füsûl fî Ahkâmi’l-Usûl, (Thk. Abdülmecîd Türkî), Dâru’l-Ğarbi’l-

İslâmî, Beyrut 1995, I, s. 480; Râzî, Fahreddîn Muhammed b. 

Ömer b. Hüseyin, el-Mahsûl fî İlmi Usûli’l-Fıkh, (Thk. Tâhâ Câbir 

Feyyâz ‘Alvânî), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut, t.y., IV, s. 153; 

Abdulazîz el-Buhârî, Keşfü’l-Esrâr, II, s. 229; İsnevî, Cemâleddîn 

Abdürrahîm b. el-Hasan, et-Temhîd fî Tahrîci’l-Furû‘î ‘ala’l-Usûl, 

(Thk. Muhammed Hasan Heyto), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 

1981, s. 451; a.mlf. Nihâyetü’s-Suûl fî Şerhi Minhâci’l-Usûl, 

(Süllemü’l-Vüsûl haşiyesi ile birlikte), (Thk. Muhammed Buhayt 

el-Mut‘î’), Âlemü’l-Kütüb, Kahire 1924, III, s. 295; Şevkânî, 

Muhammed b. Alî, İrşâdü’l-Fühûl ilâ Tahkîki’l-Hakki min İlmi’l-

Usûl, (Thk. Sâmî b. el-Arabî el-Eserî), Dâru’l-Fâdile, Riyad 2000, I, 

s. 399-400; Ebû Zehrâ, a.g.e., s. 205; Medkûr, Muhammed Sellâm, 

el-Medhal li’l-Fıkhi’l-İslâmi, Dâru’l-Kitâbi’l-Hadîs, Kahire 1996, s. 

221; Şâ‘bân, a.g.e., s. 96; Bâhüseyin, a.g.e., s. 303. Dönmez, Hukuk 

İlminin Esasları, s. 112. 



59 
 

sükûtun kat‘î olarak onay manasında olduğunu iddia 

etmek mümkün değildir. Muvâfakat hususunda bir 

emarenin olmadığı yerde, ittifak ve icmâ meydana 

gelmediği için bu tür icmâ hüccet olması 

imkânsızdır.”120 

İcmâın inkârı mevzusunda fakîhlerin cumhûruna 

göre sarîh bir yolla gerçekleşen sahâbe icmâı dışında 

kalan diğer icmâların inkârı küfür sayılmaz. Çünkü 

sahâbe icmâı, mütevâtir icmâ şeklinde tavsif edilmiş ve 

icmâların en güçlüsü olarak kabul edilmiştir. Böyle bir 

icmâ delalatî kesin olan âyet ve mütevâtir sünnet gibi 

görülmüştür. Sahâbeden sonrakiler için bu durum söz 

konusu değildir. O icmâlar, meşhûr habere 

benzediğinden inkâr eden kişi tekfir edilmeyip sadece 

tazlil edilir.121 Nitekim Sahîhayn üzerinde icmâ 

reddinin, küfrü gerektirdiğine dair herhangi bir beyan 

ulaşabildiğimiz kadarıyla söz konusu olmamıştır. 

1.3. İcmâın Gerçekleşmesine Dair Bazı İtirazlar 

ve Gerekçeleri 

İcmâın vukûunun imkân bulup bulmadığı 

meselesini incelediğimizde, usûlcülerin cumhûru 

icmâın meydana gelmesini mümkün görmüş, sahâbe 

                                                           
120 Gazzâlî, el-Mustasfâ, s. 240; Râzî, el-Mahsûl, IV, s. 156; Şevkânî, 

İrşâdü’l-Fühûl, I, s. 400; Hallâf, İlmü’l-Usûl, s. 51; Ebû Zehrâ, a.g.e., 

s. 205-206; Zeydân, a.g.e., s. 184; Şa‘bân, a.g.e., s. 96; Dönmez, 

Hukuk İlmimnin Esasları, s. 112. 
121 Yargı, a.g.e., s. 84. 



60 
 

döneminde ve diğer devirlerde bilfiil olarak da 

meydana geldiğini kabul etmişlerdir. Şi‘a ve Mu‘tezile 

mezhebinin Nâzzâmiyye kolu ise, icmâın vukûunu 

imkânsız görmüşlerdir. Onların bu husustaki 

dayandıkları delillerden en önemlileri şunlardır. 

a) İcmâın dayandığı bir sened, mutlaka olmalıdır. 

Söz konusu hükümle ilgili olan bu delil, ya sübut ve 

delâlet yönünden kat‘î ya da zannî bir delildir. Şayet 

hem sübût hem delâlet yönünden kat‘î bir delil ise, 

normal olarak insanların bu delili bilmesi gerekir. 

Delâleti de kat‘î olduğuna göre hüküm belirlenmiş 

demektir. Şu halde artık icmâa ihtiyaç yoktur. Böyle 

bir hüküm hakkındaki icmâ “tahsîlü’l-hâsıl” yani 

hazırda var olan bir şeyi elde etmek için çaba sarf etme 

kabilinden olur ki, bu faydasız bir iş olacaktır. Delilin 

zannî olması halinde ise, bu delilin gösterdiği hüküm 

üzerinde ittifak meydana gelmesi normalde mümkün 

değildir. Bir tarafta müctehidlerin çokluğu ile farklı 

tabiat ve kabiliyette olmaları, diğer taraftan hüküm 

çıkarmada esas alınacak delillerin çokluğu dikkate 

alınırsa, böyle bir ittifakın imkânsız olduğu anlaşılır.122 

b) Şahıs olarak müctehid âlimlerin bilinmesi 

mümkün değildir. Çünkü müctehid olan birini 

müctehid olmayan birinden ayırmak için bir kıstas 

                                                           
122 Şevkânî, İrşâdü’l-Fühûl, I, s. 350-351; Hudarî, a.g.e., s. 283-284; 

Zeydân, a.g.e., s. 189-190; Şâ‘bân, a.g.e., s. 98; Dönmez, Hukuk 

İlminin Esasları, s. 114. 



61 
 

yoktur. Zira bir kişi memleketinde müctehid olarak 

bilinse bile, o memleketin halkından veya diğer 

memleketlerden bazı insanlar, o kişinin ictihad 

ehliyetine haiz olmadığını iddia edebilirler.123 

c) Müctehid olan âlimlerin bazı nedenlerden farklı 

şehir ve bölgelere dağılmış olmaları hasebiyle bir araya 

getirilmeleri, konuyu kendilerine sunup ve bu 

mevzuda fikirlerini almak imkânsızdır. 124 

İcmâın meydana gelmesini mümkün gören ve 

cumhûru teşkil eden ulemâya gelince, onlar 

görüşlerine mesned olmak üzere sahâbe zamanında ve 

diğer devirlerde bilfiil gerçekleşmiş olan icmâları delil 

olarak göstermişlerdir. Örneğin, ninenin mirasta altıda 

bir hisseye sahip olduğu, Müslüman bir kadının gayri 

müslim bir erkekle evlenmesinin geçersiz olduğu, 

mehir tayin edilmemiş olsa bile nikâh akdinin sahîh 

olması vb.125 

Cumhûr, bu icmâ örneklerini verdikten sonra 

şunları ifade etmiştir: “Müctehid âlimlerden 

nakledilmiş bu icmâlar, icmâın vukûunun mümkün 

                                                           
123 Şevkânî, İrşâdü’l-Fühûl, I, s. 350-351; Şâ‘bân, a.g.e., s. 98; Dönmez, 

Hukuk İlminin Esasları, s. 114. 
124 Hudarî, a.g.e., s. 283-284; Zeydân, a.g.e., s. 189-190; Şa‘bân, a.g.e., 

s. 98; Dönmez, Hukuk İlminin Esasları, s. 114.  
125 Hallâf, a.g.e., s. 49; Ebû Zehrâ, a.g.e., s. 201; Zeydân, a.g.e.,  s. 

190; Şa‘bân, a.g.e., s. 99; Dönmez, Hukuk İlminin Esasları, s. 114-

115. 



62 
 

olmasından ziyade, icmâın bilfiil tahakkuk etmiş 

olduğunu net bir şekilde göstermektedir.”126 Onlar, 

azınlığı teşkil eden grubun dayandığı gerekçelere tek 

tek cevap verme lüzumuna girmemiş ve şöyle demekle 

yetinmişlerdir: “İcmâın meydana gelmesinin imkânsız 

olduğunu savunanların delilleri, yalnız vukû bulması 

mümkün bir şey hakkında şüphe uyandırmaktan 

başka bir işe yaramamaktadır. Dolayısıyla onların 

savundukları delillerin bir kıymeti yoktur.”127 

İcmâın vukûunun imkânsız olduğunu söyleyen az 

sayıdaki kişilerin görüşlerinin dayandığı mesnedler 

hakkında şunları söylemek mümkündür:  

İcmâın dayandığı bir senedin kat‘î bir delil olması 

durumuyla alakalı yaptıkları itirazlarında haklı 

olduklarını söylemek mümkün değildir. Zira hangi 

neviden olursa olsun icmâın dayandığı bir delinin 

mevcut olmasıyla icmâın tahakkuk etmesi ve bilfiil 

gerçekleşmesi bir engel teşkil etmez. Herhangi bir 

meselenin hükmü hakkında kat‘î bir delinin 

bulunmasıyla herkesin onu bilmesinin gerekli 

olduğunu söylemek doğru değildir. Bazen bir hâdise 

hususunda kat‘î bir delil mevcut olduğu halde, bazı 

müctehidler bundan haberdar olmayabilir. Örneğin 

Hz. Ömer (r.a.) (ö. 23/644), Kur’ân-ı Kerim’deki mevcut 

                                                           
126 Şa‘bân, a.g.e., s. 99; Dönmez, Hukuk İlminin Esasları, s. 115. 
127 Şa‘bân, a.g.e., s. 99; Dönmez, Hukuk İlminin Esasları, s. 115. 



63 
 

delili göz önünde bulundurmadan mehrin dört yüz 

dirhemden fazla tespiti halinde ziyade olan kısmın 

devlet hazinesine gelir olarak kaydedileceğini 

buyurmuş, fakat kadın sahâbînin Kur’ân’daki nassı 

hatırlatması üzerine Hz. Ömer (r.a.) bu görüşünden 

vazgeçmiştir.128  

İcmâın dayanağının âhâd haber, kıyâs, örf ve 

mesâlih gibi zannî bir delilin olması durumu ile ilgili 

itirazlara gelince, aslında bu şekilde olan bir hâdisenin 

üzerinde bütün müctehidlerin ittifak etmesi 

mümkündür. Zira bir takım zannî deliller, hükmü 

ortaya koyma bakımından öylesine sarîh olur ki, 

böylece o meselenin hükmü noktasında ihtilafta 

bulunma imkânını ortadan kaldırır. Örneğin; Ninelerin 

altıda bir miras payı129 konusunda sahâbenin icmâının 

dayanağı âhâd sünnettir.130 Domuz yağının haramlılığı 

hakkındaki icmâ, domuz etinin haramlılığına yapılan 

kıyâsladır. Zekât vermeyenlere karşı harp ilânı 

konusunda sahâbenin icmâının dayanağı ictihad 

usûlüdür. Kur’ân-ı Kerim’in cem edilmesi ise 

maslahata binaendir.131 Dolayısıyla fakîh müctehidlerin 

                                                           
128 Şa‘bân, a.g.e., s. 99-100; Dönmez, Hukuk İlminin Esasları, s. 115. 
129 Mâlik b. Enes, Ebû Abdillah el-Asbahî el-Himyerî, el-Muvâttâ, 

(Thk. Kulâl Hasan Alî), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2015, 

“Ferâiz”, 1124; Tirmizî, “Ferâiz”, 10; İbn Mâce, “Ferâiz”, 4. 
130 Zeydân, a.g.e., s. 189. 
131 Zeydân, a.g.e., s. 189.  



64 
 

birçok meselenin hükmü üzerinde bu şekilde icmâ 

etmeleri pekâlâ mümkündür.  

İcmâın meydana gelmesinin mümkün olmadığını 

söyleyenler, müctehid âlimler farklı şehir ve bölgelere 

dağılmış olmalarından her birinin fikrini almanın 

mümkün olmadığı iddiasını ileri sürerek itiraz 

etmişlerdir. Bu itiraz, bütün dönemlere şamil değildir. 

Öncelikle bu dönemlerin arasına bir fark koyarak 

ayırmamız gerekmektedir. Çünkü selef-i salihîn nesli 

birbirlerinden farklı vasıfları haiz iki dönemde 

yaşamışlardır. Birinci dönem; ilk iki halife dönemleri, 

ikinci dönem ise üçüncü halife döneminden başlayarak 

müctehid âlimlerin son bulduğu zamana kadar geçen 

dönemdir. Birinci dönem yani Hz. Ebubekir (r.a.) (ö. 

13/634) ve Hz. Ömer (r.a.) devrinde Müslümanların 

sosyal durumlarında bir dağınıklık söz konusu değildi. 

Özellikle müctehid olan sahâbeler halk tarafından 

tanınıyor ve biliniyordu. Zira müctehidler az olmakla 

beraber genelde bunların tamamına yakını Medine’de 

ikâmet ediyordu. Ayrıca Medine şehri dışında farklı 

bölgelerde ikâmet edenlerin görüşlerini öğrenme 

imkânı da bulunmaktaydı. Bu durumda görüşlerine 

müracaat etme ihtiyacı hâsıl olduğunda,  onlara 

ulaşmak ve görüşlerini öğrenmek çok zor değildi. 

İkinci dönem yani Hz. Osmân’dan (r.a.) itibaren 

müctehidlerin son bulduğu devre gelince, müctehidler 

bu dönemde fethedilen bölgelere dağılmaları ve 



65 
 

oralara yerleşmeleriyle sayılarında artış meydana 

gelmiş; artık kimlerin müctehid vasfını haiz olduğunu 

ve her birinin görüşüne tek tek başvurarak haberdar 

olmak imkânsız hale gelmiştir. Bir de bu duruma, 

dönemin yaşanmış siyasî ve ictimaî pek çok meselesini 

de hesaba katarsak, bu devirde icmâın gerçekleştiği ve 

bilfiil meydana geldiğini söylemek pek kolay 

gözükmemektedir. Bu devirde icmâın imkânı ve bilfiil 

meydana geldiği hususunda söylenebilecek tek şey 

şudur: Bu devirde birçok hâdise üzerinde müctehidler 

tarafından hüküm belirtilmiştir ki, bunların verdiği 

hükme hiç kimsenin muhalefet ettikleri de 

bilinmemektedir. Şunu da belirtelim ki, bu devirde 

icmâın fıkıh usûlü eserlerinde geçen ıstılâhî tanımına 

uygun olarak bütün müctehid âlimlerin şer‘î-amelî bir 

hâdisenin hükmü üzerinde ittifak ettiklerini 

kabullenmek ve bu şekilde bir icmâın tahakkuk ettiğini 

kesin bir dille ifade edebilmek gerçekten çok zordur.132 

Son olarak şunu ifade edelim ki, Ahmed b. 

Hanbel’in icmâın tahakkuk etmesinin imkânı 

hakkında, İbnü’l-Kayyım el-Cevziyye (ö. 751/1350) 

şunları nakleder: “Ahmed b. Hanbel, icmâın 

mevcudiyetini iddia edenleri tekzip eder. Ahmed b. 

Hanbel, icmâı sabitliği kesin olan bir hadis üzerine 

                                                           
132 Şa‘bân, a.g.e., s. 102; Dönmez, Hukuk İlminin Esasları, s. 117-118. 



66 
 

takdim edilmesine izin vermezdi.”133 Keza İbnü’l-

Kayyım el-Cevziyye, Ahmed b. Hanbel’in oğlu 

Abdullah’tan (ö. 290/903) şunları aktarır: “…Babamın 

şöyle söylediğini işittim: “Bir kimse bir konuda icmâ 

bulunduğunu iddia ederse bu yalandır, belki de 

insanlar ihtilâf etmişlerdir. Fakat o mesele hakkında 

icmâ olduğunu iddia eden kimse, bunu (ihtilafı) 

bilmiyordur. Ya da bu haber ona ulaşmamıştır. Bu 

nedenle, o kimse bu mevzuda icmâın meydana gelip 

gelmediğini bilmiyorum desin.”134 Abdullah’ın 

babasından yaptığı bu aktarımda, Ahmed b. Hanbel 

icmâ iddialarını tekzip etmiştir, fakat bu rivâyetlerde 

mücmel olan taraf, onun, icmâın gerçekleşmesinin 

imkânını mı, yoksa ondan haberdar olmanın imkânını 

mı kabül etmediği hususudur. Bu mevzuda fakîhler 

onun, yapılan ittifaktan haberdar olmanın zorluğu 

                                                           
133 İbnü’l-Kayyım, el-Cevziyye, Şemsüddîn Muhammed b. Ebî 

Bekr, İ‘lâmü’l-Muvakki‘în ‘an Rabbi’l-Âlemîn, (Thk. Muhammed 

Abdüsselâm İbrâhîm), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1991, II, s. 

53-54.  
134 Şeybânî, Ebû Abdirrahmân Abdullah b.Ahmed b. Hanbel, 

Mesâilü’l-İmâmi Ahmed b. Hanbel rivâyetu İbnihi, (Thk. Züheyr eş-

Şâvîş), el-Mektebetü’l-İslâmî, Beyrut 1981, s. 438-439; İbnü’l-

Kayyım el-Cevziyye, İ‘lâmü’l-Muvakki‘în, II, s. 53-54; a.mlf. el-

Müsevvede fî Usûli’l-Fıkh, (Thk. Muhammed Muhyiddîn 

Abdulhamîd), Matba‘atü’l-Medenî, Kahire 1964, s. 315-316; 

Şa‘bân, a.g.e., s. 103; Dönmez, Hukuk İlminin Esasları, s. 118. 



67 
 

nedeniyle icmâ iddialarını tekzip ettiğini 

savunmaktadırlar.135 

Bu konuda İbn Teymiyye (ö. 728/1328) ve 

Mahmûd b. Abdirrahmân el-İsfahânî (ö. 749/1349) 

şöyle demişlerdir: “O, bu sözüyle, sahâbenin icmâları 

dışındakilerini kastetmiştir. Çünkü sahâbenin 

icmâlarına muttali olmak mümkündü.”136 

Ahmed b. Hanbel, İcmâı bir delil olarak ve aklen 

mümkün olduğunu kabul etmiş, fakat ona muttali 

olmanın zorluğu nedeniyle icmâ iddialarını kabul 

etmemiştir. Ona göre icmâ sahâbe döneminde 

tahakkuk etmiş, sonraki dönemlerde icmâın imkânı 

hayli zordur. 

Sahîhayn üzerinde icmâın vukûnun mümkün olup 

olmadığı hususunda da şunları söylemek 

mümkündür: Bilindiği gibi Hz. Osmân’dan (r.a.) 

itibaren müctehidlerin, fethedilen bölgelere 

dağılmaları sebebiyle onların görüşlerine tek tek 

başvurarak haberdar olmak imkânsız hale gelmiştir. 

İcmâın fıkıh usûlü eserlerinde geçen istilâhî tanımına 

uygun olarak bütün müctehid âlimlerin şer‘î-amelî bir 

hâdisenin hükmü üzerinde ittifak ettiklerini 

                                                           
135 Âmidî, el-İhkâm, I, s. 265; İbn Emîri’l-Hâc, Muhammed b. 

Muhammed, et-Takrîr ve’t-Tahbîr, (Thk. Abdullah Mahmûd 

Muhammed Ömer), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1999, III. s. 

105-106; Şevkânî, İrşâdü’l-Fühûl, I, s. 353-354. 
136 İbn Emîri’l-Hâc, et-Takrîr ve’t-Tahbîr, III. s. 105-106. 



68 
 

kabullenmek ve bu şekilde bir icmâın tahakkuk ettiğini 

kesin bir dille ifade edebilmek çok zor olduğu gibi 

Sahîhayn üzerinde de bu anlamda bir icmâın olduğunu 

söylemek mümkün gözükmemektedir.  

Sahîhayn üzerinde icmâın olduğunu söyleyip bunu 

nakleden âlimlerin görüşlerini göz önünde 

bulundurduğumuzda, Sahîhayn hadislerinin 

tamamının üzerinde icmâın olduğunu söyleyenler 

olduğu gibi, tenkid edilen hadisleri kapsam dışı 

tutanlar ve aralarında tercihi mümkün olmayacak 

şekilde tenâkuz bulunan hadisler üzerinde icmâ 

olmadığını savunanlar da vardır. Bu ise bize Sahîhayn 

hadislerinin sıhhati, bilgi değeri ve bağlayıcılığı 

üzerinde, usûl-ü fıkıhta işlenilen icmâdan farklı bir 

icmâ olduğunu ortaya koymaktadır. 

2. Telakkî bi’l-Kabûl Kavramı 

2.1. Sözlük Anlamı 

Telakkî kelimesi sözlükte “almak, öğrenmek ve 

karşılamak” gibi anlamlara gelmektedir.137 Kabûl 

                                                           
137 İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem 

b. Alî el-Ensârî, Lisânü’l-Arab, Daru Sadır, Beyrut, t.y., XV, s. 256;  

Zebîdî, Ebü’l-Feyz Muhammed Murtazâ b. Abdürrezzâk el-

Hüseynî,   Tâcü’l- Arûs min Cevâhiri’l-Kâmûs, (Thk. Mecmû‘atün 

mine’l-Muhakikîn), Daru’l-Hidâye, Mısır, t.y., XXXIX, s. 477; 

İbrahim Enîs, el-Mu‘cemü’l-Vesît, Mecme‘u’l-Lugâti’l-Arabiyye, 

Mektebutü’ş-Şurûki’d-Düveliyye, Mısır 2004, s. 836; Mevlüt Sarı, 

el-Mevârid- Arapça Türkçe Lugât, İpek Yay., İstanbul 2013, s. 1385; 



69 
 

kavramı ise, “hoş karşılamak, razı olmak muvafakat 

göstermek, uygun bulmak, icabet etmek, tasdik etmek” 

gibi anlamlara gelmekle beraber, “telakki etmek” 

manasında da kullanılmaktadır.138  Sözlük anlamlarını 

verdikten sonra bir terkip şeklinde kullanılan Telakkî 

bi’l-kabûl ibaresine gelince, “alıp kabul etmek, kabul 

edip gereğini yapmak, hüsn-ü kabûl ile karşılamak-

almak” gibi anlamlarda kullanılmıştır.139  

İslâmî ilimler sahasında telakkî bi’l-kabûl ibaresi 

bazen şahışların söz ve fiileri (rivâyetler) hakkında, 

bazen kitaplar hakkında, bazen de kıraatler hakkında 

yukarıda verdiğimiz anlamlarda kullanılmıştır. 

Örneğin, “kabul edip gereğini yapmak” anlamında 

 ifadesi; “hastanın ينبغي للمريض أن يلتقي الموعظة بالقبول

nasihatleri dinlemesi lazım” anlamında yani hastanın 

kendisine yapılan nasihatleri kabul edip (telakkî bi’l-

kabûl ) tek tek yerine getirmesi gerekir. “Hüsn-ü kabûl 

ile karşılamak-almak”, “alıp kabul etmek” 

anlamlarında kullanıldığına dair örnek ise, Zerkeşî’nin 

                                                                                                            
Müftî, Muhammed Muhtar Dırâr, Mefhûmu Telakki’l-Ümmetü’l-

Hadîs bil-Kabûl fî Nakdi’l-hadîsî, Mecelletü Câmi‘ati’ş-Şârika, C.14, 

Sy. 1, Şârika/BAE 2017, s. 243-244. 
138 İbn Manzûr, Lisanü’l-Arab, XI, s. 540; Zebîdî, Tâcü’l-Arûs, XXX, s. 

209-210; İbrahim Enis, el-Mu‘cemü’l-Vesît, s. 712; Sarı, el-Mevârid, 

s. 1195-1196; Müftî, Mefhûmu Telakki’l-Ümmetü bi’l-Kabûl, s. 245-

246. 
139 Müftî, a.g.m., , s. 242-246. 



70 
 

(ö. 794/1312) en-Nüket isimli eserinde Ebû Tâhir es-

Silefî (ö.576/1180)’den naklettiği şu sözü verilebilir.  

   يت يتلقا بالقبول  قل وغ   و من رد ما صح من قول الرسول صلى الله عليه وسلمكل 

“Hz. Rasûlullah (s.a.s.)’ın sözlerinden sahîh olarak 

ulaşanları reddeden, hüsn-ü kabûl ile karşılamayan 

kişi doğru yoldan sapmış ve sapıklığa düşmüştür.”140 

Telakkî bi’l-kabûl terkibinin şahıslar hakkında 

kullanıldığı alanlara misal olarak şunları verebiliriz. 

Zeylâ‘î’nin (ö. 762/1360) Büdeyl b. Meysere el-Basrî (ö. 

125/742) hakkında  

مجمع على علالتا  ثقتا  قل حلث بهذا الحليث عنا الأئمة الكبار تلقاه 
قبولالعلماء با   

”Onun adâlet vasfına haiz ve güvenilir biri olduğu 

hususunda ittifak edilmiştir. Önde gelen imamlar 

ondan bu hadisi nakletmişlerdir. Âlimler onu hüsn-ü 

kabûl ile karşılamışlardır.”141 Başka bir örnek de 

Kastallânî’nin (ö. 923/1517), Ahmed b. Hanbel 

hakkında  

  هو إمام جليغ يجب أن يلتقى كلاما بالقبول  يحسن الظن با

                                                           
140 Zerkeşî, en-Nüket ‘alâ Mukaddimeti İbni’s-Salâh, (Thk. 

Zeynelabidîn Fere’yc), Edvâu’s-Selef, Riyad 1998,  I, s. 380.  
141 Zeyla‘î, Cemalüddîn Ebû Muhammed Abdullah b. Yûsuf el-

Hanefî, Nasbü’r-Râye li Tahrîci Ehâdîsi’l-Hidâye, (Thk. Muhammed 

Avvâme), Müessesetü’r-Reyyân, Beyrut 1997, I, s. 334. 



71 
 

O büyük bir imamdır, hüsn-ü kabûl ile 

karşılanmalı ve onun hakkında iyi niyet beslenmelidir” 

demektedir.142 

Telakkî bi’l-kabûlün yedi kırâat (kırâât-ü seb‘a) 

hakkında kullanıldığına dair şu misal verilebilir. 

Bedreddîn ez-Zerkeşî, yedi kırâatin Hz. Peygamber 

(s.a.s.)’den tevâtüren nakledildiği hususunda Mu‘tezile 

mezhebi dışında ümmetin icmâının bulunduğunu 

söyleyerek Kâdî Ebû Bekr el-Bâkillânî’den (ö. 403/1012) 

şu ibareyi nakleder:  

تها بالقبول  اختار ها لمصحف الجماعة  قطعوا بأنها قرآن  أن بأن الأمة تلق
  ما علاها ممنوع بإطلاقا  القراءة با

“Ümmet bu kırâatları (kıraât-ı Seb‘a) hüsn-ü 

kabûlle karşılamış, bunların Kur’ân olduğuna, 

bunların dışında kalanların ise Kur’ân’dan 

sayılmayacağına ve namazda okunmayacağına dair 

icmâ etmiştir.”143 Ayrıca Âsım b. Behdele (ö. 127/745) 

ve Hamza b. Habîb (ö. 156/773) kırâatleri hakkında 

Zehebî benzer ifadeleri kullanmıştır.144 

Telakkî bi’l-kabûl’un kitaplar hakkında 

kullanıldığına dair misal olarak şunlar zikredebilir. 

                                                           
142 Kastallânî, İrşâdü’s-Sârî ilâ Sahîhi’l-Buhârî, VIII, s. 254. 
143 Zerkeşî, el-Bahru’l-Muhît, I, s. 466. 
144 İbn Hacer el-Askalânî, -Tehzîb, III, s. 28; Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-

Nübelâ, VIII, s. 505; IX, s. 209; a.mlf. Mizânü’l-İ‘tidâl fî Nakdi’r-Ricâl, 

(Thk. Alî Muhammed el-Bicâvî), Dâru’l-Ma‘rife, Beyrut, t.y., I, s. 

605. 



72 
 

Ebû İshâk el-İsferâyînî (ö. 418/1020), İmâm Buhârî ve 

İmâm Müslim’in Sâhîhayn’ı hakkında şöyle demiştir:  

 من خالف حكما خبرا منها، ليس لا تأ يغ سائغ للخبر،نقضنا حكما،لأن 
  هذه الأخبار تلقتها الأمة بالقبول

“Kim uygun bir te’vile gitmeden (Sahîhayn 

hadislerine) aykırı bir hüküm verirse biz o hükmü 

reddederiz. Zira Ümmet (Sahîhayn’nın hadislerini) 

hüsn-ü kabûlle karşılamıştır.”145 Aynı şekilde İbn 

Keykeldî el-Alâî (ö. 761/1359), Sahîhayn hakkında 

إجماع الأمة على صحتها،  تلقيها بالقبول -احاديث الصحيحين  
 “Ümmet, Sahîhayn hadislerini hüsn-ü kabûlle 

karşılamış, sahîh oldukları hususunda icmâ etmiştir” 

demektedir.146 Sahîhayn hakkında daha birçok 

muhaddis ve fakîh benzer değerlendirmeleri 

yapmıştır. Bu mevzu daha sonra ayrıntılı bir şekilde 

ele alınacağından şimdilik bu kadarı ile iktifa edilmesi 

uygundur. 

                                                           
145 Kâsımî, Muhammed Cemaleddin, Kavîdü’t-Tahdîs min Fünûni 

Mastalâhi’l-hadîs, (Thk. Mustafa Şeyh Mustafa), Müessesetü’r-

Risâle, Beyrut 2004, s. 125; Muhammed, Züheyr Muhammed, 

“Mes’eletü Telakkî’l-Ümmetü Ehâdîse’s-Sahîhayn bi’l-Kabûl 

‘İnde’l-Mühaddîsîn” Mecelletü’ş-Şârika li’l-Ulûmî’ş-Şer‘iyyeti ve’l-

Kânûniyye, C. 6, Sy. 2,  İrbid/Ürdün 2009, s. 19. 
146 Alâî, Ebû Saîd Salahuddîn Halil b. Keykeldî, Tahkîku’l-Murâd fî 

Enne’n-Nehye Yaktadi’l-Fesâd, (Thk. İbrahim Silkînî), Dâru’l-Fıkr, 

Dımaşk 1982, s. 320. 



73 
 

2.2. İstilâhî Anlamı 

Tespit edebildiğimiz kadarıyla telakkî bi’l-kabûl 

kavramı, hicrî V. asırdan itibaren yaygın bir şekilde 

kullanılmış, hadis ve fıkıh usûlü eserlerinde bağımsız 

ve genel bir konu olmaktan ziyade, bilhassa 

Sahîhayn’daki mevcut rivâyetlerin sıhhati ve bilgi 

değeri mevzusu üzerine gündeme getirilmiştir. Temel 

İslam bilimlerinin farklı sahalarında bir terim 

muamelesi yapılmış ve bağlayıcı gücünden hemen her 

fırsatta istifade edilmiştir. Öyle ki, bazı rivâyetler veya 

bir mesele üzerinde yapılan münakaşalara son noktayı 

koymak veya münakaşaya yer olmadığını belirtmek 

için telakkî bi’l-kabûle mazhar olduğu ifade edilmiş ve 

icmâ gibi bağlayıcılığı vurgulanmaya çalışılmıştır.147 

Dolayısıyla bunu sürekli gündeme getirenlerin doğru 

kullanıp kullanılmadığını saptamak için bu terkibin bir 

kavram olarak benimsenmesi ve ona ait vasıfların göz 

önünde bulundurulmasıyla birlikte bir tanımının 

yapılması iktizâ etmektedir. Fıkıh ve hadis usûlü 

                                                           
147 Fakîhlerin telakkî bi’l-kabûl ile ilgili yorumlarına baktığımız da, 

özellikle Hanefî fakîhleri telakkî bi’l-kabûl konusunu bağımsız 

bir mevzu olarak ele almaktan ziyade, onu meşhûr haberin bütün 

konularını işlerken gündeme getirmişlerdir. Onlar telakkî bi’l-

kabûlü selef devrinde meydana gelen bir çeşit icmâ şeklinde 

görmüşlerdir. Bkz. Semerkandî, Alâuddîn Muhammed b.Ahmed, 

Mîzânü’l-Usûl fî Netâici’l-Ukûl, (Thk. Muhammed Zekî Abdilber), 

Metâbi‘u’d-Dûhâ, Doha, 1984, s.429; Lâmişî, Ebü’s-Senâ Mahmûd 

b. Zeyd el-Hanefî el-Mâturîdî, Kitâbün fî Usûli’l-Fıkh, (Thk. 

Abdülmecîd et-Türkî), Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, Beyrut 1995, s. 147. 



74 
 

eserlerinde telakkî bi’l-kabûl ile yapılan nakiller ve 

değerlendirmelerden dolayı Hanefî fakîhlere ve diğer 

usûlcü ve muhaddislere göre olmak üzere iki değişik 

tarif yapılabilir. Şunu ifade edelim ki, Hanefî fakîhler 

dışındaki diğer usûlcülerin görüşüyle muhaddislerin 

görüşü aynı olduğundan ikisini birlikte inceleyeceğiz. 

2.2.1. Hanefî Fakîhlere Göre Telakkî bi’l-

Kabûlun Istılâhî Tanımı  

Araştırabildiğimiz kadarıyla Hanefî usûlcülere 

göre telakkî bi’l-kabûl ile karşılanmış bir haberin tarifi 

şöyle yapılmıştır. “Sahâbe döneminde âhâd haber olup, 

tâbiûn döneminde yalan üzere birleşmeleri âdeten imkânsız 

olan bir cemâatin rivâyet ettiği ve onların hüsn-ü kabûlüne 

mazhar olup gereğiyle amel etme noktasındaki icmâlarından 

dolayı mütevâtir hükmünde olan hadistir.”148 Esasen bu 

                                                           
148 Şaşî, Nizâmeddîn Ebû Ali Ahmed b. Muhammed, Usûlü’ş-Şâşî, 

(Thk. Abdullah Muhammed el-Halîlî), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut 2003, s. 171; Pezdevî, Ebü’l-‘Usr Fahru’l-İslâm Alî b. 

Muhammed b. el-Hüseyn el-Hanefî, Kenzü’l-Vusûl ilâ Marifeti’l-

Usûl, (Usûlû Krehî ile birlikte), Mir Muhammed Kütüphânesi 

Yay., Karaçi, t.y., s. 152; Serahsî, Usûl, I, s. 293; Semerkandî, a.g.e., 

s. 429; Abdülazîz el-Buhârî, Keşfü’l Esrâr, II, s. 368; Molla Hüsrev, 

Mir’âtü’l-Usûl, s. 210; Tehânevî, Keşşâfü-Istilâhâti’l-Fünûn, II, s. 

1551-1552; Türkmânî, Abdülmecîd, Dirâsâtün fî Usûli’l-Hadîs ‘alâ 

Menheci’l-Hanefiyye, (Thk. Muhammed Abdülhalîm en-Nu‘mânî), 

Menşûrâtü Dari’n-Nu‘mân-Mektebetü’s-Se‘âde, Karaçi 2009, s. 

112; Harîrî, Ammar Ahmed, “Telakki’l-Ümmetü li’l-Hadîs bi’l-

Kabûl”, İslâmiyetü’l-Ma‘rife Mecelletü’l-Fikri’l-İslâmî el-Mu‘âsır, Sy. 

85, Umman 2016, s. 63-64; Yunus Apaydın “Meşhur”, Türkiye 



75 
 

nevi haber Hanefî usûlcülere göre meşhûr-müstefîz 

haberin tanımına denk düşmekte ve onun hükümlerini 

içermektedir. Bu söylediğimize mesned olarak Molla 

Alî el-Kârî (ö. 1014/1605), Abdulazîz el-Buhârî 

(730/1329) ve daha başkaları tarafından “Âlimlerin 

tellakkî bil-kabûlüne mazhar olan hadis meşhûr 

hadistir.”149 sözlerini verebiliriz. Bununla birlikte 

Bedreddîn el-Aynî (ö. 855/1451) ve Muhammed Enver 

el-Keşmîrî (ö 1352/1933) gibi bazı Hanefî usûlcülere 

göre ise meşhûr hadis, telakkî bi’l- kabûl ile 

karşılanmış hadistir.150 Mamafih telakkî bi’l-kabûle 

mazhar olan bir hadisin meşhûr haberden ziyade 

müstefîz hadis olarak adlandırılması gerçeğe daha 

uygun düşmektedir. Zira mütekaddimûn âlimlerin 

yanı sıra çağdaş bazı me‘âcim ve lüğât müellifleri 

müstefîz haberi telakkî bi’l-kabûlle irtibatlandırarak 

“mütevâtir ve meşhûr haberlerden daha şâmil olup 

tabakalardaki mevcut sayılara itibar edilmeksizin, tenkide 

                                                                                                            
Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., 

Ankara 2004, XXIX, s. 368-369. 
149 Lâmişî, a.g.e., s. 147; Adülazîz el-Buhârî, Keşfü’l-Esrâr, II, s. 368; 

Türkmânî, a.g.e., s. 112; Tehânevî, Mevsû‘ât, II, s. 1551-1552.  
150 Aynî, Ebû Muhammed Bedreddîn Mahmûd b. Ahmed, 

‘Umdetü’l-Kârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, (Thk. Abdullah Mahmûd 

Muhammed Ömer), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2001, VI, s. 

16; Keşmîrî, Muhammed Enver Şâh, Feyzü’l-Bârî ‘alâ Sahîhi’l-

Buhârî, (Hâşiyetu Bedri’s-Sârî ‘alâ Feyzi’l-Bârî ile birlikte), 

Dârul’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2005, II, s. 144; IV, s. 514; Şirinov, 

Muhyiddin, Nakdü Metni’l-Hadîs fî Dav’i Netâici’l-Ulûmi’t-

Tecribiyye, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2008, s. 91.  



76 
 

tabi tutulmaksızın, ulemânın telakkî bi’l-kabûlüne mazhar 

olan ve kendisiyle amel edilen hadistir” şeklinde 

tanımlamaya çalışmışlardır.151 Ayrıca Hanefî usûlcüler 

telakkî bi’l-kabûle mazhar olmuş hadisin “ma‘nen 

mütevatir” veya “mütevâtir derecesinde” olduğunu 

söylemişlerdir.152  

2.2.2. Diğer Fakîh ve Muhaddislere Göre 

Telakkî bi’l-Kabûlün Istılâhî Tanımı 

Tespit edebildiğimiz kadarıyla diğer fakîh ve 

muhaddislerden telakkî bi’l-kabûl ile karşılanmış bir 

hadisle alakalı yapılmış herhangi bir tarif yoktur. Fakat 

onların müstefîz hadisi tarif etmeye çalışırken onu 

telakkî bi’l-kabûl ile sıkı bir şekilde 

irtibatlandırmaları153 nedeniyle onların müstefîz hadis 

                                                           
151 Kâl‘acî, Muhammed Ravvâs, Mu‘cemü Lüğati’l-Fukahâ, Dâru’n-

Nefâis, Beyrut 2010, s. 43. 
152 Debbûsî, Ebû Zeyd Ubeydullah b. Ömer b. İsâ el-Hanefî, 

Takvîmü’l-Edille fî Usûli’l-Fıkh, (Thk. Halîl Muhyiddîn el-Hüseyn), 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2001, s. 207; Serahsî, Usul, I, s. 

191.  
153 Zerkeşi, Bahru’l-Muhît, IV, s. 249; Sehâvî, Ebü’l-Hayr Şemsüddîn 

Muhammed b. Abdirrahmân b. Muhammed, Fethu’l-Muğîs bi 

Şerhi Elfiyeti’l-Hadîs, (Thk. Abdülkerîm b. Abdillâh b. 

Abdirrahmân el-Hudayr- Muhammed b. Abdillah b. Füheyd Âli 

Füheyd), Mektebetü Dâri’l-Minhâc, Riyad 2005, III, s. 390; Ali el-

Kârî, Alî b. Sultân Muhammed el-Herevî, Şerhu Şerhi Nuhbeti’l-

Fiker, (Thk. Muhammed Nizâr Temîm-Heysem Nizâr Temîm), 

Şirketü Dâri’l-Erkâm, Beyrut, t.y., s. 194; Zekeriya Güler, 

“Müstefîz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yay., İstanbul 2006, XXXII, s. 135. 



77 
 

için yaptıkları tanım ile yakınlık arz ettiği 

düşüncesindedirler. “Mütevâtir ve meşhûr haberlerden 

daha şâmil olup, tabakalardaki mevcut sayılara itibar 

edilmeksizin, tenkide tabi tutulmaksızın, ulemânın telakkî 

bi’l-kabûlüne mazhar olan ve kendisiyle gereği gibi amel 

edilen sahîh bir hadistir”154 

Şunu ifade edelim ki, diğer fakîh ve muhaddislere 

göre hüsn-ü kabûle mazhar olmuş bir haber, kimi 

zaman mütevâtir, kimi zaman meşhûr, kimi zaman da 

müstefîz olarak ifade edilmiştir.155 Yalnız telakkî bi’l-

kabûl hangi kavramla ifade edilirse edilsin asıl 

söylenmek istenilen mefhum o haberin ulemâ 

tarafından kabûle mazhar olmuş olmasıdır. Örneğin, 

hüsn-ü kabûle mazhar olmuş bir hadisin içeriği fiilî bir 

ameli gerektiriyorsa onunla fiilî olarak amel edilmesi, 

                                                           
154 Zerkeşi, Bahru’l-Muhît, IV, s. 249; Sehâvî, Fethu’l-Muğîs, III, s. 

390; Ali el-Kârî, Şerhu Şerhi Nuhbe, s. 194; Kâl‘acî, a.g.e., s. 44; 

Mehmet Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri, Ensar Neşriyat, 

İstanbul 2005, s. 430; Güler, a.g.md., XXXII, s. 135. 
155 İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbâs Takiyüddîn Ahmed b. Abdülhalîm 

b. Mecdiddîn Abdisselâm el-Harrânî, Mecmu‘atü’l-Fetevâ, Dâru’l-

Vefâ, Mısır 2005, XVIII, s. 30; İbnü’l-Kayyim el-Cevziyye, 

Muhtasaru’s-Sevâ’iku’l-Mursele ‘ale’l-Cehmiyye ve’l-Mu‘attıla, (Thk. 

Seyyid İbrâhîm), Dâru’l-Hadîs, Kahire 1992, II, s. 537; Alâî, 

Tahkîku’l-Murâd Muhtasaru’s-Sevâ‘ik, II, s. 537; İbn Kesîr, Ebü’l-

Fidâ İsmâîl b. Kesîr, el-Bâ‘isü’l-Hasîs Şerhu İhtisâri Ulûmi’l-Hadîs, 

(Thk. Ahmet Muhammed Şâkir), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 

t.y., s. 33; İbn Hacer el-Askalânî, Nüzhetü’n-Nazar fî Tevdîhi 

Nuhbeti’l-Fiker fî Mastalahi Ehli’l-Eser, (Thk. Muhammed Murâbî), 

Dâru İbn Kesîr, Beyrut 2015, s. 83-84; Güler, a.g.md., XXXII, s. 

135. 



78 
 

itikadı gerektiriyorsa gereğiyle itikad edilmiş olması, 

nesh veya tahsîs edilmişse ona göre amel edilmiş 

olmasıdır. Ancak, gereğiyle amel edilmiş olması, bir 

şart değil de,  hüsn-ü kabûl ile karşılanmış olmasının 

bir sonucu olarak değişik şekillerde ortaya 

çıkmaktadır.156 Fakat şunu belirtelim ki bir haberle 

gereğiyle amel edilmesi telakkî bi’l-kabûlun bir şartı 

olmayıp sadece o haberin hüsn-ü kabûle mazhar 

olmasının bir neticesidir. 

Bazı fıkıh usûlü eserlerinde söz konusu kavramın 

mahiyetine yapılmış bir takım itirazlardan dolayı 

tanımdaki birkaç hususa değinmek yerinde olacaktır. 

Hanefî fakîhler tabiûn döneminde hüsn-ü kabûle 

mazhar olmuş bir haberi (meşhûr haber) her ne kadar 

muhaddislerden ve cumhûr usûlcülerden farklı olarak 

mütevâtir haber ile âhâd haber arasında ayrı bir 

değerlendirmeye tabi tutsa da157 bu durum sadece 

zahiri bir farktan öteye geçmemektedir. Çünkü Hanefî 

usûlcüler telakkî bi’l-kabûle mazhar olmuş bu nevi 

hadisleri sahâbe kuşağında haber-i vâhid olarak kabul 

etmişlerdir. Ancak, ikinci kuşakta yani tabiûn 

döneminde tevâtür mertebesine yükselmesi ve 

                                                           
 156 Zerkeşî, Bahru’l-Muhît, IV, s. 251; Bağdâdî, Ebû Mansûr 

Abdülkâhir b. Tâhir et-Temîmî, el-Fark Beyne’l-Firak, (Thk. 

Muhammed Muhyiddîn Abdülhamîd), Mektebetü Muhammed 

Alî Sabîh, Kahire, t.y., s. 326-327; Güler, a.g.md., XXXII, s. 136. 
157 Debbûsî, a.g.e., s. 207; Abdülazîz el-Buhârî, Keşfü’l-Esrâr, II, s. 

521-524; Türkmânî, a.g.e., s. 91. 



79 
 

gereğiyle amel edilmesi noktasında icmâın hâsıl 

olmasından bu nevi hadislerin hüküm ve bağlayıcılık 

hususunda ilm-i tuma‘nine158 ifade ettiğini söyleyerek 

mevcut diğer âhâd haberlerden farklı bir konumda 

değerlendirmişlerdir.159 Bu yüzden Hanefî usûlcülerin 

tamamına yakını, Sahîhayn’ın ihtiva ettiği hadislerin 

ikinci kuşakta yani tabiûn döneminde telakkî bi’l-

kabule mazhar olmadığını, bu dönemde kendileriyle 

amel edilmesi noktasında herhangi bir icmâın 

oluşmadığını dolayısıyla bu eserlerdeki hadislerin 

telakkî bi’l-kabûle mazhar olmadığını, üzerinde 

herhangi bir icmâın oluşmadığını ve diğer âhâd 

haberler gibi zan ifade ettiğini söylemişlerdir.160 

İbn Teymiyye, Hanefî usûlcülerin Sahîhayn 

hakkındaki bu iddialarına itiraz ederek şu beyanda 

bulunmuştur: “Sahîhayn’ın ihtiva ettiği hadislerin 

                                                           
158 İsa b. Ebân (ö. 221/835) tarafından ilk kez olarak ortaya atılan 

İlm-i tuma’nîne kavramı, Hanefi literatüründe meşhûr haberin 

bilgi değeri hakkında kullanılan bu terim, zan ile yakîn arasında 

bir bilgiyi ifade eder. İlm-i tuma’nîne kavram olarak, haberin 

aslının âhâd olmasından dolayı kalpte meydana gelen şüphenin, 

o haberin şöhret bulup yaygınlık kazanması sebebiyle zannın bir 

kısmının ortadan kalkması ve kalbin az da olsa sükûnete 

kavuşmasıdır. Semerkandî, a.g.e., s.428-429; Apaydın a.g.md., 

XXIX, s. 370. 
159 Serahsî, Usûl, I, s. 292; Tehânevî, Mevsû‘ât, II, s. 1552; Türkmânî, 

a.g.e., s. 116-122; Geylânî, Muhammed Halîfe, Menhecü’l-

Hanefiyye fî Nakdi’l-hadîs, Dâru’s-Selâm, Kahire 2010, s. 104-106; 

Şirinov, a.g.e., s. 95. 
160 Türkmânî, a.g.e.,  s. 131. 



80 
 

tashihinde âlimler, Buhârî ve Müslim’e tabî 

olmamışlardır. Bilakis o hadislerin çoğu zaten Buhârî 

ve Müslim’den önce de sahîhti ve telakkî bi’l-kabûle 

mazhar olmuşlardı. Bu tashih ve telakkî bi’l-kabûl, 

onların zamanlarında da onlardan sonraki dönemlerde 

de aynı şekilde devam etmiştir.”161 Muhaddis ve 

Hanefîlerin dışındaki cumhûr fakîhler ise, telakkî bi’l-

kabûle mazhar olmuş Sahîhayn hadislerini her ne kadar 

haber-i vâhid içerisinde aynı derecede 

değerlendirmişlerse de, bunların bir takım haricî 

karînelerle desteklendiğinden (muhteffun bi’l-karâin) 

nazarî-kat‘î bilgi162  ifade edeceğini dile 

getirmişlerdir.163  

Nitekim daha sonra Sahîhayn hadisleri hakkında 

yapacağımız nakillerden de anlaşılacağı üzere diğer 

fakîh ve muhaddisler, aynı vasfa sahip bu hadisleri 

                                                           
161 İbn Teymiyye, Minhâcü’s-Sünneti’n-Nebeviyye fî Nakdî Kelâmi’ş-

Şî‘ati’l-Kaderiyye, (Thk. Muhammed Reşâd Sâlim), y.y., t.y., 1986, 

VII, s. 215. 
162 Nazarî ilim, bir takım karînelere bakarak, araştırma ve inceleme 

sonucu elde edilen bilgi. Bazı ulemaya göre haber-i vâhid böyle 

bir bilgi verir. Yakîni ilim ise, Duyulduğunda, bir tarafa atılması 

mümkün olmayacak şekilde hâsıl olan kesin bilgi demektir. Bkz. 

Abdullah Aydınlı, Hadis Istilahları Sözlüğü, İFAV Yay., İstanbul 

2013, s. 136. 
163 İbn Teymiyye, Mecmu‘atü’l-Fetevâ, XVIII, s. 30; İbn Hacer el-

Askalânî, Nüzhetü’n-Nazar, s. 97-98; Şirinov, a.g.e., s. 97-98. 



81 
 

bazen manen mütevâtir, bazen de sıhhatinde icmâ 

edilmiş hadisler şeklinde değerlendirmişlerdir.164 

2.3. Telakkî bi’l-Kabûlün Fâili ve Gerçekleşme 

Durumu 

Muhaddislerin ve fukahânın cumhûru,  telakkî 

bi’l-kabûlü bir icmâ olarak gördüklerinden onu usûli 

icmâ ile ilişkilendirip şer‘î icmâda olduğu gibi telakkî 

bi’l-kabûlün fâili için birçok lafız kullanmışlardır. 

Örneğin hadis usûlü eserlerinde telakkî bi’l-kabûlün 

ele alınmasını başlatan İbnü’s-Salâh (ö. 643/1245), 

Sahîhayn hadislerinin üzerindeki icmâın failinin “el-

ümme” olduğunu vurgulamıştır. Böylece o, Sahîhayn 

hadislerinin üzerinde telakkî bi’l-kabûl icmâının 

olduğunu söyleyerek hem bu iki eseri, hem de 

bunların ihtiva ettikleri hadisleri diğer hadislerden ve 

kitaplardan üstün olduğu hususunu ortaya koymaya 

çalışmıştır.165 Onun bu görüşü etrafında meydana 

gelen tartışmalarda Sahîhayn üzerinde icmâı red 

edenler de buna itiraz ederken telakkî bi’l-kabûlün 

                                                           
164 Örneğin bkz. Şirâzî, Ebû İshâk İbrâhîm b. Alî b. Yûsuf el-

Fîrûzâbâdî, et-Tabsirâ fî Usûli’l-Fıkh, (Thk. Muhâmmed Hasan 

Heyto), Dâru’l-Fikr, Dımaşk 1983, s. 222; İbnü’l-Kayyim el-

Cevziyye, Muhtasaru’s-Sevâ‘ik, II, s. 537; Alâî, Tahkîku’l-Murâd, s. 

320-321; a.mlf. en-Nakdü’s-Sahîh lima İ’türide aleyh min Ehâdîsi’l-

Mesâbîh, (Thk. Abdürrahîm Muhammed b. Ahmed el-Kaşkarî), 

Câmi‘atü’l-İslâmiye, Medine 1985, s. 22; İbn Hacer el-Askalânî, 

Nüzhetü’n-Nazar, s. 97-98; Sehâvî, Fethu’l-Muğîs, I, s. 92-93. 
165 İbnü’s-Salâh, Ma‘rifetü Envâ‘i Ulûmu’l-Hadîs, (Thk. Nureddîn Itr), 

Daru’l-Fikr, Dımaşk 1986, s. 28; Nevevî, Şerhu’l-Müslim, I, s. 128. 



82 
 

failini “el-ümme” şeklinde ifade etmişlerdir.166 Şunu 

ifade edelim ki İbnü’s-Salâh’tan önce de sonra da 

birçok muhaddis ve fakîh, Sahîhayn üzerinde telakkî 

bi’l-kabûl icmâının olduğunu söylerken telakkî bi’l-

kabûlün fâilini “el-ümme”  şeklinde ifade 

etmişlerdir.167 Dolayısıyla icmâ için kullanılan failleri 

aynen telakkî bi’l-kabûl için de kullanmışlardır.  

Buna karşın bazı münferid hadisler 

değerlendirmeye tabi tutulurken, o hadis hususundaki 

hüsn-ü kabûlü ifade ederken ümmet lafzı dışında 

“ulemâ”, “hadis âlimleri” veya “nâs” gibi değişik 

failler zikredilmiştir.168 Fakat tekrar belirtelim ki, 

                                                           
166 Örneğin İbn Berhân, İbnü’s-Salâh’ın “Ümmet, Sahîhayn’nın 

ihtiva ettiği hadisleri telakkî bi’l-kabûl ile karşılamış, tenkid 

edilerin dışındaki hadislerin sahîh olduğu noktasında ve bunlarla 

amel edilmesi hususunda icmâ etmiştir” sözüne itiraz ederek 

şöyle demiştir:  “Sahîhayn’daki hadislerin sahîh olduğu ve 

bunlarla amel edilmesi hususunda ümmetin icmâının olduğu 

sözü asla dayanak olamaz.” İbn Berhân, Ebu’l-Feth Ahmed b. Alî 

b. Muhammed el-Bağdâdî, el-Vüsûl ile’l-Usûl, (Thk. Abdülhâmîd 

Alî b. Ebû Züneyd), Mektebetü’l-Me‘ârif, Riyad 1983, II, s. 173. 
167 İbnü’s-Salâh’tan önce Sahîhayn hadislerinin sahîh olduğu ve 

ümmetin telakkî bi’l-kabûlüne mazhar olduklarını ifade eden 

birçok muhaddis bulunmaktadır. Bkz. İbnü’s-Salâh, Ulûm, s. 28; 

Nevevî, Şerhu’l-Müslim, I, s. 128; İbn Teymiyye, Mecmu‘atü’l-

Fetevâ, XVIII, s. 30; Kâsımî, Kavîdü’t-Tahdîs, s. 122. 
168 Örneğin Cessâs, “Bize göre İnsanlar, telakkî bi’l-kabûlle 

karşıladıkları haberi tevâtür haber anlamında kullanmışlardır” 

sözünde, telakkî bi’l-kabûlün öznesini “nas” şekinde zikreder. 

Daha fazla misal için bkz. Cessâs, el-Fusûl, II, s. 36; diğer 

kullanımlar içn bkz. Kadri Gürlek, Zayıf Hadisle Amel 

Edilmeyeceği Tartışmaları Arasında Bir Çözüm Yolu: Telakkî bi’l-



83 
 

bağımsız bir hadis hususundaki hüsn-ü kabûlün 

öznesi olarak en fazla tercih edilen ve kullunılan lafzın 

“ulemâ” olduğu gözlemlenmiştir. Esasen ulemânın bu 

telakkisi aynı şekilde insanlara geçip onları 

etkilediğinden insanların hüsn-ü kabûlü de aynı 

doğrultuda olmaktadır. Dolayısıyla mevzuyla alakalı 

kullanılan “İnsanlar bu hadisi telakkî bi’l-kabûl ile 

karşılamıştır.” gibi ifadelerden bu telakkî’nin failinin 

ulemâ olduğu anlaşılmalıdır. Çünkü bir haberin 

telakkî bi’l-kabûlle karşılanması onun sıhhatini 

gerektirecek durumlara bağlı olduğundan bu hususta 

avama itibar edilemez. 

Mezkûr her iki durumda da telakkî bi’l-kabûlün 

faili olarak kullanılan “ümmet” ve “ulemâ” ile tam 

olarak kimlerin kastedildiği az da olsa ihtilafa konu 

olmuştur. Fakat bu lafızların kimler tarafından ve 

hangi amaçla kullanıldığı, bunlarla kimlerin 

kastedildiğinin belirlenmesi hususu çok önemlidir. 

Hanefilerin tellakkî bi’l-kabûlün öznesini “ümmet” 

olarak zikretmesi pek nadir olmakla beraber genel de 

“fukahâ”, ulemâ” ve “selef” lafızlarını tercih ettiklerini 

müşahede etmekteyiz. Bununla birlikte telakkînin 

gerekleşme zamanını ikinci döneme yani tabiûnun 

daha fazla yoğun bir şekilde yaşadığı devir ile 

                                                                                                            
Kabûl, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, , C.11, Sy. 22, 

2012/2, s. 5. 



84 
 

kayıtlamışlardır.169 Diğer fakîhler ve muhaddisler ise, 

telakkînin zamanını herhangi bir döneme 

hasretmemektedirler. Sahîhayn’ın ihtiva ettikleri 

hadisler söz konusu olunca umumiyetle “ümmet” 

lafzını fail olarak kullanıyorken, Sahîhayn hadisleri 

dışındaki münferid bir hadis hususundaki telakkî için 

az da olsa “ümmet” ve “hadis âlimleri” lafızlarını fail 

olarak kullansalar da genellikle “ulemâ” lafzını özne 

olarak tercih ettiklerini görmekteyiz. 

2.4. Telakkî bi’l-Kabûlün Hadisleri 

Desteklemedeki Rolü 

Telakkî bi’l-kabûl kuvvetini ve bağlayıcılığını, 

aynen icmâ gibi Hz. Peygamber’in, ümmetin hata 

üzerinde birleşmeyeceği ve bu hususta masum olduğu 

hadislerinden almaktadır.170 Dolayısıyla telakkî bi’l-

kabûlün meydana gelmesi için, herhangi bir rivâyetin 

sıhhatinin ne şekilde belirlendiğini bilen âlimlerin 

tamamının bu husustaki ittifakı şart koşulmuştur. 

Fakat telakki bi’l-kabûlün şer‘î bir kaynak olan icmâ 

gibi temellendirilmesinden dolayı onun bütün 

yönleriyle icmâı andırdığı veya klasik fıkıh usûlü 

eserlerindeki icmâa benzeyip bütün şartlarını haiz 

                                                           
169 Bkz. Şâşî, a.g.e., , s. 171. 
170 Bu hadisleri daha önce icma bahsinde vermiştik. Bkz. Ahmed b. 

Hanbel, Ahmed el-Müsned, , XV, s. 480; Dârimî, “Alâmâtü’n-

Nübüvve”, 8; İbn Mâce, “Fiten”, 8; Ebû Dâvûd, “A’lâmâtü’n-

Nübuvve”, 8; “Siyer”, 75; Tirmizî, “Fiten”, 7. 



85 
 

olması gerektiği düşünülmemelidir. Mamafih bazı 

fakîhler telakkî bi’l-kabûlü icmâ ile ilişkilendirerek 

icmâda bulunması gereken şartları aynen onda da 

arama yoluna giderek telakkî bi’l-kabûlün 

bağlayıcılığını ve etkisini reddetmişlerdir.171 Bunun 

tabii bir sonucu olarak bazı fakîhler, hüsn-ü kabûle 

mazhar olmuş Sahîhayn hadislerinin “maktû‘un bi’s-

sihha” yani “sahîhliği ve sabitliği kesin olan hadisler” 

şekline dönüştüğü hükmünü reddetmişlerdir.172 

Dolayısıyla telakkî bi’l-kabûl ile icmâ arasında ne denli 

bir ilişkinin olduğu ve aralarındaki bazı önemli 

hususlara değinmek yerinde olacaktır. 

2.5.  İcmâ İle Telakkî bi’l-Kabûlün Birbiriyle 

Münasebeti  

İslâm Hukûkunun temel kaynakları arasında yer 

alan icmâ, usûl-ü fıkıh kitaplarındaki tanımını tekrar 

hatırlatmak gerekirse; “İslâm müctehidlerinin, Hz. 

Peygamber (s.a.s)’in vefatından sonraki herhangi bir asırda, 

bir amelî meselenin şer‘î hükmü üzerinde ittifak 

                                                           
171 Bkz. Gazâlî, el-Menhûl min Ta‘lîkâti’l-Usûl, (Thk. Muhammed 

Hasan Heyto), Dâru’l-Fikr, Dımaşk 1980, s. 273. 
172 Bkz. İbn Berhân, el-Vüsûl, I, s. 172; Hâzimî, Ebû Bekr 

Muhammed b. Musa, Şurûtü’l-Eimmeti’l-Hamse, Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut 1984, s. 74; Kuraşî, Ebü’l-Feth Abdulkâdir, el-

Cevâhiru’l-Mudiyye fî Tabakâti’l-Hanefiyye, (Thk. Abdulfettâh 

Muhammed), Dâr-u Hicr, Riyad 1993, IV, s. 566; Zerkeşî, el-

Bahru’l-Muhit, IV, s. 246. 



86 
 

etmeleridir”173 Oysa telakkî bi’l-kabûl Hanefî fakîhleri 

tarafından “Sahâbe devrinde âhâd haber olup, tabiûn 

döneminde âdeten yalan üzerinde birleşmeleri mümkün 

olmayan bir cemaatin rivâyet ettiği ve onların o rivâyeti 

hüsn-ü kabûl ile karşılayıp kendisiyle gereği gibi amel etme 

noktasındaki ittifak etmelerinden tevâtür hükmünde olan 

hadistir”174 anlamında kullanılmıştır. Diğer fakîhler ve 

muhaddislere göre ise, “mütevâtir ve meşhûr haberlerden 

daha şâmil olup, tabakalardaki mevcut sayılara itibar 

edilmeksizin, tenkide tabi tutulmaksızın, ulemânın telakkî 

bi’l-kabûlüne mazhar olan ve kendisiyle amel edilen 

hadistir”175  şeklinde kullanılmaktadır.  

Bu iki kavram üzerinde biraz düşünüldüğünde, 

furû-i fıkıh kitaplarında bahsi geçen icmâ tamamıyla 

ef‘âl-ı mükellefine konu olan vücûb, hürmet, sıhhat 

fesâd gibi bir hâdisenin şer‘î-amelî hükmü üzerinde 

                                                           
173 Ebû Zehrâ, a.g.e., s.198; Şa’bân, a.g.e., s. 88; Dönmez, a.g.md., 

XXI, s. 417. 
174 Şaşî, a.g.e., s. 171; Pezdevî, a.g.e., s. 152; Serahsî, Usûl, I, s. 293; 

Semerkandî, a.g.e., s. 429; Abdülazîz el-Buhârî, Keşfü’l Esrâr, II, s. 

368; Molla Hüsrev, a.g.e., s. 210; Tehânevî, Keşşâfü-Istilâhâti’l-

Fünûn, II, s. 1551-1552; Türkmânî, a.g.e., s. 112; Harîrî, a.g.m., s. 

63-64; Apaydın, a.g.md., XXIX, s. 368-369. 
175 Zerkeşi, Bahru’l-Muhît, IV, s. 249; Sehâvî, Fethu’l-Muğîs, III, s. 

390; Alî el-Kârî, Şerhu Şerhi Nuhbe, s. 194; Kâl‘acî, a.g.e., s. 44; 

Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri, s. 430; Güler, a.g.md., XXXII, s. 

135. 



87 
 

gerçekleşen bir fikir birliği olduğu,176 telakkî bi’l-kabûl 

ise, herhangi bir rivâyetin sahîhliği ve sabitliği 

üzerinde meydana gelen bir ittifak olduğu hemen 

anlaşılacaktır.177 Mesela telakkî bi’l-kabûlde 

gerçekleşen ittifaka biraz yakın olan sükûtî icmâın 

meydana gelmesi için, icmâın bahsine girmiş olan 

hâdisenin hakkında ictihad yapılabilecek zannî bir 

delil bulunan meselelerden olması şartı aranmaktadır. 

Oysaki telakkî bi’l-kabûlün meydana gelmesi için bu 

şekilde bir şartın aranması bir tarafa, telakkî bi’l-

kabûlün mevzusunun icmâ gibi şer‘î-amelî bir hüküm 

olması söz konusu bile olamaz. Dolayısıyla bu ve 

bunun gibi birçok temel fark bize şunu gösteriyor ki, 

usûl-i fıkıhtaki icmâın mevzusunun, asla bir rivâyetin 

sıhhati hususunda olmadığıdır. Bu yüzden hadis ve 

fıkıh usûlü eserlerinde temas edilen ve mevzusu bir 

hadisin sıhhati olan telakkî bi’l-kabûl ile fıkıh usûlü 

eserlerinde bahsi geçen icmâ, tamamen birbirinden 

farklı kavramlardır.178 

                                                           
176 Seydişehrî, a.g.e., s. 200; Hudarî, a.g.e., s. 281; Haseballah, a.g.e., 

s. 119; Şa‘bân, a.g.e., s. 89; Zeydân, a.g.e., s. 181; Zuhaylî, a.g.e., s. 

47. 
177 Cessâs, Usûl, I, s. 182-185; Zerkeşi, en-Nüket, I, s. 111-112; Süyûtî, 

Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr Tedrîbü’rRâvî fî 

Şerhi Takrîbi’n-Nevâvî, (Thk. Ebû Kuteybe Nazır Muhammed el-

Fâriyâbî), Müesssesetü’r-Reyyân, Beyrut 2016,  s. 94; Şirinov, 

a.g.e., s. 57. 
178 Bkz. Şirinov, a.g.e., s. 57-59. 



88 
 

Diğer taraftan Ahmed b. Hanbel’in icmâın imkânı 

hakkında söylediği şu sözü icmâ ile telakkî bi’l-

kabûlun arasındaki farkı açıkça ortaya koymaktadır. 

Ahmed b. Hanbel: “Bir kimse bir konuda icmâ 

bulunduğunu iddia ederse bu yalandır, belki de 

insanlar ihtilâf etmişlerdir. Fakat o mesele hakkında 

icmâ olduğunu iddia eden kimse, bunu (ihtilafı) 

bilmiyordur. Ya da bu haber ona ulaşmamıştır. Bu 

nedenle, o kimse bu mevzuda icmâın meydana gelip 

gelmediğini bilmiyorum desin.”179 Daha önce de temas 

ettiğimiz gibi Ahmed b. Hanbel bu sözleriyle, 

Muhammed b. İdris eş-Şâfiî (ö. 204/820) gibi hakkında 

ihtilaf bilinmeyen her hüküm için, icmâ isminin 

zikredilmesine itiraz etmektedir. Bu yüzden eş-

Şafiî’nin “ihtilaf bilmiyorum” sözü, çoğunluk 

tarafından icmâ naklî olarak kabul edilmemektedir.180 

Dolayısıyla bir hâdisenin hükmü hakkında ihtilaf 

edilmemiş olması icmâı ispat için yeterli 

olmamaktadır. Buna karşın telakkî bi’l-kabûlün 

mahiyetini incelediğimizde, bir rivâyetin sened ve 

metni herhangi bir itiraza maruz kalmadan yaygınlık 

vasfını elde etmesidir.181 Diğer bir ifadeyle bir hadisin 

                                                           
179 Şeybânî, a.g.e., s. 438-439; İbnü’l-Kayyım el-Cevziyye, İ’lâmü’l-

Muvakki‘în, II, s. 53-54; a.mlf. el-Müsevvede, s. 315-316. 
180 Bkz. Dönmez, a.g.md., XXI, s. 424. 
181 Bkz. Zerkeşi, Bahru’l-Muhît, IV, s. 249; Sehâvî, Fethu’l-Muğîs, III, 

s. 390; AlÎ el-Kârî, Şerhu Şerhi Nuhbe, s. 194; Kâl‘acî, a.g.e., s. 44; 

Erdoğan, a.g.e., s. 430; Güler, a.g.md., XXXII, s. 135. 



89 
 

senedi ve metni hakkında herhangi bir âlimin 

eleştiride bulunmaması, o rivâyetin hüsn-ü kabûle 

mazhar olduğunu tespit için kâfidir. Dolayısıyla o 

hadisin yaygınlık kazanmasına karşın sıhhati hakkında 

herhangi bir tenkidin veya ihtilafın olmaması telakkî 

bi’l-kabûl için yeterli görülmektedir. Bu durum telakkî 

bi’l-kabûl ile icmâ arasındaki farkı başka bir yönden 

ortaya koymaktadır.  

Mamafih hüsn-ü kabûle mazhar olmuş Sahîhayn 

hadislerinin üzerinde gerçekleşen fikir birliği, bazen 

“ittifak” sözcüğü ile bazen de “icmâ” lafzı ile ifade 

edilmiştir. Fakat telakkî bi’l-kabûl ile karşılanmış 

Sahîhayn hadislerinin  “ittifak” veya “icmâ” lafızları ile 

ifade edilmesinden dolayı hemen hatırımıza İslâm 

hukukun kaynaklarından olan şer‘î icmâ gelmemelidir.  

Çünkü biraz önce de ifade ettiğimiz gibi icmâın 

mevzusu şer‘î-amelî bir mesele iken telakkî bi’l-

kabûlun mevzusu hadis olmaktadır. Madem telakkî 

bi’l-kabûl şer‘î icmâdan konu ve mahiyet açısından 

farklılık arz ediyor, o zaman neden ondaki ittifak 

“icmâ” lafzı ile ifade edilmektedir şeklinde zihinde bir 

soru canlanabilir. Bu soruya da şu şekilde cevap 

verilebilir: Şer‘î icmâdaki ittifak hem sözlük anlamıyla 

hem de ıstılâhî anlamıyla kullanılıyorken, telakkî bi’l-

kâbûldeki ittifak ise sadece sözlük anlamında olan 

“fikir birliği etmek” manasında kullanılmıştır. Yani 

telakkî bi’l-kabûle mazhar olmuş bir hadis üzerinde 



90 
 

gerçekleşen ittifakın “icmâ” lafzı ile ifade edilmesi 

sadece icmâın lügâttaki anlamı olan  “bir hususta fikir 

birliği etmek” anlamı kastedilmiştir. 

Fakat şunu da belirtelim ki, telakkî bi’l-kabûldeki 

ittifakın “fikir birliği etmek” anlamında 

kullanılmasından dolayı bunun bir bağlayıcılık 

vasfının olmadığı anlaşılmamalıdır. Şer‘î icmâ 

kuvvetini Hz. Rasûllullah (s.a.s.)’in: “Benim ümmetim 

dalâlet üzerinde şüphesiz toplanmaz (birleşmez).”182 “Allâh 

benim ümmetimi veya Muhammed ümmetini sapıklık 

üzerine bir araya getirmeyecektir”183 buyurduğu 

hadislerden aldığı gibi, telakkî bi’l-kabûle mazhar 

olmuş bir hadis üzerinde meydana gelen ittifak da 

gücünü bu rivâyetlerden almaktadır. Çünkü her 

ikisinde de ümmetin hata üzerinde birleşmekten 

korunmuşluğu söz konusudur. Dolayısıyla telakkî bi’l-

kabûlün şer‘î icmâ ile benzerliği ümmetin hatadan 

korunmuş olduğu inancıdır.184  

2.6.  Telakkî bi’l Kabûlün Bağlayıcılığı ve Bilgi 

Değeri  

Şüphesiz ki telakkî bi’l-kabûl, kuvvet ve 

bağlayıcılık vasıflarını icmâ gibi ümmetin dalâlet 

üzerinde birleşmeyeceği ilkesinden alır. Her ne kadar 
                                                           
182 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XV, s. 480; Dârimî, “Alâmâtü’n-

Nübuvve”, 8; İbn Mâce, “Fiten”, 8. 
183 Tirmizî, “Fiten”, 7. 
184 Şirinov, a.g.e., s. 63-65. 



91 
 

icmâ gibi temele oturtulmaya çalışılmışsa da netice 

itibariyle icmâ hükümlerininin tamamını 

taşımamaktadır. İbn Hacer el-Askalânî’nin de 

söylediği gibi ‘Ümmetin ittifakının kesinlikle bir 

meziyeti vardır. Zira ümmetin, Sahîhayn dışındaki 

herhangi bir hadisi telakkî bi’l-kabûl ile karşılamaları 

halinde, senedi zayıf olsa dahi o haberin içeriğiyle 

amel edilmesi vaciptir.’185 Telakkî bi’l-kabûl bazen 

hadislerin sıhhati hususunda, bazen o hadislerin 

sübutunun kat‘îliği, bazen hadislerle amel etmenin 

vücûbiyeti hakkında, bazen de onlara muhalefet 

etmenin caiz olmaması şeklinde karşımıza çıkar.186 

Tenkid edilmeden, ümmetin hüsn-ü kabûlü ile 

karşılanmış hadislerin sahîh olduğu ve bunlarla amel 

edilmesi gerekliliğini ifade eden telakkî bi’l kabûl, 

bilhassa Sahîhayn hadisleri bağlamında ifade 

edilmiştir.187 Eğer Sahîhayn hadislerinin sıhhati 

                                                           
185 İbn Hacer el-Askalânî, en-Nüket ‘alâ Kitâbi İbni’s-Salâh, (Thk. 

Rabî‘ b. Hâdî), ‘İmadetü’l-Bahsi’l-İlmî bi’l-Câmi‘âti’l-İslâmiyye, 

Medine 1984, I, s. 372; a. mlf. Nüzhetü’n-Nazar, s. 98-99. 
186 Bkz. Cessâs, Usûl, I, s. 418; Zerkeşî, Bahru’l-Muhît, IV, s. 243; 

a.mlf. en-Nüket, I, s. 284; Harîrî, a.g.m., s. 75. 
187 Sahîhayn hususunda kullanılan ifadeler için bkz. İbn Teymiyye, 

Mecmu‘âtü’l-Fetevâ, XVIII, s. 30; Alâî, Tahkîku’l-Murâd, s. 320-321; 

a.mlf. en-Nakdü’s-Sahîh, s. 22; Bulkînî, Ebû Hafs Sirâcüddîn Ömer 

b. Raslân, Mehâsinü’l-İstilâh fi Tadmini Kitâbi İbni’s-Salâh, (Thk. 

Aişe Abdirrahmân), Dâru’l-Me‘ârif, Kahire, t.y., s. 172; İbn Hacer 

el-Askalânî, Nüzhetü’n-Nazar, s. 98-99; Sehâvî, Fethu’l-Muğîs, s. 92-

93; Kâsımî, Kavîdü’t-Tahdîs, s. 121; Mollâ Hatır, Halîl İbrâhim, 

Mekânetü’s-Sahîhayn, el-Matba‘atü’l-Arabiyyeti’l-Hadîse, Kahire 

1982, s. 499. 



92 
 

üzerinde bütün âlimlerin ittifakıyla (fukahâ ve 

muhaddislerin tamamının) tam bir telakkî bi’l-kabûl 

vukû bulmuşsa, bu hadislerin sübûtunun kat‘îliği ve 

gereği ile amel edilmesi durumu söz konusu olur. 

Şayet hüsn-ü kabûlün öznesi olacak şahısların 

tamamının bir icmâı olmayıp yalnızca hadis ehlinin 

ittifakı mevcut ise bu takdirde hüsn-ü kabûl, kat‘îlik 

ifade bildirmese de o haberleri tashih ve tercih sebebi 

yapar.188  

Burada şunu ifade etmekte yarar vardır. Herhangi 

bir rivâyetin bağlayıcı olması ve gereği ile amel 

edilmesi başka bir konu, bunun ilim ifade etmesi ise 

başka bir konudur. Zira haber-i vâhid her zaman ilim 

ifade etmese de sahîh olduğu takdirde bağlayıcılık 

vasfını kazanır. Şayet hüsn-ü kabûle mazhar olmuş bir 

hadisin ilim ifade ettiği tespit edilirse bağlayıcılık 

vasfını elde eder ve gereği ile amel etme zorunlu 

olarak ortaya çıkar.189 Bununla birlikte hadislerin 

bağlayıcılık özelliği muhaddislerin ilgi alanına girmez. 

Çünkü muhaddisin asıl görevi hadislerin isnad 

                                                           
188 İbn Teymiyye, Mecmu‘atü’l-Fetevâ, XVIII, s. 30; İbnü’l-Kayyim el-

Cevziyye, Muhtasaru’s-Sevâ‘ik, II, s. 537; İbn Hacer el-Askalânî, en-

Nüket, I, s. 377-379. 
189 Hâzimî, Kitâbü’l-İ‘tibâr fî Beyâni’n-Nâsih ve’l-Mensûh Mine’l-Asâr, 

Matba‘atü Dâireti’l-Me‘ârifi’l-Osmâniye, Haydarabad 1941, s. 13; 

Zerkeşî, en-Nüket, I, s. 111; Bikâî, Burhânüddîn İbrâhîm b. Ömer 

b. Hasen er-Rubât el-Hırbevî, en-Nüketü’l-Vefiyye Bimâ fî Şerhi’l-

Elfiyye, (Thk. Mâhir Yâsîn el-Fahl) , Mektebetü’r-Rüşd, Riyad 

2007, I, s. 177. 



93 
 

zincirini Hz. Peygamber’e dayandırmaktır. Hadislerin 

bilgi değerini tespit etme hadisçilerin değil olsa olsa 

muhakkiklerin ve fakîhlerin alanına girer. Mamafih 

muhaddisler de muhakkikler ve fakîhler gibi ne zaman 

telakî bi’l-kabûl kavramından söz açılmış ise, bunun 

hadislere ne gibi bir önem atfettiğini izah etmeye 

çalışmışlardır. Hatta bu mevzu Nevevî ve İbnü’s-Salâh 

gibi muhaddisler arasında telakkî bi’l-kabul’ün sahîh 

hadisleri ‘maktû’un bi’s-sihha’ derecesine çıkarıp 

çıkarmaması özelinde ihtilaf konusu olmuştur.190 Zaten 

hüsn-ü-kabûle mazhar olan hadislerin bağlayıcılığı ve 

gereği ile amel noktasında Nevevî’nin söylediği gibi 

cumhûr arasında herhangi bir ihtilaf yoktur.191 

Usûl âlimleri ve muhaddisler, karînelerle 

desteklenmiş (el-muhtef bi’l-karâin)192 âhâd haberlerin 

                                                           
190 Nevevî, Şerhu’l-Müslim, I, s. 137. 
191 Nevevî, Şerhu’l-Müslim, I, s. 137. 
192 Muhtef bi’l-Karâin, bir haberin makbûl hadisin şartlarını 

taşımasının yanında, bir takım özelliklere sahip olmasıdır. 

Makbûl hadiste bulunan bu zaid vasıflar, hadisin kuvvetini 

arttırır. Dolayısıyla bu üstün zaid vasıflara sahip bir makbûl 

haber diğerlerine nazaran üstün bir meziyete sahip olur. Böylece 

onun diğerine tercih edilmesini sağlar. Bu özellikler, 1) Buhârî ve 

Müslim’in kitaplarında tahrîc ettiği fakat mütevâtir derecesine 

ulaşmayan haberler. Bunlar a) Buhârî ve Müslim’in bu alanda 

üstün meziyete sahip olmaları b) Sahîhi sakiminden ayırmada 

diğer muhaddislerden üstün olmaları c) Sahîhayn’ın ümmetin 

telakkî bi’l-kabûlene mazhar olması. 2) Meşhûr haber 3) Garîb 

hadis olmakla beraber, mutkin râviler tarafından müselsel olarak 

nakledilen haber. Bkz. Tahhân, Mahmûd, Teysîru Mustalahi’l-

hadîs, Gurebâ Yay., İstanbul 2016, s. 68-69. 



94 
 

ortaya koyduğu bilgiyi herkes için kat‘î bilgi olarak 

ifade etmişler ve telakkî bi’l-kabûlü bu karinelerin en 

güçlüleri arasında saymışlardır. Örneğin İbn 

Teymiyye, telakkî bi’l-kabûlü zarurî bilgi ifade eden 

haberler içinde zikretmiştir.193 Son olarak telakkî bi’l-

kabûl’e mazhar olan rivâyetlerin ne ifade ettiğine 

yönelik birkaç örnek vererek meseleyi sonlandıralım. 

Hanefî usûlcülere göre telakkî bi’l-kabûle mazhar 

olan hadisler meşhûr hadis hükmündedir. Hanefî 

fakîhi Cessâs (ö. 370/981), telakkî bi’l-kabûle mazhar 

olan hadislerin kat‘î bilgi ifade ettiğini söylerken,194 

Irak ekolü ve Hanefîlerin çoğu ilm-i tume’nîne 

şeklinde yorumlar.195 Hanefîler tâbiîn devrinde hüsn-ü 

kabûle mazhar olmuş haberleri mütevâtir haberler 

hükmünde kabul ettiklerinden, bir âyeti nesh, tahsîs ve 

takyîd edebilir. Yine onlara göre vücûb gerektiren 

hadisler, hüsn-ü kabûle mazhar olmadığı takdirde 

onlarla istidlalde bulunmak doğru değildir.196      

                                                           
193 İbn Teymiyye, Mecmu‘atü’l-Fetavâ, XVIII, s. 28 
194 Bkz. Cessâs, Usûl, III, s. 37. Türkmânî, a.g.e., s. 116-122; Geylânî, 

a.g.e., s. 104-106. 
195  Bkz. Türkmânî, a.g.e.,  s. 116-122; Geylânî, a.g.e., s. 104-106. 
196 Cessâs, Usûl, III, s. 48; Abdülazîz Buhârî, Keşfü’l-Esrâr, II, s. 534; 

Bahrülulûm el-Leknevî, Ebü’l-Ayyâş Abdül‘alî Muhammed b. 

Nizâmeddîn,  Fevâtihu’r-Rahamût, bi Şerhi Müsellemeti’s-Sübût, 

(Thk. Abdullah Mahmûd Muhammed Ömer), Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut 2002,  II, s. 159. 



95 
 

Hanefî usûlcülerin dışındaki fakîhler ve 

muhaddisler de hüsn-ü kabûle mazhar olmuş 

haberlerin kat‘î bilgi ifade ettiğini net bir şekilde ifade 

etmişlerdir. Telakkî bi’l-kabûlle karşılanmış hadislerin 

kat‘î bilgi ifade ettiğini söyleyenler arasında Ebû 

Hanîfe (ö. 150/767), Mâlik (ö. 179/795), Şâfiî, Ahmed b. 

Hanbel, İsferâyînî, Ebû Alî el-Cübbâ‘î (ö. 303/916), 

Cessâs, İbn Fûrek (ö. 406/1015), Abdülvehhâb el-Mâlikî 

(ö 422/1031), Abdulkâhir el-Bağdadî (ö. 429/1038), İbn 

Hazm (ö.456/1064), Kâdî Ebû Ya‘lâ el-Ferrâ (ö. 

458/1066), İbn Abdilberr (ö. 463/1071), Hatîb el-

Bağdâdî (ö.463/1071), Ebü’l Velîd el-Bâcî (ö. 474/1081), 

İbnü’s-Sem‘ânî (ö. 489/1096),  İbnü’s-Salâh, İbn 

Teymiyye ve İbn Hacer el-Askalânî gibi âlimler yer 

almaktadır. Bu bağlamda birçok fakîh ve muhaddis, 

Sahîhayn hadislerinin kahir ekseriyeti telakkî bil-kabûle 

mazhar olduklarından, bunların sahîh olduğu 

dolayısıyla kat‘î bilgi ifade ettiğini dile getirmişlerdir. 

Bu fikri kabul eden âlimler kabul etmeyenlere göre 

çoğunluktadır.197  

Sahîh hadislerin telakkî bi’l-kabûlle karşılandığı 

durumda kat‘î bilgi ifade edeceğini iddia edenlerin 

argümanı, Hz. Peygamber’in hadisinde de geçtiği gibi 

ümmetin hata üzerinde birleşmeyeceği ilkesidir. Şöyle 

                                                           
197 Bkz. İbn Teymiyye, Mecmû‘atü’l-Fetevâ, XVIII, s. 26; Bulkînî, 

Mehâsinü’l-İstilâh, s. 172; İbn Hacer el-Askalânî, en-Nüket, s. 377; 

Süyûtî, Tedrîb, s. 94; Molla Hatır, a.g.e., s. 123. 



96 
 

ki, çok geniş çevrelere yayılmasına rağmen herhangi 

bir eleştiriye maruz kalmayan ve bütün çevrelerce 

kabul edilmiş hadislerin Hz. Peygamber’e aidiyeti 

sabit olacaktır. Diğer taraftan ümmetin Hz. 

Peygamber’e aidiyeti sabit olmayan hadislerin telakkî 

bi’l-kabûl ile karşılamaları mümkün değildir. Çünkü 

bu durum ümmetin adaletine ve hata üzerinde 

birleşmeyeceği ilkesine aykırıdır.  

Şunu da belirtelim ki her ne kadar telakkî bi’l-

kabûl, bazı âlimlere göre kat‘î bilgi ifade etmiyorsa da 

başkaları nezdinde de telakkî bi’l-kabûl kat‘î bilgi ifade 

etmediği anlamına gelmez. İbn Teymiyye bu hususta 

şunları söyler: “Bir rivâyet bir cemaate göre mütevâtir 

mesabesinde olmadığı halde başka bir cemaat 

tarafından mütevâtir mertebesinde kabul 

edilebilmektedir. Rivâyet kime göre mütevâtir 

derecesinde ise onlar için kat‘î bilgi ifade eder ve 

gereği ile amel etmek vâcib olur. Mütevâtir 

derecesinde görmeyenler ise onların katında kesin bilgi 

ifade etmemesi nedeniyle tek çözüm yolu meseleyi 

ehline havale edip, onların vereceği hükmü kabul 

etmek olur. Nasıl ki üzerinde icmâ tahakkuk etmiş 

olan hükümleri icmâ ehline havale edip o hükümleri 

kabul etmesi gerektiği gibi.198 

                                                           
198 İbn Teymiyye, Mecmû‘atü’l-Fetevâ, XVIII, s. 32. 



97 
 

Telakkî bi’l-kabûl’ün kesin bir bilgi ifade edeceğini 

söyleyen bazı âlimler (Cessâs, İbn Hazm, Ebû İshâk el-

İsferâyînî vb.) hüsn-ü kabûle mazhar olan hadislere 

muhalefetin câiz olmadığını iddia etmişlerdir.199 Buna 

karşılık İbn Berhân (ö. 518/1124), Nevevî, Bedreddîn 

ez-Zerkeşî, İbn Kutluboğa (ö.879/1474) ve daha birçok 

âlim, zan ifade eden bir haber üzerinde meydana gelen 

icmâın o habere kesin bilgi vasfını kazandırmadığını, 

dolayısıyla telakkî bi’l-kabûl’ün de habere kesinlik 

vasfını kazandıramayacağını söylemişlerdir.200 

2.7. Telakkî bi’l-Kabûle Mazhar Olan Hadislerin 

Tercih Nedeni Sayılması 

Bir rivâyet sadece hadis âlimleri tarafından telakkî 

bi’l-kabûl ile karşılanmışsa bu bile diğer rivâyetlere 

göre bir tercih sebebi sayılır. Nitekim Sahîhayn diğer 

hadis kaynaklarına nazaran bir tercih sebebi olmuştur. 

Çünkü âlimler tarafından bu kaynaklardaki hadisler 

telakkî bi’l-kabûl ile karşılanmıştır. Bu bağlamda 

Muhammed b. Musâ b. Osmân el-Hâzimî (ö. 584/1188) 

“Medineliler arasında yaygınlaşan ve onların telakkî 

bi’l-kabûlüne mazhar olmuş bir hadis artık onlar için 

                                                           
199 Cessâs, Usûl, I, s. 184; İbn Hazm, Ebû Muhammed Ali b. Ahmed. 

ez-Zâhirî, el-Muhallâ bi’l-Âsâr, Daru’l-Fikr, Beyrut, t.y., VIII, s. 247. 
200 Bkz. İbn Berhân, Vüsûl, I, s. 172-173; Nevevî, Şerhu’l-Müslim, I, s. 

137; Zerkeşî, el-Bahru’l-Muhît, IV, s. 246; Münâvî, Muhammed 

Adurraûf, el-Yevâkît ve’d-Dürer Şerhu Şerhi Nuhbeti’l-Fiker, (Thk. 

Ebû Abdillah Rabî‘ b. Muhammed es-Su‘ûdî), Mektebetü’r-Rüşd, 

Riyad, t.y., I, s. 185-186. 



98 
 

bir tercih sebebi sayılır.”201 Ebü’l-Hasen Burhânüddîn 

el-Bikâ‘î (ö. 885/1480) hüsn-ü kabûle mazhar olmuş 

Sahîhayn hadislerinin bu özelliği taşımayanlara 

nazaran bir tercih sebebi olduğunu dile getirmiştir.202  

Hadis usûlü kitaplarına baktığımızda sahîh 

hadisler derecelendirilirken en üstte Buhârî ve 

Müslim’in beraber rivâyet ettikleri hadisler 

(Muttefekun aleyh), Buhâri’nin tek başına rivâyet ettiği 

hadisler, Müslim’in yalnız rivâyet ettiği hadisler, 

kitaplarına almadıkları halde her ikisinin şartlarına 

uyan hadisler, yalnız Buhârî’nin şartlarına uyan 

hadisler, yalnız Müslim’in şartlarına uyan hadisler, 

Buhârî ve Müslim’in dışındaki hadis âlimlerinin sahîh 

kabul ettiği hadisler gibi bir sıralama takip 

edilmektedir.203  Bu sıralamanın özüne baktığımızda 

tercih sebebi olarak bunların telakkî bil-kabûle mazhar 

olduğu müşâhâde edilebilecektir. Alî el-Kârî de Buhârî 

ve Müslim’in diğer hadis kaynaklarına öncelenmesinin 

ve tercih edilmesinin nedenini Sahîhayn hadislerinin 

sıhhatindeki kuvvetine ve ulemânın telakkî bi’l-

                                                           
201 Hâzimî, Ebû Bekr Muhmmed b. Mûsâ el-Hemdânî, Kitâbü’l-

İ‘tibâr fî Beyâni’n-Nâsih ve’l-Mensûh Mine’l-Asâr, Matba‘atü 

Dâireti’l-Me‘ârifi’l-Osmâniye, Haydarabad 1940, s. 13. 
202 Bikâ‘î, en-Nüketü’l-Vefiyye, I, s. 177. 
203 İbnü’s-Salâh, Ulûm, s. 27-28; İbn Hacer el-Askalânî, Nüzhetü’n-

Nazar, s. 125-127; Suyûtî, Tedrîb, s. 84; Ahmet Yücel, Hadis Usûlü, 

İFAV Yay., İstanbul 2013, s. 173. 



99 
 

kabûlüne mazhar olmakla izah etmiştir.204 Esasen 

hüsn-ü kabûl ile karşılanmış hadislerin tercih 

edilmesinin temeline inildiğinde o hadislerin telakkî 

bi’l-kabûl nedeniyle tashih edildikleri görülecektir.  

2.8. Değerlendirme 

Sahîhayn üzerinde oluştuğu iddia edilen icmâ, 

“tenkide maruz kalmadan muhaddislerin hüsn-ü 

kabûlüne mazhar olmuş hadislerin sıhhati üzerinde 

ittifakın olması şeklinde algılanması, muhaddislerin ve 

fakîhlerin cumhûruna göre bir çeşit icmâ olarak kabul 

edilen talakkî bi’l-kabûldür. Zira İbn Teymiyye, 

Mecmu‘atü’l-Fetavâ adlı eserinde bu hususu açıkça dile 

getirmiştir. İbn Teymiyye: “Durum böyle olunca 

Sahîhayn hadislerinin cumhûru (kahir ekseriyeti) 

yakînî bir bilgi ile malumdur, hadis âlimlerinin telakkî 

bi’l-kabûlüne mazhar olmuş, sıhhatleri konusunda 

icmâ etmişlerdir. Hadis âlimlerin bu icmâı ise, tıpkı 

fukahânın ahkâm üzerindeki icmâlarının hatadan 

korunmuş olması gibi hatadan korunmuştur. Şayet 

fukahâ, bir hüküm üzerine icmâ etse, dayanakları âhâd 

haber veya kıyâs yahut da nasların umûm ifadesi olsa 

bile onların bu icmâı hüccet olur. Aynı şekilde 

muhaddislerin icmâı fukahânın icmâı gibidir. 

Muhadisler bir haberin sıhhati üzerine icmâ etmiş 

                                                           
204 Alî el-Kârî, Mirkâtü’l-Mefâtih Şerhu Mişkâti’l-Mesâbîh,  (Thk. 

Cemâl Aytânî), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2001, II, s. 336. 



100 
 

olsalar, bu ilim ifade eder. Onlardan birine hatanın arız 

olma ihtimali olsa da onların icmâı hatadan 

korunmuştur.”    

İbn Teymiyye Sahîhayn hadisleri üzerindeki 

icmâın, telakkî bi’l-kabûl olduğunu, telakkî bi’l-

kabûldeki bu icmâın muhaddislerin icmâı olduğunu, 

gücü ve bağlayıcılığını da şer‘î icmâdan aldığını 

dolayısıyla fukahâ’nın icmâı gibi bir icmâ olduğunu 

söylemiştir.205 Ayrıca Sahîhayn hakkında icmâı kabul ve 

rededenlerin çoğunun görüşlerine bakıldığında 

Sahîhayn üzerinde bahsedilen icmâın, telakkî bi’l-kabûl 

olduğudur. Şer‘î icmâ konusunda da değindiğimiz 

gibi, Sahîhayn üzerinde icmâı kabul ve rededenlerin 

görüşlerini ifade ederken ‘icmâ ve ittifak’ lafızlarını 

usûlü fıkıhtaki ıstılâhî anlamlarıyla değil, sözlük 

anlamları ile kullanılmıştır.  

İslâmî ilimlerin muhtelif dallarında bir terim 

olarak kullanılan telakkî bi’l-kabûl terkibi, hadis ve 

fıkıh usûlü eserlerinde müstakil bir mevzu olarak değil 

de özellikle İmâm Buhâri ve İmâm Müslim’in el-

Câmiu’s-Sahîh’lerinin ihtiva ettiği hadislerin sıhhati, 

bilgi değeri ve mertebesi hakkında gündeme getirilmiş 

bir kavramdır. Öyle ki, Sahîhayn hadislerinin sıhhati, 

bilgi değeri ve mertebesi üzerinde yapılan 

münakaşalara son noktayı koymak veya münakaşaya 

                                                           
205 İbn Teymiyye, Mecmu‘atü’l-Fetevâ, XVIII, s. 30. 



101 
 

yer olmadığını belirtmek için Sahîhayn hadislerinin 

telakkî bi’l-kabûle mazhar olduğu ifade edilmiş ve 

icmâ gibi bağlayıcılığının olduğu vurgulanmaya 

çalışılmıştır. 

Telakkî bi’l-kabûl, tıpkı gücünü ve bağlayıcılığını 

icmâ gibi ümmetin hata üzerinde birleşemeyeceği 

ilkesinden alır ve senedi zayıf bile olsa telakkî bi’l-

kabûle mazhar olan hadisi takviye edip güç kazandırır. 

Bu yüzden usûlî icmâ gibi temellendirilmeye çalışılmış 

ve birtakım şartlara haiz olması gerektiği iddia 

edilmiştir. İcmâ gibi üzerinde çalışılmamış ve icmâ 

kadar ilgi görmemiş olmasına rağmen, hadis usûlü 

eserlerinde Sahîhayn hadislerinin, fıkıh usûlü 

eserlerinde ise Sahîhayn dışındaki hadislerin bilgi 

değeri ve bağlayıcılığı konusunda muhaddisler ve 

fakîhler tarafından çok eski zamanlardan itibaren 

başvurulan bir kavram halini almıştır. 

Hanefî âlimler telakkî bi’l-kabûlü meşhûr hadisle 

birlikte ele alıp, sadece Tâbiûn devri ile sınırlandırmış 

ve isnaddan bağımsız işlemişlerdir. Bu yüzden Hanefî 

usûlcülerin tamamına yakını, Sahîhayn hadislerinin 

tabîûn devrinde telakkî bi’l-kabûle mazhar 

olmadıklarından,  üzerinde de herhangi bir icmâın 

oluşmadığı ve diğer âhâd haberler gibi zan ifade 

ettiğini söylemişlerdir. Hadis âlimleri ve diğer fakîhler 

ise bu kavramı herhangi bir dönem ile 

sınırlandırmadığından isnadlarıyla birlikte ele alarak 



102 
 

Sahîhayn hadislerinin kahir ekseriyeti telakkî bi’l-

kabûle mazhar olduklarından, üzerinde icmâın 

oluştuğu ve nazarî ilim ifade ettiğini dile 

getirmişlerdir.  Hanefîler bir hadisin meşhûr vasfını 

kazanması için tâbiîn devrinde hüsn-ü kabûle mazhar 

olması ve gereği ile ittifaken amel edilmiş olmasını şart 

koşmuştur. Onlara göre hadisi tashih eden de bu 

icmâdır. Hadis âlimlerine göre ise telakkî bi’l-kabûl’ün 

özünde gereği ile amel değil, onun sahîh olması vardır. 

Yani telakkî bi’l-kabûl’ün tespiti için herhangi bir 

rivâyetin tenkide maruz kalmadan ümmet arasında 

yaygınlık kazanmasıdır. Muhaddisler telakkî bi’l-

kabûlle karşılanmış bir hadisi müstefiz olarak 

değerlendirirler. Onlara göre müstefîz, telakkî bi’l-

kabûl ile daha yakın anlamlıdır. 

Telakkî bi’l-kabûl haddi zatında bir hadisi 

mütevâtir kılmaz, fakat mütevatir derecesinde kılar. 

Bu sebeple Hanefî usûlcüler bu tür hadisleri hükmen 

mütevâtir olarak isimlendirirler. Usûlcüler telakkî bi’l-

kabûlü mükellefi bağlayıcı olması yönüyle ele alırken, 

muhaddisler sıhhat ve sübût yönüyle ele alır. 

Usûlcüler telakkî bi’l-kabûl konusunda bütün ictihad 

eden âlimlerin ittifakını şart koşarken, muhaddisler 

ehl-i hadîsin ittifakını yeterli görmektedir. Usûlcüler 

mefhumun sübûtunu öncelerken, hadis âlimleri lafzın 

sübûtunu vurgulamaya çalışır. Telakkî bi’l-kabûlün 

hadisleri tashih etmesi demek, onun Hz. Peygamber’e 



103 
 

aidiyetinin sabit olduğu, sened ve metninde zayıflığını 

ortaya koyacak bir illetinin olmadığı anlamına 

gelmektedir. 

Durum böyle olmakla birlikte usûlî icmâ ile 

telakkî bi’l-kabûl arasında temel bazı farklar da yok 

değildir. Usûli icmâ ef’âl-i mükellefine ait vücûb, 

hürmet, sıhhat ve fesâd gibi şer‘î/amelî meselelere dair 

iken, telakkî bi’l-kabûl ise tamamen bir hadisin sıhhati 

üzerinde meydana gelen ittifaktır. 

Son olarak şunları söyleyerek meseleyi 

sonlandıralım. Sahîhayn hadislerinin tenkid edilenler 

dışında maktû‘un bi’s-sıhha olduğu, ümmetin telakkî 

bi’l-kabûlle karşıladığı, onların yakînî/nazarî ilim ifade 

ettiği ve gereği ile amel etme konusunda icmânın 

meydana geldiğini dile getiren âlimlerin sayısı 

azımsanmayacak kadar çoktur. Bununla birlikte bu 

fikri kabul etmeyip tenkid edenler de olmuştur.



104 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

SÂHİHAYN ÜZERİNDE İCMÂ 

MESELESİ VE TAHLİLİ 

Bilindiği gibi Muhammed b. İsmâil el-Buhârî ve 

Müslim b. el-Haccâc’ın telif ettikleri es-Sahîh’leri tüm 

hadislerinin sahîh olduğu inancıyla kendilerine 

“Sahîhayn” diye isim verilmiş ve ümmet tarafından 

Kur’ân-ı Kerim’den sonra en güvenilir eserler olarak 

paye verilmiştir. Buhârî ve Müslim’in mezkûr bu iki 

eserine bu denli bir değerin verilmesinin nedeni, 

onların yalnızca sahih hadisleri toplamayı 

hedeflemeleri ve eserlerine aldıkları hadislerin 

seçiminde gösterdikleri hassasiyettir. 

Hadis âlimleri bu iki kitapta mevcut hadislerin 

sened ve metin yönünden sahîh olduklarına dair ittifak 

etmiş, daha sonraki dönemlerde ise bu durum icmâ 

olarak karşılık bulmuş ve günümüze kadar da genelde 

kabül görmüştür. Cumhûr-u muhaddisîn ve diğer 

İslâmî ilimlerde temayüz etmiş bazı âlimler, 

Sahîhayn’ın ihtiva ettiği hadislerin kat‘î derecede sahîh 

olup nazarî ilim ifade ettiğini kabul etmiş ve bu 

hadislerle amel etmenin vücûbiyeti hususunda 

ümmetin icmâının olduğunu söylemişlerdir. Diğer 

taraftan sayıları azımsanmayacak çoklukta olan bu 

âlimler de icmâ fikrini kabul etmemiş bu iki eserde 



105 
 

bulunan hadislere dair çeşitli tenkidlerde 

bulunmuşlardır.  

Bu bölümde Sahîhayn üzerinde icmâ fikrini kabul 

edenler ile red edenlerin düşüncelerini ele alıp her ikisi 

arasında bir mukayese yapmaya çalışacağız. Ayrıca 

konumuzla alakası dolayısıyla Sahîhayn’a yöneltilen 

bazı tenkidlerden de bahsedeceğiz. Çalışmamızın 

birinci bölümünde İslâm dininin üçüncü şer‘î kaynağı 

olan icmâ ve onunla aynı değere sahip olan telakkî bi’l-

kabûlü ana hatlarıyla inceledik. Çalışmamızın bu ikinci 

bölümünde ise asırlardır İslâm dünyasının 

gündeminde tazeliğini koruyan Sahîhayn Üzerinde İcmâ 

Meselesini inceleyeceğiz. Hakikaten maziden hâle 

kadar Sahîhayn’ın içerdiği bütün hadislerin sahîh 

olduğu hususunda bir icmâ oluşmuş mudur? Bu iki 

eserin üzerinde oluşan icmâın İslâm’ın üçüncü Şer‘î 

delili olan icmâın şartlarıyla örtüşüyor mu? Yoksa 

hadislerin sıhhati üzerinde gerçekleşen telakkî bi’l-

kabûl müdür? Bu icmâ iddiasını red edenler var mıdır, 

varsa argümanları nelerdir? Bu gibi sorular etrafında 

meseleyi değerlendirmeye gayret göstereceğiz. 

Sahîhayn üzerinde icmâı kabul ve red edenlerin 

görüşlerini vereceğiz. 

 

 



106 
 

1. Sahîhayn Üzerinde İcmâın Olduğunu 

Savunan Âlimlerin Görüşleri 

Bu başlık altında Sahîhayn’ın telif edildiği asırdan 

günümüze kadar icmâ fikrini ileri sürenlerin görüşleri 

verilecek, daha sonra bu görüş sahiplerinin delilleri 

incelenerek bir sonuç değerlendirmesi yapılacaktır. 

1.1. Abdurrahmân en-Nesâî (ö. 303/915)206 

Nevevî (ö. 676/1277), Tehzîbü’l Esmâ isimli eserinde 

Nesâî’nin Sahîhayn’in ihtiva ettiği hadislerin sıhhati 

konusunda ümmetin icmâının olduğunu dile 

getirdiğini söylemiştir. Nevevî: “Nesâî: ‘Bu kitapların 

en üstünü Buhârî’nin kitabıdır. Bu iki kitabın 

(Sahîhayn) sıhhati ve onlardaki hadislerle amel etmenin 

gerekliliği konusunda ümmet icmâ etmiştir.”207 

 Doğrusu biz İmâm Nesâî’in böyle bir ifadeyi 

kullanıp kullanmadığını bilmiyoruz. Bu ifadeyi İmam 

                                                           
206 Kütüb-i Sitte müelliflerinden olan Nesâî’nin adı, Ahmed b. 

Şuayb, künyesi ise Abû Abdirrahmân’dır.  Ömrünü hadis ve 

hadis ilimlerine vakfeden Nesâi, bu ilimlerde otorite sahibi oldu. 

Muhaddis kimliği yanında Şafiî mezhebine mensup bir fakîh 

olarak da meşhur olan Nesâî, birçok eser telif etmiş, müellefatı 

arasında Kütüb-i Sitte eserlerinden biri olan es-Sünen adlı eseri 

mevcuttur. Cerh ve ta‘dîl ilminde de uzman olan Nesâi, 303/915 

yılında Mekke’de vefat etmiştir.. Bkz. Zehebî, Târîhu’l-İslâm ve 

Vefeyâti’l-Meşâhîr ve’l-A‘lâm, (Thk. Ömer Abdüsselâm Tedmûrî), 

Dâru’l-Kütübi’l-Arabî, Beyrut 1990, VII, s. 59; a.mlf. Siyeru 

A‘lâmi’n-Nübelâ, XIV, s. 131-133; Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfiye, III, s. 14; 

İbn Hacer el-Askalânî, Tehzîb, I, s. 36. 
207 Nevevî, Tehzîb, I, s. 74. 



107 
 

Nevevî onun adına zikretmiştir. Kanaatimize göre bu 

söz Nesâî’ye ait değildir. Zira bu dönemde Sahîhayn 

için icmâdan bahsetmek henüz erkendir. Buhârî ve 

Müslim’in es-Sahîh’leri, müelliflerinin sağlığında 

icmâya konu olmamış, çağdaşları tarafından olduğu 

kadar, sonraki âlimler tarafından da tenkid 

edilmişlerdir. Söz konusu eserler hicrî dördüncü 

asırdan itibaren yavaş yavaş dikkatleri çekmeye 

başlamıştır. 

1.2. Ebû İshâk el-İsferâyînî (ö. 418/1020)208 

Hicrî beşinci asırda yaşamış ünlü Eş‘arî kelâmcısı 

ve Şâfiî fakîhi Ebû İshâk el-İsferâyînî (ö. 418/1020), 

Sahîhayn hadislerinin tamamının muhaddislerin telakkî 

bi’l-kabûlene mazhar olduğunu ilk dile getiren 

şahsiyettir. İsferâyînî, Buhârî ve Müslim’deki bütün 

hadislerin sened ve metinlerinin sahîh olduğu 

konusunda meslek ehli yani muhaddislerinin icmâının 

bulunduğunu söylemiştir. Kâsımî Kavâidü’t-Tahdîs 

isimli eserinde İsferâyînî’nin bu konudaki görüşünü 

şöyle aktarır:   

                                                           
208 Adı Rükneddîn İbrahim b. Muhammed el-İsferâyînî, künyesi ise 

Ebû İshâk’dır. Eş‘arî kelâmcısı ve Şâfiî fakîhi olan İsferâyînî, 

kelâm, fıkıh ve hadis ilimleriyle iştigal etmiş, fıkıh ilminde 

müctehid kabül edilmiştir. İsferâyînî, 418/1020 tarihinde 

Nîşâbûr’da vefat etmiştir. Bkz. Zehebi, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, 

XVII, s. 353; İbn Kesîr, Tabakâtü’ş-Şafi‘iyyin, (Thk. Ahmed Ömer 

Haşim-Muhammed Ali Zeynühüm), Metebetü’s-Sekâfetü’d-

Diniyye, y.y., 1993, s. 367. 



108 
 

“Ebû İshâk el-İsferâyînî: “Sahîhayn’in ihtiva ettiği 

hadislerin sened ve metinlerinin, kesinlikle sahîh 

olduğu hususunda meslek ehli (hadis ehli) icmâ 

etmiştir. Her ne kadar (hadislerin) râvi ve tarîklerinde 

ihtilaf meydana gelmişse de, bu genel bir ihtilafa 

dönüşmemiştir.”209 İsferâyînî bu sözünün devamında: 

“Kim uygun bir te’vile gitmeden (Sahîhayn hadislerine) 

aykırı bir hüküm verirse biz o hükmü reddederiz. Zira 

ümmet (Sahîhayn’nın hadislerini) telakkî bi’l-kabûl ile 

karşılamıştır.”210 demiştir. 

Görüldüğü üzere İsferâyînî Sahîhayn için hem 

icmâ ve hem de telakkî bi’l-kabûl terimlerini 

kullanmıştır. 

                                                           
209 İbn Hacer el-Askalânî, en-Nüket, I, s. 377; Kâsımî, Kavîdü’t-Tahdîs, 

s. 122; Zahidî, Hâfız Senâullah, Ehâdîsü’s-Sahîhayn beyne’z-Zann 

ve’l-Yakîn, Câmi‘atü’l-Ulûmi’l-Eseriyye, Pakistan, t.y., s. 293; 

Molla Hatır, a.g.e., s. 111; Şirinov, a.g.e., s. 105; Muhammed 

Züheyr, a.g.m., s. 19. 
210 Kâsımî, Kavîdü’t-Tahdîs, s. 122; Molla Hatır, a.g.e., s. 111; Zahidî, 

a.g.e., s. 293; Muhammed Züheyr, a.g.m., s. 19. 



109 
 

1.3. Ebû Nasr el-Vâilî es-Siczî (ö. 

444/1052)211 

Yaşadığı dönemde, ehl-i hadîs ekolünün ünlü 

savunucularından olan hadis hâfızı Ebû Nasr el-Vâilî 

es-Siczî (ö. 444/1052), Buhârî’nin Sahîh’indeki 

hadislerin tamamının sahîh olduğuna dair fakîhlerin 

ve başkalarının icmâının olduğunu söylemiştir. es-

Siczî’nin bu konudaki ibaresi şu şekildedir:  

“Bir kimse, Buhârî’nin kitabında Rasûlullah 

(s.a.s)’den mervî hadislerin hepsinin sahîh olduğuna 

ve Rasûlullah (s.a.s.)’ın da onları söylediğine dair 

yemin edip aksi takdirde eşinin boş olacağını söylerse, 

yemini bozulmaz ve eşi de boş olmaz. Çünkü bu 

hususta fukâhâ ve başkaları (diğer ilim ehli) icmâ 

etmiştir.”212 

                                                           
211 Adı, Ubeydullah b. Said b. Hâtim es-Siczî, künyesi Ebû Nasr’dır. 

Yaşadığı dönemde ehl-i hadis ekolünün önemli simalarından biri 

kabul edilen es-Siczî, hadislerin rivâyet tarîkleri ve râvilerin 

durumları hakkında derin bir bilgiye sahiptir. Ebû Nasr es-Siczî, 

444/1052 tarihinde Mekke’de vefat etmiştir. Bkz. Zehebî, Tezkire, 

III, s. 297-298; Kâtib Çelebi,  Keşfü’z-Zunûn ‘an Esâmî ve’l-Kütübi 

ve’l-Fünûn, (Tkh. Muhammed Şerafettin Yaltkaya), Daru İhyai’t-

Turâsi’l-‘Arabi, Beyrut, t.y., I, s. 2; Süyûtî, Tabakâtü’l-Huffâz, (Nşr., 

Lecne mine’l-Ulemâ), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiye, Beyrut 1983, s. 428. 
212 Siczî, Ebû Nasr Ubeydullah b. Said, Risâletü’s-Siczî ilâ Ehli Zebîd fî 

Reddi ‘alâ Men Enkera’l-Harf ve’s-Savt, (Thk. Muhammed Bâ Kerim 

Bâ Abdullah), Dâru’r-Râye li’t-Tevzî‘ ve’n-Neşr, Riyad 1994, s. 40; 

İbnü’s-Salâh, Siyâne, s. 85-86; a.mlf. Ulûm, s. 26; Ebnâsî, 

Burhaneddîn, eş-Şezâ’l-Feyah, (Thk. Salâh Fehî Helel), 



110 
 

1.4. Ahmed b. Hüseyin el-Beyhakî (ö. 

458/1066)213 

Muhaddis ve aynı zamanda Şafiî fakîhi olan 

Ahmed b. Hüseyin el-Beyhakî (ö. 458/1066), Buhârî ve 

Müslim’in telif ettikleri es-Sahîh isimli eserlerindeki 

mevcut hadislerin tamamın sahîh olduğu hususunda 

icmâ olduğunu söylemektedir. Beyhakî, Şafiî fıkhının 

dayandığı hadisleri bir araya getirerek telif ettiği 

Ma‘rifetü’s-Sünen isimli kitabında bu konuda şunları 

ifade etmektedir: 

“Şübhesiz, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmail el-

Buhârî ve Ebü’l-Hüseyin Müslim b. el-Haccâc en-

Nîsâbûrî’den (Allah onlara rahmet etsin)  her biri, 

kitap telif etmiştir. Onlardaki mevcut hadislerin 

tamamının sahîh olduğu noktasında icmâ vardır.”214 

                                                                                                            
Mektebetü’r-Rüşd, Riyad 1998, s. 102; Molla Hatır, a.g.e., s. 5;  

Zâhidî, a.g.e., s. 298. 
213 Adı Ahmed b. el-Hüseyn b. Ali el-Beyhakî, künyesi ise Ebû 

Bekr’dir. Muhaddis ve Şâfiî fakîhi olan Beyhakî’nin fıkıh 

bablarına göre tasnif ettiği es-Sünenü’l-Kübrâ adlı eseri 

meşhurdur. Ayrıca ilelü’l-hadîs, ihtilâfü’l-hadîs ve fıkhu’l-hadîs 

alanlarında otorite kabul edilen Beyhakî, 458/1066 Nîşâbûr’da 

vefat etmiştir. Bkz. Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XVII, s. 163-

170; Sübki, Tabakât, IV, s. 8-16. 
214 Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn, Ma‘rifetü’s-Sünen ve’l-

Âsâr, (Thk. Abdulmu‘tî Emîn Kal‘acî), Dâru’l-Va‘yî, Haleb 1991, I, 

s. 181.  



111 
 

1.5. İmâmü’l-Haremeyn el-Cüveynî (ö. 

478/1085)215 

Kelâm ve fıkıh bilgisiyle beşinci asra damgasını 

vuran İmâmü’l-Harameyn el-Cüveynî (ö. 478/1085),  

Ebû Nasr es-Siczî’in görüşüne Müslim’in el-Câmiu’s-

Sahîh’ini de katarak aynı görüşü savunmuştur. 

Cüveynî:  

“Şayet bir insan, Buhârî ve Müslim’in 

kitaplarındaki hadislerin Hz.Peygamber (s.a.s.)’in sözü 

olup sahîh olduğuna dair hanımını boşama üzerine 

yemin ederse, hanımı boş olmaz ve yemini de 

bozulmaz. Çünkü Müslüman âlimlerin bu iki kitaptaki 

hadislerin sahîh olduğuna dair icmâları vardır.”216 

                                                           
215 Adı, Abdülmelik b. Abdullah b. Yûsuf, künyesi ise İmâmü’l-

Haremeyn, Ebü’l-Me‘âlî ve Rüknüddîn’dir.  Ünlü Eş‘arî kelâmcısı 

ve Şâfiî fakîhi olan Cüveynî, kelâm ve fıkıh alanlarında birçok 

eser telif etmiştir. Özellikle kelâm ilminde kendisine ait has 

görüşleri mevcuttur. Cüveynî, 478/1085 tarinde Nîşâbûr’da vefat 

etmiştir. Bkz. Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XVII, s. 617; a. mlf. 

Târîhu’l-İslâm, XXXII, s. 229-238; Sübkî Tabâkât, V, s. 187-188; 

a.mlf. Kâʻide fî’l-Cerh ve’t-Taʻdîl, (Erbaʻu Resâil fî Ulûmi’l-Hadîs 

içinde), (Thk. Abdülfettâh Ebû Ğudde), Mektebetü’l-Matbûʻâti’l-

İslâmiyye, Haleb 1980, s. 77-78. 
216 İbnü’s-Salâh, Ulûm, s. 26; Nevevî, Şerhu’l-Müslim, I, s. 136; 

Kâsımî, Kavâidü’t-Tahdîs, s. 122; Molla Hatır, a.g.e., s. 111; Zahidî, 

a.g.e., s. 293; Şirinov, a.g.e., s. 106. 



112 
 

1.6. İbnü’l-Kayserânî el-Makdisî (ö. 507/1113)217 

Hicrî altıncı asrın başlarında yaşamış olan İbnü’l-

Kayserânî el-Makdisî (ö. 507/113), Hâkim en-

Nîsâbûrî’nin sahîh hadisleri Buhârî ve Müslim’e göre 

derecelendirme işini tekrar gündeme taşımıştır. 

Şürûtü’l-Eimmeti’s-Sitte tabirini ilk kez kullanan el-

Makdisî, bu isimle bir kitap da telif etmiştir. O, bu 

eserinde sahîh hadisleri Buhârî ve Müslim’e göre 

derecelendirerek Sahîhayn üzerinde icmâ fikrine yeni 

bir yön vermiştir.218 Ayrıca el-Makdisî, kaleme aldığı 

                                                           
217 Adı Muhammed b. Tâhir b. Alî İbnü’l-Kayserânî el-Makdisî, 

künyesi ise Ebü’l-Fazl’dır. Zâhirî ekolüne mensup bir sûfî olan el-

Makdisî, aynı zamanda da güçlü bir hadis hâfızıdır. Makdisî, 

507/1113 tarihinde Bağdat’ta vefat etmiştir. Bkz. İbnü’l-Cevzi, 

Ebü’l-Ferec Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed, el-Muntazâm fî 

Târîhi’l-Mülûk ve’l-Ümem, (Thk. Muhammed Abdülkâdir ‘Atâ- 

Mustafa Abdülkâdir ‘Atâ), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1992, 

XVII, s. 136-138; Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XIX, s. 361-371; 

XX, s. 520-521; a.mlf. Târîh, XXXV, s. 168-181.   
218 Örneğin İbnü’l-Kayserânî bu konuda Hâkim en-Nîsâbûrî’ye 

atıfta bulunarak Hâkim’in Şeyhayn’ın muttefekun aleyh olarak 

rivâyet ettikleri hadisleri ilk mertebeye yerleştirme işine katılmış 

ve ilk mertebeye muttefekun aleyh rivâyetlerini yerleştirmiştir.  

Bkz. Makdisî, Ebü’l-Fazl İbnü’l-Kayserânî Muhammed b. Tâhir, 

Şurûtü’l-Eimmeti’S-Sitte (el-Hâzimî’ye ait Şurutü’l-Eimmeti’l-

Hamse ile birlite), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1984, s. 17-18; 

İbnü’l-Kayserânî, Ebû Dâvûd’un Sünen’indeki rivâyetleri üçe 

ayırır ve birinci kısıma ayırdıklarını Şeyhayn’ın muttefekun aleyh 

olan rivâyetleri ile aynı mertebeye yerleştirir. Ebû Dâvûd’un 

ikinci kısımdaki rivâyetlerini ise Şeyhayn’ın şartlarına muvafık 

olarak rivâyet edilen hadisler şeklinde değerlendirmektedir. 

Tirmizî’nin el-Câmi’indeki rivâyetleri dört kısma ayırır. 

Bunlardan ilk iki kısmını aynı şekilde Ebû Dâvûd’da yaptığı 



113 
 

Ricâlü’s-Sahîhayn ve Safvetü’t-Tasavvuf adlı eserlerinde 

Sahîhayn müelliflerinden övgüyle bahsetmiş,  onların 

eserlerinin hüsn-ü kabûle mazhar olduğunu ifade 

etmiştir. Onun mevzuyla alakalı ifadeleri şöyledir: 

“Allah Teâlâ iki hâfız imâm olan Ebû Abdillah el-

Buhârî ve Ebü’l-Hüseyin Müslim b. el-Haccâc en-

Nîsâbûrî’nin asrına kadar her zaman bu görevi  (sahîhi 

sakiminden ayıklamak) yerine getiren ve insanlara 

açıklayan kişileri musahhar kılmıştır. Buhârî ve 

Müslim, sahîh hadisleri zayıf olanlarından ayırdılar ve 

kitaplarına sadece sahîh olanları aldılar. Allah Teâlâ, 

onların samimi ve sahîh inançlarında doğru 

olduklarını bildiğinden ehl-i İslâm’a hüccet oldular. 

Onlardan sonra günümüze kadar yaşayan âlimler bu 

iki kitaptaki müşkülleri şerh etmek ve onların 

tahrîclerini yapmakla meşgul oldular. Zira hadis 

ilminde onları geçebilmek mümkün değildir.”219  

İbnü’l-Kayserânî, Safvetü’t-Tasavvuf adlı eserinde 

Müslümanların Buhârî ve Müslim’in eserlerine 

aldıkları hadislerin ve onların şartlarına göre sahîh 

olup da eserlerine almadıkları hadisler üzerinde ittifak 

                                                                                                            
onları Şeyhayn’a göre mertebelendirir. Bkz. Makdisî, Şurûtü’l-

Eimme, s. 19-21; Salih Özer- Sabri Kızılkaya, Hadis Literatürü 

Araştırmaları Buhâri-Müslim Antolojisi, Seçki Yay., İstanbul 2007, s. 

131; Kâmil Çakın, “Buhârî’nin Otoritesini Kazanma Süreci”, 

İslâmî Araştırmalar, C.10, Sy: 1-2-3-4, 1997, s. 106.  
219 Makdisî, el-Cem‘u beyne Ricâli’s-Sahîhayn, Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut 1985, I, s. 1; Çakın, a.g.m., s. 106. 



114 
 

ettiklerini söylemiştir. İbnü’l-Kayserânî’nin ifadesi şu 

şekildedir:  

“Müslümanlar, Ebû Abdillah el-Buhârî ve Ebü’l-

Hüseyin Müslim b. el-Haccâc en-Nîsâbûrî’nin es-

Sahîh’lerine (Sahîhayn) aldıkları hadislerin ve şartlarına 

uyduğu halde kitaplarına almadıkları hadislerin 

tamamını kabul edip üzerinde icmâ etmişlerdir.”220  

1.7.  Kâdî İyâz (ö. 544/1149)221 

Hicrî altıncı asrın ortalarında yaşamış ünlü fakîh 

ve muhaddis Kâdî İyâz (ö. 514/1149), Sahîhayn’ın 

yanına Mâlik b. Enes’in el-Muvattâ adlı eserini de 

koyarak bu üç kitabın ihtiva ettiği hadislerin sahîhliği 

ve bu hadislerin öğrenilmesi hususunda İslâm 

ümmetinin ve âlimlerinin icmâının olduğunu 

söylemiştir.  O, Sahîhayn ile Muvattâ’da yer alan garîb 

                                                           
220 Makdisî, Safvetü’t-Tasavvuf, (Thk. Ğade el-Makdem Adra ), 

Dâru’l-Müntahabü’l-Arabî, Beyrut 1995, s. 134; Zahidî, a.g.e., s. 

294; Muhammed Züheyr, a.g.m., s. 17. 
221 Adı İyâz b. Musâ b. İyâz, el-Yahsubî, künyesi ise Ebü’l-Fazl ve 

el-Kâdî’dir. Kâdî İyâz Mâliki mezhebine mensup bir fakîh 

olmakla beraber aynı zamanda güçlü bir muhaddis ve dil 

âlimidir. Hadis, hadis usûlü, ricâl ilmi, târîh, fıkıh usûlü ve Arap 

dili ve belâğatı alanlarında önemli eserler telif etmiştir. Sahîh-i 

Buhârî’nin onunla Endülüs’te yayıldığı zikredilir. Kâdî İyâz, 

544/1149 tarihinde Merakeş’te vefat etmiştir. Bkz. Zehebî, Siyeru 

A‘lâmi’n-Nübelâ, XX, s. 212-218; Kettânî, Abdülhay b. Abdilkebîr, 

Fihrisü’l-Fehâris ve’l-İsbât ve Mu‘cemü’l-Me‘âcim ve’l-Meşîhât ve’l-

Müselselât, (Thk. İhsan Abbâs), Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, Beyrut 1982, 

II, s. 797-804.  



115 
 

lafızları izah etmek ve yanlış yazılmış lafızları tashîh 

etmek amacıyla kaleme aldığı Meşârikü’l-Envâr adlı 

eserinin giriş kısmında mevzuyla alakalı şunları dile 

getirmektedir: 

“Âlimler, sahîh hadislerin yer aldığı üç ana 

kaynakta mevcut olan bu bilgilerin öğrenilmesi 

hususunda icmâ etmişlerdir. Diğer eserlere takdim 

edilmesi ve İslâm âlimlerinin sahîh kabul etmesi 

hususunda icmâ bulunan bu üç kitap, Ebû Abdillah 

Malik b. Enes el-Medenî’nin Muvattâ’ı, Ebû Abdillah 

Muhammed b. İsmail el-Buhârî’nin el-Câmiu’s-Sahîh’i 

ve Ebü’l-Hüseyin Müslim b. el-Haccâc en-Nîsâbûrî’nin 

el-Müsnedü’s-Sahîh’inden ibarettir. Çünkü bu üç kitap, 

temel eserlerin tamamının ana kaynağıdır. Bu konuda 

(hadis ilminde) yapılabilecek her şey onlar tarafından 

yapılmıştır.”222     

Şu ana kadar serdedilen görüşler içerisinde icmâ 

lafzını en net ve en açık şekilde kullanan kişi Kâdî İyâz 

olmuştur.     

                                                           
222 Kâdî İyâz, Ebü’l-Fazl İyâz b. Musâ el-Yahsubî, Meşâriku’l-Envar 

‘alâ Sıhâhi’l-Asâr, II, Mektebetü’l-Atîka, Tunus 1978, I, s. 5. 



116 
 

1.8. İbnü’l-Esîr el-Cezerî (ö. 606/1210)223 

Kâdî İyâz’dan sonraki dönemde hicrî yedinci 

asırda yaşamış, hadis ve tefsîr ilimlerinde büyük bir 

konuma sahip olan ünlü âlim İbnü’l-Esîr (ö. 606/1210), 

Buhârî ve Müslim’in el-Câmiu’s-Sahîh’leri hakkında 

methedici ifadeler sarfetmiştir. O, Kütüb-i Sitte’den 

konularına göre alfabetik olarak sıraladığı hadislerden 

oluşturarak telif ettiği Câmiu’l-Usûl adlı eserinde 

Sahîhayn hakkında şunları ifade etmiştir: 

“…Ebû Abdillah Muhammed b. İsmâil el-Buhârî 

ve Ebü’l-Hüseyin Müslim b. el-Haccâc en-Nisâbûrî’nin 

dini emirleri önemsemeleri ve Müslümanlara yol 

göstermeleri maksadıyla tedvin ettikleri kitaplarından 

dolayı Allah Teâlâ, kendilerine mükâfat verecektir. 

Kitaplarına, sahîhliği kat‘î olan hadisleri alıp 

naklettiler. Kitaplarına “Sahîh” adını veren ilk âlim 

onlardır. Şüphesiz onlar halis niyetle bu işe giriştiler. 

Bu nedenle insanlar nezdinde saygı görüp, telakkî bi’l-

kabûl ile karşılandılar. Bunun sebebi niyetlerinin halis 

                                                           
223 Adı Mecdüddîn el-Mübârek b. Esîrüddîn Muhammed b. 

Muhammed eş-Şeybânî el-Cezerî, künyesi ise Ebü’s-Saâdat’tır. 

Cezerî, hadis ve tefsîr âlimi olup, hadis sahasında birçok eser telif 

etmiştir. Selçuklu Atabegler döneminde önemli idari görevlerde 

de bulunmuştur. İbnü’l-Esîr el-Cezerî, 606/1210 yılında Musul’da 

vefat etmiştir. Bkz. İbn Hallikân, Vefeyât, IV, s. 141-143; Zehebî, 

Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XXI, s. 488-491; Sübkî Tabakât, VIII, s. 366-

367; Çelebî, Keşfü’z-Zunûn, I, s. 256; Ziriklî, Hayreddin b. 

Mahmûd b. Muhammed,  el-A‘lâm Kâmûs Terâcim, Dâru’l-İlmi’l-

Melâyîn, Beyrut 2002, V, s. 272. 



117 
 

oluşu ve kitaplarına aldıkları hadislerin sahîh 

olmasından başka bir şey değildir.”224 

İbnü’l-Esîr yukarıdaki beyanında Sahîhayn’ın 

ümmet tarafından telakkî bi’l-kabûle mazhar 

olduğunu açıkça ifade etmiştir.  

1.9. İbnü’s- Salâh (ö. 643/1245)225 

Yedinci asrın ortalarında yaşamış ünlü hadis ve 

Şâfiî fıkıh bilgini İbnü’s-Salâh (ö. 643/1245), Sahîhayn’ın 

İslâm dünyasındaki konumunu iyice sağlamlaştırmış 

ve bu iki eser üzerinde icmâı en gür şekilde beyan 

eden müelliftir. Hadislerin sıhhatinin tespiti ve sahîh 

hadisleri derecelendirilip sınıflandırılması hususunda 

kitapların bâz alınması fikri ilk defa İbnü’s-Salâh ile 

yerleşmiştir.226  Diğer bir ifadeyle sahîh hadisleri 

Sahîhayn’ı esas alarak ilk defa sınıflandıran âlim İbnü’s-

                                                           
224 İbnü’l-Esîr el-Cezererî, Ebü’s-Seâdât Mecdüddîn Mübârek b. 

Muhammed, Câmi‘u’l-Usûl fî Ehâdîsi’r-Râsûl, (Thk. Abdulkâdir el-

Arnâvût), Mektebetü’l-Halvânî, y.y., 1969, I, s. 41-42. 
225 Adı Takiyyüddîn Osmân b. Selâhuddîn Abdirrahmân b. Mûsâ 

Şehrezûrî, künyesi ise İbnü’s-Salâh ve Ebû Amr’dır. Meşhur bir 

muhaddis olmasının yanı sıra aynı zamanda önemli bir Şâfiî 

fakîhidir. Ünlü Eşrefiyye Dârü’l-hadîs Medresesinde hem 

yöneticilik hem de müderrislik görevlerinde bulunmuş, burada 

başta kendi kitabı Ulûmü’l Hadis olmak üzere Sahîhayn’ı da 

öğrencilerine ders olarak okutmuştur. İbnü’s-Salâh, 643/1245 

yılında Dımaşk’ta vefat etmiştir. Bkz. İbn Hallikân, Vefeyât, III, s. 

243-245; Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XXIII, s. 140-144; a.mlf. 

Tezkire, IV, s. 941-151; a.mlf. Târîh, XIV, s. 455-457; Sübki, Tabakât, 

VIII, s. 326-336. 
226 İbnü’s-Salâh, Ulûm, s. 26-27. 



118 
 

Salâh’tır.227 O, Siyânetü Sahîh-i Müslim ve Ulûmü’l-Hadîs 

adlı eserlerinde, Sahîhayn’ın ihtiva ettikleri hadislerden 

inkitâ‘a uğrayanlar dışındaki hadislerin kesinlikle 

sahîh olduğu ve bu hadislerle amel etmenin vücûbiyeti 

konusunda ümmetin icmâının bulunduğunu belirtmiş 

ve bunu şu ifadelerle dile getirmiştir: 

“Sahîh hadislerin en üst mertebesinde ehl-i 

hadîsin ‘Sahîhun muttefekun aleyh’ dedikleri hadisler 

yer almaktadır. Muhaddisler bu tabir ile Buhârî ve 

Müslim’in ittifakla rivâyet ettikleri hadisleri 

kastetmektedirler. Bununla kastedilen ümmetin ittifakı 

değildir. Ancak ümmet, Buhârî ve Müslim’in birlikte 

rivâyet ettikleri hadislerin kabul edilmesi görüşünde 

ittifak ettikleri için ‘muttefekun aleyh’ ifadesinden 

ümmetin ittifakı da anlaşılabilir.”228 

“Bu kısımdaki hadislerin sahîhliği kesindir. Bu 

hususta yakînî-nazarî bilgi oluşmuştur. Fakat aksini 

söyleyenler de olmuştur. Onlara göre bu aslında zannî 

bilgi ifade etmektedir. Hâlbuki ümmet onu telakkî bi’l-

kabûlle karşılamıştır. Çünkü hata etme ihtimali olsa 

                                                           
227 İbnü’s-Salâh, sahîh hadisleri Buhârî ve Müslim merkezli bir 

sınıflamaya tabi tutmuş, yedi dereceye ayırdığı bu sınıflamanın 

en üst basamağında muttefekun aleyh dediğimiz rivâyetleri 

yerleştirmiştir. Bu sınıflama bundan sonraki hadis usûlü 

eserlerinde göz önünde bulundurulmuştur. Bkz. İbnü’s-Salâh, 

Ulûm, s. 26-27. 
228 İbnü’s-Salâh, Ulûm, s. 28; Mollâ Hatır, a.g.e., s. 117-118; 

Muhammed Züheyr, a.g.m., s. 8. 



119 
 

bile, ümmetin zanla amel etmesi vaciptir. Ben de bu 

fikre meyletmiştim ve onu daha güçlü buluyordum. 

Sonra, tercih ettiğim ilk görüşün sahîh olduğu 

düşüncesine vardım. Zira hatadan masum olanın 

zannı hata yapmaz. Ümmet de icmâında hatadan 

masumdur. Böylece, ictihada dayalı icmâ bu hususta 

kesin delil olur. Âlimlerin ekseri icmâı da bu şekilde 

olmuştur. Bu zikrettiğimiz değerli ve faydalı bir 

nüktedir. Bunun faydalarından biri Buhârî ve 

Müslim’in tek başına kaldığı hadislerde onların 

kitaplarından her birinin ümmetin hüsn-ü kabûlüne 

mazhar olmalarından dolayı maktû‘un bi’s-sıhha 

hükmüne dâhildir denilebilir. Ancak hadis hâfızı 

Dârekutnî gibi münekkitlerin tenkid ettiği hadisler bu 

hükmün kapsamında değildir. Zira bu hadislerin 

telakkî bi’l-kabûle mazhar olma konusunda icmâ 

yoktur.”229  

İbnü’s-Salâh’ın ‘Sahîhayn hadislerinin nazarî ilim 

ifade ettiği ve bu hususta ümmetin icmâının olduğu’ 

sözü, kendisinden sonra gelen birçok muhaddis ve 

fakîhin gündemini meşgul etmiş ve onunla birlikte 

Sahîhayn hadislerinin bilgi değeri ve bağlayıcılığı 

hususu ciddi anlamda tartışılmaya başlanmıştır. 

İbnü’s-Salâh’ın bu ifadelerinden dolayı kendisine karşı 

                                                           
229 İbnü’s-Salâh, Ulûm, s. 28-29; a.mlf. Siyâne, s. 85; Şirinov, a.g.e., s. 

107-108; Muhammed Züheyr, a.g.m., s. 19. 



120 
 

çıkanlar olduğu gibi onu bu hususta destekleyenler de 

olmuştur.  

1.10. Muhyiddîn en-Nevevî (ö. 676/1277)230  

Yaşadığı dönemde Şâfiî mezhebinin en büyük 

fakîhlerinden sayılan ve hadis ilimlerinde de otorite 

kabul edilen Muhyiddîn en-Nevevî (ö. 676/1277), 

Sahîhayn’ın Kitâbullâh’tan sonra en sağlam kaynak 

olduğu, hadislerinin ümmetin hüsn-ü kabûlüne 

mazhar olduğu ve bunların sahîhliği konusunda 

icmâın olduğunu ifade etmiştir. O, İmâm Müslim’in es-

Sahîh’i üzerinde yazdığı şerhi, el-Minhâc’da bu hususta 

şunları söylemiştir: 

“Âlimler, (Allah onlara rahmet eylesin) Aziz olan 

Kur’ân’dan sonra en sahîh kitapların Buhârî ve 

Müslim’in es-Sahîh’leri olduğu hususunda ittifak 

etmiştir ve ümmet bu iki kitabı hüsn-ü kabûl ile 

karşılamıştır.”231 

                                                           
230 Adı Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-Nevevî, künyesi ise Ebû 

Zekeriyyâ’dır. İyi bir Şafiî fakîhi olan Nevevî, aynı zamanda 

önemli bir hadis âlimidir. Mustalahu’l-hadîs, Garibü’l-hadîs, İlm-

i ricâl ve Fıkhu’l-hadîs ilimlerinde otorite olan Nevevî, 676/1277 

tarihinde Şam’da vefat etmiştir. Bkz. Zehebî, Tezkire, IV, s. 174-

176; Sübkî, Tabakât, VIII, s. 395-400; İsnevî, Tabakâtü’ş-Şâfi‘iyye, 

(Thk. Kemâl Yûsuf el-Hût), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2002, 

II, s. 476-477. 
231 Nevevî, Şerhu’l-Müslim, I, s. 128; Mollâ Hatır, a.g.e., s. 123; 

Şirinov, a.g.e., s. 108. 



121 
 

Ayrıca İmâm Nevevî, Tehzîbü’l-Esmâ ve’l-Luğât 

isimli eserinde de  

“Âlimler, tasnif edilmiş kitapların en sahîhi Buhârî 

ve Müslim’in Sahîh’leri olduğu hususunda ittifak 

etmiştir. Ümmet, bu iki kitabın (Sahîhayn’ın) sıhhati 

üzerinde icmâ etmiştir” ifadesini kullanmıştır.232 Ancak 

Nevevî, Buhârî ve Müslim’deki hadislerin bilgi değeri 

konusunda İbnü’s-Salâh’ı eleştirerek hadislerin zan 

ifade ettiğini, cumhûrun da bu hususta İbnü’s-Salâh’a 

muhalefet ettiğini söylemiştir. 233  Nevevî’nin bu 

konudaki görüşü şöyledir:  

“Hadisler, mütevâtir olmadığı müddetçe zan ifade 

ederler. Zira Sahîhayn’daki hadisler âhâd hadislerdir. 

Âhâd hadisler de mukarrar olan görüşe göre zan ifade 

ederler. Bu hususta Buhârî ve Müslim ile diğerleri 

arasında bir fark yoktur.234 Telakkî bi’l-kabûl ise, bize 

ancak onlar ile amel edilmesinin vâcib olduğunu ifade 

eder ki bu ittifakla kâbül edilen hükümdür. Çünkü 

Sahîhayn dışındaki âhâd haberler, senedleri sahîh 

olduğu takdirde onlar ile amel edilmesi vâcibdir ve 

sadece zan ifade ederler. Sahîhayn’daki hadisler de 

böyledir. Fakat diğer âhâd hadislerden ayrıldıkları 

                                                           
232 Nevevî, Tehzîb, I, s. 73-74; Mollâ Hatır, a.g.e., s. 123. 
233 Nevevî, Şerhu’l-Müslim, I, s. 137; Mollâ Hatır, a.g.e., s. 154-155; 

‘Azâm, Necâh Muhammed, Difâ‘an ‘ani’s-Sahîhayn, ‘İmâdü’d-Dîn 

li’n-Neşr ve’t-Tevzi‘ Ummân 2009, s. 150; Muhammed Züheyr, 

a.g.m., s. 10. 
234 Nevevî, Şerhu’l-Müslim, I, s. 137. 



122 
 

husus ise, Sahîhayn’daki rivâyetlerin sahîh olmaları bir 

nazar-ı istidlâle ihtiyaç duymaz ve mutlak olarak onlar 

ile amel vâcib olurken diğer eserlerdeki rivâyetler ise, 

senedlerindeki sıhhat şartları araştırılmadıkça amel 

etmek vâcib olmaz. Ümmetin Sahîhayn’ın hadisleriyle 

amel edilmesindeki icmâlarından, o hadislerin Hz. 

Rasûlullah’ın kesin sözü olduğuna dair icmâları da 

lazım gelmez.”235  

1.11. Takıyyüddîn İbn Teymiyye (ö. 728/1328)236 

Yeni Selefîlik akımının kurucusu kabul edilen ve 

muhaddis kimliğiyle de tanınan Hanbelî fakîhi İbn 

Teymiyye (ö. 728/1328), Buhârî ve Müslim’in el-

Câmiu’s-Sahîh’lerindeki mevcut muttefekun aleyh 

hadislerin sahîh olduğunu ve onlarla amel etmede 

ümmetin icmâının bulunduğunu söyleyerek İbnü’s 

Salâh’ın izinden gitmiştir. Onun bu konudaki 

düşünceleri şöyledir: 

                                                           
235 Nevevî, Şerhu’l-Müslim, I, s. 137. 
236 Adı Takiyyüddîn Ahmed b. Abdülhalîm b. Mecdüddîn b. 

Abdisselâm b. Teymiyye el-Harrânî, künyesi ise Ebü'l-Abbas’tır. 

Hadis ve fıkıh âlimidir. Hadis, hadis usûlü, cerh-ta‘dîl ve fıkhu’l-

hadîs ilimlerinde otorite kabul edilmektedir. Yeni Hanbelîlik 

denilen Selefîlik akımının ilk öncüsüdür. İbn Teymiyye, 728/1328 

yılında Dımaşk’ta vefat etmiştir. Daha geniş bilgi için bkz. İbn 

Teymiyye, Mecmu‘atü’l-Fetevâ, I, s. 7-43; Zehebî, Tezkire, IV, s. 192-

193; Zirikli, A‘lâm, I, s. 144; Ebû Zehrâ, İbn Teymiyye, Hayâtüh ve 

‘Asruh, Dâru’l-Fikri’l-Arabî, Beyrut 1991, s. 17-175; Abdülhamîd, 

Sâib, İbn Teymiyye Hayâtüh ve ‘Akâideh, el-Ğadîr, li’d-Dirâseti ve’n-

Neşr, Beyrut, t.y., s. 55-93. 



123 
 

“Aynı şekilde, gereği ile amel edilerek veya açıkça 

tasdik edilerek ümmetin telakkî bi’l-kabûlüne mazhar 

olmuş olan bir haber, selefin ve halefin cumhûruna 

göre ilim ifade eder ki bu da mütevâtir anlamındadır. 

Fakat kimileri bunu “meşhûr” ve “müstefîz” diye 

isimlendirmiş ve haberi mütavâtir, meşhûr ve haber-i 

vâhid diye kısımlara ayırmışlardır. Durum böyle 

olunca Sahîhayn’ın metinlerinin çoğu yakînî bilgi ile 

malum olmuş, hadis bilginlerinin hüsn-ü kabûlüne ve 

tasdikine mazhar olmuş, sıhhatleri konusunda da icmâ 

edilmiştir. Onların (muhaddis âlimlerin ) icmâı ise, 

tıpkı fakîhlerin ahkâm üzerindeki icmâlarının hatadan 

korunması gibi hatadan korunmuştur. Şayet fakîhler, 

bir hüküm üzerinde icmâ etse, dayanakları haber-i 

vâhid veya kıyâs yahut da nasların umum ifadesi olsa 

dahi onların bu icmâı hüccet olur. Keza hadis âlimleri 

bir haberin sıhhati üzerine icmâ etmiş olsalar, bu ilim 

ifade eder. Onlardan birinde hatanın arız olma ihtimali 

olsa da onların icmâı hatadan korunmuştur.”237 

Ayrıca İbn Teymiyye, Sahîhayn hadislerinin 

ümmetin telakkî bi’l-kabûlüne mazhar olduklarından 

ilim ifade ettikleri hususunda İbnü’s-Salâh’ı destekler 

mahiyette şu beyanlar da bulunmuştur: 

                                                           
237 İbn Teymiyye, Mecmu‘atü’l-Fetevâ,  XVIII, s. 30; Mollâ Hatır, 

a.g.e., s. 123-126; Şirinov, a.g.e., s. 108; Muhammed Züheyr, 

a.g.m., s. 14. 



124 
 

“Hüsn-ü kabûle mazhar olmuş bir âhâd haber; 

Ebû Hanife, Mâlik, Şafiî ve Ahmed b. Hanbel’in 

ashabından cumhûr ulemâya ve ayrıca Ebû İshak el-

İsferâyînî ve İbn Fürek gibi Eş‘arî’nin ashâbının 

ekserine göre ilim ifade eder. Her ne kadar haddi 

zatında âhâd haber zan ifade etse de, muhaddislerin 

bir hadisi telakkî bi’l-kabûl ile karşılayıp tasdik ederek 

üzerindeki icmâlarının o haberle birleşmesi 

durumunda âhâd haber kat‘î bilgi ifade eder.”238 

Böylece İbn Teymiyye ümmet, Sahîhayn hadislerini 

telakkî bi’l-kabûl icmâından dolayı kat‘î bilgi ifade 

ettiğini söylemiştir. 

  

                                                           
238 İbn Teymiyye, Mecmu‘atü’l-Fetevâ, XVIII, s. 26. 



125 
 

1.12. İbnü’l-Kayyim el-Cevziyye (ö.751/1350)239 

Hocası İbn Teymiyye’nin yolunu takip eden Yeni 

Selefîlik akımının önde gelen ikinci ismi olan; tefsîr, 

hadis ve fıkıh alanlarında temayüz etmiş ünlü âlim 

İbnü’l-Kayyım el-Cevziyye (ö. 751/1350), bu mevzuda 

hocasının ve İbnü’üs-Salâh’ın görüşünü benimsemiştir. 

Hanbelî fakîhi İbnü’l-Kayyım, Sahîhayn hadislerinin 

sahîh olduğu ve yakinî bilgi ifade etikleri yönünde 

hadis âlimlerinin icmâsının olduğu tezini 

savunmuştur. 

İbnü’l-Kayyım, selef akidesi üzerine telif ettiği 

Sevâiku’l-Mürsele adlı eserinde bu konuya temas ederek 

şunları beyan etmiştir: 

 “İbnü’s-Salâh’ın, ondan önce de Ebû Tâhir es-

Silefî ve diğer âlimlerin söylediği gibi Buhârî ve 

                                                           
239 Adı Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb ez-Zürâî‘ ed-

Dımeşkî el-Hanbelî, künyesi ise Ebû Abdillah’dır. Daha çok 

İbnü’l-Kayyım el-Cevziyye ismiyle bilinmektedir. Çok yönlü bir 

İslâm âlimidir. Özellikle tefsir, hadis ve fıkıh ilimlerinde önemli 

bir yere sahiptir ve bu alanlarda önemli eserler telif etmiştir. 

Fıkıhta Hanbelî mezhebine bağlı olup bu mezhebde müctehid 

derecesindedir. Hadis, cerh-ta‘dil, mevzû rivâyetler konusunda 

otorite olan İbn Kayyım el-Cevziyye, 751/1350 tarihinde 

Dımaşk’ta vefat etmiştir. Bkz. Safedî, Ebu’s-Safâ Salâhuddîn Halîl 

b. İzzeddîn Aybeg b. Abdillah, el-Vâfî bi’l-Vefeyât, (Thk.  Ahmed 

el-Arnâut- Türkî Mustafa), Dâru İhyai’t-Turâsi’l-Arabî, Beyrut 

2000, II, s. 270-272; Çelebi, Keşfü’z-Zunûn, II, s. 251; İbnü’l-İmâd, 

İbn Şihâbiddîn Abdülhay b. Ahmed b. Muhammed, Şezerâtü’z-

Zeheb fî Ahbâri men Zeheb, (Thk. Abdulkadir el-Arnâut- Mahmûd 

el-Arnâut), Dâru İbn Kesîr, Beyrut 1992, VIII, s. 277-291. 



126 
 

Müslim’in bütün hadisleri bu kâbildendir. Zira hadis 

ehli ve âlimler onları hüsn-ü kabûl ile karşılayıp tasdik 

ettiklerinden dolayı ilim ve yakin ifade ederler. 

Usülcülerin ve kelâmcıların bu konuda (aksi görüş) 

belirtmeleri önem taşımamaktadır. Çünkü dinî 

emirlerin her birinin üzerinde meydana gelen icmâda, 

sadece ilim ehlinin icmâı dikkate alınır. Nasıl ki, şer‘î 

hükümlerin üzerinde meydana gelen icmâda 

kelâmcıların, nahivcilerin ve filozofların dışında sadece 

fakîhlerin icmâına itibar ediliyorsa, aynı şekilde 

hadisin doğru olup olmadığının üzerindeki icmâda da 

onların tarîklerini ve illetlerini bilen sadece hadis 

ehlinin icmâına itibar edilir. Zira Hz. Peygamber’in 

ahvalini en iyi bilen ve onun sözlerini ve fillerini zabt 

altına alanlar, mukallidlerin tabi oldukları mezheb 

imamlarının sözlerine verdikleri önemden daha fazla 

ehemmiyet veren hadis âlimleridir.”240 

                                                           
240 İbnü’l-Kayyim el-Cevziyye, Muhtasaru’s-Sevâ‘ik, II, s. 537; 

Muhammed Züheyr, a.g.m., s. 15. 



127 
 

1.13. İbn Keykeldî el-Alâî (ö. 761/1359)241 

Hicrî sekizinci asırda yaşamış, hadis ve fıkıh 

ilimlerinde yetkin bir konuma sahip olan İbn Keykeldî 

el-Alâî (ö. 761/1359), telif ettiği “Tahkîku’l-Murâd fî 

Enne’n-Nehye Yaktedi’l-Fesâd” adlı fıkıh usûlü 

çalışmasında, Sahîhayn hadislerinin tamamının nazarî 

bilgi ifade ettiğini ve bu hususta ümmetin icmâının 

olduğu fikrini şu sözlerle dile getirmiştir: 

“Ümmet, Sahîhayn hadislerini telakkî bi’l-kabûl ile 

karşılamış, sahîh oldukları hususunda icmâ etmiştir. 

Dolayısıyla haber-i vâhidin, çeşitli karînelerle ihata 

edilmiş olması nasıl ilim ifade ediyorsa, Sahîhayn 

hadisleri de aynı şekilde nazarî ilim ifade eder. 

İmâmü’l-Harameyn el-Cüveynî ve Ebû İshâk el-

İsferâyinî’nin görüşü bu yönde olup, İbnü’s Salâh ise 

bu icmâı tespit etmiştir.”242 

Hâfız Alâî ayrıca en-Nakdü’s-Sahîh isimli eserinde, 

Sahîhayn’da nakledilen hadislerin üzerinde ümmetin 

icmâının olduğu, eserlerde müsned olarak rivâyet 

edilmiş hadislerin sahîh olduğu, yeniden tetkik 

                                                           
241 Adı Salâhuddîn Halîl b. Keykeldî’el-Alâî, künyesi ise Ebû 

Saîd’dir. Şafiî fakîhi olmakla beraber aynı zamanda meşhur bir 

muhaddistir. Hadis hâfızı olup, ricâl ve ilel ilmi gibi hadis ilminin 

farklı alanlarında ihtisaslaşmıştır. Alâî, 761/1359 yılında Kudüs’te 

vefat etmiştir. Daha geniş bir bilgi için bkz. Sübkî, Tabakât, X, s. 

35-36; İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-Zeheb, VII, s. 326-327; Ziriklî, A‘lâm, 

II, s. 321-322. 
242 Alâî, Tahkîku’l-Murâd, s. 320-321; Şirinov, a.g.e., s. 109. 



128 
 

edilmelerine gerek olmadığını ve tenkidlere de kapalı 

olduğunu iddia etmiştir. Onun bu husustaki ifadesi 

aynen şöyledir:  

“Şüphesiz Buhârî ve Müslim’in Sahîhayn adındaki 

kitaplarında muttasıl olarak rivâyet ettikleri hadislerin 

sahîh olduğu ve tekrardan kritize edilmesine gerek 

olmadığı hususunda ulemâ icmâ etmiştir. Bu durumun 

diğer sünen ve müsnedler için de geçerli olduğunu 

söyleyemeyiz. Zira bu eserler sahîh, hasen ve zayıf 

hadisler içermekte ve az sayıda da ciddi anlamda 

mevzû hadisler bulunmaktadır. Bu durum Nesâî’nin 

Sünen’inde daha azdır. Tirmizî’nin el-Câmi adlı 

eserinde ise, birkaç zayıf hadis tespit edilmiştir.”243 

Şimdiye kadar vermiş olduğumuz görüşler 

içerisinde Hâfız Alâî’nin görüşü Sahîhayn üzerinde 

icmâ iddiasını en net şekilde dile getiren ve tam bir 

güven ile ifade eden müelliftir. 

                                                           
243 Alâî, en-Nakdü’s-Sahîh, s. 22; Şirinov, a.g.e., s. 109. 



129 
 

1.14. Ebü’l-Fidâ İbn Kesîr (ö. 774/1373)244 

Hicrî sekizinci asırda yaşamış ünlü fıkıh, tefsîr ve 

hadis âlimi İbn Kesîr (ö. 774/1373), ilk defa sahîh 

hadisleri derleyen kişilerin Buhârî ve Müslim 

olduğunu söyleyerek onların kitaplarının bütün hadis 

kitaplarının en sahîhi olduğunu dile getirmiştir. O, 

Sahîhayn’in ihtiva ettikleri hadislerin sahîh olduğu, zan 

ifade etseler bile ümmetin bunları hüsn-ü kabul ile 

karşıladıklarını ve onlarla amel etmenin gerekli 

olduğunu söyleyen İbnü’s Salâh’ın görüşüne 

katılmıştır. İbn Kesir, İhtisâru Ulûmi’l-Hadîs adlı 

eserinde şöyle demiştir:  

“İbnü’s Salâh, Dârekutnî ve başkalarının 

Sahîhayn’da tenkid ettikleri az sayıdaki hadislerin 

dışında kalan diğer rivâyetlerin tamamını ümmet 

telakkî bi’l-kabûl ile karşıladığını ifade etmiştir. O, bu 

ifadeden Sahîhayn’daki hadislerin kat‘î derecede sahîh 

                                                           
244 Adı İsmail b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav‘ b. Kesîr el-Kaysî 

el-Kureşî, künyesi ise Ebü’l-Fidâ ve İmâmüddîn’dir. Tarihçi ve 

müfessir kimliğine sahip olmakla beraber, daha çok muhaddis ve 

Şâfiî fakîhi olarak ön plana çıkmıştır. Ayrıca Eşrefiye Dâru’l-

hadîs Medresesinde de müderrislik görevini yapmıştır. Hadis 

ilimlerindeki derin bilgisinden ve bu alanlarda pek çok eser 

verdiğinden dolayı kendisine “el-Hâfizu’l-Muhaddis”, “el-

Fakîhu’l-Müftî” ünvanları verilmiştir. İbn Kesîr, 774/1373 yılında 

Dımaşk’ta vefat etmiştir. Bkz. İbn Hacer el-Askalânî, ed-Durerü’l-

Kâmine fî A‘yâni’l-Mâeti’s-Sâmine, Dâiretü’l-Me‘ârifi’l-Osmâniye, 

Haydarabad 1931, I, s. 373-374; İbnü’l-İmâd, Şezerât, VIII, s. 397-

399; Ziriklî, A‘lâm, I, s. 320. 



130 
 

olduğu hükmünü çıkarmıştır. Zira ümmet bu konuda 

hatadan korunmuştur. Dolayısıyla sahîh oluşları zanna 

dayalı olsa bile bunlar haddi zatında sahîh hadislerdir. 

Doğru olan da budur”245 

İbn Kesîr, daha sonra Nevevî’in bu konudaki 

görüşünü de vermiş akabinde de İbnü’s Salâh’ın 

görüşünün daha makbul olduğunu söylemiştir. İbn 

Kesir: 

 “Bu konuda Şeyh Muhyiddîn en-Nevevî, İbnü’s 

Salâh’ın bu tespitine karşı çıkarak şöyle demiştir: 

‘Sahîhayn hadislerinin kat‘i derecede sahîh olduğu 

sonucu çıkarılmaz.’ Ben bu mevzuda İbnü’s Salâh’ın 

görüşüne katılıyor ve bu görüşü daha doğru bularak 

itimat ediyorum”246 demiştir.  

                                                           
245 İbn Kesîr, Bâ‘isü’l-Hasîs, s. 33; ‘Azâm, a.g.e., s. 149; Şirinov, a.g.e., 

s. 109. 
246 İbn Kesîr, Bâ‘isü’l-Hasîs, s. 33; Mollâ Hatır, a.g.e., s. 147; Şirinov, 

a.g.e., s.109; Muhammed Züheyr, a.g.m., s. 15. 



131 
 

1.15. Sirâcüddîn el-Bulkînî (ö. 805/1403)247 

Hicrî sekizinci yüzyılın sonlarında yaşamış ünlü 

Şâfiî fakîhi Sirâceddîn el-Bulkînî (ö. 805/1403), 

Sahîhayn’ın ihtiva ettikleri hadislerin kesinlikle sahîh 

olduğu ve ümmetin bunları telakkî ile kabül ettiği 

tezini ileri sürerek, İbnü’s Salâh’ın görüşünü 

benimsemiştir. Sahîhayn hadisleri mütevâtir 

olmadıkları sürece zan ifade eder diyen Nevevî ve İbn 

Abdisselâm’ın (ö. 660/1262) görüşlerini doğru 

bulmamıştır. O, İbnü’s-Salâh’ın kaleme aldığı 

Mukaddime’sinin ihtisarı niteliğinde olan Mehasinü’l-

İstilâh adlı eserinde bu mevzuyu ele almış ve şöyle 

demiştir:  

“Nevevî ve İbn Abdisselâm’ın (Sahîhayn 

hadislerinin) tevâtür derecesinde olmayan, haber-i 

âhâd niteliğindeki hadisleri zan ifade eder sözü 

geçersizdir. (Sahîhayn’daki ) haber-i vâhid niteliğinde 

olan hadislerin nazarî ilim ifade ettiğini, ümmetin 

bunları telakkî bi’l-kabûl ile karşıladıklarını, bundan 

                                                           
247 Adı Sirâcüddîn Ömer b. Raslân b. Nasîr b. Sâlih el-Kinânî, 

künyesi ise Ebû Hafs’tır. Hadis ilimlerinde birçok âlimden icâzet 

alan Siracüddîn el-Bulkînî, Şâfiî mezhebine mensup bir müchehid 

olarak kabul edilmiştir. Fıkıh ve hadis alanında birçok eser telif 

eden Sirâcüddîn el-Bulkînî, 805/1403 yılında Kahire’de vefat 

etmiştir. Bkz. İbnü’l-İmâd, Şezerât, VII, s. 51-52; Ziriklî, A‘lâm, V, 

s. 205; el-Bağdâdî, İsmâil Paşa, Hediyyetü’l-‘Arifîn, Esmâü’l-

Müellîfîn ve Asâru’l-Musannifîn, Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 

Beyrut, t.y., I, s. 792. 



132 
 

dolayı kat‘î derecede sahîh olduğunu dile getirmiştir. 

Şafiîlerden Ebu İshâk el-İsferâyînî, Ebû Hâmid, Kâdî 

Ebû Tayyib, Öğrencisi Ebû İshâk eş-Şîrâzî gibi 

muteahhirûn muhaddisler, Hanefî’lerden Serahsî, 

Mâlikî’lerden Kâdî Abdülvehhâb, Hanbelî’lerden Ebû 

Ya’lâ, Ebü’l-Hattâb, İbn Hâmid, İbnü’z-Zâğûnî, İbn 

Fürek gibi birçok Eş‘arî kelâmcısı, hadis ehlinin 

tamamı ve Selef Mezhebinin geneli bu görüştedir.”248 

1.16. İbn Haldûn (ö. 808/1406)249 

Sahîhayn Üzerinde icmâın olduğunu savunan 

muhaddis ve fakîhler dışında diğer ilimlerde temayüz 

etmiş isimleri de görmek mümkündür. Meşhur bir 

tarihçi ve sosyolog olan İbn Haldûn (ö. 808/1406) da 

Buhârî ve Müslim’in el-Câmiu’s-Sahîh’lerindeki 

hadislerin sahîhliği ve bu hadislerle amel etme 

konusunda öteden beri ümmetin icmâının olduğunu 

                                                           
248 Bulkînî, Mehâsinü’l-İstilâh, s. 172; Muhammed Züheyr, a.g.m., s. 

15-16. 
249 Adı Veliyüddîn Abdurrahmân b. Muhammed b. Muhammed b. 

Muhammed b. Hasen el-Hadramî, el-Mağribî et-Tûnisî, künyesi 

ise Ebû Zeyd’dir. Meşhur bir tarihçi, sosyolog, filozof, siyaset ve 

devlet adamıdır. Mısır’da Mâlikî kadılığı yaptı. Siyaset ve devlet 

adamlığından el çektiği dönemlerde ismini tarihe geçiren Târîhu 

Kitâbi’l-İber ve onun bir girişi mahiyetinde olan el-Mukaddime adlı 

eseri meşhurdur. İbn Haldûn, 808/1406 tarihinde Kahire’de vefat 

etti. Bkz. Abdullah Topçuoğlu, İbn Haldûn Üzerine Bir 

Bibliyografya Çalışması: Selçuk Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi 

Dergisi, Sy. 2, 1983, s. 199-201; Süleyman Uludağ, “İbn Haldûn”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yay., İstanbul 1999, XX, s. 8-12. 



133 
 

iddia etmiştir. O, el-Mukaddime adlı eserinde, 

rivâyetlerin değerlendirilmesinde bir takım temel 

ölçütler koymuş ve ‘Mehdi’yle alakalı rivâyetleri 

değerlendirirken’, Sahîhayn üzerinde icmâın olduğu 

tezini ileri sürmüştür.  

İbn Haldûn: “Ancak hadis ehline göre “cerh” 

meselesi “ta‘dîle” mukaddemdir. Eğer rivâyetin 

senedindeki bazı râvilerde gaflet, hâfıza bozukluğu 

veya zayıflığı gibi onları cerh edecek bazı özellikler 

varsa, bu durum rivâyet ettikleri hadisin sahîhliğine 

gölge düşürür. Bu söylediklerimize, Sahîhayn 

râvilerinin de bu vasıflara haiz olduğunu söyleyerek 

karşı çıkma. Zira âlimler Sahîhayn’ı telakkî bi’l-kabûl ile 

karşılayarak, onlardaki rivâyetlerle amel etmenin 

gerekliliği hususunda icma etmiştir. Âlimlerin bu 

ittifakı ise, bu rivâyetler konusundaki tereddütleri 

bertaraf etmiştir. Diğer eserler Sahîhayn derecesinde 

olmadıklarından, hadis hâfızları onlardaki hadisleri 

tenkid etme imkânının olduğunu söylemişlerdir.”250 

İbn Haldûn’a göre Sahîhayn hadisleri her türlü 

tenkide kapalıdır, ancak diğer hadis kitapları bunların 

derecesinde olmadığı için tenkid edilebilir. Bunun 

nedeni ise ümmetin bu iki eserdeki hadislerin sahîhliği 

noktasındaki telakkî bi’l-kabûl icmâlarıdır.  

                                                           
250 İbn Haldûn, Abdurrahmân b. Muhammed, Mukaddimetü İbn 

Haldûn, (Thk. Abdullah Muhammed ed-Dervîş), Dâru Ya‘râb, 

Dımaşk 2004, s. 514. 



134 
 

1.17. İbn Hacer el-Askalânî (ö. 852/1449)251 

Hicrî dokuzuncu asırda yaşamış, bu asra 

damgasını vurmuş ünlü muhaddis ve Şafiî fakîhi İbn 

Hacer el-Askalânî (ö. 852/1449), Sahîhayn hakkında 

icmâ fikrini biraz daha iddialı bir konuma getirerek, 

hadislerin sıhhatinin kat‘îliği noktasındaki 

düşüncelerini yalnız Sahîhayn ile sınrlı tutmamıştır. 

Sahîh olan her haberle amelin gerekliliğini vurgulamış 

ve bu hususta şöyle demiştir: 

 “Karîneleri ihtiva eden âhâd haberlerin çeşitleri 

vardır. Bunlardan biri Buhârî ve Müslim’in es-

Sahîh’lerinde naklettikleri mütevâtir derecesine 

ulaşmamış haberlerdir. Bu haberleri bir takım karîneler 

ihata etmiştir. Bu iki imamın bu sâhâdaki üstünlükleri, 

başkalarına nispetle sahîhi sakiminden ayırma 

hususundaki meziyetleri, kitaplarının âlimlerin telakkî 

bi’l-kabûlüne mazhar olması bu karînelerin bazılarıdır. 

Bu son karîne, ilim ifade etmesi yönünden mütevâtir 

derecesine ulaşmayan mücerred isnad çokluğuna 

                                                           
251 Adı Şihâbüddîn Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî, 

künyesi ise Ebü’l-Fazl’dır. Fakîh ve muhaddistir. Hadis, hadis 

usûlü, ricâl ve tabakât ilimlerinde otorite olup, bu alanda birçok 

eser telif etmiştir. İbn Hacer el-Askalânî, 852/1449 tarihinde 

Kahire’de vefat etmiştir. Bkz. Sehâvî, el-Cevâhir ve’d-Dürer fî 

Tercümeti Şeyhi’l-İslâm İbn Hacer, (Thk. İbrâhîm Bâcis 

Abdilmecîd), Dâru İbn Hazm, Beyrut 1999, I, s. 10-42; Ziriklî, 

A’lâm, I, s. 178-179; Mehmet Bilen, Hadis Şarihi olarak İbn Hacer 

el-Askalâni, Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi, Sy. 2, Kasım 2009, s. 

51-66. 



135 
 

nispetle daha kuvvetlidir. Ancak bu durum 

Sahîhayn’da tenkide uğramayan ve manaları arasında 

tercihi mümkün olmayacak şekilde tenâkuz 

bulunmayan haberlere mahsustur. Çünkü birini 

diğerine tercih etmedikçe iki zıt haberin doğruluğu 

hakkında ilmin hâsıl olması mümkün değildir.  

Bunların dışındaki haberlerin sıhhati üzerinde ise icmâ 

meydana gelmiştir.”252 

İbn Hacer el-Askalânî, konunun devamında 

Buhârî ve Müslim’in Sahîh’leri dışında diğer hadis 

kitaplarında mevcut sâhih hadislerle de amel etmenin 

gerekliliği hususunda âlimlerin ittifakının olduğunu 

dile getirmiştir: 

 “Şayet âlimler bu haberlerin sıhhati üzerinde 

değil, onlarla amel etmenin vücûbu üzerinde ittifak 

etmiştir’ denecek olursa, bunu kabul etmez ve şöyle 

deriz; Buhârî ve Müslim’in kitaplarında nakletmemiş 

olsalar bile, sahîh olan her haberle amel etmenin 

gerekliliği üzerinde âlimler zaten ittifak etmiştir. Eğer 

onların ittifakı sadece amelin vücûbu üzerinde olsaydı, 

Sahîhayn için bir meziyet kalmazdı. Ama her iki eserin 

                                                           
252 İbn Hacer el-Askâlânî, Nüzhetü’n-Nazar, s. 97-98; Mollâ Hatır, 

a.g.e., s. 145-146; ‘Azâm, a.g.e., s. 147; Şirinov, a.g.e., s. 109; 

Muhammed Züheyr, a.g.m., s. 16. 



136 
 

bizzat sıhhatlerine dönük olarak kendi meziyetleri 

üzerinde icmâ meydana gelmiştir.”253 

İbn Hacer el-Askalânî’in yukarıdaki beyanına 

göre, sahîh hadis ister Sahîhayn’da olsun, ister başka bir 

hadis kitabında olsun onunla amel etmenin vücûbiyeti 

noktasında âlimler ittifak etmiştir. Bununla beraber 

Sahîhayn hadislerinden tenkide uğrayanlar ve manaları 

arasında tercihi mümkün olmayacak şekilde çelişki 

bulunanlar dışındaki hadislerin sahîh olduğunu 

söylemiş, bunların nazarî ilim ifade ettiği, bu sebeple 

kendileriyle amel etmenin gerekliliği hususunda, 

âlimlerin sadece bu iki kitaba has bir icmâının olduğu 

tezini savunmuştur. 

İbn Hacer el-Askalânî, Nevevî’nin “İbnü’s-Salâh’a 

muhakkikler ve çoğunluk muhalefet etmiştir. Haber-i 

vâhid mütevâtir olmadıkça zan ifade eder.” görüşünü 

ele alarak bu husuta Nevevî’yi eleştirir ve bunun üç 

noktadan tutarsız olduğunu şu ifadelerle reddeder: 

“Birincisi karînelerle kuşatılmış bir haber, nazarî bilgi 

ifade eder. İmâmü’l-Haremeyn el-Cüveynî, Gazzâlî, 

Seyfüddîn el-Âmidî, İbn Hâcib ve onlara tabi olanlar 

bunu açıkça ifade etmişlerdir. İkincisi herhangi bir 

tenkide maruz kalmadan birçok tarîkten gelen 

müstefîz haber bu ilimde temayüz etmiş kimse için 

                                                           
253 İbn Hacer el-Askalânî, Nüzhetü’n-Nazar, s. 98-99; ‘Azâm, a.g.e., s. 

147; Muhammed Züheyr, a.g.m., s. 16. 



137 
 

nazarî bilgi ifade eder. Ebû İshâk el-İsferâyînî, 

Abdülkâhir e-Bağdâdî ve İbn Fürek bu görüşü 

besimsemişlerdir. Üçünçüsü ümmetin bir hadisin 

sahîh olması hükmündeki icmaları ilim ifade etmesi 

bakımından haberi kuşatan karînelerden de mücerred 

isnad çokluğundan daha da kuvvetlidir.”254 

İbn Hacer el-Askalânî, tüm bunları ifade ettikten 

sonra derim ki: “ İbnü’s-Salâh ne de ondan öncekiler 

bu üç tür haberin mütevâtir haberin ifade ettiği gibi 

kat‘î bir bilgi ifade ettiğini söylememiştir. Zira 

mütevâtir, şüphe kabul etmeyen zarurî bilgi ifade eder. 

Onun dışındaki bu zikredilenlerse şüpheyi kabul eden 

bir nazarî bilgi ifade eder. Nitekim Sahîhayn’daki illetli 

hadislerin ilim ifade edememiş olması bu yüzdendir. 

Fakat İbnü’s-Salâh, ‘yakinî ve nazarî bir bilgi ifade 

ederler’ sözünde “nazarî ilim ifade ederler” demiş 

olsaydı daha uygun olurdu. Yakinî ilim demek 

kat‘î/kesin bilgi demektir. İtiraz edenlerin bir kısmı bu 

sözünden dolayı ona itirazda bulunmuştur. Zira kat‘î 

olan haberler arasında tercih yapılmaz, mefhumlarında 

yapılır. Biz bu alanda mutahhirûn-mutekaddimûn bazı 

âlimlerin naklî tercih yollarından biri ile Sahîhayn’ın 

bazı rivâyetlerini diğerlerine tercih ettiklerini 

görüyoruz. Şayet tamamı şüphe kabul etmeyecek 

derecede kesin olsaydı, tercihe mahal kalmazdı. 

                                                           
254 İbn Hacer el-Askalânî, en-Nüket, I, s. 377-378. 



138 
 

Dolayısıyla doğru olan bu üç maddede ‘nazarî ilim 

ifade ederler’ ile iktifa etmektir.”255 

1.18. Şemseddîn es-Sehâvî (ö. 902/1497)256 

Hadis ilimlerinde otorite olarak kabül edilen, aynı 

zamanda tarihçi kimliğiyle de bilinen ünlü muhaddis 

Şemseddîn es-Sehâvî (ö. 902/1497), Buhârî ve 

Müslim’in Sahîhayn’da ister birlikte rivâyet ettikleri, 

ister onların ayrı ayrı rivâyet ettikleri hadisler olsun, 

tenkide uğrayanlar ve muallak olanları istisna ederek, 

muttasıl senedle rivâyet edilmiş hadislerin telakkî bi’l-

kabûlle karşılandığı, maktû‘un bi’s-sihha olduğu ve bu 

hususta ümmetin ittifakının olduğunu söylemiştir. O, 

Fethu’l-Muğîs adlı eserinde bu hususu şöyle dile 

getirmiştir:  

“Buhârî ve Müslim hadislerinin muallak olan ve 

tenkide uğramış rivâyetler hariç, muttasıl senedle 

zikredilenler kesinlikle sahîhtir. Bu durum ister 

                                                           
255 İbn Hacer el-Askalânî, en-Nüket, I, s. 378-379. 
256 Adı Şemsüddîn Muhammed b. Abdirrahmân b. Muhammed es-

Sehâvî, künyesi ise Ebü’l-Hayr’dır. Hadis âlimi ve tarihçidir. 

Hadis ilimlerinde birçok eser telif etmiş olan Sehâvî, yaşadığı 

dönem boyunca hadis medreselerinde dersler vermiş ve bu 

medreselerde çeşitli imlâ meclisleri düzenlemiştir. Sehâvî, 

902/1497 tarihinde Medine’de vefat etmiştir. Bkz. İbnü’l-İmâd, 

Şezerât, s. 15-20; Adil Yavuz, Sehâvî ve Halk Dilinde Dolaşan 

Hadisler Problemi ile İlgili Eseri: SelçukÜniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Sy. 14, 2002, s. 168-180; Cengiz Tomar, “Sehâvî 

Şemsüddîn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yay., İstanbul 2009, XXXVI, s. 313-316. 



139 
 

beraber rivâyet ettikleri hadisler için olsun ister ayrı 

ayrı rivâyet ettikleri hadisler için olsun aynıdır. Zira 

icmâlarından dolayı hatadan korunmuş olan ümmet 

bu rivâyetleri hem sıhhat bakımından hem de nesh ve 

tahsis gibi bir engel olmadığı durumlarda amel etme 

noktasında hüsn-ü kabûl ile karşılamıştır. Ümmetin, 

mütevâtir derecesinden düşük olan bir hadisi telakkkî 

bi’l-kabûl ile karşılaması nazarî bilgi gerektirir.”257 

Sehâvî yukarıdaki sözlerine ilaveten şunları da 

söylemiştir:  

“Biz icmâın faydasını sadece onlardaki hadislerle 

amel edilmesi veya tartışma esnasında ittifak 

edilmeyen sahîh hadislere tercih edilmesi olarak 

görmüyoruz Zira icmâın faydası yalnız bunlarla sınırlı 

değildir. Aynı şekilde bunlardaki hadislerin 

araştırmadan kabul edilmesi gerektiğini de 

söylemiyoruz. Çünkü istisna edilen rivâyetleri 

diğerlerinden ayırmak bir araştırma gerektirir. İbnü’s-

Salâh’ın telakkî bi’l-kabûl ile karşılanmış Sahîhayn 

hadislerinin kesinlikle sahîh olduğu sözünü zaten 

ondan önce de muhaddislerin ve usûlcülerin çoğu 

hatta selefin tamamı söylemiştir.”258 

                                                           
257 Sehâvî, Fethu’l-Muğîs, I, s. 92-93; Kâsımî, Kavîdü’t-Tahdîs, s. 121; 

Mollâ Hatır, a.g.e., s. 148-149; Muhammed Züheyr, a.g.m., s. 16.  
258 Sehâvî, Fethu’l-Muğîs, I, s. 93; Kâsımî, Kavâidü’t-Tahdîs, s. 122; 

Mollâ Hatır, a.g.e., s. 149; Muhammed Züheyr, a.g.m., s. 16. 



140 
 

Sehâvi, İbnü’s-Salâh’tan önce ve sonra yaşamış 

âlimlerin onun sözüne muvafakat ettiklerini 

söyleyerek, telakkî bi’l-kabûldeki icmâı nakleden tek 

şahsın o olmadığı, bilakis Ebû İshâk el-İsferâyînî, 

İmâmü’l-Haremeyn el-Cüveynî ve İbn Tâhir el-

Makdisî gibi âlimlerin de “Sahîhayn hadislerinin 

sahhatinde icmâ vardır” hükmünü verdiklerini 

aktarmıştır.259  

1.19. Celâlüddîn es-Süyûtî (ö. 911/1505)260 

İbn Hacer el-Askalâni’den sonraki dönemde hadis 

alanında önemli şahsiyetlerden biri kabul edilen İmâm 

Süyûtî (ö. 911/1505), Sahîhayn’daki mevcut hadislerin 

sıhhati hususunda oluşan icmâı kabul ettiğini ifade 

etmiştir. O, İbnü’s-Salâh’ın Sahîhayn hadislerinin 

                                                           
259 Sehâvî, Fethu’l-Muğîs, I, s. 93-94; Kâsımî, Kavâidü’t-Tahdîs, s. 122; 

Mollâ Hatır, a.g.e., s. 149-150. 
260 Adı Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-

Hudayrî es-Süyûtî’ eş-Şâfiî, künyesi ise Ebü’l-Fazl’dır. Tefsir, 

hadis, fıkıh ve Arap dili ve edebiyatı âlimidir. İbn Hacer el-

Askalânî’den sonraki dönemde hadis ilminin en önemli 

şahsiyetlerden biri olarak görülen Süyûti, hayatının bazı 

devirlerinde hadis hocalığı yapmış ve bu alanda hem rivâyet hem 

dirâyet tarzında birçok eser telif etmiştir. Hadis ilminde 

ansiklopedik eser yazma geleneğini ilk başlatan kişidir. Süyûtî, 

911/1505 tarihinde Mısır’da vefat etmiştir. Bkz. Leknevî, Ebü’l-

Hasenât Muhammed Abdülhay b. Muhammed es-Sihâlevî, el-

Ecvibetü’l-Fâdile li’l-Es’ileti’l-Aşerati’l-Kâmile, (Thk. Abdülfettâh 

Ebû Ğudde), Mektebetü’l- Matbu‘âti’l-İslâmiyye, Beyrut 2007, s. 

126-127; Ziriklî, A‘lâm, III, s. 301-303; Çakın, Teşbih ve Tecsim 

Karşısında Bir Hadisçi: Celâlüddîn es-Süyûti, Dini Araştırmalar, 

C. 4, Sy. 10, 2001, s. 7-8. 



141 
 

sıhhati hakkında serdettiği icmâ görüşüne İbn Kesîr’in 

muvafakat ettiğini söylemiş ve kendisinin de bu 

görüşte olduğunu bildirmiştir. 

Nevevî’nin hadis usûlüne dair et-Takrîb adlı 

eserini şerh ettiği Tedrîbu’rRâvî isimli kıtabında: 

Süyûtî’nin, İbn Kesîr’in bu mevzuda İbn Salâh’ın 

görüşüne katıldığını, bu görüşü daha doğru 

bulduğunu, kendisinin de İbnü’s-Salâh ile aynı 

kanaatte olduğunu ifade etmiştir.261 

Ayrıca Süyûtî, hadis ilmiyle alakalı manzum 

tarzda telif ettiği Elfiyyetü fî İlmi’l-hadîs adlı eserinde; 

bir hadisin zahirine (senedine ve metnine) bakılarak 

sahîhliğine ve zayıflığına hükmedileceğinden kesinlik 

ifade etmediklerini söylemiş ve bundan Sahîhayn 

hadislerini istisna ederek, İbnü’s-Salâh’ın görüşüne 

muvafakat etmiştir. O, Nevevî’nin aksine Sahîhayn 

hadislerinin kesinlik ifade ettiğini söylemiştir.262 

                                                           
261 Süyûtî, Tedrîbü’r-Râvî, s. 95; a.mlf. Elfiyyetü’s-Süyûtî fî İlmi’l-hadîs, 

(Thk. Ahmed Muhammed Şâkir), el-Mektebetü’l-İlmiyye, y.y., 

t.y., s. 4; Mollâ Hatır, a.g.e., s. 151; ‘Azâm, a.g.e., s. 149; 

Muhammed Züheyr, a.g.m., s. 16-17. 
262 Süyûtî, Elfiyye, s. 4; Mollâ Hatır, a.g.e., s. 152; Muhammed 

Züheyr, a.g.m., s. 16-17. 



142 
 

1.20. Zekeriyyâ el-Ensârî (ö. 926/1520)263 

İslâmî ilimlerinde temayüz etmiş, özellikle de Şafiî 

fıkhında otorite olan Zekeriyya el-Ensâri (ö. 926/1520), 

Sahîhayn’ın ihtiva ettikleri hadislerin tamamının sahîh 

olup nazarî ilim ifade ettiğini ve bu hususta âlimlerin 

icmâının bulunduğunu dile getirmiştir. O, Irâkî’nin 

hadis usûlü alanında manzum olarak telif ettiği Elfiyye 

isimli eseri üzerine şerh olarak telif ettiği Fethu’l-Bâkî 

adlı kitabında bu mevzuya değinmiş ve şöyle demiştir: 

“Buhârî ve Müslim’in ortaklaşa ve tek başlarına 

rivâyet ettikleri hadisleri ümmet telakkî bi’l-kabûl ile 

karşılamış ve bu hususta icmâ etmişlerdir. Hz. 

Peygamber (s.a.s.): ‘Ümmetim dalâlet üzerinde 

birleşmez’ hadisi gereğince ümmet bu icmâsında 

hatadan korunmuştur. Zira hatadan korunmuş olanın 

zannı hatalı olmadığından, Sahîhayn hadisleri nazarî 

ilim ifade eder. İbnü’s-Salâh ve onun görüşüne tabi 

olan bir grup da bu görüştedir. Sonuç olarak 

                                                           
263Adı Zeynüddîn Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed es-Süneykî 

el-Ensârî, künyesi ise Ebû Yahyâ’dır. Hemen hemen bütün İslâmî 

ilimlerde yetkin bir konuma sahiptir. Özellikle Şâfiî mezhebinde 

otoritedir. Dinî ilimlerinin birçok alanında pek çok eser vermiştir. 

Yaşadığı dönemde Şâfiî kâdılkuddâtlığı yapmış olan el-Ensârî, 

926/1520 yılında Kahire’de vefat etmiştir. Bkz. Sehâvî, ed-Dav’ü’l-

Lâmi‘ li Ehli Karni’t-Tâsi‘, Dâru’l-Ceyl, Beyrut 1992, III, s. 234-238; 

İbnü’l-İmâd, Şezerât, VIII, s. 133-135; Kettânî, Fihirisü’l-Fehâris, I, s. 

457-459; Nüveyhid, Adil, Mu‘cemü’l-Mufessirîn min Sadri’l-İslâm ve 

Hatta’l-Asri’l-Hâdir, Müessesetü Nüveyhidi’s-Sekâfiyye, Beyrut 

1988, I, s. 196-197. 



143 
 

diyebiliriz ki, (ümmetin Sahîhayn üzerindeki 

icmâından dolayı) Sahîhayn hadisleri sahîh olup nazarî 

ilim ifade eder.”264 Zekeriyya el-Ensârî bu konuda 

İbnü’s-Salâh’ın görüşüne paralel bir görüş sergilemiş 

ve Sahîhayn üzerinde ümmetin icmâının olduğunu 

iddia etmiştir.265 

1.21. Alî el-Kârî (ö. 1014/1605)266 

Mevzu hadis üzerine yaptığı çalışmalarla hadis 

ilmine katkı sunmuş ünlü Hanefî fakîhi ve muhaddis 

Ali el-Kârî (ö. 1014/1605), Buhârî ve Müslim’in el-

Câmiu’s-Sahîh’lerinde muttasıl senedlerle rivâyet 

ettikleri hadislerin tamamının sahîh olduğunu ve bu 

hususta icmâın bulunduğunu ifade etmiştir. Ayrıca 

Molla Aliyü’l-Kârî, Sahîhayn hadislerinin âlimlerin 

                                                           
264 Ensârî, Ebû Yahyâ Zeynüddîn Zekeriyyâ b. Muhammed, Fethu’l-

Bâkî bi Şerhi Elfiyyeti’l-Irâkî,  (Thk. Abdüllatif el-Humeym- Mahir 

Yasin el-Fahl), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2002, I, s. 130. 
265 Ensârî, Fethu’l-Bâkî, I, s. 130; Mollâ Hatır, a.g.e., s. 115. 
266  Adı Nûruddîn Alî b. Sultân Muhammed el-Herevî, künyesi ise 

Ali el-Kârî ve Ebü’l-Hasen’dir. Ünlü Hanefî fakîhi, muhaddis, 

müfessir ve kırâat âlimidir. Hadis ve hadis ilimlerinde otorite 

olarak kabul edilmektedir. Özellikle mevzû hadis alanında 

yaptığı çalışmalarla şöhret bulmuştur. Mollâ Alî el-Kârî, 

1014/1605 tarihinde Mekke’de vefat etmiştir. Bkz. Muhibbî, 

Muhammed Emin b. Fazlullah b. Muhibbiddîn, Hulâsatü’l-Eser fî 

A‘yâni’l-Karni’l-Hâdî ‘Aşer, Dâru Sadır, Beyrut, t.y., III, s. 185-196; 

Halil İbrahim Kutluay, Uydurma Olduğunda İttifak Edilen Hadisler, 

İnkılâb Yay., İstanbul 2015, s. 18-19; Cağfer Karadaş, Ali el-

Kârî’nin Hayatı Selef Akîdesine Dönüş Çabası ve Eserleri, Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 5, Sy. 5, 1993, s. 288-290.  



144 
 

hüsn-ü kabûlüne mazhar olduklarından nazarî ilim 

ifade ettiğini ve onlarla amel etmenin gerekliliği 

hususunda icmâın gerçekleştiği fikrini savunmuştur. 

O, Hatîb et-Tebrîzî (ö. 741/1340) tarafından telif edilen 

Mişkâtü’l-Mesâbîh isimli eseri şerhettiği Mirkâtü’l-

Mefâtîh adlı kitabında bu hususta şunları ifade etmiştir:  

“Bil ki, muhaddislerin cumhûru ve daha başkaları, 

Sahîhayn’da veya onların her birinde muttasıl olan 

bütün hadislerin hüsn-ü kabûle mazhar olmalarından 

sahîh olduklarına hükmedilir. Keza nesh ve tahsîs gibi 

durumların dışında onlarla amel etmenin gerektiği 

hususunda da icmâ meydana gelmiştir. Zira Hz. 

Peygamber’in söylediği gibi, ümmet bu icmâında 

hatadan korunmuştur. Mütevâtir dışında telakkî bi’l-

kabûle mazhar olan haberler nazarî ilim gerektirir.”267 

                                                           
267 Ali el-Kârî, Mirkâtü’l-Mefâtih Şerhu Mişkâti’l-Mesâbîh, (Thk. 

Cemâl Aytânî), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2001, I, s. 104. 



145 
 

1.22. Şah Veliyullah ed-Dihlevî (ö. 1176/1762)268  

Şah Veliyullah ed-Dihlevî (ö. 1176/1762), yaşadığı 

dönemde Hindistan’da İslâmî ilimlerin anlaşılması 

hususunda yaptığı ıslahat çalışmaları ile adından söz 

ettirmiş, böylece İslâm düşünce tarihinde yeni bir çığır 

açmıştır. O, Hindistan’da duraklama dönemine girmiş 

hadis ilmine yeniden canlılık kazandırmış ve bu 

yüzden kendisine muhaddis ünvanı verilmiştir.269  

Şah Veliyullah, dinî hükümlerin konuluş sebepleri 

ve amaçlarına dair kaleme aldığı el-Huccetüllahi’l-Bâliğa 

isimli eserinde, Sahîhayn üzerinde icmâ meselesi 

hususunda kendinden önceki âlimlerden bir adım ileri 

gitmiştir. O, hadis kitaplarını tabakalara ayırmış birinci 

                                                           
268 Adı Kutbüddîn Şah Veliyullah Ahmed b. Abdirrahim b. 

Vecihîddîn ed-Dihlevî el-Fârûkî, künyesi ise Ebû Abdilazîz’dir. 

Hindistan’da yaşamış büyük bir muhaddis olarak bilinmektedir. 

Dâru’l-Ulûm Medresesinde müderrislik görevi yapmış ve burada 

tefsîr ve hadis ilimlerini okutmuştur. Hindistan’da yaptığı 

ıslahatlardan dolayı İslâm düşünce tarihinde yenilikçi bir tavrın 

ilk habercisi olmuştur. Dihlevî, 1176/1762 tarihinde Delhi’de vefat 

etmiştir. Bkz. Daudî, Zaferullah, Şah Veliyyullah Dehlevî’den 

Günümüze Pakistan ve Hindistanda Hadis Çalışmaları, İnsan Yay., 

İstanbul 1995, s. 103-148; Mehmet Erdoğan, “Şah Veliyullah”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yay., İstanbul 2010, XXXVIII, s. 262-267. 
269 Daudî, Şah Veliyyullah Dehlevî’den Günümüze Pakistan ve 

Hindistanda Hadis Çalışmaları, s. 116-117; M. Sait Özervarlı, “Şah 

Veliyullah”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yay., İstanbul 2010, XXXVIII,  s. 262. 



146 
 

tabakada Muvattâ ve Sahîhayn’ı yerleştirerek, Sahîhayn 

hakkında şunları beyan etmiştir: 

“Muhaddisler Sahîhayn’da bulunan muttasıl merfû 

bütün hadislerin kesinlikle sahîh olduğu, bu iki kitapta 

yer alan hadisleri müelliflerine kadar mütevâtir olarak 

ulaştığı, onları kâle almayıp küçümseyenin doğru 

yoldan sapmış bidatçı ve müminlerden başkasının 

yoluna tabi olanlardan olduğu konusunda ittifak 

etmişlerdir. Bu hususta onların gerçek yerini öğrenmek 

istiyorsan, onları İbn Ebî Şeybe, et-Tehâvî ve el-

Havârezmî gibi musanniflerin kitaplarıyla karşılaştır. 

Aralarındaki farkın doğu ile batı arasındaki uzaklık 

kadar olduğunu göreceksin.”270 

Şah Veliyullah ed-Dihlevî’ye göre Sahîhayn’da yer 

alan bütün merfû ve muttasıl rivâyetler tevâtür yoluyla 

müelliflerine ulaşmış ve bu hadislerin tamamının sahîh 

olduğu hususunda muhaddisler icmâ etmiştir. Bu iki 

kitaptaki rivâyetlerin sahîhliğini kabul etmeyen 

kimseleri yoldan sapmış bir kimse olarak tavsif 

edilmiştir. 

                                                           
270 Dihlevî, Şah Veliyullah, Huccetullahi’l-Bâliğa, (Thk. Seyyid es-

Sâbık), Dâru’l-Ceyl, Beyrut 2005, I, s. 232; Şirinov, a.g.e., s. 110. 



147 
 

1.23. Muhammed b. Alî eş-Şevkânî (ö. 

1250/1834)271 

Henüz otuz yaşlarında iken müctehid mertebesine 

ulaşmış olan Şevkânî (ö.1250/1834), haber-i vâhid ile 

amel etme noktasında icmâ meydana geldiği vakit, 

nazarî ilim ifade ettiğini söylemiştir. O, karşılaştırmalı 

bir fıkıh usûlu eseri olan İrşâdü’l-Fuhûl isimli kitabında 

bu mevzuya değinmiş, Sahîhayn üzerinde icmâın 

olduğu görüşünü savunarak şöyle demiştir: 

“Haber-i vâhide duyulan ihtiyaç sebebiyle onunla 

amel edilmesi hususunda icmâ meydana geldiği vakit,  

haber-i vâhidin ilim ifade edeceği hususunda bir ihtilaf 

yoktur. Zira haber-i vâhid üzerinde icmâın meydana 

gelmesi onu tasdik etmiştir. Keza ümmet haber-i 

vâhidi telakkî bi’l-kabûl ile karşıladıkları vakit, haber-i 

vâhid ile amel eden ve onu te’vil eden konum arasında 

olurlar. Buhârî ve Müslim’in Sahîh’lerindeki hadisler 

de bu kabildendir. Çünkü ümmet, bu iki kitaptaki 

hadisleri telakkî bi’l-kabûl ile karşılamıştır. Bu iki 

                                                           
271 Adı Muhammed b. Alî b. Muhammed eş-Şevkânî es-Sen’ânî, 

künyesi ise Ebû Abdillah’dır. Zeydiye inanışına göre yetişmiştir. 

Daha sonra ehl-i sünnetin düşünlerini de benimsemiştir. Şevkânî, 

1250/1834 tarihinde San‘a’da vefat etmiştir. Bkz. Kettânî, Fihrisü’l-

Fehâris, I, s. 409; Serkîs, Yûsuf b. İlyân b. Musâ, Mu‘cemü’l-

Matbû‘âti’l-Arabiyye ve’l-Mu‘rib, Matba‘atü Serkis, Mısır 1928, II, s. 

1160-1161; Eyyüb Said Kaya-Nail Okuyu, “Şevkânî”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., 

İstanbul 2010, XXXIX, s. 22-28. 



148 
 

kitaptaki hadislerin bir kısmıyla amel etmeyenler 

onları te’vil eder. Oysaki te’vil kabulün bir 

parçasıdır.”272 

Şevkânî, Katru’l-Velî ve Neylü’l-Evtâr adlı 

eserlerinde de yukarıdaki görüşüne paralel olarak 

şunları söylemiştir. 

“Hadis ehli, Sahîhayn hadislerinin her birinin sahîh 

olduğu ve bunun bilinen bir gerçek olduğu noktasında 

birleşmiş, bu hadislerin kesinlik ifade ettiğini ve bu 

durumun Sahîhayn üzerindeki bütün şüpheleri ortadan 

kaldırdığını dile getirmiştir.”273 

“Bil ki, Sahîhayn hadisleri herhangi bir araştırmaya 

tabi tutulmaksızın delil olarak kullanılabilir. Çünkü 

ümmet onları telakkî bi’l-kabûl ile karşılayarak sahîh 

oldukları hususunda ittifak etmişlerdir.”274 

                                                           
272 Şevkânî, İrşâdü’l-Fuhûl, I, s. 255. 
273 Şevkânî, Katru’l-Velî ‘alâ Hadisi’l-Velî Velâyetullâhi ve’t-Tarîku 

İleyhâ, (Thk. İbrâhîm İbrâhîm Hilâl), Dâru’l-Kütübi’l-hadîse, 

Kahire, t.y., s. 218. 
274 Şevkânî, Neylü’l-Evtâr, (Thk. Usameddîn es-Subâbetî), Dâru’l-

Hadîs, Mısır 1993, I, s. 25. 



149 
 

1.24. Cemâlüddîn el-Kâsımî (ö. 1332/1914)275 

İbn Teymiyye’nin yolunu benimseyerek selefî bir 

çizgide yürümeyi benimseyen ünlü müfessir ve 

müfekkir Cemâleddîn el-Kâsımî (ö. 1332/1914); 

usûlcülerin ve muhaddislerin Sâhîhayn’daki mevcut 

hadisleri telakkî bi’l-kabûl ile karşılayarak, sıhhatı 

hususunda icmâ ettiklerini söylemiştir. Kâsımî, onların 

bu hüsn-ü kabûldeki icmâlarından dolayı Sahîhayn 

ricâlinin tamamının ta‘dîl vasfına haiz olduklarını 

iddia etmiştir. 

“Usûlcülerin ve muhaddislerin, Sahîhayn’ı telakkî 

bi’l-kabûl ile karşılayarak onlardaki hadislerin sıhhati 

üzerindeki icmâları, onların râvilerinin tamamının 

tadilini gerektirir. Zira hüsn-ü kabûl, hadisin sahîh 

olmasının bir fer‘idir ve bu durum da ancak senedin 

sahîh olmasıyla meydana gelmiştir. Dolayısıyla 

senedin sahîh olması da râvilerin adil ve güvenilir 

olmalarından kaynaklanır. Şeyhayn’nın (Buhârî ve 

Müslim) kendilerinden hadis naklettikleri râviler 

                                                           
275 Adı Muhammed Cemâlüddîn b. Muhammed Saîd b. Kâsım ed-

Dımaşkî’dir. İlim, fikir adamı ve müfessir kimliğinin yanında 

hadis ilimleriyle de iştigal etmiştir. Kâsımî, 1332/1914 tarihinde 

Şam’da vefat etmiştir. Bkz. Ziriklî, A‘lâm, II, s. 135; Kettânî, 

Fihrisü’l-Fehâris, I, s. 476-477; Nüveyhid, Mu‘cemü’l-Müfessirîn, I, 

s. 127. 



150 
 

hususunda “köprüyü geçmiştir” demeleri de bu 

nedendendir.”276  

1.25. Ahmed Muhammed Şâkir (ö. 1377/1958)277        

Temel İslâm bilimleri alanında yazılmış birçok 

eserin tahkikini ve neşrini gerçekleştiren, aynı 

zamanda hadis ilminde yetkin bir konuma sahip olan 

muasır âlimlerden Ahmed Muhammed Şâkir (ö. 

1377/1958), Sahîhayn üzerinde icmâ ile alakalı 

düşünceleri diğer âlimlerin görüşlerinden farklı 

değildir. Ahmed Muhammed Şâkir, Sahîhayn’ın ihtiva 

ettiği hadislerin tamamının sahîh olduğu, zayıf hadis 

barındırmadığı, ehl-i hadîsin bu şekilde ittifak 

ettiklerini dile getirmiştir.  

“Münekkid hadis âlimleri ve onlara tabi olanlara 

göre, Buhârî ve Müslim’in eserlerindeki hadislerin 

tamamı maktû‘un bi’s-sihha’dır. Bu eserlerde 

eleştirilebilecek veya zayıf addedebilecek hiçbir hadis 

yoktur.  Ancak Dârekutnî ve diğer muhaddisler 

Sahîhayn’da en yüksek sıhhat şartlarını taşımayan 

                                                           
276 Kâsımî, el-Cerhu ve’t-Ta‘dîl, Müesssesetü’r-Risâle, Beyrut 1979, s. 

23. 
277 Adı Ahmed b. Muhammed Şâkir b. Ahmed b. Abdülkâdir, 

künyesi ise Ebü’l-Eşbâl’dir. İslâm bilimleri alanında yazılmış 

eserlerin tahkik ve neşrini yapmakla ünlenen Muhammed Şakir, 

aynı zamanda iyi bir muhaddistir. 1377/1958 yılında Kahire’de 

vefat etmiştir. Bkz. Nüveyhid, Mu‘cemü’l-Müfessirîn, I, s. 78; 

Beyyûmî, Muhammed Receb, en-Nehdetü’l-İslâmiyye fî Siyeri 

A‘lâmihe’l-Mu‘âsirîn, Dâru’l-Kalem, Dımaşk 1995, II, s. 89-107. 



151 
 

hadisleri şekil bakımından tenkid etmişlerse de bu 

hadisler haddi zatında sahîh olup bu konuda kimse 

ihtilaf etmemiştir. Sahîhayn’ın bazı hadislerini özel bazı 

kaideler çerçevesinde tenkide tabi tutan bazı ilim ehlini 

takip eden iftiracıların ve şüphecilerin, Sahîhayn’daki 

hadisler sahîh değildir sözü seni korkutmasın. Sen 

delil ile hükmet. Yolların en doğrusuna ulaştıran 

sadece Allah’tır.”278  

1.26. Mehmet Sofuoğlu (ö. 1407/1987)279 

Yaşamını Kur’ân’a vakfederek birçok ilim adamı 

yetiştiren Mehmed Sofuoğlu (ö. 1407/1987),  Buhârî ve 

Müslim’in es-Sahîh’lerini dilimize tercüme eden çağdaş 

ilim adamıdır. Sahîhayn’ın İslâm âlimleri tarafından 

Kur’ân-ı Kerim’den sonra dünyada en sahîh kitaplar 

olduğu hususunda ittifak olduğunu söylemiş, ayrıca 

bu iki eserin ihtiva ettiği hadislerin tamamının sahîh 

kabul edildiği noktasında ümmetin icmâının 

bulunduğunu iddia etmiştir. 

                                                           
278 İbn Kesîr, el-Bâ‘isü’l-Hasîs, s. 33; Şirbinî, İmâd es-Seyyid 

Muhammed, Kitâbâtü A‘dâi’l-İslâm ve Münâkaşatüha, y.y., 2002, s. 

871; Mollâ Hatır, a.g.e., s. 128. 
279 1923 yılında Aydın’da dünyaya geldi. İstanbul Yüksek İslâm 

Enstitüsünde tefsir hocalığı yapmıştır. Hadis ilimlerine dair pek 

çok Arapça eseri tercüme etmiştir. 1987 yılında İstanbul’da vefat 

etmiştir. Bkz. Muhammed Eroğlu, “Sofuoğlu, Mehmet”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., 

İstanbul 2009, XXXVII, s. 343-344. 



152 
 

Mehmed Sofuoğlu, dilimize tercüme ettiği Sahîh-i 

Buhârî ve Tercemesi’nde bu konuyla ilgili iddiasını şöyle 

dile getirmiştir: “Müslümanlar arasında elden ele 

dolaşan ve i’tikadî, amelî, ferdî, ictimâî her türlü 

mes’elelerde en çok i’timâda lâyık görülen ‘Altı Hadis 

Kitabı’ (el-Kütübü’s-Sitte) içinde birinci mertebeyi hâiz 

olan, şüphesiz Buhârî’nin el-Câmiu’s-Sahîh’i ile 

Müslim’in el-Câmiu’s-Sahîh’idir. Bu iki kitâb, İslâm 

âlimlerinin ittifakıyle Allah’ın kitâbı’ndan sonra 

mutlak olarak dünyadaki bütün kitabların en 

sahîhidir. ‘Sahîhân’ (İki Sahîh) denilince kastedilen bu 

ikisidir. Bu iki kitab üçüncü yüzyıla kadar tenkîd 

süzgecinden geçip, en sahîh oldukları konusunda 

ümmetin icmâıyla karşılanmıştır. Bu kitaplardaki 

hadislerin hepsi Hz. Peygamber’in insanlık için en 

doğru, en iyi ve hiç eskimeyecek ta’limleri ve hayât 

düsturlarıdır.”280 

                                                           
280 Mehmed Sofuoğlu, Sahîh-i Buhârî Ve Tercemesi, Ötüken Neşriyat 

A.Ş., İstanbul 1987, I,  s. 33. 



153 
 

1.27. Nasırüddin el-Elbânî (ö. 1420/1999)281 

Sahîhayn üzerinde icmâın olduğunu savunan 

âlimlerden biri de Selefî bir çizgiyi benimsemiş son 

devir hadis âlimi ve hâfızı Muhammed Nasırüddin el-

Elbânî (ö. 1420/1999)’dir. O, Buhârî ve Müslim’in el-

Câmiu’s-Sahîh’lerine zayıf ve münker rivâyetleri 

almayıp sadece sahîh hadisleri aldığını, kitaplarının 

bütün muhaddisler ve âlimlerin ittifakıyla Kur’ân-ı 

Kerim’den sonra en sahîh kaynak olduğunu 

söyleyerek, kendisinin de aynı kanaatte olduğunu 

ifade etmiştir. Nâsirüddîn el-Elbânî, Şerhu Akîdetü’t-

Tahâviyye adlı esere yazdığı Mukaddime’de bu hususu 

dile getirmiştir. 

 “…Sahîhayn, muhaddislerin ve diğer âlimlerin 

ittifakıyla Alllah’ın kitabından sonra en sahîh kitap 

kabul edilmiştir. Onları diğer hadis kitaplarından 

ayıran şey, sağlam kurallar çerçevesinde zayıp ve 

münker rivâyetleri elemeleri ve titiz bir şekilde 

kitaplarına sadece sahîh hadisleri almalarıdır. Onlar, 

                                                           
281 Adı Muhammed b. el-Hâci Nuh b. Necâtî b. Âdem el-İşkûdrî, 

künyesi ise Ebû Abdirrahmân’dır. Son devir hadis âlimi ve 

hâfızıdır. Ömrünü hadis ve hadis ilimlerine vakfetmiş,  bu alanda 

pek çok eserin tahkikini ve telifini yapmıştır. 1999 yılında 

Amman’da vefat etmiştir. Bkz. Meczûb, Muhammed, Ulemâ ve’l-

Müfekkirûn ‘Areftehüm, Dâru’ş-Şevâf, Riyad 1992, I, s. 287-326; 

Meşhûr b. Hasan, Kütübün Hazzere minhe’l-Ulemâ, Dâru’s-

Sumey‘î, Riyad 1995, I, s. 288-307; İbrahim Hatipoğlu, 

Muhammed Nâsirüddîn el-Elbânî (1332-1420/1914-1999), Hadis 

Tetkikleri Dergisi, C. 1, Sy. 2, 2013, s. 219-223. 



154 
 

sahîh hadisleri cem etmede tam bir başarı göstermiştir. 

Fakat onlar gibi sahîh hadisleri bir araya getiren İbn 

Hüzeyme, İbn Hibbân, Hâkim ve daha başkaları bu 

işte onlar kadar başarılı olamamıştır. Buhârî ve 

Müslim’in beraber veya her birinin ayrı ayrı rivâyette 

bulunduğu râviler için kullanılan ‘köprüyü geçmiştir, 

rivâyetleri sıhhat ve selamet yoluna girmiştir.’ ifadeleri 

genel bir teamül haline dönüşmüştür. Bu hususta 

herhangi bir tereddüt yoktur. Fakat Sahîhayn’da 

mevcut her harf, lafız ve kelimenin Kur’ân-ı Kerim ile 

aynı konumda olduğu anlamı anlaşılmamalıdır. Bu 

mümkün de değildir. Zira Sahîhayn’da bazı râviler ve 

rivâyetlerde yanılgılar mevcut iken, Allah’ın kitabına 

atfedilen kutsallığın onlara da verilmesi mümkün 

değildir. Kur’ân’ın dışında herhangi bir kitaba 

kutsallığın atfedilmeyeceği inancındayız. İmâm Şâfiî 

ve başkalarının dediği gibi “Allah kendi kitabının 

dışında tam ve bütünüyle sahîh hiçbir kitabın var 

olmasını uygun görmemiştir.” İslâmdan uzak yabancı 

kültürlere mensup bilginlerin kurallarıyla ve dine 

aykırı şahsi düşüncelerin aksine hadis ilimlerinin 

koyduğu kurallar çerçevesinde taassuptan uzak 

durarak, bu iki kitabı araştırıp inceleyen kimse bunun 

böyle olmadığını anlayacaktır.”282 

                                                           
282 İbn Ebi’l-‘İz, Ebü’l-Hasen Sadrüddîn Alî b. Alâiddîn Alî b. 

Muhâmmed el-Ezra‘î, Şerhu ‘Akîdetü’t-Tahâviyye, (Thk. 



155 
 

1.28. Muhammed Accâc el-Hatîb (ö.1443/2021)283 

Muhammed Accâc el-Hatîb (ö.1443/2021), muasır 

âlimlerdendir. Sahîhayn’daki muttasıl senedle rivâyet 

edilmiş merfû hadislerin tamamının kesinlikle sahîh 

olduğu noktasında âlimlerin ittifak ettiğini iddia 

etmiştir. Muhammed Accâc el-Hatîb, Lemehât adlı 

eserinde bu hususu şöyle ifade etmektedir:  

“Âlimler, Sahîhayn’daki bütün merfû-muttasıl 

hadislerin tamamının kesinlikle sahîh olduğu ve bu 

kitapların en sahîh oldukları noktasında icmâ 

etmiştir.”284  

                                                                                                            
Muhammed Nâsirüddîn el-Elbânî ve bir grup âlim) el-

Mektebetü’l-İslâmî, Beyrut 1984, s. 22-23. 
283 Adı Muhammed Accâc b. Muhammed Temîm b. Sâlih b. 

Abdullah el-Hüsnî el-Hâşimî ‘dir. Günümüz muhaddislerinden 

olan Muhammed Accâc, hadis ilimlerinde temayüz etmiş bir ilim 

adamıdır. Hadis ilimlerine dair birçok eser telif etmiş ve çeşitli 

üniversitelerde hadis ilimlerine dair dersler vermiştir. Bkz. 

http://www.geocities.com/safahat_chamiyeh/personalities/moha

mmad-ajaj-akhatib.htm. 
284 Hatîb, Muhammed Accâc, Lemehâtün fi’l-Mektebe ve’l-Bahs ve’l-

Mesâdir, y.y., Riyad 1971, I, s. 173. 



156 
 

1.29. Mehmet Yaşar Kandemir (1939/-)285 

Son olarak Sahîhayn üzerinde icmâın olduğunu 

savunan Mehmet Yaşar Kandemir’i zikredeceğiz. 

Kandemir, Sahîhayn’ın Kur’ân’dan sonra en sahîh 

kitaplar olduğu, bu kaynakların ümmetin hüsn-ü 

kabûlüne mazhar olduğu, onlardaki hadislerin sıhhati 

üzerinde icmâ edildiği fikrini hararetle savunmuştur. 

Bu konudaki düşünceleri şöyledir: 

 “Sahîh-i Buhârî ve Sahîh-i Müslim’den her birinin 

adı el-Câmiu’s-Sahîh’tir. Bunlara, sahîh hadisleri ihtiva 

eden iki kitap anlamında kısaca Sahîhayn denir. Bu iki 

kitap, tasnif edildikleri 3. (9.) yüzyıldan günümüze 

kadar, Kur’ân-ı Kerim dışında hiçbir kitaba nasip 

olmayacak derecede büyük ilgi görmüştür. Sahîhayn’ın 

içerdiği rivâyetlerin maktû‘un bi’s-sihha oldukları 

noktasında hadis âlimleri ve diğer âlimler ittifak 

halindedir. Sicistanlı hadis hâfızı Ebû Nasr es-Siczî (ö. 

444/1052), fakîhlerin ve diğer İslâm âlimlerinin, bâb 

başlıklarındaki bilgiler (tercemeler) dışındaki Sahîh-i 

                                                           
285 1941 yılında Yozgat’ta dünyaya geldi Lisans eğitimini İstanbul 

Yüksek İslâm Enstitüsünde tamamladı. Aynı Enstitüde Mevzu 

Hadisler adlı teziyle öğretim üyesi oldu. El-Kadî İyâz ve Buğyetu’r-

Râid fî mâ fî hadisi Ümmî Zer mine’l-Fevâid adlı teziyle doktorasını 

tamamladı. İlmi ve akademik çalışmaları hadis alanında, özellikle 

hadis usûlü ve hadis tarihi alanlarında yoğunlaşmıştır. Bkz. Raşit 

Küçük, Prof. Dr. M. Yaşar Kandemir ile İlmi Hayatı Türkiye’de 

Akademik Hadisçiliğin Geçmişi ve Geleceği, Hadis Tetkikleri 

Dergisi, C. 2, Sy. 2, 2004, s. 155-166. 



157 
 

Buhârî hadislerinin sıhhatinde ittifak ettiklerini şu 

sözlerle dile getirmektedir: “Bir kimse Buhârî’deki 

rivâyetlerin Hz. Peygamber tarafından söylenmiş 

olduğunda hiçbir şüphesi bulunmadığına yemin 

ederek: ‘Öyle değilse karım boş olsun’ dese, yemini 

bozulmaz, karısı da boş olmaz.286 

Eş‘arî kelâmcısı, Şâfiî fakîhi ve usûlcüsü İmâmü’l-

Haremeyn el-Cüveynî (ö. 478/1085), Ebû Nasr es-

Siczî’nin Sahîh-i Buhârî için verdiği yukarıdaki misâli 

Sahîhayn için verir ve bu iki kitaptaki hadislerin sahîh 

olduğu konusunda âlimlerin icmâı bulunduğunu 

söyler. Hadis, tarih ve fıkıh âlimi Muhammed İbni 

Fütûh el-Humeydî de (ö. 478/1095) el-Cem’ beyne’s-

Sahîhayn adlı eserinde, İslâm âlimlerinin, sadece bu iki 

kitabın içindeki bütün rivâyetleri sahîh olarak kabul 

ettiklerini belirtir. Kandemir, Sahîhayn üzerinde icmâın 

olduğu fikrini ciddi bir kararlılıkla dile getirmiş, bu 

görüşüne mesned olarak Ebû Nasr es-Siczî, İmâmü’l-

Haremeyn el-Cüveynî ve Muhammed b. Fütûh el-

Humeydî’nin bu konudaki ictihadlarını sunmuştur.287  

Buraya kadar Sahîhayn üzerinde icmâın olduğunu 

savunan bir kısım âlimlerin görüşlerini kronolojik bir 

sıralamaya tabi tutarak verdik. Şimdi bunlardan yola 

                                                           
286 Kandemir, Hadis Karşıtları Ne Yapmak İstiyor, Tahlil Yay., İstanbul 

2018, s. 405. 
287 Kandemir, Hadis Karşıtları Ne Yapmak İstiyor, s. 405. 



158 
 

çıkarak bir durum değerlendirmesi yapamaya 

çalışacağız. 

1.30.  Değerlendirme 

Hicrî beşinci asırda, Sahîhayn üzerinde icmâın 

olduğunu ilk dile getiren kişi Ebû İshâk el-

İsferâyînî’dir. Ebû İshâk el-İsferâyînî, “Sahîhayn’in 

ihtiva ettiği hadislerin tamamının kesinlikle sahîh 

olduğunu, bu konuda muhaddislerin ittifak ettiğini, 

ümmetin (Sahîhayn’nın hadislerini) telakkî bi’l-kabûlle 

karşıladığını söylemiş, el-İsferâyînî bu sözleriyle 

Sahîhayn üzerinde ittifakın olduğunu, onlara yöneltilen 

tenkidlerin önemsiz olduğunu ve bu eserlerin ruhuna 

uygun olmayan te’villerin kabul edilemeyeceğini 

belirtmiştir. Siczî ve Cüveynî de daha iddialı 

cümlelerle meseleye iştirak etmiştir. Şöyle ki, onlar 

Sahîhayn’daki bütün hadislerin Hz. Peygamber’den 

mervî olduğu hususunda hiçbir şüphenin olmadığı, 

hatta bu anlamda talâk üzerine yapılacak olan yemin 

ile bir kimsenin eşinin boş olamayacağını iddia 

etmişlerdir.  

Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve isimli eserinde 

Sahîhayn hadislerin tamamının sahîh olduğu 

noktasında icmâ edildiğini söylemiştir. Hicrî altıncı 

asır ile birlike el-Makdisî, Şürûtü’l-Eimmeti’s-Sitte’yi 

kaleme alarak, Hâkim en-Nîsâbûrî’nin sahîh hadisleri 

Buhârî ve Müslim’e göre derecelendirme fikrini tekrar 



159 
 

gündeme getirmiştir. Makdisî, Buhârî ve Müslim’e 

övgüler yağdırmış, onların eserlerindeki mevcut 

hadislerin yanında şartlarına uyduğu halde kitaplarına 

almadıkları hadislerin de sahîh olduğu hususunda 

Müslümanların icmâının olduğunu bildirmiştir.  

Kâdî Iyâz, Buhârî ve Müslim’in yanına Muvattâ’ı 

da katarak bu eserlerdeki hadislerin sahîhliği 

noktasında icmâ olduğunu, bunlardaki bilgilerin 

öğrenilme zorunluluğunu ifade etmiştir. Kâdî Iyâz bu 

üç eserin hadis ilminde ana kaynaklar olduğunu, artık 

bunların üzerine herhangi bir söz söylemenin gereksiz 

olduğunun altını çizerek bu konuya farklı bir boyut 

kazandırmıştır. İbnü’l-Esîr el-Cezerî ise Buhârî ve 

Müslim’in sahîhliği kat‘î olan hadisleri kitaplarına alıp 

naklettiğini ve bunların hüsn-ü kabûl ile karşılandığını 

dile getirmiştir. 

Özet olarak vermeye çalıştığımız bu tarihi süreç ile 

birlikte söz konusu eserlerin sıhhati, ya da bu 

kaynaklardaki hadislerin sahîh olduğuna dair icmâ 

fikrinin İslâm dünyasında yayılmaya başladığı açık bir 

şekilde ortaya çıkmaktadır. İbnü’s-Salâh da 

kendisinden önceki muhaddislerin yaptığı gibi sahîh 

hadisleri Sahîhayn’ı merkeze alarak tasnif etme işini 

daha sistemli hale getirmiş,  tenkid edilen rivâyetler 

dışında (ister muttefekun aleyh olsun ister Buhârî veya 

Müslim’in tek başına rivâyet ettiği hadisler olsun) 

diğer hadislerin sahîhliği üzerinde icmâın olduğunu, 



160 
 

bunların yakînî/nazarî ilim ifade ettiğini, dolayısıyla 

bunlarla amel etmenin gerekli olduğunu ortaya 

koymuştur. Böylece İbnü’s-Salâh, tenkid edilen 

Sahîhayn hadislerini icmâ kapsamı dışında tutarak, 

diğerlerinin ‘maktû‘un bi’s-sihha’ olduğunu, bunların 

‘yakînî/nazarî’ ilim ifade ettiğini ve bunlarla amel 

etmenin gerekliliği hususunda öcekilerden farklı bir 

yol izlemiştir.  

Nevevî, Allah’ın kitabından sonra en sahîh 

kitapların Buhârî ve Müslim olduğunu, ümmetin bu 

iki kitap üzerinde icmâ ettiğini dile getirmiştir. Buhârî 

ve Müslim’deki hadislerin bilgi değeri konusunda 

İbnü’s-Salâh’ı eleştirerek hadislerin zan ifade ettiğini, 

cumhûrun da bu hususta İbnü’s-Salâh’a muhalefet 

ettiğini söylemiştir. Zira Nevevî, Sahîhayn’deki bir 

kısım hadislerin tevâtür derecesine ulaşmadığını 

dolayısıyla bunların mukarrar olan görüşe göre zan 

ifade ettiğini söylemiş, bu konuda Sahîhayn ve diğer 

kaynaklardaki hadisler arasında bir farkın olmadığına 

işaret etmiştir. Ancak Sahîhayn dışındaki hadisler bir 

nazar-ı istidlâle ihtiyaç duyarken Sahîhayn için böyle 

bir ihtiyaç yoktur. Nevevî Sahîhayn hadislerinin telakkî 

bi’l-kabûle mazhar olduğunu, kendileriyle mutlak 

anlamda amel etmenin vâcib olduğunu söyler, buna 

karşın diğer kaynaklardaki hadislerin sıhhat şartları 

araştırıldıktan sonra kendileriyle amel etmenin gerekli 

olabileceğini dile getirir. O, âlimlerin Buhârî ve 



161 
 

Müslim’in hadisleriyle amel etme noktasında 

gerçekleşen icmâlarından dolayı o rivâyetlerin Hz. 

Rasûlullah’ın kelâmı olduğuna dair bir icmâın lazım 

gelmediğini söyleyerek kanaatimizce Siczî ve 

Cüveynî’ye göndermede bulunmuştur.  

İbn Teymiyye, Nevevî’den farklı düşünerek bu 

konuda İbnü’s-Salâh’ı desteklemiştir. O, âhâd haber 

dahi olsa gereği ile amel edilerek, ümmetin hüsn-ü 

kabûlüne mazhar olmuşsa ilim ifade edeceğini 

belirtmiş, mutekaddimûn ve muteahhirûn âlimleri ile 

cumhûrun görüşünün bu yönde olduğunu söylemiştir. 

İbn Teymiyye Sahîhayn hadislerinin çoğunun yakînî 

ilim ifade ettiğini, hadis âlimlerinin telâkkî bi’l-

kabûlüne mazhar olduğunu ve sıhhatleri konusunda 

icmâ edildiğini zikretmiştir. Muhaddislerin icmâının 

aynen fakîhlerin ahkâm üzerindeki icmâı gibi 

olduğunu, onlardan herhangi birini hata etmiş olması 

halinde de icmânın hatadan korunduğunu iddia 

etmiştir. İbnü’l-Kayyım el-Cevziyye de hocası İbn 

Teymiyye gibi İbnü’s-Salâh’ın fikrini savunmuş, 

Sahîhayn hadislerinin ümmetin telakkî bi’l-kabûlüne 

mazhar olduğunu ve dolayısıyla yakînî ilim ifade ettiği 

hususunda icmâ olduğu tezini savunmuştur. Bu 

hususta kelâmcıların ve usûlcülerin aksi görüşlerinin 

önem arz etmediğini, bu konunun hadisçilerin 

uzmanlık alanına girdiğini, dolayısıyla bu icmâda 

itibar edilmesi gereken kişilerin muhaddisler 



162 
 

olduğunu söylemiştir.  İbn Keykeldî el-Alâî ise, 

Sahîhayn’deki muallaklar dışında muttasıl hadislerin 

sahîh olduğu, bunların araştırmaya konu 

olamayacağını, bu durum üzerinde ümmetin icmâının 

olduğunu söylemiştir. Çeşitli karînelerle desteklenmiş 

âhâd haber nasıl nazarî ilim ifade ediyorsa telakkî bi’l-

kabûle mazhar olmuş Sahîhayn hadislerinin de aynı 

şekilde nazarî ilim ifade edeceğini belirtmiştir. Böylece 

el-Alâî, telakkî bi’l-kabûlü Sahîhayn hadisleri için bir 

destek karînesi (muhteffun bi’l-karâin) olarak görme 

ve onların tekrardan kritize etmenin gereksizliği 

hususunda diğerlerinden farklı bir icmâ teorisini 

ortaya koymuştur. 

İbn Kesîr ve Sirâcüddîn el-Bulkînî Sahîhayn 

hadislerinin zan ifade etseler bile, ümmet onları telakkî 

bi’l-kabûl ile karşıladığından, nazarî ilim ifade ettiğini, 

dolayısıyla onlarla amel etmenin gerekli olduğunu ve 

bu husussta icmâın meydana geldiğini söyleyerek 

İbnü’s-Salâh’ın görüşüne katılmışlardır. Tarihçi İbn 

Haldûn ise Buhârî ve Müslim’in tenkide kapalı 

olduğunu, ancak bu durumun diğer kaynaklar için söz 

konusu olamayacağını söyleyerek nedenini bunlar 

üzerinde oluşan telakkî-bi’l kabûl icmâına bağlamıştır. 

İbn Hacer el-Askalânî, Buhârî ve Müslim’in el-Câmiu’s-

Sahîh’leri üzerindeki icmâ fikrini biraz daha ileri 

taşıyarak, hadislerin sıhhatinin kat‘îliği hususunu 

sadece Sahîhayn ile sınırlandırmamıştır. O, Buhârî ve 



163 
 

Müslim’deki mütevâtir olmayan âhâd haberlerin bir 

takım karînelerle (muhteffun bi’l-karâin) 

desteklenerek, nazarî ilim ifade ettiğini söylemiştir. 

Buhârî ve Müslim’in bu alandaki üstünlükleri, 

bunların sahîhi sakiminden rahatça ayırt edebilmeleri, 

bu eserlerin âlimlerin telakkî bi’l-kabûlüne mazhar 

olması bu karinelerden bazılarıdır. Ona göre, herhangi 

bir hadis münekkitlerce eleştiriye maruz kalmışsa, 

hadislerin arasında tercihi mümkün olmayacak 

derecede çelişki varsa yani biri diğerine tercih 

edilemiyorsa bu durumda ilim hâsıl olmaz ve bunların 

sıhhatleri üzerinde icmâ meydana gelemez. Bunların 

dışındaki hadislerin sıhhati üzerinde bahsedilen 

karînelerle icmâın meydana gelebileceğini söylemiştir. 

İbn Hacer el-Askalânî, sahîh hadis ister Sahîhayn’de 

olsun ister diğer kaynaklarda olsun ümmetin telakkî 

bi’l-kabûlüne mazhar olmuşsa onunla amel etmenin 

vücûbu hususunda âlimlerin ittifak ettiğini söylemiştir.  

Sehâvî, Molla Ali el-Kârî ve Zekeriyyâ el-Ensârî 

tenkide uğrayan ve muallaklar dışında Sahîhayn 

hadislerinin maktû‘un bi’s-sihha olduğunu, bu hususta 

icmâ edildiğini, ümmetin telakkî bi’l-kabûl ile 

karşıladığını, dolayısıyla bunların hatadan beri 

olduklarını söylemiştir. Bunlar, nesh ve tahsîs gibi bir 

engel olmadığı durumlarda hüsn-ü kabûl ile 

karşılandıklarından nazarî ilim ifade eder. Sehâvî, 

telakkî bi’l-kabûl ile karşılanmış Sahîhayn hadislerinin 



164 
 

kesinlikle sahîh olduğu hükmünü İbnü’s-Salâh’tan 

önce de muhaddisler, usûlcüler ve selefin tamamı 

tarafından verildiğini söylemiştir. Süyûtî de bir hadisin 

sened ve metnine bakılarak onun sahîh veya 

zayıflığına hükmedilebileceğinden bu durumun 

kesinlik ifade etmeyeceğini bildirmiştir. Ancak söz 

konusu durumun Sahîhayn için geçerli olmadığını 

söyleyerek Nevevî’nin aksine İbnü’s-Salâh’ın görüşüne 

katılmıştır. Şah Veliyullah, Sahîhayn’de yer alan merfû 

bütün hadislerin müellifleri de dâhil olmak üzere 

mütevâtir olarak ulaştığı, Bu hadislerin sahîhliğini 

küçümseyen ve bu hususu kabul etmeyenlerin bidatçı 

ve yoldan çıkmış olduğunu, muhaddislerin bu konuda 

ittifak ettiğini söylemiştir.  

Şevkânî, âhâd haber üzerinde telakkî bi’l-kabûl 

gerçekleştiği vakit nazarî ilim ifade edeceğini bu 

konuda herhangi bir ihtilafın olmadığını söylemiştir. 

Sahîhayn hadisleri de telakkî bi’l-kabûlle karşılandığı 

için nazarî ilim ifade eder. Cemâleddîn el-Kâsımî de, 

Sahîhayn’ın telakkî bi’l-kabûl ile karşılanması, 

hadislerinin üzerinde icmâ olması sebebi ile râvilerinin 

sınavı geçtiğini ayrıca bir tahkikten geçmelerine gerek 

olmadığını ifade etmiştir. Ahmed Muhammed Şâkir, 

Buhârî ve Müslim’de zayıf olarak addedilebilecek 

herhangi bir rivâyetin olmadığını, Darekutnî ve diğer 

bazı münekkitlerin tenkid ettiği hadislerin bile sahîh 

olduğu sadece bu hadislerin sahîhliğin en üst 



165 
 

derecesini taşımadıklarını söylemiştir. Elbânî ise 

Buhârî ve Müslim’in Kur’ân’dan sonra en sahîh 

kitaplar olduğunu bu husuta muhaddislerin ve diğer 

âlimlerin icmâ ettiğini söylemiştir. Ancak Kur’ân’a 

atfedilen kutsallığın hiçbir şekilde bu kaynaklara 

atfedilemeyeceği, her ne kadar sıhhatleri hususunda 

icmâ meydana gelmişse de, bunların hatadan beri 

olamayacağının altını çizmiştir. Accâc el-Hatîb, 

muttasıl senedle rivâyet edilen hadislerin tamamının 

sahîh olduğu noktasında icmâın olduğunu söylerken, 

ülkemizde Sahîhayn üzerinde icmâ fikrini savunan 

Mehmet Sofuoğlu ve Mehmet Yaşar Kandemir de bu 

icmâ fikrine katılarak Sahîhayn’in Kur’ân dışında hiçbir 

kitaba nasip olmayacak ilgi gördüğünü, ihtiva ettiği 

hadislerin sıhhatı konusunda muhaddisler ve İslâm 

âlimlerinin icmâ ettiklerini dile getirmişlerdir. 

Şüphesiz Sahîhayn üzerinde icmâ fikrini kabul 

eden âlimler bunlarla sınırlı değildir. Hadis ve fıkıh 

usûlü eserlerine bakıldığında bu düşünceye sahip 

olanların kabul etmeyenler göre daha baskın olduğu 

görülecektir. Burada önem arz eden birkaç ismin 

görüşlerinden yola çıkarak bir durum değerlendirmesi 

yapmaya çalıştık.  

Tespit edebildiğimiz kadarıyla icmâ fikrini kabul 

edenlerin dayandığı noktalar şunlardır:  



166 
 

1- Bu iki kitabın sıhhati hususunda ve kendileriyle 

amel etmenin gerekliliği noktasında âlimler ittifak 

etmişlerdir. 

2- İhtiva ettikleri hadislerin tamamının sened ve 

metin yönünden kesinlikle sahîh olduğu hususunda 

muhaddislerin icmâı vardır. 

3- Bu hadislerin Hz. Peygamber’den mervî 

olduklarına dair fukahâ ve ilim ehlinin icmâı vardır. 

4- Müslümanlar Buhârî ve Müslim’in gerek 

eserlerine aldıkları hadisleri ve gerekse şartlarına 

uyduğu halde kitaplarına almadıkları rivâyetlerin 

tamamı üzerinde icmâ etmişlerdir.  

5- Sahîhayn’da tenkide uğramış hadisler dışında 

diğer hadislerin ümmetin telakkî bi’l-kabûlüne mazhar 

olduğu, maktû‘un bi’s-sihha oldukları, nazarî ilim 

ifade etmeleri nedeniyle onlarla amel etme noktasında 

ümmet icmâ etmiştir.  

6- Âhâd haber çeşitli karînelerle desteklendiğinde 

nasıl ilim ifade ediyorsa Sahîhayn hadisleri de aynı 

şekilde nazarî ilim ifade eder.  

7- Sahîhayn’da yer alan muttasıl rivâyetlerin sahîh 

olduğu ve tekrardan tahkik/incelenmeye gerek 

olmadığı hususunda ümmet ittifak etmiştir. 

8- Bu iki imamın bu sâhâdaki üstünlükleri, 

başkalarına nispetle sahîhi sakiminden ayırt edebilme 

hususundaki meziyetlerinden dolayıdır.  

9- Sahîhayn’da tenkide uğrayan, muallak 

rivâyetler, aralarında tercihi mümkün olmayacak 



167 
 

şekilde tenâkuz bulunan, nesh ve tahsîs dışındaki 

rivâyetler üzerinde ümmetin icmâı vardır. 

Ayrıca icmâ fikrini kabul edenlerin görüşlerine 

baktığımızda Sahîhayn üzerinde birbirinden farklı 

noktalarda oluşmuş icmâların olduğunu da 

söylememiz mümkündür. Bunları şöylece 

sıralayabiliriz. 

a) Sahîhayn’ın Kur’ân’dan sonra en sahîh 

kaynaklar olduğu ve müelliflerinin bu alandaki 

otoritesi hakkında oluşan icmâ. 

b) İhtiva ettikleri (tenkid edilenler dışında) merfû-

muttasıl hadislerin maktû‘un bi’s-sıhha oldukları 

hususunda gerçekleşen icmâ. 

c) Bu iki eserde yer alan hadislerin âlimlerin 

telakkî bi’l-kabûlüne mazhar olması sebebiyle nazarî-

yakînî ilim ifade ettiği ve bunlarla amel etmenin 

gerekliliği hususunda oluşan icmâ 

Sahîhayn üzerinde icmâın olmadığını savunan 

âlimlerin görüş ve delillerine geçmeden önce önemli 

bir hususa değinmek istiyoruz. Yukarıda Sahîhayn 

üzerinde icmâın olduğunu iddia eden âlimlerin 

görüşlerini verdik. Bu mezkûr âlimlerden bazıları 

Sahîhayn üzerinde icmâın olduğunu dile getirirken 

ifadelerinde sadece icmâ ve ittifak lafızlarını 

kullanmış, bazıları da icmâ ve ittifak lafızları ile 

birlikte telakkî bi’l-kabûl kavramını da kullanmıştır. 



168 
 

Acaba bu âlimler, Sahîhayn üzerinde icmâın olduğunu 

söylerken kastettikleri usûlü fıkıhta işlenen şer‘î icmâ 

mıdır? Yoksa fakîh ve muhaddislerin cumhûruna göre 

gücünü ve bağlayıcılığını aynı icmâ gibi naklî 

delillerden alan ve bir çeşit icmâ olarak kabul edilen 

telakkî bi’l-kabûl müdür? Bu sorulara şöyle cevap 

vermemiz mümkün olacaktır: 

Bu âlimler, Sâhîhayn üzerinde icmâın olduğunu 

söylerken kastettikleri, telakkî bi’l-kabûl icmâıdır. Her 

ne kadar bu âlimler ifadelerinde icmâ ve ittifak 

sözcüklerini kullanmışlarsa da onlar bu lafızları ıstılahî 

anlamda değil sadece sözlük anlamında 

kullanmışlardır. Zira icmâ ve ittifak sözcükleri eş 

anlamlı kelimeler olup, usûlü fıkıhta bir terim halini 

almış ve usûlcüler tarafından ıstılâhî tanımı “Hz. 

Rasûlullah (s.a.s.)’ın vefatından sonraki herhangi bir 

asırda O’nun (s.a.s.) ümmetinden olan müctehidlerin 

tamamının herhangi şer‘î-amelî bir meselenin hükmü 

üzerinde ittifak etmeleri”  şeklinde yapılmıştır. 

Dolayısıyla Sahîhayn hadislerinin sıhhati şer‘î-amelî bir 

mesele olmadığından usûlü fıkıhta işlenen şer‘î icmâın 

konusu olamazlar. Sahîhayn hadislerinin sıhhati bilgi 

değeri ve onlarla amel etmenin gerekliliği ancak 

telakkî bi’l-kabûlün konusu olabilir. Yanî Sahîhayn 

üzerinde icmâın olduğunu savunan âlimlerin 

ifadelerinde kullandıkları icmâ ve ittifak lafızlarını 

sadece sözlük anlamında kullandıklarından onların bu 



169 
 

iki eser üzerinde kastettikleri icmâ telakkî bi’l-kabûl 

icmâıdır. Zaten İbnü’s-Salâh, İbn Teymiyye, İbnü’l-

Kayyım el-Cevziyye gibi âlimlerin ifadelerinde 

bakıldığında da bu durum açıkça ortaya çıkmaktadır.  

2. Sahîhayn Üzerinde İcmâın Olmadığını 

Savunan Âlimlerin Görüş ve Delilleri 

  Buhârî ve Müslim’e ait el-Câmiu’s-Sahîh’lerin, 

hicrî beşinci asırdan itibaren günümüze kadar ihtiva 

ettikleri rivâyetlerin kesinlikle sahîh olduğu, bu 

hadislerle amel etmenin gerekliliği ve bu konuda 

ümmetin icmâın’ın olduğunu iddia eden âlimler 

olduğu gibi, bu iki eserin telif edildikleri dönemden 

itibaren onları sened ve metin açısından tenkide tabi 

tutarak, zayıf rivâyetler ihtiva ettiğini, yakînî/nazarî 

ilim değil zan ifade ettiğini, dolayısıyla bunlarla amel 

etme zorunluluğunun bulunmadığını söyleyip icmâı 

reddenler de olmuştur. Bu başlık altında Sahîhayn 

üzerinde icmâ olmadığını savunanların görüşlerini 

delilleri ile birlikte kronolojik sıralamayı göz önünde 

tutarak zikretmeye gayret göstereceğiz.  



170 
 

2.1. Hâkim en-Nîsâbûrî (ö. 405/1014)288 

Hâkim en-Nîsâbûrî (ö. 405/1014), Sahîhayn’ın 

ihtiva ettiği hadislerin sahîhliği üzerinde oluşan ittifakı 

kabul etmeyen âlimlerin başında gelmektedir. 

Nevevî’nin ifadesine göre Hâkim en-Nîsâbûrî şöyle 

demiştir: 

“Hâfız Hâkim Ebû Abdillah en-Nîsâbûrî, 

Buhârî’nin el-Câmiu’s-Sahîh’te hadislerini tahrîc 

etmekle birlikte Müslim’in kendilerinden hadis tahrîc 

etmemiş olduğu râvilerin sayısı dört yüz otuz dört 

şeyh (hadis râvisidir) dir. Müslim’in el-Müsnedü’s-

Sahîh’inde rivâyetlerini delil göstermekle birlikte 

Buhârî’nin el-Câmiu’s-Sahîh’inde rivâyetlerini delil 

göstermediği râvilerin sayısı ise altı yüz yirmi beş 

şeyhtir.”289 Ayrıca Nevevî, Hâkim’in:  

“Müslim’in –Allah’ın rahmeti üzerine olsun- 

Sahîh’inde Rasûlullah (s.a.s.)’ın namaz şekli bâbında 

söylediği: Bana göre sahîh olan her şeyi buraya 

                                                           
288 Adı Muhammed b. Abdillah b. Muhammed el-Hâkim en-

Nisâbûrî, künyesi ise Ebû Abdillah’tır. Kendisi ünlü bir hadis 

hâfızıdır. Buhâri ve Müslim’in şartlarına uyduğu halde 

kitaplarına almadıkları hadislerden meydana getirdiği el-

Mustedrek adlı eseriyle tanınmıştır. Hâkim, 405/1014 tarihinde 

Nişâbûr’da vefat etmiştir. Bkz. İbn Hallikân Vefeyât, IV, s. 280-

281; Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XVII, s. 162-177; Sübkî, 

Tabakât, IV, s. 155-171; İbnü’l-İmâd, Şezerât, III, s. 176-177; Ziriklî, 

A‘lâm, II, s. 227. 
289 Nevevî, Şerhu’l-Müslim, I, s. 130. 



171 
 

koymuş değilim- kastettiği bu es-Sahîh kitabıdır- ama 

ben buraya sadece onların üzerinde (sahîh olduğu 

hususunda) icmâ ettiklerini koydum, sözlerine gelince, 

bunu açıklamak zordur çünkü o kitabına sıhhati 

hususunda ihtilaf bulunan çok sayıda hadis 

koymuştur. Haklarında bu şekilde ihtilaf edilmesinin 

sebebi ise bunların sözünü ettiğimiz kimseler ile 

rivâyet ettiği hadislerin sıhhati hususunda ihtilaf 

bulunmakla birlikte sözünü etmediğimiz kimselerin 

rivâyet ettikleri hadislerden olmasıdır.”290 dediğini 

aktarmıştır. Bu durum Hâkim’in, Sahîh-i Müslim’in 

ihtiva ettiği rivâyetlerin tamamının sahîh olmadığı 

görüşünü benimsediğini, icmâ iddiasına katılmadığını 

göstermektedir.  

2.2. Ebü’l-Velîd el-Bâcî (ö. 474/1081)291 

Mâlikî mezhebinin ünlü fakîhi ve aynı zamanda 

da büyük bir muhaddis olan el-Bâci (ö 474/1081), Sahîh-

i Buhârî’de yer alan hadislerin senedlerindeki râvilerin 

cerh ve ta‘dîlleriyle ilgili kaleme aldığı et-Ta‘dîl ve’t-

                                                           
290 Nevevî, Şerhu’l-Müslim, I, s. 130-131. 
291 Adı Süleymân b. Halef b. Sa‘d et-Tücîbî ve el-Bâcî, künyesi ise 

Ebü’l-Velîd’dir. Endülüs’te Mâliki fakîhlerinin en önemli 

âlimlerden olan Ebü’l-Velîd el-Bâcî, aynı zamanda ünlü bir 

muhaddistir. Bâcî, 474/1081 tarihinde Meriye’de (Almeria) vefat 

etmiştir. Bkz. Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XVIII, s. 535-545; 

a.mlf. Tezkire, III, s. 174; Ziriklî, A‘lâm, III, s. 125; Ahmet Özel, 

“Bâcî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yay., İstanbul 1991, IV, s. 414-415. 



172 
 

Tecrîh adlı kitabında, Sahîhayn’in ihtiva ettiği hadislerin 

sahîhliğinin belirlenmesindeki kıstasın nesnel 

olmadığını ifade etmiştir:   

“Buhârî kendince sahîh olduğuna inandığı 

rivâyetleri tahrîc etti. Müslim ise o hadisler için Buhârî 

ile aynı düşünceyi paylaşmadığından o hadisleri tahrîc 

etmedi. Aynı zamanda Müslim’de sahîh olan 

rivâyetleri tahrîc etti. Buhârî ise bu konuda 

Müslim’den farklı düşünerek söz konusu rivâyetleri 

tahrîc etmedi. Bu durum da rivâyetlerin sıhhatini 

belirleme işinin ictihadî olduğunu göstermektedir.”292 

2.3. İbn Berhân el-Bağdâdî (ö. 518/1124)293 

İbn Berhân el-Bağdâdî (ö. 518/1124), daha önceleri 

Hanbelî mezhebine bağlı bir fakîh iken sonradan Şâfiî 

mezhebine intisap etmiş ve çok genç yaşta vefat etmiş 

büyük bir âlimdir. Fıkıh usûlü sahasında telif ettiği el-

Vüsûl ile’l-Usûl adlı eserinde, Sahîhayn hadislerinin 

haber-i vâhid olduklarından zan ifade ettiğini,  onlarla 

amel etmenin gerekli olmadığını söyleyerek, bu iki 

                                                           
292 Bâcî, et-Ta‘dîl ve’t-Tecrîh li men Harrece ‘anhü’l-Buhârî fi’l-Câmi‘i’s-

Sahîh, (Thk. Ahmed Lübzâr), Vizâretü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-

İslâmiyye, Fas 1991, I, s. 286. 
293 Adı Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Bağdâdî, künyesi ise Ebü’l-

Feth’dir. Daha önceleri Hanbelî mezhebine bağlı bir fakîh iken 

daha sonra Şafiî mezhebine intisap etmiştir. İbn Berhân, 518/1124 

tarihinde Bağdat’ta vefat etmiştir. Bkz. İbn Hallikân, Vefeyât, I, s. 

199; Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XIX, s. 456-457; Sübkî Tabakât, 

VI, s. 30-31; Çelebi, Keşfü’z-Zunûn, I, s. 2001-2014. 



173 
 

eser üzerinde oluşan icmâ iddiasını kesin bir dille 

reddetmiştir. İbn Berhân’ın, konuyla alakalı 

düşünceleri şöyledir: 

“Bazı hadis ehlinin söylediğinin aksine, âhâd 

haber kesin bilgi ifade etmez. Ancak onlar Buhârî ve 

Müslim’in rivâyet ettikleri hadislerin kesin olarak 

sahîh olduğunu iddia etmişlerdir. Bizim bu görüşe 

katılmamamızın dayanağı şudur: Haber-i vâhid, 

mütevâtir haber gibi kesin bilgi ifade etmiş olsaydı; bu, 

bütün insanlar için meydana gelirdi. Bu durum, sadece 

Buhârî ve Müslim için olmazdı. Buhârî hatadan 

korunmuş da değildir. Dolayısıyla onun sözü bizim 

için kesinlik ifade etmez. Hadis ve ilim ehli, Buhârî ve 

Müslim’in hadis rivâyetinde yaptıkları hataları ve 

yanılgıları tespit etmişlerdir. Şayet onların Sahîhayn’da 

rivâyet ettikleri hadisler kesinlik ifade etmiş olsaydı; 

bu durumda (bir taraftan tenkid edilenlerin olması bir 

taraftan da tamamının sahîh kabul edilmesi arasında) 

bir çelişki meyda gelirdi.”294 İbn Berhân sözlerine şöyle 

devam etmiştir:  

 “Bu söylediklerimize karşı olan birinin, 

“Sahîhayn’ın ihtiva ettikleri hadisler ümmetin telakkî 

bi’l-kabûlüne mazhar olduklarından sahîh olduğu ve 

bu hadislerle amel edilmesi hususunda ümmetin 

icmâı’nın olduğu”    sözü dayanak olamaz. Ayrıca bu 

                                                           
294 İbn Berhân, Vüsûl ile’l-Usûl, II, s. 172-174. 



174 
 

söz, Sahîhayn’daki hadislerin kesin sahîh olduğunu 

göstermez. Çünkü ümmet, hadis rivâyetinde râvînin 

sika ve emin oluşuna inandıkları için amel etmişlerdir. 

Hâlbuki kendisiyle amel edilmesi icâb ettiren her 

şeyin, kesin sahîh olduğu söylenemez.”295  

2.4. Abdülkâdir el-Kuraşî (ö. 775/1373)296 

Hanefi fakîhi ve hadis âlimi olan Abdulkadîr el-

Kuraşî, Sahîhayn üzerinde icmâın olmadığını savunan 

âlimlerdendir. O, el-Cevâhiru’l-Mudiyye adlı kitabına 

zeyl olarak yazdığı el-Kitâbü’l-Câmî’de Sahîhayn’ı şu 

şekilde tenkide tabi tutmuştur: 

“Bazı insanların, Şeyhayn’ın (Buhârî ve Müslim) 

kendilerinden hadis naklettiği râviler köprüyü 

geçmişlerdir, demeleri tutarlı olmaz. Çünkü Müslim 

kitabında Leys b. Ebî Süleym ve benzeri zayıf 

râvilerden rivâyette bulunmuştur. Buna cevap olarak 

‘Müslim kitabında o râvilerden yalnızca itibâr, şevâhid 

                                                           
295 İbn Berhân, Vüsûl ile’l-Usûl, II, s. 174; Nevevî, İbnü’s-Salâh’in 

Sahîhayn hakkındaki icmâ fikrini reddederken İbn Berhân’ın bu 

görüşünü temel almıştır. Bkz. Nevevî, Şerhu’l-Müslim, I, s. 128. 
296 Adı Muhyiddîn Abdülkadîr b. Muhammed b. Muhammed b. 

Narillâh b. Sâlim b. Ebi’l-Vefâ el-Mısrî el-Kuraşî’dir. Hanefî fakîhi 

ve biyografi yazarı olan el-Kuraşî, hadis alanında da uzman 

kabul edilmiştir. Kuraşî, 775/1373 tarihinde Kahire’de vefat 

etmiştir. Bkz. Kuraşî, el-Cevâhiru’l-Mudiyye, I, s. 5-89; Temîmî, 

Takiyüddîn b. Abdilkâdir, et-Tabakâtüs’s-Seniyye fî Terâcimi’l-

Hanefiyye, (Thk. Abdulfettâh Muhammed el-Hulv), Dâr-u Hicr, 

Riyad 1989, IV, s. 366-367; İbnü’l-İmâd, Şezerât, VI, s. 238; Ziriklî 

A‘lâm, IV, s. 42. 



175 
 

ve mutâbaât kabilinden rivâyetlere yer vermiştir’ 

diyorlar. Bu da tutarlı ve doğru olmaz. Zira hadis 

hâfızları şöyle diyor: “İtibâr”, “Şevâhid” ve 

“Mütabaât”, hadisin durumunu bilmeye yarayan 

unsurlardır. Müslim’in kitabı ise zaten sahîh hadisleri 

esas almıştır. Binaenaleyh, nasıl olur da zayıf bir tarîk 

ile sahîh hadis tespit edilir.”297 

Kuraşî eleştirisine şu şekilde devam eder:  

“Bil ki rivâyette ‘enne’ ve ‘an’ sigaları inkitâ‘ ifade 

eder. Yani ehl-i hadîse göre bu nevi haberler müdelles 

kabilindendir. Buhârî ve Müslim’de de pek çok rivâyet 

vardır. Bazıları buna da iltimasla şöyle diyorlar; bu 

kabil rivâyetler Sahîhayn’da ise ittisâle hamlonulur, 

onların dışında ise o takdirde munkatı‘dırlar. 

Müslim’in kitabında Ebü’z-Zübeyr’in Câbir’den 

‘anane’ ile naklettiği pek çok rivâyetin yer aldığını, 

oysa hadis hâfızlarının, Ebü’z-Zübeyr’in Câbir’in 

hadislerinde tedlîs yaptığından, ondan ‘anane’ ile 

yaptığı rivâyetlerin asla kabul edilemeyeceğini, 

belirttiklerini söyler.”298 

Kuraşî, el-İnâye isimli eserinde de Sahîhayn’daki 

her bir hadisin sahîh olduğu hususunda 

                                                           
297 Kuraşî, Cevâhiru’l-Mudiyye, IV, s. 566; Hâzimî, Şürûtü’l-Eimmeti’l-

Hamse, s. 74. 
298 Kuraşî, Cevâhiru’l-Mudiyye, IV, s. 566-567; Hâzimî, Şürûtü’l-

Eimmeti’l-Hamse, s. 74. 



176 
 

muhaddislerin icmâının olmadığı tezini ileri 

sürmüştür. Onun bu husustaki görüşü şöyledir: 

“Hakikaten Ebû Hanîfe'nin sahîh addettiği Ebû 

Hüreyre hadisini, Şeyhayn ile başka muhaddisler de 

rivâyet etmişlerdir. Ancak herhangi bir hadise sahîh 

hükmünü verenin bu tashîhine itiraz edilmeyen hiçbir 

hadis hâfızı mevcut değildir. Nitekim hadis 

kitaplarının en sağlamları, Buhârî ve Müslim'in 

Sahîh'leridir ama onların eserlerinde rivâyet ettikleri 

hadislerin her birinin sahîh olduğu konusunda bile 

hadis hâfızları icmâ etmemişlerdir.”299 

Kuraşî’nin bu değerlendirmelerine bakılırsa, o, 

Buhârî ve Müslim'in rivâyetlerini genel olarak sahîh 

kabul etmekte ama tek tek her birinin sahîhliğinde 

icmâ olduğu şeklindeki kanaate katılmamaktadır. 

 

 

 

 

                                                           
299 Kuraşî, el-Inâye bi Ma'rifeti Ehâdîsi'l-Hidâye Fatih Nüshası, 

İstanbul Süleymaniye Kütüphanesi Fatih Koleksiyonu, No: 1112. 

s. 76b. 



177 
 

2.5. Bedreddîn ez-Zerkeşî (ö. 794/1392)300 

Şâfiî mezhebinin önemli fakîhlerinden olan 

Bedreddîn ez-Zerkeşî (ö. 794/1392), Sahîhayn üzerinde 

icmâı kabul etmeyen âlimlerdendir.  O, âdeta bir usûlü 

fıkıh ansiklopedisi olan “el-Bahru’l-Muhît” adlı 

eserinde İbnü’s-Salâh’ın, Buhârî ve Müslim’in es-

Sahîh’lerinde ittifak ederek rivâyet ettikleri hadislerin 

sahîh olduğu ve ümmetin Sahîhayn’ın sıhhati üzerinde 

icmâ ettiği fikrine karşı çıkarak onu tenkid etmiştir. 

Zerkeşî’nin bu husustaki görüşü şöyledir: 

“İbnü’s-Salâh: “Buhârî ve Müslim’in ittifak 

ettikleri bütün hadisler sahîhtir. Çünkü ümmet, bu iki 

kitabın sıhhati üzerinde ittifak etmiştir.” Ancak 

hakikat, hiç de böyle değildir. Zira ümmetin ittifakı 

(telakkî bi’l-kabûl), ancak Sahîhayn’daki hadislerle 

amel etmenin cevâzı üzerinedir. Bu ittifak, onlardaki 

hadislerin sıhhatinin zan ifade etmesiyle çelişmez. 

Çünkü Allah Teala bizi, kat‘î olanlarla sorumlu 

tutmamıştır. Bundan dolayıdır ki, delil sebebiyle 

                                                           
300 Adı Bedrüddîn Muhammed b. Bahâdır b. Abdillah et-Türkî ve 

ez-Zerkeşî, künyesi ise Ebû Abdillah’dır. Şâfiî mezhebine mensup 

büyük bir fakîh olan Zerkeşî, 794/1392 tarihinde Kahire’de vefat 

etmiştir. Bkz. İbn Kâdî Şuhbe, Ebû Bekr b. Ahmed b. 

Muhammed, Tabakâtü’ş-Şâfiyye, (Thk. el-Hâfız Abdul‘alîm Hân), 

Âlemü’l-Kütüb, Beyrut 1987, III, s. 167-168; Dâvûdî, Şemseddîn 

Muhammed b. Alî, Tabakâtü’l-Müfessirîn, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut 1983, II, s. 162-163; İbnü’l-İmâd, Şezerât, VI, s. 335. 



178 
 

hüküm vâcib olur. Delilin olmadığı yerde ancak zan 

meydana gelir.”301 

Ayrca Zerkeşi en-Nüket adlı eserinde muteahhirûn 

bazı âlimlerin de buna itiraz ettiğini söylemiştir.  

“Muteahhirûndan bazıları: Hâfızlardan bir grup 

Buhârî ve Müslim’in bazı hadislerini tenkid etmiştir, 

bu nasıl telakkî bi’l-kabûldür! Hem onlarda 

birbirleriyle çelişen hadisler vardır, hâlbuki kat‘î 

olanda çelişki olmaz.”302  

Bu itirazlardan dolayı İbn Hacer el-Askalânî, 

İbnü’s-Salâh’ın Sahîhayn hakkındaki icmâ hükmünden 

‘hadis münekkitleri tarafından tenkid edilen hadisler 

üzerinde icmâ yoktur’  istisnasına ek olarak, ‘birinin 

diğerine tercihi mümkün olmayacak şekilde aralarında 

tenâkuz bulunan hadisleri’ de icmâ kapsamından 

çıkarmıştır.303 

 

 

 

                                                           
301 Zerkeşî, el-Bahru’l-Muhît, IV, s. 246. 
302 Zerkeşî, en-Nüket, I, s. 278. 
303 İbn Hacer el-Askalânî, Nüzhetü’n-Nazar, s. 97-98. 



179 
 

2.6. Kemâlüddîn İbnü’l-Hümâm (ö. 

861/1457)304 

İslâmî ilimlerin hemen hemen tüm alanlarında 

yetkin bir konuma sahip Türk asıllı Hanefî âlimi 

Kemâlüddîn İbnü’l-Hümâm (ö. 861/1457), Sahîhayn 

üzerinde icmâ fikrine karşı çıkmıştır. O, el-Hidâye’nin 

en önemli şerhlerinden biri olan ve özellikle hadislerin 

değerlendirilmesiyle dikkatleri üzerine çeken “Fethu’l-

Kadîr” isimli eserinde “Bâbü’n-Nevâfil”’in 

Tetimme/ekinde, Sahîhayn hakkındaki meramını şöyle 

dile getirmiştir:  

“Birisinin, en sahîh hadisler, Buhârî ve Müslim’in 

ortaklaşa rivâyet ettikleri hadislerdir. Sonra Buhârî’in 

tek başına rivâyet ettikleri, sonra Müslim’in tek başına 

rivâyet ettikleri hadisler, sonra Buhârî ve Müslim’in 

şartlarına uyarak onların dışında rivâyet edilen 

hadisler, daha sonra onlardan birinin şartlarına uyarak 

rivâyet ettikleri hadislerdir sözü, bir zorlamadan başka 

bir şey değildir. Buna uymak da câiz değildir. Zira 

Buhârî ve Müslim’in hadislerinin diğerlerinden daha 

                                                           
304 Adı Kemâlüddîn Muhammed b. Abdilvâhid b. Abdilhmîd es-

Sivâsî ve el-İskenderî’dir. Hanefî fakîhi, usûl, hadis ve kelâm 

âlimidir. İbnü’l-Hümâm, 861/1457 tarihinde Kahire’de vefat 

etmiştir. Bkz. Sehâvî, Dav’ü’l-Lâmi‘,  VIII, s. 127-132; Süyûtî, 

Buğyetü’l-Vu‘ât, (Thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhîm), el-

Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut 1964, I, s. 166-169; Taşköprüzade, 

Ahmed b. Mustafa, Miftahu’s-Se‘âde ve Misbâhu’s-Siyâde, Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1985, II, s. 244-246. 



180 
 

sahîh oluşu, bunların gözettiği şartlarda aranmalıdır. 

Benzer şartlar başka kitaplarda varsa Sahîhayn’ın daha 

sahîh olduğunu söylemek tahakkümden başka bir şey 

değildir.305 

“Sonra Buhârî ile Müslim’in veya ikisinden 

birinin, herhangi bir râvi için ‘bu şartları zatında 

toplamıştır, demesi, herkesçe kabul görecek bir husus 

değildir, pekâlâ tersi de olabilir. Müslim kendi 

eserinde pek çok râviden hadis rivâyet eder ki, bunlar 

cerhten kurtulabilmiş değildir. Aynı şekilde Buhârî’de 

kendi kitabında cerhe uğramış bir grup râvi vardır. 

Râviler hakkında verilen hüküm, âlimlerin onlar 

hakkındaki ictihadı mahsulüdür. Öyle ki, birinin şart 

olarak kabul ettiğini diğeri hiç kabul etmeye bilir.”306 

“Bir hadise verilen hasen, sahîh ve zayıf vasıfları, 

sadece senede dayalı zandan ibarettir. Fakat gerçekte 

sahîhin yanlış olması, zayıfın sahîh olması pekâlâ 

mümkündür. Sahîh bir senedle rivâyet edilen bir 

hadis, onun zayıflığına delalet eden karîneler 

sonucunda zayıf hâle gelmez mi? Hasen hadis de, 

                                                           
305 İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-Kadîr, I, s. 462-463; Bahrülulûm Leknevî, 

Fevâtihu’r-Rehâmût, II,  s. 151; Emîr es-San‘ânî, Ebû İbrâhîm 

İzzûddîn Muhammed b. İsmâil, Tevdîhu-l Efkâr Li Me‘ânî 

Tenkîhu’l-Enzâr, (Thk. Ebû Uveys el-Kürdî- Bedr b. Receb), 

Mektebetü İbn Teymiyye, Kahire, 2010, I, s. 141. 
306 İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-Kadîr, I, s. 462-463; Bahrülulûm Leknevî, 

Müsellemeti’s-Subût, II,  s. 151. 



181 
 

başka karîneler sonucu sahîh mertebesine yükselmez 

mi?”307 

2.7. İbn Kutluboğa (ö. 879/1457)308 

Hanefî fakîhi ve muhaddis Kâsım b. Kutluboğa (ö. 

879/1457), Sahîhayn’daki hadislerden bazılarının 

tenkide uğraması sebebiyle, bu iki kitapta mevcut 

hadislerinin tamamının ümmetin hüsn-ü kabûlüne 

mazhar olmadığına işaret ederek, hadislerin 

tamamının sıhhati üzerinde icmâın olmadığını ifade 

etmiştir. O, hocası İbn Hacer el-Askalânî’nin: “Bu 

kitaplardaki hadisler arasında hâfızlardan birinin 

tenkidine uğramayan ve manaları arasında tercihi 

mümkün olmayacak şekilde tenâkuz bulunmayan 

haberlere mahsustur.” Söylemi üzerine şöyle demiştir: 

“Bu da gösterir ki Sahîhayn’daki bütün hadisler, 

ulemânın hüsn-ü kabûlüne mazhar olmamıştır.”309 

İbn Kutlubuğa, Sahîhayn merkezli yapılan sahîh 

hadislerin taksimlerinden biri olan Buhârî ve 

                                                           
307 İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-Kadîr, I, s. 462-463; Bahrülulûm Leknevî, 

Müsellemeti’s-Subût, II,  s. 151. 
308 Adı Zeynüddîn Kâsım b. Kutluboğa b. Abdillah es-Sûdûnî, el-

Cemâlî ve el-Mısrî, künyesi ise Ebü’l-Adl’dır. Kendisi Hanefî 

fakîhi ve hadis âlimidir. İbn Kutluboğa, 879/1457 tarihinde 

Kahire’de vefat etmiştir. Bkz. Sehâvî, ed-Dav’ü’l-Lâmi‘ VI, s. 184-

190; İbnü’l-İmâd, Şezerât, VII, s. 326; Serkîs, Mu‘cem, II, s. 972-973. 
309 İbn Hacer el-Askalânî, Nüzhetü’n-Nazar, s. 98; Alî el-Kârî, Şerhu 

Şerhi Nuhbe, s. 221; Münâvî, el-Yevakît ve’d-Dürer, s. 180-181. 



182 
 

Müslim’in şartlarına uyduğu halde kitaplarına 

almadıkları sahîh hadislerin derece itibarı ile 

Müslim’in Sahîh’indeki hadislerden daha sahîh ve 

öncelikli olduklarını ifade ederek bir hadisin 

Sahîhayn’da yer almasıyla sıhhat derecesini elde 

edemeyecağini şu sözlerle ifade etmiştir:  

“Onların şartlarına uygun olduğu halde 

kitaplarında yer vermedikleri illetten sâlim olan 

hadisler, Müslim’in Sahîh’de tahrîc ettiği hadislerden 

derece itibarı ile daha mukaddemdir. Çünkü bir 

hadisin kuvveti ricâline göredir yoksa şu veya bu 

kitapta olmasına göre değil”310 demiştir. Onun 

serdettiği bu ifadelerden hocası İbnü’l-Hümâm gibi 

kendisinin de Sahîhayn hadislerinin sıhhati üzerindeki 

icmâ iddiasını kabul etmediğini anlıyoruz. 

                                                           
310 İbn Hacer el-Askalânî, Nüzhetü’n-Nazar, s. 127; Kâsımî, Kavâidü’t-

Tadîs, s. 116. 



183 
 

2.8.  Muhammed b. Süleymân el-Kâfiyecî (ö. 

879/1474)311 

Osmanlı döneminin ünlü âlimlerinden olan ve 

İslâmî ilimler sahasında söz sahibi olan Muhammed b. 

Süleymân el-Kâfiyecî (ö. 879/1474), Sahîhayn üzerinde 

icmâın olmadığı tezini savunmuştur. Buhârî ve 

Müslim’in birlikte rivâyet ettiği hadislerin mütevâtir 

derecesine ulaşmadığı için zan ifade ettiğini 

söylemiştir. el-Kâfiyecî’nin bu husustaki görüşü 

şöyledir: 

“Şeyhayn’nın kendi kitaplarında birlikte rivâyet 

ettikleri muttefekun aleyh olan bazı hadisler, muhteva 

ve sıhhat bakımından mütevâtir derecesine 

ulaşmayınca zan ifade ederler. Bazılarının söylediğinin 

aksine, bunlar mütevâtir kabilinden değillerdir. 

Böylece bir kimsenin söylediği: “Ümmet onlardaki 

hadisleri telakkî bi’l-kabûl ile karşılayıp, üzerinde icmâ 

                                                           
311 Adı Muhyiddîn Muhammed b. Süleyman b. Said er-Rûmî, 

künyesi ise Ebû Abdillah’dır. İbn Hâcib’in el-Kâfiye adlı eserini 

öğrencilerine çokça okuttuğu için kendisine “el-Kâfiyecî” lakabı 

verilmiştir. Osmanlı döneminin ünlü âlimlerinden olan el-

Kâfiyecî çoğu risâle tarzında olmak üzere birçok eser telif 

etmiştir. Kâfiyecî, 879/1474 tarihinde Kahire’de vefat etmiştir. 

Bkz. Sehâvî, Dav’ü’l-Lâmi‘ VII, s. 259-261; İbnü’l-İmâd, Şezerât, 

VII, s. 326-327; Leknevî, el-Fevâidü’l-Behiyye fî Terâcimi’l-Hanefiyye, 

(Thk. Muhammed Bedreddîn Ebû Ferâs en-Ne‘sânî), Matba‘atü’s-

Se‘âde, Mısır 2004, s. 169-170; Hasan Gökbulut, “el-Kâfiyecî”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yay., İstanbul 2001, XXI, s. 154-155. 



184 
 

ettiğinden bu hadisler sahîh olup, kesinlik ifade 

ederler.” sözünün zayıflığı ortaya çıktı. Binaenaleyh bu 

hususta söylenebilecek söz şudur: Sahîhayn 

hadislerinin üzerinde icmâ vardır demekle onlardaki 

hadislerin tamamının kesinlik ifade ettiğini 

söyleyemeyiz. Sahîhayn’daki hadisleri tek tek 

incelememiz gerekir.  Çünkü Sahîhayn’da mütevâtir 

derecesinde olmayan hadisler, âhâd haber 

olduklarından zan ifade ederler. Âhâd haber her ne 

kadar bazı durumlarda bir takım karînelerin olmasıyla 

ilim ifade ediyorsa da Cumhûr, bunların aslında zan 

ifade ettiğini söylemiştir. Burada söz cumhûrun 

sözüdür.”312  

2.9. Muhibbullah b. Abdişşekûr el-Bihârî (ö. 

1119/1707)313 

Hindistan’da Hanefî mezhebinin önemli 

temsilcilerinden kabül edilen fıkıh ve mantık âlimi el-

Bihârî (ö. 1119/1707); Müsellemü’s-Sübût adlı eserinde, 

                                                           
312 Kâfiyecî, Ebû Abdillah Muhyiddîn Muhammed b. Süleyman b. 

Said er-Rûmî, el-Muhtasar fî İlmi’l-Eser, (Thk. Ali Zuvîn), 

Mektebetü’r-Rüşd, Riyad 1986, s. 167. 
313 Adı Muhibbullah b. Abdişşekûr el-Bihârî, künyesi ise Fâzıl 

Hân’dır. Hanefî fakîhi ve mantık âlimidir. Bihârî, 1119/1707 

tarihinde Dekken’de vefat etmiştir. Bkz. Leknevî, Fevâtihu’r-

Rehâmût, I, s. 3-4; Ziriklî,  A‘lâm, VI, s. 169; Serkîs, Mu‘cem, I, s. 

595-596; Hüseynî, Abdülhay b. Fahreddîn, A‘lâm el-Müsemmâ 

Nüzhetü’l-Havâtır ve Behcetü’l-Mesâmi‘ ve’n-Nevâzır, Dâru İbn 

Hazm, Beyrut 1999, VI, s. 793. 



185 
 

Sahîhâyn üzerindeki icmâ fikrine karşı çıkarak şunları 

söylemiştir. 

“İbnü’s-Salâh ve bir grub, Şeyhayn’ın (Buhârî ve 

Müslim)  Sahîhayn üzerindeki icmâdan dolayı 

rivâyetleri, nazarî ilim ifade eder demiştir. Bu görüş 

cumhûrun görüşünün aksinedir. Çünkü onların bu 

alandaki üstünlükleri ümmetin onların kitaplarını 

telakkî bi’l-kabûl ile karşılamalarıdır, onların bu 

alandaki üstünlükleri üzerindeki icmâ sahîh olsa da 

onların rivâyetleri kesinlik ve nazarî ilim ifade etmez. 

Hakikat şudur ki, Buhârî ve Müslim’in Sahîhayn’da 

rivâyet ettikleri hadisler, sadece daha sahîhtir.”314 

2.10. Emîr es-San‘ânî (ö. 1182/1768)315 

Hadis ilimlerinde otorite olan Zeydiyye 

mezhebine mensup ünlü fakîh Emîr es-San‘ânî (ö. 

1182/1768), Sahîhayn hadislerinin sıhhati hususunda 

herhangi bir icmâın oluşmadığını ifade etmiş ve 

Sahîhayn üzerinde icmâ meselesini kesin bir dille 

                                                           
314 Bihârî, Muhibbullah b. Abdişşekûr, Müsellemü’s-Sübût, el-

Matba‘atü’l-Hüseyniyye el-Mısriyye, Kahire 1908, II, s. 90; 

Bahrülulûm Leknevî, Fevatihu’r-Rehâmût, II, s. 151. 
315 Adı İzzûddîn Muhammed b. el-İmâm el-Mütevekkil-Alellâh 

İsmâîl es-San‘ân’i, künyesi ise Ebû İbrâhîm’dir. Kendisi Zeydiyye 

mezhebine bağlı bir müctehiddir. San‘ânî, 1182/1768 yılında 

San‘a’da vefat etmiştir. Bkz. Emîr es-San‘ânî, Tevdîhu-l Efkâr, I, s. 

27-29; Şevkânî, el-Bedrü’t-Tâli‘ bi Mehâsin men Ba‘de’l-Karni’s-Sâbi‘, 

Dâru’l-Kitâbi’l-İslâmî, Kahire, ty., II, s. 133-139; Kettâni, Fehâris, I,  

s. 513-514. 



186 
 

reddetmiştir. O, İbnü’l-Vezîr el-Yemânî’nin Tenkîhu’l-

Enzâr adlı kitabını şerhettiği Tevdîhu’l-Efkâr adlı 

eserinde bu konuya uzunca değinmiş ve bu hususta 

şunları dile getirmiştir: 

“Ğâyetü’s-Sûl ve diğer usûlü fıkıh eserlerinde 

olduğu gibi, hadisin ümmetin hüsn-ü kabûlüne 

mazhar olmasının anlamı, ümmetin hadis ile amel 

etme ve onu te’vil etme arasındaki iki durumdan ibaret 

olduğudur. Biz söz konusu iddianın her iki tarafından 

da delile muhtaç olduğunu söylemekteyiz. Bundan 

maksadın, genellemenin zahirinden anlaşılacağı gibi 

âlimler ve avam mıdır? Yoksa sadece ümmetin 

müctehidleri midir?”316 

“Birinci durumun maksut olmadığı kesindir. O 

halde bundan maksat sadece ikinci husustur ki, o da 

Sahîhayn hadislerinin bu ümmetin müctehidlerinin 

hüsn-ü kabûlüne mazhar olmalarıdır. İşte bu iddiaya 

delil getirmek gerekir. İcmâ iddiasına delil getirmenin 

mümkün olmadığı gibi, bu tür iddialara da delil 

getirmek de mümkün değildir. Bu, Sahîhayn’ın telif 

edilmesinden önceki asırda böyle iken, ondan sonra 

nasıl olur? Buhârî ve Müslim’in hadis ilimlerinde 

otorite olmalarından dolayı kitapları ümmetin hüsn-ü 

kabûlüne mazhar olmuştur. Burdaki icmâ kitaplarının 

meziyeti hususundadır. Bu icmâı sahîh kabul etsek 

                                                           
316 Emîr San‘ânî, Tevdîhu’l Efkâr, I, s. 1471-48; ‘Azâm, a.g.e., s. 153. 



187 
 

bile, onlardaki hadislerin kesinlik ve ilim ifade 

etmesini gerektirmez.317 Zira ümmet içinde kabul 

görmüş husus, onların râvilerinin cumhûr-u ulemânın 

rivâyetlerini kabul etmek için öne sürdükleri şartları 

taşımasıdır. Bu da sadece zan ifade eder. Ancak Buhârî 

ve Müslim’in râvileri arasında kaderî ve diğer bidat 

ehli kimselerin olduğu halde onların rivâyetlerinin 

Rasûlullah (s.a.s.)’den sabit olduğu hususunda 

kesinlikle icmâ yoktur. Nasıl icmâ olabilir ki? Bidat 

ehlinin rivâyetlerinin kabul edilip edilmediği konusu 

da tartışmalıdır. O halde kaderî olan râvilerin 

rivâyetlerinin kabulü hususunda icmâın olduğu 

nerededir?”318 

                                                           
317 Fakîh ve muhaddislerin çoğunluğuna göre icmâ onların (Buhârî 

ve Müslim) diğer muhaddislere göre rivâyet tekniği acısından 

daha üstün olmaları üzerine meydana gelmiştir. Onların 

kitaplarındaki hadislerin tamamı kesin sahîh olmayıp zan ifade 

ettiğini söylemişlerdir. Bkz. Bahrülulûm el-Leknevî, Fevatihu’r-

Rehâmût, II, s. 151. 
318 Emîr San‘ânî, Tevdîhu’l Efkâr, I, s. 1471-48; ‘Azâm,a.g.e., s. 153. 



188 
 

2.11. Muhammed b. Abdüla‘lâ el-Leknevî (ö. 

1225/1810)319 

İslamî ilimlerin çeşitli alanlarında derin 

bilgisinden dolayı kendisine “Bahrülulûm” ve 

“Melikul-Ulemâ” ünvanları verilen Hanefi fakîhi, el-

Leknevî (ö. 1225/1810), Buhârî ve Müslim’in Sahîh’leri 

üzerinde icmâın olmadığını söyleyen âlimlerdendir. 

Leknevî, Bihârî’nin Müsellemü’s-Sübût isimli 

eserine şerh olarak yazdığı Fevâtihu’r-Rehâmût adlı 

eserinde bu meseleye temas etmiş ve İbnü’s-Salâh ve 

onun izinden gidenleri bu mevzuda ciddi bir şekilde 

tenkid ederek Sahîhayn üzerinde icmâın olduğunu 

kesin bir dille reddetmiştir. Onun bu konudaki görüşü 

şöyledir: 

“İbnü's-Salâh ve ehl-i hadîs ünvanına sahip bir 

grubun; "Sahîhayn'ın müellifleri olan Şeyhayn’nın 

rivâyetleri diğer hadis kitaplarına nazaran daha üstün 

                                                           
319 Adı Muhammed Abdüla‘lâ b. Nizâmeddîn b. Kutbiddîn el-

Ensârî es-Sihâlevî, künyesi ise Ebü’l-Ayyâş’dır. Henefî 

mezhebenine bağlı bir fakîh olan Bahrülulûm el-Leknevî, başta 

usûlü fıkıh ve mantık olmak üzere İslamî ilimlerin bütün 

alanlarında yetkin bir konuma sahiptir. Bahrülulûm el-Leknevî, 

1225/1810 tarihinde Madras’ta vefat etmiştir. Bkz. Hüseynî, 

Nüzhetü’l-Havâtır, VII, s. 997-998; Ziriklî, A‘lâm, VII, s. 71; 

Kehhâle, Ömer Rızâ, Mu‘cemü’l-Müellifîn Terâcimü Musannifi’l-

Kütübi’l-Arabiyye, Mektebü’l-Musennâ, Beyrut 1957, XI, s. 262; el-

Leknevî, Fevatihu’r-Rehâmût, I, s. 4; Metin Yurdagür, “Bahrülulûm 

el- Leknevî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yay., İstanbul 1991, IV, s. 518-519.  



189 
 

oluşu ve ümmetin onlardaki hadisleri telakkî bi’l-kabûl 

ile karşılamalarından nazarî ilim ifade etikleri 

hususunda kat‘î icmâ vardır." sözleri bir iftiradır. Zira 

insaf sahibi herkes sadece onların rivâyetlerinin 

kesinlikle yakînî ilim gerektirmediğini mutlaka bilir. 

Onların rivâyetleri nazarî ilim ifade etseydi, gerçekten 

birbirlerinin hükmünü ortadan kaldıran iki tezat 

durum meydana gelmesi kaçınılmaz olurdu. Oysa 

cumhûrun söylediği şey, İbnü’s-Salâh ve etbaının 

iddiasının aksinedir. Çünkü onların rivâyetlerinin 

diğer sika râvilerin rivâyetlerinden daha üstün 

tutulmaları noktasındaki icmâ sakıncalıdır. Kaldı ki 

onların bu alanda üstün olmaları üzerindeki icmâ ise, 

sadece onların lehine olup hiçbir şey ifade etmez. 

Ayrıca, onların bu alandaki üstünlükleri, ümmetin 

onların kitaplarını hüsn-ü kabul ile karşılamaları ve 

onların bu alandaki üstünlükleri üzerindeki icmâ sahîh 

olsa da onların rivâyetleri kesinlik ve nazarî ilim ifade 

etmez.”320  

“Ümmet arasında kabul gören doğru ölçünün, 

Buhârî ve Müslim’in kendilerinden hadis naklettikleri 

râvilerin rivâyetlerinin kabulü için öne sürdüğü bir 

takım şartları taşımalarından başkası değildir. Bu 

durumda da onların rivâyet ettikleri hadisler ancak 

zan ifade eder. Diğer taraftan onların Hz. Peygamber 

(s.a.s.)’den sabit olan rivâyetleri üzerinde de asla icmâ 

                                                           
320 Bahrülulûm el-Leknevî, Fevatihu’r-Rehâmût, II, s. 151. 



190 
 

yoktur. Nasıl olur? Onların kitaplarındaki hadislerin 

tamamının sahîh olduğuna dair icmâ yoktur. Zira 

Buhârî ve Müslim’in kendilerinden hadis naklettikleri 

râviler arasında kaderî ve bidat sahibi kimseler 

bulunmakta ve bidat ehli kimselerin rivâyetlerinin 

kabul edilmesi hususu da tartışmalıdır. Ayrıca kaderî 

râvilerin rivâyetlerinin sahîh oluşu üzerinde icmâ 

nerede? Hakikat şudur ki, Buhârî ve Müslim’in 

Sahîhayn’da rivâyet ettikleri hadisler, daha sahîhtir. 

Yani, cumhûra göre Sahîhayn’daki hadisler, sıhhat 

şartlarını tam olarak taşımaktadırlar. Bu durum da 

onlar ancak kuvvetli bir zan ifade ederler. Takip edilen 

gerçek işte budur.”321 

2.12. Babanzâde Ahmed Naim (ö. 1353/1934)322 

Osmanlı’dan Cumhuriyet’e geçiş döneminde 

yaşamış ve hayatının son demlerinde hadis ve hadis 

ilimleriyle iştigal etmiş olan ünlü mütefekkir 

Babanzâde Ahmed Naim Efendi (ö. 1353/1934), 

                                                           
321 Bahrülulûm el-Leknevî, Fevatihu’r-Rehâmût, II, s. 151. 
322 Bababzâde Ahmet Naim Efendi müderris, mütercim, felsefe 

âlimi ve yazardır. İslâmi ilimlerini kendi özel çabasıyla öğrenmiş 

hayatının sonlarına doğru kendisini tamamen hadis ilimleriyle 

uğraşmaya vermiş ve bu işi daha önceden yapmadığına çok 

hayıflanmıştır. Tecrid-i Sarih Tercümesi’ni tamamlamakla 

görevlendirilmiştir. 1934 tarihinde İstanbul’da vefat etmiştir. Bkz. 

Ahmet Naim, Hadis Usûlü, (Yayıncının neşri.) Ravza Yay., 

İstanbul 2009; Hüseyin Hansu, Ahmed Naim ve Diyanet İşleri 

Başkanlığı’nın Resmi Hadis Porejesi, Türkiye Araştırmaları 

Literatür Dergisi, C. 11, Sy. 21, 2013, s. 377-398. 



191 
 

Sahîhayn hadislerinin sıhhati hakkında toptan bir 

hüküm vermenin doğru olamayacağını, onlar üzerinde 

hükmün ancak tafsîl üzere verilmesinin daha doğru 

olacağı kanaatini taşımıştır. O, Tecrid-i Sarih Tercemesi 

adlı eserin mukaddimesinde bu hususu şöyle ifade 

etmiştir:  

“Kendilerinden sonra da bu fennin eimmesi bu 

kitapları nazar-ı tetkikten geçirip bu iki imamın sahîh 

dediklerine kendileri de sahîh demekte muvaffak 

ettiler. Yalnız birtakım huffâzın intikâd ile aleyhe 

hüküm verdikleri takriben yirmi hadislik az miktarını 

istisna etmek lazım gelir. İntikâda uğrayan bu 

mevâzıın çoğu Müslim’dedir. Bunlarda da birtakımları 

onlardan yana, birtakımları da müntakıdlardan yana 

çıkmışlardır. Lâkin işin doğrusu bu bâbda tafsil üzere 

hüküm vermektir. Bazı yerler vardır ki hakikâten 

intikâda şayandır. Ümmü ‘Habîbe’ hadisi ile ‘Türbe’ 

hadisi ve üç, yahut daha ziyâde rüku’ ile ‘salât-ı küsûf’ 

kılındığı hadisi bu cümledendir.”323 

 

 

                                                           
323 Ahmed Naim-Kamil Miras, Sahîh-i Buhârî Muhtasarı Tecrid-i Sarih 

Tercemesi Ve Şerhi, DİB Yay., İstanbul 2019, I, s. 235; Ahmed Naim, 

Hadis Usûlü, Ravza Yay.,  İstanbul 2019, s. 244. 



192 
 

2.13.  İzmirli İsmail Hakkı (ö. 1365/1946)324 

Osmanlı’nın son döneminde yetişmiş, Cumhuriyet 

döneminin en önemli fikir ve ilim adamlarından olan 

İzmirli İsmail Hakkı (ö. 1365/1946); Buhârî ve 

Müslim’in telif ettikleri es-Sahîh’lerinin ihtiva ettikleri 

bazı hadislerin muhaddisler tarafından tenkid 

edildiğini söylemiş ve onlar üzerinde oluşan icmâ 

fikrine karşı çıkarak reddetmiştir. Bu konudaki 

düşünceleri şöyledir:  

“İmâm Buhârî ve İmâm Müslim’in Sahîh’leri 

aleyhinde verdiğimiz hüküm kendiliğinden midir? 

Böyle ‘avâmpesdâne sözler ile ne kazanacaksınız? 

Sahîhayn’da şâyân-ı ihticâc olmayan ehâdis 

bulunduğunu söyleyen zevat, başta hâfız kebir 

Dârekutnî olduğu halde bir takım huffâz hadisidir. 

Sahîhayn hadisini intikad eden yine onlardır. Sahîhayn 

ehâdîsinin intikad olduğunu talebe-i hadis bile bilir. 

Acizleri yalnız ehl-i hadîsten naklettim. Sahîhayn 

hakkındaki intikâd hususunda cesaret gösteren acizleri 

değil, hâfız bî medânî Darekutnî’dir, Dârekutnî… 

                                                           
324 İzmirli İsmail Hakkı, Osmanlı Devleti’nin son döneminde 

yetişmiş bir âlim olmakla beraber aynı zamanda Cumhuriyet 

döneminde yeni İlm-i kelâm hareketinin en önemli temsilcileri 

arasında kabul edilir. 1946 tarihinde Ankara’da vefat etmiştir. 

Bkz .Mehmet Şeker-Adnan Bülent Baloğlu, İzmirli İsmail Hakkı 

(Sempozyum: 24-25 Kasım 1995), TDV Yay., Ankara 1996, s. 241-

248; Ali Birinci, “İzmirli, İsmail Hakkı”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., İstanbul 2000, 

XXIII, s. 533-535. 



193 
 

Sahîhayn’da olan bütün ehâdîsin sıhhatinde icmâ 

yoktur. Nerde kaldı ki tehvin edenler mübtedî 

olsun.”325 

2.14. Ebü’l-A‘lâ el-Mevdûdî (ö 1399/1979)326 

Çağdaş İslâmî düşüncenin en önemli isimlerinden 

biri olan Mevdûdî (ö. 1399/1979), İslam dünyasını 

etkileyen fikir ve hareket adamıdır.  Mevdûdî 

kendisine bazı hadislerin izâhatı ve Sahîh-i Buhârî’nin 

Kur’ân-ı Kerim’den sonra en sahîh kitap olup olmadığı 

hususunda sorulan sorulara cevap olarak şunları ifade 

etmiştir:  “Son sorunuz, Buhârî’nin, Kur’ân-ı 

Kerim’den sonra en doğru kitap olup olmadığı 

hakkındaydı. Bunun kısaca cevabı şöyledir: Dünyada 

en güvenilir yoldan bize ulaşan kitap Kur’ân-ı 

Kerim’dir. Çünkü Kur’ân-ı Kerim’i bize binlerce kişi 

mütevâtir olarak nakletmişlerdir. Fakat bundan sonra 

en güvenilir yollardan bize ulaşan kitap Buhârî’dir. 

Çünkü diğer kitaplara nazaran bunun hazırlayanı 

                                                           
325 İsmâil Hakkı İzmirli, Hakkın Zaferleri: Mustasvife Sözleri mi? 

Tasavvufun Zaferi mi?, Evkâf-ı İslâmiye Matbaası, İstanbul 1923, s. 

84.  
326 Seyyid Ebü’l- A‘lâ el-Mevdûdî, çağdaş İslâmi düşüncenin en 

önemli ilim adamlarındandır. Cemâat-i İslâmî Hareketinin 

kurucusu olan Mevdûdî 1979 tarihinde New York/Buffalo’da 

vefat etmiştir. Bkz. Turâbî, Elîfüddîn, Ebü’l-A‘lâ el-Mevdûdî ‘Asruhü 

ve Hayâtüh, Dâru’l-Kalem, Kuveyt 1987, s. 116-162; Gâzî et-Tevbe, 

Ebü’l-A‘lâ el-Mevdûdî Fikrühû ve Menhecühü fi’t-Tağyîr, Dâru’l-

Beşîr, Ammân 1996, s. 13-23; Anıs Ahmad, “Mevdûdî”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., 

Ankara 2004, XXIX, s. 432-437. 



194 
 

senedleri daha çok araştırmıştır. Sahîhlikle ilgili 

hüküm, sadece senedler için geçerlidir ve senedlerin 

sahîh olduğu kesin olarak doğrudur. Dirâyet 

yönünden hadis metinlerinin tenkidine gelince daha 

önceden de söylediğim gibi, bu işin rivâyetinin, 

uzmanlık sahasıyla büyük ölçüde alakası yoktur. Bu 

yüzden Buhârî’deki bütün hadisleri tenkid etmeksizin 

olduğu gibi kabul etmek gerektiği iddiası da doğru 

değildir.”327 

Mevdûdî, bu söylediklerine ek olarak Lahor’da 

katıldığı bir konferansta şunları dile getirmiştir: 

“Hadis kitapları hakkında kimsenin sahîhtir veya 

değildir demesi uygun düşmez. Örneğin Buhârî’nin 

Sahîh’i Kur’ân’dan sonra en sağlam eser olduğu ifade 

edilmektedir. Bu mübalağayı ortaya koyanlar onun 

Sahîh’inde nakledilen hadislerin tamamına sahîh 

diyemez.328 

                                                           
327 Abdulkadir Coşkun, Ebu’l-A‘lâ Mevdûdî Sünnet Bilinci, Ehil Yay., 

İstanbul 2017, s. 151; Daudî, Zaferullah, Pakistan ve Hindistan’da 

Hadis Çalışmaları, İnsan Yay., İstanbul 1995, s. 267. 
328 Daudî, a.g.e., s. 267. 



195 
 

2.15. Şuayb el-Arnâut (ö. 1438/2016)329 

İslamî ilimler alanında çalışan herkesin birkaç 

eserinden muhakkak yararlandığı seksen sekiz yıllık 

ömrüne paralel olarak sahip olduğu birikimle, 

günümüz hadisçilerin en önemli ve en önde gelen 

şahsiyetlerden biri Şuayb b. Muharrem el-Arnâut (ö. 

1438/2016)’tur. O, hadislerin sıhhatinin 

belirlenmesindeki yöntemin tamamen ictihada dayalı 

olduğunu, hadis alanında uzman olan bütün âlimlerin 

Sahîhayn’daki bütün hadislerin sahîhliğini 

onaylamadıklarını söylemiştir. 

Şuayb el-Arnâut’a, “Buhârî ve Müslim’in 

hadislerini nasıl görüyorsunuz? Bazı ilim adamları bu 

iki kitapta bulunan hadislerin tamamının sahîh 

olduğunu söylerken, bir kısmı da içlerindeki bazı 

hadisleri zayıf kabul etmektedir. Siz bu iki görüş 

arasında hangi noktadasınız?” sorusu yöneltilmiş o da 

bu soruya şöyle cevap vermiştir: “İmâm Buhârî bu 

                                                           
329 Şuayb b. Muharrem el-Arnâut, hadis ilmine olan sevgisi, onu 

hadislerin asıl kaynağına yönlendirmiş, hadis râvilerinden gelen 

nakilleri tek tek inceleyerek geliş sıhhatini, nakleden râvinin 

derecesini, hadisin Kur’ân'la olan münasebetini araştırmıştır. 

Hadis üzerine o kadar yoğunlaşmıştır ki, Arap dili üzerine 

yaptığı öğretmenliği bırakarak, tüm vaktini hadis ilmine 

vermiştir. Şuayb el-Arnâut, 2016 tarihinde vefat etmiştir. Bkz. 

Enbiya Yıldırım, Hadisler ve Zihinlerdeki Sorular Büyük Muhaddis 

Şuayb Arnavut’la Söyleşi, Rağbet Yay., İstanbul 2011, s. 15-111; 

a.mlf. “Bir Büyük Muhaddisin Ardından Şuayb el-Arnâut”, İslâmî 

Araştırmalar Dergisi, Sy. 36, 2016, s. 215-221. 



196 
 

kitabına, kendi görüşüne göre sahîh kabul ettiği 

rivâyetleri almıştır. Müslim’in Sahîh’i için de durum 

aynıdır. Lakin bu alandaki uzmanlar Sahîhayn’ın ihtiva 

ettiği bütün rivâyetleri sahîh kabul etmemiştir. 

Mamafih bir insan yemin edip Allah adına yemin 

ediyorum ki! Buhârî’de bulunan bütün hadislerin 

tamamı- yani müsned olanlar sahîhtir.” derse,  ona 

yemin keffareti gerekmez. Keza “Şayet Buhârî’de sahîh 

olmayan hadis varsa karım boş olsun.” derse, eşi boş 

olmaz. Durum hakikaten böyle midir? Tabi ki böyledir. 

Zira Buhârî’ye göre eserinde sahîh olmayan rivâyet 

yoktur. Yani yemin eden kişi bu hususta Buhârî’nin 

kanaatini kendine mesned almakta ve ona itimat 

ederek yemin etmektedir. Ebû Hanîfe için de bu 

durum aynıdır. O da kendince ictihad ettiği her 

konuda isabet etmiştir. Ancak Ebû Hanîfe’nin 

öğrencileri için durum böyle değildir. Bazı 

münekkitler Sahîhayn’ı tahkik edip, onlardaki bazı 

rivâyetleri tenkid etmişlerdir. Neticede bu durum 

ictihadî bir meseledir. Bunun için rivâyetlerin tashih ve 

tad‘îfinde, İbnü’s-Salâh gibi, tashih işlemi sona ermiştir 

diyemeyiz.  Kanaatimce İmâm Buhârî bu alanda büyük 

bir değerdi. Ancak yine de kitabı korunmuş değildir; 

zira bu vasıfta olan sadece Kur’ân’dır. Ayrıca şunu da 

ifade edelim ki, Buhârî’nin Sahîh’ine sahîh olmayan bir 

kısım rivâyeti bilinçli olarak koyan Buhârî’nin 

kendisidir. Zira kitabında naklettiği bazı rivâyetleri 

kendisi de zayıf kabul etmekteydi. Örneğin, bazen bir 



197 
 

hadisi musned olarak Rasûlullah’tan rivâyet eder, 

ardından sahâbinin sözü yani mevkûf olarak nakleder. 

Burada sanki Buhârî, merfû değil de mevkûf olarak 

geleni daha sahîh görmektedir. Çünkü merfû‘un 

peşinden mevkûfu nakletmesi bunu göstermektedir. 

Ancak bu hadis mevkûftur demek istediğinde Buhârî 

hata etmiş de olabilir. Keza âlimlerin hepsi tashih 

ta‘dîfin, cerh-ta‘dîlin ictihadî bir mesele olduğunu 

kabul ederler. Usûlcüler de görüşlerinde her zaman 

isabet etmezler. Nitekim müctehid, ictihadlarının pek 

çoğunda isabet eder, bazılarında da hata eder. Hadis 

âlimleri için de durum aynıdır.330 

Öte yandan ülkemizde de Sahîhayn üzerinde 

icmâın varlığını kabul edenler olduğu gibi, hadisin 

sıhhatinin tespiti konusunun ictihadî olduğunu 

söyleyip bu iki kitap üzerinde oluşan icmâ fikrini 

reddederek bazı hadisleri tenkide tabi tutanlar da 

olmuştur. Sahîhayn üzerinde icmâ fikrine karşı 

çıkanların başında Mehmed Said Hatiboğlu ve bazı 

öğrencileri gelmektedir. Şimdi de bu ilim adamlarının 

görüşlerini inceleyeceğiz.   

                                                           
330 Yıldırım, Hadisler ve Zihinlerdeki Sorular, Büyük Muhaddis Şuayb 

el-Arnavut’la Söyleşi, s. 162-163. 



198 
 

2.16. Mehmed Said Hatiboğlu (1933/-)331 

Araştırmamız neticesinde, ülkemizde Sahîhayn 

üzerinde icmâın olmadığını söyleyen günümüz ilim 

adamlarının başında şüphesiz Mehmed Said Hatiboğlu 

gelmektedir.  Hatiboğlu, özellikle İbnü’s-Salâh’ın 

Sahîhayn hakkındaki icmâ fikrine ciddi bir şekilde karşı 

çıkmıştır. O, “Müslüman Âlimlerin Buhârî ve Müslim’e 

Yönelik Eleştirileri” adlı makalesinde bu konuya 

değinmiştir. 

“İlgililerin bildiği gibi, İslâm hadis kitabiyâtının en 

değerli iki kaynağı Buhârî ve Müslim’in Câmi-i 

Sahîh’leridir. 3/9. asra ait bu eserler Müslümanlar 

arasında benzersiz bir teveccühe mazhar olmuş, hatta 

birer kudsiyet hırkasına büründürülerek, felaketli 

günlerde yardımları umulan eserler mertebesine 

çıkarılmış, kendileriyle hatimler indirilmiştir. Halkın 

ve idarenin bu davranışı dışında ilmî çevrelerde onlar, 

başka hiçbir kitaba nasip olmadık bir şerh ve terceme 

çalışmasının odağı haline gelmişlerdir. Bazı âlimler 

                                                           
331 1933 yılında Burdur’da dünyaya gelen M. Said Hatiboğlu, 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesinden mezun olmuş, İslamî 

Tenkid Zihniyeti ve Hadis Tenkidinin Doğuşu isimli teziyle hadis 

dokturu; Hz. Peygamber’in Vefatından Emevilerin Sonuna Kadar 

Siyasi-İctimai Hadislerle Hadis Münasebetleri isimli teziyle doçent; 

Hilafetin Kureyşiliği isimli teziyle de profesör oldu. 2000 yılında 

ise aynı fakülteden emekli oldu. Bkz. Mehmet Said Hatiboğlu, 

İslami Tenkid Zihniyeti ve Hadis Tenkidinin Doğuşu,  (Yayıncının 

notu), Otto Yay., Ankara 2016; a.mlf. Hilafetin Kure’yşiliği, 

(Yayıncının notu), Otto Yay., Ankara 2017. 



199 
 

onlardaki bilgileri mutlak doğrular olarak görmeye 

kalkmış, ümmetin bu noktada icmâı olduğu iddiasında 

bulunacak kadar ileri gitmişlerdir. Fakat pek çok 

müdekkik âlim de, bunun yanlışlığını söylemekten ve 

yazmaktan çekinmemişlerdir. Hakikatin ortaya 

konması yolunda İslâm’ın verdiği vazifeyi yerine 

getiren bu âlimler, ilk günlerden itibaren halkın 

gözünde kudsileşmiş kaynakları bile elekten geçirmeyi 

ihmal etmediler ve bu yolda yazdıkları pek çok eseri 

umumun istifadesine tevdi etme şerefini hakkıyla 

kazandılar. Netice ortaya çıktı ki, Buhârî ve Müslim’in 

Sahîh’leri her ne kadar, benzeri eserler arasında en 

sahîh iseler de, bunlar her türlü noksandan uzak da 

değillerdir. Hele hele İbnü’s-Salâh gibi âlimlerin 

iddiaları hilafına, bunlarda mevcud bilgilerin mutlak 

doğruluğu üzerinde ümmetin bir icmâı da yoktur.”332 

Hatiboğlu, bir hadisin sahîh olup olmadığı vasfını 

kazandıracak olan temel unsurun râvi olduğunu, 

râvinin de güvenilir olup olmadığını söyleyecek olan 

kişinin de muhaddis olduğunu, muhaddisin sahîh 

hadisin tespitindeki görüşün tamamen ictihada dayalı 

olduğunu söylemiştir. O, bir rivâyetin sahîh veya zayıf 

olmasını belli edecek öğenin râvi, râvininde adalet ve 

                                                           
332 Mehmed Said Hatiboğlu, Müslüman Âlimlerin Buhârî ve 

Müslim’e Yönelik Eleştirileri, İslâmî Araştırmalar Dergisi, C. 10, Sy. 

1, 1997, s. 1; a. mlf. Hadis Tedkikleri, s. 86-87; Özer-Kızılkaya, a.g.e., 

s. 16. 



200 
 

zapt sıfatlarına sahip olup olmadığını belirleyenin de 

muhaddis olduğunu söylemiştir. Muhaddisin râvi 

hakkındaki değerlendirmeleri öznel olduğundan 

kesinlik ifade etmez.333  

Hatiboğluna göre bu iki eserin diğerlerinden farkı, 

sadece müelliflerinin eserlerini telif ederken daha titiz 

davranmalarıdır.334 

2.17. M. Hayri Kırbaşoğlu (1954/-)335 

Mehmet Hayri Kırbaşoğlu, hocası M. Said 

Hatiboğlu’ndan bir adım daha ileri giderek Sahîhayn 

üzerinde icmâ fikrini kesin bir dille reddetmiştir. 

Kırbaşoğlu, bu iki eser üzerinde oluşan icmâ iddiasının 

realitede bir değerinin olmadığını; hadisin kendisi ve 

sened zincirindeki râvilerin tahkiki meselesinin 

ictihadî olduğunu, sadece bu fikri kabul edenleri 

                                                           
333 Hatiboğlu, Müslüman Âlimlerin Buhârî ve Müslim’e Yönelik 

Eleştirileri, s. 2; a. mlf. Hadis Tedkikleri, s. 89; Özer- Kızılkaya, 

a.g.e., s. 18. 
334 Hatiboğlu, a.g.m., s. 3; a. mlf. Hadis Tedkikleri, s. 92-93; Özer- 

Kızılkaya, a.g.e., s. 21. 
335 Mehmet Hayri Kırbaşoğlu, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesinden mezun olmuş, bu fakültede Ashabü’l-Hadîse Göre 

Allah’ın Sıfatları Problemi adlı teziyle hadis alanında doktorasını 

tamamlamıştır. 1999 yılında hadis alanında profesör olan 

Kırbaşoğlu halen Ankara Üniversitesi İlahiyat fakültesinde hadis 

dalında öğretim üyesi olarak görevine devam etmektedir. Bkz. 

Hayri Kırbaşoğlu, Hadis Müdafası İbn Kuteybe, Otto Yay., Ankara 

2017; a. mlf. İslam Düşüncesinde Hadis Metodolojisi, (Yayıncının 

notu),Ankara Okulu Yay., Ankara 2015, a.mlf. İslam Düşüncesinde 

Sünnet, (Yayıncının notu), Ankara Okulu Yay., 2015. 



201 
 

bağladığını söylemiştir. O, telif ettiği İslam 

Düşüncesinde Hadis Metodolojisi isimli eserinde bu 

konuya değinmiş, değerlendirme yapan bir 

muhakkikin sahîh dediği bir rivâyete bir diğerinin 

zayıf ya da uydurma diyebileceğini söylemiştir. Bir 

rivâyetin sahîh, zayıf veya mevzû olduğunu söylemek 

tümüyle ictihadî bir meseledir ve bu hükmü vereni 

bağlar. Bu sebeple Buhârî’nin rivâyetler hakkında 

kendi ictihadına göre verdiği birçok hükmü Hanefiler 

kabul etmemiş, onları mesned olarak 

kullanmamışlardır.336 

Kırbaşoğlu, Sahîh-i Buhârî’yi yüceltenlerin bu eseri 

tenkitçi bir gözle okumadıklarını, tenkitçi bir gözle bu 

eseri okudukları vakit, onda birçok müşkülün 

olduğunun farkına varacaklarını söylemektedir.337 O, 

Sahîhayn hakkında detaylı bir bilgi verdikten sonra 

onlardaki bazı hadislerin sahîh olmadığına dair 

misaller vermiş, bunların bir takım gerçeklerle 

uyuşmadığını iddia ederek338 bunların merdûd veya 

mevzû olduklarını söylemiştir.339 “Gerek İbnü’s 

Salâh’ın gerek el-Cüveynî’nin, gerek çağımız 

âlimlerinden Ahmed Muhammed Şâkir’in dile 

getirdiği ve yaygın bir kanaat haline gelmiş bulunan 

                                                           
336 Kırbaşoğlu, İslam Düşüncesinde Hadis Metodolojisi, s. 126-127.  
337 Kırbaşoğlu, İslam Düşüncesinde Hadis Metodolojisi, s. 267. 
338 Kırbaşoğlu, İslam Düşüncesinde Hadis Metodolojisi, s. 266-289. 
339 Kırbaşoğlu, İslam Düşüncesinde Hadis Metodolojisi, s. 276. 



202 
 

“Sahîh-i Buhârî ve Müslim’deki bütün hadisler sahîhtir, 

ümmetin bunda icmâı ve ittifakı vardır” tezinin doğru 

olmadığı bundan dolayı bilimsel olarak bir değerinin 

bulunmadığı rahatlıkla söylenebilir. Muhakkik 

ulemânın değil, tenkid zihniyetinden uzak ve geçmişi 

yüceltmek isteyen muhafazakâr ulemânın ortaya atıp, 

asırlarca sürdürdüğü bir iddianın, yani Sahîhayn’da 

hiçbir problemli, merdûd ve mevzû rivâyet 

bulunmadığı, bu iki kitaptaki bütün hadislerin sahîh 

ve sabit olduğu, bu konuda ümmetin icmâ ve ittifak 

ettiği, iddiasının gerçeklerle bağdaşmadığını 

göstermektedir.”340  

2.18. Enbiya Yıldırım (1965/-)341 

Ülkemizde, bahsi geçen mesele üzerinde 

düşüncelerini dile getiren ilim adamlarından biri de 

şüphesiz Enbiya Yıldırım’dır. O, Sahîhayn’ın telif 

edildikleri asırdan itibaren bu iki kitaptaki hadislerin 

tamamını ulemâ’nın bi’l-ittifakla sahîh kabul 

etmediklerini; bazı mezhep imamları kendi 

                                                           
340 Kırbaşoğlu, İslam Düşüncesinde Hadis Metodolojisi, s. 288. 
341 1965 yılında İstanbul’da dünyaya gelen Enbiya Yıldırım, lisans 

eğitimini Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesinde tamamladı. 

Aynı üniversitede yüksek lisans ve doktorasını tamamladı. 2002 

yılında doçent, 2008 yılında profesör oldu. Yıldırım, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesinde öğretim üyesi olarak akademik 

çalışmalarına devam etmektedir. Bkz. Yıldırım, Hadiste Metin 

Tenkidi, (Yayıncının notu), Otto Yay., Ankara 2015; a.mlf. Kur’an 

Bize Yeter Söylemi, (Yayıncının notu), Takdim Yay., Ankara 2019. 



203 
 

mezheplerinin prensiplerine uymadığından hadisleri 

mesned olarak almadıklarını; telif edildikleri asırdan 

itibaren günümüze kadar Sahîhayn’deki mevcut 

rivâyetler sürekli tenkid edildiğinden icmâ iddiasını 

reddetmiştir.  

Yıldırım, telif ettiği “Hadis Problemleri” isimli 

eserinde bu mevzuya has bir başlık açarak meseleye 

değinmiş ve vardığı sonucu şu şekilde ifade etmiştir: 

“Bir nebze sunulan bu alıntılardan anlaşılacağı üzere, 

ümmet ne dördüncü asırda ve öncesinde, ne de daha 

sonları, bu iki eserdeki muttasıl hadislerin tamamının 

bi’l-İttifak sahîh kabul etmemişlerdir. Fukahâ kendi 

mezheplerinin prensiplerine ve delil olarak aldıkları 

hadislere muhalif gördükleri bir takım Sahîhayn 

hadislerini tenkide tabi tutmuşlardır. Keza tarihî 

bilgiler gibi bir takım prensipler ışığında bazı 

rivâyetleri tahlil edenlerin de sahîh kabul etmedikleri 

hadisler olmuştur. Tüm bunlar, Kur’ân’dan sonra en 

güvenilir kitaplar olma özelliğine sahip bu iki eserin, 

tenkid ve tahlilden vareste tutulmadıklarını bizlere 

göstermektedir.342  

Dolayısıyla olmayan bir icmâ ile bu iki eseri 

dokunulmaz kılmak, hem tarihî gerçeklere aykırı, hem 

de insanların üretkenliğine, karşılaştıkları problemlere 

                                                           
342 Enbiya Yıldırım, Hadis Problemleri, Otto Yay., Ankara 2015, s. 

158-159. 



204 
 

çözüm bulma gayretlerine engel olmaktır. Çünkü 

değerlendirmek için daha çok malzemesi bulunan 

bugünün insanına, içinde geçtiği kitabın azametini öne 

sürerek, bir takım rivâyetleri kabul ettirmek mümkün 

olmamaktadır. Bu bahiste söylenecek en güzel kelam, 

İbn Teymiyye’nin yolumuzu açan şu iki sözüdür belki 

de: “Kur’ân dışında hiçbir kitap hatadan kurtulamaz.” 

“Sahîh hadislerden bir kısmı hadisçilerin kabul edip 

tasdik ettikleri hadislerdir. Buhârî ile Müslim’in 

hadislerinin cumhûru (kahir ekseriyeti) gibi. Çünkü 

tüm hadisçiler her iki kitabın hadislerinin 

cumhûrunun sahîh olduğuna kesin gözüyle 

bakarlar.”343 

2.19. Hacı Musa Bağcı (1965/-)344 

Ülkemizde Sahîhayn hadislerin sıhhati üzerine 

icmâ söylemini reddedenler arasında Hacı Musa Bağcı 

da yer almaktadır. O da, Buhârî ve Müslim’in el-

Câmiu’s-Sahîh’lerindeki hadislerin kat‘îlik ifade ettiği 

ve hadis âlimlerinin bu rivâyetleri kabul ve tasdik edip 

                                                           
343 Yıldırım, Hadis Problemleri, s. 159. 
344 1965 yılında Yozgat’ta dünyaya gelen Hacı Musa Bağcı lisans 

eğitimini Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesinde tamamladı. 

Aynı üniversitede Hadislere Göre Kader Problemi adlı teziyle 

yüksek lisansını, Hz. Peygamber’in Beşeri Yönü isimli teziyle de 

doktorasını tamamladı. Bağcı, Dicle Üniversite İlahiyat 

fakültesinde öğretim üyesi olarak görev yapmaktadır. Bkz. H. 

Musa Bağcı, Hadis Tarihi ve Metodolojisi,  (Yayıncının notu), 

Ankara Okulu Yay., Ankara 2015; a.mlf. Beşer Olarak Hz. 

Peygamber, (Yayıncının notu), Ankara Okulu Yay., Ankara 2014.  



205 
 

sahîh oldukları noktasındaki ittifaklarının tartışmalı 

olduğunu söylemiş ve bunun realitede bir karşılığının 

olmadığını savunmuştur. 

H. Musa Bağcı kaleme aldığı “Hadis Tarihi ve 

Metodoloji” isimli eserinin Hadis Kaynaklarının 

Otoritesiyle İlgili Tartışmalar başlığı altında bahsi 

geçen icmâ meselesini ele almıştır. Onun bu husustaki 

görüşleri şöyledir: “el-Buhârî ve Müslim’deki 

hadislerin tamamının veya ekserisinin kesinlik ifade 

ettiği ve hadis ulamâsının bunları kabul ve tasdik edip 

sahîh oldukları konusunda icmâ ettikleri konusu 

tartışmaya açıktır ve sağlam delillere dayalı bir 

argüman değildir. İbnü’s-Salâh’ın: “Hatadan masum 

olanın zannı hata yapmaz. Ümmet de icmâında 

hatadan masumdur.” sözünün hiçbir dayanağı yoktur. 

Zira bu argümana delil olarak getirilen “Ümmetim 

dalâlet üzerine birleşmez.” hadisi başlangıçta eş-

Şâfiî’nin sözü olarak ortaya çıkmışken, 

Fazlurrahman’ın dediği gibi daha sonra hadis 

formunda karşımıza çıkmıştır. Bu da fıkhî alanda 

değil, siyasî alanda ifadesini bulmuş siyasî içerikli bir 

ifadedir. Siyasî içerikli bu sözü fıkhî alanda ele alıp 

ümmetin hatadan ve günahtan korunmuşluğunu 

temellendirmeleri tutarlı görünmemektedir. Ayrıca el-

Buhârî ve Müslim’in es-Sahîh’lerindeki hadislerin 

kat‘iyyet ifade etmediğini ve bir icmânın mümkün 

olmadığını savunan âlimlerin varlığını da belirtmek 



206 
 

gerekir. Dolayısıyla İbnü’s-Salâh çizgisinde düşünen 

âlimlerin Sahîhayn hadislerinin sıhhatinin kesinliği 

hakkında icmâ olduğu düşüncesi, her dönemde bütün 

âlimler tarafından ittifakla kabul edilmiş değildir. el-

Cezâirî’nin de belirttiği gibi, İbnü’s-Salâh’a katılan ve 

destek veren âlimler olduğu gibi onun icmâ 

düşüncesini reddeden ve bu konuda ciddi eleştiriler 

getiren âlimler de bulunmaktadır. Bu yüzden icmâ 

konusunda bütün âlimlerin iştirak ettiği ortak bir 

kabül söz konusu değildir.”345 

2.20. Değerlendirme 

Sahîhayn üzerinde icmâ fikrini kabul etmeyen 

isimlerin düşünlerini yukarıda sıraladık. Şimdi 

bunlardan yola çıkarak bir durum değerlendirmesi 

yapamaya çalışacağız.  

Buhârî ve Müslim’i esas alarak sahîh hadisleri 

derecelendirmeye tabi tutan ilk isimlerden biri olan 

Hâkim en-Nîsâbûrî icmâ iddiasını kabul etmemiştir. 

Hâkim en-Nâsâbûrî, Buhârî’nin Müslim’in Sahîhinde 

yer alan altı yüz yirmi beş râvinin rivâyetini eserine 

alacak mahiyette görmediğini, aynı şekilde Müslim’in 

de Buhârî’nin Sahîh’in’de yer alan dört yüz otuz dört 

râvinin rivâyetine yer vermediğini söylemiştir. Ayrıca, 

Hâkim en-Nîsâbûrî, Müslim’in ‘Ben Sahîh’ime sadece 

üzerinde icmâ olan rivâyetleri aldım’ sözüne itiraz 

                                                           
345 Bağcı, Hadis Tarihi ve Metodolojisi, s. 402. 



207 
 

ederek eserinde böyle olmayan, sıhhatı hakkında 

birçok ihtilafın bulunduğu rivâyetlerin mevcut 

olduğunu söylemiştir. Ebü’l-Velîd el-Bacî ise, Buhârî 

ve Müslim’in hadislerin sıhhatini tespit etme 

metotlarının farklı olduğunu, dolayısıyla sahîh 

hadislerin tespit işinin ictihadi olduğunu söyleyerek 

icmâ fikrine katılmadığını söylemiştir. 

İbn Berhân âhâd haberlerin zan ifade ettiğini, 

Buhârî ve Müslim’in hatadan korunmuş olmadığını 

söyleyerek, şayet onların rivâyet ettikleri hadisler 

kesinlik arz etseydi, ilim ehli bu konuda çelişkiye 

düşmezdi diyerek icmâ fikrine karşı çıkmıştır. Ayrıca, 

o bu iş için Sahîhayn hadisleri ile amel etme hususunda 

ümmetin icmâının bulunduğu sözünün dayanak 

olamayacağını iddia etmiştir. Abdülkâdir el-Kuraşî ise, 

Buhârî ve Müslim’in kendilerinden hadis naklettiği 

râviler için  ‘köprüyü geçmişler’ ifadesini eleştirerek 

onların zayıf râvilerden rivâyette bulunduğunu 

söylemiştir. Zayıf râvilerden zayıf bir tarîk ile sahîh 

hadis tespit edilemeyeceğini, ‘enne’ ve ‘an’ sigalarının 

tıpkı diğer eserlerde olduğu gibi Sahîhayn için de 

inkıtâ‘ ifade edeceğini söylemiştir. Kuraşî, bu eserler 

üzerinde gerçekleşen icmâ fikrini kabul etmemekle 

beraber onların bu alandaki en sağlam eserler 

olduğunu da ifade etmiştir. 

Zerkeşî, İbnü’s-Salâh’ın icmâ düşüncesine karşı 

çıkarak hadislerin zan ifade ettiğini, ümmetin 



208 
 

Sahîhayn’ı telakkî bi’l-kabûl ile karşılamasındaki 

ittifakının sadece onlardaki hadislerle amel etmenin 

cevâzı üzerinde olduğunu söylemiştir.   

İbnü’l Hümâm, İbnü’s-Salâh’ın sahîh hadisleri 

Buhârî ve Müslim’i merkeze alarak derecelendirmesini 

eleştirmiş, bunun bir zorlama olduğunu ve buna uyma 

mecburiyetinin bulunmadığını söylemiştir. Bu 

eserlerdeki hadislerin diğerlerine göre daha sahîh 

olmasının nedenini Buhârî ve Müslim hadislerinin 

diğerlerinden daha sahîh oluşu, bunların gözettiği 

şartlarda aranmasının daha doğru olacağını, benzer 

şartlar başka eserlerde var olduğu takdirde Sahîhayn’ın 

daha sahîh olduğunu söylemenin bir zorlama 

olduğunu ifade etmiştir. O, Buhârî ve Müslim’de yer 

alan birçok râvinin münekkitler tarafından cerh 

edildiğini, râviler hakkındaki değerlendirmelerin ve 

hadisi sahîh, hasen, zayıf olarak nitelemenin de 

ictihadî olduğunu ifade etmiştir. İbn Kutluboğa, 

Sahîhayn’da tenkide uğrayan hadislerin varlığından 

yola çıkarak onlardaki tüm hadislerin hüsn-ü kabûlle 

karşılanmadığını bildirmiştir. Hadisin sıhhatini tespit 

işinin kitaplara göre değil râvisinin kuvvetine göre 

olduğunu söyleyerek bu eserlerde bulunmayıp daha 

sahîh rivâyetlerin var olabileceğini söylemiştir. 

el-Kâfiyecî, Şeyhayn’ın muttefekun aleyh olarak 

rivâyet ettikleri bir kısım hadisler hem içerik hem de 

sıhhat bakımından mütevâtir derecesinde 



209 
 

olmadığından zan ifade ettiğini, dolayısıyla bunların 

telakkî bi’l kabûle mazhar olduğu, Sahîhayn üzerinde 

icmâ gereçekleştiği ve kesinlik ifade ettiği sözünün 

gerçeği yansıtmadığını söylemiştir. Bihârî de, İbnü’s-

Salâh ve onun görüşünde olanların cumhûrun aksine 

beyanda bulunduklarını, Sahîhayn hadislerinin kesinlik 

ve nazarî ilim ifade etmediğini, sadece diğer 

kaynaklardan bir adım önde olduklarını dile 

getirmiştir. Emir es-San‘ânî ise Sahîhayn’ın ‘ümmetin 

telakkî bi’l-kabûlüne mazhar olması’ cümlesindeki 

ümmet lafzıyla (telakkînin faili) kastedilenin sadece 

müctehidler mi yoksa ulema ile birlikte avam da bu 

lafzın kapsamında mıdır, sorularını ortaya atarak 

icmâın olamayacağını delillendirmek istemiştir. O, 

Sahîhayn’ın nazarî ilim ifade ettiğini Hz. 

Peygamber’den gelişinin sabit olduğu iddialarını 

reddederek bunların zan ifade ettiğini, üstünlüklerinin 

sadece müelliflerinin meziyetleri hususunda olduğunu 

söylemiştir. Bahrülulûm el-Leknevî, San‘ânî’nin bu 

iddialarını biraz daha ileri taşıyarak icmâ iddiasının bir 

iftaradan ibaret olduğunu söylemiştir. 

Babanzâde Ahmed Naim, Sahîhayn hadislerinin 

sıhhatı hususunda toptan bir hüküm vermenin yanlış 

olacağını söylemiştir. İzmirli İsmail Hakkı Sahîhayn’da 

tenkid edilen hadislerin varlığını ön plana çıkararak, 

bu işi yapan öncü isimlerden Dârekutnî’yi överek icmâ 

fikrine karşı çıkmıştır. Mevdûdî ise sahîhlik ile ilgili 



210 
 

durumun sadece senedler için geçerli olduğunu 

söyleyerek, Sahîhayn’daki bütün hadislerin tetkik 

edilmeden olduğu gibi kabul etmenin ve bu düşünce 

üzerinde gerçekleşen ittifakın doğru olamayacağını 

belirtmiştir. Şuayb el-Arnâut da, Buhârî ve Müslim’in 

uzman kişiliğini kabül etmekle birlikte bu meselede 

orta bir yol tutmanın gayreti içine girmiştir. İcmâ 

fikrini kabul etmeyen bunun bir ictihadî konu 

olduğunu iddia eden el-Arnâut, Buhârî ve Müslim’in 

de ictihadları gereği sahîh hadisleri tespit ederek 

eserlerine aldığını söylemiştir. Bu durum eserlerin 

sıhhatini diğer kaynaklara nazaran ön plana çıkarsa da 

tümünün üzerinde icmâın gerçekleşmesi fikrini ortaya 

çıkarmayacağını savunmuştur.  

Ülkemizde ‘Sahîhayn hadisleri üzerinde icmâ 

düşüncesine’ karşı çıkan isimlerin başında Mehmed 

Said Hatiboğlu ve öğrencisi M. Hayri Kırbaşoğlu 

gelmektedir. Onlar, hadisin sahîhliği konusunda 

râvilerin merkeze alındığını dile getirmişler, isnad 

zincirinde râviler hakkında söz söyleyecek olan 

kişilerin de muhaddisler olduğunu, onların 

kararlarının da sübjektif olduğunu söylemişlerdir. Bu 

nedenle sıhhat tespit işinin tamamen ictihadî 

olduğunu, onlardaki rivâyetlerin kesinlikle kat‘iyyet 

belirtmediğini, bu işin itibari olduğunu söyleyerek 

özellikle İbnü’s-Salâh’ın icmâ düşüncesine karşı 

çıkmışlardır. Enbiya Yıldırım da bu görüşlere paralel 



211 
 

olarak icma fikrine karşı çıkıp, olmayan bir şeyi varmış 

gibi göstermenin bir zorlama olduğunu bunun tarihî 

gerçeklerle bağdaşmayacağını söylemiştir. Son olarak 

Hacı Musa Bağcı, İbnü’s-Salâh’ın ‘Hatadan masum 

olanın zannı hata yapmaz. Ümmet de icmaında 

hatadan masumdur.’ sözüne karşı çıkarak bunların 

güçlü dayanaklarının olmadığını söylemiştir. Ayrıca O, 

‘Ümmetim dalâlet üzerine birleşmez’ rivâyetinin 

Fazluhrahman (ö. 1988)’ın ifadesiyle İmâm Şafiî’nin bir 

sözü olduğunu, bununla ümmetin hata ve günahtan 

korunmuşluğunu temellendirmenin mümkün 

olmadığını iddia etmiştir.  

Sahîhayn üzerinde icmâ fikrini kabul etmeyen 

isimlerin görüşlerinden genel bir değerlendirme 

yapmaya çalıştık. Bu değerlendirmelere baktığımızda 

icmâ düşüncesini kabul etmeyenlerin belli argümanlar 

öne sürdükleri görülmüştür. Tespit edebildiklerimizi 

sıralayarak meseleye biraz daha açıklık getirmek 

yerinde olacaktır.  

1- Bir hadisin sahîh, hasen, zayıf oluşu veya 

râvinin zayıf, güvenilir oluşu ile ilgili tespitler kişiden 

kişiye değişebileceği için öznel (ictihadî)’dir. 

2- Buhârî ve Müslim hatadan korunmuş değildir. 

Dolayısıyla onların rivâyet ettikleri hadislerin sahîh 

olduğu ve kesinlik ifade ettiği hususundaki icmâ ıspatı 

olmayan bir iddiadır. 



212 
 

3- Sahîhayn hadislerini birçok muhaddis ve 

muhakkik âlimler tarafından tenkid edilmiştir. 

4- Sahîhayn hadisleri âhâd haber kabilindendir, 

zan ifade ettiklerinden onlarla amel edilmesi herkesi 

bağlamayacaktır. 

5- Herhangi bir rivâyette “enne” ve “an” kipleri 

inkitâ‘ ifade eder. Sahîhayn’da bu sigalarla rivâyet 

edilen birçok hadis mevcuttur. 

6- Sahîhayn’da pek çok problemli hadis vardır. 

Hatta mevzu hadislerin varlığı dahi olasıdır. 

7- Buhârî ve Müslim’in Sahîhayn’da rivâyet 

ettikleri hadislerin her birinin sahîh olduğu şeklinde 

herhangi bir icma söz konusu değildir. 

8-  Yapılan tenkidlere rağmen yine de hadis 

kitapları içerinde en itibarlı, en sahîh olanlar Buhârî ve 

Müslim’in es-Sahîh’leridir. 

Sahîhayn üzerinde icmâ iddiasını kabul eden ve bu 

düşünceye karşı çıkan isimleri ve onların görüşlerini 

genel hatlarıyla ortaya koymaya çalıştık. Şimdi de 

Sahîhayn’da tenkide uğramış bazı rivâyetleri ve bunları 

tenkid eden münekkitlere kısaca değinmek istiyoruz. 

Zira icmâın olduğunu ifade eden bazı müellifler, 

Sahîhayn’da tenkide uğrayan rivâyetlerin varlığından 

bahsetmiş ve bunları icmâ kapsamının dışında 

tutmuşlardır. Ayrıca, bu durum icmâ fikrine karşı 

çıkanların önemli bir argümanı olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Önem arz eden bazı isim ve yaptıkları 



213 
 

tenkidleri ele alıp icmâ fikrine olumlu veya olumsuz 

anlamda etki edip etmediğinin tespitini yapmaya 

çalışacağız.  

3. Sahîhayn’a Yönelik Yapılan Bazı Önemli 

Tenkidler 

Bu başlık altında Sahîhayn’e yöneltilen tenkidlerin 

belli başlı olanlarını kronolojik bir sıra takip ederek 

vermeye çalışacağız. Konunun anlaşılması için gerekli 

olan nakillerden ve bazı izahatlardan bahsedip 

tenkidlerin tarihi gelişiminden haberdar olmaya gayret 

göstereceğiz.  

3.1. Ahmed b. Hanbel (ö. 241/855)346 

Malum olduğu üzere Buhârî Sahîh’ini yazdıktan 

sonra devrin büyük âlimleri ve aynı zamanda onun 

hocaları olan Ahmed b. Hanbel, Yahyâ b. Ma‘în (ö. 

233/847)347, Ali b. el-Medînî (ö 234/848)’ye348 arz etmiş, 

                                                           
346 Adı Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî ve el-Mervezî, 

künyesi ise Ebû Abdillah’dır. Hanbelî mezhebinin kurucu imâmı 

olan Ahmed İbn Hanbel, ünlü bir fakîh ve muhaddistir. Hadis, 

ilelü’l-hadîs ve ricâl konularında otoritedir. Ahmed b. Habel, 

241/855 tarihinde Bağdat’ta vefat etmiştir. Bkz. İbn Ebî Ya‘lâ, 

Ebü’l-Hüseyin Muhammed b. Muhammed, Tabakâtü’l-Hanâbele, 

(Thk. Muhammed Hamid el-Fıkî), Dâru’l-Ma‘rife, Beyrut 1952, I, 

s. 4-20; Mizzî, Tehzîb, I, s. 437-470; Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, 

XI, s. 177-358. 
347 Adı Yahyâ b. Ma‘în b. Avn el-Mürrî ve el-Bağdâdî, künyesi ise 

Ebû Zekeriyyâ’dır. Tabakât ve ricâl ilminin önemli âlimlerinden 

kabul edilmiştir. Râvîler hakkındaki ağır cerh ifadeleri 

kullanmasından “müteşeddid” münekkidler arasında yer 



214 
 

onlar da dört hadisin sened bakımından sahîh 

olmadığını ifade etmişlerdir.349 Böylece Buhârî ilk 

eleştirisini hocalarından almıştır. Keza Ahmed b. 

Hanbel’in kendi Müsned’inden çıkarılmasını istediği 

“Ümmetimi Kurayş’ın şu batnı (alt kabilesi) helak 

edecektir”350 hadisini Buhârî ve Müslim de aynı isnad ve 

metinle muttefekun aleyh olarak el-Câmiu’s-

Sahîh’lerinde nakletmişlerdir.351 İmâm Ahmed’in 

Müsned’indeki bu rivâyet hakkında oğlu Abdullah şu 

önemli izahatlarda bulunur: “Babam bana ölüm 

döşeğinde iken şöyle dedi: “Bu hadisi (kitabımdan) 

çıkart at, çünkü o hadis Nebî (s.a.s.)’nin hadislerine 

muhaliftir.” Yani O’nun (s.a.s.) sözü şu idi: “Dinleyin, 

itaat edin, sabredin.”352 

Buhârî ve Müslim’in sahîh sayarak kendi 

kitaplarında naklettikleri bu hadisi, Ahmed b. Hanbel 

                                                                                                            
almıştır. İmâm Buhârî ve İmâm Müslim’in de hocası olan İbn 

Ma‘în, 233/847 tarihinde Medine’de vefat etmiştir. Bkz. İbn Sa‘d 

Muhammed b. Sa‘d b. Menî‘ ez-Zührî, et-Tabakâtü’l-Kebîr, (Thk. 

Alî Muhammed Ömer), Mektebetü’l-Hancî, Kahire 2001, IX, s. 

357; Mizzî, Tehzîb, XXXI, s. 543-568; Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-

Nübelâ, XI, s. 71-96; İbn Hacer el-Askalânî, Tehzîb, XI, s. 246-251.  
348 Adı Alî b. Abdillah b. Ca‘fer b. Necîh es-Sa‘dî, künyesi ise Ebü’l-

Hasen’dir. Hadis ilmilerinde özellikle ilel ilmi konusunda otorite 

kabul edilmiştir. Alî b. el-Medînî, 234/848 tarihinde Sâmerrâ’da 

vefat etmiştir. Bkz. Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XI, s. 41-60; 

a.mlf. Tezkire, II, s. 428-429; Sübkî Tabakât, II, s. 145-148.  
349 İbn Hacer el-Askalânî, Hedyü’s-Sârî, I, s. 5. 
350 Ahmed b. Hanbel, Müsned, III, s. 190. 
351 Buhârî, “Menâkib”, 25; Müslim, “Fiten”, 74. 
352 Ahmed b. Hanbel, Müsned, III, s. 190. 



215 
 

şâz353 bir rivâyet olarak görmüş ve kendi kitabından 

çıkartılmasını istemiştir. Taceddîn es-Sübkî (ö. 

771/1370) Tabakâtü’ş-Şâfi’îyye isimli eserinde bu hadis 

için şu nakilde bulunur: “İsnâdındaki râvilerin 

güvenirliliğine rağmen, bu rivâyetin metni öteki 

meşhûr rivâyetlerden farklı (şâz) olduğundan Ahmed 

b. Hanbel, Müsned’inden çıkarılması emrini 

vermiştir.”354 

Ahmed b. Hanbel, Müslim’in Sahîh’inde, Ebû Bekr 

b. İshâk b. Muhammed → İbn Ebî Meryem → 

Abdülazîz b. Muhammed → Hâris b. Fudayl el-Hatmî 

→ Ca‘fer b. Abdillah b. el-Hakem → Abdurrahmân b. 

el-Misver b. Mahreme → Ebî Râfi‘ kanalıyla → 

Abdullah b. Mes‘ûd’tan Hz. Peygamber (s.a.s.): 

“Benden önce Allah’ın hiçbir ümmete gönderdiği bir 

peygamber yoktur ki, o peygamberin, ümmetinden 

Havarileri ve sünnetine tabi olan, emrine uyan ashâbı 

olmasın.” buyurduğunu nakletmiştir. Ahmed b. Hanbel 

bu hadisi sened bakımından tenkid etmiştir.355  Ahmed 

b. Hanbel hadisin senedinde yer alan Hâris b. Fudayl 

                                                           
353 Şâz hadis: Sika bir râvînin diğer sika râvîlere veya kendisinden 

daha sika olan râvîye aykırı olarak rivâyet ettiği hadistir. Bkz. 

Aydınlı, Hadis Istılahları Sözlüğü, s. 300. 
354 Sübkî Tabakât, II, s. 33. 
355 Müslim, “İman”, 80. 



216 
 

el-Hatmî’yi cerh ederek, onun  “mahfûzu’l-hadîs” 

olmadığını iddia etmiştir.356 

3.2. Muhammed b. Hüseyin el-Herevî (ö. 317/929)357  

Muhammed b. Huseyin el-Herevî (ö. 317/929), 

Sahîh-i Müslim’deki bazı rivâyetlerin illetli olduğunu 

ifade ederek, otuzdan fazla hadisi tenkid etmiştir. 

Örneğin Müslim, Ömer b. Yûnus → İkrime b. Ammâr 

→ Yahyâ b. Ebî Kesîr → Ebû Seleme → Hz. Âişe: 

“Rasûlullah gece namaza “Allahım! Ey Cebrail, Mikâil ve 

İsrâfil’in Rabbi! Göklerin ve yerin yaradanı…” duasıyla 

başlardı.358 Herevî bu hadisi İkrime b. Ammâr 

nedeniyle tenkid ederek şöyle demiştir:  

“Bu rivâyet, İkrîme b. Ammâr’ın Yahyâ İbn Ebî 

Kesîr’den rivâyet ederken yalnız kaldığı bir hadistir. 

İkrime, Yahyâ İbn Ebî Kesîr’den rivâyette bulunması 

                                                           
356 İbnü’s-Salâh, Siyâne, s. 209. 
357 Adı Muhammed b. Hüseyin el-Herevî, künyesi ise Ebü’l-Fadl ve 

Ammar eş-Şehîd’dir. Hadis ilimlerinde imâm, hâfız, münekkid 

ve hadislerin illetlerini çok iyi bilen bir âlimdir.  Sahîh-i Müslim’e 

yapılan en eski tenkidin bu âlim tarafından yapıldığı kaynaklarda 

zikredilmiştir. Herevî, Mekke’de 327/929 yılında katledilmiştir. 

Bkz. Herevî, Ebü’l-Fadl Ammar eş-Şehîd, ‘İlelü’l-Ehâdîs fî Kitabi’s-

Sahîh li Müslim, (Thk. Alî b. Hüseyin b. Alî b. Abdilhamîd el-

Halebî el-Eserî), Dâru’l-Hicre, Riyad 1991, s. 19-21; Zehebî, Siyeru 

A‘lâmi’n-Nübelâ, XIV, s. 539-540; Safedî, el-Vâfî, II, s. 45; Yavuz 

Köktaş, “Müslim’in Sahîh’ine Yapılan En Eski Tenkid; Ebü’l-Fadl 

el-Herevî’nin ‘İlelü’l-Ehâdîs Fî Kitâbi’s-Sahîh Li Müslim Adlı 

Eserinin Takdim ve Tercemesi”, Din Bilimleri Akademik Araştırma 

Dergisi, C. 5, Sy. 2, 2005, s. 29-56. 
358 Müslim, “Salâtü’l-Musâfîrîn”, 200. 



217 
 

hususunda muzdarib birisidir. Zira onun rivâyetlerin 

yazılı olduğu bir kitabının olmadığı söylenmiştir. Buna 

ilaveten Yahyâ b. Said el-Kattân, İkrime b. Ammâr’ın 

Yahyâ İbn Ebî Kesîr’den rivâyette bulunduğu hadisleri 

zayıf addederek “sahîh değildir” demiştir. Keza 

Ahmed İbn Hanbel de İkrime’nin Eyyûb b. Utbe 

kanalıyla Yahyâ’dan rivâyette bulunduğu hadisleri 

zayıf saymıştır.” 359 

Başka bir misal de, Seleme b. Şebîb → Hasan b. 

Muhammed b. A’yen →   Mâ’kil → Zübeyr → Câbir → 

Ömer b. el-Hattâb’ın aktardığına göre, bir adam abdest 

almış da ayağının üzerinde (yıkanmadık) tırnak kadar bir 

yer bırakmış, bunu gören Hz. Nebî (s.a.s.) ona dönerek 

“Dön abdestini güzel al” buyurmuşlar. Bunun üzerine o 

şahış dönerek (tekrar abdest almış) ve namazını kılmıştır.360 

Ammâr eş-Şehid (Herevî) râvisini tenkid ettiği bu 

hadisin Hz. Rasûlullah’a ait olmayıp Hz. Ömer’in bir 

ifadesi olduğunu söyleyerek bu hususta şunları ifade 

etmiştir. “Rivâyet edilen bu hadis bu lafızla, yalnız İbn 

Lehî’a → Ebî Zübeyr kanalıyla biliniyor. İbn Lehî’a, 

kendisiyle ihticâc edilmez. Kanatime göre bu hadiste 

bir yanlış vardır. Çünkü A‘meş onu, Ebû Süfyân → 

                                                           
359 Herevî, ‘İlelü’l-Ehâdîs, s. 82-83; Köktaş, Müslim’in Sahîh’ine 

Yapılan En Eski Tenkid, s. 43-44. 
360 Müslim, “Tahâret”, 31. 



218 
 

Câbir tarîkiyle Hz. Ömer’in sözü şeklinde rivâyet 

etmiştir.”361 

 Bu hadisi Enes b. Mâlik kanalıyla rivâyet eden 

Ebû Dâvûd ise, onun kendi rivâyet ettiği tarza ma‘rûf 

olmadığını ifade etmiş; benzer metnin Ebû Zübeyr → 

Câbir kanalıyla da nakledildiğini belirtmiştir.362 

Beyhakî de Müslim’in Sahîh’inde mevcut bu hadisin 

muhalifinin Ebû Sufyân → Câbir tarîkiyle rivâyet 

edildiğini ifade etmiştir.363 Öte yandan bahse konu olan 

bu rivâyetin râvilerinden Ebû Zübeyr, Câbir’den hadis 

semâ‘ının olup olmadığı hususu ihtilaflıdır.364 

                                                           
361 Herevî, a.g.e., s. 55-56; Köktaş, a.g.m., s. 39. 
362 Ebû Dâvûd, “Tehâret”, 66. 
363 Beyhakî, es-Sünenü’l-Kübrâ, Matba‘atü Meclisi Dâirati’l-

Me‘arifi’n-Nizâmiyye, Haydarabad, 1926, I, s. 84.  
364 Zehebî, Mizânü’l-İ’tidâl fî Nakdi’r-Ricâl, (Thk. Alî Muhammed 

Muavved-Adil Ahmed Abdülmevcûd), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut 1995, VI, s. 333. 



219 
 

3.3. Alî b. Ömer ed-Dârekutnî (ö. 385/995)365 

Sahîhayn’daki rivâyetleri hem sened hem de râvi 

açısından etkili bir şekilde tenkid eden isimlerin 

başında Alî b. Ömer ed-Dârekutnî (ö. 385/995) gelir. el-

İlzâmât ve’t-Tetebbü‘ ‘ale’l-Buhârî ve’l-Müslim’adlı bir 

eser kaleme almış, Sahîhayn’da toplam iki yüz on 

hadisin zayıf olduğunu iddia etmiştir. Bu rivâyetlerin 

otuz iki tanesi Buhârî ve Müslim’de beraber bulunan 

muttefekun aleyh, yetmiş sekiz tanesi Buhârî’de, yüz 

tanesi de Müslim’de bulunan rivâyetlerdir. Böylece 

Dârekutnî, Buhârî’nin Sahîh’inde toplam yüz on, 

Müslim’in Sahîh’inde de toplam yüz otuz iki hadisi 

zayıf bularak tenkid etmiştir.366 Dârekutnî’nin 

Sahîhayn’da muttefekun aleyh olan rivâyetlere yönelik 

yaptığı tenkidlere misal olarak şu rivâyetleri 

verebiliriz.  

                                                           
365 Adı Alî b. Ömer b. Ahmed ed-Dârekutnî, künyesi ise Ebü’l-

Hasen’dir. Hadis hâfızı ve kırâat âlimidir. Kuvvetli bir hafızaya 

ve zekâya sahip olmasıdan kendisine “emîrü’l-mü’mîn fi’l-hadîs” 

ünvanı verilmiştir. Hatîb el-Bağdâdî’ye göre, ilelü’l-hadîs ve 

esmâü’r-ricâl gibi ilimler onunla son bulmuştur. Bütün 

muhaddsiler onu hadis ilminde sika bir âlim olarak kabul 

etmişlerdir. Dârekutnî, 385/995 tarihinde Bağdat’ta vefat etmiştir. 

Bkz. İbn Hallikân, Vefeyât, I, s. 331; Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, 

XVI, s. 449-461; a.mlf. Tezkire, III, s. 991-995; Sübkî, Tabakât, III, s. 

462-466; Ziriklî, A‘lâm, V, s. 130. 
366 Emin Muhammed el-Kudât-Amir Hasan Sabrî, Dirâsâtün fi 

Menâhici’l-Muhaddisîn, Dâru Cüheyne, Umman 2011, s. 106. 



220 
 

Buhârî ve Müslim’in birlikte rivâyet ettiği “Hz. 

Peygamber’in, olgunlaşana dek hurmalarını satmalarını 

yasakladığı”367 rivâyetine idrâc yaptıkları gerekçesiyle 

onları tenkid eder. Dârekutnî’nin söz konusu eserinde 

eleştirdiği bu rivâyetin birkaç varyantı bulunmaktadır. 

Tüm varyantlar, Allah’ın bir Müslümanın başka bir 

Müslümanı yanlışlıkla malından mahrum eden her 

türlü mübadeleyi yasaklamış olduğu hususunda 

açıklayıcı bir yorum içermektedir. İşte Şeyhayn’ın bu 

izahı Hz. Rasûlullah’ın yaptığını iddia ederken, 

Dârekutnî bu açıklamayı, mezkûr hadisi rivâyet eden 

sahâbi Enes b. Mâlik’in ifadesi olduğunu söyleyerek 

birkaç mümtâz muhaddisin de aynı kanaati taşıdığını 

aktarır.368 Ebû Zur‘a er-Râzî ve İbn Ebî Hâtim de bu 

hadisin Hz. Rasûlullah’a nispet edilmesinin doğru 

olmadığını ifade etmişlerdir. Onlar, bu rivâyet 

metninin Hz. Enes’in sözü olduğu hususunda ittifak 

etmişlerdir.369 

                                                           
367 Buhârî, “Buyû”, 85; Müslim, “Müsâkât”, 15. 
368 Dârekutnî, bu seçkin Muhaddis dediği kişiler arasında İsmâil b. 

Ca‘fer (ö. 180/796), İbnü’l-Mübârek (ö. 181/797), Huşeym b. Beşîr 

(ö. 183/799) ve Yezîd b. Hârûn (ö. 206/821) gibi önemli 

şahsiyetlerin isimlerini zikretmiştir. Bkz. Dârekutnî, Ömer b. Alî, 

el-İlzâmât ve’t-Tetebbü‘, (Thk. Ebû Abdirrahmân Mukbil b. Hâdî 

el-Vâdi‘î), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye Beyrut 1985, s. 359. 
369 İbn Ebî Hâtim, Ebû Muhammed Abdurrahmân b. Muhammed b. 

İdris er-Râzî, el-‘İlel li İbn Ebî Hâtim, (Thk. Sa‘îd b. Abdillah el-

Humeyd-Hâlid b. Abdillah el-Cüre’ysî), Metâbiü’l-Humeydî, 

y.y., 2006, III, s. 610. 



221 
 

Dârekûtnî’nin Buhârî’nin es-Sahîh’indeki 

rivâyetlere yönelik yaptığı tenkidlerden biri olan, 

Buhârî’nin, Musâ b. İsmâil → Vüheyb → Eyyûb → 

İkrime → İbn Abbâs’ın: “Hz. Rasûlullah (s.a.s.) hutbe irad 

ederken güneşte dikilmiş bir adam gördü de, onun ismini ve 

hâlini sordu. Ashâb: O Ebû İsrâil’dir, ayakta dikilmeye, 

oturmamaya, güneşten gölgelenmemeye, konuşmamaya ve 

bu suretle oruç tutmaya nezretmiştir, dediler. Bunun 

üzerine Hz. Rasûlullah (s.a.s.) o zata: Konuşsun, 

gölgelensin, otursun ve orucunu tamamlasın! Diye 

emretti”370 şeklinde naklettiği rivâyettir. Buhârî, bu 

hadisi yukarıdaki isnadla verdikten hemen sonra aynı 

rivâyeti, Abdulvehhâb b. Abdilmecid es-Sekâfî → 

Eyyûb → İkrime tarîkiyle de doğrudan Hz. 

Rasûlullah’tan nakletmiştir. Dârekutnî, mezkûr 

rivâyetin hem Abdulvehhâb b. Abdilmecîd es-Sekafî 

hem de İsmâil b. Uleyye aracılığıyla Eyyûb’tan mursel 

olarak nakledildiğini belirterek Buhârî’nin mevsûl 

senedle naklettiği bu rivâyeti eleştirmiştir.371 

İbn Hacer el-Askalânî, Buhârî’de yer alan bu 

rivâyetin senedlerinde meydana gelen ihtilafa 

dikkatleri çekmek maksadıyla her iki tarîki beraber 

zikrettiğini ve Vüheyb İbn Hâlid’den gelen rivâyetin 

sağlam olduğuna kanaat getirdiğini belirtmiştir.372 İbn 

                                                           
370 Buhârî, “Eymân ve Nuzûr”, 31. 
371 Dârekutnî, el-İlzâmât, s. 328-329. 
372 İbn Hacer el-Askalânî, Heydü’s-Sârî, s. 399.  



222 
 

Hacer el-Askalânî, Buhârî’nin, Vüheyb’in rivâyetini 

neden tercih ettiği hususunu şu şekilde izah etmeye 

çalışmıştır: “Buhârî’ye göre, muttasıl ve mursel 

rivâyetler sıhhat açısından birbirine denk olmaları 

halinde mezkûr rivâyetin tarîklerinde olduğu gibi, ilk 

önce muttasıl olan rivâyeti tercih ettiğini belirttikten 

sonra, peşinden mursel rivâyeti tevsik ederek, her iki 

rivâyetin sıhhat derecesinin aynı olduklarını 

belirtmeye çalışmıştır.”373 

Dârekutnî’nin, Müslim’in es-Sahîh’inde yer alan 

rivâyetlere yönelik yaptığı tenkidlerden biri de 

Müslim’in, Yayhâ b. Yahyâ → Mâlik  → Amr b. Yahyâ 

el-Mâzinî → Said b. Yesâr → İbn Ömer kanalıyla gelen 

şu hadisidir: İbn Ömer: “Ben, Hz. Peygamber’i (s.a.s.) bir 

merkep üzerinde yüzü Hayber’e dönük olduğu halde namaz 

kılarken gördüğünü” söylemiştir.”374 Dârekutnî, mezkûr 

hadisin râvisi olan Yahyâ b. Yayhâ el-Mâzinî’nin hata 

ettiğini ifade etmiştir. O, Hz. Peygamber’in malum 

namazının merkep üzerinde değil de devenin üzerinde 

eda ettiğini söyedikten sonra, bahsedilen eylemin Hz. 

Enes’e ait olduğunu bildirmiştir.375 

Nevevî, bu hususta Dârekutnî’yle aynı kanaati 

taşımamış ve bu tenkidlere “Amr, sika bir râvidir, Hz. 

Rasûlullah bir keresinde merkep üzerinde bir 

                                                           
373 İbn Hacer el-Askalânî, Fethu’l-Bârî, XI, s. 590. 
374 Müslim, “Salâtü’l-Müsâfirîn”, 35. 
375 Dârekutnî, el-İlzâmât, s. 299. 



223 
 

keresinde de deve üzerinde namaz kılmış olabilir” 

sözleriyle karşı çıkarak cevap vermiştir. Fakat şunu 

hemen ifade edelim ki, o, bu hadisin şâz olduğunu, 

çünkü cumhûrun rivâyet ettiği “Hz. Rasûlullah (s.a.s.), 

deve üzerinde namaz kıldı” şeklindeki rivâyetinde 

cumhûra muhalefet ettğinden, merdûd sayıldığını 

ifade edenlere karşı hiçbir cevap verememiştir.376 

Nesâî bu hadisi naklettikten sonra şu izahı yapar: 

Amr b. Yahyâ el-Mâzinî’nin dışında bu hadisi 

nakleden başka birinin olduğunu bilmiyoruz. Sahîh 

olan rivâyet ise, Yahyâ b. Sa‘îd’in, Hz. Enes’ten mevkûf 

şeklindeki rivâyetidir.377 Diğer taraftan Nafî‘,378 Sa‘îd b. 

Cübeyr,379 Abdullah b. Dînâr380 ve Ebû Bekr b. Ömer381 

gibi râviler; Amr b. Yahyâ’ya muhalefet ederek bu 

hadisi İbn Ömer’den “merkep üzerinde” değil de, 

“binek üzerinde” şeklinde alarak rivâyette 

bulunmuşlardır. Bu durumda Amr b. Yahyâ’nın 

teferrüd ederek rivâyet ettiği bu hadisin şâz olduğu 

fikrini desteklemektedir.  

Dârekutnî’nin Müslim’e yönelik yaptığı 

eleştirilerden biri de Müslim’in, Cerîr → Süleymân et-

Teymî → Katâde → Yunûs b. Cübeyr → Hittân b. 

                                                           
376 Nevevî, Şerhu’l-Müslim, V, s. 218.  
377 Nesâî, “Mesâcid”, 46. 
378 Müslim, “Salâtü’l-Müsâfirîn”, 32. 
379 Müslim, “Salâtü’l-Müsâfirîn”, 33.  
380 Müslim, “Salâtü’l-Müsâfirîn”, 37. 
381 İbn Mâce, “İkâmetü’s-Salât”, 127. 



224 
 

Abdillah tarikiyle → Ebû Musâ el-Eş‘arî’’den, Hz. 

Rasûlullah’ın (s.a.s.), “… İmâm okuduğu zaman siz 

susun”382 şeklindeki rivâyetidir. Dârekutnî bu mezkûr 

rivâyette bazı râvilerin, Süleymân et-Teymî’ye 

muhalefette bulunarak “İmam okuduğu zaman siz 

susun” ibaresini rivâyet etmediklerini ifade etmiştir. O, 

bu hadisi Katâde’den nakledenlerin, Süleymân et-

Teymî’ye muhalefet etmeleri, onun yanlış 

nakledildiğinin bir göstergesi olduğunu söylemiştir.383 

Aynı şekilde Buhârî de mezkûr ibarenin hadisin 

metnine dercedildiğini ifade etmiştir.384 Keza Ebû 

Dâvûd ise, bu rivâyette geçen “İmam okuduğu zaman siz 

susun” ibaresinin hadisin metnine, râvi Ebû Hâlid 

eliyle ilave edildiğini belirttikten sonra rivâyetin bu 

kısmının mahfûz olmadığını ve bu problemin Ebû 

Hâlid’den dolayı meydana gelen bir vehm/hata 

olduğunu söylemiştir.385 Nevevî de, bu hadisin sıhhati 

hususunda muhaddisler arasında ihtilafın olduğunu 

ifade ettikten sonra, hadisin bu haliyle mahfûz 

olmadığını söyleyenlerin beyanlarını nakletmiştir. 

Buna ilaveten o, et-Teymî’nin, Katâde’den bu mezkûr 

hadisi naklederek bütün râvilere muhalefette 

                                                           
382 Müslim, “Salât”, 63. 
383 Dârekutnî, el-İlzâmât, s. 170-171. 
384 Buhârî, Cüz’ül-Kirâeti Halfe’l-İmâm, (Thk. Fazlurrahmân es-Sevrî- 

Muhammed Atâallah Hanif el- Fevhâbânî), el-Mektebetü’s-

Selefiyye, Pakistan 1980, s. 63. 
385 Ebû Dâvûd, “Salât”, 69. 



225 
 

bulunmasının, onun sarfettiği bu ibarenin zayıf 

addedilmesi namına bir işaret olduğunu dolayısıyla bu 

durumun Müslim’in bu rivâyeti sahîh addetmesine 

engel olduğunu belirtmiştir.386  

Ayrıca Beyhakî ve İbn Huzeyme de bahsi geçen 

ziyadenin yalnızca Ebû Hâlid’den nakledilen rivâyette 

mevcut olduğunu; hadis hâfızlarının ondan mervî 

olanlara itibar etmediklerini belirtmiştir.387 

3.4. Ebû Mes‘ûd ed-Dımeşkî (ö. 400/1009)388 

Buhârî ve Müslim’in eserlerinde yer alan bazı 

rivâyetleri tenkid edenlerden biri de Ebû Mes‘ûd ed-

Dımeşkî ’dir (ö. 400/1009). Onun Sahîhayn’da toplamda 

kaç hadis tenkid ettiği tam olarak bilinmemekle 

beraber, İbn Hacer el-Askalânî, Hedyü’s-Sârî’de, onun 

Buharî’ye yönelik yaptığı on iki tenkidi tespit etmiş ve 

bu tenkidleri cevaplamaya çalışmıştır. Hakeza Nevevî 

                                                           
386 Müslim, Şerhu’l-Müslim, IV, s. 343-344. 
387 Beyhakî, Kitâbü’l-Kirâeti Halfe’l-İmâm, (Thk. Muhammed es-Sa‘îd 

b. Besyûnî Zaglûl), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1985, s. 132-

133. 
388 Adı Ebû Mes‘ûd İbrâhîm b. Muhammed b. Ubeyd ed-

Dımaşkî’dir. Ünlü bir hadis âlimidir. Ebû Mes‘ûd, çalışmalarını 

daha çok İmâm Buhârî ve İmâm Müslim’in es-Sahîh’leri üzerine 

yoğunlaştırmış ve bu alanda Etrâfü’s-Sahîhayn adlı bir kitap telif 

etmiştir. Onun bu eseri,  “etrâf” sahasında yapılan ilk çalışma 

olduğu kaynaklarda zikredilmiştir. Ebû Mes‘ûd, 400/1009 

tarihinde Bağdat’ta vefat etmiştir. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam, VII, 

s. 252; Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XVII, s. 227-230; a.mlf. 

Tezkire, III, s. 1068-1070. 



226 
 

de Şerhü’l-Müslim’de onun Müslim’e yönelik yaptığı 

on iki tenkidinin olduğunu zikretmiştir.389 Biz de Ebû 

Alî el-Gassânî’ye ait Takyîdü’l-Mühmel ve Temyîzü’l-

Müşkil isimli eserinde Ebû Mes‘ûd’un Buhârî ve 

Müslim’e yönelik yaptığı 33’dan fazla tenkidinin 

olduğunu tespit ettik.  Ayrıca İbn Hacer el-Askalânî, 

onun Kitâbü’l-Etrâf ‘ale’s-Sahîhayn adında bir eserinin 

olduğunu ve bu eserinde Sahîhayn’daki bazı hadisleri 

eleştirdiğini belirtmiştir.390 

Ebû Mes‘ûd’un Sahîhayn’a yönelttiği tenkidler, 

genellikle onların farklı nüshalardan kaynaklanan 

hatalar, râvi hataları ve senedlerde meydana gelen 

hatalara yöneliktir. Onun Buhârî’ye yönelik yaptığı 

tenkidlere örnek olarak; Buhârî’nin “Kadının Denizde 

Gazvesi” bâbında, Abdullah b. Muhammed → 

Muâviye b. Amr → Ebû İshâk (el-Fezârî) → Abdullah 

b. Abdirrahmân el-Ensârî kanalıyla → Hz. Enes’ten 

naklettiği “Hz. Rasûlullah (s.a.s.)’in: “Ümmetim’den bir 

takım insanlar şu gök deniz üstünde gemilere binerek Allah 

                                                           
389 Bâcû, Ebû Süfyân Mustafâ, el-Ehâdîsü’l-Müntekadetü fi’s-Sahîhayn, 

Dâru’z-Ziyâ, Kuveyt 2005, I, s. 42-43. 
390 İbn Hacer el-Askalânî, Hedyü’s-Sârî, s. 364; Bu eserin matbu 

nüshasına ulaşamadık. Eserin Zâhiriyye Kütüphanesi‟nde bir 

nüshasının olduğu söylenmiştir. Bkz. Kandemir, “Etrâf”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., 

İstanbul, XI, s. 498-499. Ayrıca bkz. Elbânî, Fihrisü mahtûtât 

Dâru’l-Kütübi‟z-Zâhiriyye: el-Müntehab min Mahtûtâti‟l-hadîs, 

Mektebetü‟l-Me‘ârif, Riyad 2001, s. 273. Elbânî, eserin ismini 

Etrâfü‟l-Buhârî ve Müslim şeklinde kaydetmiştir. 



227 
 

yolunda cihada gidiyorlar. Onların bu hâli, hükümdarların 

tahtları üstündeki hâli gibidir.” buyurmuştur.391 

Ebû Mes‘ûd, Buhârî’nin naklettiği bu rivâyetin 

isnadında Ebû İshâk ve Abdullah b. Abdirrahmân 

arasında Zâide b. Kudâme ismli râvinin olması 

gerektiğini, çünkü Ebû İshâk bu hadisi Zâide b. 

Kudâme kanalıyla Abdullah b. Abdirrahmân’dan 

işittiğini, bu yüzden Buhâri’inin bu senedinde râvi 

düşmesinden dolayı inkitâ‘ meydana geldiğini iddia 

etmiştir.392 Ebû Alî el-Gassânî de hadisi, Ebû İshâk el-

Fezârî’nin Siyer’inde araştırdığını orada da Zâide 

isminin zikredilmediğini, Buhârî’nin naklettiği bu 

senedde herhangi bir problemin olmadığını 

söylemiştir.393 İbn Hacer el-Askalânî ise, mezkûr 

rivâyetin senedinde herhangi bir râvi düşmesinin söz 

konusu olmadığı, Ebû Mes‘ûd’un Zâide b. Kudâme’yi 

senede eklemesiyle hata ettiğini söylemiştir.394 

Ebû Mes‘ûd ed-Dımeşkî’nin Buhârî’ye yönelik 

yaptığı tenkidlerden biri de Hz. Rasûlullah’ın bayram 

                                                           
391 Buhârî, “Cihâd”, 63. 
392 Gassânî, Ebû Alî Hüseyin b. Muhammed b. Ahmed, Takyîdü’l-

Mühmel ve Temyîzü’l-Müşkil: Kitâbü’t-Tenbih ale’l-Evhâmi’l-Vâkia 

fi’s-Sahîhayn min Kıbeli’r-Ruvvât, (Thk. M. Sadık Aydın el-

Hâmidî), Dâru’l-Livâ, Riyad 1987, II, s. 629; İbn Hacer el-

Askalânî, Fethu’l-Bârî, VI, s. 77. 
393 Gassânî, Takyîdü’l-Mühmel, II, s. 629-630; İbn Hacer el-Askalânî, 

Fethu’l-Bârî, VI, s. 77. 
394 İbn Hacer el-Askalânî, Fethu’l-Bârî, VI, s. 77. 



228 
 

günlerinde mescide gitmek için farklı yolları tercih 

ettiğine dair nakledilen hadisidir. Bu hadisi Buhârî, 

Muhammed → Ebû Tumeyle Yahyâ İbnu Vâdıh → 

Fuleyh b. Süleymân → Saîd b. el-Hâris tarîkiyle → Hz. 

Câbir’den naklettiği “Nebî (s.a.s.) bayram günü olunca 

(mescide gitmek için) başka yol, (oradan da dönmek için de 

başka bir) tercih ederdi.”395 rivâyetidir. Ebû Mes‘ûd, bu 

isnaddaki sahâbî râvisinin Câbir b. Abdullah değil Ebû 

Hüreyre olması gerektiğini söylemiştir. Dolayısıyla 

Buhârî burda Ebû Hüreyre yerine Câbir’in ismini 

zikretmekle hata etmiştir. Zira bu rivâyetin senedi, 

Yunûs b. Muhammed → Fuleyh → Saîd → Ebû 

Hüreyre şeklinde olmalı, Sahîh olan da budur diyen 

Ebû Mes‘ûd, Buhârî’yi tenkid etmiştir.396 Ebû Ali el-

Gassânî, Ebû Mes‘ûd bu ifadelerini Buhârî için açık bir 

tenkid olarak kabul etmiş ve Yunûs b. Muhammed’ın 

Câbir tarâkiyle naklettiği bu rivâyeti “sahîh” ve 

mahfûz” olduğunu ifade ettikten sonra Câbir kanalıyla 

bu hadisin farklı senedlerini misal olarak 

zikretmiştir.397 

İmâm Buhârî, bu mezkûr rivâyeti es-Sahîh’inde 

naklettikten sonra, bu hadisi, Yunûs İbni Muhammed 

de, Fulahy’tan; o da Saîd’den; o da Ebû Hüreyre’den 

nakletmekle Ebû Tumeylete’ye mutâbaat eylemiştir ve 

                                                           
395 Buhârî, “‘Îdeyn”, 24. 
396 Gassânî, Takyîdü’l-Mühmel, II, s. 593-594. 
397 Gassanî, Takyîdü’l-Mühmel, II, s. 593-594. 



229 
 

Câbir’in naklettiği hadisi daha sahîh olduğunu 

belirtmiştir.398 

Ebû Mes‘ûd ed-Dımeşkî’nin Müslim’in es-

Sahîh’ine yönelik yaptığı bazı tenkidlere misal olarak; 

Müslim’in, İbn Ebî Ömer → Süfyân b. Uyeyne → Zührî 

→ ‘Âmir b. Sa‘d → Babasından (Sâ’d b. Ebî Vakkâs) 

naklettiği; “…Hz. Rasûlullah (s.a.s.): (askere) bazı şeyler 

taksim etti. Ben: Yâ Rasûlullah, filana da ver; çünkü o 

mümindir, dedim. Rasûlullah (s.a.s.): ‘Yahut Müslimdir’ 

buyurdu.”399 hadisini verebiliriz. Ebû Mes’ûd, bu 

rivâyetin senedinde Süfyân ile Zührî arasında Ma‘mer 

adında râvinin düştüğünü belirtmiş ve Darekutnî’nin 

de aynı kanaatte olduğunu ifade etmiştir.400 İbn Hacer 

el-Askalânî de bu rivâyetin isnadındaki hatanın 

Müslim veya kendisinden hadis aldığı şeyhi İbn Ebî 

Ömer’den kaynaklanmış olabileceğini söylemiştir.401 

Nevevî ise, Darekûtni ve Ebû Mes‘ûd’un bu 

iddialarına cevap olarak; Süfyân b. Uyeyne’nin bu 

mezkûr rivâyeti hem bizzat Zührî’den hem de Ma‘mer 

tarîkiyle Zührî’den işitmiş olabileceğini ifade ettikten 

                                                           
398 Buhârî, “‘Îdeyn”, 24; Gassânî, Takyîdü’l-Mühmel, II, s. 595; İbn 

Hacer el-Askalânî, Hedyü’s-Sârî, II, s. 472. 
399 Müslim, İmân, 236. 
400 Gassânî, Takyîdü’l-Mühmel, III, s. 782. 
401 İbn Hacer el-Askalânî, Fethu’l-Bârî, I, s. 81. a.mlf. Tağlîku’t-Tağlîk, 

II, s. 35. 



230 
 

sonra bu hadisin herhalükârda sahîh olduğu ve 

senedinin de muttasıl olduğunu söylemiştir.402 

Ebû Mes‘ûd ed-Dımeşkî’nin Müslim’e yönelik 

yaptığı tenkidlerden biri de Müslim’in, “Yatsı 

Namazında Kırâat” bâbında, Kuteybe b. Sa‘îd → 

Ebu’r-Rabî‘ ez-Zehrânî → Hammâd b. Zeyd → Eyyûb 

→ Amr b. Dinâr → Câbir b. Abdillah tarîkiyle 

naklettiği: “Muâz Hz. Peygamber (s.a.s.) ile birlikte yatsıyı 

kılar; sonra kavminin mescidine gelerek onlara da yatsıyı 

kıldırdı.”403 hadisidir. Ebû Mes’ud, Kuteybe bu rivâyeti, 

Eyyûb ismindeki râviyi zikretmeden Hammâd → Amr 

b. Dinâr → Câbir b. Abdillah şeklindeki bir senedle 

naklettiğini söylemiştir. Müslim mezkûr rivâyeti 

Hammâd b. Zeyd ile Amr b. Dinâr arasında Eyyûb 

ismindeki râviyi ziyade ederek nakletmiştir. Yani 

Kuteybe b. Sa‘îd’in naklettiği senedinde Eyyûb 

adındaki râvinin bulunmaması gerekirken Müslim 

tarafından ziyade edilmiştir.404 Nevevî, Ebû Mes‘ûd’un 

bu iddiasına karşı çıkarak şöyle cevap vermiştir: 

Müslim mezkûr rivâyeti iki hocası Kuteybe b. Sa‘îd ve 

Ebu’r-Rabî‘ ez-Zehrânî’den nakletmektedir. Rivâyeti, 

Ebu’r-Rabî‘in senediyle naklettiğinden Kuteybe b. 

                                                           
402 Müslim, Şerhu’l-Müslim, II, s. 359-360. 
403 Müslim, “Salât”, 181. 
404 Gasanî, Takyîdü’l-Mühmel, III, s. 812-813; Kadî İyâz, İkmâlü’l-

Mü’lim, II, s. 383-384; Nebevî, Şerhu’l-Müslim, IV, s. 183. 



231 
 

Sa‘îd’in tarîkinde Eyyûb’un bulunmadığını açıklamaya 

gerek duymamış olabilir.405 

3.5. İbn Hazm (ö. 456/1064)406 

İbn Hazm (ö. 456/1064), hadis kitaplarının en 

sahihi, Buhârî ve Müslim’in el-Câmiu’s-Sahîh’lerinin 

olduğunu kabul etmekle beraber407 onlarda yer alan 

yirmiden fazla rivâyeti de eleştirmektedir. Bunlardan 

onu Buhârî’nin, on ikisi de Müslim’in Sahîh’inde yer 

almaktadır. Tenkid ettiği bu mezkûr rivâyetler 

içerisinde biri Buhârî’de biri de Müslim’de olmak 

üzere iki hadisi de mevzû kabul etmiştir. İbn Hazm, 

eleştirdiği diğer rivâyetleri ise, bazılarını sened ve 

metin bakımından bazılarını da râvi cihetinden tenkid 

etmiştir. 

                                                           
405 Nebevî, Şerhu’l-Müslim, IV, s. 183. 
406 Adı Alî b. Ahmed b. Sa‘îd b. Hazm el-Endelüsî el-Kurtubî, 

künyesi ise Ebû Muhammed’dir. Kendisi Zâhirî mezhebinin en 

büyük temsilcisi, fakîh, usûlcü, muhaddis, tarihçi, edip ve şairdir. 

Kaynaklarda onun hâfız, hadis ilimleri, fıkhu’l-hadîs âlimi olarak 

tavsif edilmiştir. Ayrıca İslâmî ilimlerin hemen hemen bütün 

alanlarında derin bir bilgiye sahip olduğu, hükümleri direkt 

olarak Kur’ân ve Sünnet’ten çıkardığı ve bütün alanlarda eser 

verdiği zikredilmiştir. İbn Hazm, 456/1064 tarihinde Leble’de 

(Niebla) vefat etmiştir. Bkz. Zehebî, Siyeru A‘lâm’in-Nübelâ, XVIII, 

s. 184-213; a.mlf. Tezkire, III, s. 1129-1130; Ziriklî, A‘lâm, IV, s. 254-

255; Ebû Zehrâ, İbn Hazm Hayâtühü ve ‘Asruh, Daru’l-Fikri’l-

Arabî, Kahire 1978, s. 21-77. 
407 Zehebî, Tezkire, III, s. 231. 



232 
 

İbn Hazm, Buhârî’nin eserinde mevzû şeklinde 

değerlendirdiği rivâyet İsrâ ve Mi‘rac hâdisesini 

anlatan rivâyettir. Sahîh-i Buhârî’de nakledilen bu 

rivâyetin senedi şu şekildedir: Abdülazîz b. Abdillah 

→ Süleyman b. Bilâl → Şerîk b. Abdillah → Enes b. 

Mâlik’ten naklettiği “Hz. Peygambere (s.a.s.) vahiy 

gelmeden evvel, bir gece Mescid-i Harâm’da (başka 

birileriyle beraber) uyurken üç nefer (melek) yanlarına 

gelmiş, uyuyanlar içinde en hayırlı olanını (Hz. 

Rasûlullah’ı) almışlardı. Başka bir gece tekrar gelen bu 

melekler, gözleri uyur kalbi görür bir halde onu tekrar alıp 

Zemzem Kuyusu’nun yanına götürdüler. Cebrâil 

aleyhisselâm, Hz Rasûlullah’ın göğsünü yararak kendi eliyle 

yıkadıktan sonra, iman ve hikmetle doldurur. Daha sonra 

(Mescid-i Aksâ’dan oradan da) semâya beraber yükselirler. 

Peygamberlerle selamlaşılarak yedi kat semâ bitirildikten 

sonra nihayet Sidre’ye (Sidretü’l-Müntehâ) varılır. Tenkid 

edilen ibareler bundan sonra gelen bölümdür. (Cebbâr olan 

Allah ona doğru yaklaştı, daha da yaklaştı. Şu kadar var ki 

birleştirilmiş iki yay arası kadar hatta daha da yakın oldu. 

Sonra ona (Peygambere) vahyedeceği şeyi vahyetti…)408  

                                                           
408 Buhârî “Tevhîd”, 37; Sahîh-i Buhârî’de bu hadis başka yerlerde 

de nakledilmiştir. Fakat bu yerlerde tenkide maruz kalan kısım 

bulunmamaktadır. Bu diğer rivâyetler doğrudan Enes b. 

Mâlik’ten değil de, Enes b. Mâlik tarîkiyle Mâlik b. Sa‘sa‘a’dan 

nakledilmiştir. Bkz. Buhârî, “Bed’ü’l-Halk”, 6; “Menâkibü’l-

Ensâr”, 42. Keza Zührî → Enes → Ebû Zerr tarîkiyle rivâyet 



233 
 

İbn Hazm’ın bu rivâyet hususunda muhaddisler 

arasında yaygın hale gelmiş eleştirileri mevcutttur. 

Onun bu hadis hakkındaki eleştirilerinin bulunduğu 

mahtût bir risâle halinde Dr. Halîl İbrâhîm Molla Hatır 

tarafından bulunmuş ve önce makale şeklinde daha 

sonra da telif ettiği Mekânetü’s-Sahîhayn isimli 

kitabında eleştirel halde yeniden neşretmiştir. 409 Bu 

risâlede, İbn Cemâ‘a’dan (ö. 8119/1416) itibaren 

başlanılarak İbn Hazm’a kadar çıkan isnadın bitiminde 

şu malumat mevcuttur: Hâfız Ebû Abdillah 

Muhammed b. Ebî Nasr el-Humeydî (ö. 488/1095) dedi 

ki: “Ben Fakîh Ebâ Muhammed İbn Hazm el-

Endelüsî’den işittim. Onun yanında Sahîhayn hakkında 

mevzu açıldı. O da bu iki eserin öneminden övgüyle 

bahsetti. Akabinde şunu zikretti: Bir gün hadis 

ehlinden olan bir cemaat, Sa‘îd b. es-Seken’nin (ö. 

353/964) yanına gelerek: “Hadis kitapları öyle çok arttı 

ki, hoca bunlardan hangilerini bize tavsiye ederse 

onlarla iktifa edeceğiz.” dediler. İbn Seken, evine 

girerek dört adet kitap çıkararak üstüste koydu ve  

“Bunlar, İslâm’ın esasını oluşturan Müslim, Buhârî, 

Ebû Dâvûd ve Nesâî’nin kitaplarıdır.” dedi. İbn Hazm 

konuşmasına devam ederek bize: Buhârî ve Müslim’in 

eserlerinin her birinde birer adet olmak üzere- (bu iki 

hadisin sahîh kabul edilmesi) hususunda hiçbir çözüm 

                                                                                                            
edilen başka bir hadiste de bu ziyadelik bulunmamaktadır. Bkz. 

Buhârî, “Salât”, 1. 
409 Mollâ Hatır, a.g.e., s. 387-388. 



234 
 

yolunun olmadığı- bu iki rivâyetin dışında başkasına 

rastlamadık. Her iki müellif de mutkîn ve ma‘rifet 

sahibi olmalarına rağmen, bu rivâyetlerin tahrîcinde 

tamamen hata etmişlerdir…410 Buhârî’nin kitabındaki 

rivâyete gelince;411 “Allah Mûsâ ile de Konuştu” 

bâbında rivâyet ettiği (mezkûr) rivâyette… “Nihayet 

Sidretü’l-Muntehâ’ya geldi. Mutlak kudret sahibi olan Allah 

ona doğru yaklaştı. O kadar ki, birleştirilmiş iki yay arası 

kadar hatta daha da yakın oldu. Sonra ona vahyedeceği şeyi 

vahyetti. Elli vakit namaz.” lafızları geçmektedir. Ebû 

Muhammed, bunlar mübhem ve münker lafızlardır. 

Buradaki kusur/hata Şerîk’ten kaynaklanmıştır. 

Rivâyetin baş kısmında yer alan “Hz. Peygamber’e 

vahyedilmeden önce” ifadesi bulunan bu rivâyette 

aynı zamanda “Hz. Peygamber ve ümmetine elli vakit 

namaz farz kılındı” ibaresi de yer almaktadır. Oysaki 

namazın hicretten bir yıl evvel, O’na vahiy geldikten 

on iki yıl sonra farz kılındığına dair ulemâ ittifak 

etmiştir. Hal böyle iken, Hz. Peygamber’e vahiy 

gelmeden önce nasıl olabilir? demiştir.412  

İbn Hazm dışında bu mezkûr rivâyeti, el-Hattâbî 

(ö. 388/998), Kâdî Iyâz,  Abdulhak el-İşbilî (ö. 581/1185) 

ve Nevevî tenkid etmiştir.413 Nevevî, bu rivâyetin 

                                                           
410 Molla Hatır, a.g.e., s. 388-399. 
411 Müslim, “İmân”, 262. 
412 Mollâ Hatır, ag.e., s. 412. 
413 Hattâbî, Ebû Süleymân Hamd b. Muhamed, İ‘lâmü’l-hadîs fî Şerhi 

Sahîhi’l-Buhârî, (Thk. Muhammed b. Sa‘d b. Abdirrahmân Alî 



235 
 

metninin tarihî vakıalara uymadığı gerekçesiyle şu 

beyanda bulunmuştur: Şerîk’in bu rivâyetinde 

ulemânın kabul etmediği bazı hatalar mevcuttur. Aynı 

şekilde Müslim b. el-Haccâc da, Şerîk bu rivâyette 

takdim, tehir, ziyade ve eksiltmede bulunmuş demek 

suretiyle bu hususa dikkat çekmiştir. O hatalardan biri 

“kendisine vahiy gelmeden önce” ifadesidir. Bu ibare 

yanlıştır ve bu hususta hiç kimse ona muvafakat 

etmemiştir. Çünkü İsrâ olayı, Hz. Peygamber’e vahiy 

geldikten sonra vukû bulmuştur… Ulemâ, namazın 

İsrâ gecesinde farz kılındığına dair ittifak etmiştir. 

Durum böyle iken vahiyden önce nasıl olur da namaz 

farz klınıyor?414 

İbn Hacer el-Askalânî mezkûr hadisin senedle 

ilgili analizini yaptıktan sonra rivâyetin metnine 

yapılan eleştirileri çeşitli te’villerde bulunarak ilgili 

tenkidleri reddetmeye çalışmıştır. Rivâyetin metninde, 

İsrâ gecesinde Hz. Rasûlullah’ın Mescid-i Harâm’da 

uyurken üç meleğin geldiği, bu vakıanın O’na vahiy 

gelmeden evvel olduğunu ifade ettikten sonra şöyle 

demiştir: “Hz. Rasûlullah, daha sonra o melekleri 

başka bir gecede kendisine gelinceye dek görmedi.” 

İbn Hacer el-Askalânî, rivâyette zikredilen bu ibareden 

                                                                                                            
Su‘ûd), İhyâu’t-Turâsi’l-İslâmî, Mekke 1988, IV, s. 2349-2355; Kâdî 

Îyâz, İkmâlü’l-Mu’lim, I, s. 493; Nevevî, Şerhul’-Müslim, II, s. 384; 

İbn Hacer el-Askalânî, Fethu’l-Bârî, XIII, s. 480. 
414 Nevevî, Şerhu’l-Müslim, II, s. 384; İbn Hacer el-Askalânî, Fethu’l-

Bârî, XIII, s. 480. 



236 
 

hareketle, “Meleklerin iki kez geldiklerini anlıyoruz. 

Bu iki gelişin arasında herhangi bir zaman tayin 

edilmediğinden, ikinci gelişin, Hz. Rasûlullah’a vahiy 

geldikten sonra tahakkuk ettiğine hamledilir. 

Dolayısıyla hem İsrâ hem de Mi‘râc hâdisesi bu ikinci 

gelişte meydana gelmiştir… Meleklerin iki kez 

geldikleri arasında bir zaman dilimi olduğuna göre, bu 

sürenin birkaç gece veya birkaç yıl olmasında herhangi 

bir fark yoktur.” İfade ettikten sonra mezkûr rivâyetin 

metniyle alakalı müşkilin böylece vuzûha 

kavuştuğunu ve Şerîk’in Mi‘râcın Hz. Peygamber’e 

vahiy geldikten sonra vukû bulduğu noktasında 

gerçekleşen icmâa aykırı davrandığı şeklindeki 

iddianın da düştüğünü söylemiştir.415 

İbn Hazm’ın Sahîh-i Müslim’de mevzû saydığı 

hadise gelince, o bu rivâyeti hem sened yönünden hem 

de metin yönünden tenkid etmiştir. Bu hadis 

Müslim’de İkrime b. Ammâr tarîkiyle İbn Abbâs’tan 

nakledilen Ebû Süfyân’ın fazileti ile ilgili rivâyettir. Bu 

hadisin senedi ve metni şöyledir: Abbâs b. Abdil’azim 

el-Anberî → Ahmed b. Ca’fer el-Ma’kirî → Nadr b. 

Muhammed el-Yemâmî → İkrime → Ebû Zümeyl → 

İbn Abbâs şöyle demiştir: “Müslümanlar Ebû Süfyân’a 

bakmıyor, onunla oturmuyorlardı. Bunun üzerine Hz. 

Rasûlullah’a (s.a.s.), “Yâ Nebiyallah! Üç şey var; onları 

bana ver!” dedi. Hz. Peygamber de “olur” dedi.  

                                                           
415 İbn Hacer el-Askalânî, Fethu’l-Bârî, XIII, s. 480. 



237 
 

-Bende Arabın en iyisi ve en güzeli olan Ümmü Habîbe 

binti Ebî Süfyân var. Onu seninle evlendireyim dedi. 

 -Kabul. 

 -Bir de Muâviye var, onu huzurunda kâtip yaparsın. 

 -Pekiyi. Buyurdular.  

 -Beni de emir yaparsın, vaktiyle Müslümanlarla 

çarpıştığım gibi (bundan sonra da) kâfirlerle çarpışırım.  

-Pekiyi. Buyurdular. 

 Ebû Zümeyl: “Eğer bunu Hz. Peygamber 

(s.a.s.)’den istememiş olsaydı, ona bunu vermezdi. Çünkü 

kendisinden bir şey istenilirse mutlaka “olur” cevabını 

verirdi.416  

 İbn Hazm bu rivâyetin kesinlikle yalan ve iftira 

olduğunu ifade ettikten sonra şöyle bir beyanda 

bulunmuştur: Çünkü Hz. Rasûlullah (s.a.s.), Ümmü 

Habîbe ile Habeşistan’a hicret etmiş olduğu zamanda 

kendisiyle evlenmiştir. Ebû Süfyân da Mekke’nin 

fethinden bir önceki gece Müslüman olmuştur. 

Dolaysıyla İkrime b. Ammâr’ın kesinlikle yalan 

rivâyette bulunduğu ortaya çıkmıştır. Bu rivâyeti 

İkrime mutlaka ya kendisi bizzat uydurmuş ya da bu 

rivâyeti uydurmuş olan başka bir yalancıdan alarak 

onu (yalancının ismini ) tedlîs yaparak Ebû 

                                                           
416 Müslim, “Fedâilü’s-Sahâbe”, 168. 



238 
 

Zümeyl’den almış gibi nakletmiştir. Her iki durumda 

da İkrime’nin adaletini sâkıt etmiş ve haberini geçersiz 

hale getirmiştir.417  

 Kâdî Iyaz mezkûr hadis hususunda şunları 

kaydeder: Hz. Peygamber’in (s.a.s.) Ümmü Habîbe ile 

Mekke’nin fethinden önce evlendiği bilenen bir 

husustur. Ancak nerede evlendikleri hususunda ulemâ 

arasında ihtilaf söz konusudur… Müslim’in burada 

naklettiği bu hadisinde Ümmü Habîbe’yi Ebû 

Süfyân’ın evlendirmiş olması, haber ehline göre cidden 

gariptir. Ümmü Habîbe’nin Ebû Süfyân’ın kâfir olarak 

Medine’ye geldiği vakit,  ikisi arasında yaşanan olay 

meşhurdur.418  

İbnü’s-Salâh, söz konusu hadis hususunda İbn 

Hazm’ın İkrime’ye ve rivâyetin metnine yönelttiği 

tenkidleri çok ağır bulmuş ve onu ağır bir dille 

eleştirmiştir. İbnü’s-Salâh’ın bu husustaki ifadeleri 

şöyledir: “Bu söz onun cesaretinden 

kaynaklanmaktadır. Çünkü kendisi büyük âlimleri 

kuusurlu bulmada ve onlara dil uzatmada pek 

cüretkârdır. Biz hadis İmâmlarından hiç birinin İkrime 

b. Ammâr’ı hadis uydurmakla itham ettiğini 

bilmiyoruz. Onu Vekî‘, Yahyâ b. Ma‘în ve daha 

                                                           
417 İbn Hazm, el-İhkâm fî Usûli’l-Ahkâm, (Thk. İhsan Abbas), Dâru’l-

Afâki’l-Cedîde, Beyrut 1983, VI, s. 23-24; Nevevî, Şerhu’l-Müslim, 

XVI, s. 280; Mollâ Hatır, a.g.e., s. 390. 
418 Kâdî Îyâz, İkmâlü’l-Mu‘lim, VII, s. 546. 



239 
 

başkaları sika saymışlardır. İbn Hazm’ın ‘Ümmü 

Habîbe önceden nikâhlânmış’ diyerek bu rivâyet 

hakkında tenâkuz olduğu zannına kapılması, 

kendisinin bir hatası ve gafletidir. Zira Ebû Süfyân, 

babanın Müslüman olmasının kızının nikâhını 

yenilenmesi icap ettiğini düşünmüş olabilir. Çünkü 

rızası dışında kızı evlendiği için nikâh akdinin geçersiz 

olduğunu zannetmiş olabilir.”419 Nevevî’de İbnü’s-

Salâh’ın ifadesini destekler mahiyette, Hz. 

Peygamber’in “Pekiyi” demekle dileğinin gerçek bir 

nikâh akdi yaparak değil de “senin talebin gerçekleşsin 

diye böyle bir şey olabilir.” demeyi arzu etmiş 

olabileceğini zikreder.420 

İbn Hazm’ın tenkidlerine başka bir misal de 

Buharî’nin Sahîh’inde yer alan çalgı ve eğlencenin 

haramlığı hakkındaki rivâyettir. Bu hadisin senedi 

şöyledir: “Buhârî’nin, Hişâm b. Ammâr → Sadaka b. 

Hâlid → Abdurrahmân b. Yezid → Atıyye b. Kays → 

Abdurrahmân b. Ğanm isnadıyla naklettiğine göre Ebû 

Âmir veya Ebû Mâlik el-Eş’arî yeminle teyit ederek 

Rasûlullah’tan (s.a.s.) şöyle işittiğini söylemiştir: 

“Ümmetimden öyle zümreler çıkacak ki onlar zinayı, ipekli 

elbiseler giymeyi, şarap içmeyi, çalgı ve eğlenceyi helal 

sayacaklardır.”421 İbn Hazm bu hadisin munkatı‘ 

                                                           
419 Nevevî, Şerhu’l-Müslim, XVI, s. 280; Mollâ Hatır, a.g.e., s. 398. 
420 Nevevî, Şerhu’l-Müslim, XVI, s. 281; Mollâ Hatır, a.g.e., s. 398. 
421 Hadisin tamamı için bkz. Buhârî,  “Eşribe”, 6. 



240 
 

olduğunu iddia eder. Buhârî ile Sadaka b. Hâlid 

arasında sened kopukluğundan bahsederek, çalgı ve 

eğlencenin haram oluşu ile ilgili sahîh bir rivâyetin 

bulunmadığını söyler. Bu konuyla ilgili herhangi bir 

haber güvenilir râviler tarîkiyle Hz. Peygamber’e 

(s.a.s.) nispet edilseydi yemin ederim ki onu kabul 

etmekte kesinlikle tereddüt göstermezdik.422  

İbn Hazm’ın, Sahîh-i Buhârî’de eleştirdiği hadisler 

arasında Eslem kabilesine mensup Mâiz b. Mâlik’in 

recmedilmesiyle alakalı; Mahmûd b. Gaylân → 

Abdürrezzâk → Ma‘mer b. Râşid → Zührî → Ebû 

Seleme → Câbir kanalıyla rivâyet edilen “… Nebî 

(s.a.s.) ona dua etti ve cenaze namazını kıldı”423 hadisini 

muzdarîb şeklinde tavsif etmiştir. Ona göre İshâk b. 

İbrâhîm bu hadisi Abdurrezzâk’tan rivâyet ederek 

rivâyetin son kısmındaki sözü, “Nebî (s.a.s.) onun 

hakkında dua etti, fakat cenaze namazını kılmadı” şeklinde 

nakletmiştir. İbn Hazm, o halde İshâk b. İbrâhîm ile 

Mahmûd b. Gaylân’dan biri mezkûr rivâyette hata 

yapmış fakat hangisinin hatalı olduğunu Allah bilir.424 

                                                           
422 İbn Hazm, el-Muhallâ, VII, s. 316. 
423 Buhârî, “Hudûd”, 25 
424 İbn Hazm, el-Muhalâ, XII, s. 189; Abdürrezzâk es-San‘ânî bu 

rivâyeti Musannef’inde Zührî kanalıyla mursel olarak “namazını 

kılmadı” şeklinde rivâyet etmiştir. Bkz. San‘ânî, Ebû Bekr 

Abdürrezzâk b. Hemmâm, el-Musannef, (Thk. Habîburrahmân el-

A‘zamî), el-Meclisü’l-İlmî, Hindistan 1983, VII, s. 319; Ebû Dâvûd 



241 
 

İbn Hazm, Sahîh-i Müslim’de bulunan Ubeydullah 

b. Ömer b. Meysere → Yezîd b. Zuray → Sa‘îd b. Ebî 

Arûbe → Katâde → Sâlih Ebû Halîl → Abû Alkame → 

Ebû Sa‘îd’in naklettiği, “Hz. Rasûlullah (s.a.s.)’ın 

Huneyn günü Evtâs’a gönderdiği ordu düşmanı mağlup 

etmiş ve esir elde etmiştir…”425  rivâyetini tenkid ederek 

şu izahatlarda bulunmuştur: “İşin aslı Sâlih Ebû Halîl, 

Alkame’den hadis semâ‘ı yoktur. Bu yüzden rivâyeti 

munkatı‘dır.”426 

Nevevî, İbn Hazm’ın bu hadis hakkındaki 

tenkidine değinmeyerek, bazı nüshalarda bu rivâyetin 

senedinde, Ebû Alkame olmadan, Sâlih Ebû Halîl → 

Ebû Sa‘îd versiyonunda rivâyet edildiğini ve bunun da 

bu şekilde rivâyet edilmesinin doğru olma ihtimalinin 

olabileceğini söylemiştir.427 

İbn Hazm’ın Müslim’in Sahîh’inde tenkid ettiği 

hadisler arasında yer alan Huzeyfe b. Yemân rivâyetini 

sened-metin yönünden ve râvi yönünden eleştirerek 

mevzû olduğunu iddia etmiştir. Bu rivâyet, Züheyr b. 

Harb → Ebû Ahmed el-Kûfî → Velîd b. Cümey‘ → Ebû 

Tufeyl’in naklettiği: “Akabelillerden bir şahıs ile Huzeyfe 

arasında bir anlaşmazlık vardı. Adam, “Allah aşkına 

                                                                                                            
da “namazını kılmadı” şeklinde rivâyet etmiştir. Bkz. Ebû 

Dâvûd, Hudûd, 24. 
425 Müslim, “Radâ‘”, 33.  
426 İbn Hazm, el-Muhallâ, IX, s. 16. 
427 Nevevî, Şerhu’l-Müslim, X, s. 277. 



242 
 

Akabelilerin kaç kişi olduklarını söyle” dedi. Bunun üzerine 

orada bulunan cemâat Huzeyfe’ye, madem sordu, ona haber 

ver bari” dediler. Huzeyfe şunu söyledi: Bize on dört kişi 

oldukları söylendi. Şayet sen de onlardansan, o cemâat on 

beş kişi olmuş olur. Allah’a şehadet ederim ki onlardan on 

ikisi hem dünyada hem de şahitlerin huzura dikildiği gün 

Allah’a ve Rasûlüne düşmandırlar. Onlardan üçünün ise 

özürleri kabul edilmiştir…”428 

İbn Hazm, bu hadis hakkında şöyle bir 

değerdirmede bulunur: “Huzeyfe’in rivâyetine gelince, 

bu hadis sâkıttır. Zira isnadında Velîd b. Cümey‘ 

vardır. Biz onun, hadis uyduran şahısları tanımadığını 

düşünüyoruz. Çünkü o, Ebû Bekr, Ömer, Osmân, 

Talha ve Sa’d b. Ebî Vakkâs’ın Hz. Peygamber (s.a.s.)’i 

öldürmeyi arzuladıklarına dair haberleri rivâyet eden 

birisidir. İşte bu mezkûr hadiste de, Allah’ın, onu 

uyduruna lanet edeceği, yalan ve uydurulmuş bir 

rivâyettir.429 

İbn Hazm, Müslim’in Sahîh’indeki mevcut başka 

bir hadisi Velîd b. Cümey‘ nedeniyle tarihî gerçeklere 

aykırı olduğunu iddia ederek, bu rivâyeti mevzû 

addetmiş ve İbn Cumey‘in kezzâb olduğunu, 

dolayısıyla rivâyetlerinin red edilmesi gerektiğini ifade 

                                                           
428 Müslim, “Sıfâtü’l-Munâfikîn”, 11. 
429 İbn Hazm, el-Muhallâ, XII, s. 160. 



243 
 

etmiştir.430 İbn Cümey‘ hususunda İbn Hazm ile aynı 

kanaati taşıyan İbn Hibbân da İbn Cümey‘in güvenilir 

râvilerden, onların rivâyet etmeyeceği haberleri 

naklettiğini zikretmiş; bu fahiş hatasından dolayı onun 

rivâyetlerini geçersiz hale getirdiğini ifade ederek 

Yahyâ b. Sa‘îd’in de ondan hadis nakletmediğini 

söylemiştir.431 Diğer taraftan İbn Hibbân, Kitâbü’s-

Sikât’ında, İbn Cümey‘i güvenilir râviler arasında 

saymıştır.432 

3.6. Ebû Alî el-Gassânî (ö. 498/1105)433 

Ebû Alî el-Gassânî (ö. 498/1105)’nin Sahîhayn’ın 

bazı nüshalarının rivâyeti sırasında senedlerde yapılan 

hataları, et-Tenbih ‘ale’l-Evhâmi’l-Vaki‘a fi’s-Sahîhayn min 

Kibeli’r-Ruvvât adlı eserinde ele almış, Takyîdü’l-

                                                           
430  İbn Hazm,  İhkâm, V, s. 22-23; Hadisin tamamı için bkz. Müslim, 

“Sıfatü’l-Munâfikîn”,  27. 
431 İbn Hibbân,  Ebû Hâtim Muhammed b. Ahmed b. Hibbân b. 

Muâz el-Bustî, el-Mecrûhîn mine’l-Muhaddisîn ve’d-Duafâ ve’l-

Metrûkîn, (Thk. Mahmûd İbrâhîm Zâyed), Dâru’l-Vâ‘î, Haleb 

1976, III, s. 78-79. 
432 İbn Hibbân, es-Sikât, Dâiretü’l-Ma‘ârifi’l-Osmâniyye, 

Haydarabad 1973, V, s. 492. 
433 Adı Hüseyin b. Muhammed b. Ahmed el-Gassânî el-Ceyyânî el-

Endülüsî, künyesi ise Ebû Alî’dir. Yaşadığı dönemde devrin en 

tanınmış hadis âlimlerinden biri olan Ebû Alî el-Gassânî, Kurtubâ 

câmiinde hadis derslerini vermiştir. Hadis eselerinin birçoğunu 

tashih ettiği kaynaklarda zikredilmektedir. Gassânî, 498/1105 

tarihinde Rabat’ta vefat etmiştir. Bkz. İbn Hallikân, Vefeyât, II, s. 

180; Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, IX, s. 148-151; Kettânî 

Fihrisü’l-Fehâris, II, s. 887-888; Ziriklî, A‘lâm, II, s. 255. 



244 
 

Muhmel ve Temyîzü’l-Müşkil adlı eserinde ise 

Dârekutnî’nin eleştirdiği rivâyetlerin dışında kalan 

bazı hadisleri de eleştirmiştir.434  

Ebû Alî el-Ğassânî, Takyîdü’l-Muhmel ve Temyîzü’l-

Müşkil isimli eserinin birinci bölümünde Buhârî’nin 

Sahîh’indeki râvilerin yanılgıları hususunda toplam 

yüz otuz yedi yanılgı/hata tepit etmiştir. Bu hatalardan 

yüz on sekizi Sahîh-i Buhârî’nin nüshalarındaki 

problemlerle alakalıdır. O, bu problemler için nüsha 

karşılaştırması yaparak hataları tespit etmiştir. 

Nüshalardaki problemlerin dışında kalan on dokuz 

hata da Buhârî’deki hadislerin illetli olduğu 

hakkındadır.435 Onun tespit ettiği bu illetler, Mursel bir 

senedi muttasıl olarak rivâyet etmek, senedindeki 

râviyi hazfetmek veya ziyâde etmek, senedlerdeki 

mühmel râviyi yanlış lakap ve künyelerle 

tanıtmaktır.436 

Örneğin Ebû Ali el-Gassânî, Sahîh-i Buhârî’de yer 

alan, Ahmed b. Muhammed Merdeveyh → Abdullah 

b. Mübarek → Yunûs b. Yezîd → Zührî → 

Abdurrahmân b. Abdillah b. Ka‘b → Ka‘b b. Mâlik 

senediyle nakledilen “Hz. Peygamber (s.a.s.) yapacağı bir 

                                                           
434 Gassânî, Takyîdü’l-Mühmel, II, s. 501-936. 
435 Gassânî, Takyîdü’l-Mühmel, II, s. 501-761. 
436 Bu rivâyetlerin Takyîdü’l-Mühmel’deki sıralaması ise şu 

şekildedir. 2, 4, 23, 24, 40, 41, 49, 51, 52, 68, 72, 84, 87, 90, 128, 130, 

132, 133 ve 134 hadislerdir.  



245 
 

gazveye gitmek istediğinde o gazveyi muhakkak başka bir 

gazve ile örterdi.”437 hadisini, senedinde bizzat Buhâri 

tarafından irsâl yapıldığı gerekçesiyle tenkid etmiştir. 

Ğassânî, Buhârî’nin bu senedle naklettiği bu rivâyette 

Abdurrahmân’ın dedesinden hadis semâ‘ının sabit 

olmadığını belirtmiş, bu durumda mursel olması 

gereken bu rivâyeti Buhârî muttasıl formunda 

naklettiğini, Dârekutnî’nin de bu rivâyeti mursel 

olarak kabul ettiğini ifade etmiştir. 438 

Dârekutnî mezkûr rivâyeti değerlendirerek, 

Buhârî, Ahmed b. Muhammed kanalıyla Abdullah b. 

Mübârek’ten mursel olarak; Abdurrahman b. Abdullah 

ile dedesi Ka‘b b. Mâlik arasında hiç kimseyi 

zikretmeden nakletmesi, bu hadisin diğer sahîh 

tarîklerine muhalif olduğunu ifade ederek bu rivâyeti 

mursel şeklinde değerlendirmiştir.439 

İbn Hacer el-Askalânî ise, Ahmed b. Muhammed 

tarîkiyle gelen bu hadisin şâz durumuna düştüğünü 

kabul ederek Dârekutnî’nin tenkidini kabul ettiğini 

imayla da olsa bunu ifade etmiştir. O, bununla birlikte 

Abdurrahmân’ın rivâyeti hem babası vasıtasıyla hem 

de bizzat dedesinden işitmiş olmasının mümkün 

olabileceğini ve Buhârî’nin bu nedenden ötürü rivâyeti 

iki tarîkle naklettiğini ifade ederek onu savunmuştur. 

                                                           
437 Buhârî, “Cihâd”, 103. 
438 Ğassânî, Takyîdü’l-Mühmel, II, s. 632. 
439 Dârekutnî, el-İlzâmât ve’t-Tatabbü‘,  s. 243-244. 



246 
 

Sahîh’-i Buhârî’deki hadiste Abdurrahmânın hadisi 

“Ka‘b’tan işittim” diyerek nakletmiş olmasını da buna 

bir delil olarak sunan İbn Hacer el-Askalânî, Ahmed b. 

Muhammed’in şâz konumuna düşen rivâyetini tahdîs 

etmiş olmasının, hadisin muttasıl senedlere itimad 

eden Buhârî için bir illet meydana getirmediğini de 

belirtmiştir. 440 

Ebû Ali Ğassânî, Buhârî’nin el-Câmiu’s-Sahîh’inde 

tenkid ettiği hadisler arasında İbrâhîm b. Musâ → 

Hişâm es-Sân‘ânî → İbn Cüreyc → Atâ (el-Horosânî) 

→ İbn Abbâs’tan nakledilen “Nuh Kavmindeki vesenler, 

sonradan Arap kavminde oldu. Vedd putuna gelince; o, 

Devmetü’l-Cendel’de Kelb kabilesinin idi. Suvâ putu, 

Huzeyl kabilesinin idi. Yeûs, Murâd kabilesinin, sonra da 

Yemen’in Sebe’ şehrenin yanında el-Cevf mevkiinde Gutayf 

oğullarının idi. Yeûk, Yemenli bir kabile olan Hemdân’ın 

idi. Nesr’de Himyer’in Zu’l-Kelâ‘ hanedânının idi.”441 

rivâyetidir. Buhârî’nin İbrahim b. Mûsâ tarîkiyle442 

rivâyet ettği bu hadisin senedini en başta Ebû Mes‘ûd 

                                                           
440 İbn Hacer el-Askalânî, Hedyü’s-Sârî, s. 959. 
441 Buhârî, “Tefsir (Nuh Süresi)”, 1. 
442 Buhârî bu tarîkle bir hadis daha nakletmiştir. Bu hadis senediyle 

birlikte şöyledir. İbrâhim b. Mûsâ → Hişâm es-San‘ânî → İbn 

Cüreyc → Atâ’ (el-Horasânî) → İbn Abbâs’tan naklettiği “…Harb 

ehli olan müşriklerden bir kadın Medine’ye Müslüman olarak 

hicret edince, üç hayız görünceye ve temizleninceye dek 

evlenilmek üzere talip olunmazdı. Temizlendiği zaman onunla 

nikâhlanmak helal olurdu...” Hadisin tamamı için bkz. Buhârî, 

“Talâk”, 19. 



247 
 

ed-Dımeşkî sorunlu bulmuştur. Çünkü İbn Cüreyc, bu 

hadisi tefsirinde Atâ el-Horasânî’den bu formda 

rivâyet ettiğini ifade etmiştir. Ğassânî de bu rivâyetteki 

problem hususunda Ebû Mes‘ûd’la aynı kanaati 

taşıyarak bu hususta yerinde bir tenkiddir demiştir. 

Çünkü İbn Cüreyc, Atâ (el-Horosânî)’den rivâyeti 

işitmemiş, oğlu Osmân’dan aldığı kitaptan rivâyet 

etmesine rağmen ‘Ahberanâ’ lafzını kullanmıştır.443 İbn 

Hacer el-Askalânî, isnadda ismi geçen Atâ’nın, Atâ b. 

Ebî Rebâh olabileciği düşüncesiyle mezkûr tenkide 

cevap vermeye çalışmışsa da, sonuç olarak şunu ifade 

etmiştir: “Bu, benim için mantıklı/ mâ’kul bir cevap 

vermekte başarı sağlayamadığım yerlerden 

birisidir.”444  

Sahîh-i Müslim’e gelince, Ebû Ali el-Ğassânî 

Takyîd’inin ikinci bölümünde Müslim’e yönelik yüz 

otuz sekiz yerde eleştiride bulunmuştur. Yöneltiği bu 

tenkidlerin yüz altısı Sahîh’in nüshalarıyla alakalı olup, 

geriye kalan otuz iki tenkid ise, hadislerde bulduğu 

illetlerle ilgilidir. Ğassânî “İlelü Müslim” bölümünde 

tenkid ettiği rivâyetlerden on bir tanesinde hatanın 

                                                           
443 Gassânî, Tadyîdü’l-Mühmel, II, s. 701-702; İbn Hacer el-Askalânî, 

Hedyü’s-Sârî, s. 392-393; a.mlf. Fethu’l-Bârî,  VIII, s. 667-668; IX, s. 

418. 
444 İbn Hacer el-Askalânî, Fethu’l-Bârî, VIII, s. 667-668; IX, s. 418; 

a.mlf. Hedyü’s-Sârî, s. 392-393. 



248 
 

doğrudan Müslim’den kaynaklandığını ifade 

etmiştir.445  

Örneğin Ebû Ali el-Ğassânî’nin Sahîh-i Müslim’de 

tenkid ettiği hadislerden olan Züheyr b. Harb → Yahyâ 

b. Said → Humeyd- (ح): Ebû Bekr b. Ebî Şeybe → 

İsmâîl b. Uleyye → Humeyd et-Tavîl → Ebû 

Râfi‘→Ebû Hüreyre’den naklettiği “Sübhânallah! 

Mümin necis olmaz”446 rivâyetidir. Ğassânî, Müslim’in 

naklettiği bu rivâyetin senedinde Bekr b. Abdillah el-

Müzenî isimli ravînin düştüğünü söyleyerek senedin 

inkitâ‘a uğradığını ifade etmiştir.447 Ğassânî, 

sözkonusu senedin, Humeyd → Bekr b. Abdillah el-

Müzenî → Ebû Râfi‘→ Ebû Hüreyre şeklinde olduğu, 

Buhârî’nin ve İbn Ebî Şeybe’nin senedi bu formda 

naklettiğini söylemiştir. 448  Kâdî Iyâz ve Nevevî de söz 

konusu senedin Bekr b. Abdillah’tan dolayı inkitâ‘a 

uğradığını ve dolayısıyla bu hadisin munkatı‘ şeklinde 

değerlendirilmesi gerektiğini ifade etmişlerdir.449 

                                                           
445 Ğassânî, Takyîdü’l-Mühmel, III, s. 763-936. 
446 Müslim, “Hayz”, 115. 
447 Ğassânî, Tadyîdü’l-Mühmel, III, s. 807-808. 
448 Buhârî, “Gusl”, 23; İbn Ebî Şeybe, Ebû Bekr Abdullah b. 

Muhammed b. İbrahîm, el-Kitâbü’l-Müsannef fi’l-Ehâdîs ve’l-Asâr, 

(Thk. Kemâl Yûsuf el-Hût), Mektebetü’r-Rüşd, Riyad 1989, I, s. 

159. 
449 Kâdî Îyâz, İkmâlü’l-Mü‘lim bi Fevâidi Müslim, (Thk. Yahyâ İsmâîl), 

Dâru’l-Vefâ, el-Mansura 1998, II, s. 226; Nevevî, Şerhu’l-Müslim, 

IV, s. 290. 



249 
 

Özetle şunu diyebiliriz ki, Ebû Alî el-Ğassânî 

Takyîdü’l-Mühmel adlı eserinde Sahîhayn’a yöneltiği 

tenkidleri sened ve râvi cihetinden yaptığı tenkidler ve 

bu iki eserin farklı nüshalarından kaynaklanan 

hatalardan dolayı yaptığı tenkidler olmak üzere iki 

türlüdür. Onun sened ve râvilere yönelik yaptığı 

tenkidlerin çoğu daha önceden Dârekutnî ve Ebû 

Mes‘ûd ed-Dımeşkî’nin eleştirdiği rivâyetlerdir.   

3.7. Takıyyüddin İbn Teymiyye (ö. 728/1328) 

Sahîhâyn’ın otoritesi konusunda İbnü’s-Salâh’ın 

izinden giden ve hadislerinin sıhhati üzerinde icmâ 

olduğu fikrini kabul eden İbn Teymiyye, Sahîhâyn’daki 

mevcut yirmi kadar rivâyeti de tenkide tabi tutmuştur. 

Hem icmâın olduğunu ifade etmek hem de eserlere 

yönelik çeşitli tenkidlerde bulunmak tenâkuz arz eden 

bir durum gibi görünse de aslında bir çelişki söz 

konusu değildir. Zira İbn Teymiyye, Sahîhâyn’ın bütün 

rivayetleri üzerinde bir icmâın olduğunu dile 

getirmemiş, tenkid edilen haberler dışında bir icmâın 

olduğunu savunmuştur.450 

Eleştirilerin çoğu Müslim’in naklettiği rivâyetlerle 

ilgilidir.451 Yapılan tenkidler sert olmayıp genelde 

                                                           
450 İbn Teymiyye, Mecmu‘atü’l-Fetevâ, XVIII, s. 13-16. 
451 Feryevâî, Abdurrahmân b. Abdilcebbâr, Şeyhu’l-İslâm İbn 

Teymiyye ve Cuhûdühü fî’l-Hâdîs ve Ulûmih, IV, Dâru’l-Âsıme, 

Riyad 1996, I, s. 533. Salih Özer, Sünnet ve Hadisi Yeniden 



250 
 

mevcut bazı hadislerin sened ve metinlerinde yapılan 

galatlarla alakalıdır. Örneğin İbn Temiyye, Buhâri’nin 

Sahîh’inde naklettiği, Hz. Peygamber’in (s.a.s.) Hz. 

Meymûne ile ihramlı iken evlendiği hadisini tenkid 

etmiştir. Buhârî,  Ebü’l-Muğire Abdülkuddûs b. el-

Haccâc → Evzâî → Atâ‘ b. Ebî Rabâh → İbn Abbâs 

tarîkiyle  “Hz. Nebî (s.a.s.) ihramlı iken Meymûne ile 

evlendi.”452 Şeklinde bu rivâyeti nakletmiştir.  

İbn Teymiyye,  Buhârî mezkûr rivâyet dışında, 

birini ta‘lîk şeklinde diğerinin ise lafzında yapılmış 

ziyâde ile İbn Abbâs tarîkiyle iki hadis daha 

naklettiğini,453 dolaysıyla bu hadisler arasında tercihi 

mümkün olmayacak şekilde bir ızdırâbın meydana 

geldiğini ifade etmiş ve işin aslının Hz. Peygamber’in 

onunla ihramsızken evlendiği şeklinde 

olduğudur.454Ayrıca O, başka bir yerde mezkûr hadisi 

her ne kadar Buhârî sağlam ve güvenilir râvilerden 

                                                                                                            
Düşünmek İbn Teymiyye Örneği, Pınar Yay., İstanbul 2004, s. 253-

254. 
452 Buhârî, “Cezâü’s-Sayd”, 12; “Meğâzî”, 43; “Nikâh”, 30; Nesâî, 

Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şu‘ayb, Sünenü’n-Nesâî, (Thk. Yâsir 

Hasan-‘İzzeddîn ed-Dalî), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2105, 

“Nikâh”, 37. 
453 “Umretü’l-Kazâ sırasındaydı ve Zifafa ihramsız girmişti. 

Meymûne Serif’te vefat etti. Bkz. Buhârî, “Meğâzî”, 43. 
454 İbn Teymiyye, Şerhu Umdeti’l-Fıkh, min Kitâbi’t-Tehâre ve’l-Hacc, 

(Thk. Su‘ûd Sâlih Utayşân), Mektebetü’l-Ubeykân, Riyad 1993, 

III, s. 190-202; a.mlf, ‘İlmü’l-hadîs, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 

1985, s. 60. 



251 
 

nakletmişse de, rivâyetin metninde galatın meydana 

geldiğini ifade etmiştir.455 

İbn Abdilberr en-Nemerî (ö. 463/1071), Mâlik’in el-

Muvattâ’sına şerh yazdığı et-Temhîd adlı eserinde, İbn 

Abbâs’ın hadisine muarız olarak, doğrudan 

Meymûne’den Rasûlullah’ın kendisiyle, ihramda 

değilken nikâhlandığına dair bir hadis 

nakledilmiştir.456 Rasûlullah’ın ihramlı değilken 

nikâhlandığını belirten hadisin değişik senedlerle 

mervî olunduğunu ve İbn Abbâs rivâyetinin de sahîh 

bir senedle nakledildiğini ifade ederek “Tek bir şahsın 

vehme kapılma ihtimalinin bir cemâatin vehme 

kapılma ihtimalinden daha fazladır.” diyerek İbn 

Abbâs’ın vehme düşmüş olabileceğini dolaylı olarak 

ifade etmiştir. Ayrıca o, İbn Abbâs’ın mezkûr 

rivâyetinin ihramlıyken nikâhlanmayı nehyeden 

rivâyete457 de muhalif olduğunu belirterek bu kanaatini 

pekiştirmektedir.458 

                                                           
455 İbn Teymiyye, Mecmu‘atü’l-Fetevâ, XIII, s. 353. 
456 Müslim, “Nikâh”, 48; Ebû Dâvûd, “Menâsik”, 38; Tirmizî, 

“Hac”, 23; Nesâî, “Nikâh”, 38; Muvattâ, “Hac”, 70; Ahmed b. 

Hanbel, Müsned, XXXXIV, s. 397-411-412. 
457 Müslim, “Nikâh”, 41; Ebû Dâvûd, “Menâsik”, 38;  Ahmed b. 

Hanbel, Müsned, I, s. 508. 
458 İbn Abdilberr, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillah en-

Nemerî, et-Temhîd limâ fi’l-Muvattâ mine’l-Me‘ânî ve’l-Esânîd, (Thk. 

Mustafâ b. Ahmed el-Ulvî- Muhammed Abdülkebîr el-Bekrî), 

Vizâretü Umûmi’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, Mağrib, 1968, III, 

s. 153. 



252 
 

İbn Hacer el-Askalânî de Ahmed b. Hanbel, Said 

b. el-Müseyyeb’in (ö. 94/713) İbn Abbâs’tan ve 

Meymûne’den mervî olunan her iki rivâyeti 

incelediğini ve “Her ne kadar Meymûne İbn Abbâs’ın 

teyzesi oluyorsa da o, Hz peygamber’in ihramsızken 

nikâhlandığını karıştırarak yanılgıya düşmüştür” 

dediğini nakletmiştir. İbn Hacer el-Askalânî 

rivâyetlerin arasını cem ve telif etmek maksadıyla bazı 

te’villerde bulunduktan sonra, İbn Abbâs’ın rivâyetini 

tashih etmek için Hz. Aişe ve Ebû Hüreyre’den de bu 

tarzda rivâyetlerin nakledildiğini belirtmiştir.459 

Nevevî ise ulemânın mezkûr iki rivâyet üzerinden 

ihramlının nikâhı mevzusunda ihtilaf ettiğini 

belirterek Mâlik, Şâfiî, Ahmed ve ashâbın genelinin, 

ihramlının nikâh akdinin sahîh olamayacağını 

söyleyerek bu husustaki rivâyetleri referans aldıklarını, 

diğer taraftan Ebû Hanîfe ve Kûfe ulemâsının 

Meymûne’yle ilgili rivâyeti bâz alarak bunu caiz 

gördüklerini belirtir. Cumhûr ise buna cevâz verenlere 

karşı Hz. Peygamber’in Meymûne ile ihramlı iken 

evlendiği hadisini nakleden İbn Abbâs’ın aksine 

ashâbın genelinin ihramlı değilken evlendiği şeklinde 

rivâyette bulunduklarını söyleyerek Ebû Hânife ve 

Kûfelilere itiraz ettiklerini, oysa İbn Abbâs bu 

rivâyetinde tek kaldığını, Meymûne ve Ebû Râfî’nin 

ihramlı değilken evlendiği şeklinde rivâyette 

                                                           
459 İbn Hacer el-Askalânî, Fethu’l-Bârî, IX, s. 165-166. 



253 
 

bulunduklarını, bu iki zatın İbn Abbâs’ın aksine Hz. 

Peygamber’e bu konuda daha yakın ve daha fazla 

malûmât sahibi olduklarını, çünkü bunların zabt 

hususunda İbn Abbâs’tan daha iyi derecede 

olduklarını söyler. Daha sonra Nevevî, birbirine 

muhalif bu iki hadisi sahîh olmaları ihtimaline binâen 

aralarını cem ve telif etme gayretine girişir.460 

Kanaatimize göre Meymûne validemizin rivâyeti İbn 

Abbâs’ın rivâyetinden daha sahîh gözükmektedir. 

Çünkü kendisi bizzat Hz. Peygamber’le nikâhlandığı 

için doğal olarak kendisiyle alakalı bu durumu elbette 

başkalarından daha iyi bilmesi icâb eder. 

İbn Teymiyye’nin Buhârî’nin Sahîh’inde tenkid 

ettiği rivâyetlerden biri de, Hz. Peygamber (s.a.s.)’in 

Kâbe’de namaz kılmadığı şeklindeki hadistir. Buhârî 

bu hadisi Saîd b. Ebî Meryem → Abdullah b. Vehb → 

Yuınûs b. Yezîd → Zührî → Sâlim b. Abdillah → 

Abdullah b. Ömer tarîkiyle “Semânın suladığı 

mahsüllerde onda bir... zekât vardır.” hadisini naklettikten 

sonra açıklama kısmında “Nitekim el-Fadl İbn Abbâs: 

“Nebî (s.a.s.) Kâbe’de namaz kılmadı” şeklinde rivâyet 

etti. Bilâl ise: “Kâbe’de namaz kılmıştır”  dedi.”461 İbn 

                                                           
460 Nevevî, Şerhu’l-Müslim, IX, s. 197. 
461 Buhârî, “Zekât”, 55. 



254 
 

Teymiyye, âlimler katında sahîh olanın Bilâl’den gelen 

ve aksi olan hadis olduğunu ifade etmiştir.462 

İbn Hacer el-Askalânî de bu husustaki 

ihtilaflardan baksederek mezkûr rivâyetlerin arasını 

cem ve telif etme gayretine girmekte, Usâme b. Zeyd 

muhtemelen Hz. Peygamber’in namaz kıldığı anı 

görmediğinden, başkasına karşı yalnız kendi bilgisi 

dâhilinde olan bir şeyi dile getirdiğini söylemiştir.463 

Diğer taraftan Zeylâ‘î (ö. 762/1360) ise, Usâme’nin 

rivâyetine karşın Bilâl’in hadisinin daha sahîh 

olduğunu söyleyerek Ahmed b.Hanbel’in Müsned’inde 

İbn Hibban ise es-Sahîh’inde Hz. Rasûlullah’ın Kâbe’de 

namaz kıldığına dair nakilde bulunduklarını söyler.464 

Şunu ifade edelim ki, İbn Teymiyye’nin Buhârî ve 

Müslim’e yönelik tenkidleri bağlamında, galatın 

Buhârî’den ziyade en fazla Sahîh-i Müslim’de olduğunu 

ifade etmiş ve buna bir takım misaller zikretmiştir. 

Tespit edebildiğimiz kadarıyla, İbn Teymiyye, 

Müslim’in rivâyetlerinden sadece “Türbe” hadisi 

şeklinde bilinen Allah’ın dünyayı cumartesi günü 

yarattığı hadisini Kur’ân’a muârız olduğu gerekçesiyle 

                                                           
462 İbn Teymiyye, ‘İlmü’l-hadîs, s. 60; a.mlf. Mecmu‘atü’l-Fetavâ, 

XVIII, s. 73. 
463 İbn Hacer el-Askalânî, Fethu’l-Bârî, III, s. 465. 
464 Zeylâ‘î, Nasbü’r-Râye, II, s. 320. 



255 
 

reddetmiştir.465 İbn Teymiyye’nin Müslim’in, es-

Sahîh’inde reddettiği tek rivâyet olan bu türbe hadisini 

Müslim, Süreyc b. Yunûs → Haccâc b. Muhammed → 

İbn Cüreyc → İsmâîl b. Ümeyye → Eyyûb b. Hâlid → 

Abdullah b. Râfî‘→ Ebû Hüreyre’nin: Hz. Rasûlullah 

(s.a.s.) elimden tutarak şöyle buyurdular: “Allah (c.c.) 

yeri cumartesi günü yaratmış, o toprakta dağları pazar 

günü, ağaçları pazartesi günü, sevilen şeyleri salı günü, 

nuru çarşamba günü yaratmış, yerin üzerine hayvanları 

perşembe günü yaymıştır. Âdem (a.s.)’ı da cuma günü 

ikindiden sonra mahlûkatın en sonunda ve cuma saatlerinin 

nihayetinde, ikindi ile akşam arasında yaratmıştır.”466 

Şeklinde rivâyet etmiştir. 

İbn Teymiyye bu mezkûr rivâyet hakkında şunları 

kaydeder: “Buhârî ve Yahyâ b. Ma‘în ve daha başkaları 

hadis ilminde Müslim’den daha fazla bilgili olup bu 

rivâyeti ta‘n etmişlerdir. Buhârî bu ifadenin Hz. 

Rasûlullah’ın değil Ka‘bü’l-Ahbâr’ın sözü olduğunu 

ifade etmiştir. Aynı şekilde Beyhakî’de bu rivâyetin 

ma‘lûl olduğunu belirtmiş, onun Ebû Hüreyre’nin Hz. 

Rasûlullah’tan bir rivâyeti olmadığını ve bunda galatın 

olduğunu ifade ederek bunu zayıf sayanlara 

muvafakat etmişlerdir.”467 İbn Teymiyye, başka bir 

                                                           
465 İbn Teymiyye, Mecmu‘atü’l-Fetavâ, I, s. 256-257; XVIII, s. 235-236; 

a.mlf. İlmu’l-Hadîs s. 62. 
466 Müslim, “Sifetü’l-Kiyâme”, 27. 
467 İbn Teymiyye, Mecmu‘atü’l-Fetevâ, XVII, s. 235-236; XVIII, s. 18. 



256 
 

yerde de bu mezkûr hadisin Kur’ân, sünnet ve icmâa 

ters düştüğünü, çünkü Allah, göğü ve yeri altı günde 

yarattığını, yaratmanın son gününün Âdem’i yarattığı 

gündür ki bu da Cuma günüdür. Oysaki bu rivâyette 

yaratmanın yedi gün olduğu mervî olunduğundan 

galat olmuştur. Doğrusu bu mezkûr rivâyetten daha 

sahîh bir senedle nakledilmiş “yaratmanın ilk günü 

pazar günü olduğu ” hadisi daha sahîh olduğunu 

belirterek bu rivâyet sahîh ve sabit olana muhalefeti 

nedeniyle ta‘n edilmiştir.468  

İbn Teymiyye’nin de işaret ettiği gibi Buhârî et-

Târîhu’l-Kebîr’inde bahse konu olan hadisi senediyle 

birlikte verdikten sonra: “Bazı âlimlere göre Ebû 

Hüreyre bu rivâyeti Ka‘b’ın sözü olarak nakletmiştir ki 

en sahîh olan da budur.” diyerek kendi şahsi kanaatini 

belirtir.469 Ebû Bekr el-Enbârî (ö. 360/970) ve Ebü’l-

Ferec İbnü’l-Cevzî (ö. 597/1201) gibi âlimler, bu 

mezkûr rivâyetin sahîh olduğunu kabul edenlerden 

oldukları söylenmiştir.470 

                                                           
468 İbn Teymiyye, Kaidetün Celîle fi’t-Tevessül ve’l-Vesîle, (Thk. Rabî‘ 

b. Hâdî Umeyr el-Medhalî), Mektebetü’l-Furkân, Ucmân 2001, s. 

981-188; a.mlf. el-Cevâbü’s-Sahîh limen Beddele Dîne’l-Mesîh, (Thk. 

Alî b. Hasan-Adülazîz b. İbrâhîm-Hamdân b. Muhammed), 

Dâru’l-Âsime, Riyad, 1999, II, s. 443-445. 
469 Buhârî, et-Târîhu’l-Kebîr, (Thk. Muhammed Abdülmu‘îd Hân), 

Dâiretü’l-Me‘ârifi’l-Osmâniye, Haydarabad, t.y., I, s. 413-414. 
470 İbn Teymiyye, Mecmu‘atü’l-Fetevâ, XVIII, s. 18. 



257 
 

İbn Kesîr de bu mezkûr rivâyeti senediyle beraber 

naklettikten sora bu hususta şunları söyler: “Bu hadis, 

Müslim’in garâibindendir. Bu hadis hususunda, Alî b. 

el-Medînî, Buhârî ve birçok hadis hâfızı konuşmuş ve 

bu rivâyetin Ka‘b’ın sözü olduğunu belirtmişlerdir. 

Ebû Hüreyre bunu ancak Ka‘b’ın bir sözü olarak 

işitmiştir. Bazı râviler bunu farketmeyerek merfû 

şeklinde nakletmişlerdir. Bunu, Beyhakî de 

belirtmiştir.”471 

İbnü’l-Kayyım el-Cevziyye, bu hadiste olan 

hatanın, rivâyetin merfû olarak nakledilişinde 

olduğunu söylemektedir. Bu, ancak Ka‘bü’l-Ahbâr’ın 

ifadesidir. Hadisçiler de bu şekilde belirtmişlerdir. 

Keza ulemâdan birçoğu da bunu söylemişlerdir. Bu 

rivâyetin merfû bir hadis değil de Ka‘b’ın sözü olduğu 

meselesi onların dedikleri gibidir. Zira Allah; gökleri, 

yeri ve ikisi arasındaki şeyleri altı günde yarattığını 

söylemesine karşın bu rivâyette ise bu yaratmanın yedi 

gün şeklinde geçmektedir.472 

Bu hadise tenkid yöneltenlerden biri de Mehmed 

Sait Hatiboğlu’dur. Hatiboğlu, mezkûr hadisle ilgili 

tenkidlerini “Müslim’de Hz. Peygamber’e yamanmış 

                                                           
471 İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-‘Azîm, Müessesetü’r-Rayyân, Beyrut 

2006, I, s. 88.  
472 İbnü’l-Kayyım el-Cevziyye, el-Menâru’l-Münîf fi’s-Sahîhi ve’d-

Da‘îf, ( Abdülfettâh Ebû Gudde), Mektebetü’l-Matbû‘âti’l-

İslâmiyye, Haleb 1970, s. 84-85 



258 
 

gayr-i İslâmi bir görüş” başlığı altında yaparak; Bu 

rivâyetin Müslim’de Hz. Peygamber’in hadisi olarak 

geçiyor oluşunun râvi yanlışı olabileceğine, Müslim’in 

bunun farkına varamamış olma ihtimaline 

bağlamıştır.473 Ayrıca o,  Ebû Hüreyre ile Ka‘b b. 

Mâlik’in arasındaki ilişkiye dikkatleri çekmek adına 

Busr b. Sa‘îd (ö. 100/718)’den şu anektodu aktarır: 

“Allah’tan korkun, hadiste dikkatli olun Vallahi şuna 

şahid olduk ki, Ebû Hüreyre ile meclis kurardık. O, 

Hz. Peygamber’den ve Ka‘b’dan rivâyette bulunup 

giderdi. İçimizden bazısının Hz. Peygamber’in sözünü 

Ka‘b’a, Ka‘b’ınkini de Hz. Peygamber’e isnad ederek 

rivâyet ettiğini işitmişimdir.”474 

İbn Teymiyye’nin Müslim’in es-Sahîh’indeki 

hadislere yönelttiği tenkidlere başka misal olarak 

Müslim’in, Ebû Bekr b. Ebî Şeybe → İsmâîl b. Uleyye 

→ Süfyân → Habîb → Tâvus tarikiyle → İbn Abbâs’tan 

naklettiği: “Hz. Rasûlullah (s.a.s)’in güneş tutulduğu vakit 

sekiz rükû ile dört secdelik namaz (iki rekât) namaz 

kıldırdı.”475Şeklindeki rivâyetidir. 

                                                           
473 Hatiboğlu, Hadis Tetkikleri, s. 116; Özer, Kızılkaya, a.g.e., s. 38.  
474 Müslim, Kitâbü’t-Temyîz, (Muhammed Mustafâ el-A‘zamî), 

Mektebetü’l-Kevser, Riyad 1990, s. 971; Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-

Nübelâ, II, s. 606; Hatiboğlu, Hadis Tetkikleri, s. 116. 
475 Müslim,” Küsûf”, 18-19.  



259 
 

Bu rivâyetin dışında Müslim, İbn Abbâs’tan 

“…dört rükû, iki secde, iki rekât”476 şeklinde bir rivâyet 

daha naklettiğini görmekteyiz. Ayrıca Müslim, İbn 

Abbâs’tan naklettiği rivâyetler dışında Hz. Aişe’den de 

“…dört rükû, iki secde, iki rekât,”477 “….dört rükû, dört 

secde, iki rekât”478, “üç rükû, dört secde, iki rekât”479 ve 

“…altı rükû, dört secde”480 şeklinde dört farklı rivâyette 

bulunmuştur.  

İbn Teymiyye, güneş tutulması namazına ilişkin 

Müslim’in rivâyetlerinde hatanın meydana geldiğini 

belirterek, bu namazın üç veya dört rükûlu değil de, 

iki rükûlu şeklinde mervî olunanların doğru olduğunu 

ifade etmiştir. Çünkü Hz. Âişe’den, İbn Abbâs’tan ve 

İbn Ömer’den, Hz. Rasûlullah’ın, güneş tutulması 

anında cemâatle iki rekât namaz ve her rekâtında iki 

rükû olarak kıldığına dair tevâtüren rivâyetler 

nakledilmiştir. Bu yüzden Buhârî, bu sahîh olan 

rivâyetler dışında diğerlerini almamıştır. Çünkü o, 

hadis ilminde Müslim’den daha ariftir. Dolayısyla Şafiî 

ve daha başkaları üç ve dört rükûlu şeklinde 

nakledilmiş rivâyetleri zayıf addetmişlerdir. Ahmed b. 

                                                           
476 Müslim,  “Küsûf”, 17. 
477 Müslim, “Kusûf”, 1. 
478 Müslim, “Küsûf”, 4-5. 
479 Müslim, “Küsûf”, 6. 
480 Müslim, “Kusûf”, 7. 



260 
 

Hanbel’in iki rivâyetinden en sahîh olarak nakledilen 

rivâyet de budur.481 

İbn Teymiyye son olarak galatın olduğu rivâyetler 

üzerinden makûl bir eleştiride bulunur: Hz. 

Peygamber, güneş tutulma namazını ömrü boyunca 

sadece bir defa, o da oğlu İbrâhîm vefat ettiğinde 

kılmıştır. Rasûlullah’ın, Küsûf namazını üç veya dört 

rekâtlı olarak kıldığını ifade eden rivâyetlerde de, bu 

namazın ancak oğlu İbrâhîm’in vefat ettiği gün kıldığı 

geçmektedir. İbrâhîm iki defa ölmediği gibi 

Rasûlullah’ın İbrâhîm adında iki oğlunun olmadığı 

malumdur.482 

İbn Hibbân da İbn Abbâs’tan nakledilen ikinci 

rivâyetin (sekiz rükû) sahîh olmadığını, zira hadisi 

nakleden râvilerden Habîb b. Ebî Sâbit’in, (ö. 119/737) 

bu hadisi Tâvus’tan (ö. 106/725) sema‘ etmediğini ifade 

etmiştir.483 Beyhakî ise, İbn Abbâs’ın mezkûr 

rivâyetinin munkatı‘ olduğu, onda galatın meydana 

geldiğini söyleyerek, her ne kadar Habîb sikka 

                                                           
481 İbn Teymiyye, ‘İlmü’l-Hadîs, s. 67; a.mlf. Kâidetün Celîle, s. 185-

186; a. mlf.  Mecmu‘atü’l-Fetevâ, XVII, s. 236-237; XIV, s. 31; 

Mübârekfûrî, Ebü’l-‘Alâ Muhammed Abdurrahmân b. 

Abdürrahîm, Tuhfetü’l-Ahvezî bi Şerhi Câmii’t Tirmizî, Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, t.y., III, s. 114. 
482 İbn Teymiyye, ‘İlmü’l-Hadîs, s. 67; a.mlf. Kâidetün Celîle, s. 186. 
483 İbn Hibbân, Sahîhu İbn Hibbân, (Thk. Şuayb el-Arnâut), 

Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 1993, VII, s. 97; İbn Hacer el-

Askalânî, et-Telhîsü’l-Habîr fî Tahrîci Ehâdîsi’r-Râfi‘i’l-Kebîr, Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1989, II, s. 256. 



261 
 

addedilmişse de rivâyetlerde tedlîs yaptığı ve onun bu 

hadisi, Tâvus’tan işitiğinin belli olmadığını iddia 

etmiştir. Keza Beyhakî’ye göre Habîb, bu hadisi 

Tâvûs’tan sika olmayan birinden duymuş olabileceğini 

ifade etmiştir.484 

İbn Hacer el-Askalânî de Müslim’in İbn Abbâs’tan 

naklettiği bu mezkûr hadisi verdikten sonra, İbn 

Hibbân’ın bu rivâyetin sahîh olmadığını söylemiştir.485 

Ebü’l-‘Ula Muhammed el-Mübârekfurî (ö. 1353/1935) 

ise, Buhârî ve Müslim’in Sahîhayn’da486 naklettikleri 

Hz. Peygamber’in, Kusûf namazını iki rekâtlı ve dört 

rükûlu şeklinde kıldığını ifade eden hadislerin sahîh 

olduklarını, sekiz rükû olduğunu bildiren müslim’in 

hadisi hususunda ise zayıf olduğunu belirtmiştir.487 

3.8. Nâsırüddın el-Elbânî (ö. 1420/1999) 

Selefî ekolüne mensup ve son devir hadis 

âlimlerinden kabul edilen Nasirüddın el-Elbâni, 

çağımızda hadislere yönelik yapılabilecek tenkidlerin 

sadece senedlere yönelik olabileceğini savunmuştur. 

Bütünsel olarak icmaı kabul eden Elbânî, noksanlıktan 

münezzeh olmayı sadece Allah’ın kelamı için kabul 

                                                           
484 Beyhakî, es-Sünenü’l-Kübrâ, III, s. 327; İbn Hacer el-Askalânî, 

Telhîsü’l-Habîr, II, s. 256. 
485 İbn Hacer el-Askalânî, et-Telhîsü’l-Habîr, II, s. 256. 
486 Buhârî, “Küsuf”, 9; Müslim, “Küsûf”, 17. 
487 Mübârekfûrî, Tuhfetü’l-Ahvezî, III, s. 111. 



262 
 

ettiğinden488 Sahîhayn’da zikredilen kimi rivayetleri 

tenkid etmekten kaçınmamıştır. O, rivâyetlerin 

sıhhatinin tespiti konusunda yoğun çalışmalar yapmış 

ve bu çalışmalar sonucunda da birçok eser telif 

etmiştir. Elbânî, bu eserlerinde yeri geldiğinde 

Sahîhayn’da mevcut rivâyetlerden bazılarını isnâd 

cihetinden tenkide tabi tutmuş ve onların sahîh 

olmadığı sonucuna varmıştır.  

Hem icmâın olduğunu ifade etmek hem de 

eserlere yönelik çeşitli tenkidlerde bulunmak, tenakuz 

arz eden bir durum gibi görünse de aslında bir çelişki 

söz konusu değildir. Zira Elbânî, Sahîhâyn’ın bütün 

rivayetleri üzerinde bir icmâın olduğunu dile 

getirmemiş, tenkid edilen haberler dışında bir icmâın 

olduğunu savunmuştur.489 

Elbânî’nin Sahîh-i Buhârî’deki bazı hadislere 

yönelik yaptığı tenkidlere şu hadisleri örnek 

verebiliriz. Buhârî’inin, Bişr b. Merhûm → Yahyâ b. 

Süleym → İsmâîl b. Ümeyye → Sa‘îd b. Ebî Sa‘îd el-

Makberî’den → Ebû Hüreyre tarîkiyle naklettiği: “Üç 

sınıf insan vardır ki,  kıyamet günü ben onların hasmıyım: 

Benim adıma (yemin) edip sonra vazgeçen kimse, hür bir 

kimseyi satıp parasını yiyen kimse, bir işçiyi ücretle 

                                                           
488 İbn Ebi’l-‘İz, Şerhu ‘Akîdetü’t-Tahâviyye, s. 22-23. 
489 İbn Teymiyye, Mecmu‘atü’l-Fetevâ, XVIII, s. 30. 



263 
 

çalıştırdığı halde, ücretini vermeyen kimse”490 (kudsî) 

hadisidir.  

Elbânî, insaf sahibi kimselerin bu rivâyetin sahîh 

olduğunu söylemesi mümkün değildir. Zira bu hadisin 

bütün varyantlarında Yahyâ b. Süleym adında bir râvi 

vardır. Elbânî, bu râvinin adaleti hususunda ihtilafın 

meydana geldiğini söyleyerek mezkûr rivâyetin hem 

senedinde hem de metninde ızdırâb’ın var olduğunu 

iddia etmiştir.491 

Elbânî: “İbn Sa‘d, İbn Ma‘în, ve el-‘İclî, Yahyâ b. 

Süleym et-Tâifî’nin  ‘sika’ olduğunu belirtirken; Nesâî 

onun hakkında, ‘la be’se bih’ diyerek Ubeydullah b. 

Amr tarîkiyle nakledilen hadislerinin ise münker 

olduğu bilgisini ilave etmiştir. İbn Hibbân da es-Sikât 

adlı eserinde onu hatalı bir râvi şeklinde tavsif etmiştir. 

İbn Ebi Hâtim, onunla alakalı, “şeyhun sâlih, 

mahalluhu es-sıdk” şeklinde kanaat belirterek Yahyâ b. 

Süleym’in, rivâyetleri hıfz etmeksizin sadece yazdığını 

dolayısıyla onun hadisleriyle ihticâc olunamayacağını 

ifade etmiştir. Yakûb b. Süfyân da aynı 

değerlendirmelerde bulunmuş, Yahyâ b. Süleym’in 

yazı ve ezber rivâyetlerine dikkat çekerek, kitâbetle 

rivâyet ettiği hadislerin hasen, ezberden naklettiği 

rivâyetlerinin ise münker olduğunu söylemiştir. 

                                                           
490 Buhârî, “Buyû”, 106; “İcâre”, 10. 
491 Elbânî, Silsiletü’l-Ehâdîsid-Da‘îfe ve’l-Mevdû‘a ve Eseruhe’s-Seyyia 

fi’l-Umme, Dâru’l-Me‘ârif, Riyad 1992,  XIV, s. 590. 



264 
 

Ahmed b. Hanbel, “Yahyâ b. Süleym’in rivâyetlerde 

ihtilât yaptığını görünce ondan hadis almayı 

bıraktım.” söylemektedir. Sâcî ise, Yahyâ b. Süleym’in 

rivâyetlerde “vehm eden sadûk” bir zat olduğunu, 

Ubeydullah b. Amr rivâyetlerinde ise hata ettiğini, 

Ahmed b. Hanbel’in onu hoş görmediği bilgisini 

aktarır. Ebû Ahmed Hâkim, Yahyâ b. Süleym’i “hâfız” 

olmadığını belirtmiş, Dârekutnî “seyyiü’l-hıfz” 

olduğunu ifade etmiştir. Buhârî ise, Humeyd ‘nin 

Yahyâ b. Süleym’den tahdîs ettiği rivâyetlerinin sahîh 

olduğunu belirtmiştir. Elbânî, bu malumatlar “Yahyâ 

b. Süleym’in haddi zatında “sika” olduğunu fakat 

özellikle onun Ubeydullah b. Amr’dan naklettiği 

hadislerde hıfz yönünün zayıf olduğunun” altını 

çizmiştir. Elbânî, Buhârî’nin:“Humeydî’nin Yahyâ b. 

Süleym’den naklettiği hadisler sahîhtir.” şeklindeki 

ifadesinin, Humeydî’ dışında Yahyâ b. Süleym’den 

nakledilen rivâyetlerin sahîh olduğu şeklinde 

anlaşılması gerektiğini ifade eder. Ayrıca Elbânî, bu 

hadisin ne Buhârî ne de diğerlerince Humeydî tarîkiyle 

nakledilmediğini ifade etmiştir.492  

Elbânî, İbni Hacer el-Askalânî’nin “…Yahyâ b. 

Süleym’in sikalığı tartışmalıdır. Buhârî, ondan yalnızca 

bu hadisi mevsûl bir senedle nakletmiştir. et- Tâîfî’ye 

yapılmış eleştirilerin, Ubeydullah b. Amr’dan aktardığı 

                                                           
492 Elbânî, İrvâü’l-Galîl fî Tahrîci Ehâdîsi Menâri’s-Sebîl, el-

Mektebetü’l-İslâmî Beyrut 1985, V, s. 308-309. 



265 
 

rivâyetler hakkında olup, bu mezkûr rivâyette ise 

böyle bir durum söz konusu değildir.” şeklindeki 

değerlendirmesini doğru bulmayarak şunları ifade 

etmiştir: “Sâcî, Yahyâ b. Süleym’inin, Ubeydullah b. 

Amr’dan aktardığı rivâyetlerini istisna ederek et-

Tâifî’nin güvenirliliği hakkında farklı görüşler 

serdetmiştir. Diğer münekkitler ise, Sâcî’nin aksine 

Yahyâ b. Süleym’iyi mutlak manada tenkid ederek 

zayıf addetmişlerdir. Durum bu iken yapılacak tek 

şeyin, râvinin cerh edilme sebebi “suûl-hıfz” olması 

nedeniyle, hadis âlimlerinin usûl-ü hadis ilminde 

bilittifakla kabul ettiği müfesser cerhin tevsîke tercih 

edilmesi kuralına göre değerlendirmek olacaktır. Diğer 

taraftan Buhârî’nin Yahyâ b. Süleym hakkındaki 

beyanı, onun Ubeydullah’tan ve diğerlerinden yaptığı 

bütün rivâyetlere şâmil olduğu net bir şekilde 

anlaşılmaktadır. Ayrıca İbn Hacer el-Askalânî 

Takrîb’de yaptığı âdeti üzerine özetle bu râviyi de, 

“sadûkun seyyiü’l- hıfz” diye tavsif ederek cerh 

sebebini belirtmeden vermiştir.493 

Elbânî, yukarıda yaptığı açıklamalardan sonra, bu 

mezkûr rivâyet hakkında son olarak şunları söyler. 

“Hakikat şudur ki, tarafsız/âdalet sahibi her âlim, 

tenkid edilmiş bir râvi hususunda-velev ki bu râvi 

Buhârî ricâlinden de olsa-bilhassa yukarıda ifade 

edildiği üzere hem cerh edilmiş hem tevsîk edilmiş bir 

                                                           
493 Elbânî, İrvâü’l-Galîl, V, s. 309-310. 



266 
 

râvi ile ilgili bilgilerden sadece sika oluşu hakkındaki 

bilgileri ayıklayarak nakledemez. Ayrıca Buhârî’nin, 

“Humeydî’nin Yahyâ b. Süleym et-Tâifî’den naklettiği 

hadisler sahîhtir” şeklindeki ibaresi de problemlidir. 

Sözün hulasası: Bu mezkûr rivâyetin senedi zayıftır. 

En iyi ihtimalle hasen olabilir, fakat sahîh olması ise 

çok uzak bir ihtimaldir.”494 

Elbânî’nin Sahîh-i Buhârî’deki bazı hadislere 

yönelltiği tenkidlere bir diğer misal de Buhârî’nin, 

Muhammed b. Sinân Fuleyh (ح) → İbrâhîm b. Münzir 

→ Muhammed b. Fuleyh → Fuleyh b. Süleymân → 

Hilâl b. Alî →  ‘Atâ b. Yesâr → Ebû Hüreyre’den Hz. 

Rasûlullah (s.a.s.)’in  “… O kıyameti soran nerede? 

Bedevî: İşte ben (buradayım) yâ Rasûlellah dedi. Bunun 

üzerine Rasûlullah (s.a.s.): Emânet zayi edildiği vakit 

kıyâmeti bekle buyurdu. Yine bedevî: Emâneti zayi etmek 

nasıl olur? diye tekrar sorunca, Rasûlullah (s.a.s.): İş, ehli 

olmayana yöneltilip dayandırıldığı zaman kıyâmeti bekle 

buyurdu.”495 naklettiği rivâyettir. 

Elbânî, Bu hadisin senedinde bulunan Fuleyh b. 

Süleymân isimli râviyi tenkid etmiştir. O, bu rivâyetin 

isnadında bulunan zât Fuleyh’ten dolayı zayıf 

olduğunu, diğer Kütüb-i Sitte musannifleri ile meşhur 

muhaddislerin rivâyet etmedikleri bu haberi 

                                                           
494 Elbânî, İrvâü’l-Galîl, V, s. 310. 
495 Buhârî, “İlim”, 1; “Rikâk”, 35. 



267 
 

Buhârî’nin naklettiğini söyler. Elbânî’ye göre bu 

mezkûr hadisin senedindeki sorunun râvi Fuleyh b. 

Süleymân’dan kaynaklanmaktadır. Çünkü Fuleyh her 

ne kadar “sadûk” bir râvi olarak ta‘dîl edilmişse de 

aslında o, “kesîru’l-hata/çok-aşırı hata yapan” bir 

zattır. Buhârî’nin kendilerinden hadis naklettiği 

râvileri çok iyi bilenlerden birisi olan İbni Hacer el-

Askalânî de “Fuleyh b. Süleymân hakkındaki bu 

durumu kabül ettiğini söylemiştir.496 

 Muhaddis münekkitlerin Fuleyh b. Süleymân 

hakkında yaptığı tenkidleri497 değerlendiren İbn Hacer 

el-Askalânî; Fuleyh’in sadûk bir zat olduğunu fakat 

hâfızası sebebiyle tenkid edildiğini, Fuleyh’i 

destekleyen rivâyetler olmadıkça Buhârî’nin ahkâma 

dair konularda Fuleyh’ten hadis nakletmediğini, ancak 

                                                           
496 Elbânî, Silsiletü’l-Ehâdîsi’d-Da‘îfe, XIV, s. 1037-1038. 
497 İbn Ma‘în ve diğer münekkitler, Fuleyh’in “sâlih bir zat olduğu 

fakat zayıf bir râvi olduğundan rivâyeti kabul edilmez” şeklinde 

nitelemektedir. Bkz. İbn Ma‘în, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ma‘în b. 

‘Avn, Ma’rifetü’r-Ricâl an Yahyâ İbn Ma‘în Rivâyetü İbn Muharrez, 

(Thk. Muhammed Kâmil el-Kassâr), Mecme‘u’l-Lugâti’l-

Arabiyye, Dımeşk 1984, I, s. 69; Nesâî, ed-Dua’fâ ve’l-Metrûkîn, 

(Mahmûd İbrâhîm Zeyd), Dâru’l-Va‘î Haleb 1976, s. 87; İbn Ebî 

Hâtim, el-Cerh Ve’t-Ta’dîl, Dâiretü’l-Me‘ârifi’l-Osmâniye, 

Haydarabad 1952, VII, s. 87; İbn Adî, Ebû Ahmed el-Cürcâni, el-

Kâmil fi Du‘afâi’r-Ricâl, (Thk. Ahmed Adil Abdulmevcûd- Alî 

Muhammed Muavvid), el-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1997, VII, s. 

144; İbn Şâhîn, Ebû Hafs Ömer b. Ahmed el-Bağdâdî, Târîhu 

Esmâi’d-Du‘afâ ve’l-Kezzâbîn, (Thk.  Abdurrahîm Muhammed 

Ahmed el-Kaşkarî), y.y., b.y., 1989, s. 156; Mizzî, Tehzîb, XV, s. 

168; Zehebî, Tezkire, I, s. 164.  



268 
 

burada olduğu gibi ahkâm dışındaki bazı konularda 

ise Fuleyh’ten bazı rivâyetlerini naklettiğini ifade 

etmiştir.498 

Elbânî Sahîh-i Buhârî’de olduğu gibi Sahîh-i 

Müslîm’de de bazı rivâyetleri tenkid etmiştir. Onun 

Müslim’e yönelik yaptığı bazı tenkidlere örnek olarak: 

Müslim’in, Abdülcebbâr b. ‘Alâ → Mervân el-Fezârî → 

Ömer b. Hamza → Ebû Gatafân el-Mürrîy tarikiyle → 

Ebû Hüreyre’den Hz. Rasûlullah’ın “Sakın biriniz 

ayakta su içmesin! Her kim unutursa kusuversin! 

buyurdu.”499 şeklinde naklettiği rivâyettir.  el-Elbânî, 

rivâyetin “Her kim unutursa kusuversin” ibaresinin 

münker olduğunu500 Zira Müslim her ne kadar Ömer 

İbn Hamza ile ihticâc etmişse de Ahmed b. Hanbel, İbn 

Ma‘în, Nesâî ve Zehebî gibi pekçok münekkit 

tarafından taz‘îf edildiğini501 belirtmiştir.502  

Nevevî, bu mezkûr rivâyetin, ayakta su içmenin 

nehyedildiğini bildiren diğer rivâyetler gibi sahîh 

olduğunu belirtmiştir. O, bu rivâyette yer alan “Her 

                                                           
 498 İbn Hacer el-Askalânî, Fethu’l-Bârî, I, s. 142. 
499 Müslim, “Eşribe”, 116. 
500 Elbânî, Silsiletü’l-Ehâdîsid-Da‘îfe, II, s. 326. 
501 İbn Ma‘în, Ma‘rifetü’r-Ricâl, s. 142; Nesâî, Du‘afâ, s. 83; İbn Ebî 

Hâtim, el-Cerh, ve’t-Ta‘dîl, VI, s. 104; İbn Hibbân, es-Sikkât, VII, s. 

168; İbn ‘Adî, el-Kâmil, VI, s. 36; İbn Şâhîn, Târîh fî Esmâi’d-Du‘afâ, 

s. 123; İbnü’l-Cevzî, ed-Du’afâ ve’l-Metrûkîn, (Thk. Abdullah el-

Kâdî), Dâru’l-Kütübî’l-İlmiyye, Beyrut 1986, II, s. 207; Mizzî, 

Tehzîb, XXI, s. 312; Zehebî, Mizân, V, s. 230. 
502 Elbânî, Silsiletü’l-Ehâdîsid-Da’îfe, II, s. 326. 



269 
 

kim unutursa kusu versin” ibaresinin nedb ve istihbâb 

manasına geldiğini, yani unutarak ayakta su içen 

kimsenin, içtiği suyu kusması müstehab olur. Zira 

emri vücûba hamletmek mümkün olmadığı zaman 

istihbâb anlamında kullanılır.503 Kâdî İyâz ise, 

unutarak su içen kimsenin kusmasının gerekli 

olmadığı hususunda ilim ehlinin ittifak ettiğini, 

dolayısıyla bu rivâyetin mevkûf olduğunu belirterek 

zayıflığına işaret etmiştir.504 

Elbânî’nin Müslim’e yönelik yaptığı bazı 

eleştirilere başka bir misal olarak; Müslim’in, Ebû Bekr 

b. Ebî Şeybe ile İbn Nümeyr → Ebû Usâme ile 

Muhammed b. Bişr → Zekeriyyâ b. Ebî Zâide → Sa‘îd 

b. Ebî Bürde tarîkiyle → Enes b. Mâlik’in: Hz. 

Rasûlullah (s.a.s.), “Şüphesiz ki Allah, yemeği yedikten 

sonra Allah’a hamdeden ya da su içtikten sonra Allah’a 

hamdeden kuldan razı olur.”505 şeklinde naklettiği 

hadistir. Elbânî, bu rivâyetin senedinde yer alan 

Zekeriyyâ b. Ebî Zâide isimli zatın dışındaki râvilerin 

tamamının güvenilir şahıslar olduğunu fakat Zâide’nin 

tedlîs yaptığını söylemiştir.  
506   

                                                           
503 Nevevî, Şerhu’l-Müslim, XIII, s. 295 
504 Kâdî İyâz, İkmâlü’l-Mü‘lim, VI, s. 490-491; Nevevî, Şerhu’l-

Müslim, XIII, s. 295. 
505 Müslim, “Zikr-Duâ”, 89. 
506 Elbânî, İrvâü’l-Galîl, VII, s. 47. 



270 
 

Tirmizî, bu mezkûr rivâyeti “hasen” şeklinde 

tavsif ederek bu hadisin yalnızca Zekeriyyâ b. Ebî 

Zâide kanalıyla geldiğini ifade etmiştir.507 Elbânî, İbn 

Zâide’nin an‘ane ile nakilde bulunduğundan 

Tirmizî’nin bu hadise sahîh değil de hasen vasfını 

vermiş olabileceğinin altını çizerek; an‘ane’nin 

hasenlik için değil olsa olsa zayıflık için bir sebep 

olduğunu söyleyerek rivâyeti zayıf addetmiştir.508 

Elbânî, İbn Ebî Zâide’yi “müdellis” olarak tavsif 

ederken, Ahmed b. Hanbel ve İbn Ma‘în onun “ sika” 

olduğunu belirtmişlerdir. Ebû Zur‘a, Ebû Hâtim ve 

Nesâî de onun “la be’se bih” olduğunu söylemişlerdir. 

Ayrıca İbn Hibbân da onu “sika” râviler arasında 

zikretmiştir.509 

3.9. Değerlendirme 

Yukarıda da izahını yapmaya gayret 

gösterdiğimiz bu tenkidleri buraya almamızın nedeni 

bunların icmâ fikrini kabul etme veya redetme 

durumlarını ortaya koymak değildir. Burada üzerinde 

durduğumuz husus, Sahîhayn’ın ihtiva ettiği az da olsa 

tenkide uğrayan hadislerinin olduğunu göstermektir. 

Her ne kadar bunlar icmâ fikrini kabul eden ve 

etmeyenlerin beraber delil olarak sundukları rivâyetler 

                                                           
507 Tirmizî, “Et‘ime”, 18; Elbânî, İrvâü’l-Galîl, VII, s. 47. 
508 Elbânî, İrvâü’l-Galîl, VII, s. 47. 
509 İbn Hacer el-Askalânî, Tehzîb,  II, s. 073. 



271 
 

olsa da İbnü’s-Salâh bunları kapsam dışı tutarak 

icmâın bunlar dışındaki hadisler üzerinde 

gerekleştiğini söylemiştir. Ahmed b. Hanbel kendisine 

sunulan Buhârî’nin eserini tahkik etmiş ve eserin dört 

hadisi hariç tamamını onaylamıştır. Bu durum söz 

konusu eserin ne kadar güçlü olduğunu göstermesi 

bakımından önem arz eder. Zira binlerce hadis 

koleksiyonunun içinde sadece birkaç hadisin sahîhlik 

şartlarını tam olarak taşımadığını söylemek, eser ve 

müellifinin ne kadar sağlam olduğunu bir anlamda 

kabul etmektir. 

Herevî, Sahîh-i Müslim’i ilk tenkid eden isimlerin 

başında gelir. O, Müslim’deki bazı rivâyetlerin 

senedlerinde hafif illetlerin olduğunu söyleyerek sened 

zincirinde bulunan râviler hakkında kısa 

değerlendirmelerde bulunmuştur. Nevevî Minhâc adlı 

şerhinde Müslim ve Sahîh’i hakkında yapılan bu 

tenkidleri ele alarak tafsilatlı bir şekilde bunlara cevap 

vermiştir. Sahîhayn’daki hadisleri hem sened hem de 

râvi açısından ilk defa tenkid eden isimlerin başında 

Dârekutnî gelir. İbn Hacer el-Askalânî bu tenkidleri 

râvilerin adalet ve zabt yönündeki durumları, ihtilâta 

uğrayıp uğramama, senedde kopukluk v.b. noktalarda 

kategorilere ayırarak tek tek cevaplamaya çalışmıştır. 

Ebû Mes‘ûd ed-Dımeşkî’ni yaptığı tenkidler ise daha 

çok Sahîhayn’ın farklı nüshaları, râvi ve senedlerde 

meydana gelen hatalara yöneliktir. Ayrıca o 



272 
 

Dârekutnî’nin Müslim’e yapmış olduğu tenkidlerin bir 

kısmına cevap vermiştir.  

İbn Hazm, Sahîhayn’ı Kur’ân’dan sonra en sahîh 

kaynaklar olduğunu kabul etmekle beraber onları 

tenkide tabi tutmuştur. O daha öncekilerden farklı 

hem Buhârî hem de Müslim’de birer adet mevzû 

hadisin var olduğunu iddia etmiştir. Buhârî’de geçen 

İsrâ ve Mi‘râc hadisine baktığımızda İbn Hazm bu 

rivâyetin Kur’ân ve tarihî gerçeklere aykırı olduğunu 

söylemiştir. Rivâyetle alakalı Necm Sûresi’ne510 

baktığımızda hadisin gerçekten kendi içinde problem 

barındırdığı görülecektir. Zira Necm Sûresi’nde 

yaklaşanın Cebrâil olduğu açık bir şekilde ortada iken 

hadiste ‘Allah ona yaklaştıkça yaklaştı’ ifadesi net bir 

şekilde söz konusu âyetlere aykırılık teşkil etmektedir. 

Müslim’de geçen Ebû Süfyân hadisine baktığımızda 

bunun da tarihî gerçeklere ters düştüğünü görebiliriz. 

Her ne kadar İbnü’s-Salâh ve Nevevî bu rivâyeti 

mantıklı bir zemine oturtmaya çalışmışlarsa da hadiste 

geçen Ebû Süfyân henüz Müslüman olmadan kızı 

Ümmü Habîbe Medine’de Hz. Peygamber ile 

evlenmişti. Tarih ve siyer kaynaklarına baktığımızda 

cumhûrun ittifakının bu yönde olduğu görülecektir.  

Ebû Ali el-Gassânî de Sahîhayn’ı farklı 

nüshalardan kaynaklanan hatalar, sened ve râvi 

                                                           
510 Necm, 53/7-10. 



273 
 

yönünden yapılan hatalar olmak üzere iki farklı 

noktada tenkid etmişir. Onun sened ve râvilere yapmış 

olduğu tenkidleri daha önceden Dârekutnî ve Ebû 

Mes‘ûd ed-Dımeşkî de görebiliriz. Ayrıca o Dârekutnî 

ve Ebû Mes‘ûd ed-Dımeşkî’nin bazı tenkidlerine karşı 

çıkarak Buhârî ve Müslim’in yanında yer almıştır. İbn 

Teymiyye Sahîhayn üzerinde icmâ fikrini kabul etmekle 

birlikte daha çok Müslim’e yaptığı tenkidlerle ön plana 

çıkmıştır. Ancak onun yaptığı tenkidler sert ve katı 

olmayıp, sened ve metinlerde yapılan bazı hatalarla 

ilgilidir. Müslim’de geçen ‘Türbe’ hadisini Kur’ân, 

Sünnet ve İcmâa aykırı olduğu için tenkid etmiştir. 

Kur’ân-Kerim’e baktığımızda511 ‘türbe’ hadisinin 

zikredilen âyetlere ters olduğu ve İbn Teymiyye’nin bu 

tenkidinde isabet ettiği görülecektir. Son olarak 

Elbanî’nin görüşlerine bakıp mevzuyu sonlandırmak 

istiyoruz. Elbanî Sahîhayn hadislerini tetkik etmede 

sened tenkidi ile yetinmiş, rivâyetlerin sıhhatini tespit 

için birtakım çalışmalar yapmış ve isnad yönünden 

bazı hadislerin sahîh olmadığı sonucuna varmıştır.  

4. İcmâ Fikrini Kabul Edenlerin ve Red 

Edenlerin Görüşlerinin Mukayesesi 

Sahîhayn üzerinde icmâ düşüncesini kabul edenler 

ve bu fikre karşı çıkanların görüşlerini bâz alarak 

ayrıntılı bir şekilde vermeye çalıştık. Burada bir bütün 

                                                           
511 Araf, 7/ 54; Hud, 11 /7; Yunus, 10/3; Furkan, 25/59. 



274 
 

olarak meselenin daha iyi anlaşılmasına zemin 

hazırlama ve konu hakkında düşüncelerimizi daha net 

bir şekilde ortaya koyma adına mukayeseli bir 

değerlendirmede bulunacağız. Öncelikle icmâ fikrini 

kabul edenlerin düşüncelerini özetleyecek olursak 

şunları söylememiz mümkündür. 

1. Buhârî ve Müslim’in hadis ilimleri sahasında yetkin 

kişiliğe sahip olmaları, eserlerini telif ederken çok titiz 

davranmaları, bu kaynakların Kur’ân’dan sonra en sahîh 

kaynaklar olması, Sahîhayn’ı diğer hadis külliyatlarına 

nazaran daha sahîh olmasını ve güvenilir olmasını 

sağlamıştır. İcmâ fikrini kabul etmeyenler de bu 

düşünceye herhangi bir itirazda bulunmamışlardır.  

2. Sahîhayn’ın ihtiva ettiği hadislerin tamamının sened 

ve metin yönünden kesinlikle sahîh olduğu hususunda 

ümmetin icmâı vardır. İcmâın varlığını kabül edenler, 

kendi aralarında bütünüyle aynı düşünceye sahip 

değildir. Bazıları bütün hadisleri tereddütsüz bir 

kefeye koyarlarken,  bazıları tenkide uğramış olanları 

istisna etmişlerdir. Şöyle ki: Aralarında tercihi 

mümkün olmayacak kadar tenâkuz bulunan 

rivâyetleri icmâ fikri dışında tutulmuş, Sahîhayn 

içindeki muallak hadisleri kapsam dışı tutulmuştur. 

Telakkî bi’l-kabûl mevzusunda da belirttiğimiz gibi bir 

hadisin sıhhati üzerinde icmâ meydana gelebilmesi 

için hadisin tenkide maruz kalmaması gerekiyordu. 

İbnü’s-Salâh tenkide uğrayanlar dışında kaydını 



275 
 

getirirken, İbni Hacer el-Askalânî ise aralarında 

tenâkuz bulunan rivâyetleri de icma kapsamı dışında 

tutmuştur. Görüldüğü gibi burada tam bir ittifaktan 

söz edilmesi mümkün değildir. Kanaatimizce bütün 

Sahîhayn hadislerinin tereddütsüz bir şekilde maktû‘un 

bi’s-sihha olduğunu söylemek zordur. Herhangi bir 

tenkide maruz kalmayan, aralarında zıtlık 

bulunmayan, muallaklar dışındaki rivâyetleri bu 

kapsama almak daha doğru bir yaklaşım olacaktır. 

Babanzâde Ahmed’in dediği gibi toptan bir hüküm 

vermekten ziyade tafsili bir yoruma gitme daha 

mantıklı olacaktır. 

3. Sahîhayn’ın ihtiva ettiği bütün hadislerin istisnasız 

bir şekide Hz. Peygamber’den mervî olduklarına dair fukahâ 

ve ilim ehlinin icmâı vardır. Böyle bir iddia gerçeği 

yansıtmamaktadır. Zira münekkit âlimler tarafından 

Sahîhayn’da zayıf, mursel, maktû hatta mevzû denecek 

rivâyetlerin olduğu dile getirilmiş, dolayısıyla bütün 

olarak bir kabülden bahsedilmesi mümkün değildir. 

Ayrıca Kur’ân’a, sahîh sünnete ve tarihî gerçeklere zıt 

birtakım rivâyetlerin olduğu ileri sürülmüştür. 

Buhârî’deki İsrâ ve Mi‘râc hadisesi, Müslim’deki Ebû 

Süfyân ve Türbe hadisi bu tür iddiaların delilidir.  

4. Âhâd haber çeşitli karînelerle desteklendiğinde nasıl 

ilim ifade ediyorsa Sahîhayn hadisleri de aynı şekilde nazarî 

ilim ifade eder ve kendileriyle amel etmek gerekir. Âhâd 

haber haddi zatında zan ifade eder, ancak birtakım 



276 
 

karînelerle (Buhârî ve Müslim’in hadis ilimlerinde 

otorite olması, kitaplarının en sahîh eserler olarak 

ümmetin telakkî bi’l-kabûlüne mazhar olması vb.) 

desteklendiğinde artık ilim ifade eder. Sahîhayn 

hadisleri de bu kabilden oldukları için nazarî ilim ifade 

eder ve amel etme gerekliliği ortaya çıkar. Amel etme 

hususu hadisçi ve fakîhler arasında farklı olarak 

telakki edilmiştir. Fakîhler rivâyeti sıhhati ve sübûtu 

yönünden değil, mükellefi bağlayıcı yönünden ele 

alıyorlar iken, hadisçiler ise, hadisin sıhhati ve Hz. 

Peygamber’den sübûtu açısından ele alırlar. Fakîhler, 

bir hadisin telakkî bi’l-kabûl ile karşılanması 

durumunun yanında onunla amel etme noktasını da 

ayrıca ele alırlar. Zira fakîhler, hadisin anlamını Hz. 

Peygamber’den tespit etmeye çalışırlar. Hadisçiler ise 

öncelikle lafzın sübutunu tespit etmeye 

çalıştıklarından hadis ile amel etme noktasını her 

zaman ifade etme gereği duymazlar. Çünkü onlara 

göre bir haberin hüsn-ü kabûle mazhar olması için 

gereği ile amel etme şartı yoktur. Bu meseleyi 

gündeme getirenler hem muhaddis hem de fakîh 

kimliğe sahip şahsiyetler olduklarından, konuya biraz 

daha hassasiyet göstermiş ve hadislerle amel etmeyi de 

gerekli görmüşlerdir. Dolayısıyla Sahîhayn’ın tenkid 

edilen, aralarında tenâkuz bulunan rivâyetleri hariç, 

diğerlerini sahîh olarak kabül ettiklerinden Sahîhayn 

hadisleri ile amel etmeyi bir gereklilik olarak 



277 
 

görmüşlerdir. Bu hususta cumhûr arasında bir ihtilaf 

söz konusu değildir. 

5. Sahîhayn’da yer alan muttasıl rivâyetlerin sahîh 

olduğu ve tekrardan tahkik edilmeye gerek olmadığı 

hususunda ümmet ittifak etmiştir. Şüphesiz ki bu iddiayı 

sağlam bir zemine oturtmak zordur. Zira Kur’ân-ı 

Kerim dışındaki hiçbir kitap tahkik dışı olamaz. Buhârî 

veya Müslim de olsa araştırmaya konu edilebilir ve 

edilmesi de gereklidir. Bu durum onların bu sahadaki 

üstünlüğünü görmezden gelmek değildir. Ancak 

münekkitler, bu eserlerde bazı hata ve yanılgıları 

ortaya koymuş ve bu durum günümüzde de devam 

etmektedir. Bu da gösteriyor ki tahkik etmeden, 

araştırmadan bir düşünceyi kabul etme ve bu düşünce 

üzerinde ittifak etme mümkün değildir. Zaten 

‘Sahîhayn râvileri köprüyü geçmiştir’ ifadesine yapılan 

eleştirilerin arka planında bu durum yatmaktadır. 

Buhârî ve Müslim hadis alanında otoriteleri kabül 

görmüş şahsiyetlerdir. Eserlerini telif ederken çok titiz 

davranmış, rivâyet seçiminde gerekli hassasiyetleri üst 

düzeyde göstermişlerdir. Bu eserler Kur’ân’dan sonra 

ümmet nazarında en fazla itibar gören kaynaklar 

olmuşlardır. Bu konularda ümmet arasında kayda 

değer herhangi bir ihtilaf söz konusu değildir. Ancak 

ihtiva ettikleri bütün hadislerin istisnasız sahîh 

olduğu, hepsinin Hz. Peygamber’den mervî olduğu, 

tekrardan tahkik edilmesinin gereksiz olduğu gibi 



278 
 

noktalarda ise, bir takım ihtilaflar mevzu bahis 

olmuştur. Tenkide uğramış, aralarında tercihi 

mümkün olmayacak şekilde tenâkuz barındıran, nesh 

ve tahsîs gibi durumların dışında kalan hadisleri 

telakkî bi’l-kabûlle karşılandıklarından nazarî ilim 

ifade ettiği için bunlarla amel etmenin gerekliliği 

noktasında icmâ hâsıl olmuştur. Dolayısıyla bütün 

Sahîhayn hadislerini aynı kefeye koymak doğru olmasa 

gerek.  

İcma fikrini kabul edenlerin görüşlerini 

değerlendirdikten sonra şimdi de bu düşünceyi 

reddeden, bunlara birtakım itirazları olanların 

düşüncelerine bakmaya çalışacağız. 

1. Buhârî ve Müslim hatadan korunmuş değildir. 

Dolayısıyla onların rivâyet ettikleri hadislerin sahîh olduğu 

ve kesinlik ifade ettiği hususundaki icmâ sadece bir iddiadan 

ibarettir. İcmâ fikrini kabul edenlerin böyle bir iddiası 

söz konusu değildir. Yani hiç kimse Buhârî ve Müslim 

hatadan korundukları için eserlerinin sahîh olduğu ya 

da noksanlıklardan beri olduklarını savunmamıştır. 

Kaldı ki münekkitler, icmâ fikirni veya telakkî bi’l-

kabûl düşüncesini dile getiren bazı âlimler, bu eserleri 

kritize edip kendilerince bazı hataları tespit ettiklerini 

ifade etmişlerdir. 

2. Sahîhayn hadisleri birçok muhaddis ve muhakkik 

âlim tarafından tenkid edilmiş, birçok hadiste problem 



279 
 

olduğu dile getirilmiştir. Sahîhayn’daki mevcut hadislerin 

her birinin sahîh olduğu konusunda hadis hâfızlarının icmâı 

yoktur. Araştırmamızın birinci bölümünde de el 

aldığımız gibi herhangi bir hadisin telakkî bi’l-kabûle 

mazhar olabilmesi için tenkide uğramamış olması 

gerekir. Dolayısıyla Sahîhayn hadisleri de bu kapsamda 

ele alınmış ve tenkide uğrayanlar telakkî bi’l-kabûl 

kapsamı dışında tutulmuştur. Sahîhayn’daki mevcut 

hadislerin her birinin sahîh olduğu hususunda hadis 

hâfızlarının bütünüyle icmâ etmediği iddiası doğru 

olmakla birlikte, önemli oranda muhaddisler 

tarafından icmâ olduğu fikriyatı kabül görmüştür. 

İcmâ fikrini kabül edenlerin ekserisine baktığımızda 

tenkide uğramış rivâyetler, aralarında tercihi mümkün 

olmayacak kadar tenâkuz bulunanlar, muallaklar, nesh 

ve tahsîs gibi durumlara maruz kalan rivâyetleri icmâ 

kapsaması dışında tutulmuştur. 

3. Sahîhayn hadislerinin tamamı ‘maktû‘un bi’s-sıhha’ 

değildir. Bu madde üzerinde icmâın gerçekleştiğini 

söylemek zordur. Zira bu iddia, İsferâyînî ile birlikte 

literatüre girmekle beraber daha sonraki zamanlarda 

değişikliğe uğramıştır. İbnü’s-Salâh ‘tenkide uğrayan 

rivâyetler dışında’, İbn Hacer el-Askalânî ise ‘manaları 

arasında tercihi mümkün olmayacak şekilde tenâkuz 

bulunmayan’ kaydını getirerek bu icmâın alanını 

daraltmışlardır. Bu düşünceyi savunanlar ise tenkide 



280 
 

uğrayan hadislerin varlığını icmâın oluşamayacağına 

bir delil olarak sunmuşlardır. 

4. Âhâd haber bir takım karînelerle desteklense dahi 

(Buhârî ve Müslim’de yer edinseler dahi) nazarî ilim ifade 

etmezler. İcmâı kabul etmeyenler âhâd haberin zan 

ifade ettiğini, mütevâtir seviyesine ulaşmadığından 

kesin bilgi ifade edemeyeceğini, Sahîhayn hadislerinin 

de âhâd haber kabilinden olduğu için zan ifade 

edeceğini iddia etmişlerdir. Ahmed b. Hanbel, 

Cüveynî, Gazâlî, Fahreddîn er-Râzî, Âmidî ve İbn 

Teymiyye gibi birçok âlim, âhâd haberin haricî 

karîneler ile desteklendiği durumlarda kat‘î bilgi ifade 

edeceğini belirtmişlerdir. Bu bağlamda mütevâtir 

seviyesine ulaşamayan ve âhâd haber kabilindeki 

Sahîhayn hadisleri de yukarıda da belirttiğimiz gibi bir 

takım haricî karînelerle desteklendiğinden kat‘î bilgi 

ifade eder ve kendileriyle amel etme gerekliliği icâb 

eder. Şüphe yok ki âhâd haber birtakım karînelerle 

desteklendiğinde ilim ifade eder. Telakkî bi’l-kabûl 

bahsinde de üzerinde durduğumuz gibi bir âhâd haber 

telakkî bi’l-kabûl ile karşılandığı vakit meşhûr ve 

müstefîz hadis’ten daha kapsamlı olup, mütevâtir 

mesabesinde olur. Dolayısıyla karînelerle destek bulan 

bir âhâd haberin ilim ifade etmediğini iddia etmek, 

meşhûr ve müstefîz hadisin de ne anlam ifade ettiğini 

görmezlikten gelmek olacaktır. 



281 
 

5. Bir hadisin sahîh, hasen, zayıf oluşu ve râvinin zayıf, 

güvenilir olması vb. tespitler öznel (ictihadî)’dir. Ayrıca 

herhangi bir rivâyette yer alan “enne” ve “an” kipleri inkitâ‘ 

ifade eder, bu iki eserde bu sigalarla rivâyet edilen birçok 

hadis vardır.  Râvi ve rivâyet ile alakalı değerlendirmeler 

ictihadî olduğundan ilgili hükümler farklı olabilmektedir. 

Sika dediğine öteki metrûk, birinin sahîh dediğine de öteki 

zayıf hatta mevzû diye bilmektetir. Bu durum Sahîhayn râvi 

ve rivâyetleri içinde söz konusu olduğundan iki eser 

üzerinde icmâın oluşu kabül edilemez. Bir hadisin sahîh 

zayıf oluşu ve râvi hakında yapılan değerledirmelerin 

sübjektif (ictihadi) olması ve “‘an‘ane” nin inkitâ‘a 

delalet ettiği doğrudur. Âhâd haber, kıyâs, mesâlih ve 

örf gibi konular üzerinde ictihad yapılarak icmâın 

meydana gelebileceğini ifade etmiştik. İctihad sonucu 

gerçekleşen bir icmâın bağlayacı olabileceği cumhûrun 

kanaatidir. Telakkî bi’l-kabûl’de de bu durum 

geçerlidir. Telakkî bi’l-kabûlun icmâa müşabehet 

yönlerinden biri de budur. Araştırmamızda da sıklıkla 

üzerinde durduğumuz gibi, bir hadisin telakkî bi’l-

kabûle mazhar olması için tenkid edilmeden 

yaygınlaşarak ümmetin hüsn-ü kabûlüne mazhar 

olması yeterlidir.  

Ayrıca, bir haberin Hz. Peygamber’e aidiyeti 

sadece senedle tespit edilemez. Bu durum mütevâtir, 

manevî mütevâtir, amel-i mütevâres, kavlî mütevâtir 

(ammenin ammeden nakli) gibi durumlarla bileneceği 



282 
 

gibi bu saydıklarımızın tamamını ihtiva eden telakkî 

bi’l-kabûl ile de bilinebilir. Telakkî bi’l-kabulün bilgi 

değeri ve bağlayıcılığı konusunda da değindiğimiz 

gibi zayıf bir hadisin (velev ki sahîh bir senedi olmasa 

da) ümmetin hüsn-ü kabûlü ile karşılanması 

durumunda sahîhlik vasfını elde edebilir. Sadece 

‘isnad ve râviler hakkındaki değerlendirmeler 

ictihadîdir’ söylemi ile Sahîhayn hadislerinin telakkî bil 

kabûle mazhar olmadığını iddia etmek kanaatimizce 

insaftan yoksun bir tutum olacaktır. 

6. Sahîhayn hadisleri âhâd haber kabilendendir, zan 

ifade ettiklerinden amel edilmesi zorunlu değildir. Âhâd 

haberlerin bilgi değeri ve bağlayıcılığı üzerinden 

Sahîhayn hadislerinin zan mı yoksa ilim mi ifade ettiği 

konusu fakîhler ile muhaddisler arasında tartışma 

meselesidir. Hanefî usûlcüler, telakkî bi’l-kabûle 

mazhar olan bir hadisi meşhûr hadis hükmünde kabul 

etmiştir. Cessâs, telakkî bi’l-kabûle mazhar olan bir 

hadisin kat‘î bilgi ifade ettiğini söylerken, Hanefîlerin 

çoğunluğu da ilm-i tume’nîne ifade ettiğini 

söylemişlerdir. Hanefîler telakkî bi’l-kabûle mazhar 

olan bir hadisi ilk üç asır ile kayıtlarken Sahîhayn ise 

beşinci asır ile birlikte telakkî bi’l-kabûle mazhar 

olmuştur. Bu nedenle Hanefiler Sahîhayn hadislerini de 

diğer ahâd haberlerle aynı kefeye koyarak, bunların 

nazarî ilim ifade edemeyeceğini, zan ifade ettiğini 

iddia etmişlerdir. 



283 
 

Muhaddis ve fakîhlerin çoğu meseleyi herhangi 

bir asır ile sınırlandırmayarak hüsn-ü kabûle mazhar 

olmuş haber-i vâhid’in kat‘î bilgi ifade ettiğini 

söylemişlerdir. Sahîhayn hadisleri üzerinde icmâ 

olduğunu, Sahîhayn hadislerinin telakkî bil-kabûle 

mazhar olduğunu, dolayısıyla onların kat‘i bilgi ifade 

ettiğini kabul eden âlimler kabul etmeyenlere göre 

daha fazladırlar. Sahîhayn hadislerinin telakkî bi’l-

kabûlle karşılandığını dolayısıyla kat‘î bilgi ifade 

edeceğini iddia edenlerin argümanı da Hz. 

Peygamber’in hadisinde de geçtiği gibi ümmetin hata 

üzerinde birleşmeyeceği ilkesidir. Kanaatimize göre de 

âhâd haber haddi zatında zan ifade etmekle beraber 

birtakım karînelerle desteklendiği durumlarda kat‘î 

bilgiye dönüşür ve bağlayıcılık vasfını elde eder. 

Dolayısıyla Sahîhayn hadisleri de cumhûrun dediği gibi 

birtakım karînelerle desteklendiğinden artık nazarî 

bilgi ifade eder ve kendileriyle amel etme gerekliliği 

ortaya çıkar. 

 Neticede Sahîhayn üzerinde üç farklı icmâın 

olduğu tespit edilmiştir.  

a) Sahîhayn’ın Kur’ân’dan sonra en sahîh 

kaynaklar olduğu ve müelliflerinin hadis ilimlerindeki 

yetkinliklerinin kabulü hakkında oluşan icmâ. 

b) İhtiva ettikleri (tenkid edilenler dışında) merfû-

muttasıl hadislerin maktû‘un bi’s-sıhha oldukları 

hususnda gerçekleşen icmâ. 



284 
 

c) Sahîhayn hadislerinin (tenkid edilenler dışında, 

aralarında tenâkuz bulunmayan, muallak, nesh-tahsis 

olanlar dışında) âlimlerin telakkî bi’l-kabûlüne mazhar 

olması sebebiyle nazarî/yakînî ilim ifade ettiği ve 

bunlarla amel etmenin gerekliliği hususunda oluşan 

icmâ. 

Son olarak araştırmamıza konu olan icmâın, icmâ 

gibi temellendirilen bir kavram olan telakkî bi’l-kabûl 

olduğu, bunun da herhangi bir hadisin tenkid 

edilmeden ümmetin hüsn-ü kabûlüne mazhar olması 

şeklinde gerçekleşen icmâ olduğu ortadadır. Üzerinde 

durduğumuz icmâ, fıkıh usûlünde işlenen şer‘î icmâ 

değildir. Zira şer‘î icmâın tarifinden de anlaşılacağı 

üzere icmâa konu olacak meselenin şer‘î-amelî bir 

konuda olması gerektiği ve bu icmâın faillerinin ise 

müctehidler olması gerektiği açıktır. Telakkî bi’l-kabûl 

ise gücünü ve bağlayıcılığını tıpkı şer‘î icmâ gibi 

‘ümmetin hatada birleşmeyeceği ilkesinden’almakla 

beraber konusu tenkid edilmeden ümmetin hüsn-ü 

kabûlüne mazhar olan ve gereği ile amel edilen 

hadislerdir. Dolayısıyla Sahîhayn üzerinde icmâ, yeni 

bir mesele olmadığından telakkî bi’l-kabûl ile eş 

güdümlüdür. Olguya büyük oranda duyulan güvenin 

sonucunda bütüne karşı hüsn-ü kabûl de bulunup 

itibar etmektir. 



285 
 

SONUÇ 

Sahîhayn, hadis kitapları içerisinde en fazla itibar 

gören ve üzerinde en fazla çalışmanın yapıldığı 

eserlerdir. Öyle ki zaman içerisinde hiçbir hadis 

kitabına nasip olmamış bir güven ve değere mazhar 

olmuş ve ihtiva ettikleri hadislerin sahîhliği 

konusunda da icmâ olduğu ifade edilmiştir.  

Sahîhayn üzerinde icmâ fikri beşinci yüzyıla kadar 

literatüre girmemiştir. Dördüncü asrın sonlarına doğru 

bu eserler, dikkatleri üzerine çekip araştırmalara konu 

olmuş, tüm hadisler Sahîhayn merkezli bir tasnife tabi 

tutulmuş ve en üst sırada muttefekun aleyh denilen 

hadisler yer almıştır. Sahîhayn üzerinde icmâ fikri, ilk 

defa Ebû İshâk el-İsferâyînî ile beşinci asırda literatüre 

girmiş iken, İbnü’s-Salâh ile de bu fikre resmiyet 

kazandırılmıştır. 

Usûlî icmâ, İslâm hukûkunun temel 

kaynaklarından biridir. Ancak icmâ, Kur’ân ve Sünnet 

gibi müstakil kaynak değil bu kaynaklara dayalı olarak 

ortaya çıkan bir delildir. Kitap ve Sünnet’ten sonra 

üçüncü sırada yer alan icmâın aklen mümkün olup 

olmaması ve fiilen gerçekleşip gerçekleşmemesi 

tartışma konusu olmuşsa da cumhûr icmâın imkânını 

aklen ve fiilen mümkün görmüştür. Nâzzâmiye ve Şi‘a 

gibi bazı fırkalar ise icmâa katılacak müctehidlerin 

belirsizliği, fiziki olarak bir araya gelmelerinin 



286 
 

imkânsızlığı ve bir mesele üzerinde fikir birliği 

etmelerinin zorluğu gibi sebeplerden ötürü icmâın 

mümkün olamayacağını savunmuşlardır. Şafiî, Ahmed 

b. Hanbel ve bir kısım ulemâ da icmâın mümkün 

olduğunu ancak ispat edilmesinin zor olduğunu 

belirtmişlerdir.    

Cumhûr, Kur’ân ve Sünnet’ten sonra şer‘î delil 

olarak kabul edilen icmâın kaynaklık değerini âyet ve 

hadislerle, sahâbe uygulamalarıyla ve akli delillerle 

ortaya koymuş ve delalet bakımından en güçlü 

delillerin hadislerde ve sahâbe uygulamalarında 

olduğunu söylemişlerdir.  

İcmâ gibi gücünü ve bağlayıcılığını ümmetin hata 

üzerinde birleşmeyeceği rivâyetinden alan telakkî bi’l-

kabûl, usûlî icmâ gibi temellendirilmeye çalışılmış ve 

birtakım şartlara haiz olması gerektiği ifade edilmiştir. 

Telakkî bi’l-kabûl, icmâ kadar ilgi görmemiş olmasına 

rağmen hadis usûlü eserlerinde Sahîhayn hadislerinin, 

fıkıh usûlü eserlerinde ise Sahîhayn dışındaki 

hadislerin bilgi değeri ve bağlayıcılığı konularında 

başvurulan bir kavram halini almıştır. 

Telakkî bi’l-kabûl haddi zatında bir hadisi 

mütevâtir kılmaz, fakat mütevâtir derecesine yükseltir. 

Bu sebeple Hanefi usûlcüler bu tür hadisleri hükmen 

mütevâtir olarak isimlendirirler. Usûlcüler telakkî bi’l-

kabûlü mükellefi bağlayıcı olması yönüyle ele alırken 



287 
 

muhaddisler sıhhat ve sübût yönüyle ele alırlar. 

Usûlcüler telakkî bi’l-kabûl konusunda ictihad eden 

âlimlerin bütünün ittifakını şart koşarken, 

muhaddisler ehl-i hadisin ittifakını yeterli 

görmüşlerdir. Usûlcüler mefhumun sübûtunu 

öncelerken, hadis âlimleri lafzın sübûtunu 

vurgulamaya çalışırlar. Telakkî bi’l-kabûlün hadisi 

tashih etmesi, onun Hz. Peygamber’e aidiyetinin sabit 

olduğu, sened ve metninde zayıflığını ortaya koyacak 

herhangi bir illetinin olmadığı anlamına gelir. 

Usûlî icmâ ile telakkî bi’l-kabûl arasında temel 

bazı farklar mevcuttur. Usûli icmâ ef‘âl-i mükellefine 

ait vücûb, hürmet, sıhhat ve fesâd gibi şer’î/amelî 

meselelere dair iken, telakkî bi’l-kabûl ise tamamen bir 

hadisin sıhhati üzerinde meydana gelen ittifaka 

dairdir. 

 Sahîhayn üzerinde mevzu bahis edilen icmâ şer‘î 

icmâ değildir. Zira Sahîhayn’daki hadislerin sıhhati, 

bilgi değeri ve bağlayıcılığı şer‘î bir mesele 

olmadığından şer‘î icmâa konu olamazlar. Sahîhayn’ın 

konu olduğu icmâ telakkî bi’l-kabûl mahiyetinde bir 

icmadır.  

Tenkid edilenler dışında Sahîhayn hadislerinin 

maktû‘un bi’s-sıhha olduğu, ümmetin telakkî bi’l-

kabûlüne mazhar olduğu, hadislerinin yakînî/nazarî 

ilim ifade ettiği ve dolayısıyla gereği ile amel etme 



288 
 

konusunda icmânın meydana geldiği dile getirilmiştir. 

Zira Kur’ân’dan sonra temel kaynak olarak kabül 

edilen bu iki eserin üstün sıhhat şartları taşıdığı, metin 

ve sened itibariyle güvenilir oldukları hususunda 

hadis âlimlerinin ittifakı vardır.  

Buhârî ve Müslim’in hadis ilimleri sahasında 

yetkin kişiliğe sahip olmaları, eserlerini telif ederken 

çok titiz davranmaları ve Sahîhayn’ın diğer hadis 

külliyatlarına nazaran daha sahîh ve güvenilir kabul 

edilmeleri gibi durumlar nedeniyle Sahîhayn üzerinde 

icmâ olduğu düşünülmüştür. İbnü’s-Salâh’tan önceki 

bazı âlimler, Sahîhayn’ın ihtiva ettiği hadislerin 

tamamının sened ve metin yönünden kesinlikle sahîh 

olduğuna ve bu hadislerin istisnasız bir şekide Hz. 

Peygamber’den mervî olduğuna dair fukahâ ve ilim 

ehlinin icmâının olduğunu söylemişlerdir. İbnü’s-

Salâh, İbn Hacer el-Askâlânî ve daha başkaları, tenkide 

uğramış, aralarında tercihi mümkün olmayacak 

şekilde tenâkuz barındıran, nesh ve tahsîs gibi 

durumların dışında kalan hadisleri bu icmâ 

kapsamından istisna etmişlerdir. Ayrıca âhâd haberin 

çeşitli karînelerle desteklenmesi halinde nasıl ilim ifade 

ediyor ise Sahîhayn hadisleri de ümmetin telakkî bi’l-

kâbûlene mazhar olduklarından nazarî ilim ifade 

edeceği ve kendileriyle amel etmenin gerekli olduğu 

savunulmuştur. 



289 
 

Sahîhayn üzerinde icmâı kabul etmeyen âlimler ise 

şu tür beyanlarda bulunmuşlardır:  Buhârî ve Müslim 

hatadan beri değillerdir. Sahîhayn hadisleri birçok 

muhaddis ve muhakkik âlim tarafından tenkid 

edilmiş, birçok hadiste problemin olduğu dile 

getirilmiştir. Sahîhayn’daki mevcut hadislerin her 

birinin sahîh olduğu konusunda hadis hâfızlarının 

tamamının ittifakı yoktur. Hadisin tesbiti meselesi 

ictihadîdir. Dolayısıyla bir hadisin sahîh, hasen veya 

zayıf oluşu ile râvinin zayıf veya güvenilir olması gibi 

durumlar kesinlik arz etmeyen zannî tesbitlerdir. Öyle 

ki, birinin sika dediğine öteki zayıf, hatta mevzû dahi 

diyebilmiştir. Âhâd haber bir takım karînelerle 

desteklense dahi (Buhârî ve Müslim’de yer edinseler 

dahi) zan ifade ettiğinden onlarla amel edilmesinin 

zorunluluğu yoktur. 

Buhârî ve Müslim’in hadis sahasında 

yetkinliklerinin kabulü, eserlerin te’lifinde öteki hadis 

kaynaklarına oranla çok daha titiz davranıldığının 

kabulü ve bu kaynakların Kur’ân’dan sonra en sahîh 

kaynaklar olarak kabulü gibi hususularda icmâın hâsıl 

olduğu düşüncesi iki tarafın da ortak kabulüdür. 

Sahîhayn’daki mevcut hadislerin tamamının sıhhati 

üzerinde icmâ meselesi ise ihtilaf konusudur.  

Sahîhayn hadislerinin bilgi değeri ve bağlayıcılığı 

hususuna gelince, her ne kadar bu hususta iki görüş 

arasında ihtilaf meydana gelmişse de cumhûrun 



290 
 

kanaatine göre, Sahîhayn hadislerinin çoğu bir takım 

karîneler dolayısıyla nazarî ilim ifade eder. Onlarla 

amel edilmesi de gereklidir.  

Sonuç olarak Sahîhayn üzerinde iki farklı noktada 

icmâın meydana geldiğini söylememiz mümkündür. 

Birincisi Buhârî ve Müslim’in hadis sahasında yetkin 

kişiliğe sahip olmaları, eserlerini telif ederken çok titiz 

davranmaları ve bu kaynakların Kur’ân’dan sonra en 

sahîh kaynaklar olarak kabul edilmesi hususlarındaki 

icmâdır. İkincisi ise bu eserlerdeki hadislerin çoğu 

ümmetin telakkî bi’l-kabûlüne mazhar olduklarından 

nazarî bilgi ifade etmesi ile onlarla amel etmenin 

gerekliliği konusunda hâsıl olan icmâdır. Kanaatimize 

göre icmâ, bu iki hususta meydana gelmiştir. 

Sahîhayn’ın ihtiva ettiği bütün rivâyetlerin 

sahîhliklerinin kabulü şeklinde bir icmâ hâsıl 

olmamıştır. Tenkid edilen, tenâkuz arz eden ve nesh ve 

mensûha konu olan rivâyetler dışında Sahîhayn 

üzerinde telâki bi’l-kabûl mahiyetinde bir icmâın 

varlığı münkündür. Dolayısıyla usûlî anlamda 

gerçekleşmiş şer‘î bir icmâ’dan söz edilemez. Ancak 

tenkide uğramayıp, ümmetin hüsn-ü kabûlüne mazhar 

olan bir icmaın varlığı mümkündür. Vallahu a‘lemu 

bi’s-sevâb.



291 
 

KAYNAKÇA 

ABDÜLAZÎZ EL-BUHÂRÎ,  Ahmed b. Muhammed, 

Keşfü’l-Esrâr ‘an Usûli Fahri’l-İslâm el-Pezdevî, I-IV, 

Matba‘atü’ş-Şirketi Sahâfiyyet-i Osmaniyye, 

Matbaası, İstanbul 1890. 

ABDÜLHAMÎD, Sâib, İbn Teymiyye Hayâtüh ve 

‘Akâideh, el-Ğadîr li’d-Dirâseti ve’n-Neşr, Beyrut, 

t.y. 

AHMED B. HANBEL, Ebû Abdillâh Ahmed b. 

Muhammed, el-Müsned, I-XX, (Thk. Ahmed 

Muhammed Şâkir), Dâru’l-hadîs, Kahire 1995.  

ALÂÎ, Ebû Saîd Salâhuddîn Halil b. Keykeldî, 

Tahkîku’l-Murâd fî Enne’n-Nehye Yaktadi’l-Fesâd, ( 

Thk. İbrahim Silkînî), Dâru’l-Fikr, Dımaşk 1982. 

                   , en-Nakdü’s-Sahîh lima İ’türide aleyhi min 

Ehâdîsi’l-Mesâbîh, (Thk.  Abdurrahîm 

Muhammed b. Ahmed el-Kaşkarî), Câmi‘atü’l-

İslâmiye, Medine 1985. 

ALİ el-KÂRÎ, Alî b. Sultân Muhammed el-Herevî, 

Şerhu Şerhi Nuhbeti’l-Fiker, (Thk. Muhammed 

Nizâr Temîm-Heysem Nizâr Temîm), Şirketü 

Dâri’l-Erkâm, Beyrut, t.y. 

                       , Mirkâtü’l-Mefâtih Şerhu Mişkâti’l-Mesâbîh, 

I-XII, (Thk. Cemâl Aytânî), Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut 2001. 



292 
 

ÂMİDÎ,  Ali b. Muhammed, el-İhkâm fî Usuli’l-Ahkâm, I-

IV, (Thk. Abdurrezzâk Afîfî), Daru’s-Sumey‘î, 

Riyad 2003.   

ANIS, Ahmad, “Mevdûdî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., Ankara 

2004, XXIX, s. 432-437. 

ATTAR, Fahrettin,  Fıkıh Usûlü, İFAV Yay., İstanbul 

2013. 

AYBAKAN, BİLAL, Fıkıh İlminin Oluşum Sürecinde 

İcmâ, İz Yay., İstanbul 2007. 

AYDINLI, Abdullah, Hadis Istilahları Sözlüğü, İFAV 

Yay., İstanbul 2013. 

AYNÎ, Ebû Muhammed Bedreddîn Mahmûd b. 

Ahmed, Umdetü’l-Kârî Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, I-

XXV, (Thk. Abdullah Mahmûd Muhammed 

Ömer), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2001. 

‘AZÂM, Necâh Muhammed, Difâ‘an ani’s-Sahîhayn, 

‘İmâdü’d-Dîn li’n-Neşr ve’t-Tevzi‘ Ummân 2009. 

A‘ZAMÎ, Muhammed Mustafa, “Buhârî”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yay., İstanbul 1992, VI,  s. 362-372. 

BABANZÂDE, Ahmed Naim- MİRAS, Kâmil, Sahîh-i 

Buhârî Muhtasarı Tecrid-i Sarih Tercemesi Ve Şerhi, 

I-VII, Diyanet İşleri Başkanlığı Yay., İstanbul 

2019.  

BABANZÂDE, Ahmet Naim, Hadis Usûlü, Ravza Yay., 

İstanbul 2009 



293 
 

BÂCÎ, Ebü’l-Velîd Süleymân b. Halef b. Sa‘d et-Tücîbî, 

İhkâmü’l-Füsûl fî Ahkâmi’l-Usûl, I-II, (Thk. 

Abdulmecîd Türkî), Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, Beyrut 

1995. 

                     , et-Ta‘dîl ve’t-Tecrîh li men Harrece ‘anhü’l-

Buhârî fi’l-Câmii’s-Sahîh, I-III, (Thk. Ahmed 

Lübzâr), Vizâretü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 

Fas 1991. 

BÂCÛ,  Ebû Süfyân Mustafa, el-Ehâdîsü’l-Müntekadetü 

fi’s-Sahîhayn, I-II, Dâru’z-Ziyâ, Kuveyt 2005. 

BAĞCI, H. Musa, Hadis Tarihi ve Metodolojisi, Ankara 

Okulu Yay., Ankara 2015. 

BAĞDÂDÎ, Hatîb, Ebûbekir b. Alî b. Sâbit, Kitâbü’l-

Fakîh ve’l-Mutafakkîh, (Thk. Adil b. Yûsuf el-

A‘zâzî), Dâru İbni’l-Cevzî, Riyad 1996.  

                   , Târihu Bağdâd, I-XXXV, (Thk. Beşşar Avvâd 

Ma‘rûf), Müessesetü’r-Risale, Beyrut 1980. 

BAĞDÂDÎ, Ebû Mansûr Abdülkâhir b. Tâhir et-

Temîmî, el-Fark Beyne’l-Firak, (Thk. Muhammed 

Muhyiddîn Abdülhamîd), Mektebetü 

Muhammed Alî Sabîh, Kahire, t.y.  

BAĞDÂDÎ, İsmâil Paşa, Hediyyetü’l-‘Arifîn, Esmâü’l-

Müellîfîn ve Asâru’l-Musannifîn, I-II, Dâru İhyâi’t-

Turâsi’l-Arabî, Beyrut, t.y. 

BAHRÜLULÛM LEKNEVÎ, Ebü'l-Ayyâş Muhammed 

Abdülalî b. Nizâmiddîn b. Kutbiddîn el-Ensârî 

es-Sihâlevî, Fevâtihu’r-Rahâmût, Şerhu 



294 
 

Müsellemeti’s-Subût, I-II, (Thk. Abdullah 

Mahmud Muhammed Ömer), Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut 2002. 

BÂHÜSEYİN, Yakûb b. Abdilvehhâb, İcmâ, 

Mektebetü’r-Rüşd, Riyad 2008.   

BAKTIR, Mustafa, “Emîr es-San‘ânî”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yay., İstanbul 1995. XI, s. 144-145. 

BEĞAVÎ, el-Hüseyin b. Mes‘ûd b. Muhammed el-

Ferrâ, Mesâbihu’s-Sünne, I-IV, (Thk. Yûsuf 

Abdurrahmân el-Mera‘şelî-Muhammed Selîm 

İbrâhîm), Dâru’l-Ma‘rife, Beyrut 1987.  

BEYHAKÎ, es-Sünenü’l-Kübrâ, I-X, Matba‘atü Meclisi 

Dâirati’l-Me‘ârifi’n-Nizâmiyye, Haydarabad, 

1925. 

                  , Ma‘rifetü’s-Sünen ve’l-Âsâr, I-XV, (Thk. 

Abdumu‘tî Emîn Kal‘acî), Dâru’l-Va‘yî, Haleb 

1991.    

                   , Kitâbü’l-Kirâeti Halfe’l-İmâm, (Thk. 

Muhammed es-Sa‘îd b. Besyûnî Zaglûl), Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1984. 

BEYYÛMÎ, Muhammed Receb, en-Nehdetü’l-İslâmiyye fî 

Siyeri A‘lâmihe’l-Mu‘âsirîn I-II, Dâru’l-Kalem, 

Dımaşk 1995. 

BİHÂRÎ, Muhibbullah b. Abdişşekûr, Müsellemü’s-

Sübût, I-II, el-Matba‘atü’l-Hüseyniyye el-

Mısriyye, Kahire 1908. 



295 
 

BİKÂ‘Î, Burhânüddîn İbrâhîm b. Ömer b. Hasen er-

Rubât el-Hırbevî, en-Nüketü’l-Vefiyye bimâ fî 

Şerhi’l-Elfiyye, I-II, (Thk. Mâhir Yâsîn el-Fahl), 

Mektebetü’r-Rüşd, Riyad 2007.           

BİLEN, Mehmet, Hadis Şarihi olarak İbn Hacer el-

Askalâni, Şarkiyat İslam Araştırmaları Dergisi, Sy. 

2, Kasım 2009. 

BİRİNCİ, Ali, “İzmirli, İsmail Hakkı”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslam Ansiklopedsi, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yay., İstanbul 2000, XXIII, s. 530-533. 

BUHÂRÎ, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmâîl, el-

Câmiu’s-Sahîs-Sahîh-i Buhârî, (Thk. İzzeddin Dalî, 

Ammâr Tayyâr- Yâsir Hasan), Müesssesetü’r-

Risâle, Beyrut 2017. 

               , et-Târîhu’l-Kebîr, I-VIII, (Thk. Muhammed 

Abdülmü‘îd Hân), Dâiretü’l-Me‘arifi’l-

Osmâniye, Haydarabad, t.y. 

               , Cüz’ül-Kirâeti Halfe’l-İmâm, (Thk. 

Fazlurrahmân es-Sevrî- Muhammed Atâallah 

Hanif el- Fevhâbânî), el-Mektebetü’s-Selefiyye, 

Pakistan 1980. 

BULKÎNÎ, Ebû Hafs Sirâcüddîn Ömer b. Raslân, 

Mehâsinü’l-İstilâh fi Tadmini Kitâbi İbni’s-Salâh, 

(Thk. Aişe Abdürrahmân), Dâru’l-Me‘ârif, Kahire 

t.y.  

CESSÂS, Ebû Bekr Ahmed er-Râzî, el-Füsûl fi’l-Usûl, I-

IV, (Thk. Uceym Nâşim en-Neşemî), Vizaretü’l-

Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, Kuveyt 1994. 



296 
 

CÜRCÂNÎ, Alî b. Muhammed es-Seyyid, eş-Şerif, 

Mu‘cemü’t-Ta‘rîfât, (Thk. Muhammed Siddîk el-

Mişâvî), Dâru’l-Fazîle, Kahire, t.y. 

ÇAKAN, İsmail Lütfi, Anahatlarıyla Hadis, Ensar 

Nesriyat, İstanbul 1990. 

ÇAKIN, Kâmil, “Buhârî’nin Otoritesini Kazanma 

Süreci”, İslâmî Araştırmalar, C.10, sy: 1-2-3-4, 

1997. 

           , Teşbih ve Tecsim Karşısında Bir Hadisçi: 

Celâlüddîn es-Süyûti, Dini Araştırmalar, C. 4, sy. 

10, 2001. 

ÇELEBİ, Katib,  Keşfü’z-Zunûn ‘an Esâmî ve’l-Kütübi 

ve’l-Fünûn, I-II, (Tkh. Muhammed Şerafettin 

Yaltkaya), Daru İhyai’t-Turâsi’l-Arabi, Beyrut, 

t.y. 

ÇOLAK, Abdullah, İslâm Hukuk Tarihi ve İslâm 

Hukukunun Kaynakları, Hikmetevi Yay., İstanbul 

2018. 

COŞKUN, Abdulkadir, Ebu’l-A‘lâ Mevdudi Sünnet 

Bilinci, Ehil Yay., İstanbul 2017.  

DÂRİMÎ, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahman 

b. Fadl, el-Müsnedü’l-Câmi‘- Sünenü’d-Dârimî, 

(Thk. İmâd Tayyâr- İzzeddin Dalî), 

Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2017.  

DÂVÛDÎ, Şemseddîn Muhammed b. Alî, Tabakâtü’l-

Müfessirîn, I-II, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 

1983.  



297 
 

DEBBÛSÎ, Ebû Zeyd Ubeydullah b. Ömer b. İsâ el-

Hanefî, Takvîmü’l-Edille fî Usûli’l-Fıkh, (Thk. Halîl 

Muhyiddîn el-Hüseyn), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut 2001.  

DİHLEVÎ, Şâh Veliyullah, Huccetüllahi’l-Bâliğa, I-II, 

(Thk. Seyyid es-Sâbık), Dâru’l-Ceyl, Beyrut 2005. 

DÖNMEZ, İbrahim Kâfi, “İcmâ”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., 

İstanbul 2000, XXI, s. 417-431. 

                 , İslâm Hukuk İlminin Esasları, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yay., Ankara 2016. 

DUÂDÎ, Zaferullah, Şâh Veliyyullah Dehlevî’den 

Günümüze Pakistan ve Hindistanda Hadis 

Çalışmaları, İnsan Yay., İstanbul 1995.  

EBNÂSÎ, Burhaneddin, eş-Şezâ’l-Feyâh, I-II, (Thk. Salâh 

Fehî Helel), Mektebetü’r-Rüşd, Riyad 1998. 

EBÛ DÂVÛD, Süleyman b. el-Eş‘as el-Ezdî es-Sicistânî, 

Süneni Ebî Dâvûd, (Thk. Yasir Hasan- İzzeddin 

ed-Dalî), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2015.      

EBÛ ZEHRÂ, Muhammed, Usûlü’l-Fıkh, Dâru’l-Fikri’l-

Arabî, Kahire,  t.y.  

                     , İbn Hazm Hayâtühû ve ‘Asruh, Daru’l-

Fikri’l-Arabî, Kahire 1978. 

                    , İbn Teymiyye, Hayâtühû ve ‘Asruh, Dâru’l-

Fikri’l-Arabî, Beyrut 1991. 

EBÛ YA‘LÂ EL-FERRÂ, Muhammed b. Hüseyin el-

Bağdâdî, el-Udde fî Usûli’l-Fıkh, (Thk. Ahmed b. 

Ali Seyr el-Mübârekî), y.y., Riyad 1993. 



298 
 

                     , İbtâlü’t-Te’vîlât li Ahbâri’s-Sıfât, (Thk. 

Muhammed b. Hamdilhamûd en-Necdi), Daru 

İlâfi’d-Düveliyye li’n-Neşr ve’t-Tevzî‘, Kuveyt, 

t.y.  

EMÎR ES-SAN‘ÂNÎ, Ebû İbrâhîm İzzuddîn 

Muhammed b. İsmâil, Tevdîhu-l Efkâr Li Me‘ânî 

Tenkîhu’l-Enzâr, I-II, (Thk. Ebû Uveys el-Kürdî- 

Bedr b. Receb), Mektebetü İbn Teymiyye, Kahire, 

2010. 

ELBÂNÎ, Silsiletü’l-Ehâdîsid-Da‘îfe ve’l-Mevdû‘a ve 

Eseruhe’s-Seyyia fi’l-Ümme, I-XIV, Dâru’l-Me‘ârif, 

Riyad 1992. 

              , İrvâü’l-Galîl fî Tahrîci Ehâdîsi Menâri’s-Sebîl, I-

IX, el-Mektebetü’l-İslâmî Beyrut 1985. 

            , Fihrisü mahtûtât Dâru’l-Kütübi‟z-Zâhiriyye: el-

Müntehab min Mahtûtâti’l-hadîs, Mektebetü‟l-

Me‘ârif, Riyad 2001. 

ENİS, İbrahim, el-Mu‘cemü’l-Vesît, Mecme‘u’l-Luğâti’l-

Arabiyye-Mektebetü’ş-Şurûki’d-Düveliyye, Mısır 

2004.  

ENSÂRÎ, Ebû Yahyâ Zeynüddîn Zekeriyyâ b. 

Muhammed, Fethu’l-Bâkî bi Şerhi Elfiyyeti’l-Irâkî, 

I-II, (Thk. Abdüllatîf el-Humeym- Mahir Yasin 

el-Fahl), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2002. 

ERDOĞAN, Mehmet, Fıkıh ve Hukuk Terimleri, Ensar 

Neşriyat, İstanbul 2005. 



299 
 

                 ,  “Şâh Veliyullah”,Türkiye Diyanet Vakfı 

İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., 

İstanbul 2010, XXXVIII, s. 262-267. 

EROĞLU, Muhammed, “Sofuoğlu, Mehmed”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yay., XXXVII, s. 343-344. 

EŞYÛBÎ, Muhammed b. Alî b. Âdem, Şerhu Elfiyeti’s-

Süyûtî fi’l-hadîs, I-II, Mektebetü’l-Ğurabâ el-

Eseriyye, Medine 1993. 

FERYEVÂÎ, Abdurrahmân b. Abdilcebbâr, Şeyhu’l-

İslâm İbn Teymiyye ve Cühûdühü fî’l-Hâdîs ve 

Ulûmih, I-IV, Dâru’l-‘Âsıme, Riyad 1996.  

GASSÂNÎ, Ebû Alî Hüseyin b. Muhammed, Takyîdü’l-

Mühmel ve Temyîzü’l-Müşkil: Kitâbü’t-Tenbih ‘ale’l-

Evhâmi’l-Vâkia fi’s-Sahîhayn min Kıbeli’r-Ruvvât, I-

III, (Thk. M. Sadık Aydın el-Hâmidî), Dâru’l-

Livâ, Riyad 1987. 

GÂZÎ, et-Tevbe, Ebü’l-A‘lâ el-Mevdûdî Fikrühû ve 

Menhecühü fi’t-Tağyîr, Dâru’l-Beşîr, Ammân 1996.  

GAZZÂLÎ, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed, el-

Mustasfâ min İlmi’l-Usûl, (Thk. Abdullah 

Mahmûd Muhammed Ömer), Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut 2010. 

GEYLÂNÎ, Muhammed Halîfe, Menhecü’l-Hanefiyye fî 

Nakdi’l-hadîs, Dâru’s-Selâm, Kahire 2010. 



300 
 

GÖKBULUT, Hasan, “el-Kâfiyecî”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yay.,  İstanbul 2001, XXI, s. 154-155. 

GÜLER, Zekeriya, “Buhârî ve el-Câmiu’s-Sahîh’i 

Üzerine” Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, C.2, Sy. 1, 2015.  

                , “Müstefîz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., 

İstanbul 2006, XXXII, s. 135-136. 

GÜRLEK, Kadri, “Zayıf Hadisle Amel Edilmeyeceği 

Tartışmaları Arasında Bir Çözüm Yolu: Telakkî 

bi’l-Kabûl” Hitit Üniversitesi İahiyat Fakültesi 

Dergisi, C.11, Sy. 22, 2012. 

HALLÂF, Abdülvehhâb, İlmü Usûli’l-Fıkh, 

Mektebetu’d-Da‘veti’l-İslâmiyye, y.y., t.y.   

HANSU, Hüseyin, “Ahmed Naim ve Diyanet İşleri 

Başkanlığı’nın Resmi Hadis Porejesi,” Türkiye 

Araştırmaları Literatür Dergisi, C. 11, Sy. 21, 2013.  

HASEBALLÂH, Alî, Usûlü’t-Teşrî‘i’l-İslâmî, Dâru’l-

Me‘ârif, Kahire 1976.   

HARÎRÎ, Ammar Ahmed, “Telakki’l-Ümmetü li’l-

hadîsi bi’l-Kabûl” İslâmiyetü’l-Ma‘rife Mecelletü’l-

Fikri’l-İslâmi el-Muâsır, Sy.85, Umman 2016.  

HATÎB, Muhammed Accâc, Lemehâtun fi’l-Mektebe ve’l-

Bahs ve’l-Mesâdir, I-II,  y.y., Riyad 1971. 

HATİBOĞLU, Mehmet Said, HadisTedkikleri, Otto Yay., 

Ankara 2017. 



301 
 

                       , Müslüman Âlimlerin Buhârî ve 

Müslim’e Yönelik Eleştirileri, İslami Araştırmalar 

Dergisi, C. 10, Sy. 1, 1997. 

HATİPOĞLU, İbrahim, Muhammed Nâsirüddîn el-

Elbânî (1332-1420/1914-1999), Hadis Tetkikleri 

Dergisi, C.1, Sy. 2, 2013. 

                      , “Nâsirüddîn el-Elbânî”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yay., İstanbul 2006, XXXII, s. 403-405. 

HATTÂBÎ, Ebû Süleymân Hamd b. Muhamed, 

İ‘lâmü’l-hadîs fî Şerhi Sahîhi’l-Buhârî, I-IV, (Thk. 

Muhammed b. Sa‘d b. Abdirrahmân Alî Su‘ûd), 

İhyâu’t-Turâsi’l-İslâmî, Mekke 1988.  

HÂZIMÎ, Ebû Bekr Muhammed b. Musa el-Hemdânî, 

Şurûtü’l-Eimmeti’l-Hamse, Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut 1984. 

              , Kitâbü’l-İ‘tibâr fî Beyâni’n-Nâsih ve’l-Mensûh 

Mine’l-Asâr, Matba‘atu Dâireti’l-Me‘ârifi’l-

Osmâniye, Haydarabad 1940. 

HEREVÎ, Ebü’l-Fadl Ammar eş-Şehîd, ‘İlelü’l-Ehâdîs fî 

Kitabi’s-Sahîh li Müslim, (Thk. Alî b. Hüseyin b. 

Alî b. Abdilhamîd el-Halebî el-Eserî), Dâru’l-

Hicre, Riyad 1991.  

HUDARÎ, Muhammed Usûlü’l-Fıkh, el-Mektebetü’t-

Ticâriyyeti’l-Kübrâ, Mısır 1969.    

HÜSEYNÎ, Abdülhay b. Fahreddîn, A‘lâm el-Müsemmâ 

Nüzhetü’l-Havâtır ve Behcetü’l-Mesâmi‘ ve’n-

Nevâzır, I-VIII,  Dâru İbn Hazm, Beyrut 1999. 



302 
 

İBN ABDİLBERR, Ebû Ömer Yûsuf, Câmi‘u Beyâni’l-İlm 

ve Fadlih, (Thk. Ebü’l-Eşbâl ez-Zührî), Dâru 

İbni’l-Cevzî, Riyad 1994.    

                               , et-Temhîd limâ fi’l-Muvattâ mine’l-

Me‘ânî ve’l-Esânîd, I-XXIV, (Thk. Mustafâ b. 

Ahmed el-Ulvî-Muhammed Abdülkebîr el-

Bekrî), Vizâretü Umûmi’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-

İslâmiyye, Mağrib, 1967. 

İBN ‘ADÎ, Ebû Ahmed el-Cürcâni, el-Kâmil fi Du‘afâi’r-

Ricâl, I-IX, (Thk. Ahmed Adil Abdulmevcûd- Alî 

Muhammed Mu‘avvid), el-Kütübü’l-İlmiyye, 

Beyrut 1997.          

İBN BERHÂN, Ebü’l-Feth Ahmed b. Alî b. 

Muhammed el-Bağdâdî, el-Vüsûl ile’l-Usûl, I-

II,(Thk. Abdulhamîd Alî Ebû Züneyd), 

Mektebetü’l-Me‘ârif, Riyad 1983. 

İBNÜ’L-CEVZÎ, Ebü’l-Ferec Abdurrahmân b. Alî b. 

Muhammed, el-Muntazâm fî Târîhi’l-Mülûk ve’l-

Ümem, I-XIX, (Thk. Muhammed Abdülkâdir 

‘Atâ- Mustafa Abdülkâdir ‘Atâ), Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut 1992. 

                           , ed-Du‘afâ ve’l-Metrûkîn, I-III, (Thk. 

Abdullah el-Kâdî), Dâru’l-Kütübî’l-İlmiyye, 

Beyrut 1985. 

İBN DAKÎKUL-‘ÎD, Ebü’l-Feth Takıyüddîn 

Muhammed b. Ali el-Kûsî, el-İktirâh fî Beyâni’l-



303 
 

İstilâh, (Thk. Muhammed Alî Beydûn), Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, t.y. 

İBN EBÎ HÂTİM, Ebû Muhammed Abdurrahmân b. 

Muhammed b. İdrîs er-Râzî, el-‘İlel li İbn Ebî 

Hâtim, I-VII, (Thk. Sa‘îd b. Abdillah el-Humeyd-

Hâlid b. Abdillah el-Cüre’ysî), Metâbi‘u’l-

Humeydî, y.y., 2006. 

                          , el-Cerh Ve’t-Ta‘dîl, I-IX, Dâiretü’l-

Me‘arifi’l-Osmâniye, Haydarabad 1952.  

İBN EBİ’L-‘İZ, Ebü’l-Hasen Sadruddîn Alî b. ‘Alâiddîn 

Alî b. Muhâmmed el-Ezra’î, Şerhu ‘Akîdetü’t-

Tahâviyye, I-II, (Thk. Muhammed Nâsirüddîn el-

Elbânî ve bir grup âlim) el-Mektebetü’l-İslâmî, 

Beyrut 1984. 

İBN EBÎ YA‘LÂ, Ebü’l-Hüseyin Muhammed b. 

Muhammed, Tabakâtü’l-Hanâbele, I-II, (Thk. 

Muhammed Hamîd el-Fıkî), Dâru’l-Ma‘rife, 

Beyrut 1952.  

İBN ŞÂHÎN, Ebû Hafs Ömer b. Ahmed el-Bağdâdî, 

Târîhu Esmâi’d-Du‘afâ ve’l-Kezzâbîn, (Thk. 

Abdurrahîm Muhammed Ahmed el-Kaşkarî), 

y.y., b.y., 1989. 

İBN EBÎ ŞEYBE, Ebû Bekr Abdullah b. Muhammed b. 

İbrâhîm, el-Kitâbü’l-Müsannef fi’l-Ehâdîs ve’l-Asâr, 

I-VII, (Thk. Kemâl Yûsuf el-Hût), Mektebetü’r-

Rüşd, Riyad 1988. 

İBN EMÎRİ’L-HÂC, Muhammed b. Muhammed, et-

Takrîr ve’t-Tahbîr, I-III, (Thk. Abdullah Mahmûd 



304 
 

Muhammed Ömer), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut 1999. 

İBNÜ’L-ESÎR EL-CEZERÎ, Ebü’s-Seâdât Mecdüddîn 

Mübârek b. Muhammed, Câmi‘u’l-Usûl fî 

Ehâdîsi’r-Râsûl, I-XII, (Thk. Abdulkâdir el-

Arnâvût), Mektebetü’l-Halvânî, y.y., 1969. 

İBN HACER EL-ASKALÂNÎ, Nüzhetü’n-Nazar fî 

Tevdîhi Nuhbetü’l-Fiker fî Mastalahi Ehli’l-Eser, 

(Thk. Muhammed Murâbî), Dâru İbn Kesîr, 

Beyrut 2015. 

                    , en-Nüket ‘alâ Kitâbi İbni’s-Salâh, I-II, (Thk. 

Rabî‘ b. Hâdî), ‘İmadetü’l-Bahsi’l-İlmî bi’l-

Câmi‘ati’l-İslâmiyye, Medine 1984. 

                 , Tağlîku’t-Ta‘lîk ‘alâ Sahîhi’l-Buhârî, I-V, (Thk. 

Said b. Abdurrahmân Mûsâ el-Karkî), el-

Mektebetü’l-İslâmiyye, Beyrut 1985.  

                  , Hedyü’s-Sârî, Mukaddimetü Fethu’l-Bârî, 

(Thk. Ebû Kuteybe Nezîr Muhammed el-

Fâryâbî), Dâru Taybe, Riyad, t.y.  

                 , Tehzîbü’t-Tehzîb, I-XIV, Dâru’l-Fikr, Beyrut 

1984. 

                 , et-Telhîsü’l-Habîr fî Tahrîci Ehâdîsi’r-Râfi‘i’l-

Kebîr, I-IV,  Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1989. 

                , ed-Durerü’l-Kâmine fî A‘yâni’l-Mâeti’s-Sâmine, 

I-IV, Dâiretü’l-Me‘ârifi’l-Osmâniye, Haydarabad 

1930. 

İBN HÂCİB, Ebû Âmr Cemâlüddîn Osman b. Ömer b. 

Ebîbekir b.Yûnus el- Mâlikî, Şerhu’l-Muhtasari’l-



305 
 

Munteha’l-Usûli, I-III, (Thk. Muhammed Hasan- 

Muhammed Hasan İsmail), Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut 2004. 

İBN HALDÛN, Abdurrahmân b. Muhammed, 

Mukaddimetü İbn Haldûn, I-III,  (Thk. Abdullah 

Muhammed ed-Dervîş), Dâru Ya‘râb, Dımaşk 

2004. 

İBN HALLİKÂN, Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Muhammed, 

Vefeyâtü’l-A‘yân ve Enbâü Ebnâi’z-Zamân, I-VII, 

(Thk. İhsân Abbâs), Dâru Sâdır, Beyrut, t.y. 

İBN HAZM, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed. ez-Zâhirî, 

el-Muhallâ bi’l-Âsâr, I-XII, Daru’l-Fikr, Beyrut, t.y.  

                  , el-İhkâm fî Usûli’l-Ahkâm, I-VIII, (Thk. İhsan 

Abbâs), Dâru’l-Afâki’l-Cedîde, Beyrut 1983. 

İBN HİBBÂN, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. 

Ahmed el-Büstî, Sahîhu İbn Hibbân, I-XVII, (Thk. 

Şuayb el-Arnâut), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 

1993.  

                          , el-Mecrûhîn mine’l-Muhaddisîn ve’d-

Du‘afâ ve’l-Metrukîn, I-III, (Thk. Mahmûd İbrâhîm 

Zâyed), Dâru’l-Vâ‘î, Haleb 1976. 

                         , es-Sikât, I-IX, Dâiretü’l-Ma‘ârifi’l-

Osmâniyye, Haydarabad 1973. 

İBNÜ’L-HÜMÂM, Kemâlüddîn Muhammed b. 

Abdülvâhid, Fethu’l-Kadîr, I-X, (Thk. 

Abdurrezzâk Gâlib el-Mehdî), Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut 2003. 



306 
 

İBNÜ’L-İMÂD, İbn Şihâbiddîn Abdulhay b. Ahmed b. 

Muhammed, Şezerâtü’z-Zeheb fî Ahbâri men Zeheb, 

I-X, (Thk. Abdulkâdir el-Arnâut- Mahmûd el-

Arnâut), Dâru İbn Kesîr, Beyrut 1992.  

İBN KÂDÎ ŞUHBE, Ebu Bekr b. Ahmed b. Muhammed, 

Tabakâtü’ş-Şâfiyye, I-IV, (Thk. el-Hâfız Abdul‘alîm 

Hân), Âlemü’l-Kütüb, Beyrut 1986. 

İBNÜ’L-KAYYIM EL-CEZVİYYE, Şemsüddîn 

Muhammed b. Ebî Bekr, İ‘lâmü’l-Muvakki‘în ‘an 

Rabbi’l-Alemîn, I-IV, (Thk. Muhammed 

Abdüsselâm İbrâhîm), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut 1991.  

                           , Muhtasaru’s-Sevâ’iku’l-Mürsele ‘ala’l-

Cehmiyye ve’l-Mu‘attıla, I-II, (Thk. Seyyid 

İbrâhîm), Dâru’l-hadîs, Kahire 1992. 

                           , el-Menâru’l-Münîf fi’s-Sahîhi ve’d-Da‘îf, 

(Thk. Abdülfettâh Ebû Ğudde), Mektebetü’l-

Matbû‘âti’l-İslâmiyye, Haleb 1970. 

İBN KESÎR, Ebü’l-Fidâ İsmâil b. Kesîr, Tefsîru’l-

Kur’âni’l-Âzîm, I-IV, Müessesetü’r-Re’yyân, 

Beyrut 2006.  

                     , Tabakatü’ş-Şafi‘iyyin, (Thk. Ahmed Ömer 

Hâşim-Muhammed Alî Zeynühüm), 

Mektebetü’s-Sekafeti’d-Diniyye, y.y., 1993.  

                    , el-Bai’sü’l-Hasîs Şerhu İhtisâri Ulûmi’l-hadîs, 

(Thk. Ahmed Muhammed Şâkir ), Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, t.y.  



307 
 

İBN MÂCE, Ebû Abdillah Muhammed b. Yezîd el-

Kazvînî, Sünenü İbn Mâce, (Thk. Ammâr Tayyâr, 

Yâsir Hasan, İzzeddîn Dalî), Müessesetü’r-Risâle, 

Beyrut 2015. 

İBN MA‘ÎN, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ma‘în b. Avn, 

Ma‘rifetü’r-Ricâl ‘an Yahyâ İbn Ma‘în Rivâyetü İbn 

Muharrez, I-II, (Thk. Muhammed Kâmil el-

Kassâr), Mecme‘u’l-Lugâti’l-Arabiyye, Dımaşk 

1984.  

İBN MANZÛR, Ebü’l-Fazl Cemâleddîn Muhammed b. 

Mükerrem b. Alî el-Ensârî, Lisânü’l-Arab, I-XV, 

Daru Sadır, Beyrut, t.y.       

İBN MELEK, Abdüllatîf İzzüddîn, Şerhu Menari’l-

Envâr, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1890.     

İBN SA‘D,  Muhammed b. Sa‘d b. Menî‘ ez-Zührî, et-

Tabakâtü’l-Kebîr, I-XI, (Thk. Alî Muhammed 

Ömer), Mektebetü’l-Hancî, Kahire 2001. 

İBNÜ’S-SALÂH, Ebû Amr Osman b. Abdirrahmân eş-

Şehrezûrî, Sıyânetü Sahîhi Müslim mine’l-İhlâli 

ve’l-Galat ve Himâyetühû mine’l-İskâti ve’s-Sakat, 

(Thk.  Muvaffak b. Abdillah), Dâru’l-Ğarbi’l-

İslâmî, Beyrut, 1984. 

                          , Ulûmü’l-hadîs, (Thk. Nureddîn Itr), 

Daru’l-Fikr, Dımaşk 1986.  

İBN TEYMİYYE, Ebü’l-Abbâs Takiyyüddîn Ahmed b. 

Abdülhalîm el-Harrânî, Mecmu‘atü’l-Fetevâ, I-

XXXVII, Dâru’l-Vefâ, Mısır 2005. 



308 
 

                               , Şerhu Umdeti’l-Fıkh, min Kitâbi’t-

Tehâre ve’l-Hacc, I-III, (Thk. Su‘ûd Sâlih Utayşân), 

Mektebetü’l-Ubeykân, Riyad 1992. 

                              , İlmü’l-hadîs, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut 1985. 

                              , Kaidetün Celîle fi’t-Tevessül ve’l-Vesîle, 

(Thk. Rabî‘ b. Hâdî Umeyr el-Medhalî), 

Mektebetü’l-Furkân, Ucmân 2001. 

                             , el-Cevâbü’s-Sahîh limen Beddele Dîne’l-

Mesîh, I-VI, (Thk. Alî b. Hasan-Adülazîz b. 

İbrâhîm-Hamdân b. Muhammed), Dâru’l-

‘Âsime, Riyad, 1999. 

                           , el-Müsevvede fî Usûli’l-Fıkh, I-XII, (Thk. 

Muhammed Muhyiddîn Abdulhamîd), 

Matba‘atü’l-Medenî, Kahire 1964. 

                          , Minhâcü’s-Sünneti’n-Nebeviyye fî Nakdî 

Kelâmi’ş-Şî‘ati’l-Kaderiyye, I-IX, (Thk. Muhammed 

Reşâd Sâlim), y.y., t.y. 1986    

İSNEVÎ, Cemâleddîn Abdürrahîm b. el-Hasan, 

Nihâyetü’s-Sûl fî Şerhi Minhâci’l-Usûl, I-

IV,(Süllemü’l-Vüsûl haşiyesi ile birlikte- 

Muhammed Buhayt el-Mut‘î’), Âlemü’l-Kütüb, 

Kahire 1924.  

              , et-Temhîd fî Tahrîci’l-Furû‘î ‘ala’l-Usûl, (Thk. 

Muhammed Hasan Heyto), Müessesetü’r-Risâle, 

Beyrut 1981. 



309 
 

               , Tabakâtü’ş-Şâfi‘yye, I-II, (Thk. Kemâl 

Yûsuf el-Hût), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 

2002.  

İZMİRLİ, İsmâil Hakkı, Hakkın Zaferleri: Mustasvife 

Sözleri mi? Tasavvufun Zaferi mi? Evkâf-ı İslâmiye 

Matbaası, İstanbul 1922. 

KÂDÎ İYÂZ, Ebü’l-Fazl İyâz b. Musâ el-Yahsûbî, 

Meşâriku’l-Envar ‘alâ Sıhâhi’l-Asâr, I-II, 

Mektebetü’l-Atîka, Tunus 1978.  

                     , İkmâlü’l-Mu‘lim bi Fevâidi Müslim, I-IX, 

(Thk. Yahyâ İsmâîl), Dâru’l-Vefâ, el-Mansura 

1998. 

KÂL‘ACÎ, Muhammed Ravvâs, Mu‘cemü Lüğati’l-

Fukahâ, Dâru’n-Nefâis, Beyrut 2010. 

KANDEMİR, M. YAŞAR, Hadis Karşıtları Ne Yapmak 

İstiyor, Tahlil Yayınları, İstanbul 2018. 

                      , “Sahîhayn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., İstanbul 

2008, XXXV, s. 527-530. 

KARADAŞ, Cağfer, Ali el-Kârî’nin Hayatı Selef 

Akîdesine Dönüş Çabası ve Eserleri, Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 5, Sy. 5, 

Bursa 1993. 

KARAMAN, Hayrettin,  Hadis Usûlü, Ensar Neşriyat, 

İstanbul 2010. 

KÂSIMÎ, Muhammed Cemaleddin, Kavâidü’t-Tahdîs 

min Fünûni Mastalâhi’l-hadîs, (Thk. Mustafâ Şeyh 

Mustafâ), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2004. 



310 
 

              , el-Cerh ve’t-Ta‘dîl, Müesssesetü’r-Risâle, 

Beyrut 1979. 

 KASTALLÂNÎ, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddin Ahmed, 

İrşâdü’s-Sârî li-Şerh-i Sahîh-i’l-Buhârî, I-X, 

Matba‘atü’l-Kübra el-Amiriyye, Mısır 1990, 1905. 

KATTÂN, Mennâ‘, Târîhu’t-Teşrî‘i’l-İslâmî-et-Teşrî‘ ve-l-

Fıkh, Mektebetü’l-Me‘ârif, Riyad 1996.  

KAYA, Eyyüb Said - OKUYUCU, Nail, “Şevkânî”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedsi, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yay., İstanbul 2010, XXXIX, s.  22-

28. 

KEHHÂLE, Ömer Rızâ, Mu‘cemü’l-Müellifîn Terâcimü 

Musannifi’l-Kütübi’l-Arabiyye, I-XV, Mektebü’l-

Musennâ, Beyrut 1957.  

KELEŞ, Ekrem, İslâm Hukukun Kaynağı olarak İcmâ, 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Yayınlanmamış Doktora Tezi, Ankara 1994. 

KETTÂNÎ, Abdülhay b. Abdilkebîr, Fihrisü’l-Fehâris 

ve’l-İsbât ve Mu‘cemü’l-Me‘âcim ve’l-Meşîhât ve’l-

Müselselât, I-III, (Thk. İhsan Abbâs), Dâru’l-

Ğarbi’l-İslâmî, Beyrut 1982.  

KEŞMÎRÎ, Muhammed Enver Şâh, Feydu’l-Bârî alâ 

Sahîhi’l-Buhârî, I-VI, (Hâşiyetü Bedri’s-Sârî ‘alâ 

Feyzi’l-Bârî ile birlikte), Dârul’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut 2005.  

KIRBAŞOĞLU, Hayri, İslam Düşüncesinde Hadis 

Metodolojisi, Ankara Okulu Yay., Ankara 2015. 



311 
 

KOÇYİĞİT, Talat, Hadis Tarihi, TDV Yay., Ankara, 

2010.  

                   , Hadis Tarihi, TDV Yay., Ankara 2010.  

KÖKTAŞ, Yavuz, “Müslim’in Sahîh’ine Yapılan En 

Eski Tenkid; Ebü’l-Fadl el-Herevî’nin ‘İlelü’l-

Ehâdîs Fî Kitâbi’s-Sahîh li Müslim Adlı Eserinin 

Takdim ve Tercemesi”, Din Bilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi, C. 5, Sy. 2, 2005. 

KUDÂT, Emin Muhammed- SABRÎ, Amir Hasan, 

Dirâsâtün fi Menâhici’l-Muhaddisîn, Dâru 

Cuheyne, Umman 2011. 

KURAŞÎ, Ebü’l-Feth Abdülkâdr, el-Cevâhiru’l-Mudiyye 

fî Tabakâti’l-Hanefiyye, I-V, (Thk. Abdulfettâh 

Muhammed), Dâr-u Hicr, Riyad 1993.  

              , el-Inâye bi ma'rifeti Ehâdîsi'l-Hidâye Fatih 

Nüshası, Süleymaniye Kütüphanesi Fatih 

Koleksiyonu, No: 1112. s. 76b., İstanbul. 

KUTLUAY, Halil İbrahim, Uydurma Olduğunda İttifak 

Edilen Hadisler, İnkılâb Yay., İstanbul 2015. 

LÂMİŞÎ, Ebü’s-Senâ Mahmûd b. Zeyd el-Hanefî el-

Mâturîdî, Kitâbün fî Usûli’l-Fıkh, (Thk. 

Abdülmecîd et-Türkî), Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 

Beyrut 1995. 

LEKNEVÎ, Ebü’l-Hasenât Muhammed Abdülhay b. 

Muhammed es-Sihâlevî, el-Ecvibetü’l-Fâdile li’l-

Es’ileti’l-Aşerati’l-Kâmile, (Thk. Abdülfettâh Ebû 

Ğudde), Mektebetü’l- Matbu‘âti’l-İslâmiyye, 

Beyrut 2007.  



312 
 

                , el-Fevâidü’l-Behiyye fî Terâcimi’l-Hanefiyye, 

(Thk. Muhammed Bedreddîn Ebû Ferâs en-

Ne‘sânî), Matba‘atü’s-Se‘âde, Mısır 1906. 

MAKDİSÎ, Ebü’l-Fazl İbnü’l-Kayserânî Muhammed b. 

Tâhir, Şürûtü’l-Eimmeti’S-Sitte  (el-Hâzimî’ye ait 

Şürutü‘l-Eimmeti’l-Hamse ile birlite), Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1984.  

                 , Safvetü’t-Tasavvuf, (Thk. Ğade el-Makdem 

Adra ), Dâru’l-Muntahabi’l-Arabî, Beyrut 1995. 

                 , el-Cem‘u beyne Ricâli’s-Sahîhayn, I-II, Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1984. 

MÂLİK B. ENES, Ebû Abdillah el-Asbahî el-Himyerî, 

el-Muvâttâ, (Thk. Kulâl Hasan Alî), Müessesetü’r-

Risâle, Beyrut 2015.  

MECZÛB, Muhammed, Ulemâ ve’l-Mufekkirûn 

‘Areftehüm, I-III, Dâru’ş-Şevâf, Riyad 1992.  

MEDKÛR, Muhammed Sellâm, el-Medhal li’l-Fıkhi’l-

İslâmi, Dâru’l-Kitâbi’l-hadîs, Kahire 1996. 

MEHMET ŞEKER, - ADNAN BÜLENT BALOĞLU, , 

İzmirli İsmail Hakkı (Sempozyum: 24-25 Kasım 

1995), TDV Yay., Ankara 1996.  

MERĞİNÂNÎ, Ebü’l-Hasan Burhâneddîn Ali b. Ebî 

bekr, el-Hidâye Şerhu Bidâyeti’l-Mübtedî, I-IV, 

(Thk. Tilâl Yûsuf), Daru İhyai’t-Turasi’l-Arabî, 

Beyrut, t.y. 

MEŞHÛR HASAN, Ebû Ubeyde Âli Selmân, Kütübün 

Hazere minhe’l-Ulemâ, I-II, Dâru’s-Sumey‘î, Riyad 

1995.  



313 
 

                                     , el-İmâm Müslim b. el-Haccâc, 

Dâru‘l-Kalem, Dımâşk 1994. 

MİZZÎ, Ebü’l-Haccâc Yûsuf b. Zekî, Tehzîbu’l-Kemâl fi 

Esmâi’r-Ricâl, I-XXXV, (Thk. Beşşâr Avvâd 

Ma‘rûf,) Müessesetü’r-Risâle, Beyrut,1983. 

MOLLÂ HATIR, Halîl İbrâhim, Mekânetü’s-Sahîhayn, 

el-Matba‘atü’l-Arabiyyeti’l-hadîse, Kahire 1982. 

MOLLA HÜSREV, Muhammed b. Ferrâmurz b. Alî b. 

Muhyiddîn, Mir’âtü’l-Usûl fî Şerhi Mirkâti’l-Vüsûl, 

(Thk. Yûsuf Diyâüddîn- Ahmed Nâilî), Şirketü 

Sahâfiyyeti Osmâniye, İstanbul 1903. 

MUHAMMED, Züheyr Muhammed, “Mes’eletü 

Telakkî’l-Ümmetü Ehâdîse’s-Sahîhayn bi’l-Kabûl 

‘İnde’l-Mühaddîsîn” Mecelletü’ş-Şârika li’l-

‘Ulûmî’ş-Şer‘iyyeti ve’l-Kânûniyye, C. 6, Sy. 2,  

İrbid/Ürdün 2009. 

MUHİBBÎ, Muhammed Emîn b. Fazlüllah b. 

Muhibbiddîn, Hulâsatü’l-Eser fî A‘yâni’l-Karni’l-

Hâdî ‘Aşer, I-IV, Dâru Sadır, Beyrut, t.y.  

MÜBÂREKFÛRÎ, Ebü’l-‘Alâ Muhammed 

Abdurrahmân b. Abdürrahîm, Tuhfetü’l-Ahvezî bi 

Şerhi Câmi‘i’t-Tirmizî, I-X, Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut, t.y. 

MÜFTÎ, Muhammed Muhtar Dirâr, Mefhûmü Telakka’l-

Ümmetü’l-hadîs bil-Kabûl fî Nakdi’l-hadîsî, 

Mecelletü Câmi‘ati’ş-Şârika, C. 14, Sy. 1, 

Şârika/BAE 2017. 



314 
 

MÜNÂVÎ, Muhammed Adurraûf, el-Yevâkît ve’d-Dürer 

Şerhu Şerhi Nuhbeti’l-Fiker, I-II, (Thk. Ebû 

Abdillah Rabî‘ b. Muhammed es-Su‘ûdî), 

Mektebetü’r-Rüşd, Riyad, t.y. 

MÜSLİM, Ebü’l-Hüseyin Müslim b. el-Haccâc, Sahîh-i 

Müslim, (Thk. İzzeddin Dalî, Ammâd Tayyâr, 

Yasir Hasan), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2014.  

                , Kitâbü’t-Temyîz, (Muhammed Mustafâ el-

A‘zamî), Mektebetü’l-Kevser, Riyad 1976. 

NESÂÎ, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb, Sünenü’n-

Nesâî, (Thk. Yâsir Hasan-‘İzzeddîn ed-Dalî), 

Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2105. 

            , ed-Du‘afâ ve’l-Metrukîn, (Mahmûd İbrâhîm 

Zeyd), Dâru’l-Va‘î, Haleb 1976. 

NEVEVÎ, Ebû Zekeriyyâ Muhyiddin b. Şeref, Tehzîbü’l-

Esmâ ve’l-lugat, I-IV, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut, t.y 

               , el-Minhâc Şerhu Sahîhi Müslim b. el-Haccac, I-

XVIII, (Thk. Halîl Me’mun Şiha), Daru’l-Ma‘rife, 

Beyrut 2009.                       

NÛRİSTÂNÎ, Muhammed b. Muhammed, el-Medhal ilâ 

Sahîhi’l-İmâm Müslîm, Mektebetü’ş-Şuûni’l-

Fenniyye, Kuveyt 2007. 

NÜVEYHÎD, Adil, Mu‘cemü’l-Mufessirîn min Sadri’l-

İslâm ve Hatta’l-Asri’l-Hazır, I-II, Müessesetü 

Nüveyhizi’s-Sekâfiyye, Beyrut 1988.  



315 
 

ÖZ, Mustafa “Dâî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedsi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., 

İstanbul 1993, VIII, s. 420. 

ÖZEL, Ahmet, “Bâcî”,  Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., 

İstanbul 1991, IV, s. 414-415. 

ÖZER, Salih, Sünnet ve Hadisi Yeniden Düşünmek İbn 

Teymiyye Örneği, Pınar Yay., İstanbul 2004. 

PEKCAN, Ali, Klasik Usûl Düşüncesinde İcmâ Doktrini, 

Yediveren Yay., 2009. 

PEZDEVÎ, Ebü’l-‘Usr Fahru’l-İslâm Alî b. Muhammed 

b. el-Hüseyn el-Hanefî, Kenzü’l-Vüsûl ilâ 

Ma‘rifeti’l-Usûl, (Usûlû Kerhî ile birlikte), Mir 

Muhammed Kütüphânesi Yay., Karaçi, t.y. 

RÂZÎ, Fahreddîn, Muhammed b. Ömer b. Hüseyin, el-

Mahsûl fî İlmi Usûli’l-Fıkh, I-VI, (Thk. Tâhâ Câbir 

Feyyâz ‘Alvânî), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut, t.y.  

           , Munteha’l-Vüsûl, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut 1985.    

SADRU’Ş-ŞERÎÂ’, Ubeydullah b. Mes‘ûd, et-Tevdîh fî 

Halli Gavâmizi’t-Tenkîh, I-II, Şeriketi Sahafiyyeti 

Osmâniyye, İstanbul 1892.   

SAFEDÎ, Ebu’s-Safâ Salahuddîn Halîl b. İzzeddîn 

Aybeg b. Abdillah, el-Vâfî bi’l-Vefeyât, I-XXIX, 

(Thk. Ahmed el-Arnâut- Türkî Mustafa), Dâru 

İhyai’t-Turâsi’l-Arabî, Beyrut 2000.  



316 
 

SALİH ÖZER, -Sabri KIZILKAYA, , Hadis Literatürü 

Araştırmaları Buhâri-Müslim Antolojisi, Seçki Yay., 

İstanbul 2007. 

SAN‘ÂNÎ, Ebû Bekr Abdürrezzâk b. Hemmâm, el-

Musannef, I-XI, (Thk. Habîburrahmân el-A‘zamî), 

el-Meclisü’l-‘İlmî, Hindistan 1982. 

SANDIKÇI, Kemal, Sahîh-i Buhârî Üzerine Yapılan 

Çalışmalar, DİB Yay., Ankara 1991.  

SARI, Mevlüt, el-Mevârid- Arapça Türkçe Lugat, İpek 

Yay., İstanbul 2013.  

SEHÂVÎ, Ebü’l-Hayr Şemsüddîn Muhammed b. 

Abdirrahmân b. Muhammed, Fethu’l-Muğîs bi 

Şerhi Elfiyeti’l-hadîs, I-V, (Thk. Abdülkerîm b. 

Abdillâh b. Abdirrahmân el-Hudayr- 

Muhammed b. Abdillâh b. Füheyd Âli Füheyd), 

Mektebetü Dâri’l-Minhâc, Riyad 2005. 

               , ed-Dav’ü’l-Lâmi‘ li Ehli Karni’t-Tâsi‘, I-XI, Dâru 

Ceyl Beyrut 1992.  

               , el-Cevâhir ve’d-Dürer fî Tercümeti Şeyhi’l-İslâm 

İbn Hacer, I-III, (Thk. İbrâhîm Bâcis Abdilmecîd), 

Dâru İbn Hazm, Beyrut 1999.  

SEMERKANDÎ, Alâüddîn Muhammed b.Ahmed, 

Mîzânü’l-Usûl fî Netâici’l-Ukûl, (Thk. Muhammed 

Zekî Abdilber), Metâbi‘u’d-Dûhâ, Doha, 1984.  

SERAHSÎ,  Ebû Bekr Muhammed b. Ahmed b. Ebî 

Sehl, Usûlü’s-Serahsî, I-II, (Thk. Ebü’l-Vefâ el-

Afğânî), Lücünneti İhyâi’l-me‘ârifi’n-Nu‘maniye, 

Haydarabad, t.y.    



317 
 

                 , el-Mebsût, I-XXX, Dâru’l-Ma‘rife Beyrut 

1989.       

SERKİS, Yûsuf b. İlyân b. Musâ, Mu‘cemü’l-Matbû‘âti’l-

Arabiyye ve’l-Mu‘rib, I-II, Matba‘atü Serkis, Mısır 

1928.                                                                                    

SEYDİŞEHRÎ, İbnü’l-Emîn Mahmud Esad Anahatlarıyla 

Fıkıh Usûlü (Telhîsu Usûli’l-Fıkh), Yasin Yayınevi, 

İstanbul 2011.     

SİCZÎ,  Ebû Nasr Ubeydullah b. Sa‘îd, Risâletü’s-Siczî 

ilâ Ehli Zebîd fî Reddi ‘alâ Men Enkera’l-Harf ve’s-

Savt, (Thk. Muhammed Bâ Kerim Bâ Abdullah), 

Dâru’r-Râye li’t-Tevzi‘ ve’n-Neşr, Riyad 1994. 

SOFUOĞLU, Mehmed, Sahîh-i Buhârî Ve Tercemesi, I-

XVI, Ötüken Neşriyat A.Ş. İstanbul 1987. 

SÜBKÎ, Tâceddîn Abdilvehhâb b. Takiyiddîn, 

Tabakâtü’ş-Şâfiyeti’l-Kübrâ, I-X, (Thk. Mahmûd 

Muhammed et-Tanâhî-Abdülfettâh Muhammed 

el-Hulv), Mektebetü Hecr li’t-Taba‘ati ve’n-Neşr 

ve’t-Tevzî‘, Cîze 1992.  

                         , Kâʻide fî’l-Cerh ve’t-Taʻdîl, (Erbaʻu resâil 

fî ʻulûmi’l-hadîs içinde), (Thk. Abdulfettâh Ebû 

Ğudde), Mektebetü’l-Matbûʻâti’l-İslâmiyye, 

Haleb 1980. 

SÜYÛTÎ, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî 

Bekr b. Muhammed el-Hudayrî Tedrîbü’rRâvî fî 

Şerhi Takrîbi’n-Nevâvî, (Thk. Ebû Kuteybe Nazır 

Muhammed el-Fâriyâbî), Müesssesetü’r-Re’yyân, 

Beyrut 2016. 



318 
 

              , Tabakâtü’l-Huffaz,  (Nşr. Lecne mine’l-Ulemâ), 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiye, Beyrut 1982. 

              , Elfiyetü’s-Süyûtî fî İlmi’l-hadîs, (Thk. Ahmed 

Muhammed Şâkir), el-Mektebetü’l-İlmiyye, y.y., 

t.y.  

            , Buğyetü’l-Vu‘ât, I-II, (Thk. Muhammed Ebü’l-

Fazl İbrahim), el-Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut 

1964.  

ŞAFİÎ,  Abû Abdillah Muhammed b. İdris, er-Risâle, 

(Thk. Abdullatif el-Humeym- Mahir Yasin el-

Fahl), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2005.    

ŞÂ’BÂN, Zekiyüddîn, Usûlü’l-Fıkhi’l-İslâmî, el-

Mektebetü’l-Hanefiyye, İstanbul, t.y.  

ŞAŞÎ, Nizâmeddîn Ebî Ali Amed b. Muhammed, 

Usûlü’ş-Şâşî, (Thk. Abdullah Muhammed el-

Halîlî), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2003. 

ŞEVKÂNÎ, Muhammed b. Alî, İrşâdü’l-Fühûl ilâ 

Tahkîki’l-Hakki min İlmi’l-Usûl, I-II, (Thk. Sâmî b. 

el-Arabî el-Eserî), Dâru’l-Fadîle, Riyad 2000. 

                 , Katru’l-Velî alâ Hadisi’l-Velî Velâyetu’llahi ve’t-

Tarîku İleyhâ, (Thk. İbrahim İbrahim Hilâl), 

Dâru’l-Kütübi’l-hadîse, Kahire, t.y. 

                , el-Bedrü’t-Tâli‘ bi Mehâsin men Ba‘de’l-Karni’s-

Sâbi‘, I-II, Dâru’l-Kitâbi’l-İslâmî Kahire, t.y.  

               , Neylü’l-Evtar, I-VIII, (Thk. Usameddîn es-

Subâbetî), Dâru’l-hadîs, Mısır 1993. 

ŞEYBÂNÎ, Ebû Abdirrahmân Abdullah b.Ahmed b. 

Hanbel, Mesâilü’l-İmâmi Ahmed b. Hanbel rivâyetu 



319 
 

İbnihi, (Thk. Züheyr eş-Şâvîş), el-Mektebetü’l-

İslâmî, Beyrut 1981.  

ŞINKÎTÎ, Muhammed b. el-Emîn el-Çekenî, Müzekkire, 

fî Usûli’l-Fıkh, Mektebetü’l-‘Ulûmi ve’l-Hikem, 

Medine 1971.    

ŞÎRÂZÎ,  Ebû İshâk İbrahim b. Ali b. Yusuf el-

Fîrûzâbâdî,  el-Lüma’ fî Usûli’l-Fıkh, (Thk. 

Abdulkadir el-Hatîb el-Hasenî), Dâru’l-hadîsi’l-

Kattâniyye, Beyrut 2013.   

             , et-Tabsirâ fî Usûli’l-Fıkh, (Thk. Muhammed 

Hasan Heytû), Dâru’l-Fikr, Dımeşk 1983.     

ŞİRBİNÎ, İmâd es-Seyyid Muhammed, Kitâbâtu A’dai’l-

İslâm ve Munâkaşatuha, y.y. 2002. 

ŞİRİNOV, Muhyiddin, Nakdu Metni’l-hadîs fî Dav’i 

Netâici’l-Ulûmi’t-Tecribiyye, Dâru’l-Kütütbi’l-

İlmiyye, Beyrut 2008. 

TAHHÂN, Mahmûd, Teysîru Mustalahi’l-hadîs, Gurebâ 

Yay., İstanbul 2016.  

TANÂHÎ, Mahmûd Muhammed, “Ahmed 

Muhammed Şâkir” DİA, İstanbul 1989, II, s. 

104,105. 

TAŞKÖPRÜZADE, Ahmed b. Mustafa, Miftahu’s-Se‘âde 

ve Misbâhu’s-Siyâde, I-III, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut 1985.  

TEHÂNEVÎ, Muhammed Ali, Keşfu İstilâhâti’l-Funûn 

ve’l-Ulûm, I-II, (Thk. Refîk el-Acem-Ali Dahrûc), 

Mektebetü Lübnân, y.y., 1996.  



320 
 

TEMÎMÎ, Takiyuddîn b. Abdilkâdir, et-Tabakâtüs’s-

Seniyye fî Teracimi’l-Hanefiyye, I-IV, (Thk. 

Abdulfettah Muhammed el-Hulv), Dâr-u Hicr, 

Riyad 1989. 

TİRMİZÎ, Ebû İsâ Muhammed b. İsâ b. Sevre, Sünenu’t-

Tirmizî, (Thk. İzzeddîn Dalî- Ammâr Tayyâr-

Yâsir Hasan), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2015.  

TOMAR, Cengiz, “Sehâvî Şemsüddîn”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslam Ansiklopedsi, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yay., İstanbul 2009, XXXVI, s. 313-316. 

TOPÇUOĞLU, Abdullah, İbn Haldûn Üzerine Bir 

Bibliyografya Çalışması: Selçuk Üniversitesi Fen 

Edebiyat Fakültesi Dergisi, Sy. 2, Konya 1983. 

TURÂBÎ, Elîfüddîn, Ebü’l-A‘lâ el-Mevdûdî ‘Asruhû ve 

Hayâtuh, Dâru’l-Kalem, Kuveyt 1987.  

TÜRKMÂNÎ, Abdülmecîd, Dirâsâtün fî Usûli’l-hadîs ‘alâ 

Menheci’l-Hanefiyye, (Thk. Muhammed 

Abdülhalim en-Nu‘mânî), Menşûrâtü Dari’n-

Nu‘mân-Mektebetü’s-Se‘âde, Karaçi 2009. 

ULUDAĞ, Süleyman, “İbn Haldûn”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yay., İstanbul 1999, XX, s. 538-543. 

YARGI, Mehmet Ali, Meşhur Sünnetin Dindeki Yeri, 

Ensar Yay., İstanbul 2009.  

YAVUZ, Adil, Sehâvî ve Halk Dilinde Dolaşan 

Hadisler Problemi ile İlgili Eseri: Selçuk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sy. 14, 2002. 



321 
 

YAVUZ, Yunus Vehbi, İcmâın Hakikati ve İslâm 

Teşri’indeki Yeri, İslam Hukuku Araştırmaları 

Dergisi, Sy.3, 2004.  

YILDIRIM, Enbiya, Hadis problemleri, Otto Yay, Ankara 

2015. 

                 , Hadisler ve Zihinlerdeki Sorular Büyük 

Muhaddis Şuayb Arnavut’la Söyleşi, Rağbet 

Yayınları, İstanbul 2011.  

                 , “Bir Büyük Muhaddisin Ardından Şuayb el-

Arnaût”, İslâmî Araştırmalar Dergisi, 2016, Sy. 36. 

YURDAGÜR, Metin, “Bahrülulûm el- Leknevî” DİA, 

İstanbul 1991, IV, s. 518-519.  

YÜCEL, Ahmet, Hadis Usûlü, İfav Yay., İstanbul 2013. 

ZAHİDÎ, Hâfız Senâullah, Ehâdîsu’s-Sahîhayn beyne’z-

Zann ve’l-Yakîn, Câmi‘atü’l-‘Ulûmi’l-Eseriyye, 

Pakistan, t.y. 

ZEBİDÎ, Ebu’l-Feyz Muhammed Murtaza b. 

Abdurrezzak el-Hüseynî,   Tâcü’l- Arûs min 

Cevâhiri’l-Kâmûs, I-XXXX, (Thk. Mecmûatun 

mine’l-Muhakikîn), Daru’l-Hidâye, Mısır, t.y. 

ZEHEBÎ, Ebû Abdullah Şemseddin Muhammed b. 

Ahmed b. Osman. Siyeru A’lâmi’n-Nubela I-XXV, 

(Thk. Şuayb el-Arnâut), Müessesetü’r-Risâle, 

Beyrut 1985.  

            , Tezkiretü’l-Huffaz, I-IV,(Zekeriyya Umeyrat), 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1998. 



322 
 

            , Mizânü’l-İ’tidâl fî Nakzi’r-Ricâl, I-IV, (Thk. Ali 

Muhammed el-Bicâvî), Dâru’l-Ma‘rife, Beyrut, 

t.y.  

            , Târîhi’l-İslâm ve Vefeyâti’l-Meşâhîr ve’l-A‘lâm, I-

LIII, (Thk. Ömer Abdüsselâm Tedmûrî), Dâru’l-

Kütübi’l-Arabî, Beyrut 1990. 

           , Mizânü’l-İ’tidâl fî Nakdi’r-Ricâl, I-VIII, (Thk. Ali 

Muhammed Muavved-Adil Ahmed 

Abdülmevcûd), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 

1995. 

ZENBİL, Ramazan,  İmam Buhârî Hayatı, Nebevi Hayat 

Yay., İstanbul 2013.   

ZERKEŞÎ, Ebû Abdillah Bedruddîn Muhammed b. 

Bahâdır et-Türkî, el-Bahru’l-Muhît fî Usûli’l-Fıkh, 

I-VI, (Thk. Abdulkâdir Abdullah el-‘Ânî), 

Vizâretü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, Kuveyt 

1992. 

                 , en-Nüket ‘alâ Mukaddimeti İbni’s-Salâh, I,III, 

(Thk. Zeynelabidîn Fere’yc), Edvâu’s-Selef, Riyad 

1998. 

ZEYLA‘Î,  Cemaleddîn Ebû Muhammed Abdullah b. 

Yusuf el-Hanefî, Nasbu’r-Râye li Tahrîci Ehâdîsi’l-

Hidâye, I-V, (Thk. Muhammed Avvâme), 

Müessesetü’r-Re’yyân, Beyrut 1997. 

ZİRİKLÎ, Hayreddin b. Mahmûd b. Muhammed,  el-

A‘lâm Kamus Teracim, I-VIII, Dâru’l-‘İlmi’l-

Melâyin, Beyrut 2002.  



323 
 

ZUHAYLÎ, Vehbe, el-Vecîz fî Usûli’l-Fıkh, Dâru’l-Fikr, 

Beyrut 1995.   

ZÜHEYR, Muhammed Ebû Nûr, Usûlü’l-Fıkh, I-IV, el-

Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Turâs, Kahire 1987.  


	İHSAN BUĞRAHANaaa
	İHSAN BUĞRAHAN

