
Klasik ve Çağdaş Perspektiflerden 

İlahiyat  
Araştırmaları

Editörler: Mehmet Bilen-Tahirhan Aydın-Fuat İstemi 
 



Klasik ve Çağdaş Perspektiflerden 

İlahiyat 
Araştırmaları

Editörler: Mehmet Bilen-Tahirhan Aydın-Fuat İstemi 

 



Klasik ve Çağdaş Perspektiflerden İlahiyat Araştırmaları 

ISBN: 978-625-93026-2-1

Editörler: Mehmet Bilen-Tahirhan Aydın-Fuat İstemi

© Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

ARALIK 2025, Diyarbakır

Tüm Hakkı Saklıdır 

Kapak ve Dizin: Şarkiyat  

Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 
Sertifika No: 52468 
https://www.sarkiyat.com 
e-mail: sarkiyatvakfi@gmail.com  



İÇİNDEKİLER 

 

FEQÎYÊ TEYRAN’DA HZ. PEYGAMBER (SAV) TASAVVURU ........................................ 3 

Bayram KANARYA ..................................................................................................................... 3 

İSLAM HUKUKUNDA NAMAZ, ORUÇ VE HAC      AÇISINDAN ÇOCUĞUN 

SORUMLULUĞU ..................................................................................................................... 21 

Ayşe AYAZ ................................................................................................................................. 21 

KATILIM BANKACILIĞI İLE KONVANSİYONEL BANKACILIK ARASINDA İNCE 

SINIR: FAİZSİZ FİNANSIN GÜVENİLİRLİĞİ ÜZERİNE BİR TARTIŞMA ................... 29 

Erkan KAYA ............................................................................................................................... 29 

İLK DÖNEM İSLAM COĞRAFYACILIĞINI GELİŞTİREN DİNİ ETKENLER .............. 52 

Esra DOĞAN TURAY ............................................................................................................... 52 

NUR HADİSİNİN METİN VE SENET YÖNÜNDEN TENKİDİ ....................................... 67 

Hasan SELAM ............................................................................................................................ 67 

SÜYÛTÎ’NİN TESPİT ETTİĞİ MÜFESSİRLİK KRİTERLERİNE GÖRE BAZI MEŞHUR 

MÜFESSİRLERİN DEĞERLENDİRİLMESİ ......................................................................... 89 

Mehmet Yusuf HAKLI  .............................................................................................................. 89 

ABDULLAH SİRÂCEDDÎN’İN HADİS USULÜ ŞERHÇİLİĞİ ....................................... 100 

Muhammed AKDOĞAN .......................................................................................................... 100 

USÛL-İ HAMSENİN TEŞEKKÜLÜNDE AHLAKÎ BOYUT ............................................ 109 

Muhammed Ragıp KAPLAN.................................................................................................... 109 

İMAN ANLAYIŞLARININ AHLÂKÎ YANSIMALARI: Ana Akım Mezhepler 

Düzleminde Karşılaştırmalı Bir Okuma ............................................................................. 131 

Muhammed Ragıp KAPLAN.................................................................................................... 131 

ÇAĞDAŞ HERMENÖTİK YAKLAŞIMLAR İLE KLASİK TEFSİR YÖNTEMLERİNİN 

İLİŞKİSİ ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME ..................................................................... 152 

Murat AKTEPE ........................................................................................................................ 152 

KUR’AN’A GÖRE “İLÂHÎ SÖZLEŞME AHLAKININ” BİREYSEL VE TOPLUMSAL 

HAYATA YÖN VERMEDEKİ ETKİSİ ................................................................................ 171 

Musa TURŞAK  ....................................................................................................................... 171 



 
2 

EL-CEZÎRE’DE ŞÂFİÎLİĞİN YAYILIŞI: ABBÂSÎ DÖNEMİNE UZANAN TARİHÎ 

ARKA PLAN ........................................................................................................................... 180 

Mutlu SAYLIK  ........................................................................................................................ 180 

MUSNED-İ EBU HÜREYRE ESERİNİN ÖNEMİ .............................................................. 190 

Osman YAĞMUR .................................................................................................................... 190 

KIRAAT İHTİLAFLARININ KELÂMULLAH TARTIŞMALARI ÜZERİNDEKİ ETKİSİ

 ................................................................................................................................................... 198 

Sedat KAYA .............................................................................................................................. 198 

KIRAAT İHTİLAFLARININ “MA‘NÂ-YI EVVEL” (BİRİNCİL ANLAM) 

TARTIŞMALARINA KATKISI: KUR’ÂN METNİNDE SEMANTİK ZENGİNLİĞİN 

DİL FELSEFESİ AÇISINDAN İNCELENMESİ .................................................................. 216 

Sedat KAYA .............................................................................................................................. 216 

HIRİSTİYAN SİNEMASINDA KEFARET TEMASI VE KURTULUŞ ANLATISI ........ 231 

Yasin ÖNER ............................................................................................................................. 231 

RİVÂYETLER BAĞLAMINDA İSTİDRÂC KAVRAMI ÜZERİNE BİR 

DEĞERLENDİRME ................................................................................................................ 245 

Halil ŞİRİN - Yusuf AÇIKEL ................................................................................................... 245 

GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE AİLE KAVRAMI VE İSLAM DİNİNİN AİLEYE BAKIŞI261 

Mehmet Şafi BİLİK  .................................................................................................................. 261 

OSMANLI DÖNEMİ HUKUK SİSTEMİ VE MECELLE-İ AHKÂM-I ADLİYYE 

ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME ..................................................................................... 282 

Adnan MEMDUHOĞLU ........................................................................................................ 282 

 



 
3 

FEQÎYÊ TEYRAN’DA HZ. PEYGAMBER (SAV) 

TASAVVURU 

Bayram KANARYA 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi 

 

 

GİRİŞ 

Klasik Kürt edebiyatı, köklerini İslam medeniyetinden alan ve bu müktesebatın temel 

kaynaklarını kendi dil ve kültür potasında yeniden yorumlayan güçlü bir gelenektir. Bu 

geleneğin merkezinde, bir ilham kaynağı ve manevi bir rehber olarak Hz. Peygamber 

(sav) yer alır. Melayê Cizîrî (ö. 1050/1640) ile birlikte bu edebiyatın kurucu isimlerinden 

kabul edilen Feqîyê Teyran (ö. 1041/1631) ve Ahmedê Xanî (ö. 1119/1707), eserlerinde 

mecazi ve ilahi aşktan, Hz. Peygamber muhabbetine, tabiat unsurlarından halk 

hikâyelerine uzanan, tasavvufi derinliğe sahip geniş bir yelpazede şiirler kaleme 

almışlardır.1 Yaşadıkları toplumu ve sonraki nesilleri ciddi bir şekilde etkileyen, şiirleri 

medreselerde, halk arasında ve icazet gibi bazı merasimlerde okunan bu şairlerin, 

muhataplarının din ve düşünce dünyalarına tesir ettikleri bir vakıadır. Tarih ve topluma 

mal olmuş ve önemli izler bırakan bu müelliflerin eserlerinde nasıl bir Peygamber 

resmettikleri, Hz. Peygamber, sünnet ve hadis ile ilgili hangi metaforları kullandıkları, 

rivayetlerin gerek iktibas ve mana gerekse lafızlar düzeyinde şiirlerinde nasıl yer aldığı 

gibi hususların irdelenmesi gerekmektedir.  

Genelde tasavvufî edebiyatta özelde Feqîyê Teyran'ın Divan’ındaki temalardan birisi, 

hem bir beşer hem de bir nur, hem bir şefaat vesilesi hem de en yüce ahlakın timsali 

olarak tasavvur edilen Hz. Muhammed (sav) bulunmaktadır. Bu çalışma ise 17. yüzyılın 

önemli bir mutasavvıf şairi olan Feqîyê Teyran'ın Divan’ı üzerinden onun Hz. 

Peygamber algı ve tasavvurunu bütüncül bir bakış açısıyla ortaya koymayı 

amaçlamakta ve bu yönüyle literatüre katkı sunmayı hedeflemektedir. Onun Peygamber 

tasavvurunun Kur’an ve sahih hadislerdeki Peygamber tasavvuruyla ne kadar 

                                                      

 Bu çalışma, 11–12 Ekim 2025 tarihlerinde Van’ın Bahçesaray ilçesinde düzenlenen “Feqîyê Teyran’ın Fikir 

Dünyası VI” başlıklı sempozyumda sözlü olarak sunulan bildirinin yeniden gözden geçirilmiş ve 

genişletilmiş hâlidir. 
1 Molla Ahmedê Cezîrî, Divan, (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı, 2023), 22,  90; Ehmedê Xanî, Mem û 

Zîn, (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı, 2023), 24, 26, 29; Nurullah Agitoğlu, “Melâyê Cizîrî'nin 

Peygamber Sevgisi Çerçevesinde Kullandığı 'Levlâk Rivayeti' Üzerine Bazı Mülahazalar”, Melanasî Melayê 

Cizirî û Mîrasa Wî, edt. Abdülhadi Timurtaş vd. (Van: Peywend Yayınları, 2023), 377-390; Ahmet Özdemir, 

“Melâyê Cizîrî'nin ‘Îro Ji Cemala Te Dilê Min Bi Bırîn e’ Şiiri Çerçevesinde Hz. Peygamber”, Melanasî Melayê 

Cizirî û Mîrasa Wî, edt. Abdülhadi Timurtaş vd. (Van: Peywend Yayınları, 2023), 365-376. 



 
4 

örtüştüğü veya nerelerde ayrıştığı, başka bir araştırmanın konusu olarak 

değerlendirildiğinden ayrıca tahlil edilmeyecektir. 

Günümüzde Feqîyê Teyran ile ilgili olarak akademik düzeyde bazı çalışmalar 

yapılmakta ve bu çalışmaların seyri giderek artmaktadır.2 Bu çalışmada ise şöyle bir 

metodoloji takip edilmiştir: Öncelikle Feqîyê Teyran’ın Divan’ı tetkik edilmiş, sarahaten 

veya imgesel olarak Hz. Peygamber’e atıfta bulunduğu değerlendirilen pasajlar tespit 

edilmiş ve Feqî’nin Peygamber tasavvurunu ortaya koymak amacıyla elde edilen veriler 

sistematik bir biçimde tasnif edilmiştir. Tespit edilen bu pasajlar, Kürtçe özgün metinleri 

ile bunların Türkçe karşılıkları birlikte ve karşılaştırmalı olarak sunulmuştur. Feqîyê 

Teyran’ın Divan’ının farklı baskıları mevcut olmakla birlikte, bu çalışmada Kültür ve 

Turizm Bakanlığı tarafından yayımlanan nüsha esas alınmış; gerek özgün metinler 

gerekse bunlara ait tercümeler bu baskıdan alınmıştır.3 

1.Feqîyê Teyran ve Divan’ı 

Feqîyê Teyran olarak şöhret bulan şairin adı, Muhammed olup babasının adı 

Abdullah’tır. Doğum ve vefat tarihi ile ilgili kaynaklarda farklı görüşler zikredilmekle 

birlikte genel kabule göre 1549 yılında Van’ın Bahçesaray (Müküs) ilçesine bağlı 

Warezor köyünde doğmuş, 1631 yılında Bitlis’in Hizan ilçesine bağlı Şandis köyünde 

vefat ederek buraya defnedilmiştir.4 Medrese tahsili amacıyla Hizan, Finik, Cizre ve 

Heşete gibi dönemin ilim merkezlerini dolaştığı ancak klasik medrese eğitimini 

tamamlamasına rağmen unvanı olan Melâ sıfatını kullanmadığı bunun yerine tevazu 

göstergesi olarak Feqî lakabını tercih ettiği görülmektedir. Divan’ında Melayê Cizîrî ile 

olan müşâareden hareketle Feqî’nin onun talebesi olduğu ileri sürülmüşse de bu iddia 

kesin delillerle teyid edilmiş değildir.5 Feqî, Divan’ında Muhammed isminin kısaltması 

olarak zaman zaman M-H-D şeklini de kullanmıştır. Divan’ında farklı bağlamlarda 

çeşitli mahlaslara yer veren müellif; talebe anlamında Feqî; kuşların öğrencisi anlamında 

Feqîyê Teyran; Müküslü olmasına nispetle Müksî ve asil bir aileden mensubiyetine 

işaretle Mîr Mihê mahlaslarını kullanmıştır.6 Dili son derece sade olmakla birlikte 

etkileyici bir anlatıma sahip olan Feqîyê Teyran, klasik Kürt edebiyatı üzerinde derin ve 

                                                      

2 Mehmet Garip Tekeş, Kesayet di Helbestên Feqîyê Teyran da, (Diyarbakır: Dicle Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2024); Yahya Külter, Feqîyê Teyran'ın Kelamî Görüşleri, (Şırnak: Şırnak 

Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2023); Ayhan Yıldız, “Şopa Feqîyê Teyran di 

Edebîyata Tesewufî de”, Kurdiyat, sayı: 8, 2023, 7-30; Sevda Aktulga Gürbüz, “Feqîyê Teyran’ın Divan’ında 

Yer Alan Şexe Sen’an Hikâyesinin Vahdet-i Vücud Açısından Değerlendirilmesi” Van İlahiyat Dergisi, Cilt: 

9, sayı: 14, 2021, 44-63;  Veysi İnci, Îqtîbas Di Edebîyata Kurdî Ya Klasîk Da (Helbestên Melayê Cizîrî, Feqîyê 

Teyran, Ehmedê Xanî û Melayê Bateyî), (Van: Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Yaşayan Diller Enstitüsü, Yüksek 

Lisans, 2020); Ahmet Özel, “Fakî-yi Teyran”. (İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi, 2020), EK-1/436-439; Bülent 

Kaya, Feqîyê Teyran'ın Şêxê Sen'an Şiirinin İçerik Açısından İncelenmesi, (Diyarbakır: Dicle Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2017); Şeyhmus Orkin, Di Berhemên Feqîyê Teyran De Hêmanên 

Tesewufî, (Muş: Muş Alparslan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2015); M. Xalid 

Sadînî, Feqiyê Teyran: Jiyan, Berhem û Helbestên Wî, (İstanbul: Nûbihar, 2000). 
3 Feqîyê Teyran, Divan, (Ankara: Kültür Turizm Bakanlığı, 2023). 
4 Feqîyê Teyran, Divan, 2-16 (neşredenin girişi); Nesim Sönmez, Alim-Edîb û Şa’irên Kurdînûs-I, (Van: 

Peywend Yayınları, 2025), 377. 
5 Ahmet Özel, “Fakî-yi Teyrân”, EK-1/436. 
6 Feqîyê Teyran, Divan, 14-16 (neşredenin girişi). 



 
5 

kalıcı bir etki bırakmıştır. Nitekim Ahmedê Xanî de onun edebî konumuna dikkat 

çekerek şu ifadeleri kullanmıştır:7  

Min dê ‘elema kelamê mewzûn  Ben o zaman manzum sözlerin bayrağını 

‘Alî bikira li banê gerdûn   Dünya göğünde dalgalandırırdım 

 

B’navê rûha Melê Cizîrî   Geri getirirdim Melayê Cizîrî’nin ruhunu 

Pê heyy bikira ‘Elî Herîrî   Ve diriltirdim onunla Ali Harîrî’yi 

 

Keyfek we bida feqîyê Teyran  Öyle bir sevinç verirdim ki Feqîyê Teyran’a 

Hetta bi ebed bimayî heyran  Ebediyete kadar kalırdı hayran.   

Feqîyê Teyran’ın Divan’ına da kısaca temas etmekte yarar vardır. Feqî, medrese 

geleneği içerisinde İslami ilimleri tahsil etmiş olması sebebiyle bu alanlara vukufiyeti 

bulunan; aynı zamanda tasavvuf kültüründen beslenmesi dolayısıyla mistik yönü de 

güçlü olan bir şairdir. Coşku, duygu yoğunluğu, ritim, akıcılık ve heyecan gibi unsurlar, 

onun anlam dünyasının belirgin özellikleri olarak Divan’ına da yansımıştır. Bu 

bağlamda Feqîyê Teyran’ın, Kürtçe’de sûfî metafiziğin inşasında önemli katkılar 

sunduğu söylenebilir. Dili genel itibarıyla sade olmakla birlikte, tasavvufî terminolojiye 

aşina olmayan okuyucular için şiirlerinde yer alan sembolik anlatım ve mazmunların 

kavranması güçtür. Aşk-ı mecazî, aşk-ı ilâhî, aşk-ı hakikî, vahdet-i vücûd ve vahdet-i 

şuhûd gibi tasavvuf düşüncesinin temel kavramları, onun şiirlerinde sıkça ele alınmıştır. 

Bunun yanı sıra fena ve zeval temaları da merkezî bir yer tutmakta; dünyanın ve dünya 

hayatına ait unsurların geçiciliği, insanın bu hakikati çoğu zaman idrak edememesi ve 

gaflet hâli üzerinde ısrarla durulmaktadır. 

Feqîyê Teyran, şiirlerinde kâinatla bütünleşen bir bakış açısı sergilemiş; mevcudatın 

lisan-ı hâlini tasavvufî bir perspektifle dile getirmiştir. Aşk-ı mecazîden aşk-ı hakikîye 

uzanan içsel yolculuk tasvirleri ve vahdet-i vücûd düşüncesi, eserde baskın bir biçimde 

kendini göstermektedir. Bu yönüyle Divan’ın, irfanî eksende şekillenen metafizik bir 

zemine oturduğu ifade edilebilir. 

Şair, eserinde yoğun bir tevazu ve mahviyet dili kullanmış; benlik ve enaniyetin 

olumsuzluğunu vurgulamış ve yer yer kendisini küçümseyen bir anlatım tarzına 

başvurmuştur. Bu bağlamda Divan, Feqîyê Teyran’ın Allah’a yönelen yakarış, münâcât, 

tazarru ve niyazlarının şiirsel bir ifadesi niteliğindedir. 

Divan’da Hz. Peygamber’e (sav) dair doğrudan ve açık anlatımların -kullanılan 

mazmun ve metaforların çeşitliliği dikkate alındığında- aşk-ı ilahiye göre oransal olarak 

daha sınırlı olduğu söylenebilir. Şüphesiz bir zâhid ve mutasavvıfın Divan’ının, Hz. 

Peygamber’e yönelik gerek açık gerekse işarî göndermelerden tamamen bağımsız 

olması da mümkün görünmemektedir. Feqîyê Teyran’ın yetiştiği coğrafî ve kültürel 

                                                      

7 Ehmedê Xanî, Mem û Zîn, (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 2023), 37-38. 



 
6 

çevre ile aldığı dinî eğitim dikkate alındığında, onun düşünce dünyasında muhabbet-i 

nebeviyyenin önemli bir yer işgal ettiği söylenebilir. Binaenaleyh Hz. Peygamber’e 

duyulan özlem, hicran ve muhabbet duygularına Divan’da yer verildiği görülmektedir. 

Feqîyê Teyran, Hz. Peygamber’i doğrudan veya dolaylı biçimde hatırlatan çeşitli 

kavramlar kullanmıştır. Bununla birlikte, Divan’da -istisnai bir örnek dışında- Hz. 

Peygamber’in hadislerine doğrudan atıf yapıldığı söylenemez. Manzum bir şekilde 

kaleme alınmış metinlerde, hangi ifadelerin hadislerden mülhem olduğunun açık 

biçimde tespit edilmesi, müellif tarafından özellikle belirtilmediği sürece, çoğunlukla 

varsayımsal kalmaktadır. Bu nedenle Feqîyê Teyran’ın hadis ve sünnet birikiminin 

Divan üzerinden kesin hatlarla ortaya konulması güçtür. Ancak onun nasıl bir 

peygamber tasavvuruna sahip olduğunu tespit etmek için elimizde yeteri kadar veri 

bulunmaktadır. 

2. Feqîyê Teyran’da Hz. Peygamber (sav) 

2.1.Hz. Peygamber (sav) için Kullandığı İsimler 

Feqîyê Teyran’ın Divan’ında, kimi zaman doğrudan, kimi zaman ise imgesel ve 

sembolik bir düzlemde olmak üzere birçok peygambere atıfta bulunulmuştur. Bu 

bağlamda Hz. Peygamber’e yönelik de çeşitli ifade ve nitelemelere yer verildiği 

görülmektedir. Gerek önceki peygamberlere farklı vesilelerle yapılan göndermeler 

gerekse Hz. Peygamber için kullanılan çeşitli isim ve sıfatlar, Feqîyê Teyran’ın anlam 

dünyasının şekillenmesinde, diğer İslami ilimlerin yanı sıra hadis, peygamberler tarihi 

ve siyer gibi disiplinlerin de kayda değer bir etkiye sahip olduğunu ortaya koymaktadır. 

Divan baştan sona tetkik edildiğinde Hz. Peygamber (sav) için Ehmed,8 Nebyê Muxtar,9 

Mehmûd,10 Tâhâ,11 Mustefa12 gibi isim ve nitelemelerin kullanıldığı görülecektir.  

2.1.1. Ehmed  

Feqîyê Teyran, Hz. Peygamber’in Ehmed isminin zikredildiği beyitlerde, söz konusu 

ismi birçok peygamberin adıyla birlikte anmakta; bu bağlamda fânî dünyanın onlara 

dahi kalmadığını vurgulayarak dünyanın güvenilecek bir yer ve insana yâr olabilecek 

bir meta olmadığını ifade etmektedir. Bu çerçevede şair, Hz. Peygamber’in yanı sıra dört 

halife ve sahâbenin de bu dünyadan göçüp gittiklerini şöyle dile getirmektedir:13 

Ne Yehya ma ne Salih ma   Ne Yahya kaldı dünyada ne Sâlih kaldı 

Ne Harun ma ne Musa ma  Ne Harun kaldı dünyada ne Musa kaldı  

Ne Meryem ma ne İsa ma   Ne Meryem kaldı dünyada ne İsa kaldı 

Ne Ehmed me ne çaryar e.  Ne Ahmed kaldı dünyada ne de çaryardır. 

 

                                                      

8 Feqîyê Teyran, Divan, 55, 84. 
9 Feqîyê Teyran, Divan, 59. 
10 Feqîyê Teyran, Divan, 87. 
11 Feqîyê Teyran, Divan, 133. 
12 Feqîyê Teyran, Divan, 163. 
13 Feqîyê Teyran, Divan, 55. 



 
7 

Ne heval man ne çaryar man  Ne arkadaş kaldı dünyada ne de çaryar 

Ne eshabê di xemxwar man  Ne de dünyada gam çekmiş olan sahabiler 

Ne alimê di hişyar man   Ne uyanık gönüllü olan alim kimseler 

Ne calisê wefadar e.   Ne de vefalı bir meclis arkadaşı vardır. 

Benzer şekilde, Hz. Peygamber’in zuhûruyla birlikte mel‘un olarak nitelenen 

şeytanın etkisinin bertaraf edilmesi ve bu suretle imana yönelik zarar verici unsurların 

engellenmesi hususu dile getirilirken de Ehmed isminin kullanıldığı görülmektedir. Bu 

anlatımda Hz. Peygamber’in risaletinin, yalnızca bireysel bir tebliğ faaliyeti değil; aynı 

zamanda küfür ve şeytanî vesveselere karşı koruyucu bir işlev üstlendiği 

vurgulanmaktadır. Böylece Ehmed ismi, şiirde hem nübüvvetin tecellisi hem de imanî 

düzenin tesisiyle ilişkilendirilmiştir: 14 

Tealellah tu yî qadir   Büyük Allah kudretlisin sen 

Tu Pêxember bikî zahir   Peygamber’i bir gösterirsen 

Li mel’unî bikî sadir   Lanetlinin karşısına diksen 

Nebit nêzîkî îmanê   Ki imana yaklaşıp ilişmesin 

 

Ji imanê bigirî dûr    İmana ilişmekten onu uzaklaştır 

Hesaran çêbikî me’mûr   Aralarda mamur hisarlar yaptır 

Ji bo Ehmed bikî destur   Ahmet Peygamber’e ver destur 

Xwedan kit xeyr û îmanê   Allah bize hayır ve iman versin. 

2.1.2. Nebyê Muxtar-Nebî 

Feqî, Beyta Dilî (Gönül Kasidesi) adlı şiirinde bu kasideyi hicri 1041/1631 yılında 

yazdığını beyan etmiş ve Hz. Peygamber için Nebyê Muxtar (seçilmiş elçi) ifadesini 

kullanmıştır.15 

Li Mîm û Hê gelek çûne   Çok geçti “M” ve “H” üzerinden 

Gelek Sal û felek çûne   Nice yıl, nice ay geçti üzerinden 

Hezar sal û çil û yek çûne   Bin kırk bir yıl geçti üzerinden 

Ji hîcra Nebyê Muxtar e.   Seçkin Elçi’nin hicretinden sayılır. 

Kela Dimdimê adlı şiirde Hz. Peygamber’e (sav) atıfla Nebî ifadesinin kullanıldığı 

görülmektedir. Söz konusu beyitte, dünya hayatının cazibesine kapılmanın insanı 

aldanmaya sürüklediği ve bu aldanışın bir sonucu olarak kıyamet gününde Hz. 

Peygamber’in huzurunda mahcubiyet ve yüz karalığıyla karşılaşılacağı düşüncesi dile 

                                                      

14 Feqîyê Teyran, Divan, 84. 
15 Feqîyê Teyran, Divan, 59. 



 
8 

getirilmektedir. Feqî, bu anlatım üzerinden dünya sevgisinin olumsuz etkisine dikkat 

çekerek şu ifadeleri kullanmaktadır:16 

Qeda li dinyayê bikevî   Allah dünyaya versin, kazası belası 

Dê rûreş bin li nik Nebî   Nebi’nin yanında olacağız yüz karası  

Qebûl nekin vî mezhebi   Sakın kabul etmeyiniz bu mezhebi 

Hemîyan go: “Bila ve bî”   Hepsi dediler ki: “Öyle olsun, aynısı.” 

2.1.3. Mehmûd 

Feqî, İlâhî Abduke Etake (Allahım, Kulun Geldi Sana) adlı şiirinde Allah’a tazarru ve 

niyazda bulunmuş, kıyamet gününde Hz. Peygamber’in kendisine şefaatçi kılınmasını 

talep etmiş ve Hz. Peygamber’in bir diğer ismi olan Mehmûd ifadesini kullanmıştır:17 

Xwedawenda tu yî me’bûd  Ey Rabbimiz, ma’budumuz sensin 

Duayê min nekî merdûd   Dualarımı bana geri çevirmeyesin 

Şefîê min bikî Mehmûd   Muhammedi şefaatçim eyleyesin 

Seqîl bin xêr di mîzanê.   Terazide hayırlar daha ağır gelsin. 

2.1.4. Tâhâ 

Kela Dimdimê (Dımdım Kalesi) adlı şiirde Hz. Peygamber’e Tâhâ ismiyle atıfta 

bulunulmuştur. Aşağıdaki beyitlerde Feqîyê Teyran, kendisinin takip ettiği tasavvufî 

yolun meşruiyetini doğrudan nübüvvet kurumuna dayandırmıştır. Bu yolun karşısında 

konumlandırılan mezheplere yönelik ise bir eleştiride bulunmuştur. Bu bağlamda Feqî, 

benimsediği hakikat yolundan ölüm pahasına dahi dönmeyeceğini ifade ederek bir 

teslimiyet ve kararlılık sergilemiş, dünya hayatının geçiciliğine karşılık ahiretin kalıcı ve 

üstün olduğunu vurgulamıştır:18 

Helal kiriye Tahayê   Helal kılmış Taha peygamberimiz 

Mezhebê we bi kêr nayê   Bir işe yaramaz sizin mezhebiniz 

Em dimrin nayêne rayê   Ölürüz ama bu yoldan dönmeyiz 

Axret xwoştir e ji dinyayê.  Dünyadan daha iyidir ahretimiz. 

2.1.5. Mustafa  

Şêxê Sen’anî (San’anlı Şeyh) adlı şiirinde sofilerin Hz. Peygamber’in aşkına meftun 

oldukları ve bu aşktan cehri zikir yaptıkları ifade edilmiş ve Hz. Peygamber (sav) için 

Mustafa ismi zikredilmiştir.19 

Ew sofîyên bi zewq û sefa   Sofiler zevk ve safaya kapıldılar 

Hemyan ji işqa Mustefa   Hep Mustafa’nın aşkına tutuldular 

                                                      

16 Feqîyê Teyran, Divan, 133. 
17 Feqîyê Teyran, Divan, 87. 
18 Feqîyê Teyran, Divan, 133. 
19 Feqîyê Teyran, Divan, 163. 



 
9 

Vêkra hilavêtin defa   Beraberce davulları kaldırdılar 

Wan deng bi esmanan ketê.  Çıkardıkları sesler erişti göklere. 

2.2. Peygamberlerin Sonuncusu 

Feqîyê Teyran, dünyanın fani ve bir müddet oyalanacak eğlence olduğunu “Dinê 

mehd e û mehlok e-weku le’b e û leyzok e/Dünya bir beşiktir, bir salıncaktır-sanki bir 

oyundur, bir oyuncaktır.”20 şeklinde ifade etmiştir. Yaşlı dünyaya bel bağlanmaması 

gerektiğini ise “Dinê şehr e dinê sûk e-Dinê pîre ne nûbûk e/Dünya bir şehirdir, dünya 

bir çarşıdır-dünya taze bir gelin değildir, yaşlıdır.”21 ifadeleri ile dile getirmiştir. 

Dünyanın bütün insanları mahvedip bitirdiğini belirtmiş ve bu hilekar ve mekkâr olan 

dünyanın, insanlığın ilk atası olan Hz. Adem ile son Peygamber Hz. Muhammed’i (sav) 

bile yuttuğunu ifade etmiş, bunu şu satırlar ile dile getirmiştir:22 

Te ew xwarin hemî yekser  Hepsini birden sen yiyip bitiriverdin 

Nedayi qet tu kes mefer   Asla kimseye kaçacak yer vermedin 

Ji Adem ta bi Pêxember   Adem’den tutun Peygamber’e değin 

Veşartin cümle yekcar e.   Hepsini örttün, sende saklanmaktadır. 

2.3. Hz. Peygamber’i Vesile Kılarak Allah’tan Af ve Yardım Dilemesi: Rawza-i 

Münewwer, Nûra Pêxember, Şefî’ê Roja Mehşer, Âla Pêxember, Sonda Bi Tâhâ 

2.3.1. Ravza-i Münevver 

Bilindiği üzere Resul-i Ekrem’in kabri ile minberi arasındaki yere tertemiz bahçe 

anlamına gelen Ravza-i Mutahhara veya nurlu bahçe anlamına gelen Ravza-i Münevver 

adı verilmiş, burası birçok şair ve edibin ilham kaynağı olmuştur. Ravza-i Münevver, 

Feqî’nin şiirlerinde de yerini bulmuştur. Buna göre Feqî, Xwedawenda Gunehkar im (Ya 

Rab Ben Günahkarım) adlı şiirinde kendisini günahkar bir kul olarak resmetmekte ve 

Allah’ın kendisini Ravza-i Münevver hürmetine affetmesini dilemektedir:23 

Xwedawenda gunehkar im  Ya Rab ben asiyim/günahkârım 

Bi heqqê Zatê Ekber key   En büyük Zat’ın hatırına ver beni 

Pelîtê mucibê nar im   Ateşi hak etmiş olan bir murdarım 

Bi wê Rewza Munewwer key  Nurlu Ravza’nın hatırına ver beni. 

2.3.2. Nura Pêxember/Peygamberin Nûru 

Tasavvufî metinlerde sıkça karşılaşılan temel mazmunlardan biri olan Nûr-i 

Muhammedî, Feqîyê Teyran’ın şiir dünyasında da belirgin bir şekilde yer bulmaktadır. 

Şair, aşağıda yer verilen beyitte görüleceği üzere, kendisini hakir ve merdûd bir kul 

olarak tasvir etmekte; başkalarına herhangi bir faydasının dokunmadığını ifade ederek 

                                                      

20 Feqîyê Teyran, Divan, 53. 
21 Feqîyê Teyran, Divan, 54. 
22 Feqîyê Teyran, Divan, 55. 
23 Feqîyê Teyran, Divan, 60. 



 
10 

derin bir mahviyet ve tevazu dili kullanmaktadır. Bu ruh hâli içerisinde, kendi 

acziyetinin bir sonucu olarak Allah’ın Kahhâr isminin tecellisinden endişe duyduğunu 

dile getirmekte; buna mukabil Nûr-i Muhammedî’yi bir vesile olarak telakki ederek, bu 

nurun hürmetine ilâhî affa mazhar olmayı Allah’tan niyaz etmektedir. Feqî, söz konusu 

düşünce ve talebini şu ifadelerle dile getirmektedir:24 

Vî merdûdî wî napakî   Bu kovulmuş olan, bu pak olmayan 

Di gel kes nekir wî çakî   Hiç kimseye bir iyiliği dokunmayan 

Perişan im tu Qehhar î   Perişanım, sensin “Kahredici” olan 

Bi wê Nûra Pêxember key.  O Peygamber Nuru hatırına ver beni. 

Bu beyitlerden önce de yine kendisini murdar olarak betimlemekte, Allah’a isyan 

ettiğini ama yaptıklarından pişmanlık duyduğunu dile getirmekte ve Beyt-i Ma’mûr, 

Necm, Tûr, Hz. Ebubekir ve Hz. Ömer hatırına kendisini affetmesini Allah’tan 

istemektedir:25 

Pelîd û ez bi îsyan im   Benim murdar, benim isyankâr olan 

Xwedaya ez peşiman im   Ya Rab! Benim şimdi pişman olan 

Bi heqqê Beyta Me’mur Key  Beyt-i Ma’mur’un hatırına ver beni 

Bi vê Necmê bi wê Tûr key  Necm ve Tur’un hatırına ver beni 

Vî merdûdê ji min dûr key  Uzaklaştır benden bu “kovulan”ı 

Bi Siddîq û bi Umer key   Sıddık ve Ömer hatırına ver beni  

Aşağıdaki şiirde Feqî, “habîb” hitabı üzerinden doğrudan Hz. Peygamber’e 

seslenmekte ve onun nûrunu talep ettiğini ifade etmektedir. Beyitte geçen “nur” 

kavramı, daha önce ifade ettiğimiz üzere tasavvufî literatürde merkezi bir yere sahip 

olan Hakikat-ı Muhammedî ya da Nûr-i Muhammedî anlayışıyla ilgilidir; bu nur, 

varlığın yaratılışına kaynaklık eden ilahî hakikatin ilk tecellisi olarak kabul 

edilmektedir.26 Feqî’nin kendisini baştan ayağa kebap olmuş şeklinde tasvir etmesi, 

dünyevî ve manevî ıstıraplar içinde yanıp tutuşan âşığın hâlini sembolize ederken, Hz. 

Peygamber’in “tabib” olarak nitelendirilmesi, onun hem manevî dertlere şifa veren bir 

rehber hem de ümmet için rahmet kaynağı oluşuna işaret etmektedir. Feqî şöyle 

demektedir:27  

Dixwazim nura te hebîb   Senin nurunu isterim ey habibim 

Ser ta qedem têk bûm kebîb  Baştan ayağa kebap olmuş gibiyim 

Xoş tu li derde min tebîb   Dertlerim için hoş sensin tabibim 

Ji te dixwazim hezretê.   Senden istiyorum huzuruna al diye. 

                                                      

24 Feqîyê Teyran, Divan, 60. 
25 Feqîyê Teyran, Divan, 60. 
26 Mehmet Demirci, “Hakikat-ı Muhammediye”, (İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi, 1997), 15/179-180. 
27 Feqîyê Teyran, Divan, 228. 



 
11 

2.3.3. Şefî’ê Roja Mehşer ve Mehder/Mahşer Gününün Şefaatçisi 

Klasik Kürt edebiyatında sıklıkla müracaat edilen bir diğer tema da Hz. 

Peygamber’in (sav) ruz-i mahşerde şefaatçi olmasıdır. Feqî de lanetlenmiş olan 

şeytandan bîzar olduğunu, kendisine yüzlerce ah çektirdiğini belirtmiş, Hz. 

Peygamber’i kendisine şefaatçi kılmasını Allah’tan niyaz ederken Şefî’ê Roja Mehşer 

ifadesini kullanmıştır:28 

Ji dest mel’ûn û bedxahî   Lanetli ve kötülük isteyenin elinden 

Dikim sed nalî û ahî   Yüzlerce ah çekiyor ve inliyorum ben 

Xwedawenda tu îlah î   Ya Rab gerçek bir “Ma’bud”sun sen  

Bi Şefî’ê Roja Mehşer.   Mahşer Günü Şefaatçı’sına ver beni. 

Bir başka şiirinde de yine şefaat teması işlenmiş, hakiki Ma’bud’un Allah olduğunu, 

duasının reddedilmemesini umduğunu, mizanda hayırlarının ağır basmasını ve Hz. 

Peygamber’in kendisine şefaatçi olmasını dilediğini belirtmekte ve şöyle ifade 

etmektedir:29 

Xwedawenda Tu yî me’bûd  Ey Rabbimiz ma’budumuz sensin 

Duayê min nekî merdûd   Dualarımı bana geri çevirmeyesin 

Şefî’ê min bikî Mehmûd   Muhammed’i bana şefaatçi eyleyesin 

Seqîl bin xêr di mîzanê    Terazide hayırlar daha ağır gelsin. 

Feqîyê Teyran, Hz. Peygamber’in mahşer gününde müminlere şefaatçi olması 

yönündeki talebini ifade ederken “mehder” kavramına da yer vermektedir. Bu kullanım 

ve yukarıdaki kullanımlar, Feqîyê Teyran’ın ahiret tasavvurunda Hz. Peygamber’e 

atfedilen şefaat makamının merkezi bir konumda bulunduğunu göstermektedir:30 

Xusûsa Seyyîdê Serwer   Özellikle önderimiz Efendimiz’e 

Di heşrê da bikit mehder   Mahşerde kendisi şefaat etsin bize 

Bibarit rehmeta ekber   Yağsın en büyük rahmet üzerimize 

Şebîhê qetrê baranê   Yağmur tanecikleri gibi yağıversin. 

Mehder ifadesi, Feqîyê Teyran’ın Kela Dimdimê (Dımdım Kalesi) adlı şiirinde şefaatçi 

anlamına gelen mehderçî şeklinde kullanılmaktadır. Söz konusu şiir, Safevî Devleti ile 

Bıradostî Kürtleri arasında 1608-1609 yıllarında cereyan eden ve Kürt toplumunda derin 

izler bırakan kanlı bir çatışmayı konu edinmektedir.31 Bu tarihî hadise bağlamında Feqî, 

savaşta hayatını kaybeden Kürtleri şehîd olarak nitelendirmiş; onların canlarını feda 

etmeleri karşılığında cennete nail olacaklarını ve Hz. Peygamber’in yakınında 

                                                      

28 Feqîyê Teyran, Divan, 61. 
29 Feqîyê Teyran, Divan, 87. 
30 Feqîyê Teyran, Divan, 87. 
31 Ayrıntılı bilgi için bkz. Yaşar Kaplan, Destana Kela Dimdim û Xanê Lepzêrîn: Lêkolîneke Edebî û Dîrokî, (Van: 

Yaşayan Diller Enstitüsü, 2015). 



 
12 

bulunacaklarını ifade etmiştir. Feqî, söz konusu şehitlerin ahirette kendisi için şefaatçi 

olmalarını şu şekilde Allah’tan niyaz etmiştir:32 

Hemî kuştin bixwe ran   Hepsini kendileriyle öldürdüler 

Şehîd bûn çûne baxan   Şehit oldular, bahçelere gittiler 

Bihişt birin ji xwe ran   Kendileri cenneti elde ettiler 

Gotin dema jimiran   Sayılma zamanında böyle dediler. 

 

Wan hemî rûsipî bin   Onların hepsinin ak olsun yüzleri 

Muqim li nik Nebî bin   Hz. Peygamber’in yanı olsun yerleri 

Di cenneta baqî bin   Ebedi cennette kalsınlar kendileri 

Mehderçîyê Feqî bin   Feqî için şefaatçi olsun her biri. 

2.3.4. Alayê Nûranî, Alayê Pêxember/Nûranî Sancak, Peygamber Sancağı 

Genelde “Livâ” veya “Livâü’l-Hamd” şeklinde kullanılan Peygamber sancağı, 

kurtuluş ve selameti simgelemektedir. Hz. Peygamber’in sünnetini takip edenlerin onun 

“Livâü’l-Hamd” sancağı altında kıyamette bir araya getirileceği yönündeki 

rivayetlerden ilhamını alan bu kavram,33 Feqî tarafından Alayê Nûranî ve Alayê Pêxember 

şeklinde kullanılmıştır. Şiirdeki kullanımından anlaşıldığı kadarı ile ilkini meleklerin 

arştan kendileriyle birlikte indirdikleri “Nûranî Sancak”, ikincisini ise Hz. Peygamber’in 

sancağı anlamında ifade etmiş ve her iki sancağın haşmetine dikkat çekmiştir:34 

Dilê min şu’uleyek nar e   Gönlüm bir ateş alevini andırmakta 

Qewî rojek bi hewar e   Her gün şiddetli çığlıklar atmakta 

Melek ji Erşan tên xwar e   Melekler arştan aşağılara gelmekte  

Li gel alayê nûranî    Nur saçan sancaklarla beraber insin 

   

Di gel alayê Pêxember   Peygamber’in sancağı ile beraber 

Qewî têtin bayek serser   Çok şiddetli bir rüzgâr eser 

Sema û erz dibin kerker   Paramparça oluyor gökler ve yer 

Tu Deyyan î û Burhan î.   Ceza veren sensin, Burhan sensin. 

2.3.5. Sonda Bi Tâhâ/Hz. Peygamber’e Yemin 

Feqîyê Teyran, Ji Rengê Dîlbera Horî (Huriye Benzeyen Dilber) adlı şiirinde, aşk nesnesi 

olarak tasvir ettiği Dilber’i övmekte; onun güzelliğini, Mısır’da güzelliğiyle meşhur olan 

Züleyha ile mukayese ederek Dilber’inin Züleyha’dan daha güzel olduğunu ileri 

                                                      

32 Feqîyê Teyran, Divan, 142. 
33 Salih Sabri Yavuz, “Livâü’l-Hamd”, (İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi, 2003), 27/200. 
34 Feqîyê Teyran, Divan, 85-86. 



 
13 

sürmektedir. Söz konusu tasvirlerini önce Allah’a, ardından Hz. Peygamber adına ettiği 

yeminlerle kuvvetlendirmektedir:35 

Şefeq da erd û asmanî   (Dilber) Yere ve gökyüzüne ışık yaydı 

Ji min dil bir bi asanî   Gönlümü çalması çok kolaydı 

Dixwum sondê bi Subhanî  Münezzeh Allah’a içerim andı 

Zuleyxa bû di Mısrê da   Züleyha idi o dilber Mısır’da 

 

Ne çêtir bû Zuleyxayê   Züleyha güzel değildi senden 

Dixwum sondê bi Tahayê   Taha’ya yemin ediyorum ben 

Nehin wek wê li dunyayê   Hiç yok dünyada ona benzeyen 

Munewwer bû di nûrê da   Aydınlanmış oldu nurun içinde. 

Benzer şekilde Feqîyê Teyran, Ji Işqa Te Ezê Dîn im (Senin Aşkından Divaneyim Ben) adlı 

şiirinde de Dilber’e duyduğu aşkı dile getirmektedir. Feqî, söz konusu aşkın kendisini 

dünyada bir Mecnûn hâline getirdiğini ifade ederek, aşkın duygusal yönüne vurgu 

yapmaktadır. Dilber’i dünyada bir huriye benzetmesi, sembolik bir anlatım olarak 

değerlendirilebilir. Ayrıca, hilalin altında parlayan yanak tasviri, Hz. Peygamber’e atıfla 

Tâhâ adına söylenen yeminle pekiştirilmektedir:36 

Ez im Mecnûn li dinyayê   Bu dünyada ben bir Mecnun’um 

Min sond xwarî bi Tahayê  Taha’ya ben yeminler ediyorum 

Tu horîkî li dinyayê   “Sen dünyada bir hurisin” diyorum 

Te dêm geş bûn di hîlalê da  Yanağın parlıyor hilalin dibinde. 

2.4. Farz ve Sünnet Ehli 

Feqîyê Teyran, Divan’ında yer yer Ehl-i Sünnet ve’l-Cemaat anlayışını çağrıştıran 

ifadelere de yer vermektedir. Bununla birlikte, bu aidiyet doğrudan Ehl-i Sünnet 

terkibiyle değil, Ehl-i Farz ve Sünnet şeklinde dile getirilmektedir. İlk bakışta bu ifadenin, 

dinî mükellefiyetlerini yerine getiren Müslümanları kapsadığı düşünülebilirse de 

Feqî’nin devamında bütün ümmetten ayrıca söz etmesi, söz konusu terkibin amelî bir 

vurgudan ziyade itikadî bir anlam taşıdığını göstermektedir. Bu bağlamda Ehl-i Farz ve 

Sünnet ifadesi, farz ve sünnet merkezli din anlayışını esas alan, sünnet-i seniyyeye 

ittibayı önceleyen Ehl-i Sünnet çizgisine işaret eden bir ifade olarak değerlendirilebilir. 

Feqî, bu anlayış çerçevesinde yalnızca Ehl-i Farz ve Sünnet mensupları için değil, 

bütün ümmet adına ilâhî rahmet ve mağfiret talebinde bulunmaktadır. Bu yakarışta 

                                                      

35 Feqîyê Teyran, Divan, 217. 
36 Feqîyê Teyran, Divan, 227. 



 
14 

Allah’ın Settâr ismine atıfta bulunularak, kulların ayıplarını örten ve kusurlarını 

gizleyen olduğu ifade edilmektedir:37 

Li ehlê ferz û hem sünnet   Hem farz hem de sünnet ehlini 

Cemî’ê cümleye ümmet   Ümmetin tamamını cümlesini 

Riyazê rewzeyê cennet   Ver onlara cennetin bağ bahçesini 

Digel xadim tu Settar î   Hizmetkârın kusur için Settâr sensin. 

Feqîyê Teyran, Divan’ının başka bir bölümünde farz ve sünnet ayrımına yeniden 

temas etmekte; bu bağlamda ef‘âl-i mükellefîn kapsamında değerlendirilen dinî 

yükümlülüklere işaret ettiği anlaşılmaktadır. Feqîyê Teyran, farz ve sünnetten 

uzaklaşan bir şeyhin, yalnızca dinî meşruiyetini değil, aynı zamanda toplum nezdindeki 

itibar ve saygınlığını da yitireceğini vurgulamaktadır. Bu anlayışı yansıtan mısralar ise 

şu şekildedir:38 

Kustaxî ye em şîretan   Küstahlıktır bizim öğütler vermemiz 

İ’lam bikin Şêx qıssetan    Şeyh ile ilgili olaylardan söz etmemiz 

Dûr bû ji ferz û sinnetan   Ama farz ve sünnetlerden uzak kalmış 

Kes i’tibar qet pê netê   Artık değer vermiyor ona hiç kimse. 

Şêxê Sen’anî adlı şiirde Sünnetî/Muhammedî ifadesi, İsevîlik kavramının karşıtı olarak, 

yani İslâmî kimliği ifade eden bir terim şeklinde kullanılmaktadır. Hristiyan bir kıza âşık 

olan şeyh ile dilber arasındaki diyalogda, dilberin şeyhe hem ileri yaşta olduğunu hem 

de ölümünün yakın bulunduğunu hatırlattığı; bu sebeple evliliğin mümkün 

olamayacağını dile getirdiği görülmektedir. Bu imkânsızlığın temel gerekçesi ise 

kendisinin İsevî, şeyhin ise Sünnî kimliğe mensup olmasıdır:39 

Dilber dibe: Ya mêrmezin   Dilber der ki: “Ey yaşlı adam bak sana 

Îro ji te têtin kefin    Bugün artık kefen yakışmaktadır sana 

Muhemmedî naxut li min   Muhammed dininden biri olmaz bana  

Ez Îsewî tu Sunnetî   Ben İseviyim Sünnî birisin sen de.” 

2.5. Bir Rivayete Yer Vermesi 

Manzum eserlerde hadislerden mülhem birçok ifade yer alabilir. Ancak bu ifadelerin 

gerçekten bir rivayette geçtiği için mi yoksa başka sebeplerden dolayı mı müellif 

tarafından kullanıldığı hususu yoruma açıktır. Feqî’nin Divan’ında -bir rivayet hariç- 

Hz. Peygamber’den nakledilen rivayetlere doğrudan yer verilmemiştir. Bu da eserin 

hem rivayet merkezli olmaması hem manzum olması hem de tasavvuf ağırlıklı olması 

sebebiyle normal karşılanabilecek bir durumdur. Öte taraftan aşağıda zikredilecek olan 

rivayet, manzum bir uslübda ifade edildiği için rivayetin metnini ve kaynağını tam 

                                                      

37 Feqîyê Teyran, Divan, 89. 
38 Feqîyê Teyran, Divan, 168. 
39 Feqîyê Teyran, Divan, 176. 



 
15 

olarak tespit etmek zor görünmektedir. Zira sıhhat durumları değişmekle birlikte dünya 

muhabbetinden uzak durulmasına dair birçok rivayet, hadis kaynaklarında 

geçmektedir. Divan’da bir adet rivayetin kullanımı, müellifin hadis müktesebatı 

hakkında bize yeteri kadar bilgi vermese de onun rivayetlerden uzak olmadığını ve 

hadis metinlerine belli düzeyde aşinası olduğunu göstermektedir. Bu rivayetin teması 

da zühd ve vera sahibi olanların dünya sevgisinden uzak kaldıkları ve bu sevginin 

dünyaya tamah edenlerin kalbinde yer edindiği ile ilgilidir:40 

Nebî we gote wari’an   Peygamber şöyle demiş muttaki olanlara 

Hubba dinê da tami’an   “Allah dünya sevgisini vermiş tamahkâra 

Naçite qelbê xaşi’an   Girmez o sevgi Allah’tan korkan kalplere 

Seddeq ji vê rîwayetê.   Bizler de tasdik etmekteyiz bu rivayeti. 

2.6. Hz. Peygamber’e Tabi Olunmasını Tavsiye Etmesi 

Kur’an’ın mübeyyini olan Hz. Peygamber’e itaat ve ittiba edilmesi gerektiği hususu, 

birçok ayette vurgulanmıştır.41 Bu nedenle Feqî de bazı şiirlerinde Hz. Peygamber’e tabi 

olmanın önemi üzerinde durmuştur. Kendisinin Mükrî aşiretinden olduğunu ve Hz. 

Peygamber’in gayretine uyduğunu şu şekilde ifade etmiştir:42 

Ez ji xîreta Nebî me   Peygamber gayretine uyanım ben 

Ez şêrekî Mükrî me   Mükrî aşiretinden bir aslanım ben 

Xan Ebdalê Botî me   Botanlı Han Abdalım ben 

Ez jî bi navê vî me.   Onun adıyla adlandırılanım ben. 

Başka bir yerde mahşerde yüzü ak olan insanlardan olunabilmesi için Hz. Ömer ve 

diğer sahabilerin yaptığı gibi Hz. Peygamber’in yoluna uyulması ve sözünün 

dinlenilmesi, bu yolda türlü cefalara göğüs gerilmesi, Müslümanın cesaretli ve dünyayı 

terk ederek şehadet mertebesini talep etmesi gerektiğine dikkat çekilmiş ve bu durum 

şiirlerine şu ifadelerle yansımıştır:43 

Li ser xatirê Umer e   Ömer’in hatırı için hareket ediniz 

Di rêya Pêxember e   Hz. Peygamber yolunda gidiniz 

Xwe bikin ker bi ker e   Kendinizi bu yolda pare pare ediniz 

Rûspî bin da di mehşer e.   Ki mahşerde ak yüzlü olabilesiniz.  

 

Rûspîtîyê di mehşer kin   Mahşerde yüzlerinizi ak ediniz 

Hernê wan ker bi ker kin   Gidin onları parça parça ediniz 

                                                      

40 Feqîyê Teyran, Divan, 106. 
41 Âl-i İmrân, 3/31; Nisa, 4/13-14; Mâide, 5/92; Enfâl, 8/20; Ahzab, 33/36; Haşr, 59/7; Âl-i İmrân, 3/31. 
42 Feqîyê Teyran, Divan, 137. 
43 Feqîyê Teyran, Divan, 133. 



 
16 

Bi gotina Pêxember kin   Peygamber’in sözünü dinleyiniz 

Şehîd bin dinê terk kin.   Şehit olun, dünyayı terk eyleyiniz. 

2.7. Salavata Vurguda Bulunması 

İlhamını Kur’ân-ı Kerîm’de yer alan bazı ayetlerden alan ve bereket, rahmet ve dua 

anlamına gelen Salâtuselam ya da salavat kavramı,44 ümmetin Hz. Peygamber’e 

duyduğu sevgi, saygı ve bağlılığın bir tezahürü olarak ona, âline ve ashabına yönelik 

dua ve niyazları ifade etmektedir.45 Salvele ya da tasliye olarak da kullanılan Salavat, 

yalnızca bireysel olmanın ötesinde, İslâm toplumlarında asr-ı saadetten itibaren 

şekillenmiş, tarihsel sürekliliğe sahip, dinî, kültürel ve toplumsal boyutları bulunan bir 

uygulama ve kavram niteliği taşımaktadır. Feqîyê Teyran, Kela Dimdimê adlı şiirinde, 

savaşın başlaması esnasında Hz. Peygamber’e (sav) salavat getirilmesinin önemli bir 

manevi hazırlık ve motivasyon unsuru olarak vurgulandığını; Salavattan sonra ilahî 

desteğin kazanıldığına inanılarak fiilî mücadeleye geçildiğini ifade etmektedir:46 

Lê dixistin wan bi nobet   Peş peşe vuruyordu sırayla onlar 

Xan Ebdal kir îşaret   İşaret vermişti onlara Han Abdal 

Carek dî jê bi kînayet   Bir kez daha görmüştüler imalar 

Ber Muhammed selewat   Muhammed’se salavat getiriyordular. 

Selewat anîne vêk ra   Hep birlikte salavat getirdi onlar 

Wan rim hejandin têk ra   Hep beraber mızraklar salladılar 

Bi xencer hatine pêk ra   Hep birlikte hançerler salladılar 

Bi hezaran kuştin jêk ra   Birbirinden binlercesini öldürdüler.  

2.8.  Şeyhin Hz. Peygamber’i Rüyasında Görmesi 

Feqîyê Teyran, Şêxê Sen’anî adlı şiirinde dünyevî bir aşka kapılarak bir dilberin peşine 

düşen ve bu süreçte dinî vecibelerini ihmal eden şeyhin, Hz. Peygamber’i rüyasında 

gördüğünü ve ondan birtakım öğütler aldığını aktarmaktadır. Söz konusu rüya 

tecrübesinde, şeyhin içinde bulunduğu ruhsal ve ahlâkî buhranın temelinde aşk hâlinin 

bulunduğu özellikle vurgulanmakta; bu durum, aşkın imtihan edici mahiyetiyle 

ilişkilendirilmektedir. Nihayetinde, şeyhin yaşadığı tüm bu hadiselerin ardından ortaya 

çıkan hâlinin, kendisine atfedilen bir keramet olarak değerlendirildiği ifade 

edilmektedir:47 

Ew sofîyê ewrad di dev   Dillerinde “vird” olan o sofulardı 

Wan meclisek danî bi şev   Geceleyin bir meclis kurmuşlardı 

                                                      

44 Ahzâb, 33/56; Bakara, 2/157; Tevbe, 9/99. 
45 Geniş bilgi için bkz. Abdülhadi Timurtaş, “İslamî Edebiyatta Salavat”, 2. Uluslararası Ahmed-i Hânî 

Sempozyumu “İslam Düşüncesinde İnsan”, 28-30 Eylül 2018, 2018, 749-757. 
46 Feqîyê Teyran, Divan, 140. 
47 Feqîyê Teyran, Divan, 184. 



 
17 

Şêx seherê çav çûne hev   Seher vaktinde Şeyh uykuya daldı 

Wî dî Şêfîê Ummetê   Gördü Ümmetin Şefaatçisini rüyada. 

 

Gava wî dî zatê Resûl   Resul’ün zatını rüyada gördüğü anda 

Mizgînîya Şêx bû qebûl   Şeyh’in müjdesi kabul edildi o anda 

Bangê bide xelqê melül   “Yorgun düşmüş olan insanları çağır da 

Da seh bikin kerametê   Duysunlar bu nasıl keramettir böyle.” 

 

Da hûn nebên Şêx kafir e   Ki artık demeyesiniz Şeyh kafirdir 

Zêr batin e, zîv zahir e   Özünde altındır, görünüşte gümüştür 

Ji her dû ruyan tahir e   Her iki yüzü açısından da temizdir 

İşqê bire tuhrîyyetê   Aşk ulaştırmıştı onu ruhi arınmaya. 

2.9. Kırmızı Gül Sembolü 

Feqî’nin Divan’ında Dilo Carek Xwe Hişyar Ke! (Ey Gönül Bir Kez de Olsa Uyan!) 

ifadesiyle başlayan bir şiirin yer aldığı görülmektedir. Klasik edebiyat ve tasavvuf 

geleneğinde sorgul ya da kırmızı gül, rengi, kokusu ve zarafeti dolayısıyla Hz. 

Peygamber’in vasıflarını, nübüvvet nurunu ve ilahî güzelliğin yeryüzündeki tecellisini 

simgeleyen köklü bir mazmun olarak kabul edilmektedir.48 Bu çerçevede söz konusu 

şiirin, gül sembolü aracılığıyla Hz. Peygamber’e duyulan aşkı, manevî özlemi ve 

bağlılığı edebî bir anlatımla ifade ettiği söylenebilir. Feqî şöyle demektedir:49 

Gulistana ku sorgul tê   Gülistanda vardır kırmızı güller 

Sîmen, nesrîn û sunbul tê   Yaseminler, nesrin ve sümbüller 

Hezar bilbil bi xul-xul tê   Ötüyor içinde “hezar” bülbüller 

Di heyva mahî nîsanê   Aylardan sıra geldiğinde nisana. 

2.10. Peygamber Aşkı 

Feqîyê Teyran, Şexê Sen’anî adlı şiirinde, şeyhe tabi olan sûfîlerin manevî vecd hâli 

içinde Hz. Peygamber’e duydukları derin muhabbeti dile getirmektedir. Feqî, sûfîlerin 

zevk ve sefaya kapılmalarını, dünyevî hazlardan ziyade ilahî aşkın doğurduğu bir hâl 

olarak sunmakta; onların tamamının Mustafa’nın aşkına tutulduğunu vurgulamaktadır. 

Aşağıda ifade edildiği üzere davul ve benzeri ritmik unsurların birlikte havaya 

kaldırılması, tasavvufî gelenekte semâ ve zikir meclislerinde görülen ibadet ve cezbe 

hâlinin bir göstergesi olarak yorumlanabilir. Nihayetinde sûfîlerin çıkardığı bu seslerin 

                                                      

48 Cemal Kurnaz, “Gül”, (İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi, 1996), 14/219-222. 
49 Feqîyê Teyran, Divan, 231. 



 
18 

göklere eriştiği ve Hz. Peygamber sevgisiyle yapılan zikrin semavî bir karşılık bulduğu 

ifade edilmektedir:50 

Ew sofîyên bi zewq û sefa   Sofiler ve zevk ve safaya kapıldılar 

Hemyan ji işqa Mustefa   Hep Mustafa’nın aşkına tutuldular 

Vêkra hilavêtin defa   Beraberce davulları kaldırdılar 

Wan deng bi esmanan ketê  Çıkardıkları sesler erişti göklere. 

SONUÇ 

Bu çalışma, Feqîyê Teyran’ın Divan’ı üzerinden onun Hz. Peygamber (sav) 

tasavvurunu ortaya koymayı amaçlamıştır. Feqîyê Teyran’ın Divan’ında tasavvufun 

temel konularından olan aşk-ı mecazî ve aşk-ı hakikî, ana temalar olarak öne 

çıkmaktadır. Bununla birlikte Hz. Peygamber’e (sav) işaret eden ifadeler de eserde yer 

almaktadır. Divan’da Hz. Peygamber için kullanılan Ehmed, Nebyê Muxtar, Mehmûd, 

Tâhâ ve Mustafa gibi isimler, nübüvvetin farklı yönlerine işaret eden kavramsal bir 

zenginliği yansıtmaktadır. Bu isimler aracılığıyla Hz. Peygamber; seçilmiş elçi, ilahî 

rahmetin tecelligâhı, güzel ahlakın timsali ve kıyamet gününde ümmetin şefaatçisi 

olarak tasvir edilmektedir. Feqî’nin Hz. Peygamber tasavvurunda özellikle şefaat 

düşüncesinin belirgin bir yere sahip olması, onun ahiret inancını klasik Ehl-i Sünnet 

anlayışıyla uyumlu bir zeminde temellendirdiğini ortaya koymaktadır. 

Çalışmada dikkat çeken bir diğer husus, Feqîyê Teyran’ın tasavvufî söylemini 

sünnete ittiba ile birlikte ele almasıdır. Divan’da yer alan Ehl-i Farz ve Sünnet vurgusu, 

Hz. Peygamber’e tabi olmanın yalnızca manevî bir muhabbet düzeyinde kalmadığını; 

aynı zamanda amelî ve itikadî bir zorunluluk olarak görüldüğünü göstermektedir. Farz 

ve sünnetten uzaklaşan şeyhlerin ve dinî otoritelerin eleştirilmesi, Feqî’nin tasavvufu 

şeriattan bağımsız bir alan olarak değil, bilakis şeriatla irtibatlı bir irfan yolu olarak 

değerlendirdiğini ortaya koymaktadır. Gelenekte kabul ve red açısından çeşitli 

tartışmalara konu olan tevessül kavramının Feqî’nin eserlerinde yoğun biçimde yer 

alması, onun Hz. Peygamber algısının farklı bir veçhesini yansıtmaktadır. Şefaat, 

Peygamber Sancağı, Ravza-i Münevver, Livâü’l-Hamd, Peygamber’e yemin, Kırmızı 

Gül ve Salavat temaları da bu bağlamda Hz. Peygamber’in hem dünya hem ahiret 

boyutunda merkezi bir konuma yerleştirildiğini göstermektedir. 

Divan’da doğrudan Hz. Peygamber’e isnad edilen sadece bir adet rivayete yer 

verilmiştir. Ancak eserin farklı yerlerinde tevil ve yorum mekanizması eşliğinde 

hadislerden mülhem –az da olsa- daha başka ifadeler çıkarsamak mümkündür. Divan’da 

hem sarahaten hem de telmihî düzeyde hadis rivayetlerine sınırlı düzeyde yer verilmiş 

olması, Feqîyê Teyran’ın hadis bilgisinden yoksun olduğu anlamına gelmemekte; aksine 

onun rivayetleri tasavvufî bir bağlam içerisinde kullandığını göstermektedir. Bu durum, 

Feqî’nin peygamber tasavvurunun ve irfanî bir tecrübenin edebî ifadesi olarak da 

okunabilir. Son olarak şunu ifade etmek gerekir ki, toplum üzerinde etkisi açıkça 

görülen şahsiyetlerin peygamber tasavvurlarının ortaya konulması; bu tasavvurların 

                                                      

50 Feqîyê Teyran, Divan, 163. 



 
19 

sahih yönlerinin teyit edilmesi, problemli yönlerinin ise eleştirel bir yaklaşımla 

değerlendirilmesi, sahih din anlayışından sapmaların önlenmesi açısından önem arz 

etmektedir. 

KAYNAKÇA 

Agitoğlu Nurullah. “Melâyê Cizîrî'nin Peygamber Sevgisi Çerçevesinde Kullandığı 

'Levlâk Rivayeti' Üzerine Bazı Mülahazalar”. Melanasî Melayê Cizirî û Mîrasa Wî. 

edt. Abdülhadi Timurtaş vd. Van: Peywend Yayınları, 2023. 

  Demirci Mehmet. “Hakikat-ı Muhammediye”. İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi, 

1997, 15/179-180. 

Ehmedê Xanî. Mem û Zîn. Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı, 2023. 

Feqîyê Teyran. Divan. Ankara: Kültür Turizm Bakanlığı, 2023. 

  Gürbüz Sevda Aktulga. “Feqîyê Teyran’ın Divan’ında Yer Alan Şexe Sen’an 

Hikâyesinin Vahdet-i Vücud Açısından Değerlendirilmesi”. Van İlahiyat Dergisi, 

Cilt: 9, sayı: 14, 2021, 44-63. 

İnci Veysi. Îqtîbas Di Edebîyata Kurdî Ya Klasîk Da. (Helbestên Melayê Cizîrî, Feqîyê 

Teyran, Ehmedê Xanî û Melayê Bateyî). Van: Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, 

Yaşayan Diller Enstitüsü, Yüksek Lisans, 2020.  

Kaplan Yaşar. Destana Kela Dimdim û Xanê Lepzêrîn: Lêkolîneke Edebî û Dîrokî. Van: 

Yaşayan Diller Enstitüsü, 2015. 

Kaya Bülent. Feqîyê Teyran'ın Şêxê Sen'an Şiirinin İçerik Açısından İncelenmesi. Diyarbakır: 

Dicle Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2017.  

Kurnaz Cemal. “Gül”. İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi, 1996, 14/219-222. 

Külter Yahya. Feqîyê Teyran'ın Kelamî Görüşleri. Şırnak: Şırnak Üniversitesi, Lisansüstü 

Eğitim Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2023.  

Molla Ahmedê Cezîrî. Divan. Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı, 2023 

Sadînî M. Xalid. Feqiyê Teyran: Jiyan, Berhem û Helbestên Wî. İstanbul: Nûbihar, 2000. 

Sönmez Nesim. Alim-Edîb û Şa’irên Kurdînûs-I. Van: Peywend Yayınları, 2025. 

Orkin Şeyhmus. Di Berhemên Feqîyê Teyran De Hêmanên Tesewufî. Muş: Muş Alparslan 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2015. 

Özdemir Ahmet. “Melâyê Cizîrî'nin ‘Îro Ji Cemala Te Dilê Min Bi Bırîn e’ Şiiri 

Çerçevesinde Hz. Peygamber”. Melanasî Melayê Cizirî û Mîrasa Wî. edt. 

Abdülhadi Timurtaş vd. Van: Peywend Yayınları, 2023. 

Özel Ahmet. “Fakî-yi Teyran”. İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi, 2020 EK-1/436-439;  

  Tekeş Mehmet Garip. Kesayet di Helbestên Feqîyê Teyran da. Diyarbakır: Dicle 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2024.  

Timurtaş Abdülhadi. “İslamî Edebiyatta Salavat”. 2. Uluslararası Ahmed-i Hânî 

Sempozyumu “İslam Düşüncesinde İnsan”. 28-30 Eylül 2018, 749-757. 



 
20 

Yavuz Salih Sabri. “Livâü’l-Hamd”. İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi, 2003, 27/200. 

Yıldız Ayhan. “Şopa Feqîyê Teyran di Edebîyata Tesewufî de”. Kurdiyat, sayı: 8, 2023, 7-

30.  

   



 
21 

İSLAM HUKUKUNDA NAMAZ, ORUÇ VE HAC      

AÇISINDAN ÇOCUĞUN SORUMLULUĞU* 

Ayşe AYAZ  

Diyanet İşleri Başkanlığı  

 

 

GİRİŞ 

Toplumun en önemli bireylerinden biri olan çocukların bilişsel, duyuşsal, fiziksel, 

sosyal ve ahlâkî gelişimleri onlara verilen sorumluluklarla da yakından ilişkilidir. 

Çocuk haklarıyla birlikte çocuğa uygun olarak verilen sorumluluklar çocuğu koruma 

altına alan önemli etkenlerden biridir. Anne-babanın görevlerinden biri de çocuğu 

topluma yararlı bir birey olarak yetiştirmesi, onun ihtiyaçlarını yerine getirmesi, onu 

geleceğe ve yaşama hazırlayarak ona gelişimini sağlayacak sorumluluklar 

yüklemesidir.  

Çocuğun yaşına, gelişim düzeyine ve algılama yetisine uygun olarak verilen 

sorumluluklar, çocuğu dinî ve sosyal yaşama kademeli olarak hazırladığı gibi çocuğun 

yararını korumayı hedefler. Bu sayede çocuk, birey olduğunun farkına varır, değer ve 

ahlâkî gelişimini inşa eder ve toplumsal uyumu sağlar. Sorumluluk bilinci kazandırılan 

çocuk hem bireysel hem de toplumsal beceriyi geliştirebilme imkânına sahip olur. 

İslam hukukunda yedi yaşından itibaren ibadetler konusunda çocuğa verilen 

sorumlulukların eğitici yönü önemlidir.  

İslam hukuku, anne karnından itibaren çocuğun hukukî statüsünü belirlemiş; 

mümeyyiz ve gayri mümeyyiz çocuğun, ibadetler hususunda da mükellef olup 

olmadığını değerlendirmiştir. Yedi yaşına giren çocuğu mümeyyiz (temyiz kudretine 

sahip) olarak kabul eden İslam hukuku, mümeyyiz çocuğun mükellef olmadığı 

görüşüne sahip olmuştur. Diğer yandan teferruatta bazı farklılıklar olmakla birlikte 

İslam hukukçuları, yedi yaşına gelen mümeyyiz çocuğun namaz, oruç ve hac gibi 

ibadetlere alıştırılması gerektiği fikrini ortaya koymuşlardır. Gayri mümeyyiz çocuğun 

yaptığı ibadetler sahih kabul edilmemekle birlikte mümeyyiz çocuğun yaptığı ibadetler 

ise sahih olarak kabul edilmiştir.  

Bu çalışmada konunun daha iyi anlaşılması için öncelikle ehliyet kavramı, ehliyet 

türleri ele alınmıştır. Daha sonra İslam hukukunda çocuğun namaz, oruç ve hac 

sorumluluğu konusu; Hanefî, Mâlikî, Şâfiî ve Hanbelî hukukçuların görüşleri esas 

                                                      

* Bu çalışma, İslam Hukukunda Bülûğ Öncesi Çocuk Hakları ve Sorumlulukları (Siirt Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Siirt, 2025) adlı Doktora tezinden istifade edilerek hazırlanmıştır. 



 
22 

alınarak incelenmiştir. Çalışmamızın ana konusu, İslam hukuku açısından çocuğun 

namaz, oruç ve hac sorumluluğunun ele alınmasıdır.  

Bu çalışmada çocuğu, hukukî statüye sahip kılan ve çocuğun hukuki konumunu 

belirleyen bazı sorumlulukların İslam hukuku açısından nasıl değerlendirilmesi 

gerektiği amaçlanmaktadır. 

EHLİYET KAVRAMI 

Ehliyet kavramı, sözlükte yetki ve salâhiyet anlamlarında kullanılmaktadır.1 Fıkıh 

terimi olarak ise kişinin hem dinî hem de hukukî yönden mükellef olabilmesi, 

haklardan faydalanması, bu hakları kullanmaya ve borçlanmaya elverişli olması 

anlamına gelmektedir.2 İslam hukukunda ehliyet, vücûb ehliyeti ve edâ ehliyeti olmak 

üzere iki temel kısma ayrılmaktadır.3  

Vücûb Ehliyeti 

Vücûb ehliyeti, insanın lehine ve aleyhine olan haklara sahip olabilme salâhiyetidir. 

Vücûb ehliyetinin esas şartı insan olmak ve hayatta bulunmaktır.4 Vücûb ehliyeti için 

akıl, temyiz ve bülûğ şart değildir. İslam hukuku, şahsen yerine getirilmesi gereken 

iman, bedenî ibadetler ve malî yönü olmayan cezaî ehliyet için vücûb ehliyetinin 

bulunmasını yeterli görmemektedir. Bununla birlikte İslam hukuku, haksız fiil 

sonucunda ortaya çıkan malî borçlarda fâilin kusurlu sayılıp sayılmamasından çok 

mağdur olan kişinin hakkının koruma altına alınmasını dikkate almaktadır. Mevcut 

borçların ödenmesi konusunda mükellef olabilmek için vücûb ehliyetine sahip olmak 

yeterli görülmektedir.5 

Edâ Ehliyeti 

Temyiz ile başlayıp rüşd ile sona eren edâ ehliyeti,6 kişinin vücûb ehliyeti nedeniyle 

sahip olduğu hakları kullanabilmesi, hak ve borçları doğuracak şekilde hukukî işlem 

yapabilme yetkisine sahip olmasıdır.7 Edâ ehliyeti eksik edâ ehliyeti ve tam edâ ehliyeti 

olmak üzere iki kısma ayrılmaktadır.8  

Eksik Edâ Ehliyeti: İslam hukukuna göre bedenî gelişimi tamamlanmamış 

mümeyyiz çocuk ile bedenî gelişimi tamamlanmış ma‘tûh eksik edâ ehliyetine 

                                                      

1 Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-muhît (Beyrut: 

Müessesetü’r-risâle, 1426/2005), “ehl”, 963-964; Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. 

Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab (Beyrut: Dâru Sâdır, 1414/1994), “ehl”, 11/28-30. 
2 Ali Bardakoğlu, “Ehliyet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 10/533-

534. 
3 Alâüddîn Abdülazîz b. Ahmed b. Muhammed Abdulazîz el-Buhârî, Keşfü’l-esrâr fî şerhi Usûli’l-Pezdevî. 

(Dâru’l-Kitâbi’l-İslâmiyye, ts.), 4/237. 
4 Abdülkerîm Zeydân, el-Vecîz fî usûli’l-fıkh (Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1407/1987), 93-94. 
5 Bardakoğlu, “Ehliyet”, 10/535. 
6 Orhan Çeker, Çocuk ve Hakları (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2004), 68. 
7 Bardakoğlu, “Ehliyet”, 10/536. 
8 Ebû Bekr Şemsü’l-Eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî, Usûlü’s-Serahsî, thk. Ebü’l-Vefâ 

Afgânî (Haydarâbâd-Beyrut: Lecnetü İhyâü’l-Ma‘ârifu’nu‘maniyye-Dârü’l-Ma’rif, ts.), 2/340; Abdulazîz el-

Buhârî, Keşfü’l-esrâr fî şerhi Usûli’l-Pezdevî., 4/248. 



 
23 

sahiptir.9 İslam hukukuna göre vücûb ehliyetine sahip olan gayri mümeyyiz çocuğun 

edâ ehliyeti yoktur.10 Eksik edâ ehliyetine sahip olan mümeyyiz çocuk, namaz ve oruç 

gibi ibadetlerle sorumlu değildir. Ancak çocuğun yaptığı bu ibadetler sahihtir.11 

Tam Edâ Ehliyeti: İslam hukukuna göre bülûğ çağı ile birlikte bedenî ve aklî 

gelişime ulaşan ve bu gelişimle birlikte ilahi hükümleri anlama gücüne sahip olan 

kişiler, tam edâ ehliyetine sahiptir. Tam edâ ehliyeti akıl ve bülûğ ile elde edilir.12 

Ayrıca İslam hukukçuları malî yönü bulunan hukukî işlemlerde tam edâ ehliyetinin 

bülûğ ile değil rüşd ile elde edileceği konusunda aynı görüşe sahiptirler.13 

İSLAM HUKUKUNDA ÇOCUĞUN NAMAZ SORUMLULUĞU 

İslam hukukuna göre gayri mümeyyiz çocuk vücûb ehliyetine sahiptir fakat edâ 

ehliyetine sahip değildir. Gayri mümeyyiz çocuğun iradesi olmadığı için gayri 

mümeyyiz çocuk, iman ve ibadetler konusunda sorumluluk sahibi değildir.14 

Mümeyyiz olmayan çocuk namaz, oruç ve hac gibi ibadetlerle mükellef değildir. 

Mümeyyiz çocuk da ibadetlerle mükellef değildir. Bununla birlikte mümeyyiz çocuğun 

yaptığı ibadetler sahih olarak kabul edilir.15 

İslam hukukçuları “Üç kimseden kalem kaldırıldı. Bülûğa erinceye kadar çocuktan, 

uyanıncaya kadar uyuyandan ve şifa buluncaya kadar akıl hastasından”.16 hadisini 

delil göstererek namazın çocuğa farz olmadığı görüşünü ortaya koymuşlardır.17 Yedi 

yaşına basan çocuğa ise namazın öğretilmesi gerektiği konusunda görüş birliği 

içerisinde olmuşlardır.18 Bu konudaki delilleri, Peygamber Efendimizin (s.a.v) yedi 

yaşına basan çocuğa namazın öğretilmesi ve emredilmesi gerektiği hadisidir.19 İslam 

                                                      

9 Serahsî, Usûlü’s-Serahsî, 2/340. 
10 Abdulazîz el-Buhârî, Keşfü’l-esrâr fî şerhi Usûli’l-Pezdevî., 4/241. 
11 Vehbe Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû (Dımeşk: Dâru’l-Fikr, 1417/1996), 4/124. 
12 Serahsî, Usûlü’s-Serahsî, 2/340-341. 
13 Bardakoğlu, “Ehliyet”, 10/536. 
14 Abdulazîz el-Buhârî, Keşfü’l-esrâr fî şerhi Usûli’l-Pezdevî., 4/241. 
15 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 4/120-122. 
16 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhim el-Cu‘fî el-Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, thk. Cemaatü’l-mine’l- 

Ulemâ (Mısır, 1311/1893), “Talâk”, 11 (No. 5269). 
17 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye (Kuveyt: Vizâretü’l Evkâf ve’ş-Şuûnü’l-İslâmiyye, 1404), 27/26. 
18 Muhammed Emîn İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr (İstanbul: Kahraman Yayınları, 1984), 1/352; Ebi’l-Velid 

Muhammed b. Ahmed b. Muhammed b. Ahmed b. Reşid Kurtubü’l-Endülüsî İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 

nşr. “Kahraman Yayınları” (İstanbul: Kahraman Yayınları, 1985), 1/70; Ebû Abdîllah Muhammed b. 

Abdillâh b. Alî el-Haraşî el-Mâlikî Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl (Beyrut: Dârü’l-Fikr, ts.), 1/221; 

Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed el-Hatîb eş-Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., thk. 

Şeyh Alî Muhammed Muavvez - Şeyh Adil Ahmed Abdulmevcud (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 

1415/1994), 1/312-313; Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullâh b. Ahmed b. Muhammed b. Kudâme el-

Cemmâîlî el-Makdisî İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed (Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1994/1414), 1/175; 

Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 1/498; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 27/26. 
19 Süleyman b. el Eş’as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî Ebû Dâvûd, Sünen-i Ebî Dâvûd, thk. Şuayb el-Arnaût - 

Muhammed Kâmil Kurra Belilî (Dârü’r-Risâletü’l-Alemiyye, 1430/2009), “Salât”, 26 (No. 494). 



 
24 

hukukçuları, namazın akıllı olan ve bülûğa eren kişilere farz olduğunu ifade etmekle 

birlikte mümeyyiz çocuğun kıldığı namazın sahih olduğunu kabul etmişlerdir.20  

İSLAM HUKUKUNDA ÇOCUĞUN ORUÇ SORUMLULUĞU 

Birçok İslam hukukçusuna göre temyiz çağına erişen çocuğun oruca alıştırılması 

gerekir.21 Gayri mümeyyiz çocuğun orucu sahih olarak kabul edilmemekle birlikte22 

mümeyyiz çocuğun ise tuttuğu oruç sahih olarak kabul edilmiştir.23 İslam hukukçuları, 

oruç konusunda çocuğun güç yetirebilme hususu üzerinde durmuşlardır.24 

Hanefîler, “Kalem üç kişiden kaldırılmıştır. Bülûğa erinceye kadar çocuktan...”25 

hadisini delil göstererek gerek mümeyyiz gerek gayri mümeyyiz çocuğun oruç 

tutmasının vacip olmadığı görüşünü ortaya koymuşlardır. Ayrıca çocuğun zayıf bir 

bünyeye sahip olması, aklî olgunluğa erişememesi, oyunla meşgul olması ve oruç 

tutarken zorlanması gibi aklî gerekçelerle de çocuğa oruç tutmanın vacip olmadığını 

dile getirmişlerdir. Onlara göre çocuğun, bülûğdan sonra da kaza etmesine gerek 

yoktur.26 

Mâlîkîler, çocuğun oruç tutarken zorlanması, oruç tutmaya gücü yetmemesi 

nedeniyle bülûğdan sonra çocuğun oruç tutmakla sorumlu olabileceği görüşünü ortaya 

koymuşlardır.27 Yedi yaşına basan çocuğa namazın emredilmesi ve öğretilmesi 

gerektiğini ifade eden Mâlikîler, bülûğa erinceye kadar çocuğun oruç tutmaya 

alıştırılması gerekmediği görüşüne sahip olmuşlardır.28 

Şâfiîlere göre gayri mümeyyiz çocuğun orucu sahih değildir.29 Şâfiîler yedi yaşına 

basan çocuğa namazın emredilmesi ve öğretilmesi gerektiği hadisinden30 hareketle 

yedi yaşına gelen ve oruç tutmaya gücü yeten çocuğun velisi tarafından oruç ibadetine 

                                                      

20 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 1/352; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 1/70; Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿ alâ Muhtasarı 

Halîl, 1/221; Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 1/312-313; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l 

İmâm Ahmed, 1/175; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 2/612. 
21 Şemsüddîn Muhammed b. Ebi’l-Abbas b. Hamza . Şihâbüddîn eş-Şehir bi’ş-Şâfiî’s Sağir Remlî, Nihâyetü’l-

muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc (Mektebetü’l-İslâmiyye, ts.), 3/180; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 27/28. 
22 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 2/162. 
23 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 2/162; Mansûr b. Yûnus b. Selahaddîn İbn Hasan 

b. İdris Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘ (Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, ts.), 2/308; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî 

ve edilletuhû, 2/612; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 27/28. 
24 Alâüddîn Ebû Bekr b. Mes‘ûd b. Ahmed el-Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ (Dâru’l-Kutubi’l-

İlmiyye, 1406/1986), 2/87; Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs Abdirrahmân el-Mısrî el-Karâfî, ez-Zahîre, 

thk. Muhammed Hacci vd. (Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1994), 2/533; Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-

Minhâc, 3/180; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 2/308; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 2/612; el-

Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 27/28. 
25 Buhârî, “Talâk”, 11 (No. 5269). 
26 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 2/87. 
27 Karâfî, ez-Zahîre, 2/533. 
28 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 2/612. 
29 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 2/162. 
30 Ebû Dâvûd, “Salât”, 26 (No. 494). 



 
25 

alıştırılması gerektiğini ifade etmişlerdir. Bununla birlikte on yaşından itibaren oruç 

tutmaya gücü yeten çocuğun da oruç tutması gerektiği fikrine sahip olmuşlardır.31  

Hanbelîler bu konuya ilişkin iki farklı görüş ileri sürmektedirler. Birinci ve asıl olan 

görüşe göre çocuğun oruç tutması vacip değildir.32 Bu görüşlerini “Kalem üç kişiden 

kaldırıldı...”33 hadisiyle temellendirmektedirler. İkinci görüşe göre ise oruç tutmaya 

gücü yeten çocuğun oruç tutması vaciptir. Bu görüşlerini “Çocuk, üç gün oruç tutmaya 

güç yetirdiğinde Ramazan orucu onun üzerine vacip olur.”34 hadisiyle temellendirerek 

gücü yettiği halde oruç tutmayan çocuğun tedip edilmesi gerektiği fikrini ortaya 

koymuşlardır.35 Onlara göre oruç tutmaya gücü yeten çocuğa oruç tutması emredilir. 

Çünkü oruç namazdan daha meşakkatli bir ibadettir.36  

İSLAM HUKUKUNDA ÇOCUĞUN HAC SORUMLULUĞU 

İslam hukukçularına göre bülûğa ermeden yapılan ve sahih olan hac ibadeti, 

bülûğdan sonra gerekli şartların oluşması halinde farz olan hac ibadetini düşürmez.37 

Bu konudaki görüşlerini “Çocuk haccetse bâliğ olduktan sonra kendisine farz hac 

gerekli olur...”38 hadisiyle temellendirirler. Ayrıca temyiz çağına ulaşmış çocuğun, 

bülûğdan önce yaptığı haccın nafile hac olarak kabul edilmesi gerektiği fikrini ileri 

sürmüşlerdir.39  

Hanefîlere göre hac, Müslüman ve mükellef olanlara vaciptir. Hac eden kişide 

aranması gereken şartlardan biri de kişinin akıllı ve bâliğ olmasıdır. Bu nedenle gayri 

mümeyyiz çocuğa hac etmek vacip değildir. Gayri mümeyyiz çocuğun haccı sahih 

değildir.40 Bu konudaki görüşlerini “Çocuk haccetse bâliğ olduktan sonra kendisine 

farz hac gerekli olur...”41 hadisi ile “Çocuk on defa haccetmiş olsa bâliğ olduktan sonra 

kendisine farz hac gerekli olur...”42 hadisiyle temellendirirler.43 Onlara göre mümeyyiz 

çocuğun, velisinin izni ile haccetmesi caizdir.44  

                                                      

31 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 3/180; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 2/612. 
32 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 1/433; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 2/308. 
33 Buhârî, “Talâk”, 11 (No. 5269). 
34 Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî Muhammed eş-Şevkânî es-San‘ânî el-Yemenî Şevkânî, Neylü’l-evtâr, thk. 

Üsâmeddîn Sebâbidî (Mısır: Dârü’l-Hadîs, 1413/1993), 4/236. 
35 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 1/433. 
36 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 2/308. 
37 Karâfî, ez-Zahîre, 3/179; Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 2/209; Ebû Muhammed 

Muvaffakuddîn Abdullâh b. Ahmed b. Muhammed b. Kudâme el-Cemmâîlî el-Makdisî İbn Kudâme, el-

Muğnî, thk. Taha ez-Zinî vd. (Meketebetü’l-Kâhire, 1968/1388), 3/237; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 17/28. 
38 Ebû Bekir Muhammed b. Hüseyin Beyhakî, es-Sünenü’s-Kebîr, thk. Muhammed Abdulkadîr Atâ (Beyrut: 

Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1424/2003), 4/533. 
39 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 3/20; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 17/28. 
40 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 2/160; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 2/458. 
41 Beyhakî, es-Sünenü’s-Kebîr, 4/533. 
42 Ebû Dâvûd Süleymân b. Dâvûd b. el-Cârûd et-Tayâlisî, Müsned-i Tayâlisî, thk. Muhammed b. 

Abdulmuhsin Türkî (Mısır: Dâru Hicr, 1419/1999), 3/321. 
43 Abdullâh b. Mahmûd b. Mevdûd el-Mevsılî, el-İhtiyâr, thk. Şeyh Muhammed Adnan Derviş (Beyrut: 

Dârü’l-Erkâm, ts.), 1/199. 
44 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 2/160. 



 
26 

Mâlikîler, Şâfiîler ve Hanbelîler ise mümeyyiz çocuğun haccının velisinin izni ile 

geçerli olacağı görüşüne sahiptirler. Onlara göre veli izniyle ihrama girilir. Velisinin 

izniyle hacceden çocuğun haccı sahihtir. Gayri mümeyyiz çocuğun haccı da velinin, 

çocuğun yerine ihrama girmesiyle geçerlidir.45 Bu konudaki görüşlerini Peygamber 

Efendimiz’in (s.av) şu hadisiyle temellendirirler.46 “Resûlullah (s.a.v) Ravhâ mevkiinde 

bir deve kervanın rastladı. ‘Sizler kimsiniz? dedi. Onlar: Biz Müslümanlarız, sen 

kimsin? diye sordular. Peygamber Efendimiz (s.a.v), ‘Ben Allah’ın Resûlüyüm.’ dedi. 

İçlerinden bir kadın, küçük bir çocuğu Peygamberimize doğru kaldırarak: ‘Bu çocuğun 

haccı olur mu?’ diye sordu. Resûlullah Efendimiz: ‘Evet, ayrıca sana da sevap vardır.’ 

Buyurdu.”47 

Mâlikîlerin bir kısmı, gayri mümeyyiz çocuğun haccının geçerli olması için çocuğun 

süt emme döneminde olup olmaması hususunda ihtilaf etmişler, bir kısmı da haccı 

sahih olacak çocuğun yaşının yedi ile on yaş arası olması gerektiği düşüncesine sahip 

olmuşlardır.48 Bununla birlikte Mâlikîler, bülûğ öncesi hac ibadetini yerine getirip 

bülûğ çağına ermeden ölen çocuğun hac farizasını yerine getirdiği fikrini de ortaya 

koymuşlardır.49 

SONUÇ 

Bu çalışmada ehliyet kavramı, ehliyet türleri incelenmiş, çocuğun namaz, oruç ve 

hac açısından ibadet sorumluluğu İslam hukuku açısından Hanefî, Mâlikî, Şâfiî ve 

Hanbelî hukukçuların görüşleri esas alınarak değerlendirilmiştir.  

İslam hukuku, çocuğun yaşına, gelişim düzeyine ve algılama yetisine uygun olarak 

çocuğa bazı sorumluluklar yüklemiştir. İslam hukukuna göre mümeyyiz çocuk, eksik 

edâ ehliyetine sahiptir. Gayri mümeyyiz çocuk ise vücûb ehliyetine sahip olmakla 

birlikte edâ ehliyetine sahip değildir. İradesi olmayan gayri mümeyyiz çocuğun, 

ibadetlerle mükellef olmayacağı fikri ortaya konulmuştur. Mümeyyiz çocuğun namaz, 

oruç ve hac gibi ibadetlerle mükellef olmadığı halde onun yaptığı bu ibadetlerin sahih 

olduğunu söylemek mümkündür. İslam hukukçuları, Peygamber Efendimizin (s.a.v) 

yedi yaşına gelen çocuğa namazın emredilmesi ve öğretilmesi gerektiği hadisini esas 

alarak temyiz döneminin başlangıcını yedi yaş olarak kabul etmişlerdir.  

Çocuğun gelişimini olumsuz manada etkilemeyecek şekilde çocuğa bazı 

sorumluluklar veren İslam hukukunun, bu gayeyle çocuğa hukukî bir nitelik atfettiği, 

çocuğu gelecekte hukukî anlamda tam ehliyetli bir birey olarak topluma kazandırdığı 

görülmektedir. İslam hukuku, çocuğun bülûğa ermeden önce bazı ibadetlere 

alıştırılmasını istemektedir. Bu yaklaşımın, çocuğun, ileriki yaşamında hem dinî hem 

                                                      

45 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 3/230; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 1/467; Zuhaylî, 

el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 3/21. 
46 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 2/207-208; İbn Kudâme, el-Muğnî, 3/241; İbn 

Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 1/467; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 3/21-22. 
47 Ebû Dâvûd, “Menâsik”, 7 (No. 1736). 
48 İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 1/257. 
49 Karâfî, ez-Zahîre, 3/179. 



 
27 

de hukukî açıdan sorumluluk sahibi bir birey olmasını hedeflediğini söylemek 

mümkündür.  

KAYNAKÇA 

Abdulazîz el-Buhârî, Alâüddîn Abdülazîz b. Ahmed b. Muhammed. Keşfü’l-esrâr fî şerhi 

Usûli’l-Pezdevî. 4 Cilt. Dâru’l-Kitâbi’l-İslâmiyye, ts. 

Bardakoğlu, Ali. “Ehliyet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1994. 

Beyhakî, Ebû Bekir Muhammed b. Hüseyin. es-Sünenü’s-Kebîr. thk. Muhammed 

Abdulkadîr Atâ. 10 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1424/2003. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhim el-Cu‘fî el-. el-Câmiʿu’s-sahîh. thk. 

Cemaatü’l-mine’l- Ulemâ. 9 Cilt. Mısır, 1311/1893. 

Buhûtî, Mansûr b. Yûnus b. Selahaddîn İbn Hasan b. İdris. Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-

İknâ‘. 6 Cilt. Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, ts. 

Çeker, Orhan. Çocuk ve Hakları. İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2. Basım, 2004. 

Ebû Dâvûd, Süleyman b. el Eş’as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî. Sünen-i Ebî Dâvûd. thk. 

Şuayb el-Arnaût - Muhammed Kâmil Kurra Belilî. Dârü’r-Risâletü’l-Alemiyye, 

1430/2009. 

Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed. el-Kâmûsü’l-

muhît. Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1426/2005. 

Haraşî, Ebû Abdîllah Muhammed b. Abdillâh b. Alî el-Haraşî el-Mâlikî. eş-Şerhû’l-kebîr 

ʿalâ Muhtasarı Halîl. 8 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Fikr, ts. 

İbn Âbidîn, Muhammed Emîn. Reddü’l-muhtâr. 8 Cilt. İstanbul: Kahraman Yayınları, 

1984. 

İbn Kudâme, Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullâh b. Ahmed b. Muhammed b. 

Kudâme el-Cemmâîlî el-Makdisî. el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed. 4 Cilt. Dâru’l-

Kutubi’l-İlmiyye, 1994/1414. 

İbn Kudâme, Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullâh b. Ahmed b. Muhammed b. 

Kudâme el-Cemmâîlî el-Makdisî. el-Muğnî. thk. Taha ez-Zinî vd. 10 Cilt. 

Meketebetü’l-Kâhire, 1968/1388. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-

Ensârî er-Rüveyfiî. Lisânü’l-ʿArab. 15 Cilt. Beyrut: Dâru Sâdır, 3. Basım, 

1414/1994. 

İbn Rüşd, Ebi’l-Velid Muhammed b. Ahmed b. Muhammed b. Ahmed b. Reşid 

Kurtubü’l-Endülüsî. Bidâyetü’l-müctehid. nşr. “Kahraman Yayınları”. 2 Cilt. 

İstanbul: Kahraman Yayınları, 1985. 

Karâfî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs Abdirrahmân el-Mısrî el-. ez-Zahîre. 

thk. Muhammed Hacci vd. 14 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1994. 



 
28 

Kâsânî, Alâüddîn Ebû Bekr b. Mes‘ûd b. Ahmed el-. Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ. 

7 Cilt. Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1406/1986. 

Mevsılî, Abdullâh b. Mahmûd b. Mevdûd el-. el-İhtiyâr. thk. Şeyh Muhammed Adnan 

Derviş. 5 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Erkâm, ts. 

Remlî, Şemsüddîn Muhammed b. Ebi’l-Abbas b. Hamza . Şihâbüddîn eş-Şehir bi’ş-

Şâfiî’s Sağir. Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc. 8 Cilt. Mektebetü’l-İslâmiyye, 

ts. 

Serahsî, Ebû Bekr Şemsü’l-Eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-. Usûlü’s-Serahsî. 

thk. Ebü’l-Vefâ Afgânî. 2 Cilt. Haydarâbâd-Beyrut: Lecnetü İhyâü’l-

Ma‘ârifu’nu‘maniyye-Dârü’l-Ma’rif, ts. 

Şevkânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî Muhammed eş-Şevkânî es-San‘ânî el-Yemenî. 

Neylü’l-evtâr. thk. Üsâmeddîn Sebâbidî. 8 Cilt. Mısır: Dârü’l-Hadîs, 1413/1993. 

Şirbinî, Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed el-Hatîb eş-. Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti 

meʿânî elfâzi’l-Minhâc. thk. Şeyh Alî Muhammed Muavvez - Şeyh Adil Ahmed 

Abdulmevcud. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1415/1994. 

Tayâlisî, Ebû Dâvûd Süleymân b. Dâvûd b. el-Cârûd et-. Müsned-i Tayâlisî. thk. 

Muhammed b. Abdulmuhsin Türkî. 4 Cilt. Mısır: Dâru Hicr, 1419/1999. 

Zeydân, Abdülkerîm. el-Vecîz fî usûli’l-fıkh. Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 2. Basım, 

1407/1987. 

Zuhaylî, Vehbe. el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû. 9 Cilt. Dımeşk: Dâru’l-Fikr, 1417/1996. 

el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye. 45 Cilt. Kuveyt: Vizâretü’l Evkâf ve’ş-Şuûnü’l-

İslâmiyye, 1404. 



 
29 

KATILIM BANKACILIĞI İLE KONVANSİYONEL 

BANKACILIK ARASINDA İNCE SINIR: FAİZSİZ 

FİNANSIN GÜVENİLİRLİĞİ ÜZERİNE BİR TARTIŞMA 

Erkan KAYA 

Milli Eğitim Bakanlığı 

 

 

Giriş 

Günümüz küresel finans sisteminde alternatif finans modelleri giderek daha 

fazla ilgi görmektedir. Bu bağlamda, faizsiz finans anlayışına dayalı olarak 

faaliyet gösteren katılım bankaları, İslami prensiplerle uyumlu yapılarıyla öne 

çıkmaktadır. Özellikle Müslüman toplumlar açısından faiz (riba) yasağının 

etkisiyle, katılım bankaları hem bireysel hem de kurumsal düzeyde tercih edilen 

finansal kuruluşlar hâline gelmiştir. Bu bankalar, kâr-zarar ortaklığı, murabaha, 

mudarebe gibi İslami finansman yöntemlerini esas alarak faizsiz hizmet sunma 

iddiasındadır. Ancak söz konusu bankaların uygulamada diğer faizli bankalarla 

benzer oranlarda kâr payı vermeleri, şeffaflık eksikliği ve İslami ilkelerle ne 

ölçüde uyumlu oldukları konusunda çeşitli tartışmaları beraberinde getirmiştir. 

Bu çalışmanın amacı, katılım bankacılığının teorik olarak İslami finans 

ilkeleriyle uyumlu olup olmadığını sorgulamakla kalmayıp, aynı zamanda saha 

araştırmasına dayalı olarak uzmanların bu konudaki algı ve değerlendirmelerini 

ortaya koymaktır. Bu çerçevede yapılan mülakatlardan elde edilen nitel veriler, 

katılım bankalarının işleyişine dair güncel, eleştirel ve çok boyutlu bir bakış 

sunmaktadır. Böylece katılım bankalarının hem teoride hem de pratikte İslami 

bankacılık ilkelerine ne ölçüde bağlı kaldıkları, güven ve şeffaflık düzeyleri ve 

faizsiz finans anlayışına katkıları değerlendirilecektir. 

Araştırmanın kuramsal temeli, İslam iktisadı, faiz yasağı (ribâ), kâr-zarar 

ortaklığı, murabaha, mudarebe, icâre ve bey‘ kavramları üzerine kurulacaktır. 

Kur’ân’da yer alan “Allah alışverişi helal, ribâyı haram kılmıştır”1 ayeti temel 

referans noktasını oluşturacaktır. İslam hukukuna göre meşru kazanç, emeğe ve 

ticarete dayalıdır; faize dayanan kazanç ise haksız artış olarak görülmektedir. Bu 

bağlamda katılım bankacılığı, paranın ticaret ve üretim süreçlerinde 

                                                      

1 el-Bakara 2/275 



 
30 

değerlendirilmesini esas alarak faizi ortadan kaldırmayı amaçlamaktadır. Ancak, 

modern finans sisteminin yapısal zorunlulukları, bu ideal modelin pratikte ne 

ölçüde uygulanabildiğini tartışmalı hâle getirmektedir. Kuramsal çerçevede, 

İslam iktisadının etik temelleri ile çağdaş finansal sistemin kurumsal işleyişi 

karşılaştırmalı olarak ele alınacaktır. Çalışma, hem klasik fıkıh kaynaklarından 

hem de çağdaş İslami finans literatüründen yararlanılarak çok boyutlu bir analiz 

sunacaktır. Böylece, katılım bankacılığının mevcut yapısı, İslam hukukundaki 

helal kazanç ilkesi, adalet, şeffaflık ve güven esasları üzerinden 

değerlendirilecektir. Araştırmanın temel problemi şu şekilde formüle 

edilecektir:“Katılım bankacılığı, faizsiz finans ilkeleri doğrultusunda ne ölçüde 

şeffaf, güvenilir ve İslami değerlere uygun biçimde faaliyet göstermektedir?” 

Katılım Bankacılığı Bağlamında Kâr Payı Kavramı 

Katılım bankacılığında önemli bir finansal araç olarak öne çıkan “kâr payı”, 

faizsiz bankacılığın temel prensiplerinden biri olarak tanımlanmaktadır. İlk 

bakışta faize benzer bir yapıya sahipmiş gibi görünse de, yapısal olarak farklılık 

arz etmektedir. Kâr payı, bir malın banka tarafından belirli bir vadeyle satılması 

ve bu satıştan elde edilen kâr ya da zarar üzerinden taraflara pay verilmesi 

esasına dayanır. Bu yönüyle, bir borç ilişkisine değil, ticarete dayalı bir ortaklık 

modeline işaret eder. 

Kâr kavramı genel anlamda; emek ve sermayenin değişim esasına göre üretim 

sürecinde kullanılması, bunun sonucunda ekonomik varlıklarda pozitif yönde 

bir artışın meydana gelmesi ve bu artışın emek ile sermayeye bir karşılık olarak 

dönmesini ifade eder.2 Katılım bankacılığı sisteminde, yatırımcıların birer ortak 

gibi değerlendirilmesi esastır. Yatırımlar, reel sektör projelerinde değerlendirilir 

ve ortaya çıkan kâr tasarruf sahipleriyle paylaşılır. Ancak yatırımın zarar etmesi 

hâlinde, zarar da yine yatırımcıyla paylaşılır. Bu yapı sayesinde yalnızca kazanç 

değil, risk de dağıtılmış olur; dolayısıyla girişimcinin üstündeki risk yatırımcıyla 

paylaşılmış sayılır.3  

Katılım bankalarının temel işleyiş mekanizması içinde yer alan kâr payı 

uygulaması, faizsiz bankacılık ilke ve esaslarına uygun biçimde yapılandırılmış 

bir finansal paylaşım modeli olarak ifade edilir. Bu bağlamda, kâr payı; tasarruf 

sahiplerinden toplanan fonların, ticaret ve sanayi alanlarında faizsiz finansman 

prensipleri çerçevesinde değerlendirilmesi sonucu elde edilen kâr veya zararın, 

                                                      

2Aslıhan Yetim, Katılım Bankalarının Finansal Performanslarının Topsıs Yöntemi İle Uluslararası Boyutta 

Değerlendirilmesi (Erzurum: Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020), 8. 
3 Yetim, Katılım Bankalarının Finansal Performanslarının Topsıs Yöntemi İle Uluslararası Boyutta 

Değerlendirilmesi,8. 



 
31 

ilgili tasarruf sahiplerine dağıtılması olarak tanımlanmaktadır.4 Bu tanım, katılım 

bankalarının hem reel sektöre kaynak aktarımı hem de yatırımcıyı sürece ortak 

eden risk paylaşımcı yaklaşımı açısından dikkat çekicidir. Böylece, kâr payı 

sistemi yalnızca ekonomik bir getiri modeli değil, aynı zamanda faizsiz finans 

anlayışının temelini oluşturan etik ve yapısal bir unsurdur. 

Kâr Payı ile Faizin Mukayesesi 

Katılım bankalarının faizsiz bankacılık prensiplerine dayalı olarak işleyen kâr 

payı sistemi, faizli bankacılıkla kıyaslandığında önemli farklılıklar 

göstermektedir. Katılım bankalarında kâr payı, vade sonunda kesinleşen bir 

tutar değildir. Vade öncesi, kâr payının ne olacağına dair kesin bir bilgi mevcut 

değildir. Müşterilere ödenecek kâr payı, bankanın kullandığı fonlardan elde 

edilen kârdan karşılanır. Bu kâr payı, bankanın sağladığı finansmandan elde 

edilen kârla paralellik gösterir. Eğer banka zarar ederse, müşteri de zararını 

kabul etmek zorundadır; çünkü bu sistem, ticaret usulüne dayanmaktadır. Kâr 

payı, nakdi bir kredinin karşılığı değil, yalnızca bir mal veya hizmet alım satımı 

veya ortaklık neticesinde ortaya çıkan paylaşım olarak tanımlanır. Diğer yandan, 

faizli bankacılık sisteminde, faiz oranı vade başında belli olur ve bankanın elde 

ettiği gelirlerden, özellikle kredi faizlerinden, ödenecek faiz belirlenir. Ancak 

kredi faizleri ile mevduat faizleri arasında birebir bir ilişki yoktur ve bu ilişki 

zayıftır. Faiz oranı, baştan belirlenen bir oran olup, vade süresince değişmez. 

Banka, az veya çok kâr etse de, ödenecek faiz miktarı sabit kalır. Faiz, genellikle 

bir borç ilişkisinin karşılığı olan fazla ödeme olarak tanımlanabilir.5Katılım 

bankalarının kâr payı sisteminde bir malın alım-satımı söz konusu iken, faizli 

bankacılıkta para alım satımı gerçekleştirilir. Ayrıca, klasik bankalar 

müşterilerinden belirli bir faiz oranı üzerinden ödeme alırken, katılım bankaları 

yatırımcılarına sabit bir gelir taahhüt etmemekte ve yatırılan anaparanın 

garantisini sağlamamaktadır. Katılım bankalarında nakit kredi sistemi de 

bulunmamaktadır.6  

Katılım bankaları, fon toplama ve kullandırma süreçlerinde kâr ve zarara 

ortak olma prensibini benimser. Bu bankalar, ticaret, ortaklık, kiralama gibi farklı 

finansal modeller üzerinden işlem yaparlar ve faizsiz finansman ilkelerini esas 

alırlar. Katılım bankacılığı sisteminde faiz kesinlikle yasaklanmıştır. Bu yasağın 

yanında, belirsizlik (garar) yasağı, aşırı risk ve spekülasyon yasağı gibi prensipler 

de bulunmaktadır. Ayrıca, mal ve hizmet alım-satımında paranın, fatura 

karşılığında satıcıya ödenmesi gerekliliği de bu sistemin bir parçasıdır. Bu 

                                                      

4Türkiye Finans, Türkiye Finans Katılım Bankası. “Kâr Payı”. Erişim 06.05.2022. 

https://www.turkiyefinans.com.tr 
5 Ahmet Terzi,  “Katılım Bankacılığı: Kitaba Uymak mı, Kitabına Uydurmak mı?”, Karadeniz Sosyal Bilimler 

Dergisi 5/9 (2013), 59; Türkiye Katılım Bankaları Birliği(TKBB), “Kâr Payı”, 2025. 
6 Türkiye Katılım Bankaları Birliği(TKBB), 2025. 

https://www.turkiyefinans.com.tr/


 
32 

kurallar, işlemlerin şeffaf ve adil olmasını sağlamayı amaçlar. Katılım 

bankacılığı, finansmanı yalnızca bir mal veya hizmet karşılığında sağlamayı ilke 

edinmiştir.7  

Bu koşullar altında, katılım bankalarındaki kâr payı ile faiz arasındaki fark 

netleşmektedir. Kâr payı, ortaklık esasına dayalı olarak, bir malın ticareti ve buna 

bağlı riskler sonucu elde edilen gelirden paylaştırılır. Buna karşın faiz, paranın 

risksiz bir şekilde kullanılan fazlalığı olarak tanımlanabilir. Katılım 

bankacılığında, risk ve kârın paylaşılması söz konusu olurken, faizli bankacılıkta 

sabit ve riske dayanmayan bir kazanç modeli geçerlidir. 

Ticari faaliyetlerde elde edilen kârda, belirli bir oran şartı bulunmamakta ve 

zarar olasılığı da söz konusudur. Bunun aksine, faizli işlemlerde belirlenen oran 

kesin olup, anapara üzerinden alınan faiz garanti altındadır. Faizli işlemlerde 

zarar etme durumu mümkün değildir. Bu sebeple, birçok semavî din ve beşeri 

inanç, faizi tamamen reddetmiştir. İslam dini, ticari faaliyetler gibi bazı kazanç 

türlerini helal kabul ederken, faizi kesinlikle yasaklamaktadır. Ticari kâr ve faiz 

arasındaki fark, kazanç ve işlem yapısı açısından oldukça belirgindir.8  

Özellikle faizde ödünç veren kişi, anapara ve faiz aldıktan sonra, paranın 

kullanımına müdahale etmemektedir. Bu özellik, günümüzde faize dayalı işlem 

yapan bankalarla, kâr payı esasına dayalı çalışan katılım bankaları arasında da 

benzerlik göstermektedir. Ancak, katılım bankaları, parayı garanti altına almak 

için rehin gibi işlemleri kullanmaktadır. Ayrıca, katılım bankaları, anapara 

dışında alınan kâr ve faizleri ilk taksitlerden itibaren almaktadır. Sûreten 

benzerlik olsa da, kâr payı ve faiz arasındaki işlem yapısı oldukça farklı olduğu 

iddia edilmektedir. Kâr, üretken bir çabanın sonucu olarak elde edilirken, faiz, 

üretken bir gayretin sonucu değildir.9  

İslam hukuku, ticari kârı helal kabul ederken faizi haram kılmaktadır. Bu 

durum, Bakara 2/275 âyetiyle de desteklenmektedir: “Allah, alışverişi helal, ribâyı 

(faizi) haram kılmıştır.” Bu âyet, faizli işlemlerin İslam'ın ekonomik düzenine 

aykırı olduğunu vurgulamaktadır. Faiz, bir malın ticareti veya hizmeti değil, 

paranın kendisinden elde edilen kazançtır ve bu, İslam’ın adalet ilkeleriyle 

bağdaşmaz. Oysa ticari kâr, emeğin ve sermayenin bir ürünü olup, taraflar 

arasında adil bir paylaşımı esas alır.10  

                                                      

7 Terzi,  “Katılım Bankacılığı: Kitaba Uymak mı, Kitabına Uydurmak mı?”, 59-60. 
8 Mahmut Özdemir, “Faiz (Ribâ) Kavramına İslâmî Bir Yaklaşım”, Kırıkkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 18 (2010), 68. 
9 Özdemir, “Faiz (Ribâ) Kavramına İslâmî Bir Yaklaşım”, 68. 
10 Erkan Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu (Van Yüzüncü Yıl 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2024), 39. 



 
33 

İktisatçılar, kârı fonksiyonel bir gelir olarak tanımlamakta ve girişimcilik 

gayretinin bir geri dönüşü olarak değerlendirmektedirler. Kâr, toplam hâsılat ile 

toplam maliyet arasındaki fark olarak ifade edilir ve girişimcinin üretimden 

aldığı pay olarak görülür. Başka bir deyişle, kâr, satışlardan elde edilen toplam 

hâsılattan emek, sermaye ve doğal kaynaklar için açık ve örtülü maliyetlerin 

çıkarılması sonucu kalan artıştır. Bu, girişimcinin emek, sermaye ve doğal 

kaynakları bir araya getirerek mal veya hizmet üretimini gerçekleştirdiği için 

üretim faaliyetinden aldığı ödül olarak tanımlanır.11  

İktisatçılar kâr ile faizin birbirinden farklı yönlerini şu şekilde ifade 

etmektedir: Kâr, faizde olduğu gibi sermayedeki artış ile sonuçlanmaktadır. 

Ancak kâr, sermayenin üzerinde işleyen ve onu niteliksel olarak değiştirip bir 

hâlden başka bir hâle bürünmesini sağlayan bir işlem neticesinde meydana gelir. 

Faiz ise nitelikleri aynı iki malın farklı miktarlarda değişimi ile ortaya çıkar. Faiz, 

borçtan elde edilen bir kazanım türü olarak tanımlanır. Bu bağlamda, faizin 

tanımında açıkça belirtilen bir fark, kârın aksine faizde ticaret eylemi veya mal 

mübadelesi bulunmamasıdır. Borç alan kişi veya kurum, belirlenen şartlara göre 

borcu, vade sonunda ya borcun cinsinden ya da aynı cinsten fazlalıkla geri 

ödemektedir. Bu işlem tek seferlik olabileceği gibi birkaç defa da tekrarlanabilir.12  

Kâr ile faizin eylem bakımından ayrıştığı nokta, kâr elde etmek için çabalayan 

girişimcinin bir malı alıp piyasada satarak ticari bir faaliyette bulunmasıdır. 

Girişimci, bu al-sat işlemi ile artı bir değer üretir ve sermayesinde fazlalık 

oluşturur. Diğer taraftan, faiz borç verilen malın vade sonunda, aynı cinsten 

fazlası ile geri alınması işlemi ile oluşmaktadır.13  

Faizden farklı bir ekonomik ve ahlaki değere sahip olan bir diğer kavram ‘bey’ 

(alışveriş)’tir. Bey‘, İslamî düşüncede meşru ve helal bir ticari faaliyet biçimi 

olarak kabul edilmektedir. Kavram, sözlükte “bir şeyi başka bir şey karşılığında 

vermek” anlamına gelir. Hukukî açıdan ise temlik kastıyla malın mal ile 

mübadele edilmesi şeklinde tanımlanır. Mal karşılığı yapılan bu değişim işlemi, 

İslami ticaret anlayışının temel ilkelerinden biri olarak görülür.14  

Hanefî fıkhına göre bey‘, malın özel ve bilinçli bir biçimde başka bir malla 

değiştirilmesini ya da faydalı bir şeyin karşılıklı rıza ile el değiştirmesini ifade 

eder. Bu yönüyle bey‘, yalnızca ekonomik bir işlem değil; aynı zamanda taraflar 

arasında rızaya, adalete ve dürüstlüğe dayanan sosyal bir sözleşmedir. 

                                                      

11 Mustafa Taşkın, İslam İktisadı Açısından Faiz ve Kâr Kavramları Mukayesesi (İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2021), 61-62. 
12 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu,39. 
13 Taşkın, İslam İktisadı Açısından Faiz ve Kâr Kavramları Mukayesesi, 71-72. 
14 Vehbe ez-Zühaylî, İslâm Fıkhı Ansiklopedisi, çev. Ahmet Efe. vd., (İstanbul: Risale/Bayrak Matbaacılık, 

2011), 5/220. 



 
34 

Kur’ân’da açıkça belirtildiği üzere: “Allah alışverişi helâl, faizi haram kılmıştır.”15 Bu 

âyet, alışverişin meşruiyetini ortaya koyarken, aynı zamanda faizi mutlak 

biçimde yasaklamaktadır.16  

Sünnet de bey‘in meşruiyetini desteklemektedir. Nitekim Hz. Peygamber 

şöyle buyurmuştur: “Kişinin el emeğiyle ve aldatmanın olmadığı bir şekilde yaptığı her 

alışveriş en hayırlı kazançtır.”17 Bu hadisten de anlaşılacağı üzere, ticari faaliyetin 

meşruiyeti yalnızca kazanç elde etmekle değil, aynı zamanda etik ilkelerle uyum 

içinde gerçekleşmesiyle de ilgilidir. 

İslam’ın ortaya çıktığı dönemde Mekke, Arap Yarımadası’nın önemli ticaret 

merkezlerinden biriydi. Ancak bu dönemde ekonomik işlemler büyük ölçüde 

faiz, kumar, belirsizlik ve aldatmaya dayalı olarak yürütülmekteydi. Özellikle 

faizli borç verme, sembolik ama aldatıcı alışveriş yöntemleri ve ölçüsüz risk 

taşıyan işlemler yaygındı. Kur’ân ve sünnet, bu uygulamaları reddederek, 

karşılıklı rızaya ve şeffaflığa dayalı ticareti teşvik etmiştir. Bu bağlamda bey‘ 

kavramı, faiz, kumar, şans oyunları gibi meşru olmayan işlemlerden arındırılmış 

bir ticaret anlayışını temsil etmektedir.18  

İslam hukukunda faizin yalnızca açık formları değil, aynı zamanda ona 

götüren dolaylı yollar da yasaklanmıştır. Bu bağlamda muhâbere, müzâbele ve 

muhâkale gibi bazı tarımsal ve ticari sözleşmelerin haram kılınması, yalnızca 

ekonomik dengenin sağlanmasına değil; aynı zamanda faiz yasağının etkinliğine 

yöneliktir. Muhâbere, topraktan elde edilecek bir kısmı mahsul karşılığında tarım 

yapma işlemidir. Müzâbele, henüz olgunlaşmamış ağaçtaki yaş hurmanın yerdeki 

kuru hurmayla değiştirilmesidir. Muhâkale ise henüz başağında olan ürünlerin, 

yerdeki işlenmiş hububatla değiştirilmesi anlamına gelir. Bu tür işlemler, eşitlik 

(müsâvât) ilkesi sağlanamadığı ve karşılıklı rızanın meşru zeminlere 

oturtulamadığı durumları içerdiği için İslam hukukunda geçersiz sayılmıştır. 

Zira kurumamış ve ölçülemeyen ürünlerle yapılan alışverişlerde iki şeyin denk 

olup olmadığı net olarak belirlenemez. Fıkıh âlimleri bu durumu, “iki şeyin 

birbirine eşit olduğunun bilinmemesi (mümâselet) de fazlalık (riba) gibidir” 

ilkesiyle açıklamışlardır. Bu bakımdan, söz konusu işlemler şeklen alışveriş gibi 

görünse de özünde belirsizlik, haksız kazanç ve risk barındırdığı için faizle aynı 

sonucu doğurabilir. İslam hukukçuları, bu tür uygulamaları yasaklayarak faize 

götüren yolları kapatmayı, faizin dolaylı biçimlerde de olsa yaygınlaşmasını 

engellemeyi amaçlamışlardır. Bu hassasiyet, Kur’ân’ın faiz yasağını sadece 

                                                      

15 el-Bakara 2/275. 
16 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 40. 
17 Ebu Abdillah Muhammed b. İsmail el Buharî, “Büyu” el Camiu’s Sahîh (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992), 

15. 
18 Ali Bardakoğlu, “Bey”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 6/13-14. 



 
35 

doğrudan faizli işlemlerle sınırlı tutmayıp, ona zemin hazırlayan tüm 

uygulamaları da kapsam altına aldığını göstermektedir.19  

Katılım bankacılığı, faizsiz finans ilkelerine uygun olarak geliştirilen alternatif 

bir bankacılık modelidir. Bu sistem, müşterilerle banka arasında ticari ortaklığa 

dayalı kâr-zarar esasına göre işlem yürütmekte olup, fon toplama ve kullandırma 

süreçlerinde faiz unsurunu dışarıda bırakmaktadır. Ancak uygulamada bazı 

durumlar, bu modelin pratikteki yansımaları hakkında çeşitli soru işaretlerini 

gündeme getirmektedir. 

İslam âlimleri, tarih boyunca faize götüren her türlü işlemden kaçınmış, faizle 

doğrudan ya da dolaylı bağlantısı olan tüm muameleleri titizlikle 

değerlendirmişlerdir. Bu çerçevede, İslam hukukunda şüpheli alanların 

(şubuhat) dahi terk edilmesi gerektiği yönündeki ilke doğrultusunda hareket 

edilmiştir. Katılım bankalarının, gerçekleştirdikleri ticari faaliyetler sonucu 

müşterilerine taksim ettikleri kâr payının, faize benzediği yönündeki algı da bu 

hassasiyetle değerlendirilmelidir. Özellikle dağıtılan kâr paylarının, faizli 

bankaların verdiği faiz oranlarına yakın ya da eşit seviyelerde olması bu şüpheyi 

besleyen temel unsurlar arasındadır.20  

Nitekim bazı örneklerde, 01.12.2022 tarihi itibariyle bir katılım bankasına 

yatırılan 100.000 TL için yıllık brüt kâr oranı %15,62, net oranı ise %14,84 olarak 

belirlenmiştir. Başka bir katılım bankası ise aynı tutar için brüt %16,73, net %15,89 

oranında kâr dağıtımı yapmaktadır. Aynı dönemde bu bankalardan araç ya da 

konut gibi malların finansmanı karşılığında alınan kâr oranları da dikkat 

çekmektedir. Örneğin, ikinci el bir araç için 24 ay vadeli 100.000 TL'lik 

finansmanda bir banka %1,94, bir diğeri ise %1,95 kâr oranı uygulamaktadır. 

Faizli bankalarda ise 100.000 TL tutarında birikim için aylık %13,90 ile %26,50 

arası faiz verildiği; 24 ay vadeli kredi işlemlerinde ise faiz oranlarının yıllık 

%28,24 ile %45,46 arasında değiştiği görülmektedir. Bu veriler 

karşılaştırıldığında, faizle işleyen geleneksel bankalar ile kâr payı usulüyle 

işleyen katılım bankaları arasında belirgin bir farkın olduğu, ancak yine de bazı 

oranların birbirine yakınlık arz ettiği gözlemlenmektedir.21  

Bu bağlamda, faizli bankaların açık bir şekilde para üzerinden faiz kazancı 

sağlamaya yönelik işleyişleri ile katılım bankalarının ticarete ve ortaklığa dayalı 

kâr dağıtım mekanizmaları arasında biçimsel bazı benzerlikler bulunsa da, işlem 

temelleri itibariyle aralarında ciddi farklılıklar olduğu düşünülmektedir. Katılım 

bankaları, İslami finans ilkeleri doğrultusunda işlem yapmakta; kâr-zarar 

                                                      

19 Ebu'l-Fida İsmail İmadu'd-Din İbn-i Ömer İbn-i Kesir, Tefsîru’l Kur’âni’l Azîm. çev. Savaş Kocabaş 

(İstanbul: Polen Yayınları, 2020), 1/534. 
20  Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 41. 
21 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 41. 



 
36 

ortaklığı, murabaha, icâre gibi modelleri esas almakta; işlemlerde mal veya 

hizmetin fiilen varlığına ve mülkiyetin devrine dikkat etmekte oldukları 

görülmektedir.22  

Bununla birlikte, katılım bankalarının şeffaflık ilkesine uygun şekilde 

faaliyetlerini açıkça ortaya koymaları, ticari ortaklıkların yapısını kamuoyuyla 

paylaşmaları, şüphelerin giderilmesine katkı sağlayacaktır. Ayrıca bu bankaların 

zarar beyanında bulunmaması, faiz oranlarıyla yakın kâr oranları açıklamaları 

ve Merkez Bankası ile bazı iş birlikleri içinde olmaları gibi unsurlar, 

kamuoyunda güven sorunu oluşturabilmektedir. İslami finans açısından büyük 

önem arz eden bu kurumların, hem işleyiş hem de görünürlük açısından daha 

net ve güvenilir bir yapı sunmaları, toplumsal kabulü artıracaktır. 

Sonuç olarak, katılım bankaları ile faizli bankalar arasında temel farklar 

bulunmakla birlikte, uygulamada ortaya çıkan benzer oranlar ve işleyiş şekilleri, 

zaman zaman kafa karışıklığına yol açabilmektedir. Bu nedenle, katılım 

bankalarının İslami hassasiyetleri önceleyen bir anlayışla hareket etmeleri, 

faaliyetlerinin her aşamasında şeffaflık ve hesap verilebilirliği esas almaları 

gerekmektedir. Bu yaklaşım, hem İslami ilkelere uygunluk açısından hem de 

toplum nezdinde güven tesis edilmesi bakımından büyük önem taşımaktadır.23 

Katılım Bankalarının İslami Açıdan Kâr-Zarar İşleyişi 

 Bu bölümde, mülakat tekniği esas alınarak yapılan saha araştırmasından 

elde edilen bulgular analiz edilerek sunulmuştur. Katılımcıların yanıtları, faiz ve 

meşru ticaret konularındaki bireysel algılarını ve kurumsal tercihlerini 

yansıtması bakımından önem arz etmektedir. Kur’ân-ı Kerîm’de meşru ticaretin 

helal, riba/faizin ise açık bir şekilde haram kılındığı bildirilmektedir: “Allah 

alışverişi helal, ribâyı haram kılmıştır.”24 Konvansiyonel bankaların, aynı cins mal 

yahut kâğıt para üzerinden gerçekleştirdikleri faiz temelli işlemler, uzmanlar 

tarafından ribâ kapsamında değerlendirilmektedir.25Bu bağlamda, çağdaş finans 

dünyasında faizli bankacılığa alternatif olarak ortaya çıkan ve “İslami 

bankacılık” modeli içerisinde değerlendirilen katılım bankaları, faizden 

kaçınmak isteyen Müslüman bireyler tarafından daha çok tercih edilmektedir. 

Katılım bankalarının kuruluş amaçları arasında, faizli sistemden uzak duran 

bireylerin finansal ihtiyaçlarını karşılayabilmek yer almaktadır. Bu bankalar, 

klasik faizli bankacılık uygulamalarının aksine, reel mal ve hizmete dayalı 

                                                      

22 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 41. 
23 bk. Ramazan Kazancı, İslâm Hukuku Açısından Katılım Bankaları ve Faiz Tartışmaları, (İstanbul: İFAV 

Yayınları, 2019). 
24 el-Bakara 2/275. 
25Kazancı, İslâm Hukuku Açısından Katılım Bankaları ve Faiz Tartışmaları, 85. 



 
37 

işlemler gerçekleştirdiklerini ve İslami finans ilkeleri doğrultusunda hareket 

ettiklerini ileri sürmektedirler.26  

Katılımcı K2, katılım bankalarının İslamî açıdan temel ilkelere uygun hareket 

ettikleri kanaatini taşımaktadır. Özellikle bu bankaların kamuoyuna sundukları 

işleyiş biçiminin, kâr-zarar ortaklığına dayandığı ve bu yönüyle Kur’ân ve 

Sünnet perspektifine aykırılık teşkil etmediği görüşündedir. Ancak K2, bu 

yapının yalnızca teorik ve yüzeysel düzlemde geçerli olduğunu, pratik 

uygulamada birtakım farklılıkların ortaya çıkabileceğini de vurgulamaktadır. 

Katılımcı, kamuoyunda bu bankalara dair zaman zaman bazı haram işlemlerle 

ilişkilendirilen duyumlar alındığını, fakat bu detayların genellikle uzmanlık 

gerektirdiğini ve ekonomi perspektifinden değerlendirilmesinin kendisi için güç 

olduğunu ifade etmektedir. Bu nedenle meseleye daha çok dinî nasslar 

bağlamında yaklaştığını belirtmekte, genel hatlarıyla katılım bankalarının teorik 

düzlemde helal temelli bir yapı sunduğu kanaatini taşımaktadır. Bu yaklaşım, 

katılım bankalarının “formel şeriata uygunluk” taşıdığına dair yaygın kanaatle 

de örtüşmektedir.27 

“Katılım bankalarının kâr-zarar işleyişi kâğıt üzerinde, yani onların vatandaşa 

sunduğu yüzeysel bilgi açısından âyet ve hadislere ters olmadığını düşünüyorum. 

Bu bankaların özel işlemleri olabilir. Bazı ayrıntılarda bazı haramlara 

bulaşabilirler ki böyle duyumlar da alıyoruz. Ama bir ekonomist gözüyle 

bakmadığımız meseleler bunlar. Daha doğrusu bakamadığımız meseleler bunlar. 

Yani âyet hadis penceresinden bakıldığında katılım bankaları kâğıt üzerinde 

sundukları proje üzerinde helal iş yaptıkları kanaatindeyim”28  

Katılımcı K9, katılım bankalarının İslami prensipler çerçevesinde şekilsel 

anlamda helal bir yapı sunduklarını kabul etmekle birlikte, uygulamada bazı 

eksikliklerin bulunduğuna dikkat çekmektedir. Özellikle ev ve araç alımına 

yönelik finansman süreçlerinin, faiz içermediğini belirtmekte, bu yönüyle İslami 

hükümlere aykırılık olmadığını ifade etmektedir. Ancak akdin sahihliği ve 

geçerlilik kazanması açısından bazı hukukî belirsizliklerin bulunduğunu 

vurgulamaktadır. K9’un özellikle üzerinde durduğu husus, malın mülkiyetinin 

hangi tarafta olduğunun net olmamasıyla ilgilidir. Zira müşteri bir evi ya da aracı 

beğendikten sonra katılım bankası bu malı satın almakta ve daha sonra 

müşteriye taksitli olarak satmaktadır. Bu işlemin zahiren İslam hukukuna uygun 

olduğu kabul edilse de, K9’a göre, mülkiyetin tam anlamıyla bankaya geçmeden 

müşteriye satışın gerçekleştirilmesi tazmin sorumluluğunda belirsizlik 

                                                      

26 Taşkın, İslam İktisadı Açısından Faiz ve Kâr Kavramları Mukayesesi,64. 
27 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 186. 
28 Nurettin Yıldız, “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 7 Mart 2023). 

 



 
38 

doğurmakta ve bu durum akdin geçerliliğini sakatlamaktadır. Özellikle malın 

başına bir zarar geldiğinde bu zararın kime ait olacağı hususundaki belirsizlik, 

İslam hukukunun şeffaflık ve sorumluluk ilkeleriyle çelişmektedir. Dolayısıyla, 

şeklen İslami kurallara uygun gibi görünen bu işlemler, içerikte bazı fıkhî 

problemler barındırmaktadır.29  

“…Fakat katılım bankalarında en çok tartışılan, karşımıza çıkan şeylerden bir 

tanesi ev araba alma meselesi. Burada da aslında bir sorun yok. Yani orada bir faiz 

söz konusu değil. Borçlar hukuku, İslam, borçlar hukukunun diğer bazı 

kurallarına aykırılık var. Faiz yani ev, araba alma konusunda faiz yok. Ama şöyle 

bir problem var akdin sahih olması için veya yürürlük kazanması için gereken 

birtakım şartlarda şey var, noksanlık var. O da şu mesela, banka müşteri adına 

müşteri arabayı beğeniyor veya evi beğeniyor, banka onun adına satın alıyor, 

parasını ödüyor. Müşteri ile anlaştığı fiyat üzerinde müşteri de o bankaya taksitli 

ödüyor. Yalnız bunda bir problem yok. Normal bir şey yani Bankaya borçlanmış 

oluyor, bankaya borcunu taksitli ediyor. Bunda bir şey yok. Burada problem şu o 

evin tam mülkiyeti ne bankada ne de müşterinin uhdesinde. Dolayısıyla burada 

tazmin sorumluluğunun kimin üzerinde olduğunda belirsizlik akdi sakatlıyor. 

Problem buradan kaynaklanıyor. Yani arabanın başına bir iş gelse kimin cebinden 

gitmesi gerekiyor? Burada belirsizlik var.”30  

Katılımcılar K1, K7 ve K10, katılım bankalarının işleyişlerinin İslami açıdan 

uygun olmadığını ve faizli bankacılık sisteminden temelde ayrılmadığını ileri 

sürmektedirler. K1, katılım bankalarının “faiz” sistemine katkı sağladığını, bu 

nedenle bu tür kurumlara para yatırmanın doğru olmadığını savunmaktadır. 

Ona göre, iki kişinin bir araya gelerek ticari ortaklık kurması, doğrudan ve şeffaf 

bir kazanç ilişkisi bakımından daha sağlıklı ve meşru bir yoldur. Bu yaklaşım, 

klasik İslam hukukunun birebir ticari ortaklıklara verdiği önemi ve şeffaflık 

ilkesini yansıtmaktadır. 31 

Benzer şekilde K7, katılım bankalarının faaliyetlerinin faizli bankalardan 

esaslı bir farkı bulunmadığını belirtmektedir. Ona göre, bu bankalar şeklen farklı 

bir dil kullanmakta —örneğin “faiz” yerine “kâr payı”, “kredi” yerine 

“finansman” gibi ifadeler tercih edilmekte— fakat pratikte müşterilere 

uygulanan geri ödeme koşulları, faizli bankalardakine oldukça yakındır. Bu 

durum, katılım bankalarının terminolojik farklılıklarla aslında benzer bir 

finansal yapıyı sürdürdükleri yönünde eleştirilere neden olmaktadır.32  

                                                      

29 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 186. 
30 Ali İhsan Pala, “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 26 Ocak 2023). 
31 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 187. 
32 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 187. 



 
39 

K10 ise katılım bankalarının, klasik faizli bankalarla aynı yasal düzenlemelere 

tâbi olduklarını vurgulamakta ve bu çerçevede kâr-zarar ortaklığı iddialarını 

inandırıcı bulmamaktadır. Katılım bankalarının da sistemin bir parçası olarak 

çalıştıklarını, yalnızca terminolojik bazı farklılıklarla faaliyetlerini 

sürdürdüklerini ve bu nedenle gerçekte faizden ayrışmadıklarını ifade 

etmektedir. Ona göre, müşterilerden alınan geri ödemelerin tutarı, çoğu zaman 

faizli bankalardaki oranlarla aynı düzeyde olmakta ve bu durum İslami 

meşruiyet iddiasını zedelemektedir.33  

Bu üç katılımcının ortak vurgusu, katılım bankalarının görünürde İslami 

kavramlarla şekillenen ancak uygulamada konvansiyonel sistemle büyük ölçüde 

örtüşen bir yapıya sahip olduğu yönündedir. Bu da kamu nezdinde bu 

kurumlara yönelik güvenin zayıflamasına ve dinî hassasiyeti olan bireylerin 

tereddüt yaşamasına yol açmaktadır. 

“Katılım bankalarıyla normal bankalar arasında işleyişi itibariyle çok ciddi bir 

fark olmadığını düşünüyorum. Onların da tabi olduğu kanunlar bankaların tabi 

olduğu kanunlarla bire bir aynı. Dahası onların tabi olduğu kanunlar da yoktu. 

Onlar yeni ihdas edildiler kanunlarla işleyişini sürdürmesi itibariyle. Bu işte kâr-

zarar ortaklığı iddiası dile getirilen bu tür finans kurumlarının yaptığının da 

doğru olduğu düşüncesinde değilim. Bankacılık sisteminden daha farklı bir şey 

yapmıyorlar. Sadece kelimeleri değiştirip İşte bu faiz değildir, alış verişdir gibi 

sözler söylüyorlar. Ama insanların onlara ödeyeceği miktara sıra geldiğinde 

bankadan ya daha fazla geri ödettiriyorlar ya da bankaya yakın geri ödettiriyorlar. 

Işleyişin sağlam olmadığını beyan edeyim”34  

Katılımcılar K3 ve K13, katılım bankalarının İslamî açıdan caiz olup 

olmadığını, bankaların faaliyetlerinin içeriğine ve şeffaflığına bağlı olarak 

değerlendirmektedir. Her iki katılımcı da doğrudan bir hüküm vermekten 

kaçınmakta, ancak belirli şartların yerine getirilmesi durumunda katılım 

bankalarının meşru kabul edilebileceğini ifade etmektedir.35 

K3, katılım bankalarının temel ilkesini oluşturan kâr-zarar ortaklığının gerçek 

anlamda uygulanması hâlinde bu finans modelinin caiz olduğunu 

belirtmektedir. Ancak pratikte bu ortaklık prensibinin şeffaf bir şekilde 

yürütülüp yürütülmediği konusunda ciddi tereddütleri olduğunu dile 

getirmektedir. Özellikle katılım bankalarının sürekli kâr açıklaması, hiç zarar 

beyan etmemesi ve bu kârların faizli bankalardakine benzer oranlarda 

seyretmesi, bu modeli sorgulanabilir hâle getirmektedir. K3’e göre, eğer bankalar 

gerçekten ticari faaliyet yürütüyor, hem yatırımcı hem banka kazanç sağlıyor ve 

                                                      

33 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 187. 
34 Mehmet Okuyan, “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 31 Ocak 2023). 
35 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 187. 



 
40 

bu süreçte zarar ihtimali de eşit şekilde paylaşılıyorsa bu meşrudur; ancak kâr 

sabitlenmiş ve zarar riski ortadan kaldırılmışsa bu durum ribaya yaklaşmakta ve 

faizden farkı kalmamaktadır.36 

Benzer şekilde K13 de katılım bankalarının İslami prensiplere göre caiz 

olabilmesi için belli şartlara riayet etmeleri gerektiğini belirtmektedir. Ona göre 

bu kurumlar, ticari birer müessese olarak meşrudurlar; ancak faaliyetleri 

esnasında faiz veya başka haram unsurlar karışmadığı sürece bu meşruiyet 

korunabilir. K13 ayrıca bazı katılım bankalarının, müşterilerinden geciken 

ödemeler nedeniyle aldıkları cezai şartları doğrudan kendi kazançlarına 

katmadıklarını, bunu sosyal yardım amaçlı kullandıklarını belirtmekte ve bu tür 

uygulamaların olumlu olduğunu ifade etmektedir. Bununla birlikte, bankaların 

bu gibi uygulamaları hangi ölçüde ve ne kadar sistemli yürüttüğü hususunda 

yeterli bilgi sahibi olunmadığı da dolaylı biçimde vurgulanmaktadır.37  

Sonuç olarak, her iki katılımcı da katılım bankalarının İslamî meşruiyeti 

konusunda ihtiyatlı bir yaklaşım sergilemekte; bankaların iddia ettikleri gibi kâr-

zarar ortaklığı prensibine sadık kalmaları ve faizli uygulamalardan tamamen 

uzak durmaları hâlinde caiz olabileceklerini ifade etmektedir. Ancak bu şartların 

ihlali hâlinde faizli bankalarla benzerlik gösterme ihtimalleri de göz ardı 

edilmemektedir. 

“Katılım bankaları diyorlar ki kâr zarar ortaklığı ile çalışıyoruz. Eğer kâr zarar 

ortaklığı varsa gerçekten bunda bir sakınca yok. Ama onlar da hiç belli etmeden faize 

çalıştırıp oradan belli bir miktar veriyorlarsa, para yatıranlara, bunun faizden hiç bir farkı 

yok. Yani farkı yok. Faiz yani anlatabildim mi? Ama onlar diyorlar ki biz bu parayı 

çalıştırıyoruz. Bunlardan hem para yatıran kazanıyor hem de biz kazanıyoruz. Eğer 

gerçekten durum öyle ise bunda hiçbir beis yok. Çünkü kâr-zarar, zarar ettiğinde zarar 

ediyorsun. Kâr ettiğinde kâr ediyorsun ama hiç zarar etmiyor. Sürekli kâr. Diğer bankalar 

gibi olursa orada da sıkıntı var yani. Ama gerçekten kâr-zarar ortaklığı ise hiçbir sakınca 

yok. Benim şahsi kanaatim bu”38 

“Yani katılım bankaları tabi bizim onlardan sorduğumuz, anladığımız 

kadarıyla bunlar birer ticari müessesedir. Bu ticari esasa kendi kazancına haram 

katmadığı sürece faiz gibi veya ne bileyim buna benzer bazı haram şeyleri 

katmadığı sürece bu bir ticari müessese olarak çalışır, çalışmasına devam eder ve 

ondan sonra Rasûlullah sallallahu aleyhi vesellem'in mesela ticaretle ilgili Allah 

katında en temiz kazanç ticarettir diye buna benzer Rasulullah'ın hadisleri vardır. 

Ticaret de âyet-i kerimede açıkça meşru olduğu bilinmektedir. Ve doğru tüccar 

yani müşterisini kandırmayan, müşterisine sahte mal vermeyen, sahte muamele 

                                                      

36 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 187. 
37 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 188. 
38 Ali Rıza Gül, “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 20 Şubat 2023). 



 
41 

etmeyen güvenilir tüccarın da büyük bazı derecelere ahirette nail olacağı 

noktasında Efendimizin hadisleri vardır. O açıdan, yani bu katılım bankaları 

İslam fıkhının İslam şeriatının belirlemiş olduğu çizgide çalıştıkları sürece 

uygundurlar. Yani o noktada bir sıkıntı yok. Hatta şöyle de duymuştum Onlar 

bazıları hani bu son zamanlarda kredi kartıyla alışveriş, ekonomik hayatın, 

iktisadi hayatın bir parçası haline geldi. Bu katılım bankaları da bunu 

müşterilerine verdiler ve onların bazı müşterileri ne yazık ki bunu suiistimal 

ederek zamanında borçlarını ödemeyince, bunlar, yani katılım bankaları bu 

müşterilere bir müeyyide uygulamak zorunda kaldılar ve bu uygulama da yani 

zamanında borcunu ödemeyenlerden bir miktar para tahsil ediyorlar. Onu da yani 

duyduğum kadarıyla sermayelerine katılım bankaları katmıyor, onu da bazı hayır 

kuruluşlarına, bazı muhtaçlara verdiklerini duymuştum”39  

K4, katılım bankalarının tamamen faizsiz bir yapıya sahip olmasalar da, klasik 

bankacılık sistemine göre haram unsurlardan daha uzak olduklarını ve bu 

yönüyle helale daha yakın bir finans modeli sunduklarını belirtmektedir. Ona 

göre, katılım bankalarının işleyiş biçimleri konvansiyonel bankalara benzemekle 

birlikte, faizsiz prensiplere dayanmaları sebebiyle tamamen haram 

sayılamayacak, ancak mutlak helallik açısından da tartışmalı bir zeminde yer 

almaktadır. Bu nedenle K4, bu sistemin yaklaşık %70 ila %80 oranında helal 

kabul edilebileceğini ifade ederek ihtiyatlı bir yaklaşım sergilemektedir.40  

Evet, yani faizsiz banka sistemi. Yani normal olarak helal kabul ediliyor. Amma 

ve lakin metotları diğer bankalara benziyor. Onun için yüzde 100 helal olmayabilir ama 

yüzde 70 helal olur, yüzde 80 helal.41  

K5 ve K6 ise katılım bankalarına karşı daha kuşkucu bir tutum içindedir. K5, 

bu bankaların da diğer bankalar gibi belirli oranlarda kâr vaat ettiklerini, ancak 

bu kazancın nasıl elde edildiği ve yatırılan paraların nerede kullanıldığının şeffaf 

olmadığını vurgulamaktadır. Bu belirsizlik, K5’in katılım bankalarına güven 

duymamasına ve bu kurumları “şüpheli” kategorisinde değerlendirmesine yol 

açmaktadır. Kâr-zarar ortaklığı prensibinin nasıl ve ne ölçüde uygulandığı 

konusundaki bilgi eksikliği, K5’in kanaatini olumsuz yönde etkilemektedir.42 

K6 da benzer şekilde katılım bankalarının gerçekten faizsiz bir sistemle çalışıp 

çalışmadığına dair kesin bir güven duymadığını dile getirmektedir. Bununla 

birlikte, söz konusu bankaların kurucularının ve yöneticilerinin İslamî hassasiyet 

taşıdıkları ve bu doğrultuda haramdan kaçınmaya özen gösterdikleri yönündeki 

kanaatlerin, güven inşa edilmesi açısından belirleyici olduğunu ifade etmektedir. 

                                                      

39 Mehmet Halil Çiçek, “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 21 Şubat 2023). 
40 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 188. 
41 Yusuf Ziya Kavakçı, “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 20 Ocak 2023). 
42 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 188-189. 



 
42 

K6, sürecin iç yüzünü yeterince bilmediğini belirtse de, niyetin halis olması ve 

haramdan kaçınma gayretinin bulunması durumunda bu bankaların caiz 

olabileceğini düşündüğünü ifade etmektedir. Bu yaklaşım, İslami finans 

kurumlarının sadece teorik olarak değil, aynı zamanda uygulamadaki dürüstlük 

ve şeffaflıklarının da meşruiyet açısından belirleyici olduğuna işaret 

etmektedir.43  

K5 ve K6 katılım bankalarının diğer bankalar gibi işlemler yaptığını belirterek 

güven duymamakta ve şüpheli olduğu kanaatindedir. 

“Yani benim kanaatime göre onlar da diğer bankalar gibi işlem yapıyorlar. Yani 

öyle şimdi kesin bir miktar veriyor ama bu kadar kâr alabilirsiniz, şu kadar şey 

onu nereden verebiliyor, Sonra o paraları nerede kullanıyorlar, ne yapıyorlar 

onları da çok iyi bilmiyoruz. Yani bize karanlık yani parayı veriyoruz. Kâr ve 

zarara katılım şey var ya. Yani onlar da bana çok güven vermiyor. Doğrusunu 

söylersek şüpheli geliyor.”44  

“Şimdi bu katılım bankaları gerçekten bankalardan farklı mı çalışıyorlar? Yani 

benim o konuda tam güvenim yok. İşin gerçeği. Ama onlar kendilerini farklı 

tanımlıyorlar. Farklı mantıkla hareket ettiklerini söylüyorlar. Tabi burada da yine 

güven meselesi devreye girer. Eğer bu insanlar yani İslami hassasiyet ile bu 

bankaları kurdular. Faize girmesin vatandaş ben faize bulaşmayayım diye buna 

girdiler. Dolayısıyla buna dikkat ediyorlar. Buna harama girmemeye riayet 

ediyor, özellikle bu konuda titiz davranıyorlar diye mesela olayın içinde olan 

kişiler böyle bakarlarsa o zaman evet bir sakıncası olmaz.”45  

K8, K11 ve K12, katılım bankalarının faaliyetlerinin doğruluğunu ve İslami 

açıdan uygunluğunu değerlendirmek için net bir sonuç çıkarmanın, ancak bu 

bankaların faaliyetlerini şeffaf bir şekilde sunmaları ve kapsamlı araştırmalar 

yapılmasıyla mümkün olabileceğini belirtmektedir. K11, Orta Çağ’daki İslam 

dünyasının bilgi birikiminden Batı’nın faydalandığı gibi, günümüzde de 

Batı’dan alınan çeşitli bilgiler ve uygulamalarla faydalı olunabileceğine 

değinmektedir. Ancak, K11’in vurgu yaptığı ana nokta, bu faydaların helali 

haramdan ayırt eden bir temele dayalı olması gerektiğidir. Katılım bankalarının 

da anonim şirketler olarak çalıştığı, fakat faaliyetlerinin farklılıklar taşıyabileceği 

ifade edilmektedir. K11, bu faaliyetlerin doğru bir şekilde değerlendirilebilmesi 

için doğrudan bankalarla iletişime geçilmesi gerektiğini savunmaktadır.46  

                                                      

43 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 189. 
44 Resul Öztürk, “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 26 Ocak 2023). 
45 Mehmet Yolcu, “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 1 Nisan 2023). 
46 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 189. 



 
43 

K12 ise katılım bankalarının işleyişini sadece âyet ve hadisler üzerinden 

değerlendirmeyi yeterli görmemektedir. Katılım bankalarının kâr ve zarar 

işleyişi, doğrudan İslamî fıkıh metinlerine dayandığı için, bu tür bankaların 

işleyişi üzerine yapılacak değerlendirmelerin daha derin ve geniş bir perspektife 

dayanması gerektiğini ifade etmektedir. K12, âyet ve hadislerin yalnızca fıkıh 

disiplinine bir temel sağladığını, ancak katılım bankalarının faaliyetlerinin daha 

çok modern iktisat, finansal teoriler ve teknolojilerle şekillendiğini 

belirtmektedir. Bu nedenle, katılım bankalarının faaliyetlerini 

değerlendirebilmek için hem dini hem de çağdaş finansal perspektiflerin bir 

arada ele alınması gerektiği vurgulanmaktadır. K12, mevcut finansal yapılarla 

ilgili görüşlerin farklılıklar gösterebileceğini, bu yüzden bu tür bankaların 

değerlendirilmesinin tamamen kesin bir sonuca varmanın ötesinde olduğunu 

ifade etmektedir.47  

“Nasıl ki, Orta Çağ’da, tıpta, deniz hukukunda İslam dünyası bilgi 

birikimlerinden diğer dünya yararlanmışsa, biz de hayatın her alanındaki 

gelişmelerde batıdan bugün yararlanabiliriz. Yeter ki, “Helalı haram, haramı da 

helal kılıcı bir iş ve işlem olmasın. Bugün bankalar gibi katılım bankaları da 

anonim şirkettir. Ama icraatları /uğraşı alanları farklıymış gibiyse de onu 

onlardan dinlemek lazım.”48  

“Bir kere katılım bankaları ve katılım bankalarının kar ve zarar işleyişi âyet ve 

hadisler üzerinden bir şey yapılamaz değerlendirilemez. Âyet ve hadisler üzerine 

de kurulu değil, fıkıh üzerine kurulu. Fıkıh metinleri üzerine kurulu. Fıkıh tabii 

ki âyet ve hadisler üzerine kurulu. Ama netice itibariyle âyet ve hadislerden 

hareketle, bu bankaların işleyişinin kâr ve zarar ortaklığını değerlendirdiğimizde 

bu biraz da işte modern ve selefi bir anlayış olur ve bu âyet ve hadislerden hareketle 

de bu bankalar ile ilgili, bankaların işleyişiyle ilgili, bir tutarsız ve birbirinden çok 

da böyle farklı görüşler çıkabilir. Yani kimisi bir âyete dayanarak bunların 

tamamen caiz olmadığını, kimisi başka bir âyete dayanarak yaptıkları her şeyin 

caiz olduğunu söyleyebilir. Nitekim Kur’ândan hareketle veyahut da bazı 

hadislerden hareketle bu konularda söz söyleyen insanların bu tarz hatalar 

yaptığını biz görüyoruz. Halbuki burada Kur’ân ve Sünnet üzerine geliştirilmiş 

bir disiplin var, fıkıh disiplini var, bugünün iktisadı var, finansı var, mühendisliği 

var. Finansal teknolojileri falan da dikkate aldığımızda dolayısıyla buralardan 

hareketle bu kurumların işleyişine dair ancak bir şey söylenebilir. Yoksa âyet ve 

hadisler üzerinden bu kurumlarla garanti bir şey söylemek mümkün değil.”49  

                                                      

47 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 189. 
48 Ali Şafak, “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 1 Nisan 2023). 
49 Necmettin Kızılkaya, “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 4 Nisan 2023). 



 
44 

K2, katılım bankalarının kâr-zarar işleyişini yüzeysel olarak incelediğinde, 

âyet ve hadisler açısından bu işlemlerin helal olduğu kanaatindedir. K2'nin 

açıklamalarına göre, katılım bankalarının sunduğu bilgiler, kâğıt üzerinde, yani 

dışarıdan bakıldığında İslami kurallara aykırı görünmemektedir. Ancak, katılım 

bankalarının özel işlemlerinde bazı haram unsurların bulunabileceği yönünde 

duyumlar aldığını da ifade etmektedir. K2, bu konuda bir ekonomist 

perspektifiyle değerlendirmeler yapılması gerektiğini vurgulamaktadır. Yine de, 

İslami kaynaklar açısından bakıldığında, katılım bankalarının sundukları ticari 

işlerin helal olduğu kanaatindedir.50  

K2’nin görüşünde, katılım bankalarının faaliyetlerinin tam olarak ne şekilde 

işlediğini ve bu işlemlerin daha derinlemesine analiz edilmesi gerektiğini 

belirten bir açıklama yer almaktadır. 

Katılım bankalarının yüzde yüz çalışma sistemini okumuş değilim. Yüzeysel  işte 

dışarıdan bir vatandaş, ekonomiden bağlantısı çok güçlü olmayan bir vatandaş 

olarak bildiğim kadar ve fetva açısından da incelediğimiz kadarıyla biliyorum. 

Katılım bankalarının kâr-zarar işleyişi kâğıt üzerinde, yani onların vatandaşa 

sunduğu yüzeysel bilgi açısından âyet ve hadislere ters olmadığını düşünüyorum. 

Bu bankaların özel işlemleri olabilir. Bazı ayrıntılarda bazı haramlara 

bulaşabilirler ki böyle duyumlar da alıyoruz. Ama bir ekonomist gözüyle 

bakmadığımız meseleler bunlar. Daha doğrusu bakamadığımız meseleler bunlar. 

Yani âyet ve hadis penceresinden bakıldığında katılım bankaları kâğıt üzerinden 

sundukları proje üzerinden helal iş yaptıkları kanaatindeyim.51  

K3, katılım bankalarının gerçekten kâr-zarar ortaklığı ilkelerine göre faaliyet 

gösterdiği takdirde, İslami açıdan bir sorun olmadığını ifade etmektedir. Ancak, 

bu bankaların sürekli olarak kâr elde etmeleri ve hiçbir zaman zarar etmemeleri 

durumunun, şüpheli bir duruma yol açtığını vurgulamaktadır. K3'ün 

açıklamalarına göre, eğer katılım bankaları gerçekten kâr-zarar ortaklığı ilkesine 

sadık kalıyorlarsa, kazanç ve zarar paylaşımı konusunda herhangi bir sakınca 

yoktur. Ancak, faizli bir sistemle, yani para yatıranlara faiz vererek kazanç 

sağlıyorlarsa, bu durumda yapılan işlemlerin faizden farkı olmadığını 

belirtmektedir. K3, bu nedenle katılım bankalarının şeffaf bir şekilde hareket 

etmelerinin çok önemli olduğunu ve bankaların faaliyetlerinin ne şekilde 

gerçekleştirildiğinin net bir şekilde açıklanması gerektiğini ifade etmektedir.52  

Eğer kâr zarar ortaklığı varsa gerçekten bunda bir sakınca yok. Ama onlar da 

hiç belli etmeden faize çalıştırıp oradan belli bir miktar veriyorlarsa, para 

yatıranlara, bunun faizden hiç bir farkı yok. Yani farkı yok. Faiz yani anlatabildim 

                                                      

50 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 190. 
51 Nurettin Yıldız, “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 7 Mart 2023). 
52 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 190. 



 
45 

mi? Ama onlar diyorlar ki biz bu parayı çalıştırıyoruz. Bunlardan hem para 

yatıran kazanıyor hem de biz kazanıyoruz. Eğer gerçekten durum öyle ise bunda 

hiçbir beis yok. Çünkü kâr-zarar, zarar ettiğinde zarar ediyorsun, kâr ettiğinde 

kâr ediyorsun ama hiç zarar etmiyor. Sürekli kâr! Diğer bankalar gibi olursa orada 

da sıkıntı var yani. Ama gerçekten kâr-zarar ortaklığı ise hiçbir sakınca yok.53 

K5, katılım bankalarının, aslında faizli bankalarla benzer şekilde çalıştığını ve 

belirli bir kâr oranı sunduklarında, bu kârın nereden sağlandığının ve yatırılan 

paraların hangi alanlarda kullanıldığının net bir şekilde açıklanmadığını 

belirtmektedir. K5, katılım bankalarının sundukları kâr-zarar ortaklığı sistemini 

sorgulayarak, bu bankaların faaliyetlerinin şeffaf olmaması nedeniyle güven 

verici olmadığını ifade etmektedir. K5'in görüşüne göre, katılım bankaları, 

dışarıdan bakıldığında İslam'ın ticaret anlayışına uygun görünüyor olsa da, 

işleyişlerinin şüpheli olduğunu ve bu sebeple güven duymadığını 

vurgulamaktadır.54  

Yani benim kanaatime göre onlar da diğer bankalar gibi işlem yapıyorlar. Yani 

öyle. Şimdi kesin bir miktar veriyor ama bu kadar kâr alabilirsiniz, şu kadar şey 

onu nereden verebiliyor. Sonra o paraları nerede kullanıyorlar, ne yapıyorlar, 

onları da çok iyi bilmiyoruz. Yani bize karanlık yani parayı veriyoruz. Kâr ve 

zarara katılım şey var ya. Yani onlar da bana çok güven vermiyor. Doğrusunu 

söylersek şüpheli geliyor.55 

K6, katılım bankalarının güven vermediğini ve onların faaliyetlerinin diğer 

bankalardan farkı olmadığını ifade etmektedir. Katılım bankalarının, özellikle 

faizsiz çalıştıklarını iddia etmelerine rağmen, sundukları kâr payları ve ödeme 

planlarının, diğer bankaların faiz oranlarına oldukça yakın olduğu 

vurgulanmaktadır. K6, katılım bankalarının zahiren ticaret yapıyor gibi 

göründüklerini, ancak yine de faizli bankalarla benzer bir mantıkla hareket 

ettiklerini düşünmektedir. Bu durumda, katılım bankalarının faizden kaçınmayı 

amaçladıkları söylenmiş olsa da, uyguladıkları sistemin güven verici olmadığını 

ve faizle benzer bir işleyişin devam ettiğini belirtmektedir. Özellikle ev alım-

satımı örneği üzerinden açıklanan işlemde, katılım bankalarının, evin alım fiyatı 

ile satım fiyatı arasındaki farkın faizli bankaların uyguladığı yöntemlere çok 

yakın olduğunu ve bunun da şüphe yaratabileceğini ifade etmektedir. K6, bu tür 

durumların faizli bankalarla olan farkı ortadan kaldırabileceğini ve müşterilerin 

güvenini kaybetmelerine neden olabileceğini belirtmektedir.56  

                                                      

53 Bahattin Dartma, “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 20 Şubat 2023). 
54 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 190-191. 
55 Resul Öztürk, “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 26 Ocak 2023). 
56 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu 191. 

 



 
46 

“Şimdi bu katılım bankaları gerçekten bankalardan farklı mı çalışıyorlar? Yani 

benim o konuda tam bir güvenim yok. İşin gerçeği. Ama onlar kendilerini farklı 

tanımlıyorlar. Farklı mantıkla hareket ettiklerini söylüyorlar. Tabi burada da yine 

güven meselesi devreye girer. Eğer bu insanlar yani İslami hassasiyet ile bu 

bankaları kurdular. Faize girmesin vatandaş ben faize bulaşmayayım diye buna 

girdiler. Dolayısıyla buna dikkat ediyorlar. Harama girmemeye riayet ediyor, 

özellikle bu konuda titiz davranıyorlar, diye mesela olayın içinde olan kişiler böyle 

bakarlarsa o zaman evet bir sakıncası olmaz. Âyetlerde hadislerde yani bu bir 

anlaşma. Diyelim ki birisi bir şey satıyor, birisi alıyor. Dolayısıyla alıp satma 

arasında nasıl bir fark oluyorsa kişi bir şey alıyor, satıyor. Alış ile satış arasında 

bir fark oluyor. Burada ticaret diye tanımlanıyor, kâr diye tanımlanıyor. Evet bu 

da böyle. Yani mesela bunların işleme mantığı şöyle: Ben çok yüz yüze muhatap 

olmadım. Fakat muhatap olanların anlatımına göre. Yani mesela adam bir ev 

almak istiyor. Banka diyor ki git evi gör evi görüyor ondan sonra banka, bankanın 

müdürü de gidip ev sahibiyle görüşüyor. Ev sahibi diyor ki mesela ben bu evi 100 

bin liraya satarım diyor. O banka ne yapıyor? 100 bin lira verip onu alıyor. Peşin 

alıp veriyor hemen. Ondan sonra mülkiyetine tapusunu alıyoruz üstüne. Sonra o 

kendisine gelen müşterisine diyor ki Ben bu evi sana satarım diyor. Hani zaten 

onun aradığı evdi, zaten müşterinin bulduğu evdir. Normal şartlarda böyle 

oluyor. Diyor ki ben bu evi sana mesela 120 bin liraya satarım. İşte şu kadar 

taksitle 120 bin liraya satarım diyor. Böyle karşılıklı anlaşıyorlar. Ondan sonra 

meseleyi İslami bir akit yapmış gibi kendi aralarında sözleşme yapıyorlar. 

Dolayısıyla adam ev sahibinden değil de bankadan o evi satın almış oluyor. Yani 

burada eğer gerçekten insanlar güvenseler, düzgün hareket etseler banka 

mantığıyla bakmasalar olaya. Yani ben buraya özellikle dikkat çekmek istiyorum. 

Hani banka mesela ev kredisini veriyor ya. Banka kaç lira istiyor? Mesela 100 bin 

liraya. Diyelim ki 130 bin lira istiyor. Kaç yıllığına? Diyelim ki 5 yıllığına. Eğer 

katılım bankası da ona yakın bir şey. Yani bunların faiz oranını, onların yaptığı 

hesabı baz alarak böyle bir fiyatlandırmaya giderse orada benim şüphelerim artar. 

Hani o tür bir alış verişe benim gönlüm razı olmaz. Şimdi bunlar da bir bankadır 

ister istemez. Mantık olarak banka gibi düşünüyorlar. Banka gibi düşündükleri 

için yani bankanın faizine yakın bir fiyat koyuyorlar büyük ihtimalle. Hani bunun 

şahitleri de var, banka faizine yakın bir fiyatla o evi satıyorlar. Her halükarda tabi 

alıcı açısından söylüyorum. Evin alıcısı, arabanın alıcısı açısından söylüyorum.57  

K6, katılım bankalarının faizli bankalarla benzer şekilde kâr paylarını 

belirlerken şüpheli bir durum ortaya koyduğunu ifade etmektedir. Ancak, 

katılım bankalarının faiz oranlarına yakın kâr payı uygulamaları durumunda, bu 

bankaların enflasyon oranları gibi ekonomik faktörleri göz önünde 

                                                      

57 Mehmet Yolcu, “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 1 Nisan 2023). 



 
47 

bulundurarak kâr paylarını hesaplamaları halinde, bunun şüpheli bir durum 

teşkil etmeyeceğini belirtmektedir. Enflasyon oranı üzerinden bir hesaplama 

yapılmasının, paranın değer kaybını dengelemeyi amaçladığı ve bu şekilde bir 

fiyatlandırma yapılmasının, bir sakınca yaratmadığı kanaatindedir. Bu yaklaşım, 

bankaların faizsiz çalışma prensiplerine sadık kalarak ekonomik koşulları göz 

önünde bulundurmaları açısından kabul edilebilir bir yöntem olarak 

görülmektedir. Ancak, bankaların yine de şeffaflık ve güven oluşturma adına, bu 

tür uygulamaların nasıl yapıldığını net bir şekilde ifade etmeleri önemlidir.58 

Yani işin rengi, noktası bu banka mantığının, banka müdürünün bu işi yani 

bu parayı verirken banka faizine yakın bir şey hesaplayarak vermesi biraz insanı 

işkillendiriyor, kuşkulandırıyor. Ama öyle olmazsa mesela Türkiye'nin diyelim ki 

parasının değeri düşüyor, şöyle oluyor, böyle oluyor diye bir takım mülahazalarla 

işte bu beş yılda bana bu para gelecek, işte o paranın değerinin korunması gerekir. 

Buna benzer şeyler göz önünde bulundurarak kendine göre farklı bir fiyat 

koyabilir. Orada bence bir sakınca olmaz.59  

K10, katılım bankalarının diğer bankalardan işleyiş olarak pek de farklı 

olmadığını ifade etmektedir. Katılım bankalarının kâr payı adı altında 

sundukları oranların, geleneksel bankaların faiz oranlarına çok yakın olduğunu 

belirterek, faizsiz banka sisteminin aslında bankacılıkla benzer şekilde işlediğini 

vurgulamaktadır. Kâr-zarar ortaklığı gibi iddiaların yalnızca kelime 

oyunlarından ibaret olduğunu, bu bankaların yasal çerçevede tıpkı diğer 

bankalar gibi faaliyet gösterdiklerini ve sonuçta geri ödenecek miktarın çok 

benzer olduğu bir yapı oluşturduklarını ifade etmektedir. Ayrıca, katılım 

bankalarının sisteminin, İslami hassasiyetlere dayalı olma iddiasına rağmen, 

sonuçta pek de farklı olmayan bir sistem olduğunu düşündüğünü 

belirtmektedir. Bu yaklaşım, katılım bankalarının şeffaflık ve güven açısından 

eksikliklerini dile getirmekte ve bu bankaların uyguladığı faizsiz finansman 

yöntemlerinin, temelde faizli bankacılık mantığıyla hareket ettiğini 

sorgulamaktadır.60  

Katılım bankalarıyla normal bankalar arasında işleyişi itibariyle çok ciddi bir fark 

olmadığını düşünüyorum. Onların da tabi olduğu kanunlar bankaların tabi 

olduğu kanunlarla bire bir aynı. Dahası onların tabi olduğu kanunlar da yoktu. 

Onlar yeni ihdas edildiler, kanunlarla işleyişini sürdürmesi itibariyle. Bu işte kâr 

zarar ortaklığı iddiası dile getirilen bu tür finans kurumlarının yaptığının da 

doğru olduğu düşüncesinde değilim. Bankacılık sisteminden daha farklı bir şey 

yapmıyorlar. Sadece kelimeleri değiştirip işte bu faiz değildir, alışveriştir gibi 

                                                      

58 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu 191. 
59 Mehmet Yolcu, “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 1 Nisan 2023). 
60 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu 192-193. 



 
48 

sözler söylüyorlar. Ama insanların onlara ödeyeceği miktara sıra geldiğinde 

bankadan ya daha fazla geri ödettiriyorlar ya da bankaya yakın geri ödettiriyorlar. 

İşleyişin sağlam olmadığını beyan edeyim. En başta söylediğimi bir daha 

söyleyeyim insanlar, mü'minler inandıkları doğruları yaşamadığı için 

yaşanmakta olan yanlışlara inandırılmış oluyorlar. Ben bunun düzgün bir işleyiş 

olduğunu, bankacılıktan daha ehven bir şey olduğunu asla düşünmüyorum. O 

banka ne ise o da aynısıdır.61 

Uzman katılımcıların görüş ve düşüncelerinden hareketle katılım 

bankalarının faaliyetlerini diğer bankalarla aynı şekilde sürdürmeleri, onların ya 

faizli işlem yapmakla suçlanmalarına ya da şüpheli olarak değerlendirilmelerine 

yol açmaktadır. Katılım bankalarının şeffaf bir şekilde hareket etmeleri ve güven 

sağlamaları gerektiği, yapılan saha araştırmasından açıkça anlaşılmaktadır. 

Katılım bankaları, kendilerini İslami bir kimlik altında tanımlayarak murabaha, 

mudarebe, kâr payı, ticari ortaklık ve şirket ortaklığı gibi uygulamalarla faaliyet 

göstermektedir. Ancak, bu bankaların belirledikleri kâr payı oranlarının, faizli 

bankaların oranlarına yakın olması ve işleyişlerinin diğer bankalarla benzerlik 

taşıması, uzman akademisyenler ve halkın büyük bir kısmı tarafından katılım 

bankalarının İslam’a uygun olmayan ve faizli bankalarla benzer şekilde çalıştığı 

düşüncesine yol açmaktadır.62  

Bu durumu daha da pekiştiren faktör, katılım bankalarının kâr oranları ile 

faizli bankaların kâr oranlarının örtüşmesi, iş ve işlemlerinin benzer bir yapıda 

olmasıdır. Böylece, hem bu alanda uzman olanlar hem de genel halk, katılım 

bankalarını faizli bankalarla eşdeğer olarak değerlendirebilmekte, bunun 

sonucunda katılım bankalarının İslami ilkelerle tam uyumlu olup olmadığı 

konusunda ciddi şüpheler ortaya çıkmaktadır. Bu noktada katılım bankalarının, 

sadece İslami işleyiş iddialarına dayanmak yerine, daha fazla şeffaflık ve güven 

oluşturarak, faize yaklaşım konusunda net bir ayrım yapmaları önem 

taşımaktadır. 

Sonuç 

Bu çalışma, katılım bankalarının faizsiz bankacılık iddialarını ve 

uygulamalarını, hem akademik hem de toplumsal bir perspektiften incelemiştir. 

Katılım bankalarının İslami prensiplere uygunlukları konusundaki görüşler, 

uzmanlar arasında farklılık göstermektedir. Katılım bankaları, kâr-zarar ortaklığı 

gibi İslami finansman yöntemlerine dayandığını iddia etse de, bu bankaların 

faaliyetlerinde kullanılan kâr payı oranlarının geleneksel faizli bankalarla 

benzerliği, uygulamaların şeffaf olmaması ve enflasyon tahminleri gibi etmenler, 

                                                      

61 Mehmet Okuyan “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 31 Ocak 2023). 
62 Kaya, Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal Boyutu, 193. 



 
49 

bu bankaların güvenilirliği ve İslamî ilkelere uygunluğu konusunda şüpheleri 

artırmaktadır. 

Katılım bankalarının faaliyetleri, yalnızca kâr payı oranları üzerinden 

değerlendirildiğinde, birçok akademisyen ve katılımcı, bu bankaların aslında 

faizli bankalarla benzer bir işleyişe sahip olduğu görüşünü ortaya koymaktadır. 

Diğer yandan, bazı katılımcılar, katılım bankalarının faaliyetlerini tamamen helal 

ve İslamî saymakta, bu bankaların sadece sözleşme biçimlerinin farklılık arz 

ettiğini savunmaktadırlar. Ancak, bu bankaların şeffaflık eksiklikleri ve hangi 

alanlarda yatırım yapıldığına dair belirsizlikler, halkın ve uzmanların bu 

bankalara yönelik güven duygusunu zedelemekte ve onları şüpheli bir konumda 

bırakmaktadır. 

Sonuç olarak, katılım bankalarının faaliyetleri hakkında kesin bir yargıya 

varmak zor olmakla birlikte, bankaların daha fazla şeffaflık sağlaması ve 

uygulamalarındaki faiz benzeri yapıları net bir şekilde açıklamaları gerektiği 

sonucuna varılmaktadır. İslami hassasiyetle faaliyet gösterdiğini iddia eden bu 

bankaların, İslamî ilkelere daha yakın ve doğru bir bankacılık modelini 

benimsemeleri için, daha fazla denetim ve şeffaflık koşullarını yerine getirmeleri 

gerekmektedir. Ayrıca, katılım bankalarının finansal uygulamaları konusunda 

daha fazla akademik çalışma yapılması, hem finansal sistemin güvenilirliği hem 

de İslami finansal ilkelerin doğruluğu açısından önemlidir. 

Kaynakça 

Bardakoğlu, Ali. “Bey”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 6/13-19. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1992. 

Buharî, Ebu Abdillah Muhammed b. İsmail, el Camiu’s Sahîh, İstanbul: Çağrı 

Yayınları, 1992. 

Çiçek, Mehmet Halil. “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 21 

Şubat 2023). 

Gül, Ali Rıza. “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 20 Şubat 

2023). 

İbn-i Kesir, Ebu'l-Fida İsmail İmadu'd-Din İbn-i Ömer. Tefsîru’l Kur’âni’l Azîm. 

çev. Savaş Kocabaş. 1 Cilt. İstanbul: Polen Yayınları, 2020. 

Kavakçı, Yusuf Ziya. “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 20 

Ocak 2023). 

Kaya, Erkan. Kur’ân-ı Kerim’in Âyetleri Işığında Zekât Sadaka ve Faizin Toplumsal 

Boyutu. Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora 

Tezi, 2024. 



 
50 

Kaya, Erkan. “Kur’ân Âyetleri Bağlamında Faize Dair Toplumsal Yaklaşımlar”. 

Avrasya Sosyal ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi, 12/2 (2025), 114-132. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/asead/issue/91216/1662354 

Kazancı, Ramazan. İslâm Hukuku Açısından Katılım Bankaları ve Faiz Tartışmaları. 

İstanbul: İFAV Yayınları, 2019. 

Kızılkaya, Necmettin. “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 4 

Nisan 2023). 

Kur’ân-ı Kerim Açıklamalı Meali. çev. Hayrettin Karaman vd. Ankara: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 8. Basım, 2004. 

Pala, Ali İhsan. “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 26 Ocak 

2023). 

Taşkın, Mustafa. İslam İktisadı Açısından Faiz ve Kâr Kavramları Mukayesesi. 

İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2021. 

Okuyan, Mehmet. “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 31 

Ocak 2023). 

 Özdemir, Mahmut. (2010). “Faiz (Ribâ) Kavramına İslâmî Bir Yaklaşım”. 

Kırıkkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 18 (2010), 62-76. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/eskiyeni/issue/37277/432244 

Öztürk, Resul. “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 26 Ocak 

2023). 

Şafak, Ali. “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 1 Nisan 

2023). 

TKBB, Türkiye Katılım Bankaları Birliği. “Kâr Payı”. Erişim 06.05.2025. 

https://tkbb.org.tr  

 Terzi, Ahmet. “Katılım Bankacılığı: Kitaba Uymak mı, Kitabına 

Uydurmak mı?”. Karadeniz Sosyal Bilimler Dergisi 5/9 (2013), 55-76. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ksbd/issue/16222/169887 

Türkiye Finans, Türkiye Finans Katılım Bankası. “Kâr Payı”. Erişim 06.05.2022. 

https://www.turkiyefinans.com.tr 

Yıldız, Nurettin. “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 7 Mart 

2023). 

Zühaylî, Vehbe. Ez, İslâm Fıkhı Ansiklopedisi. çev. Ahmet Efe. vd. 3, 5 Cilt. 

İstanbul: Risale/Bayrak Matbaacılık, 2011. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/asead/issue/91216/1662354
https://dergipark.org.tr/tr/pub/eskiyeni/issue/37277/432244
https://tkbb.org.tr/Documents/Yonetmelikler/TKBB-Katilim-Bankaciligi
https://dergipark.org.tr/tr/pub/ksbd/issue/16222/169887
https://www.turkiyefinans.com.tr/


 
51 

Yetim, Aslıhan. Katılım Bankalarının Finansal Performanslarının Topsıs Yöntemi İle 

Uluslararası Boyutta Değerlendirilmesi. Erzurum: Atatürk Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020. 

Yolcu, Mehmet. “Katılım Bankaları” (Görüşmeci: Erkan Kaya, Ses Kaydı, 1 Nisan 

2023).



 
52 

İLK DÖNEM İSLAM COĞRAFYACILIĞINI 

GELİŞTİREN DİNİ ETKENLER  

Esra DOĞAN TURAY 

Mardin Artuklu Üniversitesi 

 

 

Giriş 

İlk dönem İslam coğrafyacıları kendilerine tevarüs eden İran, Yunan, Hint ve 

Mısırlıların bilgi birikimini hazır olarak almış, bu birikimi zamanla geliştirerek 

dönüştürmüşlerdir. Astronomi, kozmoloji ve matematik alanlarının ağırlıkta olduğu 

coğrafi eserler vücuda getirmiş, bu eserlerine memâlik, Suret’ul Arz, emakin, coğrafya, 

buldan, ekalîm  gibi adlar vermişlerdir. Bu adlarla yazılan temel coğrafya eserlerine 

kaynak olarak denizciliğe dair metinler, sözlükler, hıtat tarzı eserler, seyahatnâmeler, 

elçilik raporları, ziyârât ve fezâil kitapları ve hac sefernâmeleri de eklenerek geniş bir 

coğrafya külliyatı ortaya çıkmıştır. Bu dönemde yazılan bazı tarih kitapları da coğrafya 

ilminin kaynağı sayılmıştır. Tüm bu kaynak eserler önem arz etmiş, birbirlerinin 

tamamlayıcısı olmuşlardır. Örneğin Belâzurî’nin (279/893) Futûu’l-Buldan’ı İbn 

Hordadbeh’in (300/912) Mesâlik ve Memâlik’inden ayrı okunduğu takdirde eksik kalmış, 

her iki eser de ilk dönem fethedilen İslam topraklarına dair bilgi verdiği için birbirinin 

mütemmimi olarak görülmüştür.1  

İslam’ın gelişi ile değişen hayat tarzı, birtakım yönleri ile coğrafyacıların bu ilme 

bakışını değiştirmiştir. Yeni bakışla coğrafya hem yazıcılarına sorumluluk vermiş, hem 

de genişleyen okuyucu kitlesine hizmet sunmuştur. Zira İslam’la gelen yeni emirler 

coğrafya bilmeyi gerektirmiştir. Nitekim meşhur coğrafyacı Necip Bekrân coğrafyanın 

konusu olan ve ilm-i evren denilen kozmolojiyi halka anlatan coğrafyacı olarak tanınmış, 

Müslümanlar için coğrafyanın dilini sadeleştiren kişi olarak bilinmiştir.2 Öte yandan 

Makdisî, Ahsenü’t-teKasim fi marifetü’l-ekalîm adlı eserinde coğrafyayı tüm insanların, 

özellikle Müslüman din adamlarının bilmeleri gereken bir ilim olarak tanımlamıştır. Bu 

ilmin Müslümanların diğer coğrafyalardaki dindaşlarından haberdar olmasını 

sağladığını vurgulamıştır. Öte yandan coğrafyayı fakihlerin için mutlak anlamda 

bilinmesi gereken bir ilim olarak görmüştür.3 

                                                      

1 İmam Ebul Hasan Belâzürî, Fütûhu’l-Buldan, (Beyrut: Dar’ul Mektebet-i Hilal, Beyrut, 2004), 16,18,76,80, 98  
2 Zekeriyya bin Muhammed Kazvini, Asar’ul bilad ve ahbar’ul ibad, Trc. Abdurrahman Şerefkendi (Tahran, 

İntişarat-i İlmi-yi Endişe-yi Cevan, 1366),17. 
3 Ebu Abdullah Muhammad bin Ahmed Makdisî,  Ahsen’ut Tekasim fi Marifet’il Ekalim, trc: Ali Nagi Munzevi 

, bahş-i Evvel, (Tahran: Şirket-i Muallifan ve Muterciman-i İran ,1361), 20.  



 
53 

Makdisî’nin bahsettiği bu gereklilik İslam’ın ilk emirlerinden biri olan namazla 

alakalı olarak kendini gösterir. Zira namazın şartı olan istikbal-i kıble tüm 

Müslümanlara bulundukları noktalardan Mekke yönünü belirleme zorunluluğu getirir. 

Bu sebeple coğrafyacılar eserlerinde kıble tayinini önemser, konuyla alakalı teorik bilgi 

verdikten sonra pratik bilgi aktarırlar.  

Yeni dini kabuller Abbâsîler dönemine kadar tasvirî coğrafya ekolü olarak bilinen, 

İbn Hurdâzbih (300/912), Yakubî (ö. 292/905), Mes’ûdî (345/958), İbnu’l-Fakîh (291/903), 

İbn Rüste (300/913) gibi coğrafyacılarla ad bulan ve Bağdat’ı dünyanın merkezine alan 

Irak ekolünün değişmesinde de kendini gösterir. Zira kısa zamanda onun yerini alan 

Belh ekolü, kutsal şehir Mekke’yi merkeze alır.4 Nitekim ekol kurucusu Ebu Zeyd Belhî 

eserinde bir dünya haritası çizer ve Mekke’yi bu haritanın merkezine koyar. 5 Belhî 

(322/934) İstahrî (340/952) ve İbn Havkal’ın (367/977) gibi isimlerin temsilinde can bulan 

bu görüş, Ebu İbrahim İstahrî’nin eserinde açıkça görülür. Zira coğrafyacı eserine 

Haremeyn’in kutsiyetin dile getirerek başlar.6 Bu dönem tüm metinlerde rahatlıkla 

görüleceği üzere coğrafî kabuller Kur’an ve hadisle şekillenir, coğrafi olaylar dini 

dayanak getirilerek açıklanmaya başlar.  

 Müslüman, Müslümanın kardeşidir düsturu ile hareket eden coğrafyacıların bu 

dönemde İslam topraklarına daha özenle baktıkları, bu ilginin coğrafyada olumlu 

neticeler doğurduğu bir gerçektir. Zira daha önce az tanınan hatta bahsi geçmeyen bazı 

bölgeler üzerinde daha çok durulmaya başlanmıştır. Örneğin İstahrî eserinde Haremeyn 

bölgesine ait ayrıntı vermiş, Diyar-ı Arap bölgesi olarak isimlendirdiği Arap 

Yarımadasının merkezini Hicaz olarak belirlemiştir. Hicaz’ın sınırlarını Mekke, Medine, 

Tehame ve Yemen olarak tasvir etmiş, Hicaz’ı Bahreyn, Irak çölleri ve Şam çöllerine bağlı 

bir coğrafya olarak sıfatlandırmıştır. O eserinde Arap ülkeleri bahsine Mekke ile 

başlamış, ardından Medine’nin yeryüzü şekillerini detaylandırmış, Yemame ve 

Bahreyn’i ayrıntılarıyla anlatmıştır. 7   

Müslüman coğrafyacıların İslam topraklarına yönelik ilgi ve alakaları gelişerek 

devam etmiştir.8 Muhammet bin Necip Bekrân (605/1208) Mekke’yi merkeze alan ekol 

temsilcilerinden biri olarak, daha geç dönem coğrafyacıları Zekeriya bin Muhammet 

Kazvînî (682/1283) ve Hâfız Ebrû (833/1430) gibi eserlerine kıble tayini ile başlamış, 

Mekke’nin dünyanın merkezi oluşunu vurgulamıştır. Bu yeni ekol o kadar etkin 

olmuştur ki Avrupalı coğrafyacılar eserlerinde Müslümanların merkeze Mekke’yi aldığı 

                                                      

4 Hüseyin Şekui, Coğrafya-yi Karbord-i ve Mektebhay-i Coğrafyayi, çap-i pencom, (Meşhet: Beh Neşr, Astan-i 

Kuds-i Razevi, 1385), 28. 
5 İbnu’l Belhî, Farsnâme, Trc. Mansur Restgar Fesai, (Şiraz: Bunyad-i Fars Şinasi, 1374), 143; İbnu’l Belhî, 

Parsnâme, Tsh. Gay Lestrenc- Raynol Alen Nikolsan, (Tahran: Dunya-yi Kitab, 1363),87. 
6 Ebu İshak İstahrî, Memâlik ve Mesâlik. trc: Muhammed bin Esad bin Abdullah Tusterî, İrej Efşar (Tahran: 

Mavgufat-i Mahmud Efşar, 1373), 16. 
7 İstahrî, Memâlik ve Mesâlik, 19-22.  
8 İbnu’l Belhî, Farsnâme, 16. 



 
54 

çizimleri taklit ederek kendi kutsal şehirleri olan Kudüs’ü merkeze alan yeni haritalar 

çizmişlerdir.9 

İslam’ın ilk emirlerinden biri olan namaz için temizlik ve abdest zorunluluğu 

Müslümanların bulunuldukları ve seyahat edecekleri yerlerde içilebilir ve kullanılabilir 

su kaynaklarına daha çok muhtaç etmiş, coğrafyacıların sular konusunu 

detaylandırmaya mecbur bırakmıştır. Sular ve temini konusu her ne kadar tarih, 

mühendislik, mimarlık ve matematik ilminin konusu olsa da coğrafyacılar eserlerinde 

bu konuya eğilmişlerdir. Bu dönemden sonra denizler, nehirler, göller gibi sular 

hakkında genel bilgi verilen coğrafyacılar yerine yerkürenin meskûn mekânlarında 

kullanılabilir tüm suları açıklayan bilginler ortaya çıkmıştır. Bu dönemde yazılan 

coğrafya eserlerin tamamına yakınında görülebileceği üzere kuyular, çeşmeler, büyük 

su havuzları, birkeler, kanaat denilen su kanalları hakkında açıklamalar yapılmış, 

eserlerde yeraltı sularının tespiti ve bu sulardan istifade yöntemleri, suların korunması 

gibi ayrıntılar üzerinde durulmuştur. Şehriler anlatılırken her birindeki su kaynakları ve 

kullanım şekilleri hakkında bilgi verilmiştir. Öte yandan ilk dönem coğrafyacıları 

özellikle hac yolları üzerindeki su kaynaklarıyla alakalı olarak güncel bilgi vermeye 

gayret göstermişlerdir.  

Hac ibadetinin Müslüman coğrafyacıları geliştiren en önemli etken olduğu 

tartışılmazdır.  Zira Müslümanların bulundukları uzak diyarlardan kutsal topraklara 

gelmeleri tamamen coğrafya bilgilerine bağlı olmuş, bu bilgi ise coğrafyacıların engin 

bilgi ve tecrübe kazanmalarının önünü açmıştır. Nitekim ilk dönem yazılan coğrafya 

eserlerinin tamamına yakınında Haremeyn’e giden asli ve tali yollar kaydedilmiş, İbn 

Hurdadbeh’in Mesâlik ve Memâlik adlı eseri bu konuda öncü olmuştur. O eserinde bizzat 

gördüğü ülkelerdeki yol bilgilerini detaylı bir şekilde aktarmış, menzil adlarını vererek 

iki menzil/durak arasındaki mesafeyi fersahla ölçmüştür.10 İbn Rüste’nin Ağlak’un Nefise 

adlı eseri ise yollar kitabı olarak ünlenmiş, bu konuda yazılan en ayrıntılı eser ünvanlını 

almıştır.11 

İslam’ın oruç emri ay hareketlerine bağlı olarak, ayın görülme ve kaybolma durumu 

ile coğrafyacıların ilgi alanına girmiş, ilk dönemde sıkça rastlandığı üzere hem astronom 

hem de coğrafya âlimi olan bilginler eserlerinde saat, gün, ay ve yıl hesaplamalarına 

gitmişlerdir. Bu çaba ilk olarak Pehlevice yazılan Ayinnâme ve Zîc-i Şâh türündeki 

eserlerin Arapçaya tercümesinde görülmüştür.12 Halife Mansûr zamanında 

Hârizmî (232-847) tarafından tercüme edilen ve Zîc-i-Hârezmî olarak anılan eser burada 

anılması gereken önemli bir kaynaktır. Bîrûnî’nin (453/1061) Kanun-i Mesudî adlı 

                                                      

9 Fuad Sezgin, Mukhtarat-i min el coğrafiyye riyaziyye el kartografiyye ind el Arab vel Muslimin ve istimraruha fil 

ğarb, (Frankfurt: 1421) 29. Abdulhamid Neynuri, Sehm-i Erzeşemnd-i İran der Ferheng-i Cihan (Tahran, 

Encümen-i Asar Ve Mefahir-i Ferhengi, 1377), 377. 

 
10 1 Fersah yaklaşık 5.5 km. 
11 İbn Rüste, Ağlak‘un Nefise, trc: Hüseyin Garaçanlu  (Tahran, Emir Kebir, 1380) , 19. 
12 Neynuri, Sehm-i Erzeşemnd-i İran, 2-133. 



 
55 

muhteşem eseri ise bu alanda çığır açmıştır.13 Onun dışında birçok âlim de eserlerinde 

bu hesaplamalardan bahsetmiş, kitaplarında Müslümanlar için bilinmesi gereken pratik 

bilgiler vermişlerdir. İyi bir coğrafyacı ve aynı zamanda astronom olan İbn Rüste bu 

konuda önemli bir isim olmuş, yazmış olduğu Ağlak’un Nefise adlı eserin girişinde ilk 

olarak yer küre hakkında kendi dönemine kadar gelen rivayetleri değerlendirmiş, ayın 

konumlandırılması, gökyüzü ve yıldızlar üzerinde durmuş, konuya dair pratik bilgiler 

vermiştir.14  

Mukaddes şehirlerine dair eser yazma isteği ve çabası da şüphesiz bölgesel 

coğrafyanın ilerlemesine katkı sağlamıştır. Fezâil denilen türde Mekke, Medine ve 

Kudüs şehirlerinin tarih ve coğrafyası da işlenmiş, bu konuda ilk Mekke’nin faziletine 

dair yazılan Ezraki’nin (244/858) Abbâr-i Mekke adlı kitabı olmuştur. Muhammed 

Cendî’nin (308/920) Fezâʾilü’l-Medîne adlı eseri ve  Ebü’l Ferec İbnu’l Cevzî’nin 

(597/1201) Kudüs’ün fazileti hakkında yazdığı Fezâʾilü’l-Kudüs adlı eserler de yine buna 

örnektir.15 Bu üç mukaddes şehir dışında bazı şehirlerin Kur’an ve hadislerde anılması, 

ashap ve tabiînin sözlerinde geçmesi diğer şehirler hakkında da bir literatür oluşmasını 

sağlamış, Dımeşk, Bağdat ve Kahire başta olmak üzere Necef, Basra, Belh, Endülüs ve 

Yemen gibi kentlerin coğrafyası incelenmiştir. Öte yandan sahabe ve mukaddes 

şahsiyetlerin gömülü olduğu İskenderiye, Kerbela, Kûfe, Kazımeyn, Dimyat, Abadan, 

Cidde, Askalân, Nusaybin gibi bazı kasaba ve köylere dair coğrafi bilgiler buraya 

yapılan yolculuklar esnasında anlatılmış, Ziyârât türü denilen müstakil eserlerde 

açıklanmıştır.   

İlk dönem coğrafyasını geliştiren ve alana katkı sunan eserler arasına İslam’ı tebliğ 

için gönderilen mübelliğ, mutasavvıf ve âlimlere ait olan seyahatnâmeler, devlet 

tarafından gönderilen sefir ve elçilerin yazdığı raporlar, hadis toplamak için dünyayı 

gezen muhaddislerin hatıratları, denizcilere ait eserler de girmektedir. Nitekim ilim 

tahsil etmek için dünyayı dolaşan Ahmed b. Fadlân’ın (310/922) yazmış olduğu Risâle 

adlı seyahatname bir coğrafya kaynağıdır. Fâtımîler döneminde yaşayan ve bir İsmâilî 

dâisi olan Nâsır-ı Hüsrev’in (465/1073) Sefernâme adlı eseri ve Çin heyetine eşlik ederek 

dünyayı gezen Ebu Dülef’in’in (390/100) Risâle-i Evvel ve Risâle-i Sâni adlı eserleri 

coğrafyanın vazgeçilmez kaynakları arasındadır.16 

Burada ilk dönem yazılan coğrafya eserlerine çeşitlilik kazandıran acayipnâme olarak 

isimlendirilen külliyattan da bahsetmek gerekir.  Bazı coğrafi olayları Allah’ın 

yeryüzündeki mucizeleri olarak yorumlayan ya da büyük zatların kerametleri olarak 

kabul eden âlimlerin yazdığı bu ilginç eserler Müslümanlarının yaşadığı ülkelerdeki 

garip şeyleri konu edinir.  Bu yönleri ile acayipnâmeler coğrafyayı farklı yönlerden 

                                                      

13 Ebu Reyhan Muhammed Bîrûnî, Kitab-i Kanun-i Mesudî. (Haydarabad Dekken: Matbaay-i Meclis-i 

Dairet’ul Muarif-i Osmaniyye, 1373/1945). 
14 İbn Rüste, Ağlak ‘un Nefise, 17-27. 
15  Yaşar Kandemir,  ‘’Fezâil’. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (Ankara: TDV Yayınları,1998), 12/ 529-

531. 
16 Nasır Hüsrev Kubadiyanî Mervezî, Sefername.  Tsh.Muhammed Debir Siyagi (Tahran: İntişarat-i Zuvvar, 

1369) ; Wlademir Minorski, Sefernamey-i Ebu Dulef der İran, trc. Seyyid Ebul Fazl Tabatabai, (Tahran: İntşarat-

i Ferheng-i İran Zemin, 1342). 

https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/m-yasar-kandemir


 
56 

geliştirmiş, ilginç ve okunası hale getirir. Örneğin Hamidullah Mustovfî Kazvinî 

(682/1283) Acâibü’l-Mahlûkât ve Garâibü’l-Mevcûdât adlı eserinde Hicaz’daki olağanüstü 

yer ve olaylardan bahsederken Uhut Dağı’nın mucizevi yönlerini ele alır. Aynı zamanda 

hacılar için suyu kesilmeyen kuyuları sıralar17 Muhammed Hemedani de Acayipnâme 

adlı eserinde Hicaz’a giden yollarda şahit olduğu ilginç olayları kaydeder.18 Bu çalışma 

İslam diniyle gelen yeni değerlerin ilk dönem coğrafya eserlerine olumlu etkisini tartışır. 

Müslüman coğrafyacıları geliştirdiği alanlara değinir. Bu bariz etkiyi; Mekke’nin 

dünyanın merkezi olarak görülme meselesi, kıble tayini meselesi, su kaynaklarına dair 

ayrıntılı yazım meselesi, İslami vergi sistemi için ihtiyaç duyulan mesaha bilgileri 

meselesi ve hac yollarını belirleme meselesi başlıklarıyla ele alır.  

Mekke’nin Dünyanın Merkezi Olarak Görülme Meselesi  

İlk dönem coğrafyacıları Mekke’yi dünyanın merkezi olarak görmüşlerdir. Me’mun 

döneminin meşhur coğrafyacısı Muhammed b. Musa Hârezmî (232/847) Mekke’yi 

dünyanın merkezi olarak kabul etmiş, çizdiği birçok harita ve yol tespitleriyle adından 

bahsettirmiştir. O, eseri olan Kitab-i Suret’ul Arz’da kıta ve ülkeleri “tûl” ve “arz”, yani 

enlem ve boylama göre belirlemiş, bu belirlemede Kâbe’yi esas tutmuştur. Eserinde 

Bilad’ül Arabiyye el-Amire adıyla andığı Arap Yarımadası’nın koordinatlarını 502-1553 

şeklinde vermiştir. Mekke’yi 74-101, Medine’yi ise 76-103 kodlaması ile kaydetmiştir.19  

Ebu İbrahim İstahrî de ülkeleri Harameyn’e göre konumlandırmış, Mesâlik ve Memâlik 

adlı eserinde Mekke’yi dünyanın merkezi olarak kabul etmiştir. İbn Rüste Ağlak’un 

Nefise adlı eserinde ilk konu olarak Kâbe ve Mekke’yi ele almış, şehrin coğrafi 

koordinatlarını vermiş ardından da Medine’den bahsetmiştir.20 Kazvinî eseri olan 

Nuzhet’ül–Kulüb’un üçüncü bölümün ilk kısmını Haremeyn zikrine ayırmış, ayrıca bu 

ilk bölümde Kudüs’teki üçüncü kutsal mabet olan Mescid-i Aksa hakkında bilgi 

vermiştir.21 Muhammet bin Necip Bekrân (605/1208) Farsça olarak yazdığı Farsnâme adlı 

eserde dünyayı Mekke’ye göre konumlandırmış, eserinde Der ifade-i şekl-i âlem başlığı ile 

yerküreyi Mekke hattına göre konumlandırmıştır.22 Hâfız Ebrû (833/1430) eserinde Arap 

memleketlerine Mekke şehrinden başlamış, Medine başta olmak üzere Taif, Yemen gibi 

Arap yarımadasının diğer büyük şehirlerini Diyar-ı Arap’ın Mesafe ve Merhaleleri Zikri 

başlığıyla işlemiştir.23 

                                                      

17 Zekeyriyya bin Mahmut Kazvini, Acayib’ul Mahlûkat ve Garayib’ul Mevcudat, Thk: Muhammed bin Yusuf 

Gazi, (Kahire: Mektebetu Sekafe’tud- Diniyye, 2006), 87.  
18 Muhammed İbn Muhammed Hemedani/Ahmed Tusi, Acayipnâme, Bazhaniy-i Mutun, tsh: Cafer Muderris 

Sadigi, (Tahran: Neşr-i Merkez, 1375), 66, 145-181. 
19 Ebu Cafer Muhammed bin Musa el Hârezmî, Kitab-i Suret’ul Arz min el Mudun vel Cibal vel Bahhar vel Cezair 

vel Enhar, İstahracuhu: Ebu Cafer Muhammed bin Musa el Hârezmî min kitab-i coğrafya ellezi ellefehu Batlamyus el 

Galuziyyi, tsh. Hans Fun Mujik (Viyana: Holzhuzum Matbaası, 1926), 74, 102. 
20 İbn Rüste, Ağlak‘un Nefise, 38, 70. 
21 Hamidullah Mustofvi Kazvini, Nuzhet’ul Kulub. Tsh: Muhamemd Debir Siyagi, (Tahran, Hadis-i Emruz, 

1381), 38-55. 
22 Muhammed Necib Bekrân, Farsnâme, tsh: Muhammed Emin Riyahi, (Tahran: Kitabhaney-i İbn Sina, 1343), 

12. 
23 Şihhabeddin Abdullah Hafi/Hafız Ebru, Coğrafyay-i Hafız-i Ebru, Tsh: Sadık Seccadi, (Tahran: Miras-i 

Mektub,1375), I, 199, 231.  



 
57 

Öte yandan ilk dönem coğrafyacıları metodolojilerinin yansıması olarak dünyayı yedi 

iklime ayırmış, bu ayrımda kutsal toprakların içinde bulunduğu Arap yarımadasını ikinci 

iklimde konumlandırmışlardır. Buna göre Hârezmî, Kitabu Suret’ul Arz adlı eserinde 

Arap yarımadasını ikinci iklimde göstermiş, Ebu Zeyd Belhî (322/934) eserinde Mekke 

ve Hicaz’ı ikinci iklimde göstermiştir.24 Hemedani Acayibnâme adlı eserinde Mekke’ye 

ikinci iklimde yer vermiştir.25 13. Asır coğrafyacısı Zekeriya bin Muhammed Kazvînî 

(682/1283) de Acâibü’l-Mahlûkât ve diğer eseri olan Âsâru’l-Bilâd’da aynı bilgiyi 

paylaşmışlardır.26 

Kıble Tayini Meselesi 

İslam’ın temel ibadeti olan namazda istikbal-i kıble şartı, Kâbe’den uzaktaki 

Müslümanları yön bilmeye mecbur etmiş, her Müslüman yıldızların yönünden yola 

çıkarak, güneş ve ayı takip ederek ya da pusuladan yardım alarak yönünü bulmuştur. 

Kıblenin bulma zamanla birtakım zorlukları da beraberinde getirmiş, hatta fakih 

âlimleri 45 dereceye kadar olan yanlışlıklar ve sapmaları hoş görmüşlerdir.27 Literatürde 

kıble tayini ile ilgili ilk bilgiler astronomi kitaplarında değil sanılanın aksine coğrafya 

eserlerinde görülmüştür.28 Müslüman coğrafyacılar vakit kaybetmeden bu soruna 

yönelerek eserlerine kıble tayini ile başlamışlardır.29 Bunlar arasında Kanûn-i Mes‘udî ve 

Tahdîdü Nihâyâti’l-Emâkin adlı eserleriyle bilinen meşhur coğrafya âlimi Birunî 

(453/1061) başı çekmiştir. Bilgin eserlerinde yeryüzünün enlem ve boylamları üzerinde 

dururken kıble tayini konusunu ele almıştır.30 

Muhammed b. Mûsâ Harezmî (232/847)  Kitab-i Suret’ul Arz adlı eserinin sonunda 

Yâften-i Cihet-i Kıble başlığı ile kıbleyi bilme zorunluluğundan bahsetmiş, Bakara suresi 

150. Ayetten yola çıkarak Müslümanların her nereye gitseler yüzlerini Mescid-i Haram’a 

dönmeleri gerektiğini dile getirmiştir. Bilgin Kâbe’den uzak olan herkesin ona farklı 

noktalardan döneceğini ifade etmiş, yalnızca kıbleyi temel alarak verilen koordinatların 

doğru olacağını söylemiş ve bunu pratik bir şekilde eserinde uygulamalarla 

göstermiştir. Ona göre güneş Mekke ufuklarından geçmektedir. Dolayısıyla her kim gün 

ortasında yüzünü güneşe çevirirse tam olarak kıbleye dönmüş sayılır.31 Bilgin örnek 

olması açısından başkent Gazne’yi temel alarak buradan 22. enlemde gösterdiği 

                                                      

24 İbnu’l Belhî, Farsnâme, 49. 
25 Hemedani/Ahmed Tusi, Acayibnâme, 63. 
26 Kazvini, Asar’ul bilad, 12; İmam Âlim Zekeriya bin Mahmut Kazvini, Acayib’ul Mahlûkat ve Garayib’ul 

Mevcudat, Thk: Muhammed bin Yusuf Gazi, (Kahire, Mektebet’us- Segafet’ud-Diniyye, 2006), 145. 
27 Hasan Rıza Refii, Nakş-i Coğrafyadana-i Muelmani İrani der Tovsiey-i İlm-i Coğrafya. (Tahran: Pejuheşhay-i 

Coğrafyay-i Şomarey-i 59, bahar 1386, 95-114  
28 Ahmet Özel, ‘’Kıble’’.  Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (Ankara: TDV Yayınları, 2022), 25/368-

369. 
29  Muhammed Ali Çelunger, Kitabşinasi-yi Tovsify-i Coğrafyay-i Tarihi (İsfahan: İntişarat-i Sazıman-i Ferheng-

i Tefrihiy-i Şehrdariy-i İsfahan, 1385), 11. 
30 A.g.e, 74, 102. 
31 A.g.e, 102, 128. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/m-yasar-kandemir


 
58 

Mekke’ye olan koordinatları vermiştir.32 Ayrıca Mekke ile Nişabur arasındaki enlem ve 

boylam farkını da eserinde hesaplamıştır.33  

Öte yandan Harezmî Kitab-i Suret’ul Arz adlı bu eserinde ilginç bir tarihi noktaya 

değinmiş, burada fetihlerinden sonra Müslümanların kıble yönünü bulmak için çektiği 

sıkıntılardan ve kıbleyi bulmak için gösterdikleri bireysel gayret ve çabalardan 

bahsetmiştir. Bu sıkıntıyı gidermek adına Hârezmî eserinde Arap yarımadasındaki tüm 

şehirleri Mekke yani Kıble yönünde numaralandırmış ve her biri ile ilgili ayrı ayrı 

hesaplamalar yapmıştır.34  

Hârezmî dışında ilk dönem İranlı coğrafyacılarında ve aynı zamanda Cibâl bölgesi 

posta işleri vezir ve müstevlilerinden olan İbn Hurdâzbih (300/912) de eserine ilk olarak 

kıble yönünü açıklamıştır. Bilgin Kıbley-i Merdom-i Her Serzemin başlığı altında diğer 

ülkelerden Kâbe’yi esas alan yön belirlemelerinde bulunmuştur.35 İbn Havkal (367/977) 

Kitab-i Suret’ul Arz adlı eserinde Arap Diyarı bölümünde kıble belirlemesine dair bilgi 

vermiş, Mekke’nin enlem ve boylamını vermiş, eserinde 35. maddede Mekke ve 

Medine’nin İslam ülkelerine olan uzaklıklarını kaydetmiştir. Muhtelif noktalardan da 

kıble tayini örnekleri veren coğrafyacı her ülkenin kendi konumunu Kâbe binasının dört 

duvarına göre konumlandırması gerektiğine dair ilginç bir detay paylaşmıştır.36 Öte 

yandan Yakubî (292/905) de Buldan adlı eserinin ikinci bölümünde Bahs-i Kıble başlığı ile 

bu konuyu ele almıştır.37  

Kıble tayini ile ilgili bilgilendirme ileriki dönemlerde de devam etmiştir.38 

Muhammed bin Necip Bekrân (605/1208) eseri olan Cihannâme’sinde Der Faidey-i Şekl-i 

Âlem başlığı altında yer küredeki herhangi bir noktanın koordinatlarının Mekke’ye 

nispetle değerlendirilmesi gerektiği üzerinde durmuştur. Kazvînî (682/1283) de eseri 

olan Nushat’ül- Kulüb’un birinci bölümünün birinci kısmında Haremeyn ve Cihet-i Kıbley-

i Bilad-i İranzemin başlığı ile İran topraklarının kıbleye göre konumlandırmıştır.39  

Su kaynaklarına Dair Ayrıntılı Yazım Meselesi  

Sular konusu coğrafya ilminin temel meselelerinden biri olmuştur. İslami kültürde 

en mukaddes su zemzem suyu olarak kabul edilmiştir. Müslüman coğrafyacıların piri 

sayılan İbn Rüste (300/913) eserinin ikinci konusunu Zemzem suyu ve kuyusuna 

                                                      

32 A.g.e, 236. 
33A.g.e, 228.  
34 A.g.e, 236. 
35 İbn Hordadbeh, Mesâlik ve Memâlik, thk: Said Hakrengi, (Tahran: Muessesey-i Tahkikat-i Miras-i Milel, 

1371), 39. 
36 Ebi Kasım bin Nusaybi İbn Havkal, Kitab-i Suret’ul Arz, (Beyrut: Menşurat-i Dar’ul Mekteb’ul Hayat,1996), 

27.  
37 Ahmed bin Ebi Vazih Yakubi, Buldan, trc: Muhammed İbrahim Ayeti, (İntişart-i İlm-i ve Ferheng, 1381), 

14.  
38 Javiye Planhol, Mebani-yi coğrafya-yi tarih-i İslam, trc. Abdullah Nasıri (Tahran: Pejuheşkede-yi Tarih-i 

İslam, 1390), 201. 
39  Necib Bekrân, Cihannâme, 38. 

 



 
59 

ayırmıştır. Zemzem suyunu bütün suların şahı olarak kabul etmiştir.40 Yine Kazvînî’nin 

(682/1283) yazmış olduğu Acayipnâme adlı sular, nehirler, kuyular ve çeşmelerle alakalı 

olağandışı hadiselerden bahsedilirken Zemzem kuyusunun mucizevi özelliği 

açıklanmıştır.41 İslami gelenekte hacıların her yıl Kâbe’yi tavaf etmesi gibi yeryüzü 

sularının da bir kere Zemzem kuyusunu ziyaret ettiğine inanılmıştır. 

Öte yandan içilebilir ve kullanılabilir su kaynakları dinin temizlik ve abdest yönü ile 

Müslümanları ilgilendirmiştir. Bu ilgi coğrafyacıları eserlerinde okyanuslar, denizler, 

göller ve nehirlerden sonra daha küçük su kaynakları bilgisi aktarmaya itmiş, 

coğrafyacılar bu genel konulara ek olarak eserlerinde yerkürenin meskûn yerlerindeki 

ırmak, çay, su birikintileri, çeşmeler, kuyular, büyük su havuzları olarak bilinen birkeler, 

yapma suyolu denilen kanaatlarla alakalı ayrıntı vermişlerdir. Diğer taraftan özellikle 

yolcu ve hacılar için yollar üzerindeki su kaynaklarından, kuyulardan, birke ve 

çeşmelerden uzun uzun bahsedilmiş, su kaynakları ile ilgili güncel bilgi verilmeye 

çalışılmıştır. 

Sular konusu aynı zamanda tarih, mühendislik, mimarlık ve matematik ilminin de 

konusu olmuş42 konuya dair müstakil eserler coğrafya ilminin bir parçası olarak 

görülmüştür. Bu müstakil eserler arasında ilki Muhammet bin Ziyad el A’rabi’nin 

yazmış olduğu Kuyular Kitabı şeklinde tercüme edilen Kitab’ul Bi’r’dir. Bu eser yeraltı 

sularına dair en orijinal eserlerden biri olarak kabul edilmiştir.43 İranlı matematikçi ve 

mühendis olan Muhammed Kerecî (420/1026) tarafından yazılan Kitabu’l Enbat el Miyah 

el Hafiyye adlı eser ise ilk defa su kanal yapım ve yönteminden bahsetmiştir. Kerecî’nin 

Arapça yazdığı bu eser önemine binaen Risale-i Der Fenn-i İstihrac-i Abhay-i Zir-i Sathi 

adıyla Farsça ’ya çevrilmiştir.44  

Tanınmış bir müneccim ve mühendis olan Ebu Vefa Buzcanî (388/998) Kitab fi ma 

Yehtac ileyhi Sani’ min A’mal’il-Hendese adlı eserinde suyolları ve su çıkarımı ile ilgili bilgi 

vermiştir.45 Daha geç dönemlerde ise dağlar, düzlükler ve sularla alakalı olarak Ömer 

Zemahşerî (538/1144)’ye ait olan Kitâbü’l-Cibâl ve’l-Emkine ve’l-Miyâh adlı eser kaleme 

alınmıştır. Nasr bin Abdurrahman İskenderî’nin (562/1166) kuyu adlarıyla alakalı olarak 

yazdığı Fî Ma’htelefe veʾTelefe fî Esmâʾil-Bika adlı eseri de burada zikredilmesi gereken 

diğer bir kaynaktır.46 

Yukarda belirtilen ve doğrudan sularla alakalı eserler yanında coğrafyacıların kendi 

kitaplarında yer verdiği sular bölümleri de göz doldurmaktadır. Harezmî’nin (232/847) 

                                                      

40 Ağlak’un Nefise, 52-70.  
41 Zekeriyyâ b. Muhammed Kazvînî, Acayibnâme,  56, 58, 358. 
42 Muhammed Emin Arifzade, Mebani-yi nakşehani, vijegi-yi kargozaran-i hac ve ziyaret (Kum, Neşr-i Meşar, 

1388), 9.  
43 Ebi Abdullah Muhammet bin Ziyad el A’rabi, Kitab’ul Bi’r, (Kahire: el Mektebetü’l Arabiyye, 1970), 19.  
44 Ebu Bekir Mahammet bin el Hasan el Hasib el Kerhi/Kereci, Kitabu’l Enbat el Miyah el Hafiyye. (Dekken 

Haydarabad:  Dairet’ul Mearifi Osmaniyye, 1359), 12-16.; Gulam Hüseyin Rahimi, Terazuhay-i Kereci, Risale-

i Der Fenn-i İstihrac-i Abhay-i Zir-i Sathi, (Tahran: Sazıman-ı Esnad-i Kitaphaney-i Milli, 1389), 11.  
45 İgnati Yulyanoviç Karçkosfki, Tarih-i Neveştehay-i Coğrafya der Cihan-i İslami, trc: Ebul Gasım Payende, 

(Tahran: İlmi ve Ferhengi,1379), 252-253. 
46 İgnati Yulyanoviç Karçkosfki, Tarih-i Neveştehay-i Coğrafya, 252-253. 



 
60 

Kitâbü Sûreti’l-Arz olarak bilinen eserinde denizler bahsinden sonra el Uuyun ve’l- Enhar 

elleti ala Kurat’il-Arz’il Mamure başlıklı kısımda yedi iklim bölgesinde var olan tüm nehir, 

çeşme, göze ve kuyulardan bahsedilmiş, bazılarının coğrafi koordinatları verilmiştir.47 

Öte yandan 372/982 yılında yazıldığı tahmin edilen ve müellifi meçhul olan Hududu’l-

Âlem adlı eserin ikinci bölümden yedinci bölüme kadar olan kısımlar denizler, nehirler, 

kuyular ve çeşmelere aittir. Yine Bîrûnî’nin (453/1061) Tahdîdü Nihâyâti’l-Emâkin li-

Tashîhi Mesafâti’l-Mesâkin adlı eserinde yeraltı suları ile ilgili bilgi verilmiş, derin kuyu 

açma yöntemlerindeki teknik noktalara değinilmiştir. Bu eserde kuyu açma ve suyolu 

yapmanın öneminden bahsedilirken bu işin dini temelleri konu edilmiş, birke yani 

büyük su depolarının korunmasına dair İslami referanslar tartışılmış, kuyuların temiz 

tutulmasına dair başlıklar atılmıştır.48 Öte yandan İbnu’l Belhî’nin  510/1116 yılında telif 

ettiği ve bölgesel coğrafya ve topografya sahasındaki en önemli eserlerden biri sayılan 

Fârsnâme’de su kaynaklarından bahsedilmiş, Irak’-ı Arap ve Irak-ı Acem bölgesindeki 

suyolları sıralanmıştır.49 Bunun dışında Necib Bekrân’ın (605/1208) Cihannâme adlı 

eserinde de denizler, göller, nehriler ve diğer küçük su kaynaklarından bahsedilmiştir.50 

Hamdullah Müstovfî’nin (740/1340) Nüzhetü’l-Kulûb adlı eserinin ikinci bölümünün 

yirminci babında nehirler ve gözeler konusu işlenmiş, bunun dördüncü alt başlığında 

çeşmeler, kuyular, göller ve su birikintileri ve kanallar ayrı başlıklarla ele alınmıştır.51 

İslami Vergi Sistemi İçin İhtiyaç Duyulan Mesaha Bilgileri Meselesi  

İslam’da topraktan alınan vergiler coğrafyacıların belirlediği sınırlar dâhilinde 

yapılmış, Emevî ve Abbâsî hilafeti zamanında yazılan tarih ve coğrafya eserlerinde 

İslami vergi sistemi sıklıkla konu edilmiştir. Sasanî devlet sisteminde var olan mesafe 

bilgileri ve zemin, yol ve ülke sınırlarına dair ölçüm bilgiler İslam fetihlerinde sınırları 

belirlemiş, bu bilgiler yeni yerlerden alınacak vergiler için dayanak olmuştur.52 Özellikle 

İranlı coğrafyacılar miras aldıkları bilgi ve birikimi divan ve berid gibi yeni kurulan 

müesseselerde bilirkişi olarak kullanmışlardır. Böylece bir dönüşüm yaşanmış, bu 

dönüşüm coğrafyayı geliştirmiştir. Bu dönemde Fütûh denilen ve fethedilen toprakları 

konu alan eserler yazılmış Belâzürî’nin Fütûhu’l-Buldan adlı topografik eseri bu konuda 

başı çekmiştir. 53   

Emevi ve Abbasi devlet adamları arazi ya da bir bölgenin tabii kaynaklarının 

mülkiyet ve işletme hakkından alınan vergi gelirleri olan haraç ve ikt’a için kesin bilgiye 

ihtiyaç duymuştur. Bu amaçla iktâi’l-vüzerâ adlı bir divan kurulmuş, bu divana bilgi akışı 

                                                      

47 Hârezmî, Kitab-i Suret’ul Arz, 119-149 
48 Ebu Reyhan Muhammed Ahmed Biruni Harezmî, Kitab’ut Tahdid’ul Nihayet’ul Emakin li Tashih-i Mesafat’ul 

Mesakin, trc: Ahmed Aram, (Tahran, İntişarat-i Danişgah-i Tahran, 1352), 191. 
49 İbnu’l Belhî, Farsnâme, 49. 
50 Necib Bekrân, Cihannâme, 17,31,45. 
51 Hamdullah Müstevfî, Nüzhetü’l-Kulûb, 122, 235.  
52 Moris Lonbard, Coğrafyay-i Tarih-i Cihan-i İslam der Çahar Karn-i Nokhsot, trc. Abdullah Nasıri Tahiri 

(Tahran: Pejuheşgede-yi Tarih-i İslam,1390), 87.  
53 Makbul Ahmed-Frantes Teşner, Tarihçey-i Coğrafya der Temeddun-i İslami, trc. Muhammed Hasan Genci 

(Tahran: Bunya-yi Dairet’ul Mearif-i İslam, 1375), 8.  

 



 
61 

coğrafyacılar tarafından sağlanmıştır. Şüphesiz bu ihtiyaç ilk dönem coğrafyacılarının 

omuzlarına yeni bir yük getirmiştir. 

Öte yandan astronomi ve matematiksel coğrafyanın konusu olan ilm-i misâha, ülke ve 

şehirlerin mesafe bilgilerini içermesi açısından muhasebe ve divan kâtibi olan coğrafya 

ve tarihçiler tarafından kaleme alınmıştır.  Postacıbaşı olduğu bilinen Kudâme b. 

Ca‘fer’in Kitâbü’l-Harâc adlı eseri tarih kaynağı olarak görülse de coğrafyaya hizmet 

etmiştir. Zira bu kitap bir coğrafya eseri gibi posta/menzil merkezlerini tek tek sıralamış, 

ordulara rehberlik edecek yol bilgileri vermiş, bazı şehirlerin coğrafi konumu saptamış, 

menzillerin birbirlerine olan uzaklıklarını ölçmüştür.54  

İbn Hordadbeh konuyla alakalı olarak eserinin ikinci ve üçüncü bölümünde Dicle ve 

Fırat’ın suyu ile sulanan yerlerini anlatırken Irak’ın maliyat/vergi hesaplamalarını 

vermiştir55 Yine İstahrî Mesalik ve Memâlik adlı eserinde Mısır ülkesinin yüzölçümünü 

vermiş, İslam ülkelerinin sınırlarını çizmiş, Horasan’ın hududunu belirleyerek 

buralardan alınan vergileri açıklamıştır.56 Coğrafyacılar içinde Birunî (440/1048) de eseri 

olan Kitab’ut Tahdid’ul Nihayet’ul Emakin li Tashih Mesafat’ul Mesakin’de bu dakik 

hesaplamalara katılmıştır.57 Necip Bekrân ise eseri Cihannâme’nin beşinci bölümde 

Halife Me’mun dönemi ölçümlerinden bahsetmiş,  tüm büyük İslam şehirlerinin 

birbirine olan uzaklığını ferseng ölçü birimi ile hesaplamıştır. O, dört mamur ülke 

şeklinde ifade ettiği ana coğrafyaların sınırlarını 3400 ferseng olarak belirtmiş, her 

fersengi 12 bin gez olarak hesaplamıştır. Bu dört mamur yer hakkında eserinde geniş 

bilgi aktarmıştır.58 Necip Bekrân ülke ve şehir ölçümlerinin zorluğundan bahsederken 

neye kıyasla ölçümlerin yapılması gerektiğini açıklamış, bir model sunmuş, bu modele 

göre bazı vilayetleri enlem ve boylam olarak ölçmüştür. Örneğin Arap yarımadasını 

Umman Denizi’nden Kulzum Denizi’ne kadar 500 ferseng olarak ölçmüştür. 59 Dini 

temelli bu ölçüm ve mesafe bilgileri görüldüğü üzere coğrafyayı ileri düzeyde 

geliştirmiştir. 

Hac Yollarını Belirleme Meselesi  

Hac ibadeti Mekke’ye uzak iklimlerden gelecek olan Müslümanlar için önem arz 

etmiş, eserlerinde kara yollarını tespit eden coğrafyacılar aynı zamanda hacı rehber ve 

adaylara da bilgi sağlamıştır. İlk dönem yazılan coğrafya eserlerinin tamamına 

yakınında ülkelerin yollarına dair bilgi verilmiş, kullanılan asli ve tali rotalar bildirilmiş, 

kapalı ve tehlikeli güzergâhlar hakkında okuyucu uyarılmıştır. Bu bilgiler seyyah, sufî, 

devlet adam, elçi, tüccar, hacı rehberi kısaca yolu kullanan herkes için önem arz etmiştir. 

Öte yandan bu eserler kendisinden sonra yazılacak hacnâme, menazilnâme, sefernâme 

ve seyahatnâme türü hatırat eserlerine kaynak olmuştur.  

                                                      

54 Kudâme b. Ca‘fer,  Kitâbü’l-Harâc, trc. Hüsaeyin Karaçanlu, (Tahran: Neşr-i Elburz,1370),17-23. 
55 İbn Hordadbeh, Mesâlik ve Memâlik, 15-21. 
56 İstahrî, Mesalik ve Memâlik, 51, 89  
57 Biruni, Kitab’ut Tahdid’ul Nihayet’ul Emakin, 192. 
58 Necip Bekrân, Cihannâme, 13. 
59 Necip Bekrân, Cihannâme, 13-16.  



 
62 

 İlk dönem coğrafya eserlerinin birçoğunda Şam, Bağdat, Kufe, Kahire, Kudüs, Basra, 

Umman ve San’a’dan kutsal topraklara ulaşan yollar yani hac yolları ile ilgili detaylı 

bilgi verilmiş, güzergâhların bitiş noktası olan mikat sınırları tek tek kaydedilmiştir.60 

İbn Hurdâzbih, Yakubî, İbn Rüste, İstahrî ve Hemedâni kullanılan yollar dair doğrudan 

bilgi verirken Hârezmî, Necib Bekrân, İbnu’l Belhî, İbn Havkal, Ceyhanî ve Kazvînî gibi 

coğrafyacılar da Mekke’ye ulaşan rotalar hakkında dolaylı bahsetmiştir.61   

Yukarıda sayılan coğrafyacılar içinde Yakubî (292/905) eseri Kitâbü’l-Buldan’da Arap 

yarımadasına ulaşan güzergâhları anmıştır. O yarımadanın tamamını gezmiş, hacca 

gittiği esnada görmediği İslam coğrafyaları hakkında hacılardan bilgi toplamış ve 

eserinde bu bilgileri aktarmıştır. 62 İlhanlı veziri İbnu’l-Fakih Hemedanî (289/902) ise 

Muhtasar-i Kitab-i el Kitab el Buldan adlı eserlerinde hac yollarından uzun uzun 

bahsetmiş, Kufe, Bağdat,  Şam ve Mısır’dan Haremeyn’e giden yollar hakkında bilgi 

vermiştir.63  

Coğrafyacılar içinde hac yollarının ilk belirleyen kişi İbn Hurdâzbih olmuştur. Fakat 

yollara dair en geniş bilgiyi İbn Rüste vermiştir. Öyle ki; İbn Rüste’nin Ağaku’n-Nefîse 

adlı eserinde belirlediği rotaları takip eden bir kişinin Kâbe’ye ulaşamaması 

imkânsızdır. Zira o eserinde yolları merhale, menzil, mesafe hesaplamalarıyla verir. 

Merhale ölçüsü olarak hem zaman (gün, ay), hem de mekân (mil, fersah, menzil, berid) 

bilgileri kullanır. Bu titizliğinden ötürü eserine Yollar kitabı da denilmiştir.64  

Coğrafyacıların rota bilgisinde yakaladıkları başarı onların bu yolları bizzat geçerek 

yazmış olabileceklerini düşündürmektedir. Zira verdikleri mil ve fersah hesaplamaları, 

menzil adları, gece konaklama yerleri daha da önemlisi ana ve tali yollar hakkında 

nitelikli ve güncel bilgiler okuyucunun zihninde bu hissi uyandırır. Örneğin İbn 

Hurdâzbih’nin Bağdat-Mekke rotasına dair menzil hesaplarında mil ölçüsü vermesi,  

hacıların konaklayacağı yerlere dair dakik bilgiler aktarması onun Bağdat-Mekke 

yoluyla hacca gitmiş olabileceğine dair şüphe yaratır. Aynı coğrafyacının Taif-Mekke, 

Yemen-Mekke, Basra-Mekke, Yemâme-Mekke, Umman-Mekke gibi rotalara dair sadece 

menzil ismi vermesi ise bu şüpheleri daha da kuvvetlendirir. İbn Rüste eseri olan 

Ağlak’un Nefise’de 290/902 yılına kadar Hicaz’da mevcut olan yolları eksiksiz olarak 

kaydetmiş, aynı şekilde İstahrî’de eserinde yollarla ilgili birinci ağızdan bilgi vermiştir.65 

Oysa bu iki coğrafyacının hayat hikâyesinde hacca gittiğinden bahsedilmemektedir. 

Bunun aksine İbnu’l Belhî’nin defalarca hacca giderek değişen yeni yol durumlarını 

kayıt altına aldığı bilinmektedir.66  

                                                      

60 Hacı Ataş, Hz. Peygamber’den Emevîlerin Sonuna Kadar Hac Kafilelerinin Güzergâhları. Din ve Bilim, 

Alparslan Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi. (Muş: 2021, 4/1, 29. 
61 İbn Hovkal, Kitab-i Suret’ul Arz, 28.  
62 Yakubi, Buldan. 13, 39.  
63Ebi Bekr Ahmed bin Muhammed Hemdanî, Maruf be İbn Fakih, Muhtasar-i Kitab el Buldan. (Lübnan: 

Dar’ul İhya’u Turasil’ Arabi, 1408/1988), 31. 
64 İbn Rüste, Ağlak‘un Nefise, 12. 
65 İbn Rüste, Ağlak ‘un Nefîse, 5.  
66 İbnu’l Belhî, Farsnâme, 37. 



 
63 

Yukarıda sayılan eserler yanında Arap yarımadası hakkında en ayrıntılı eserlerden 

biri olarak kabul edilen ve Ebu Muhammed Hasan bin Ahmed bin Davud el Hemdanî 

(334/946) tarafından yazılan Kitab-i Sıfatu Ceziret’ul Arab li Hemedani mukaddes 

topraklara giden yollara dair bölgesel coğrafya alanında önemli bir eserdir.67 Öte yandan 

bu eserlerin tamamı kara rotalarından bahseder. Ne yazık ki deniz güzergâhlarına 

değinmez. Bu boşluk daha ilerke dönemlerde meşhur denizci Şeyh Ahmed bin Macid 

(907/1501) tarafından doldurulur. O eseri olan Kitab’ul Fevaid fi Usul’il İlm’il Bahr vel 

Kavaid’de Mekke ve Medine limanlarına ulaşan asli ve tali tüm deniz yollarını 

kaydeder.68   

Sonuç  

İslam’ın gelişi ile yaşanan değişim ilk dönem Müslüman coğrafyacıları derinden 

etkilemiş, bu etkileniş coğrafya ilmini müspet anlamda geliştirmiştir. Müslüman 

coğrafyacılar ilk olarak, kutsal şehir Mekke’nin dünyanın merkezi oluşuna dair yeni bir 

tasavvur üretme yoluna gitmiştir. Fetihler çağında yaygın olan Bağdat’ın dünyanın 

merkezi oluşu kabulü kısa zamanda bir kenara bırakılarak yeni bir ekol 

oluşturulmuştur. Mekke’yi merkeze alan ve Belh ekolü olarak bilinen bu ekol, dini 

kabullerin sonucu olarak coğrafyaya yeni bir soluk getirmiştir. Belhî’nin önderliğinde 

başlayan bu düşünce hızla yayılmış, Belhi’nin çizdiği yuvarlak dünya haritasında 

Mekke merkez olarak gösterilmiştir. Bu ekolün devam ettirticisi olan Ebu İbrahim İstahrî 

de eserine ilk olarak Haremeyn’in kutsiyetini dile getirerek başlamıştır. İslam’da temel 

ibadet olan namazda kıbleye dönme şartı, Haremeyn’den uzakta yaşayan yeni 

Müslümanların yön bilmelerini gerektirmiş, İbn Hurdadbeh, Necip Bekrân, Zekeriyya 

Kazvînî ve Hâfız Ebrû gibi coğrafyacılar eserlerinde kıble yönünün tespiti ile ilgili 

bilgiler vermişlerdir. İbadetler için gerekli olan temizlik şartı coğrafyanın bir konusu 

olan sular bahsinin genişlemesine sebep olmuş, yedi iklimdeki denizler, nehirler, göller 

gibi genel konulara ek olarak kuyular, çeşmeler, birke denilen su depoları ve kanaat 

denilen yapma su kanallarına ait ayrıntı verilmeye başlanmıştır.  Öte yandan yeni 

fethedilen toprakların tespiti ve haraç, ikt’a gibi vergi tahsili coğrafi ölçümleri içeren 

mesaha ilmini önemli kılmış, daha sonraları gelişecek olan hıtat türü coğrafya yazımına 

zemin hazırlamıştır. Hac ibadeti Mekke’ye uzak iklimlerden gelecekler için yolların 

tespiti açısından hayati bir konuya dönüşmüş, yollar konusu Müslüman coğrafyacıların 

omuzlarına yeni bir yük yüklemiştir. Nitekim erken dönem yazılan coğrafya eserlerinin 

tamamına yakını Harameyn’e ulaşan yollar hakkında bilgi vermiş, İbn Hurdadbeh, İbn 

Rüste, İstahrî, İbnu’l-Fakih Hemedanî, Yakubî, Ahmed Ceyhanî gibi coğrafyacılar 

eserlerinde Bağdat, Şam, Kufe ve Mısır’dan Haremeyn’e ulaşan yolları sıralamışlardır. 

İslam’ı tebliğ için gönderilen din adamlarının yazdığı seyahatnâmeler, tüccar ve elçilerin 

yazdığı rapor ve hatıratlar, İslam’ın mukaddes şehirleri olan Mekke, Medine ve Kudüs 

gibi kentlere dair yazılan fezâil eserleri coğrafya ilmine kaynak olmuştur. Müslüman 

coğrafyacıların gösterdiği çaba bu ilmi güne kadar ulaşamadığı bir noktaya taşımıştır. 

                                                      

67 Ebu Muhammed Hasan bin Ahmed bin Davud el Hemdanî, Kitab-i Sıfatu Ceziret’ul Arab li Hemdanî. tsh: 

Muhammed bin Abdullah bin Belihed en Necdi, (Basra: Matbaay-i Saadet, 1953). 
68 Şihabeddin Ahmed bin Macid, Fevaid fi Usul-i İlm’ul Bahr ve’l kavaid ve’l Eraciz ve’l Kasaid, Tsh: Gabriel 

Ferrand, ( Paris: Kitabhaney –i Şargşinasi Polgerdner, 1921-1923), 354,377, 417,429.456-471. 



 
64 

Coğrafya yazıcıları dışında her Müslümanın doğrudan ilgi alanına girmiş, belirli bir 

düzeyde bilmesi gereken bir ilme dönüşmüştür. Daha önce ele alınmayan bu konu İslam 

dininin ilk dönem coğrafya eserleri ve yazıcıları üzerindeki olumlu etkisini 

kanıtlamıştır. 

Kaynaklar 

Arifzade, Muhammed Emin. Mebaniy-i Nakşehani Vijegiy-i Kargozaran-i Hac ve Ziyaret. 

Kum: Neşr-i Meşar, 1388. 

el’A’rabî, Ebi Abdullah Muhammet bin Ziyad. Kitab’ul Bi’r. Kahire: el Mektebetü’l 

Arabiyye, 1970.  

Ataş, Hacı. ‘’Hz. Peygamber’den Emevîlerin Sonuna Kadar Hac Kafilelerinin 

Güzergâhları’’. Din ve Bilim, Alparslan Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi. Muş, 

2021, 4(1): 20-44. 

Bekrân, Muhammed bin Necib. Cihannâme, Metn-i coğrafya-yi, telif şode der sal-i 605 hicri, 

ba do mukaddime ve penc fihrisit. Tsh. Muhammed Emin Riyahi. Tahran: 

Kitabhaney-i İbn Sina, 1343. 

Belâzurî, İmam Ebul Hasan. Futuhu’l buldan. Beyrut: Dar’ul Mektebet-i Hilal, 2004. 

Biruni Harezmî, Ebu Reyhan Muhammed Ahmed.  Kitab’ut Tahdid’ul Nihayet’ul Emakin 

li Tashih Mesafat’ul Mesakin. trc: Ahmed Aram. Tahran: İntişarat-i Danişgah-i 

Tahran, 1352. 

Birunî, Ebu Reyhan Muhammed. Kitab-i Kanun-i Mesudi. Haydarabad Dekken: Matbaay-

i Meclis-i Dairet’ul Muarif-i Osmaniyye, 1373/1945.   

Ca‘fer,  Kudâme bin.  Kitâbü’l-Harâc. Trc. Hüsaeyin Karaçanlu. Tahran: Neşr-i 

Elburz,1370. 

Çekenegi, Ali Rıza. Ferhengnâme-yi Tatbiki-yi Namha-yi Kadim ve Cedid-i Mekanha-yi 

Coğrafyay-i İran ve Nevahiy-i Mücavir. Çap-i Sevvom. Meşhet: İntişarat-i Astan-i 

Kuds-i Rezevi, 1387.  

Çelunger, Muhammed Ali. Kitapşinasi-yi Tovsifi-yi Coğrafyay-i Tarihi. İsfahan: İntişarat-i 

Sazıman-i Ferheng-i Tefrih-i Şehrdariy-i İsfahan, 1385.  

Hâfız Ebrû, Şihhabeddin Abdullah Hâfî.  Coğrafya-yi Hâfız-i Ebrû. Cild-i Evvel. Tsh: 

Sadık Seccadi. Tahran: Miras-i Mektub,1375. 

Hârezmî, Ebu Cafer Muhammed bin Musa. Kitab-i Suret’ul Arz min el Mudun vel Cibal vel 

Bahhar vel Cezair vel Enhar. İstahracuhu: Ebu Cafer Muhammed bin Musa el Hârezmî 

min Kitab-i Coğrafya Ellezi Ellefehu Batlamyus el Galuziyyi. Tsh. Hans Fun Mujik. 

Viyana: Adolf Holzhuzum Matbaası, 1926.  

Hemdanî, Ebu Muhammed Hasan bin Ahmed bin Davud. Kitab-i Sıfatu Ceziret’ul Arab li 

Hemdanî, Tsh: Muhammed bin Abdullah bin Belihed en Necdi. Basra: Matbaay-i 

Saadet,1953. 

Hemedani/Ahmed Tusî, Muhammed İbn Muhammed. Acayibnâme. Bazhaniy-i Mutun: 

Cafer Muderris Sadigi. Tahran: Neşr-i Merkez, 1375. 



 
65 

Hududu’l âlem Mine’l Meşrik ile’l Mağrib. Telif Şode: 372 hicri. Tsh. Menuçehr Sütude. 

Tahran: Kitaphaney-i Tahuri, 1362.  

Nasır Hüsrev Kubadiyani Mervezi, Sefername.  Tsh. Muhammed Debir Siyagi. Tahran: 

İntişarat-i Zuvvar, 1369. 

İbn Fakih Hemedânî, Ebi Bekir Ahmed bin Muhammed. Muhtasar-i Kitab-i el buldan. 

Beyrut: Daru’l İhyayi Turas el- Arabi, 1408/1988.  

İbn Havkal, Ebi Kasım bin Nusaybî. Kitab-i Suret’ul Arz. Beyrut: Menşurat-i Dar’ul 

Mekteb’ul Hayat,1996. 

İbn Hurdâzbih, Mesâlik ve Mesalik. Tsh. Said Hakrengi. Mukaddime: Andre Mikel.  

Tahran: Müessesey-i Tahkikat-i Miras-i Milel, 1371. 

İbn Macit, Şihabeddin Ahmed. Fevaid fi Usul-i İlm’ul Bahr ve’l Kavaid ve’l Eraciz ve’l Kasaid. 

Tsh: Gabriel Ferrand. Paris: Kitabhaney –i Şarg Şinasi Polgerdner, 1921-1923. 

İbn Rüste, Ağlak‘un nefîse. Trc. Hüseyin Karaçanlu, Tahran: Emir Kebir, 1380. 

İbnu’l Belhî, Farsnâme. Trc. Mansur Restgar Fesai. Şiraz: Bunyad-i Fars Şinasi, 1374. 

İbnu’l Belhî, Parsnâme. Tsh: Gay Lestrenc-Raynol Alen Nikolsan. Tahran: Donyay-i 

Kitab, 1363. 

İstahrî, Ebu İshak. Memâlik ve Mesâlik. Trc. Muhammed bin Esad bin Abdullah Tusteri- 

İrej Efşar, Tahran: Mavkufat-i Mahmud Efşar, 1373. 

Kandemir,  Yaşar. ‘’Fezâil’. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Ankara: TDV 

Yayınları,1998, 12/ 529-531. 

Karckosfki, İgnati Yulyanoviç. Tarih-i Neveştehay-i Coğrafya der Cihan-i İslam, Trc. Ebul 

Kasım Payende. Tahran: İlmi ve Ferhengi, 1379. 

Kazvinî, Hamidullah Müstafî, Nuzhet’ul Kulub. Tsh: Muhamemd Debir Siyagi. Tahran: 

Hadis-i Emruz, 1381. 

Kazvinî, İmam Âlim Zekeyriyya bin Mahmud. Acayib’ul Makhlugat ve Garayib’ul 

Mevcudat. Thk: Muhammed bin Yusuf Gazi. Kahire, Mektebet’us-Segafet’ud-

Diniyye, 2006.  

Kazvinî, Zekeriyya bin Muhammed. Asar’ul Bilad ve Ahbar’ul İbad. Trc: Abdurrahman 

Şerefkendi. Tahran: İntişarat-i İlmi-yi Endişey-i Cevan, 1366.  

Kerhî/Kerecî, Ebu Bekir Mahammet bin el Hasan el Hasib.  el Kitabu’l Enbat el Miyah el 

Hafiyye. Haydarabad Dekken: Dairet’ul Mearifi Osmaniyye, 1309.  

Klaval, Pool. Tarih-i Coğrafya. Trc. Sirus Sehami. Meşhed: İntişarat-i Muhakkik, 1385. 

Lestrenc, Coğrafya-i Tarih-i Serzeminhay-i Hilafet-i Şargi. Trc. Mahmud İrfani. Tahran, İlmi 

ve Ferhengi, 1377. 

Lonbard, Moris.-Nasırı Tahiri, Abdullah. Coğrafya-yi tarih-i cihan-i İslam der çahar garn-i 

nohsot. Tahran: Pejuheşgedey-i Tarh-i İslam, 1390. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/m-yasar-kandemir


 
66 

Makdisî, Abdullah Muhammad bin Ahmed.  Ahsen’ut Tekasim fi Marifet’il Ekalim. trc: Ali 

Nagi Munzevî. Bahş-i Evvel. Tahran: Şirket-i Muallifan ve Muterciman-i İran, 

1361. 

Makbul, Ahmed- Teşner, Frantes. Tarihçey-i Coğrafya der Temeddun-i İslami. Trc. 

Muhammed Hasan Genci. Tahran: Bunya-i Dairet’ul Mearif-i İslam, 1375. 

Minorski, Wlademir. Sefernamey-i Ebu Dulef der İran. trc: Seyyid Ebul Fazl Tabatabai. 

Tahran, İntşarat-i Ferheng-i İran Zemin, 1342. 

Neynuri, Abdulhamid. Sehm-i Erzeşemnd-i İran der ferheng-i cihan. Tahran: Encümen-i 

Asar ve Mefahir-i Ferhengi, 1377. 

Özel, Ahmet. ‘’Kıble’’.  Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (Ankara: TDV 

Yayınları, 2022), 25/368-369. 

Planhol, Javiye. Mebaniy-i Coğrafyay-i Tarih-i İslam. Trc. Abdullah Nasıri Tahrir. Tahran: 

Pejuheşkedey-i Tarih-i İslam, 1390. 

Rahimi, Gulam Hüseyin. Terazuhayi Kereci, Risale-i Der Fenn-i İstihrac-i Abhay-i Zir-i Sathi. 

Tahran: Sazıman-i Esnad-i Kitaphaney-i Milli, 1389. 

Refiî, Hasan Rıda. Nakş-i Coğrafyadana-i Muelman-i İrani der Tovsiey-i İlm-i Coğrafya. 

Tahran: Pejuheşhay-i Coğrafyay-i şomareyi 59, bahar 1386, 95-114.  

Sezgin, Fuad. Muhtarat-i min el Coğrafiyye Riyaziyye el Kartografiyye i’nd el Arab vel 

Muslimin ve İstimraruha fil Ğarb. Frankfurt: 1421.  

Şekui, Hüseyn. Coğrafya-yi karbordi ve mektebha-yi coğrafya. Çap-i Pencom. Meşhet: Beh 

Neşr, Astan-i Kuds-i Razevi, 1385.  

Taligat ber Hududu’l Âlem Mine’l Meşrik ile’l Mağrib, Telif şode: hicri 371, Müellif 

Naşinakhte. Mukaddime. V.Bartol, Talikat. V.Minorski, Trc. Mir Huseyn Şah, 

Tsh. Meryem Mir Ahmedi- Gulam Rıza Verehram, çap-i Dovvom, Tahran: 

Danişgah-i ez Zehra, 1383. 

Yakubî, Ahmed bin Ebi Vazih. Buldan. Trc. Muhammed İbrahim Ayeti. Tahran: İntişart-

i İlm-i ve Ferhengi,1381. 

   

 

https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/m-yasar-kandemir


67 

 

NUR HADİSİNİN METİN VE SENET YÖNÜNDEN 

TENKİDİ 

Hasan SELAM  

Şırnak Üniversitesi 

 

 

Giriş 

İslâm düşünce tarihinde Hz. Peygamber’in (sas) “nurdan yaratıldığı” meselesi hem 

Şiî hadis literatüründe hem de kelâmî–felsefî ve tasavvufî geleneklerde derin yankılar 

uyandırmıştır. Bu anlayış, genel olarak “Nûr-i Muhammedî” veya daha sistematik bir 

ifade ile “Hakîkat-i Muhammediyye” doktrini olarak zikredilir. Rivayetlerde bu nurun 

yaratılışın başlangıcı, bütün varlıkların kaynağı ve ilâhî bilginin aracı olduğu ifade 

edilir. Söz konusu öğreti, özellikle erken dönem Şiî hadis külliyatında güçlü bir şekilde 

vurgulanmıştır. Bu rivayetlerde Hz. Peygamber (sas) ve Ehl-i Beyti, Allah’ın ilk yarattığı 

“nûrî varlıklar” olarak tasvir edilir; dolayısıyla ontolojik olarak yaratılmış âlemin en 

yüce ve asıl cevherini teşkil ederler.1  

Çalışmamız, erken Şiî kaynaklarda yer alan bu rivayetlerin metin, anlam ve işlev 

yönlerinden analizini hedeflemektedir. İnceleme, üç ana kaynağa dayanmaktadır: 

Küleynî’nin el-Kâfî, Saffâr el-Kummî’nin Baṣâʾirü’d-Derecât ve el-Meclisî’nin Bihâru’l-

Envâr ile Mirâtu’l-‘ukûl, adlı eserleri. Bu üç Şiî hadis âlimi ve eserleri, Şiî rivayet tarihinin 

üç ayrı dönemini temsil ederler: Derleme, tasnif ve tefsir- şerh safhaları. 

Bu rivayetlerin yalnızca metafizik bir inanç ifadesi değil, aynı zamanda imamet 

doktrininin kozmolojik temellendirilmesi olduğunu göstermektir. Ayrıca bu düşünce, 

İslâm felsefesi (İbn-i Sînâ, Suhreverdî) ve tasavvuf (İbn-i Arabî, Hallac-ı Mansûr vb.) 

içerisindeki yankılarına işaret etmektedir. 

Bu rivayetlerin aslının Şîa hadis kitaplarına dayandığına inandığımız için, önce Şîa 

hadis kitaplarında Nur-i Muhammed ile ilgili rivayetleri serdetmeye çalışacağız. Ayrıca 

bu rivayetlerin sıhhati ile ilgili Şîa hadis âlimlerinin görüşlerine kısaca değineceğiz. 

Daha sonra Ehl-i Sünnet âlimlerinden Abdurrazzak es-San‘ânî’nin Musannef’inde tahriç 

ettiği iddia edilen Câbir b. Abdullah’ın (ra) rivayetini, senet ve metin yönünden kısaca 

tahlil etmeye çalışacağız.  

Şîa ve Ehl-i Sünnet’e intisap eden, özellikle mutasavvıfların bir kısmı, Yüce Allah’ın 

(cc) kâinatta ilk yarattığının Muhammed’in (sas) nûru olduğuna, kâinat ve içindekilerin 

                                                      

1 Amir Moezzi, M. A. (1994). “The Divine Light of the İmames.” İn The Spirituality of Shi’i İslam. London: 

I.B. Tauris, s. 35-40. 



68 

 

aslını teşkil ettiğine inanırlar. İtikatlarına göre, Muhammed (sas) olmasaydı Yüce Allah 

mahlûkattan hiçbir şeyi yaratmayacaktı. Bu konudaki dayanakları ise, Abdurrazzak b. 

Hemmâm’ın, Câbir b. Abdullah tarikiyle Rasûlullah’a (sas) nispet ettiği rivayettir. Câbir 

b. Abdullah (ra) Rasûlullâh’a (sas): “Ey Allah'ın Rasûlü! Anam babam sana feda olsun, 

Allah'ın her şeyden önce ilk yarattığı şeyi bana söyler misiniz?” diye sorar. Rivayete göre 

Rasûlullâh (sas), şu cevabı verir: "Ey Câbir! Allah her şeyden önce, senin peygamberinin 

nurunu kendi nurundan yarattı. Her şeyi ondan (Peygamber’in nurundan) yarattı. Her 

hayırlı şeyi ondan yarattı.” Bu rivayetin bazı tariklerinde, “Daha sonra her şeyi ondan 

yarattı.” ifadesi geçiyor. Söz konusu nur on kısma ayrılmıştır. Kâinatın her bir nevi ve 

bölümü bu nurun on kısmından birinden yaratılmıştır. Kâinatın yaratılışından ve ilk 

yaratılanın ne olduğunu ele alan bu rivayetin senet, metin, akıl ve itikadî yönden ele 

alınıp tahlil edilmesi gerektiği inancı bizlerde oluştu. Rivayeti tahlil ederken, tasavvuf 

ve Şîa hadis kaynaklarında geçen ilgili rivayetlere de işaret edeceğiz. Bu şekilde Şîa ile 

Tasavvuf arasındaki etkileşime de ışık tutmuş olacağız. Öte yandan Tasavvuf 

kitaplarında azımsanmayacak kadar Şiî rivayetlerin olduğu, bu rivayetlere itibar 

edildiği gerçeği de gözler önüne serilmiş olacaktır. Şunu da ifade edelim ki eğer 

gerçekten bu rivayet Abdurrazzak’ın Musannef’inde olduğu ispatlanırsa, zikredilen 

Musannef’te mevzu hadislerin olduğu gerçeği ortaya çıkmış olacak. Bu ise Musannef’in 

müellifi Abdurrazzak için ciddi bir nakisa olarak kabul edilecektir. Bu duruma işaretle 

İbn Hacer el-Askalânî şu tespiti yapmıştır: ‘Şüphesiz (Abdurrazak) Musannef’i tehlikesi 

büyük haberleri içermektedir.”2 İbn Hacer’in bu ifadesinden, rivayetin mevzu olduğuna 

inandığı anlaşılmaktadır. Şunu da ifade edelim ki son dönemlerde Hindistan’da basılan 

Abdurrazzak’ın Musannef’inde bu rivayete yer verilmiştir. Söz konusu rivayetin 

sonradan Abdurrazzak’ın Musannef’ine eklendiğini ileri süren hadis âlimleri vardır. 

Ancak Ehl-i Sünnetin hadis kaynaklarında geçtiği iddia edilen Câbir b. abdullah’ın (ra) 

hadisine geçmeden önce Şîa hadis kitaplarında konumuzla alakalı rivayetlere göz 

atacağız.  

Rivayetlerin Metin ve Senet Analizi: “Nûrdan Yaratılış”ın Şiî Hadislerdeki 

Temsili. 

el-Kâfî: İmamların “Nûr-i Azamet”ten Yaratılışı. 

Şiî hadis kitaplarında Kur’ân’a aykırı oluğu için tenkit edilmiş olan hadislerin bir 

kısmı Hz. Peygamber (sas) ile Ehl-i Beyt’in yaratılışı ile ilgili hadislerdir. Bu hadislere 

kitaplarında geniş yer veren mütekaddimîn Şiî âlimlerin başında Ebû Ca‘fer 

Muhammed b. el-Hasen b. Ferrûh es-Saffâr el-Kummî (ö. 290/903) ile öğrencisi Ebû 

Ca‘fer Muhammed b. Ya‘kūb b. İshâk el-Küleynî er-Râzî (ö. 329/941) gelmektedir. Aynı 

şekilde müteahhirîn Şiî âlimleri de kitaplarında söz konusu rivayetlere geniş yer 

vermişlerdir. Buna örnek olarak Muhammed Bâkır b. Muhammed Takī b. Maksûd Alî 

el-Meclisî (ö. 1110/1698-99) ve kitabı Biharu’l-Envâr’ı vermemiz yerinde olacaktır. Şia 

                                                      

2 eş-Şenkîtî, Muhammed Abdulkadir, Tenbîhu’l-huzzâk Alâ Butlân Mâ Şâ‘e Beyne el-Enâm Min Hadîsi 

en-Nûr el-Mensûb Li Musannef Abdurrazzâk, (Medine-i Münevvere: Matâbi’ el-Câmiatu el-İslâmiyye 

Bilmedineti el-Munevvere, İkinci Baskı, 1390/1970), s. 10. 

 



69 

 

hadis kitapları arasında en sahih kabul edilen kitap olması ve mütekaddimûndan 

sayılmasından hareketle, önce el-Kâfî’deki rivayetlerden bir kısmını serdetmeye 

çalışacağız.  Aynı zamanda rivayetlerin senet ve metin yönünden kritiğini yapmaya 

çalışacağız. Hadislerin kritiğini yaparken Şiî hadisçilerin cerh ve ta’diliyle iktifa edip, 

Ehl-i Sünnet âlimlerinin görüşlerinden sarf-ı nazar edeceğiz. Küleynî’nin el-Kâfî adlı 

eserinde, “Kitâbu’l-Ḥucce” bölümünde İmam Ca‘fer es-Sâdık’tan nakledilen bazı 

rivayetler şunlardır:      

يسى بن عبيد، عن محمد بن شعيب، عن عمران بن إسحاق مد بن محمد، عن محمد بن الحسن، عن محمد بن عأح -1

ه، ثم صور خلقنا الزعفراني، عن محمد بن مروان، عن أبي عبدالله عليه السلام قال: سمعته يقول: إن الله خلقنا من نور عظمت

ي مثل الذي فلاحد من طينة مخزونة مكنونة من تحت العرش، فأسكن ذلك النور فيه، فكنا نحن خلقا وبشرا نورانيين لم يجعل 

م يجعل الله لاحد في خلقنا منه نصيبا، وخلق أرواح شيعتنا من طينتنا و أبدانهم من طينة مخزونة مكنونة أسفل من ذلك الطينة ول

لنار. امثل الذي خلقهم منه نصيبا إلا للانبياء، ولذلك صرنا نحن وهم: الناس، وصار سائر الناس همج، للنار وإلى   

Ahmed b. Muhammed Muhammed b. el-Hasan  Muhammed b. İsa b. ‘Ubeyd  

Muhammed b. Şuayb  İmran b. İshak ez-Za’ferânî  Muhammed b. Mervân, Ebû 

Abdullah Ca’fer es-Sâdık’ın (as) şöyle dediğini işittiğini söylemiştir:  

 “Şüphesiz Allah (cc) bizi, kendi azametinin nûrundan yarattı. Ardından, bizim 

suretimizi Arş’ın altından alınmış, saklı ve muhafaza edilmiş bir balçıktan şekillendirdi. 

Daha sonra o nûru bu balçığın içine yerleştirdi. Böylece biz hem yaratılmış hem de beşer 

suretinde nûrânî varlıklar olduk. Allah, bizi yarattığı şeyden yaratılış bakımından hiç 

kimseye bir pay vermedi. Allah, Şiîlerimizin ruhlarını bizim öz balçığımızdan, 

bedenlerini ise o balçıktan daha aşağı derecede bulunan, yine saklı ve muhafaza edilmiş 

bir balçıktan yarattı. Allah, onların yaratıldığı bu özden de peygamberler dışında hiç 

kimseye bir nasip vermedi. İşte bu sebeple biz ve Şiîlerimiz, ‘insanlar’ olduk; diğer 

insanlar ise karışık, başıboş, vahşi, ayak takımı topluluklar (hemec) olup cehennem için 

ve cehenneme doğru var edilmişlerdir.”3 

Hadisin senet yönünden kritiği 

Muhammed Bâkır el-Meclisî, bu rivayetin meçhul ve zayıf olduğunu söylemiştir.4 

Aynı şekilde el-Burkaî (ö. 1414/1992) de hadisin senet ve metin açısından zayıf, hatta 

uydurma olduğunu ifade etmiştir.5  

Küleynî’nin el-Kâfî’de tahriç ettiği ikinci rivayet ise şudur:    

بنا، عن أحمد بن محمد، عن أبي يحيى الواسطي، عن بعض أصحابنا عن أبي عبدالله عليه السلام قال: إن عدة من أصحا -2

ن أجل ذلك الله خلقنا من عليين وخلق أرواحنا من فوق ذلك وخلق أرواح شيعتنا من عليين وخلق أجسادهم من دون ذلك، فم

بة بيننا وبينهم وقلوبهم تحن إليناالقرا  

Bir grup arkadaşımızdan Ahmed b. Muhammed Ebû Yahyâ el-Vâsitî  O da 

bazı arkadaşlarımız, Ebû Abdullah’ın (as) şöyle dediğini rivayet etmişlerdir:  

                                                      

3 Küleynî, el-Kâfî, c.1, s. 390, Kitâbu’l-Hucce, Bâbu Halki Abdâni’l-E’immati ve Arvâhihim va Kulûbihim. 
4  el-Meclisî, Muhammed Bâkır, Mirâtu’l-‘Ukû fî Şerhi Ahbâri Âl er-Rasûl, (Tahran: Dâr el-Kutub el-

İslâmiyye, İkinci Baskı, 1404/1983), c.4, s. 272. 
5 el-Burkaî, Âyetullah Seyyid Ebu’l-fadl b. er-Rıda el-Burka’î el-Kummî, (Kesru’s-Sanem) Ardu Ahbâr el-

Usûl alâ el-Kur’ân ve’l-‘Ukûl Dirâse Nakdiyye Şâmile Liahâdîs Usûl el-Kâfî, Tercüme ve Tahkik: Sa’d 

Rustem (yy: Dâru’l-Akîde li’n-Neşri ve’t-Tevzî’, 1434/2013), c.2, s. 716. 



70 

 

“Şüphesiz Allah bizi, ʿİlliyyîn’den (yücelerin yücesinden) yarattı; ruhlarımızı ise 

onun da üstünden yarattı. Allah, Şiîlerimizin ruhlarını ʿ İlliyyîn’den, bedenlerini ise onun 

altındaki bir dereceden yarattı. İşte bu sebeple aramızda (İmamlarla Şiîleri arasında) bir 

yakınlık bağı vardır; kalpleri bize karşı derin bir özlem ve sevgiyle meyleder.’”6 

Hadisin senet ve metin yönünden değerlendirilmesi. 

el-Meclisî, bu rivayetin de meçhul olduğunu söylemiştir. Dolayısıyla ona göre rivayet 

zayıftır.7 Küleynî, hadisi ‘İddetun min ashabinâ’ sigasıyla rivayet etmiştir. Dolayısıyla 

Rivayet muallak ve senedinde inkıta vardır. Her ne kadar Şîa hadis âlimleri bu 

“İddelerde” geçen râvîlerin isimlerini ve kimler olduklarını açıklamaya çalışmışlarsa da 

kanaatimize göre bu râviler meçhuldürler. Çünkü iddelerden kimlerin kastedildiğine 

dair Küleynî’ye nispet edilen açıklama, sadece bir iddiadan ibarettir. Ona ait olduğu ileri 

sürülen ifadeler, Küleynî’nin el-Kâfî’sinde geçmediği gibi, diğer eserlerinde de geçtiğine 

dair bir kanıt yoktur.8 Araştırmamıza göre Küleynî, el-Kâfî’de 3002 yerde, “idde” 

vasıtasıyla hadis rivayet etmiştir. Senetlerdeki meçhul râvilerden dolayı bu hadislerin 

muallak-munkatı’ ve zayıf addedilmesi gerekmektedir. Bu itibarla, konumuzun esasını 

teşkil eden hadisin de senet yönünden zayıf olması icap etmektedir.  

el-Burkaî de hadisin zayıf olduğunu söylemiştir. Rivayette dikkatlerden kaçmaması 

gerektiğine inandığımız bir husus vardır. O da İmamların Şîası için takdir edilen 

makamdır. İmamlarla beraber onların ruh ve bedenleri, diğer sair insanlarınkinden 

üstün tutulmuştur. Yani onların yaradılışları diğer insanlarınkinden farklı ve üstündür.9 

Bu ise bize Yahudi inanışındaki üstünlük taslama düşüncesinin benzerinin Şîa’da da var 

olduğunu göstermektedir. Zira Yahudi itikadına göre, insan babasının özünden 

yaratıldığı gibi, Yahudi de Allah’ın özü ve unsurundan yaratılmıştır. Allah onları 

nûrdan yaratmış ve diğer insanlardan üstündürler. Yahudi olmayanlar ise cehennem 

ehlidirler.10 Bu rivayetlerde Şîa için de benzer şeylerin söylendiği görülmekte, onların 

cennetlik diğer insanların ise cehennemlik oldukları vurgulanmaktadır. 

el-Kâfî’de konumuzla ilgili olan diğer bir rivayette şudur:  

لي بن ععلي بن إبراهيم، عن علي بن حسان، ومحمد بن يحيى، عن سلمة بن الخطاب وغيره، عن علي بن حسان، عن  -3

نهرا دون عرشه  ال: قال أمير المؤمنين عليه السلام: إن للهعطية، عن علي بن رئاب رفعه إلى أمير المؤمنين عليه السلام ق

عشر طينات،  ودون النهر الذي دون عرشه نور نوره وإن في حافتي النهر روحين مخلوقين: روح القدس وروح من أمره وإن لله

خ فيه من له إلا نفخمسة من الجنة وخمسة من الارض، ففسر الجنان وفسر الارض، ثم قال: ما من نبي ولا ملك من بعده جب

لجبل فقال: الخلق إحدى الروحين وجعل النبي صلى الله عليه وآله من إحدى الطينتين، قلت لابي الحسن الاول عليه السلام ما ا

 غيرنا أهل البيت، فإن الله عزوجل خلقنا من العشر طينات ونفخ فينا من الروحين جميعا فأطيب بها طيبا.

                                                      

6 Küleynî, el-Kâfî, c.1, s.  
7 el-Meclisî, Bakır, Mirâtu’l-‘Ukûl…, c.1, s. 271. 
8 Selam, Hasan, Küleynî’nin el-Kâfî’sine Şîa Eleştirisi, (İstanbul: Kitap Dünyası, Birinci Baskı, İstanbul 

2023), s. 186. 
9 Bûlis Hennâ Mes‘ed, Hemeciyyetu Teâlim el-Yehûd, (Beyrut: el-Mektebetu el-İslâmî, İkinci Baskı, 

1403/1983), s. 54-56. 
10 Bûlis Hennâ Mes‘ed, Hemeciyyetu Teâlim el-Yehûd, s. 58-59. 



71 

 

Ali b. İbrâhîm  Ali b. Hassân  Muhammed b. Yahyâ  Seleme b. Hattâb ve 

diğerleri  Ali b. Hassân  Ali b. ‘Atiyye  Ali b. Ri’âb’dan rivayetle, isnadını Emîru’l-

Mü’minîn’e (as) refederek nakleder. Emîru’l-Mü’minîn (as) şöyle dedi: 

“Şüphesiz Allah’ın Arş’ının altında bir nehir vardır; bu nehirden daha aşağıda, 

nûrunun nûru olan başka bir nehir daha bulunmaktadır. Bu nehrin iki kenarında 

yaratılmış iki ruh vardır: Rûhu’l-Kudüs ve Rûhun min emrihi (emrinden olan ruh). 

Allah’ın on çeşit طينات      tînât (yaratılış hamuru/çamur/balçık) vardır: Beşi cennet kökenli, 

beşi yeryüzündendir. (İmam) bu cennet menşeli ve yeryüzü menşeli tînâtları 

açıklamıştır. Sonra şöyle buyurmuştur: ‘Hiçbir peygamber veya melek yoktur ki, 

yaratılışında bu iki ruhtan birinden üflenmiş olmasın. Rasûlullah (sas) ise bu iki tînâttan 

birinden yaratılmıştır.’”  

Râvî der ki: “Ben, Ebû’l-Hasan el-Evvel’e (as) sordum: ‘Burada geçen el-Cibil (الجبل) 

nedir?’” İmam (as) şöyle buyurdu: “Cibil (yaratılış, varlık kastedilmektedir) biz Ehl-i 

Beyt’ten başkasıdır. Çünkü yüce Allah bizleri bu on tînâttan yaratmış, bize her iki ruhtan 

da üflemiştir. Böylece bizim yaratılışımızı bu iki ruhla güzelleştirmiştir.”11 

Rivayetin senet ve metin açısından değerlendirilmesi: 

Muhammed Bâkır el-Meclisî bu rivayetin son tarafının meçhul olduğunu söyleyerek 

zayıf olduğuna işaret etmiştir.12 Rivayet, yaratılışın kozmik düzeyde açıklanışına dair 

erken dönem İmamî literatürdeki örneklerden biridir. Rivayet, “nûr”, “ruh” ve “tînât” 

kavramlarını teolojik bir hiyerarşi içinde düzenlemekte; Allah, Arş, nûr, ruhlar ve 

yaratılış malzemesi (tînât) arasında metafizik bir silsile kurmaktadır. Rivayetin sonunda 

Ehl-i Beyt’in ontolojik olarak diğer varlıklardan üstün bir konumda yaratıldığı fikri 

açıkça ifade edilmekte, bu da Şiî antropolojinin ve imamet doktrininin kozmolojik 

temellerini göstermektedir. Benimsenen bu anlayış ise Kur’ân ve sahih sünnete 

aykırıdır. Zira insanlara üstünlük sağlayan takvadan başka bir şey değildir.13 

عيل، عن أبي حمزة دة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن خالد، عن أبي نهشل قال: حدثني محمد بن إسماع -4

ا، وخلق أبدانهم من الثمالي قال: سمعت أبا جعفر عليه السلام يقول: إن الله خلقنا من أعلى عليين وخلق قلوب شيعتنا مما خلقن

ين * وما أدراك ما عليون دون ذلك، فقلوبهم تهوي إلينا، لانها خلقت مما خلقنا، ثم تلا هذه الآية: " كلا إن كتاب الابرار لفي علي

لك، فقلوبهم ذ* كتاب مرقوم يشهده المقربون " و خلق عدونا من سجين وخلق قلوب شيعتهم مما خلقهم منه، وأبدانهم من دون 

ا سجين * كتاب متهوي إليهم، لانها خلقت مما خلقوا منه، ثم تلا هذه الآية: " كلا إن كتاب الفجار لفي سجين * وما أدراك 

 مرقوم".

4- Bir grup arkadaşımızdan Ahmed b. Muhammed  Muhammed b. Hâlid  Ebû 

Nehşel Muhammed b. İsmâ‘îl  Ebû Hamza es-Sümâlî’den rivayet etmiştir. Ebû 

Hamza şöyle der: İmam Ebû Ca‘fer’i (as) şöyle dediğini işittim:  

“Şüphesiz Allah bizi A‘lâ ʿİlliyyîn’den yarattı; Şiîlerimizin kalplerini de bizi yarattığı 

şeyden yarattı; bedenlerini ise bunun altındaki bir dereceden yarattı. Bu sebeple kalpleri 

                                                      

11 es-Saffâr, Ebû Cafer Muhammed b. el-Hasan b. Farrûh, Basâiru’d-derecât fî Fadâil Âl Muhammed (as), 

thk. Muessesetu el-İmâm el-Mehdî, (Kum: İtimat Matbaası, Birinci Baskı, ts.), c. 1, s. 36; Küleynî, el-Kâfî, c. 

1, s. 389; el-Âmilî, Ali el-Kûrânî, el-İntisâr Munazarât eş-Şîa fî Şebeketi el-İntirnit, (yy: Dâru’s-sîra, Birinci 

Baskı, 1421/2000), c.4, s. 207-208; el-Meclisî, Bihâru’l-envâr…, (Beyrut: Muessestü’l-vefâ’, ts.), c.25, s. 49.  
12 el-Meclisî, Mirâtu’l-‘ukûl, c. 4, s. 273. 
13 Hucurât, 49/13;  



72 

 

bize yönelir (bize meyleder); çünkü onların kalpleri, bizim yaratıldığımız özden 

yaratılmıştır.” Sonra şu ayeti okudu: “Hayır! Şüphesiz iyilerin kitabı ʿİlliyyîn’dedir. 

ʿİlliyyîn’in ne olduğunu sen nereden bileceksin! Yazılmış bir kitaptır; ona Allah’a yakın 

olanlar şahittirler.”14 

İmâm (as) devamla şöyle dedi: “Düşmanlarımızı ise Siccîn’den yarattı; onların 

Şiîlerinin kalplerini de kendilerini yarattığı şeyden yarattı; bedenlerini ise bunun 

altındaki bir dereceden yarattı. Bu sebeple kalpleri onlara yönelir; çünkü onların 

kalpleri, kendilerinin yaratıldığı özden yaratılmıştır.” Sonra şu ayeti okudu: “Hayır! 

Şüphesiz günahkârların kitabı Siccîn’dedir. Siccîn’in ne olduğunu sen nereden 

bileceksin! Yazılmış bir kitaptır.”15 

Rivayetin senet ve metin açısından değerlendirilmesi 

el-Meclisî, bu rivayetin de meçhul olduğunu söyleyerek zayıf olduğuna 

hükmetmiştir.16 Rivayet, erken dönem İmamî literatürde yer alan ontolojik ayrım 

öğretisini açık bir biçimde yansıtmaktadır. Rivayette geçen “ʿİlliyyûn” ve “Siccîn” 

terimleri, el-Mutaffifîn sûresindeki Kur’ânî kavramlara dayandırılmış olup, rivayete 

göre İmam Muhammed el-Bâkır tarafından kozmolojik ve antropolojik bir bağlamda 

yeniden yorumlanmıştır.  

Metinde iki zıt yaratılış düzlemi tasvir edilir: ʿİlliyyûn (yüksek âlem), ilahî nur ve saf 

hakikatin kaynağı olarak, Ehl-i Beyt ve onların sadık takipçileriyle özdeşleştirilmiştir. 

Siccîn (alçak âlem) ise, manevî karanlığın, zulmün ve düşmanlığın kaynağı olarak 

tanımlanmıştır. Ancak el-Burka’î’nin ifade ettiği gibi, el-Mutaffifîn sûresinde geçen 

‘İlliyyîn’ ile ‘Siccîn’ lafızlarıyla ilintilendirilmesi son derece yanlıştır. Çünkü ‘İlliyyîn’ ile 

‘Siccîn’ kelimeleri sayfa anlamındadır. ‘İlliyyîn’ sayfasından İmam ve Şîasının, ‘Siccîn’ 

sayfasından ise diğer insanların yaratıldığını iddia etmek son derece yanlıştır ve akılla 

izah edilemez.   

Şiî âlim el-Burkaî ‘Kesru’s-Sanem’ adlı eserinde el-Kâfî’de tahriç edilen ve İmamların 

yaradılışı ile ilgili rivayetlerin sahih olmadığını ve Kur’ân’a aykırı olduğunu delilleriyle 

açıklamaya çalışmıştır. Zira bu rivayetlerde imamlar hakkında guluv yani aşırılık vardır. 

Rivayetlerde, İmamların Yüce Allah’ın azametinin nûrundan ve a’lâ-i illiyyinden, diğer 

sair insanların ise siccin ve harap çamurundan yaratıldıkları iddia edilmektedir. Eğer 

durum iddia edildiği gibi olmuş olsaydı, yüce Allah (cc) Rasûlullah’ın (sas) insanlara 

şunu söylemesini emretmezdi: {قل انما انا بشر مثلكم} {Deki ben sizin gibi bir beşerim}.17 

Tersine (Ben sizden ayrı bir beşerim) demesi gerekirdi.18 el-Burka‘î devamla şunları 

                                                      

14 el-Mutaffifîn, 83/18-21. 
15 el-Mutaffifîn, 83/7-9. 
16 Küleynî, el-Kâfî, c. 1, s. 576; el-Meclisî, Mirâtu’l-‘Ukû fî Şerhi Ahbâri Âl er-Rasûl, (Tahran:Dâr el-Kutub 

el-İslâmiyye, İkinci Baskı, 1404/1983), c. 4, s. 277. 
17 el-Kehf, 110. 
18 el-Burkaî, Âyetullah Seyyid Ebu’l-fadl b. er-Rıda el-Burka’î el-Kummî, (KesruEs-Sanem) Ardu Ahbâr el-

Usûl alâ el-Kur’ân ve’l-‘Ukûl Dirâse Nakdiyye Şâmile Liahâdîs Usûl el-Kâfî, Tercüme ve Tahkik: Sa’d 

Rustem, (yy: Dâru’l-Akîde li’n-Neşri ve’t-Tevzî’, 1434/2013), c.2, s. 716. 



73 

 

söylemiştir: “Bu hadislerdeki en büyük rüsvalık ise iddianın şu âyetlere 

dayandırılmasıdır:  

{O gün insanlar, âlemlerin Rabbi için ayakta duracaklardır. Asla (Sandıkları gibi 

değil)! Hiç şüphesiz fâcirlerin kitabı, “Siccîn” dedir. Sen, “Siccin”in ne olduğunu 

nereden bileceksin? Yazılı bir kitaptır. O gün, yalanlayanların vay hâline! Onlar ki; Din 

Günü’nü/Hesap Günü’nü yalanlarlar. Oysa onu, ancak haddi aşan ve çokça günah 

işleyen yalanlar. Ayetlerimiz ona okunduğunda, “öncekilerin masalları” der. Asla 

(onların söylediği gibi değil)! Bilakis işledikleri (günahlar), kalplerinde pas tutmuş 

(hakkı anlamalarına engel olmuştur). Asla! Hiç şüphesiz onlar, o gün Rablerinden 

perdelenmişlerdir (O’nu göremeyeceklerdir). Sonra onlar, kesinlikle cehenneme 

gireceklerdir. Sonra (onlara:) “Bu, sizin yalanladığınız şeydir.” denir. Asla (sandıkları 

gibi değil)! Hiç şüphesiz, Ebrar olanların (çokça iyilik yapanların) kitabı, “İlliyyin”dedir. 

Sen, “İlliyyun”un ne olduğunu nereden bileceksin? Yazılı bir kitaptır. Onu, (Allah’a) 

yakınlaştırılmış olanlar müşahede ederler.}19 

el-Burkaî, bu hadisin uydurma olduğuna şu sözleriyle işaret etmektedir: Açıktır ki bu 

hadisi uyduran şahıs, Kur’ân hakkında cahil biridir. ‘es-Siccîn’nin’ yazılı bir sahife 

olduğunu bilmiyor. ‘’İliyyîn’in yüksek ve büyük bir makam, ‘Siccîn’nin ise fâcirlerin 

kendisinden yaratıldığı, hakir bir toprak olduğunu zannetmiş. Zikredilen hadislerde, 

Şiîler ile diğer sair insanların yaradılışları arasında fark olduğu ifade edilmiştir. Şiîlerin 

ruhları ‘’İliyyîn’den, diğer sair insanların ise ‘siccîn’dendir. Halbuki Kur’ân-ı Kerim 

insanların yaradılışları arasına fark koymamıştır. Bütün insanların fıtrat üzere 

yaratıldığını söylemiştir.20   

ينِ حَنيِف ِ ٱلهتیِ فَطَرَ ٱلنهاسَ عَليَۡهَاۚ لَا ࣰ  فأَقَمِۡ وَجۡهَكَ لِلد ِ ِۚ ذَٰ   اۚ فطِۡرَتَ ٱللَّه ينُ ٱلۡقيَ مُِ وَ  لِكَ ⁠ تبَۡدِيلَ لِخَلۡقِ ٱللَّه كِنه أكَۡثرََ ٱلنهاسِ ٱلد ِ  ـ مُونَ  لَا يعَۡلَ لَ   

{Hakka yönelen bir kimse olarak yüzünü dine çevir. Allah’ın insanları üzerinde 

yarattığı fıtrata sımsıkı tutun. Allah’ın yaratmasında hiçbir değiştirme yoktur. İşte bu 

dosdoğru dindir. Fakat insanların çoğu bilmezler.}21 

Bu konuda dikkatimizi çeken diğer bir husus ise, Küleynî’nin kendisi, bütün 

insanların tevhid fıtratı üzerine yaratıldığını ifade eden 5 hadise kitabında yer vermiştir. 

Bunun için ‘Fitratu’l-Halki alâ et-Tevhîd’22 başlığını açmıştır. Bu başlık altında rivayet 

ettiği hadisler, bütün insanların İslâm ve tevhid fıtratı üzerinde yaratıldıklarını, 

yaradılışları arasında bir farkın olmadığını ifade etmeye çalışmıştır. Burada ise Şîa ile 

diğer sair insanların yaradılışları arasında fark olduğunu söylüyor. Aradaki çelişki 

açıktır.   

Diğer taraftan bu hadisin de senedi ‘iddetun min ashabına’ ile başlamaktadır. 

Küleynî, bu iddelerde yer alan raviler hakkında bilgi vermemiş ve meçhul olarak 

                                                      

19 Mutaffifîn, 6-7. 
20 el-Burkaî, Kesru’s-Sanem, c.2, s.717. 
21 er-Rûm, 30/30. 
22 Küleynî, el-Kâfî, c. 2, s. 12. 



74 

 

kalmışlardır. Dolayısıyla bu rivayetlerin senetleri munkatı’ olduğundan zayıftır. 

Özellikle itikadî, gaybî, yaratılışla ilgili konularda delil olmaları mümkün değildir.23  

Ayrıca rivayet, insanın manevî yöneliminin (meveddet veya buğz) sırf iradî bir tercih 

değil, yaratılışsal temayülün sonucu olduğunu vurgular. (Yani insanın tercih etme 

şansının olmadığına işaret etmektedir). Bu temayülün kaynağı, kalplerin yaratıldığı 

“öz”dür. Böylece “kalplerin Ehl-i Beyt’e meyletmesi” kavramı, psikolojik veya 

toplumsal değil, ontolojik bir sevgi olarak tanımlanır.  

Sonuç olarak, bu rivayet hem Şîa’nın Kur’ân ayetlerini batınî tefsirine misal teşkil 

eder, hem de Şiî imamet doktrininde nur–çamur–kalp üçlüsünün manevi bağlamını 

ortaya koyar. Yukarda da ifade ettiğimiz gibi, imamlarının nurdan yaratıldığını ifade 

etmenin yanında, kendilerine de bir pay çıkararak tıpkı Yahudilikte olduğu gibi, diğer 

insanlardan üstün olduklarını ifade etmeye çalışmışlardır.  

Küleynî’nin konumuzla alakalı olarak kitabı el-Kâfî’de tahriç ettiği beşinci rivayet 

şudur:  

د، عن محمد بن الحسين، عن منصور بن العباس، عن صفوان بن يحيى، عن عبدالله بن مسكان، عن محمد أحمد بن محم -5

م الله، والله وعلما من عل ل: قال أبوعبدالله عليه السلام: يا أبا محمد إن عندنا والله سرا من سر الله،بن عبدالخالق وأبي بصير قا

لا استعبد بذلك أحدا وما يحتمله ملك مقرب ولا نبي مرسل ولا مؤمن امتحن الله قلبه للايمان والله ما كلف الله ذلك أحدا غيرنا 

ا بتبليغه، فلم نجد له موضعا ن علم الله، أمرنا الله بتبليغه، فبلغنا عن الله عزوجل ما أمرنغيرنا وإن عندنا سرا من سر الله وعلما م

م السلام ومن نور خلق ولا أهلا ولا حمالة يحتملونه حتى خلق الله لذلك أقواما، خلقوا من طينة خلق منها محمد وآله وذريته عليه

بليغه، فقبلوه و صنع منها محمدا وذريته، فبلغنا عن الله ما امرنا بتالله منه محمدا وذريته وصنعهم بفضل صنع رحمته التي 

نهم خلقوا من هذا لما كانوا أاحتملوا ذلك ]فبلغهم ذلك عنا فقبلوه واحتملوه[ وبلغهم ذكرنا فمالت قلوبهم إلى معرفتنا وحديثنا، فلولا 

اشمأزوا من ذلك ونفرت قلوبهم ر، فأمرنا أن نبلغهم كما بلغناهم وكذلك، لا والله ما احتملوه، ثم قال: إن الله خلق أقواما لجهنم والنا

لسانهم ببعض الحق،  وردوه علينا ولم يحتملوه وكذبوا به وقالوا ساحر كذاب، فطبع الله على قلوبهم وأنساهم ذلك، ثم أطلق الله

مرنا بالكف عنهم عبدالله في أرضه، فا فهم ينطقون به وقلوبهم منكرة، ليكون ذلك دفعا عن أوليائه وأهل طاعته ولولا ذلك ما

فع يده وبكى وقال: اللهم والستر والكتمان فاكتموا عمن أمر الله بالكف عنه واستروا عمن أمر الله بالستر والكتمان عنه، قال: ثم ر

إن أفجعتنا بهم لم تعبد  إن هؤلاء لشرذمة قليلون فاجعل محيانا محياهم ومماتنا مماتهم ولا تسلط عليهم عدوا لك فتفجعنا بهم، فانك

 أبدا في أرضك وصلى الله على محمد وآله وسلم تسليما.

5- Ahmed b. Muhammed  Muhammed b. el-Hüseyin  Mansûr b. el-‘Abbâs  

Safvân b. Yahyâ  Abdullah b. Miskân, Muhammed b. Abdi’l-Hâlık ve Ebû Basîr’den 

şunu rivayet eder: Ebû Abdullah (as) şöyle dedi:  

“Ey Ebû Muhammed! Allah’a yemin ederim ki bizim yanımızda Allah’ın sırrından 

bir sır ve Allah’ın ilminden bir ilim vardır. Vallahi, bu sırrı ne bir yakın melek taşıyabilir 

ne de bir gönderilmiş peygamber; hatta kalbi imanla sınanmış bir mümin dahi bunu 

kaldırıp üstlenemez. Allah, bu bilgiyi bizden başkasına yüklememiştir; bizi bu sırla 

sorumlu kılmış, bizden başkasını bununla mükellef kılmamıştır. Gerçekten bizde 

Allah’ın bir sırrından bir sır ve ilminden bir ilim vardır; Allah bunu tebliğ etmeyi bize 

emretmiştir. Biz de Allah’ın emrettiğini tebliğ ettik. Ancak (bu sırrı) taşıyacak bir yer, 

uygun bir muhatap veya kaldırabilecek bir kimse bulamadık. Nihayet Allah, bu sır ve 

ilmi taşıyacak bazı kimseler yarattı. Onları, Muhammed (sas), Âl-i Muhammed ve 

onların zürriyetinin yaratıldığı tînât’tan yarattı; onları, Allah’ın (cc) Muhammed (sas) ve 

zürriyetini yarattığı nurdan var etti; onları, Muhammed (sas) ve Ehl-i Beyt’inin 

                                                      

23 Selam, Hasan, Küleynî’nin el-Kâfî’sine Şîa Eleştirisi, (İstanbul: Kitap Dünyası, Birinci Baskı, 2023), s. 186. 



75 

 

yaratıldığı rahmetin fazlıyla şekillendirdi. Böylece biz, Allah’ın bize tebliğini emrettiği 

şeyi onlara ulaştırdık; onlar da bunu kabul ettiler ve sorumluluğu üstlendiler. Bizim 

tebliğimiz kendilerine ulaştığında, kalpleri bize ve bizim marifetimize yöneldi. Vallahi, 

eğer onlar bu özden yaratılmış olmasalardı, bunu asla kabul edemezlerdi; hayır, Allah’a 

yemin ederim ki, dayanamazlardı. Yine Allah, bir kısım kimseleri de cehennem ve ateş 

için yarattı. Biz, onlara da (hakikati) tebliğ etmekle emrolunduk; onlara da bildirdik. 

Ancak onlar bundan tiksindiler ve kalpleri nefret etti, tebliğimizi reddettiler, onu bize 

geri çevirdiler ve bunu taşıyamadılar. Karşı çıkıp: ‘Bu sihirbazdır, yalancıdır!’ dediler. 

Bunun üzerine Allah onların kalplerini mühürledi, onlara unutturdu. Ancak Allah, 

dilediği kadar bir hakkı dilleriyle söylemelerine izin verdi; böylece dilleriyle gerçeği 

söyleseler de kalpleri onu inkâr eder. Bu durum, Allah’ın dostlarını ve itaatkâr kullarını 

korumak içindir. Eğer bu olmasaydı, yeryüzünde Allah’a ibadet eden kimse kalmazdı. 

Bu sebeple Allah bize (onlar hakkında) ‘sükûnet ve gizlilikle davranmamızı’ emretti. Siz 

de Allah’ın kime karşı sükûnetle davranmamızı emrettiğini bilip, o kimselere karşı 

gizliliğinizi koruyun; Allah’ın örtmeyi emrettiği kimseler hakkında (hakikati) gizleyin.”  

Rivâyet şöyle devam eder: “(İmam) sonra elini (semaya) kaldırdı, ağlayarak dedi ki: 

‘Allah’ım! Şüphesiz bunlar (yani bizim hakikatimizi taşıyanlar) sayıca az bir topluluktur. 

Onların diriliğini bizim diriliğimiz, ölümlerini bizim ölümümüz kıl. Onların üzerine 

kendine düşman olan birini musallat etme ki, biz onların kaybıyla sarsılmayalım. Çünkü 

eğer sen onları bizden alırsan, artık yeryüzünde Sana ibadet edilmez.’ Allah’ın salât ve 

selâmı Muhammed’e ve Âline olsun.”24 

Rivayetin metin açısından değerlendirilmesi 

Bu rivayet, İmam Ca‘fer es-Sâdık’a (as) nispet edilen en derin ezoterik teolojik 

metinlerden biridir ve erken dönem İmamî öğretilerde “sır” (ilahî sır) ve “ilâhî ilim” 

kavramlarının mahiyetini ortaya koyar. Metin, epistemolojik bir hiyerarşi ile birlikte 

ontolojik bir seçkinlik (elitist yaratılış) öğretisini yansıtır. Rivayet, ilahî bilginin yalnızca 

İmamlar’a özgü olduğunu belirtir. Bu vurgu, Şiî imamet düşüncesinde İmam’ın vehbî 

bilgiye (ilham ve ledûnî ilim) sahip olduğu anlayışını destekler. Rivayet, “Ehl-i Beyt’in 

tînâtı ve nurundan yaratılan bir topluluktan söz eder; bunlar, İlâhî sırrı taşıyabilecek 

“azınlık bir cemaat”tir. Bu, Şiî düşüncede “ʿIlliyyûnî yaratılış” veya “nûrî mahiyet” 

doktrininin bir yansımasıdır: Ehl-i Beyt ve sadık Şiîler aynı manevi özden, yani nurdan 

yaratılmıştır. 

Rivayete göre, hakikati reddedenler, “cehennem için yaratılmışlar” olarak tanımlanır. 

Onlar hakikati duysalar da içsel olarak reddederler. Burada “dil ile ikrar, kalp ile inkâr” 

olgusu, ilahi kaderin bir sonucu olarak yorumlanır. Bu yaklaşım, insanın imanının veya 

inkârının iradî değil, yaratılışsal bir temele dayandığı fikrini ortaya koyar. Buna Cebriye 

itikadının bir yansıması diyebiliriz. Netice itibariyle insan kendi iradesiyle iman 

edememektedir. Allah öyle dilediği ve yarattığı için îman veya inkâr etmiş oluyor.  

Son bölümde İmam’ın dua ve ağlayışla biten sözleri, bu “azınlık topluluğu”nun (sır 

taşıyıcı Şiîlerin) imanın devamlılığı açısından ne kadar merkezi bir konumda 

                                                      

24 Küleynî, el-Kâfî, c.1, s. 402. 



76 

 

görüldüğüne işaret eder. Bu dua, Şiî teolojide “imanın sürekliliği için velâyetin 

korunması” temasını sembolize eder: Ehl-i Beyt’in sırlarını taşıyan seçilmiş topluluk 

(İmam’ın Şîası) yok olursa, yeryüzünde ibadetin anlamı da kalmaz. Aynı zamanda 

İmam Şîasını muhaliflerin yanında takiyye yapmalarını da tavsiye ederek, Şîa’nın 

vazgeçilmez itikadî özelliklerinden birine de işaret etmiş olur. Zira el-Kâfî ve diğer hadis 

kaynaklarında “التقية من ديني ودين ابائي و لا ايمان لمن لا تقية له” “Takiyye benim ve atalarımın 

dinindendir. Takiyye yapmayanın imanı yoktur.”25 “لا دين لمن لا تقية له” “Takiyye 

yapmayanın dini yoktur.”26 vb. hadisler de geçmektedir. 

Öte yandan zikri geçen rivayetlerde olduğu gibi, bu rivayette de İmamlarla beraber, 

taraftarları olan Şîilerin de sair insanlar karşısındaki değer ve üstünlüklerine işaret 

edilmektedir. Bu gerçeklikten hareketle, zikri geçen rivayetlerin, Ehl-i Beyt ismini 

kullanarak kendilerine pay çıkarma çabasında olanlar tarafından uydurulduğu 

şüphesini uyandırmaktadır.  

Küleynî’nin el-Kâfî’de tahriç ettiği ve İmamların nurdan yaratıldığını ifade eden 

altıncı rivayet de şöyledir:  

س، عن الحسين بن عبدالله، عن محمد بن عيسى، ومحمد بن عبدالله عن علي بن حديد، عن مرازم، عن أبي أحمد بن إدري-6

أن أخلق سماواتي وأرضي  يا محمد إني خلقتك وعليا نورا يعني روحا بلا بدن قبلعبدالله عليه السلام قال: قال الله تبارك وتعالى: 

ثم قسمتها  ي وبحري فلم تزل تهللني وتمجدني، ثم جمعت روحيكما فجعلتهما واحدة فكانت تمجدني وتقدسني، وتهللني،و عرش

ن نور ابتدأها مثنتين وقسمت الثنتين ثنتين فصارت أربعة محمد واحد وعلي واحد والحسن والحسين ثنتان، ثم خلق الله فاطمة 

ه فينا.روحا بلا بدن، ثم مسحنا بيمينه فأفضى نور  

6- Ahmed b. İdrîs  el-Hüseyin b. Abdullah  Muhammed b. ʿÎsâ  Muhammed b. 

Abdullah  Ali b. Hadîd  Merâzim, Ebû Abdullah’dan (as) şunu rivayet eder: “Allah 

Tebâreke ve Teʿâlâ buyurdu ki:  

‘Ey Muhammed! Şüphesiz ben seni ve Ali’yi henüz semalarımı, arzımı, Arş’ımı ve 

denizimi yaratmadan önce bir nur olarak yarattım; yani bedensiz bir ruh olarak 

(yarattım). Sizler o hâlde iken sürekli beni tehlîl, tesbîh ve temcîd ediyordunuz. Sonra 

Ben, sizin her iki ruhunuzu bir araya getirdim ve onları tek bir ruh kıldım; bu ruh da 

beni tespih etmeye, beni kutsamaya ve beni yüceltmeye devam etti. Ardından o bir ruhu 

ikiye böldüm; iki parçayı da tekrar ikiye böldüm; böylece dört nur meydana geldi. 

Muhammed (sas) bir, Ali bir, Hasan ve Hüseyin ise ikidirler.’ Daha sonra Allah, 

Fâtıma’yı da bu nurdan yarattı. Onu da başlangıçta bedensiz bir ruh olarak var etti. 

Sonra bizi sağ eliyle sıvazladı ve kendi nurunu üzerimize akıttı.’”27 

Rivayetin metin açısından değerlendirilmesi 

el-Kâfi’de tahriç edilen söz konusu rivayetlerde, Raûlullah (sas), Ali (ra) ve Fatıma’nın 

(ra) ilahî nurdan yaratıldıkları ve dolayısıyla Âdemoğullarından olmadıkları ifade 

edilmiştir. Ancak bu ve buna benzer rivayetlere, Kur’an’a ters oldukları gerekçesiyle 

                                                      

25 Küleynî, Ebû Cafer Muhammed b. Ya’kûb b. İshak er-Râzî, el-Kâfî, (Tahran: Dâru’l-Kurub el-İslâmiyye, 

1967), c. 2, s. 219. 
26 es-Sadûk, Muhammed b. Ali b. Bâbevyhî el-Kummî, Sifatu’ş-Şîa, thk. Ahmed el-Mâhûzî, (Tahran: el-

Matbaatu  es-Sâdık, Birinci Baskı, 2019), s.38. 
27 Küleynî, el-Kâfî, c.1, s. 441. 



77 

 

itiraz edilmiş ve rivayetlerin sahih olamayacağı vurgulanmıştır. Zira Yüce Allah, 

Kur’ân-ı Kerim’de Rasûlullah’ın (sas) beşer olduğunu vurgulamıştır.  

Bu rivayet de erken dönem Şiî İmamî kozmolojide yer alan “nûrî yaratılış” 

doktrininin klasik örneklerinden biridir. Rivayet, İlâhî Nur’dan yaratılmış beş varlık — 

Muhammed (sas), Ali (ra), Fâtıma (ra), Hasan (ra) ve Hüseyin (ra) — anlayışını teolojik 

bir silsile içinde anlatır. 

Bu rivayet metninde dikkate değer birkaç temel kavram bulunmaktadır: 

 Bedensiz ruh ibaresi, yaratılışın maddeden önce gelen ruhanî bir evrede روحا بلا بدن “ .1

gerçekleştiğini ifade ediyor. Bu, Şiî ve tasavvufi kaynaklarda nûr-i Muhammedî’nin 

fiziksel evrenden önce var olduğu fikrinin dayanağıdır. 

2. “Cemʿ” ve “Taksîm” (birleştirme ve bölme) süreci, ilahî bir tecelli zincirini temsil 

eder: Önce tek bir ruh, sonra ikiye ayrılma (Muhammed (sas) ve Ali), ardından dörtlü 

tecelli (Muhammed (sas), Ali, Hasan, Hüseyin), son olarak Fâtıma’nın nuranî varlık 

olarak bu yapıya dâhil edilmesi. Bu yapı, Şiî literatürdeki “Ehl-i Kisâ ve Ehl-i Abâ, Âl-i 

Abâ” anlayışının metafizik temellerini teşkil eder. 

 cümlesini, kelâmî yorumda ilahî inayet (Allah’ın sağ eliyle sıvazlaması) ”مسح بيمينه“ .3

ve safiyet aktarımı anlamında kullanmışlardır. Bu dokunuş, Ehl-i Beyt’in diğer tüm 

varlıklardan farklı bir ontolojik saflığa (zâtî temizlik) sahip olduğunu vurgulamaktadır. 

Bu rivayet, Ehl-i Beyt’in yaratılışının ilâhî bir nurdan meydana geldiğini; dolayısıyla 

onların konumunun peygamberlik ve velâyet hiyerarşisinin ötesinde, varlık öncesi bir 

boyuta uzandığını göstermektedir. Şiî İmamî düşüncede Muhammed (sas) ve Âl-i 

Beyt’in bu ilahi nûrun tezahürleri olduğu kabul edilmektedir. Böylece her rivayet, bir 

kozmik aşama olarak analiz edilmektedir (nûr → rûh → tînât → kalp). 

el-Kâfî’de geçen yedinci rivayette şöyledir:  

لحسين ]عن محمد[ بن عبدالله، بن محمد بن سنان، عن المفضل، عن جابر بن يزيد قال: قال لي أبوجعفر عليه ا -     

ح نور بين يدي الله، قلت: السلام: يا جابر إن الله أول ما خلق خلق محمد صلى الله عليه وآله وعترته الهداة المهتدين، فكانوا أشبا

بد الله، وعترته لنور أبدان نورانية بلا أرواح وكان مؤيدا بروح واحدة وهي روح القدس، فبه كان يعوما الاشباح؟ قال: ظل ا

ون الصلوات ولذلك خلقهم حلماء، علماء، بررة، أصفياء، يعبدون الله بالصلاة والصوم والسجود والتسبيح والتهليل، ويصل

 ويحجون ويصومون.

7- el-Hüseyin [Muhammed’den] b. Abdullah Muhammed b. Sinan el-Müfaddal 

ve Câbir b. Yezîd aracılığıyla rivayet etmiştir ki, Ebû Ca‘fer (as) Câbir b. Yezid’e şöyle 

dedi: 

“Ey Câbir! Şüphesiz Allah’ın ilk yarattığı şey, Muhammed (sas) ile onun hidayet 

rehberi olan tertemiz Ehl-i Beyt’idir. Onlar, Allah katında birer ışık sûreti (أشباح نور) olarak 

var olmuşlardı.” Ben: “Eşbâh (sûretler) nedir? diye sordum.” 

Dedi ki: “Nûrun gölgesi demektir; yani rûhsuz, nûrânî bedenlerdir. Onlar, tek bir rûh 

ile —ki o Rûhu’l-Kudüs’tür— desteklenmişlerdi. İşte bu rûh vasıtasıyla Allah’a ibadet 

ederlerdi. Kendisi ve Ehl-i Beyti bu yüzden yaratılış itibarıyla yumuşak huylu (حلماء), 

bilgili (علماء), iyilikte seçkin (بررة) ve arınmış (اصفياء) kimseler kılınmıştır. Onlar, Allah’a 



78 

 

namaz, oruç, secde, tesbih ve tehlil ile ibadet ederler; namazlarını kılar, hacc eder ve oruç 

tutarlardı.”28 

el-Kâfî’de geçen rivayetlerden bir diğeri de şöyledir: 

8- “Allah bizi kendi azamet nurundan yarattı; sonra yaratılışımızı biçimlendirdi ve 

çamurumuzu yoğurdu. Bizim nûrumuz Allah’ın nurundandır; çamurumuz da O’nun 

nurundandır. Biz Allah’ın ilminin hazinedarları, emrinin tercümanlarıyız. Biz Allah ile 

mahlûkat arasında dönen mihveriz. Bizi tanıyan mümindir; bizi inkâr eden kâfirdir.”29  

Bu rivayet, “nûr”u hem ontolojik hem de epistemolojik bir kavram olarak işler. 

Ontolojik açıdan “nûr”, yaratılışın ilk ilkesi, yani varlığın özü olarak anlaşılır. 

Epistemolojik olarak ise imamlar, ilâhî bilginin yeryüzündeki yansıtıcılarıdır. Böylece 

“nûr” yalnızca bir ışık değil, aynı zamanda bilginin ve hakikatin kaynağıdır. 

Mütekaddimun Şîa âlimlerinden önemli bir şahsiyet olan es-Saffâr el-Kummî (ö. 

290/902), Basâiru’d-Derecât adlı kitabında, ilk yaratılanın Muhammed (sas) ve Hz. Âli’nin 

(ra) nûru olduğunu ifade eden 28 rivayete yer vermiştir. Bize göre Küleynî bap başlıkları 

dahil olmak üzere, hadisleri olduğu gibi hocası es-Saffar’dan almıştır. es-Saffâr’ın erken 

dönem Şiî hadis külliyatı Baṣâʾirü’d-Derecât’ta yer alan rivayetler, bu konudaki Şiî 

öğretinin daha belirgin bir biçimini sunar.  

Bu rivayetler, Şîa itikadına göre yaratılışın kronolojisini açıklıyor: İlk yaratılan şey 

Nûr-i Muhammedî’dir. Bu nurdan âlemin geri kalanı yaratılır. Burada dikkat çeken 

husus, “nûr”un maddî olmayan bir varlık olarak düşünülmesi ve aynı zamanda “ilmin 

mahalli” olarak tanımlanmasıdır. Böylece nurlar hem varlık hem bilgi düzleminde ilk 

neden rolünü üstlenir. Müteahhirun Şiî âlim el-Meclisî de Bihâru’l-Envar adlı büyük 

hadis mecmuasında, konuyla alakalı çok sayıda rivayete yer vermiştir. Bu da 

mütekaddimûn ve müteahhirûn Şiî âlimlerin, Rasûlullah (sas) ile Ehl-i Beytinin nurdan 

ve ilk yaratılanlar olduğu noktasında ittifak halinde olduklarını gösteriyor. Örneğin el-

Meclisî’nin Bihar’ında tahriç ettiği rivayette Rasûlullah’ın (sas) şöyle dediği iddia edilir:   

 “Ben ve Ali, Âdem yaratılmadan on dört bin yıl önce Allah katında bir nurduk. Allah 

Âdem’i yarattığında o nûru ikiye ayırdı; bir parçası ben oldum, bir parçası Ali oldu.”30  

Meclisî’nin Bihar’ında tahriç ettiği diğer bir rivayet şöyledir:  

ُ عَليَ هِ وَ آلِهِ رَسُولُ  قاَلَ : قاَلَ  جَابِر   وَعَن   ِ صَلهى اََللّه ُ نوُرِي ففَتَقََ مِن هُ نوُرَ  :  اََللّه لُ مَا خَلقََ اََللّه حَ وَ ثُ  عَلِي    أوَه شَ وَ الَلهو  مه خَلَقَ الَ عرَ 

بَ صَارِ وَ الَ عقَ لَ وَ الَ مَع رِفةََ الَ خَبَرَ  ءَ الَنههَارِ وَ نوُرَ الَْ  سَ وَ ضَو  . الَشهم   

Câbir’den (ra) rivayet edildiğine göre Rasûlullah (sas) şöyle buyurmuştur: “Allah (cc) 

ilk olarak benim nurumu yarattı. (Benim nurumdan) Ali’nin nurunu yarattı. Daha sonra 

Arşı, Levhi, güneşi, gündüzün ziyasını, gözlerin nurunu, aklı…. yarattı.”31 

                                                      

28 Küleynî, el-Kâfî, c. 1, s. 442. 
29 Küleynî, el-Kâfî, c. 1, s. 441; es-Saffâr, Ebû Cafer Muhammed b. el-Hasan b. Farrûh, Basâiru’d-derecât fî 

Fadâil Âl Muhammed (as), Thk., Muessesetu el-İmâm el-Mehdî, İtimat Matbaası, Birinci Baskı, Kum ty., 

c.1, s. 45-56. 
30 el-Meclisî, Bihâru’l-envâr, c.15, s. 24. 
31 el-Meclisî, Bihâru’l-envâr, c. 54, s. 170. 



79 

 

Bu rivayet, Şîa’nın nübüvvet ve velâyetin aynı “ilâhî cevherden” geldiği fikrini 

vurgulamaktadır. Burada “nûrun ikiye ayrılması” sembolik bir anlatımdır. Muhammed 

(peygamberlik) ve Ali (velâyet) aynı hakikatin iki veçhesidir.  

el-Meclisî bir adım daha ileri giderek Meleklerin İmamların nurundan yaratıldığını 

ifade eden hadisleri, kitabı Bihâru’l-Envâr’da tahriç etmiştir. Söz konusu rivayetlerden 

biri şöyledir:  

 خلق الله من نور وجه علي بن أبي طالب سبعين ألف ملك ، يستغفرون له ولمحبيه الى يوم القيامة. 

“Allah (cc) Ali b. Ebû Tâlib’in yüzünün nurundan yetmiş bin melek yarattı. Bu 

melekler kıyamete kadar ona ve onu sevenlere istiğfarda bulunurlar.”32 

Şîa’ya göre meleklerin görevi, İmamlara hizmet etmektir. Zira es-Sadûk ‘Uyûnu’l-

Ahbâr’da el-Meclisî ise Bihâru’l-Envâr’da şöyle bir rivayete yer vermişlerdir:   

 "إَنَالملائكةَلخدامناَوخدامَمحبينا"       

Rivayete göre İmam er-Rıda şöyle demiştir: “Melekler bizim ve bizi sevenlerin 

hizmetçileridirler.”33 

Görüldüğü gibi bu rivayette Kur’ân ve sahih Sünnette açıklananın aksine meleklerin 

Hz. Al’i’nin (ra) nurundan yaratıldığı iddia edilmektedir. Aynı rivayette, meleklerin 

görevinin Ehl-i Beyt İmamları ile sevenleri olan Şîa’ya hizmet etmek olduğu ileri 

sürülmektedir. Burada da Yahudi zihniyetinin devreye girdiğini, melekler dahil diğer 

yaratılmışlardan üstün oldukları vurgusu yapılmaktadır. Bu iddiaların Kur’ân ve sahih 

Sünnete aykırı olduğu gibi akla da aykırı olduğu açıktır.  

Rivayetlerin Sahih Olmadığına Kur’ân ve Sahih Sünnetten Deliller 

Sonuç olarak rivayetlere bakıldığında, sadece el-Kâfî’de bu ve buna benzer ifadeler 

içeren 40 hadis vardır. Hepsi de Rasûlullah (sas) ve soyundan gelenlerin 

yaradılışlarından bahsetmekte, nûrdan mahlûkat arasında ilk yaratılanlar oldukları 

ifade edilmektedir. Ancak K. Kerim ve sahih rivayetlerde ilk insanın Âdem (as) olduğu, 

eşi Havva’nın ondan var edildiği ve diğer tüm insanların da ondan türediği ifade 

edilmektedir. Dolayısıyla bu rivayetler K. Kerim ile sahih hadislere ters düşmektedir. 

Şîa’da bir hadisin sahih kabul edilebilmesi için esas alınan en önemli kriter, Kur’an’la 

çelişmemesidir. Bu kuraldan hareketle bu rivayetlerin tümüne itiraz edilmiş ve sahih 

olmadığına hükmedilmiştir. Bu rivayetlerin sahih olmadığına delil olarak getirilen bazı 

âyetler şunlardır:  

َ ل ق كمَُْمِنَْن فْس  َالَّذِيَخ  َإلِ يْهَ َهُو  اَلِي سْكنُ  ه  وْج  اَز  َمِنْه  ع ل  ج  و  احِد ةَ  اَو   

“Allah, sizi bir tek nefisten yaratan ve kendisi ile huzur bulsun diye eşini de ondan 

var edendir…”34   

                                                      

32 el-Meclisî, Bihâru’l-envâr, c. 23, s. 320.  
33 es-Sadûk, Ebû Cafer Muhammed b. Ali b. el-Hüseyn b. Bâbeveyh el-Kummî (ö.381/991), ‘Uyûn Ahbâr er-

Rıdâ, (Kum: Menşûrât eş-Şerif er-Rıdâ, Birinci Baskı, 1378/1958), c. 1, s. 262; el-Meclisî, Bihâru’l-Envâr, c. 26, 

s. 235. 
34 A’raf, 7/189. 



80 

 

َ ل ق  خ  و  احِد ةَ  َو  ل ق كمَُْمِنَْن فْس  بَّكُمَُالَّذِيَخ  اَالنَّاسَُاتَّقوُاَر  نِس اءًَمَِي اَأ يُّه  الاًَك ثيِراًَو  اَرِج  َمِنْهُم  ب ثَّ اَو  ه  وْج  اَز  نْه   

“Ey insanlar! Sizi bir tek nefisten yaratan ve ondan da eşini yaratan; ikisinden birçok 

erkek ve kadın (meydana getirip) yayan Rabbinize karşı gelmekten sakının…”35  

احِدَ  َو  ل ق كُمَْمِنَْن فْس  اََخ  ه  وْج  اَز  َمِنْه  ع ل  ة َثمََُّج   

“O, sizi bir tek nefisten yarattı. Sonra ondan eşini var etti.”36  

لِيف ةًَََ  اعِلٌَفيَِالْْ رْضَِخ  ئكِ ةَِإنِ يَِج  لا  َلِلْم  بُّك  َر  إذَِْق ال  و   

“Hani, Rabbin meleklere, ‘Ben yeryüzünde bir halife yaratacağım’ demişti...”37  

Aynı şekilde Ehl-i Sünnet tarafından sahih kabul edilen şu hadislerin zahiri ile de 

çelişmektedir: 

  …“ ُ بيِدَِهِ، وَنفَخََ فيِفيَقَوُلُ بعَ ضُ النهاسِ: أبَوُكُم  آدمَُ فيَأَ توُنَهُ فيَقَوُلوُنَ: ياَ آدمَُ أنَ   ن  رُوحِهِ، كَ مِ تَ أبَوُ البشََرِ، خَلقَكََ اَللّه

فعَُ لنَاَ إلِىَ رَب ِ  كَنكََ الجَنهةَ، ألَاَ تشَ  نُ فيِهِ وَمَا بلَغَنَاَ؟وَأمََرَ المَلائَكَِةَ فسََجَدوُا لكََ، وَأسَ  كَ، ألَاَ ترََى مَا نَح  ”…  

“…Bu sırada insanların bir kısmı diğer bir kısmına: ‘Âdeme gitmelisiniz’ der. Hemen 

Âdem’e (as) varıp: ‘Sen, İnsanlığın atasısın. Allah seni eliyle yarattı, içine ruhundan 

üfledi ve Meleklere sana secde etmelerini emir buyurdu, bizim için Rabbinden şefaat 

dilemez misin? İçerisinde bulunduğumuz durumu görmez misin?...”38  

 "الناسَمنَآدم،َوآدمَمنَتراب" 

“İnsanlar Âdem’dendirler (as). Âdem (as) ise topraktandır.”39 İmam et-Tirmizî, bu 

hadis için hasenun Sahîhun hükmünü vermiştir.40 

ولا يشرك بعبادة ربه  قل انما انا بشر مثلكم يوحى الي انما الهكم اله واحد فمن كان يرجوا لقاء ربه فليعمل عملا صالحا

 احدا

“De ki: Ben de ancak sizin gibi bir insanım. (Ne var ki) bana, ‘Sizin ilâh’ınız ancak bir 

tek ilahtır” diye vahyolunuyor. Kim Rabbine kavuşmayı umuyorsa yararlı bir iş yapsın 

ve Rabbine ibadette kimseyi ortak koşmasın.”41  

el-Kâfi ve diğer Şîa hadis kaynaklarında tahriç edilen söz konusu rivayetlerde, 

Rasûlullah (sas), Ali (ra) ve Fatıma’nın (ra) ilahî nurdan yaratıldıkları ve dolayısıyla 

Âdemoğullarından olmadıkları ifade ediliyor. Ancak bu ve bu anlamdaki rivayetlere, 

Kur’ân’ın zahirine ters oldukları gerekçesiyle itiraz edilmiş ve rivayetlerin sahih 

olamayacağı vurgulanmıştır. Nitekim Yüce Allah K. Kerim’de Rasûlullah’ın (sas) beşer 

olduğunu vurgulamıştır. Aynı şekilde zikredilen rivayetler sahih hadislere de aykırıdır. 

                                                      

35 Nisâ, 4/1. 
36 Zumer, 39/6.       
37 Bakara, 2/30. 
38 Buhârî, Muhammed b. İsmail Ebu Abdullah el-Cu’fî, Sahih, thk: Muhammed Zuheyr b. Nasır, (yy: Dâru’t-

Tavki Linnecâti, Birinci Baskı,1422/2001), Ehadîsu’l-Enbiyâ’, 3; Ahmed b. Hanbel, Musned, thk. Şuayb el-

Arneût ve Adil Murşid, (yy: Muessestu’r-Risâle, Birinci Baskı, 2001) c. 15, s. 384, h.no: 9623; İbn Râhûye, Ebu 

Ya’kub İshâk b. Muhalled b. İbrahim el-Hanzelî el-Mervezî, thk. Abdulgafur b. Abdulhak el-Beluşî, 

(Medine: Mektebetu’l-Îmân, 1991), c. 1, s. 227, h. no: 184. 
39 Ahmed b. Hanbel, Musned, c. 14, s. 349, h.no: 8736, c. 16, s. 456, h.no: 10781. 
40  et-Tirmizî, Muhammed b. Îsa b. Sevre b. Musa b. ed-Dahhak Ebu İsa, el-Câmiu’l-Kebir (Sunen et-

Tirmizî), thk. Beşşar ‘Avvâd Ma’rûf, (Beyrut: Dâru’l-Garbi el-İslâmî,1998), c. 6, s. 229. 
41 Kehf, 18/110. 



81 

 

Şöyle ki Abdullah b. Mesûd (ra) Rasûlullah’ın (sas) şöyle buyurduğunu rivayet etmiştir: 

“Ben de sizin gibi bir beşerim, unuttuğunuz gibi ben de unuturum. Unuttuğum zaman 

bana hatırlatın.”42  

Şunu ifade edelim ki, Ehl-i Sünnet hadis kitaplarında da Rasûlullah’ın (sas) nurdan 

yaratıldığına dair rivayetler vardır. Ancak âlimler bu hadislerin uydurma olduğu 

hükmünü vermişlerdir. Bu rivayetlerin uydurma olduğu hükmünü veren eski ve yeni 

âlimlerden bazıları şunlardır: İbn Hacer el-Askalânî, ez-Zehebî, eş-Şevkânî, el-Hâfiz el-

Ğimârî el-Mağribî, İbn Abdulhâdî, es-Sehsevânî. Abdurrazzak’ın Musannefinde tahriç 

ettiği iddia edilen hadisle ilgili olarak, muasır âlimlerden Muhammed Ahmed b. 

Abdulkadir eş-Şenkîtî el-Medenî, müstakil bir risale kaleme almış ve rivayetin aslının 

olmadığı neticesine varmıştır. Söz konusu kitapçık birçok kere basılmıştır.43  

Âlimler, bu rivayetlerin sahih olmadığını Kur’an’dan deliller getirmek suretiyle 

ispatlamaya çalışmışlardır. Zira Kur’an’ı Kerim, Muhammed’in (sas) özellikle beşer 

olduğuna vurgu yapmıştır. Aynı zamanda her dönemin inkârcıları, Peygamberlerin 

beşer olmalarına itiraz etmişlerdir. Aynı itirazlar Rasûlullah’a (sas) de yapılmıştır. 

Yapılan bu itirazlara işaret eden âyetlerden bazıları şunlardır: 

أ نَق الوُاَْ  اءهمَُُالْهُد ىَإلِاََّ َأ نَيؤُْمِنوُاَْإذَِْج  َالنَّاس  ن ع  اَم  م  َُو  َاللّهُ  سُولاًََأ ب ع ث  َب ش رًاَرَّ   

“İnsanlara hidayet (Kur’an) geldikten sonra onların iman etmelerine ancak, ‘Allah, 

bir beşer mi peygamber olarak gönderdi?’ demeleri engel oldu.”44  

Yüce Allah bu itiraz ve taleplerine şu cevabı vermiştir:  

لْن اَع ل يْهِمَم َِقلَُلَّوَْكَ    َل ن زَّ ئنِ يِن  َمُطْْم  لآئكِ ةٌَي مْشُون  َفيَِالْ رْضَِم  سُولاًَان  ل كًاَرَّ اءَم  َالسَّم  ن    

“De ki: ‘Eğer yeryüzünde, (insanlar yerine) yerleşip dolaşan melekler olsaydı, elbette 

onlara gökten bir melek peygamber indirirdik.”45  

Yüce Allah (cc), Nuh, Âd ve Semûd kavimlerinin inkâr ve inanmamalarının 

sebebinden şöyle bahsetmiştir:  

َي عََْ اَك ان  َأ نَت صُدُّون اَع مَّ ثلْنُ اَترُِيدُون  ب ش رٌَم ِ بيِنق الوُاَْإنَِْأ نتمَُْإلِاََّ َمُّ بدَُُآب آؤُن اَف أتْوُن اَبِسُلْطْ ان   

“… Onlar, ‘Siz de bizim gibi sadece birer insansınız. Bizi babalarımızın taptıklarından 

alıkoymak istiyorsunuz. Öyleyse bize apaçık bir delil getirin’ dediler.”46  

 Peygamberler de onların bu inkâr ve itirazlarına şu cevabı vermişlerdir:  

َق ال تَْل هُمَْرُسُلهُُمَْإنَِنَّحْنَُإََِ ي مُنُّ  َ َاللّهُ  كِنَّ ل ـ ثلْكُُمَْو  ب ش رٌَم ِ نَي ش اءَمِنَْعِب ادِهعَ لاََّ ل ىَم   

                                                      

42  Buhârî, Sahîh, Kitâbu’s-Salat, 31, h. no: 401, Muslim b. Haccac el-Kuşeyrî en-Nîsâburî, Sahih, thk. 

Muhammed Fuad Abdulbaki, (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi el-Arabî, ts.), Salat, 89, h.no: 572. 
43 eş-Şenkîtî, Muhammed Abdulkadir, Tenbîhu’l-huzzâk Alâ Butlân Mâ Şâ‘e Beyne el-Enâm Min Hadîsi 

en-Nûr el-Mensûb Li Musannef Abdurrazzâk, Matâbi’ el-Câmiatu el-İslâmiyye Bilmedineti el-Munevvere, 

İkinci Baskı, Medîne-i Münevvere 1390/1970. 
44 İsrâ, 17/94. 
45 İsrâ, 17/95. 
46 İbrâhim, 14/10. 



82 

 

“Peygamberleri, onlara dedi ki: ‘Biz ancak sizin gibi birer insanız. Fakat Allah 

kullarından dilediğine (peygamberlik) nimetini bahşeder.”47  

  Yüce Allah Antakya halkından da şöyle bahsetmiştir:  

 

لْن ا َإذَِْأ رْس  اءه اَالْمُرْس لوُن  َالْق رْي ةَِإذَِْج  اب  ث لاًَأ صْح  اضْرِبَْل هُمَمَّ َف ق الوُاَإنَِّاَإلِ يْكُمإلِ يْهِمَُاثنْ يْنَِف ََو  زْن اَبثِ الِث  اَف ع زَّ َك ذَّبوُهُم 
ثلَُْ ب ش رٌَم ِ اَأ نتمَُْإلِاََّ َق الوُاَم  رْس لوُن  ن امُّ   

“(Ey Muhammed!) Onlara o memleket halkını örnek ver. Hani oraya elçiler gelmişti. 

Hani biz onlara iki elçi göndermiştik de onları yalancı saymışlardı. Biz de onlara üçüncü 

elçi ile destek vermiştik. Onlar, ‘şüphesiz biz size gönderilmiş elçileriz’ dediler. Onlara 

şöyle dediler: ‘Siz de ancak bizim gibi insansınız. Rahmân, hiçbir şey indirmemiştir. Siz 

sadece yalan söylüyorsunuz.”48  

Yüce Allah Firavun ve kavminden de şöyle söz etmektedir: 

سلُْطَْ   َبآِي اتنِ اَو  اهَُه ارُون  أ خ  َأ رْس لْن اَمُوس ىَو  َإلِ ىَفرِْع وَْثمَُّ بيِن  َمُّ َف ق اان  ك انوُاَق وْمًاَع الِين  ل ئهَِِف اسْت كْب رُواَو  م  َو  لوُاَأ نؤُْمِنَُن 
يْنَِمِثلِْن اَ  لِب ش ر 

“Sonra Mûsa ve kardeşi Hârûn’u mucizelerimizle ve apaçık delille Firavun ve ileri 

gelenlerine peygamber olarak gönderdik de (onlar) büyüklük tasladılar ve kendilerini 

büyük görüp böbürlenen bir topluluk oldular. Bu yüzden, ‘Kavimleri bize kul köle iken, 

bizim gibi iki insana mı inanacağız’ dediler.”49  

Allah (cc) Semûd (as) ve Salih (as) kavminin de aynı itirazlarına şöyle işaret 

etmektedir:  

اَت َ   بَُمِمَّ ي شْر  َمِنْهَُو  اَت أكُْلوُن  ثلْكُُمَْي أكُْلَُمِمَّ ب ش رٌَم ِ اَه ذ اَإلِاََّ ل ئنَِْأ طْ عْتمَُب ش رًاَمِثلْ كُمَْإنَِّكُمَْإذِاًم  َو  بوُن  اسِرُونَ َشْر  لَّخ    

“… O da ancak sizin gibi bir insandır. Sizin yediğiniz şeylerden yiyor, içtiğiniz 

şeylerden içiyor.” Andolsun, kendiniz gibi bir beşere itaat ederseniz mutlaka ziyana 

uğrarsınız.”50  

el-Eyke Kavmi de Şuayb’a (as) şöyle itiraz ediyorlardı: 

َالْك اذِبيِنَ َ َلمِن  إنَِنَّظُنُّك  ثلْنُ اَو  ب ش رٌَم ِ َإلِاََّ اَأ نت  م  و   

“Sen sadece bizim gibi bir insansın. Biz senin yalancılardan olduğunu sanıyoruz.”51  

Mekke müşrikleri de aynı saikle Muhammed (sav)’e itiraz etmişler ve şöyle 

demişlerdi: 

ثلْكُُمَْأ ف ت َََََ  ب ش رٌَم ِ َظ ل مُواَْه لَْه ذ اَإلِاََّ ىَالَّذِين  واَْالنَّجْو  أ س رُّ َاو  أ نتمَُْتبُْصِرُونَ أتْوُن  َو  حْر  لس ِ   

“… O zulmedenler gizlice şöyle konuştular: “Bu da ancak sizin gibi bir insan. Şimdi 

siz göz göre göre sihre mi kapılacaksınız?”52  

                                                      

47 İbrâhim, 14/11. 
48 Yâsin, 36/13-15. 
49 Mu’minûn, 23/45-47. 
50 Mu’minûn, 23/34-35.   
51 Şu’arâ, 26/186. 
52 Enbiya, 21/3 



83 

 

Yüce Allah da (cc) onlara şu cevabı vermiştir: 

ثلْكُُمَْيوُحَ ََ  اَأ ن اَب ش رٌَم ِ احِدٌَقلَُْإنَِّم  اَإلِ هُكُمَْإلِ هٌَو  َأ نَّم  ىَإلِ يَّ  

De ki: “Ben de ancak sizin gibi bir insanım. (Ne var ki) bana, ‘Sizin ilâhınız ancak bir 

tek ilâhtır’ diye vahyolunuyor. Kim Rabbine kavuşmayı umuyorsa yararlı bir iş yapsın 

ve Rabbine ibadette kimseyi ortak koşmasın”53  

سُولاًَََََ ب ش رًاَرَّ ب يَِه لَْكُنتَُإ لاََّ َر  ان   قلَسُبْح 

“De ki: ‘Rabbimi tenzih ederim. Ben ancak resûl olarak gönderilen bir beşerim.”54  

Allah (cc) bir âyet-i kerimede de her şeyi sudan yarattığını şu ifadelerle beyan 

etmektedir:   

ؤمنونالذين كفروا أن السماوات والْرض كانتا رتقا ففتاقهما وجعلنا من الماء كل شئ حي أفلا ي أولم ير     

“İnkâr edenler, göklerle yer bitişikken, bizim onları ayırdığımızı ve diri olan her şeyi 

sudan meydana getirdiğimizi görmediler mi? Hâlâ inanmayacaklar mı?”55  

Yüce Allah İnsan, Cin ve meleklerin aslının ne olduğunu şu âyet-i kerimelerde beyan 

etmiştir: 

 خلقَالانسانَمنَصلصالَكالفخارَوخلقَالجانَمنَمارجَمنَنارَََ

“Allah, insanı pişmiş çamur gibi bir balçıktan yarattı. Cin’i de yalın bir ateşten 

yarattı.”56  

Allah (cc) bütün insanlara Muhammed’in (sas) cinsiyetinin ne olduğunu beyan etmek 

üzere şöyle buyurmuştur: 

نَْأ نفسُِهِمََْ سُولاًَم ِ َفيِهِمَْر  َإذَِْب ع ث  َُع ل ىَالْمُؤمِنيِن  َاللّهُ  نَّ ل ق دَْم   

“Andolsun, Allah, mü’minlere kendi içlerinden; onlara âyetlerini okuyan, onları 

arıtıp tertemiz yapan, onlara kitap ve hikmeti (Sünneti) öğreten bir peygamber 

göndermekle büyük bir lütufta bulunmuştur. Oysa onlar, daha önce apaçık bir sapıklık 

içinde idiler.”57  

نَْأ نفسُِكُمَْ  سُولٌَم ِ اءكمَُْر    وَل ق دَْج 

“Andolsun, size kendi içinizden öyle bir peygamber gelmiştir ki, sizin sıkıntıya 

düşmeniz ona çok ağır gelir. O size çok düşkün, mü’minlere karşı da çok şefkatli ve 

merhametlidir.”58  

نكُمَْي تلْوَُع ل يْكُمَْآي اتنِ اَوييزكيكمَََ سُولاًَم ِ اَأ رْس لْن اَفيِكُمَْر     ك م 

                                                      

53 Kehf, 18/110. 
54 İsrâ, 17/93. 
55 Enbiyâ, 21/30. 
56 Rahmân, 55/14-15. 
57 Âli Umrân, 3/164 
58 et-Tevbe, 9/128.   



84 

 

“Nitekim kendi aranızdan, size âyetlerimizi okuyan, sizi her kötülükten arındıran, 

size kitap ve hikmeti (sünneti) öğreten, ayrıca bilmediklerinizi de öğreten bir peygamber 

gönderdik.”59  

Bilindiği üzere Muhammed (sas) Abdullah b. Abdulmuttalib’in evinde ve yetim 

olarak dünyaya gelmiştir. Yüce Allah onun yetim olarak dünyaya geldiğine şu âyeti 

kerime ile işaret etmektedir: 

 ” ألمَيجدكَيتيماَفأوى،َووجدكَضالاَفهدى،َووجدكَعائلاَفأغنى“

“Seni yetim bulup da barındırmadı mı? Seni yolunu kaybetmiş olarak bulup da yola 

iletmedi mi? Seni ihtiyaç içinde bulup da zengin etmedi mi?”60  

Rasûlullah de (sas) kendisi için şöyle derdi: 

 ”إنماَأناَبشرَمثلكمَأنسىَكماَتنسونَفإذاَنسيتَفذكروني“

“Ben de sizin gibi bir beşerim. Unuttuğunuz gibi ben de unuturum. Dolayısıyla 

unuttuğum vakit bana hatırlatın.”61  

Diğer bir rivayette de şöyle buyurmaktadır:  

 ”… انما انا بشر مثلكم اذكر كما تذكرون وانسى كما تنسون…“

 “…Ben ancak bir beşerim. Hatırladığınız gibi hatırlar, unuttuğunuz gibi ben de 

unuturum…”62  

Hz. Aişe (ra) da Rasûlullah (sas) tavsif ederken şöyle diyordu:  

 ”ما كان إلا بشرا من البشر يغسل ثوبه ويحلب شاته ويخدم نفسه“

 “O ancak beşerden bir beşerdi. O, ancak elbiselerini yıkayan, keçisini sağan, kendi 

işini yapan beşer biriydi.”63  

Başka bir rivayette de Hz. Aişe (ra), Rasûlullah (sav)’ı şöyle tavsif etmektedir: 

دمُُ نفَ سَه“ لبُُ شَاتهَُ، وَيَخ  بَهُ، وَيَح   ”كَانَ بَشَرًا مِنَ ال بَشَرِ يفَ لِي ثوَ 

“O, İnsanlardan bir insandı. Elbiselerini diker, keçisini sağar ve kendi işini kendisi 

yapardı.”64   

Bunlar, peygamberlerin beşer olduklarına dair Allah (cc) ve Peygamber’in (sas) 

söyledikleridir. Peygamberlerin gönderildikleri kavimler ve özelde de Mekkeli 

müşrikler, peygamberlerin beşerden ve beni beşer olamayacağını iddia ediyorlardı. 

                                                      

59 Bakara, 2/151. 
60 ed-Duhâ, 93/6-7-8. 
61Buhârî, Sahih, Kitâbu’s-Salâti 8, Bâbu’t-Teveccuh Nahve’l-Kibleti Haysu Kân, 31, h.no: 401; Muslim b. el-

Haccac Ebu’l-Hasan el-Kuşeyrî en-Nîsâburî, Sahîh, Bâbu’s-Sehvi fi’s-Salâti ve’s-Sucûdi Lehu 19, h. no: 572.   
62 İbn Hanbel, Ebu Abdullah Ahmed b. Muhammed b. Hanbel b. Hilâl b. Esed eş-Şeybânî, Musned, thk. 

Şuayb el-Arnût, Âdil Murşid vd., (yy: Muessesetu’r-Risâle, Birinci Baskı, 2001), c. 7, s.90. 
63 İbn Hibbân, Muhammed b. Hibbân b. Ahmed b. Hibbân b. Muâz b. Me’bed et-Temîmî ed-Dârimî el-Bustî, 

Sahîh İbn Hibbân Bitertîbi İbn Bulbân, thk. Şuayb el-Arnâud, (Beyrut: Muessesetu’r-Risâle, İkinci Baskı, 

1993), c. 12, s. 488. 
64 Ahmed b. Hanbel, Musned, c. 40, s. 263. 



85 

 

Başka bir ifade ile böyle olmalarını kabullenemiyorlardı. Çünkü nübüvvet beşer olmakla 

uyuşmuyordu. Onlara göre, aynı anda beşer ve peygamber olmak mümkün olamıyordu. 

Zira onlar hakkelyakin biliyorlardı ki, peygamberler de onlar gibi beşer idiler. 

Aralarında doğdular, evlendiler, çocuk sahibi oldular, yerde yürüyorlar, yiyorlar, 

içiyorlar, seviniyorlar, üzülüyorlar, hastalanıyorlar ve sonunda da vefat ediyorlardı. Bu 

yüzden peygamber olmalarını kabullenemediler, içlerine sindiremediler ve netice olarak 

inkâr etmeyi tercih ettiler. 

Günümüzde Müslüman olduklarını iddia eden bazı birey ve cemaatler, 

peygamberliklerini inkâr edemediler ancak, aynı düşünceyle, peygamberlerin beşer 

olmalarını içlerine sindiremediler ve onlara olağanüstülükler atfetme cihetine gittiler. 

Bu inanışlarını desteklemek için de hadis uydurmaya yeltendiler ve bu konuda çok 

sayıda hadis de uydurdular. Rasûlullah’ın (sas) söylemediklerini ona nispet ettiler. Batıl 

ve hurafevî hikâyelere sığındılar. Âyetleri esas anlamından uzaklaştırarak batınî tefsire 

yöneldiler. Arap dili ve edebiyatındaki ‘mecaz’ kuralından hareketle âyetleri ters yüz 

ettiler. Şia ve özellikle İsmâiliyye fırkasında hâkim olan batınîliğe sığındılar. Bunu 

yaparken Ehl-i Sünnet adına yaptılar. Dediler ki:  

   ”إن رسول الله صلى الله عليه وسلم نور من نور الله، وكل الخلائق من نوره“

“Şüphesiz Muhammed (sas), Allah’ın (cc) nurundan bir nurdur. Bütün yaratıklar da 

onun (Muhammed) nurundan yaratılmışlardır.”65 Bu ve buna benzer çok sayıda rivayet 

uydurulmuştur. Muhammed’in (sas) Allah’ın (cc) nurundan bir nur olduğunu 

ispatlayabilmek amacıyla kitaplar telif edilmiştir.  

Rasûlullah (sas) başka bir hadisi şeriflerinde de şöyle buyurmaktadır:  

بَتِهِ الهتيِ توََلهدَ مِن هَا، فإَذِاَ  تهِِ مِن  ترُ  لوُد  إلِا وَفيِ سُره بتَِهِ الهتيِ خُلِ رُ مَا مِن  مَو  ذلَِ عُمُرِهِ، رُده إلِىَ ترُ  يدُ فنََ  ىا حَته قَ مِن هَ ده إلِىَ أرَ 

بَة  وَاحِدةَ  وَفيِهَا ندُ فنَُ    فيِهَا، وَإنِ يِ وَأبَوُ بكَ ر  وَعُمَرُ خُلِق ناَ مِن  ترُ 

“Her doğan kişinin göbeğinde, kendisinden yaratıldığı topraktan bulunur. Erzeli 

ömre vardırılınca defnedilmek üzere kendisinden yaratıldığı toprağa iade edilir. Ben, 

Ebubekir ve Ömer aynı topraktan yaratıldık ve onda defnedileceğiz.”66  

Sonuç 

Hadis âlimlerinin uydurma olduğu noktasında ittifak ettikleri hadislerden biri, 

şüphesiz en-Nur el-Muhammedî hadisleridir. Yukarıda açıklamaya çalıştığımız gibi, Şiî 

hadis kitaplarında tahriç edilmiş olan nûr-i Muhammed ile ilgili rivayetler Şîa hadis 

âlimleri tarafından da senet ve metin yönünden tenkide tabi tutulmuş ve el-Burkuî ile 

                                                      

65 Ahmed Rızâ el-Han el-Kâdirî (ö. 1340/1921), Silâtu’s-safâ fî Nûr el-Mustafâ, thk. Enver Ahmed Hanel-

Bağdadî, (Hindistan: Merkez el-Buhûs el-İslamiyye, İkinci Baskı, 1433/2012), s. 50-51.    
66 el-Hatîb, Ebubekir Ahmed b. Ali b. Sâbit b. Ahmed b. Mehdî el-Beğdâdî, Tarîhu Bağdâd, thk. Beşşâr 

Avvâd Ma’rûf, (Beyrut: Dâru’l-Garb İslâmî, Birinci Baskı, 2002), c. 3, s. 542; İbn el-Cevzî, Cemâluddin Ebu 

el-Ferec Abdurrahman b. Ali b. Muhammed, el-‘İlel el-Mutenâhiye fi’l-Ehâdîsi’l-Vâhiye, thk. İrşâd el-Hak 

el-Eserî, (Pakistan: İdâretu’l-Ulûm el-Eseriyye, İkinci Baskı,1981), c. 1, s.193; es-Suyûtî, Abdurrahman b. 

Ebubekir Celâluddîn, el-Leâlî el-Masnûa’ fi’l-Ehâdîsi el-Mevdûa’, thk. Ebu Abdurrahman Salah b. 

Muhammed b. Uveyde (Beyrut: Dâru’l-Kutub el-İlmiyye, Birinci Baskı, 1996), c. 1, s. 286; Ebubekir Ahmed 

b. Mervan ed-Dîneverî el-Mâlikî, el-Mucâlesetu ve Cevâhir el-İlmi, thk. Ebu Abdullah Meşhûr b. Hasan Âl 

Suleymân, (Beyrut: Dâru İbn Hazm, 1419/1998), c. 2, s. 39. 



86 

 

el-Meclisî gibi âlimler tarafında senet yönünden zayıf oldukları tespitinde 

bulunulmuştur. Özellikle Hüccetülislâm ünvanına sahip Ayetulleh el-Burkaî bu 

rivayetleri senetten ziyade metin yönünden eleştiriye tabi tutmuştur. Bu rivayetlerin 

Kur’ân ve akla aykırı olduğunu vurgulamıştır. Zira Kur’ân diğer sair peygamberler gibi 

Rasûlullah’ın (sas) de beşer ve Ademoğullarından olduğunu şüpheye mahal 

bırakmayacak şekilde açıklamıştır. O da diğer insanlar gibi bir anne babadan bir çocuk 

olarak dünyaya gelmiş, büyümüş, evlenmiş, yiyip içmiş, hastalanmış ve sonunda da 

vefat etmiştir. Dolayısıyla Rasûlullah (sas) ile Ehl-i Beyt İmamlarının bütün mahlûkattan 

önce nurdan yaratılmış oldukları iddiası akılla açıklanabilir bir tarafı yoktur.  

Ehl-i Sünnet’e ait hadis kaynaklarında tahriç edildiği iddia edilen ve öne çıkan 

rivayet, şüphesiz Cabir b. Abdullah’a (ra) nispet edilen hadistir. Bazıları bu rivayetin 

Abdurrazzak b. el-Hemmâm es-Sanânî’nin Musannef’inde tahriç edildiğini iddia 

etmişlerdir. Ancak hadis âlimleri, bu rivayetin Abdurrazzak es-Sanânî’ye nispet 

edilmesinin doğru olmadığını, çünkü yapılan araştırmalara göre, söz konusu 

Musannef’te geçmediği gibi, Abdurrazzak’ın diğer kitaplarında da olmadığını tespit 

etmişlerdir. En önemlisi Abdurrazzak’ın Ahmed b. Hanbel gibi çok sayıda öğrencisi 

olmasına rağmen, bu öğrencilerden hiç kimse bu hadisi rivayet etmemiştir.  

İmam es-Suyûtî’nin ifade ettiği gibi rivayetin senedi yoktur. Dolayısıyla senet 

yönünden munkatı’ olup merdud bir hadistir. Öte yandan Hz. Câbir’in (ra) rivayeti 

Kur’ân, sahih hadis ve aklı-selimle çelişmektedir. Yukarıda verdiğimiz örneklerde 

olduğu gibi çok sayıda âyet, Rasûlullah’ın (sas) beşer ve Ademoğullarından olduğunu 

açıkça beyan etmiştir.  

Sonuç olarak bu rivayetler, Şîa hadis kitaplarından devşirilmiş, İbn Arab-i gibi 

Vahdet-i Vücût felsefesini savunan mutasavvıflardan bazılarının uydurduğu bir 

rivayettir. Bir hadisin sahih kabul edilebilmesinin en önemli şartları olan, Kur’ân, sahih 

hadis ve akla uygun olma ilkelerine terstir. Sonuç olarak bu rivayet senet ve metin 

yönünden reddedilmesi gereken, Kur’ân, sahih hadis ve akl-ı selime aykırı bir rivayettir.    

Kaynakça 

Ahmed b. Hanbel, Musned, thk. Şuayb el-Arneût ve Adil Murşid, yy: Muessestu’r-

Risâle, Birinci Baskı, 2001.  

Ahmed Rızâ el-Han el-Kâdirî (ö. 1340/1921), Silâtu’s-safâ fî Nûr el-Mustafâ, thk. Enver 

Ahmed Hanel-Bağdadî, Hindistan: Merkez el-Buhûs el-İslamiyye, İkinci Baskı, 

1433/2012. 

Amir Moezzi, M. A. (1994). “The Divine Light of the İmames.” İn The Spirituality of Shi’i 

İslam. London: I.B. Tauris. 

Âmilî, Ali el-Kûrânî, el-İntisâr Munazarât eş-Şîa fî Şebeketi el-İntirnit, yy: Dâru’s-sîra, 

Birinci Baskı,1421/2000.  

Berîlevî, Ahmet Yâr, Mevâiz Neîmiyye, 

Bezzâr, Ebûbekr Ahmed b. Amr b. Abdulhalikel-Atekî, Musnedu’l-Bezzâr el-Meşhûr 

Bismi el-Bahr ez-Zahhâr, Mektebetu el-‘Ulûm ve’l-Hikem, thk. Adil b. Sa’d, el-

Medinetu’l-Munevvere: Birinci Baskı, ts. 



87 

 

Burka‘î, Âyetullah Seyyid Ebu’l-fadl b. er-Rıda el-Burka’î el-Kummî, (Kesru’s-Sanem) 

Ardu Ahbâr el-Usûl alâ el-Kur’ân ve’l-‘Ukûl Dirâse Nakdiyye Şâmile Liahâdîs 

Usûl el-Kâfî, Tercüme ve Tahkik: Sa’d Rustem, yy: Dâru’l-Akîde li’n-Neşri ve’t-

Tevzî’, 1434/2013. 

Buhârî, Muhammed b. İsmail Ebu Abdullah el-Cu’fî, thk. Sahih, Muhammed Zuheyr b. 

Nasır, yy: Dâru’t-Tavki Linnecâti, Birinci Baskı,1422/2001. 

Ebû Dâvud, Süleymen b. el-Aşas b. İshak el-Ezdî es-Sicistânî, Sünen, thk. Muhammed 

Muhibbiddîn Abdulhamid, Beyrut: el-Mektebetu el-Asriyye, ts.  

Bûlîs, Hennâ Mes‘ed, Hemeciyyetu Teâlim el-Yehûd, Beyrut: el-Mektebetu el-İslâmî, 

İkinci Baskı,1403/1983. 

Dîneverî, Ebubekir Ahmed b. Mervan el-Mâlikî, el-Mucâlesetu ve Cevâhir el-İlmi, thk. 

Ebû Abdullah Meşhûr b. Hasan Âl Suleymân, Beyrut: Dâru İbn Hazm,1419/1998. 

Hatîb, Ebubekir Ahmed b. Ali b. Sâbit b. Ahmed b. Mehdî el-Beğdâdî, Tarîhu Bağdâd, 

thk. Beşşâr Avvâd Ma’rûf, Beyrut: Dâru’l-Garb İslâmî, Birinci Baskı, Beyrut 2002. 

İbn Asâkir, Ebû’l-Kâsım Ali b. el-Hasan b. Hibetullah, Mu’cem İbn Asâkir, thk. Vefâ’ 

Tekiyuddîn,  Dimeşk: Dâru’l-beşâir, Birinci Baskı,1421/2000. 

İbn el-Cevzî, Cemâluddin Ebu el-Ferec Abdurrahman b. Ali b. Muhammed, el-‘İlel el-

Mutenâhiye fi’l-Ehâdîsi’l-Vâhiye, thk. İrşâd el-Hak el-Eserî, Pakistân: İdâretu’l-

Ulûm el-Eseriyye, İkinci Baskı,1981. 

İbn Hibbân, Muhammed b. Hibbân b. Ahmed b. Hibbân b. Muâz b. Me’bed et-Temîmî 

ed-Dârimî el-Bustî, Sahîh İbn Hibbân Bitertîbi İbn Bulbân, thk. Şuayb el-Arnâud, 

Beyrut: Muessesetu’r-Risâle, İkinci Baskı,1993. 

İbn Râhûye, Ebu Ya’kub İshâk b. Muhalled b. İbrahim el-Hanzelî el-Mervezî, Musned 

İshak b. Rahûye, thk. Abdulgafur b. Abdulhak el-Beluşî, Medîne: Mektebetu’l-

Îmân, Birinci Baskı,1991. 

Küleynî, Ebû Cafer Muhammed b. Ya’kûb b. İshak er-Râzî, el-Kâfî, Tahran: Dâru’l-

Kurub el-İslâmiyye, Sekizinci Baskı, 1387/1967. 

Meclisî, Muhammed Bâkır, el-Meclisî, Mirâtu’l-‘Ukû fî Şerhi Ahbâri Âl er-Rasûl, Tahran: 

Dâr el-Kutub el-İslâmiyye, İkinci Baskı, 1404/1983. 

Meclisî, Meclisî, Muhammed Bâkır, Bihâru’l-Envâr el-Câmi’a Lidureri Ahbâri’l-Eimme 

el-Ethâr, Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâs el-Rabî, Üçüncü Baskı, ts. 

Muslim b. Haccâc, el-Kuşeyrî en-Nîsâburî, Sahih, thk. Muhammed Fuad Abdulbaki, 

Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi el-Arabî, ts. 

Sadûk, Ebû Cafer Muhammed b. Ali b. el-Hüseyn b. Bâbeveyhî el-Kummî, ‘Uyûn Ahbâr 

er-Rıdâ, Kum: Menşûrât eş-Şerif er-Rıdâ, Birinci Baskı,1378/1958. 

Sadûk, Ebû Câfer Muhammed b. Ali b. el-Hüseyn b. Bâbevyhî el-Kummî, Sifatu’ş-Şîa, 

thk. Ahmed el-Mâhûzî, Tahran: el-Matbaatu es-Sâdık, Birinci Baskı, 2019. 



88 

 

Saffâr, Ebû Cafer Muhammed b. el-Hasan b. Farrûh, Basâiru’d-derecât fî Fadâil Âl 

Muhammed (as), thk. Muessesetu el-İmâm el-Mehdî, Kum: İtimat Matbaası, 

Birinci Baskı, ts.  

Selam, Hasan, Küleynî’nin el-Kâfî’sine Şîa Eleştirisi, İstanbul: Kitap Dünyası, Birinci 

Baskı, 2023. 

Suyûtî, Abdurrahman b. Ebubekir Celâluddîn, el-Leâlî el-Masnûa’ fi’l-Ehâdîsi el-

Mevdûa’, thk. Ebu Abdurrahman Salah b. Muhammed b. Uveyde, Beyrut: 

Dâru’l-Kutub el-İlmiyye, Birinci Baskı,1996. 

Şenkîtî, Muhammed Abdulkadir, Tenbîhu’l-huzzâk Alâ Butlân Mâ Şâ‘e Beyne el-Enâm 

Min Hadîsi en-Nûr el-Mensûb Li Musannef Abdurrazzâk, el-Medînetu’l-

Munevvere: Matâbi’ el-Câmiatu el-İslâmiyye Bilmedineti el-Munevvere, İkinci 

Baskı, 1390/1970. 

Tirmizî, Muhammed b. Îsa b. Sevre b. Musa b. ed-Dahhak Ebu İsa, el-Câmiu’l-Kebir 

(Sunen et-Tirmizî), thk. Beşşar ‘Avvâd Ma’rûf, Beyrut: Dâru’l-Garbi el-İslâmî, 

1998.

 

  



89 

 

SÜYÛTÎ’NİN TESPİT ETTİĞİ MÜFESSİRLİK 

KRİTERLERİNE GÖRE BAZI MEŞHUR 

MÜFESSİRLERİN DEĞERLENDİRİLMESİ* 

Mehmet Yusuf HAKLI   

Dicle Üniversitesi 

 

 

GİRİŞ 

Bilim dallarında ihtisaslaşmanın yoğun olduğu bir çağda yaşıyoruz. Tıp, matematik, 

doğa bilimleri, sosyal bilimler vb. alanlarda ihtisaslaşmaya gidildiği gibi, bu durumun 

Kur’an’la ilgili ilimlerde de gittikçe yaygın bir hal aldığını görüyoruz. İhtisaslaşma 

problemleri en kısa yoldan çözüme kavuşturmak için bir çözüm olarak kabul edilse de1 

bir daralmayı da beraberinde getirmektedir. Yani kendi alanında mütehassıs olan 

araştırmacı veya bilim adamı, yoğunlaştığı alandan başka alanı ihmal edebilmekte ve 

daha önce öğrenmiş olduğu bazı bilgileri unutabilmektedir.2 

Genelde İslâm tarihine, özelde ise tefsir tarihine baktığımızda meşhur âlimlerin, 

kendilerini hemen her alanda (özellikle dini ilimlerde) çok iyi yetiştirdiklerini ve birçok 

ilmi sahada söz sahibi olduklarını görürüz. Bunun ispatı da birçok alanda yazmış 

oldukları kitaplar ve asırlar boyu devam eden tesirleridir. Bir müfessir, tefsirde etkin 

olduğu gibi hadis, fıkıh, kelam, dil, edebiyat, tarih vb. alanlarda da söz söyleyebilecek 

yetkinlikte olmuştur. Bu bağlamda, bir müfessirin sahip olması gereken ilimler 

doğrultusunda bir takım kriterler tespit edilmiştir. Bu hususta belki de ilk söz, Hâris el-

Muhâsibî’nindir. (ö. 165/781) Onu takiben birçok alim, müfessirlik kriterleri hakkında 

tespitlerde bulunmuş; ancak Celâluddîn es-Süyûtî (ö. 911/1505) kendinden önceki 

âlimlerin tespitlerini bir araya getirerek konuya son şeklini vermiştir. Bundan sonra da 

bu kriterlerden bahsedilince, Süyûti’nin ismi ön plana çıkmaya başlamıştır.3 Ona göre 

bir müfessirde olması gereken kriterlerin adedi on beştir. Yani Kur’ân-ı Kerim’i tefsir 

                                                      

* Bu çalışma 3-4 Aralık 2025 yılında Şarkiyat Vakfı tarafından düzenlenen 3. Sosyal Bilimler Kongresinde 

özet olarak sunulan “Süyûtî’ye Göre Müfessirin Bilmesi Gereken İlimler Bağlamında Belli Başlı Müfessirler” adlı 

bildirinin genişletilmiş halidir. 
1 Muhsin Demirci, Konulu Tefsire Giriş, (İstanbul: İFAV Yayınları, 2. Baskı,2013), 91. 
2 Şahin Güven, “Günümüz Tefsir Çalışmalarında Yeni Bir Yöntem: Konulu Tefsir Metodu”, Tarihten 

Günümüze Kur'an'a Yaklaşımlar, Ed. Bilal Gökkır vd. (İstanbul: ilim Yayma Vakfı Kur'an ve Tefsir Akademisi, 

2010), 452;  Mehmet Yusuf Yagır, Örnek Olma Yönüyle Bazı Meşhur Müfessirler, Uluslararası İslâm ve Model 

İnsan Sempozyumu, Ed. M. Akif Özdoğan vd. (Kahramanmaraş: Fikir Ajans, 2018), 456. 
3 Bilal Ercan, Tefsir Geleneğinde Müfessirde Aranan Şartlar, (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018), 20-25.  



90 

 

edecek bir âlimin on beş ilme sahip olması gerekir.4 Günümüzde bu ilimlere yenileri 

eklenmiştir. Mesela Ömer Nasuhi Bilmen, içinde bulunduğumuz asrın özelliklerini ve 

ihtiyaçlarını dikkate alarak, ilaveten yedi kriter daha belirlemiş; böylece sayıyı yirmi 

ikiye kadar yükseltmiştir. 

Bu çalışmada, Süyûti’nin müfessirlik için belirlediği kriterler kısaca açıklanacak, 

ardından bazı meşhur müfessirlerin bu kriterleri taşıyıp taşımadıklarına dair tespitler 

yapılacaktır. Müfessir seçiminde tefsir çeşitleri dikkate alınacak, rivayet ve dirayet tefsiri 

ile mezhebi tefsirlerde şöhret kazanmış isimlere yer verilecektir. Bu konuda yazılmış 

müstakil bir tez de bulunmaktadır. Bilal Ercan tarafından hazırlanan Tefsir Geleneğinde 

Müfessirde Aranan Şartlar adlı tez, müfessirlik kriterlerini ana hatlarıyla ele almıştır. 

Ancak biz burada farklı olarak Süyûtî özelinde konuyu ele aldık ve onun belirlediği 

kriterlerin uygulanabilirliğini, bazı müfessirlerin şahsında tahlil etmeye çalıştık. 

Müfessirlik Kriterleri: Sûyuti’ye Göre Bir Müfessirin Bilmesi Gereken 

İlimler 

Arap Dili ve Belağatı: Süyûtî’nin bu bağlamda ele aldığı ilimlerin sayısı yedidir. 

Bunların dördü Arap diline, üçü de belağata dairdir. Buna göre bir müfessirin, Arap dili 

ve belağatıyla ilgili şu ilimleri bilmesi gerekir: 

Lügat İlmi: Bu ilimle kelimelerin ait olduğu dilde ifade ettiği anlamlar bilinir.5 Bazı 

kelimelerin birden fazla manası olabilir. Bunları bilmek ve aralarındaki farkı anlamak, 

lügat ilmini anlamakla olur.6 Nitekim Mücahid lügat bilgisine sahip olmanın önemine 

işareten şunları söylemiştir: Allah’a ve ahiret gününe inanan bir kimsenin Arap lügatını 

bilmediği halde, Allah’ın kitabı hakkında konuşması (onu tefsir etmesi) helal değildir.7 

Nahiv İlmi: Kelimelerin ve kelime gruplarının cümle içindeki durumlarını, 

cümlelerin kuruluşunu ve kelime sonlarının i’rabını inceleyen ilim dalıdır.8 Arapça’da, 

i’rabın değişmesiyle manalar değiştiği için bu ilmin bilinmesi gerekir.9  

 Sarf İlmi: Kelimelerin yapısıyla ve kalıplarıyla ilgilenen bir ilimdir. 10 Bu ilim 

sayesinde lafızların nasıl türedikleri, asıl lafzın ve ondan türeyen lafızların, diğer 

lafızlara nasıl dönüştüğü ve tekil lafızların nasıl çoğul hale getirildiği bilinir.11 İbn Faris’e 

göre sarf ilmini bilmeyen bir kimse büyük bir ilimden yoksundur.12 

                                                      

4 Yagır, “Örnek Olma Yönüyle Bazı Meşhur Müfessirler”, 456. 
5 Celâluddîn Abdurrahmân b. Ebîbekr es-Suyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân,  trc. Sakıp Yıldız, Hüseyin Avni 

Çelik,  (İstanbul: Hikmet Neşriyat, 1987), 2/461. 
6 Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, (İstabnul: Ravza Yayınları, 2008), 1/124. 
7 Celâluddîn Abdurrahmân b. Ebîbekr es-Suyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân,  thk. Muhammed Ebu’l-Fadl 

İbrâhim (Mısır: el-Hey’etu’l-Mısriyyetu’l-Ammetu li’l-Kütûb, 1394), 4/213. 
8 Muhsin Demirci, Tefsir Terimleri Sözlüğü, (İstanbul: İFAV. Yayınları, 2014), 226. 
9 Suyûtî, el-İtkân, 4/213. 
10 Suyûtî, el-İtkân, 4/213. 
11 Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, 1/124. 
12 Suyûtî, el-İtkân, 4/213. 



91 

 

İştikak İlmi: İştikak, “aralarında mâna ilişkisi bulunan iki kelimeden birinin 

diğerinden alınması ve türetilmesi” demektir.13 Bir kelimenin hangi kelimeden 

türediğine dair bilgi, iştikak ilmini bilmekle elde edilir. 14  Mesela, bir isim farklı iki 

kökten geliyorsa, manaları da farklı olur. 15  Eğer müfessir bu ilimden yoksun ise bu farkı 

anlayamaz. 

Süyûtî belağatı da üç ayrı ilim halinde açıklar. Buna göre müfessirin şu ilimleri 

bilmesi gerekir. 

Meânî, Beyân ve Bedi’ İlimleri: Belağat ilminin üç unsurundan meânî, “lafızların 

muktezayı hale mutabakatını bildiren ahvale dair usül ve kaideleri açıklayan ilim olarak 

tanımlanır.”16 Beyân belağat ilmini oluşturan unsurların ikincisidir. Beyân, manayı 

ifadede, kelimeyi vuzuha kavuşturmak için lazım olan melekeyi kazandıran ve bununla 

ilgili kuralların bütününü kapsayan ilimdir.17 Belağatın diğer bir unsuru olan bedi’, sözü 

lafız ve anlam yönünden güzelleştirme yollarına ait malumatı içine alan ve bu husustaki 

kuralları inceleyen ilim dalıdır. 18  

Süyûtî’ye göre belağatı oluşturan bu üç ilim müfessirliğin en önemli şartlarındandır. 

Müfessirin, i’câzın gerekliliklerine uyması gerekir. Bu da meâni, beyân ve bedî ilimleri 

sayesinde olur. 19  

Kur’anî İlimler 

Süyûti Kur’an’ı anlamaya yardımcı bazı ilimleri ve kıraati de müfessirliğin kriterleri 

arasında saymıştır. Ona göre bir müfessirin bilmesi gereken Kur’anî ilimler şunlardır: 

Esbâbü’n-Nüzûl ve Kıssalar İlmi: Hz. Muhammed’in (sav) peygamberliği döneminde 

meydana gelen ve Kur’ân’ın bir veya daha fazla âyetinin ya da bir sûresinin inmesine 

sebep olan hadise, durum ya da herhangi bir konu hakkında Hz. Peygamber’e sorulan 

soruya esbâbü’n-nüzûl denir.20 Bu ilmin faydaları da şöyle açıklanmıştır: İbnü’d-Dakîk 

el-Îd (ö. 702/1302) de “sebeb-i nüzûlü bilmek, Kur’ân’ın manalarını anlama hususnda 

kuvvetli bir yoldur.” der. İbn Teymiyye (ö. 622/1225) ise “Sebeb-i nüzûlü bilmek, âyeti 

anlamaya yardımcı olur. Zira sebeb-i nüzûl ilmini bilmek, müsebbebin ilmini bilmeye 

vesile olur.” der. 21  Kur’a- Kerim’de tarihi şahıslar ve hadiselerle ilgili olarak yer alan 

haberlere ve bu haberlerle uğraşan ilme kıssa denir.22 Süyûtî, kıssaların bilinmesinin 

müfessire ne tür bir katkı sağlayacağına dair bilgi vermemiştir. 

                                                      

13 Hulusi Kılıç, “İştikak”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 14 Aralık 2025). 
14 Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, 1/125. 
15 Suyûtî, el-İtkân, 4/213. 
16 Hikmet Akdemir, Belâgat, (İstanbul: Nizamiye Akademi, 2016), 41. 
17 Akdemir, Belagat, 179. 
18 Akdemir, Belâgat, 245. 
19 Suyûtî, el-İtkân, 4/214. 
20 Muhsin Demirci, Tefsir Usûlü, (İstanbul: İFAV Yayınları, 25. Baskı,2013), 219. 
21 Suyûtî, el-İtkân, 1/107-108. 
22 İdris Şengül, “Kıssa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 14 Aralık 2025). 



92 

 

Nâsih ve Mensûh İlmi: Nâsih, önce inen bir Kur’an âyetinin hükmünü, daha sonra 

gelip iptal eden âyettir. Mensûh ise önce indirilip belli bir süre yürürlükte kaldıktan 

sonra yeni bir nasla hükmü ortadan kaldırılan âyettir.23 Bu ilim sâyesinde muhkem olan 

âyetlerle, muhkem olmayan âyetler anlaşılır. 24   

Kıraat İlmi: Kur’an-ı Kerim’in lafızlarının okunuşlarını ve ihtilaflarını nakledenlerine 

nispet ederek ortaya koyan ilme kıraat ilmi denir. 25  Kıraat sayesinde Kur’an’ın nasıl 

okunacağı bilinir ve bu ilim sâyesinde kıraatlerdeki bazı muhtemel vecihler diğerlerine 

tercih edilir. 26   

Diğer İslâmi İlimler 

Süyûtî’ye göre kelam, fıkıh, fıkıh usûlü, mücmel ve mübhem âyetleri tefsir eden 

hadisler ve mevhibe ilmi de bir müfessirin bilmesi gereke ilimlerdendir. 

“Kelam ilmi, Allah’a isnadı uygun görülmeyen sıfatları içeren âyetleri zahiri 

manadan ayırarak tefsir etmeyi öğretir. Kelamcılar bu gibi âyetleri te’vil eder. Allah’a 

isnadı mümkün olmayan, vacip veya caiz olan manalara delil getirir.” 27    Fıkıh usulü 

sayesinde, âyetlerden hüküm çıkarma ve istinbatta bulunma hususunda delil getirme 

yöntemi bilinir. Mevhibe ilmi ise ilmiyle amel edene Yüce Allah tarafından verilen 

ilimdir. Nitekim Hadis-i Şerif’te şöyle buyrulmuştur: “Kim ilmiyle amel ederse Allah 

ona bilmediğini de öğretir.” 28 

Müfessirlik Kriterlerine Yapılan Eklemeler ve Kriterlerin Eleştirisi 

Son dönem âlimlerinden Ömer Nasuhi Bilmen, müfessirlik için sayılan kıstaslara yedi 

tane daha eklemiştir. Ona göre müfessirler, mezkûr on beş ilim dışında yedi farklı ilme 

de sahip olmalıdır. Kur’an’ın birçok âyeti ahlaki meseleleri muhtevi olduğu için 

müfessirin Kur’anî ahlakın yüceliğini ortaya koyması bakımından, ahlak ilmini bilmesi 

gerekir. Yine bir müfessirin psikoloji ilmini bilmesi gerekir. Zira psikolojinin bahsettiği 

ruhla ilgili meselelerin, Kur’an’la uyum derecesini ölçmek açısından, bu ilme sahip 

olmak önem arzeden bir durumdur. Müfessirin bilmesi gereken ilimlerden biri de 

sosyolojidir. Kur’an’ın bu alana temas eden âyetlerinin, günümüz sosyolojisinin 

verileriyle karşılaştırılması için bu ilmin bilinmesi gerekir. 

Bilmen’e göre Tekvin ilmi de Kur’an’ı tefsir edecek kimsenin bilmesi gereken 

ilimlerdendir. Bu sayesinde kâinatın yaratılışı hakkında ortaya atılan nazariyeler, 

Kur’an’ın yüce beyanlarıyla kıyas edilebilir. Yüce Allah kendi kudretini nazarlara arz 

etmek için gökyüzünü harika bir şekilde tezyin etmiştir. Âyetlerde işaret edilen bu 

hususa daha fazla vakıf olabilmek için müfessirin astronomi de bilmesi gerekir. Müfessir 

coğrafyayı da bilmelidir. Yeryüzü şekillerini, unsurlarını, yeryüzünün farklı bölgelerine 

                                                      

23 Demirci, Tefsir Terimleri Sözlüğü, 186-227. 
24 Suyûtî, el-İtkân, 4/215. 
25 Demirci, Tefsir Terimleri Sözlüğü, 155. 
26 Suyûtî, el-İtkân, 4/215. 
27 Suyûtî, el-İtkân (trc.), 2/463. 
28 Suyûtî, el-İtkân, 4/215. 



93 

 

yerleşmiş milletleri ve yeryüzünde yaşanan fiziksel değişimleri bilmek Kur’an’ı tefsir 

eden kişiye, meseleyi etraflıca ele alma kudreti verir. Son olarak, bilinmesi gereken 

ilimlerden biri de tarih ve siyerdir. Çünkü Kur’an-ı Kerim’in Hz. Muhammed’in (s.a.s.) 

hayatını ve geçmiş ümmetlerin ibretli hallerini anlatır. Bu âyetlerin izahı için müfessirin 

Peygamberler tarihine ve eski toplulukların tarihine bakması gerekir.29 

Modern çağın insanlara dayattığı hızlı yaşam tarzı, bireylerde sabırsızlık duygusunu 

tetikledi. Bu yüzden yukarıda sayılan şartlar kimilerine abartı, kimilerine imkansız 

gelebilir. Mesela M. Sait Şimşek, hem önceki şartları hem de sonradan eklenen şartları 

abartılı bularak eleştirir. Yukarıda saydığımız müfessirlik kriterlerinden kelam ilmi ve 

fıkıh usulü ilmini mezhebi bir dayatma olarak görür. Ona göre mevibe ilmi şartı da 

tasavvufun dayatmasıdır. Müfessirin modern ilimlerle mücehhez olması gerekliliğini de 

uygun bulmamıştır. Şimşek’e göre Kur’an’ı tefsir edebilmek için şu şartları taşımak 

yeterlidir: 

a. Arap Dilini Bilmek  

b. Hz. Muhammed’in (s.a.s.) sünnetini bilmek 

c. Sağlam bir itikada, Allah’tan korkan ve bu korkunun sorumluluğunu 

vicdanında hisseden bir kişiliğe sahip olmak, hevasına uymaktan uzak bir irade 

ve düşünce içerisinde bulunmak. 

d. Kur’an’a vakıf olmak 

e. Çağının insanını, bu insanın problemlerini ve çağına hâkim düşünce 

sistemlerini bilmek.30 

Müfessirlik Kriterleri Açısından Bazı Meşhur Müfessirler 

Sahabe ve Tabiîn’den olan müfessirlerin tefsirleri, Kur’ân’ın nüzul ortamına, Arap 

dilinin saf haline ve vahyin ilk muhataplarının canlı şahitliğine dayandığı için, sonraki 

bütün tefsir faaliyetleri açısından kurucu ve belirleyici bir kaynak niteliğindedir.31 

Onlardan sonra gelen ve aşağıda ele alacağımız bazı müfessirler ise, Sahabe ve Tabiîn 

rivayetlerini esas alarak, müfessirlik şartlarının belirlenmesinde ölçüt olan dil ilimleri, 

fıkıh, kelâm ve tasavvuf gibi disiplinleri de devreye sokmak suretiyle Kur’ân’ı hem 

kendi dönemlerinin ilmî birikimi hem de ihtiyaçları ışığında sistemli bir biçimde 

yorumlayarak rivayet ve dirayet açısından tefsir ilmini zenginleştirip 

kurumsallaştırmışlardır.  

                                                      

29 Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi,  1/69-70; 138-140. 
30 M. Sait Şimşek, Günümüz Tefsir Problemleri, (İstanbul: Hikmetevi Yayınları, 14. Baskı, 2017, s. 23-26. 
31 Bk.: Ahmet Özdemir, “’Sahâbe ve Tâbiîn Tefsirlerinin Önemi ve Bağlayıcılığı’ Başlıklı Çalışmayı 

Değerlendirme”, Tefsirde Rivayet Eksenli Okumaların Kritiği, Ed. Abdurrahman Ensari vd.  (Mardin: Mardin 

Artuklu Üniversitesi Yayınları, 2021), s. 163-168). 



94 

 

Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî el-Bağdâdî (ö. 

310/923) 

Rivayet tefsiri denilince, belki de akla gelen ilk isim İbn Cerir et-Taberî’dir. Çünkü o, 

tarih ilmiyle beraber tefsirin de babası sayılır. Yazmış olduğu Câmiu’l-Beyân an Te’vili 

âyi’l-Kur’ân adlı eseri, erken dönemlerde olmasına rağmen rivayet tefsirinin zirvesi 

olarak kabul edilir.32 Taberi’nin Kur’an’la olan münasebeti, yedi yaşında hafız olmakla 

başlamıştır.33 O, müfessirlik için belirlenen kriterlerin hemen hepsine sahipti. Hadis, 

kıraat, fıkıh, nahiv, tarih, şiir ve lügat gibi ilimlerin tamamında yetkin bir şahsiyet idi. 

Bu alanların tamamıyla ilgili yazdığı eserlerle bunu ispatlamıştır.34 

Taberi, Kur’an’ın bütün kıraatlerine hakim bir zattı. Kur’an’da ince manalar görebilen 

bir alimdir. Fıkhi konudaki yetkinliği fakihlik derecesindeydi. Sahabe, Tabiun ve sonraki 

dönemlere ait birçok sözü bilirdi. Sünnet konusunda derin bir bilgisi vardı.35 Zira dokuz 

yaş gibi, çok erken sayılabilecek bir yaşta hadis yazmaya, hadisle ilgilenmeye 

başlamıştı.36 Dini ilimler dışında da tıp, cebir, riyaziyyat, cedel, felsefe ve mantık gibi 

alanlarda da yetkinliğini ortaya koymuş bir âlimdi.37 

Taberî’nin tefsiri de birçok övgüye mazhar olmuştur. Müfessirlik kriterlerinin 

tespitinde bulunan Suyûtî dahi ondan övgüyle bahseder. Onu öven alimlerle hemfikir 

olarak şöyle der: “Taberi mutlak manada müfessirlerin başıdır, onun tefsirde yaptığını, 

ne ondan öncekiler ne de sonrakiler yapabildiler.”38 “Taberi tefsiri, tefsirlerin en büyüğü 

ve en hacimlisidir.”39 Eserine aldığı hadis rivayetlerinin ekserisinin senet zincirini tam 

olarak zikretmiştir. Bu da onun tefsirine ayrı bir değer kazandırmıştır. Bu eser, lügat, 

dinler tarihi, fıkıh, nahiv, kıraat, esbâbü’n-nüzûl, Arap şiiri ve Arap dili kaideleri için 

önemli bir kaynaktır.40 

Bir müfessir için belirlenen şartlar  İbn Cerîr et-Taberî’de fazlasıyla mevcuttur. Zaten 

Tâberî bu şartları taşımasaydı, kriterleri tespit eden Süyûtî, kendisinden övgüyle 

bahsetmezdi. 

                                                      

32 Muhammed Huseyn ez-Zehebî, et-Tefsîr ve’l-müfessirûn, (Kahire: Mektebetü Vehbe, t.s.), 148-149. 
33 İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, (Ankara: Fecr Yayınları, 2014), 529. 
34 Ebû Abdillâh Şihâbüddîn Yâkūt b. Abdillâh el-Hamevî el-Bağdâdî er-Rûmî, Muʿcemü’l-üdebâʾ (İrşâdü’l-

erîb ilâ maʿrifeti’l-edîb, İrşâdü’l-elibbâʾ ilâ maʿrifeti’l-üdebâʾ, Ṭabaḳātü’l-üdebâʾ), thk. İhsân Abbâs, (Beyrût: Dâru’l-

Ğarbi’l-İslami, 1414), 6/2442-2444; Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav’ b. Kesîr 

el-Kaysî el-Kureşî, el-Bidaye ve’n-Nihaye, (Beyrût: Dâru’l-Fikr, 1407), 11/145.  
35 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, 11/145. 
36 Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, 529. 
37 Mustafa Fayda, “Taberî, Muhammed b. Cerîr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 17 Aralık 

2025). 
38 Celâluddîn Abdurrahmân b. Ebîbekr es-Suyûtî, Tabakâtü’l-Müfessirîn, thk. Ali Muhammed Ömer, (Kahire: 

Mektebetü Vehbe, 1396), 1/95-96; Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, 536. 
39 Suyûtî, el-İtkân, 4/242;  
40 Hidayet Aydar, Klasikten Moderne Seçme Tefsir Metinleri, (İstanbul: Ensar Yayınları, 2016), 92-93. 



95 

 

Ebû Abdillah Fahruddîn Muhammed b. Ömer b. Huseyn er-Râzi et-

Taberistânî (ö. 606/1210) 

Dirayet tefsirinin zirvesinde Râzî vardır.41 Bir müfessir olarak sahip olunması 

gereken ilimlerin hemen hepsine sahiptir. Kelam, tefsir, fıkıh, fıkıh usûlü, i’câzu’l-

Kur’an gibi İslâmî ilimlerde rüştünü ispatlamış, bu alanların tümüyle alakalı eserler 

kaleme almıştır. Ayrıca felsefe, mantık, astronomi, matematik ve tıp gibi ilimlere dair 

eserler ortaya koyması, onun pozitif ilimlerde de söz sahibi olduğunu göstermektedir. 

Bütün bunların yanı sıra Râzî’nin, Arap dili ve edebiyatı ve özellikle nahiv ilmine dair 

telifatı, onu dil sahasındaki salahiyetini ortaya koymaktadır.42 

Kelam ilmine özel bir önem veren Fahreddin Râzî, en çok da bu alanda eser telif 

etmiştir.43 Bu alandaki yetkinliğinden dolayı “Kelamcıların İmamı” lakabıyla 

anılmıştır.44 Kelamdaki bilgi birikimini başta Mu’tezile olmak üzere birçok itikadi 

mezhebe karşı Ehl-i Sünneti savunmak için kullanmıştır.45 Râzî’nin akaid (kelam) ve 

fıkıh alanındaki etkinliğinden dolayı Eş’ari akaid kitaplarında ve Şafii usûl kitaplarında 

ona “el-imam” lakabı verilmiştir.46 

Kelamda önder kabul edilen Râzî, tefsir sahasında da aynı vasıfla anılmaktadır. 

Müfessirimizin yazmış olduğu Mefâtihu’l-Ğayb adlı eseri, konuları geniş ve ayrıntılı bir 

şekilde ele almasıyla ve birçok ilmi sahaya ait bilgileri içermesiyle, diğer tefsirlerden 

daha mümtaz bir konumda yer almış; alimler arasında itibari yüksek bir şöhrete 

kavuşmuştur. 47 Çok hacimli olan bu eserin neredeyse bir cildi Fatiha Sûresine 

ayrılmıştır. Tefsirinde birçok konuyu işlediği gibi ahlak, ilahiyat ve astronomiye dair 

bilgileri derin bir vukufiyetle sunmuştur.48 Tefsirindeki konu yelpazesinin genişliği, 

olumlu ve olumsuz tenkidleri beraberinde getirmiştir. İbn Teymiyye’nin “Râzî’nin 

tefsirinde, tefsir dışında her şey vardır.” olumsuz eleştirisine karşı “Onun tefsirinde, 

tefsirle beraber her şey vardır” şeklindeki methedici tenkidler de yok değildir.49 Mevhibi 

ilimler çerçevesinde değerlendirildiğinde, onun eserinde tasavvufi izlere rastlamak 

                                                      

41 Yasin Ceylan, “Fahreddin Râzî’nin “Mefâtihu’l-Gayb” Tefsiri Üzerine Bazı Mulâhazalar”, İslâmî 

Araştırmalar, (Ocak, 1987), 48. 
42 Ebü’l-Abbâs Muvaffakuddîn Ahmed b. el-Kāsım b. Halîfe b. Yûnus es-Sa‘dî el-Hazrecî İbn Ebî Useybia’, 

Uyûnu’l-enbâ fî tabakâti’l-etibbâ, thk. Nizâr Rızâ, (Beyrût: Mektebetü’l-Hayât, ts.), 462, 470; Mehmet Yusuf 

Yagır, Fahreddîn Er-Râzî’nin Tefsirinde Hıristiyanlık ve Hıristiyanlar, (Şanlıurfa: Harran Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013), 5. 
43 Yusuf Şevki Yavuz, “Fahreddin er-Râzî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 18 Aralık 2025). 
44 Ebû Nasr Tâcüddîn Abdülvehhâb b. Alî b. Abdilkâfî es-Sübkî, Tabakâtü’ş-Şafiiyyeti’l-kübrâ, thk. Mahmûd 

Muhammed et-Tenâhî vd, (by, 1413), 8/81. 
45 Abdulcevvâd Halef Muhammed Abdulcevvâd, Medhal ila’t-tefsîr ve ulûmi’l-Kur’an, (Kahire: dâru’l-

Beyâni’l-Arabî, ts.), 141. 
46 Ebû Abdillah Fahruddîn Muhammed b. Ömer b. Huseyn er-Râzi et-Taberistânî, el-Mebâhisu’l-Maşrikiyye 

fî ilmi’l-ilâhiyyât ve’t-tabiiyyât, (Kitabın Mukaddimesi), thk. Muhammed el-Mu’tasım Billah el-Bağdâdî, 

(Beyrût: Dâru’l-Kütûbi’l-Arabî, 1410), 1/11. 
47 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-müfessirûn, 1/206, 208. 
48 Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi,  2/490-491. 
49 Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, 507. 



96 

 

mümkündür. Râzi âyetlerin nüzûl sebeplerini göz ardı etmemiş, Kur’an’ın i’câzına dair 

söz sarfetme hususunda da gayret sarfetmiştir. 50  

 Birçok alanda ve telaffuzu kolay olmayan sayıda eser bırakan Fahreddin er-

Râzî’yi anlatmak için kelimeler kifayetsiz kalmaktadır. Zira o, yukarıda ifade etmeye 

çalıştığımız, aklın sınırlarını zorlayan zengin bir bilgi birikimine sahipti. Bu birikimini 

birçok ilmi sahada kullandığı gibi tefsirde de maharetle kullanmış olması, onun, bir 

müfessirde olması gereken bütün ilimlerle mücehhez olduğunu göstermektedir. 

Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî 

es-Süyûtî eş-Şâfiî (ö. 911/1505) 

Müfessirlerin sahip olması gereken kriterleri ortaya koyan Süyûtî de burada 

zikredilmeye değer müfessirlerdendir. Birçok keramet ve menkıbelerle anılan51 Süyûtî 

sekiz yaş gibi erken bir çağda Kur’an hafızı olmuştur.52 Bir müellif olarak eser telifindeki 

süratliliği olağanüstü bir dereceye ulaşmıştı. Yazmış olduğu en az beş yüz eserle doğuda 

ve batıda meşhur olmuştur. Hadiste, yaşadığı zamanın en iyisidir. Kendi beyanına göre 

hafızasına 200.000 adet hadisi kaydetmiştir.53 Müellifimiz hadis ve tefsirle beraber fıkıh, 

nahiv, belağat, lügat ve tarih ilimlerinde üstün bir ilim mertebesine ulaşmıştır.54 

Süyûtî’nin belirlediği müfessirlik kriterleri, bizzat kendi şahsında en kamil bir şekilde 

tezahür etmiştir. Bunu da hakim olduğu ilmi sahaların tamamında yazmış olduğu 

eserlerle ispat etmiştir.  Tefsir, ulûmu’l-Kur’an, müstakil olarak esbâbü’n-nüzûl ve 

i’câzu’l-Kur’an’a dair birçok kitap yazan müellifimiz, Hadis ve fıkıh alanında da çok 

sayıda eser bırakmıştır. Dilbilgisi ve tarih alanındaki yetkinliğini de yine bu alanlarda 

telif ettiği eserlerle ortaya koymuştur.55 

Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-Zemahşerî (ö. 

538/1144)  

Fahr-ı Hârizm (Hârizm’in İftiharı) lakabıyla bilinen Zemahşerî, üstün bir ilme ve 

olgun bir kişiliğe sahiptir.56 Tefsir, hadis, nahiv, dil ve edebiyatta imam derecesindedir.57 

Dolayısıyla o bir nahivci, dilci, müfessir ve kelamcıdır.58 Müfessirliğin ilk yedi kriterini 

teşkil eden Arap Dili ve Belağatı sahasına son derece hâkim bir âlimdir. Bu alanda otorite 

olduğu için ona “Şeyhü’l-Arabiyye” Arapça’nın üstadı lakabı verilmiştir. Araplara, 

“babalarınızın, dedelerinizin dilini atalarınızın dilini benden öğrenin.” şeklindeki 

                                                      

50 Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, 621, 633, 636. 
51 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-müfessirûn, 1/180-181. 
52 Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi,  2/624. 
53 İbnu’l-İmâd Ebü’l-Felâh Abdülhay b. Ahmed b. Muhammed es-Sâlihî el-Hanbelî, Şezeratu’z-Zeheb fi 

Ahbârin min zeheb, thk. Mahmud el-Arnâvûd, (Dımaşk-Beyrût: Dâru İbn Kesîr, 1406), 10/76-78; Zehebî, et-

Tefsîr ve’l-müfessirûn,   1/180. 
54 Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi,  2/625. 
55 Süleyman “Tülücü, Celalüddin ES·Süyüti Hayatı Ve Eserleri”, Diyanet İlmi Dergi, (1994), 30/2, 6-12. 
56 Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi,  2/464. 
57 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-müfessirûn, 1/304. 
58 Suyûtî, Tabakâtü’l-Müfessirîn, 1/121. 



97 

 

meydan okuması da Zemahşerî’nin bu alanda ne kadar iddialı olduğunu 

göstermektedir.59 Yazmış olduğu el-Keşşâf adlı eseri de onun bu iddiasını te’yid eder 

niteliktedir. Zira o, bu eserinde Kur’an’ın bir belağat mucizesi olduğunu ispatlamaya 

çalışmış ve bunu başarmıştır. Kur’an’ın belağât ve fesahât yönünden bütün eserlerin çok 

çok üstünde olduğunu, hatta diğer semavi kitapları bile geride bıraktığını kanıtlamıştır. 

60 

Zemahşerî, Mutezile mezhebine mensup bir alimdi. Bu yüzden yazdığı el-Keşşâf adlı 

tefsiri, İbn Teymiyye (ö. 728/1328), Tâcuddîn es-Sübkî (ö. 771/1369) ve İbn Haldûn (ö. 

808/1406) gibi meşhur alimler tarafından tenkid edilmiştir.61 Buna rağmen el-Keşşâf a Ehl-

i Sünnet mezhebine mensup birçok müfessirin ilgi odağı olmuştur. Bu eser üzerine çok 

sayıda hâşiye ve ta’lika yazılmıştır. Ancak müfessirler ve diğer ilim erbabı, okuyucunun 

eserdeki itizali görüşlerden etkilenmemesi için özellikle kelama dair âyetlerin tefsirlerini 

ayıklamışlardır. Bazı olumsuzluklara rağmen eser, kıymetini hiç yitirmemiş; günümüz 

müfessirleri tarafından da kaynak olarak gösterilmeye devam etmiştir. Zira bu eser, 

dirayet tefsir alanında bugün bile erişilmesi mümkün olmayan bir mevkidedir.62 

Müfessirimiz her ne kadar el-Keşşâf adlı tefsiriyle meşhur olmuşsa da bunun dışında 

onlarca kitabı kaleme aldığı hususu göz ardı edilemez bir gerçektir. O, tefsir, ulûmu’l-

Kur’an dışında hadis, fıkıh, kelam, dil, lügat ve edebiyat gibi pek çok sahada eser te’lif 

etmiştir.63 Zemahşerî’nin Arapçadaki dehası, el-Keşşaf’la ortaya koyduğu eşsiz 

performansı ve diğer birçok alanda yazmış olduğu eserleri, onun müfessirlik kriterlerini 

fazlasıyla üzerinde taşıdığını gösterir. 

SONUÇ  

İmam Süyûtî’ye göre bir kişinin Kur’an-ı Kerim’i tefsir edebilmesi için on beş farklı 

ilmin tamamına sahip olması gerekir. Bu ilimlerin büyük bir kısmı Arap diline aittir. 

Geri kalanların bir kısmı Kur’anî ilimler olarak tabir edilen ve Kur’an’ın daha iyi 

anlaşılmasına yardımcı olan destek ilimlerdir. Diğer kısmı da Kur’an’dan hareketle 

teşekkül etmiş ilimlerdir. Bazıları bu şartları abartılı veya bir kısmını gereksiz görmüş, 

ancak son dönem alimlerinden Ömer Nasuhi Bilmen bu kriterlere yedi tane daha 

ekleyerek sayılarını yirmi ikiye yükselmiştir. Bilmen, yaşadığımız asırdaki gelişmelere 

paralel olarak müfessirin bilmesi gereken ilimlere ahlak ilmi, psikoloji, sosyoloji, 

astronomi, tekvin ilmi, tarih ve siyer ilmi coğrafyayı dahil etmiştir.  

Asrımızda, hayat şartlarının değişmesiyle beraber ortaya çıkan hızlı yaşam tarzı ve 

sabırsızlık, yukarıda sayılan ilimlere sahip olmayı adeta ütopya haline getirmiştir. Oysa 

tefsir tarihi bu ilimlerle mücehhez alimlerle doludur. İbn Cerir et-İbn Cerîr et-Taberî, 

Fahreddin er-Râzî, Celaleddin es-Süyûtî, ve ez cârullâh ez-Zemahşerî örnekliğinde ele 

                                                      

59 Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi,  2/464. Mustafa Öztürk ve M. Suat Mertoğlu, “Zemahşerî”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 19 Aralık 2025). 
60 Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi,  2/466. 
61 Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, 294. 
62 Muhsin Demirci, Tefsir Tarihi, (İstanbul: İFAV Yayınları, 2019), 203. 
63 Öztürk ve Meroğlu, “Zemahşerî” 



98 

 

aldığımız müfessirlerin, Süyûtî’nin belirlediği kriterleri fazlasıyla taşıdıklarını 

gözlemledik. Zaten onlar da sayılan ilimlerin hemen hepsinde kendilerini geliştirmiş ve 

bu ilimlerle alakalı olarak yazdıkları eserleriyle de kendilerini ispat etmişlerdir. 

Bu çalışmanın sınırlarını daha da genişletme imkanımız olsaydı, burada örnekleri 

daha da çoğaltabilirdik. En azından Begâvî, Kurtûbî, Beydâvî, Nesefî, İbn Kesîr, Ebû 

Su’ûd Efendi, Âlûsî gibi öncelik verilebilecek birçok örnek şahsiyet ele alınabilirdi. 

KAYNAKÇA 

Abdulcevvâd, Halef Muhammed Abdulcevvâd. Medhal ila’t-tefsîr ve ulûmi’l-Kur’an. 

Kahire: Dâru’l-Beyâni’l-Arabî, ts. 

Akdemir, Hikmet. Belâgat. İstanbul: Nizamiye Akademi, 1. Baskı, 2016. 

Aydar, Hidayet. Klasikten Moderne Seçme Tefsir Metinleri. İstanbul: Ensar Yayınları, 1. 

Baskı, 2016. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Büyük Tefsir Tarihi. İstabnul: Ravza Yayınları, 1. Baskı, 2008. 

Cerrahoğlu, İsmail. Tefsir Tarihi. Ankara: Fecr Yayınları, 6. Baskı, 2014.  

Ceylan. Yasin “Fahreddin Râzî’nin “Mefâtihu’l-Gayb” Tefsiri Üzerine Bazı 

Mulâhazalar”. İslâmî Araştırmalar, (1987), 47-55.  

https://isamveri.org/pdfdrg/D00064/1987_3/1987_3_CEYLANY.pdf 

Demirci, Muhsin. Konulu Tefsire Giriş.  İstanbul: İFAV Yayınları, 2. Baskı,2013. 

Demirci, Muhsin. Tefsir Tarihi, (İstanbul: İFAV Yayınları, 61. Baskı, 2019. 

Demirci, Muhsin. Tefsir Terimleri Sözlüğü. İstanbul: İFAV. Yayınları, 3. Baskı, 2014. 

Demirci, Muhsin. Tefsir Usûlü.  İstanbul: İFAV Yayınları, 25. Baskı,2013. 

Ercan, Bilal. Tefsir Geleneğinde Müfessirde Aranan Şartlar. İstanbul: Marmara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp 

Fayda, Mustafa “Taberî, Muhammed b. Cerîr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(Erişim 17 Aralık 2025). https://islamansiklopedisi.org.tr/taberi-muhammed-b-

cerir 

Güven, Şahin, “Günümüz Tefsir Çalışmalarında Yeni Bir Yöntem: Konulu Tefsir 

Metodu”, Tarihten Günümüze Kur'an'a Yaklaşımlar. Ed. Bilal Gökkır vd. 439-454. 

İstanbul: ilim Yayma Vakfı Kur'an ve Tefsir Akademisi, 1. Baskı, 2010. 

Hamevî, Ebû Abdillâh Şihâbüddîn Yâkūt b. Abdillâh. Muʿcemü’l-üdebâʾ (İrşâdü’l-erîb 

ilâ maʿrifeti’l-edîb, İrşâdü’l-elibbâʾ ilâ maʿrifeti’l-üdebâʾ, Ṭabaḳātü’l-üdebâʾ). thk. 

İhsân Abbâs. Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslamî, 1. Baskı, 1414. 

İbn Ebî Useybia’, Ebü’l-Abbâs Muvaffakuddîn Ahmed b. el-Kāsım b. Halîfe b. Yûnus es-

Sa‘dî el-Hazrecî. Uyûnu’l-enbâ fî tabakâti’l-etibbâ. thk. Nizâr Rızâ. Beyrût: 

Mektebetü’l-Hayât, ts. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp


99 

 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Dav’ b. Kesîr el-Kaysî el-

Kureşî. el-Bidâye ve’n-nihâye. Beyrût: Dâru’l-Fikr, 1407. 

İbnu’l-İmâd, Ebü’l-Felâh Abdülhay b. Ahmed b. Muhammed es-Sâlihî el-Hanbelî. 

Şezeratu’z-Zeheb fi Ahbârin min zeheb. thk. Mahmud el-Arnâvûd. Dımaşk-Beyrût: 

Dâru İbn Kesîr, 1. Baskı, 1406. 

Kılıç, Hulusi. “İştikak”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 14 Aralık 2025. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/istikak 

Özdemir, Ahmet. “’Sahâbe ve Tâbiîn Tefsirlerinin Önemi ve Bağlayıcılığı’ Başlıklı 

Çalışmayı Değerlendirme”. Tefsirde Rivayet Eksenli Okumaların Kritiği. Ed. 

Abdurrahman Ensari vd. Mardin: Mardin Artuklu Üniversitesi Yayınları, 2021. 

Öztürk, Mustafa ve Mertoğlu, M. Suat. “Zemahşerî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. Erişim 19 Aralık 2025.  https://islamansiklopedisi.org.tr/zemahseri 

Râzi. Ebû Abdillah Fahruddîn Muhammed b. Ömer b. Huseyn et-Taberistânî. el-

Mebâhisu’l-Maşrikiyye fî ilmi’l-ilâhiyyât ve’t-tabiiyyât (Kitabın Mukaddimesi). thk. 

Muhammed el-Mu’tasım Billah el-Bağdâdî. Beyrût: Dâru’l-Kütûbi’l-Arabî, 1. 

Baskı, 1410. 

Suyûtî, Celâluddîn Abdurrahmân b. Ebîbekr. el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân.  trc. Sakıp 

Yıldız, Hüseyin Avni Çelik. İstanbul: Hikmet Neşriyat, 1. Baskı, 1987. 

Suyûtî, Celâluddîn Abdurrahmân b. Ebîbekr. el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân,  thk. Muhammed 

Ebu’l-Fadl İbrâhim. Mısır: el-Hey’etu’l-Mısriyyetu’l-Ammetu li’l-Kütûb, 1394. 

Suyûtî, Celâluddîn. Abdurrahmân b. Ebîbekr. Tabakâtü’l-Müfessirîn. thk. Ali Muhammed 

Ömer. Kahire: Mektebetü Vehbe, 1. Baskı, 1396. 

Sübkî, Ebû Nasr Tâcüddîn Abdülvehhâb b. Alî b. Abdilkâfî. Tabakâtü’ş-Şafiiyyeti’l-kübrâ. 

thk. Mahmûd Muhammed et-Tenâhî vd. by, 1413. 

Şengül, İdris. “Kıssa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 14 Aralık 2025.     

https://islamansiklopedisi.org.tr/kissa--kuran 

Şimşek, M. Sait. Günümüz Tefsir Problemleri. İstanbul: Hikmetevi Yayınları, 14. Baskı, 

2017. 

Tülücü, Süleyman. “Celalüddin ES·Süyüti Hayatı Ve Eserleri”. Diyanet İlmi Dergi. (1994), 

30/2, 3-18.  

https://isamveri.org/pdfdrg/D00033/1994_c30/1994_c30_2/1994_c30_2_TULUCUS.pdf 

Yagır, Mehmet Yusuf, “Örnek Olma Yönüyle Bazı Meşhur Müfessirler”, Uluslararası 

İslâm ve Model İnsan Sempozyumu. Ed. M. Akif Özdoğan vd. 456-465. 

Kahramanmaraş: Fikir Ajans, 1. Baskı, 2018. 

Yagır, Mehmet Yusuf. Fahreddîn Er-Râzî’nin Tefsirinde Hıristiyanlık ve Hıristiyanlar. 

Şanlıurfa: Harran Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Fahreddin er-Râzî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 

18 Aralık 2025. https://islamansiklopedisi.org.tr/fahreddin-er-razi 

Zehebî, Muhammed Huseyn. et-Tefsîr ve’l-müfessirûn. Kahire: Mektebetü Vehbe, t.s.

https://islamansiklopedisi.org.tr/istikak


100 

 

ABDULLAH SİRÂCEDDÎN’İN HADİS USULÜ 

ŞERHÇİLİĞİ 

Muhammed AKDOĞAN  

Katip Çelebi Üniversitesi 

 

Giriş 

Abdullah Sirâceddîn, Haleb’in öne çıkan âlimlerindendir. Elde ettiği bilgi birikimiyle 

hadis, Kur’ân, tefsir, akâid ve diğer konularla ilgili eserler yazan Abdullah Sirâceddîn, 

Ömer b. Muhammed b. Fettûh ed-Dımeşkî eş-Şâfiî el-Beykûnî (ö. 1080/1669) tarafından 

yazılan manzûm hadis usulü eseri Beykûniyye’yi şerh etmiştir. Tespit edilebildiği 

kadarıyla bu eseri analiz eden bir çalışma görülememiştir. Türkiye’de Abdullah 

Sirâceddîn’le ilgili olarak Mohammed Obaıdullah Saadullah Şeyh Abdullah Siraceddin 

el-Hüseynî Hayatı ve Hadis İlmindeki Yeri, Muhammed Sabağ Abdullah Sirâcüddîn'in 

Konulu Tefsire Yaklaşımı, Nour Bakdash Abdullah Sirâcüddîn ve Tefsir İlmine Katkıları 

ve Uğur Gözel Şeyh Abdullah Sirâceddîn ve Suriye’nin Kuzeyinde Tasavvuf isimli tezler 

bulunmaktadır.1 Mohammed Obaıdullah Saadullah hazırladığı çalışmada bu şerhin 

içeriğinden bahsedilmiş ancak şârih’in yaptığı faaliyetlerden bahsedilmemiştir. 

Abdullah Sirâceddîn hakkında Muhammed Beyler tarafından yazılan XX. Yüzyıl Halep 

Muhaddisleri ve Abdülfettâh Ebû Gudde isimli kitapta da bilgiye rastlanmaktadır.2 Yine 

aynı müellif tarafından yazılan “Abdullah Sirâceddîn” başlıklı bir ansiklopedi maddesi 

bulunmaktadır.3 Ayrıca Mesut Çakır tarafından yazılan “Hz. Peygamberin Bilgisi 

Meselesi - Abdullah Sirâceddin Özelinde” başlıklı bir makale yer almaktadır. Bu 

çalışmanın amacı, şârihin söz konusu eserle hadis alanına yaptığı katkıyı ortaya 

çıkarmaktır. Bu çalışma, nitel araştırma yöntemlerinden, doküman incelemesi yoluyla 

Şeyh Abdullah Sirâceddîn’in Şerhu’l-Beykûniyye adlı eserindeki ilmî faaliyetleri, 

açıklama yöntemi ve hadis ilmine katkısı analiz edilmiştir. Anlaşıldığı kadarıyla şerhte 

yararlandığı eserler çok olmakla birlikte temel başvuru kaynakları, İbn Hacer’in 

Nüzhetü’n-nazar ve Hedyü’s-sârî’si, Sehâvî’nin Fethu’l-muğîs’i, Süyûtî’nin Tedrîbu’r-râvî’si, 

Ebyârî’nin Hâşiye’si ve Abdullah b. Hüseyin el-Hâtır’ın Laktu’d-Dürer Haşiye’si olduğu 

görülmüştür. Özellikle şerh boyunca Sehâvî ve Süyûtî’nin eserlerine oldukça çok 

referans vermektedir. 

                                                      

1 Mohammed Obaıdullah Saadullah, Şeyh Abdullah Siraceddin el-Hüseynî, Hayatı ve Hadis İlmindeki Yeri, 

Şanlıurfa: Harran Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2023; Uğur Gözel, Şeyh 

Abdullah Sirâceddîn ve Suriye’nin Kuzetinde Tasavvuf, Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2019. 
2 Muhammet Beyler, XX. Yüzyıl Halep Muhaddisleri ve Abdülfettâh Ebû Gudde, İstanbul: İFAV Yayınları, 2021. 
3 Muhammet Beyler, “Abdullah Sirâceddîn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV 

Yayınları, 2020), Ek-1/13-14. 



101 

 

Beykûnî ve Beykûniyyesi 

Beykûnî ile ilgili olarak kaynaklarda çok fazla bir bilgi bulunmamaktadır. İsminin 

Ömer ya da Taha olduğu ifade edilmekle birlikte tam adı Ömer (Taha) b. Muhammed b. 

Fettûh el-Beykûnî’dir. Dımaşk’ta ikameti sebebiyle Dımaşkî ve Şâfiî olması hasebiyle 

Şâfiî olarak nisbelenmiştir. Hadis usulündeki manzumesi Beykûniyye ile ma’ruftur.4 

Manzûme, recez vezninde yazılmış olup tüm hadis usulünü kapsamamaktadır.5 Eser, 

otuz dört beyti mündemiçtir. Çok kısa ve ezberlenebilir olması sebebiyle ün kazanana 

eserin birkaç şerh ve haşiyesi bulunmaktadır. 6 

Abdullah Sirâceddîn ve Şerhi 

Abdullah Sirâceddîn, 1343/1924 yılında Haleb’te doğmuştur.7 Çeşitli eğitim 

kurumlarında matematik, yazım, Kur’ân, nahiv ve diğer alanları ile ilgili eğitim almıştır. 

Kur’ân’ı hıfzeden8 Abdullah Sirâceddîn’i yetiştirenler arasında babası Seyyid 

Muhammed Necîb Sirâceddîn (ö. 1373/1954),  Muhammed Râğıb et-Tabbâh (ö. 

1370/1951), Îsâ el-Beyânûnî (ö. 1362/1943), Muhammed ez-Zerkâ (ö. 1343/1924) ve 

Muhammed İbrâhîm es-Selkînî (ö. 1422/2001) yer almaktadır.9 Talebeleri arasında 

yeğeni ve damadı Nûreddîn Itr (1442/2020), Muhammed Avvâme ve Ahmed 

Muhammed Serdâr (ö. 1420/1998) gibi önemli muhaddisler yer almaktadır.10 Tedris 

hayatına Suriye’de başlamış ancak burada yaşanan iç problemler sebebiyle Medîne’ye 

yerleşmiştir. Suriye’deki olayların sona ermesiyle tekrar memleketi Haleb’e 

dönmüştür.11 Klasik dönemde ulemâ farklı ilim diyarlarına giderek beslenmiştir. 

Abdullah Sirâceddîn de bu usule tabi olarak Mekke, Medîne, Bağdâd ve Kudüs gibi 

şehirlere gitmiştir.12 Nureddîn Itr, pek çok alanda bilgi sahibi olan şârihin en yetkili 

alanlarının hadis ve tefsir olduğunu ifade etmiştir.13 Kırk çalışması14 tespit edilen müellif, 

                                                      

4 Hayreddîn Ziriklî, A’lâm, Beyrut: Dâru’l-İlm li’l-Melâyin, 2002, 5/64; Ömer Rızâ Kehhâle, Mu’cemü’l-

müellifîn, Beyrut: Mektebetü’l-Müsennâ, 1957, 5/44. 
5 Mohammed Obaıdullah Saadullah, Şeyh Abdullah Siraceddin el-Hüseynî, Hayatı ve Hadis İlmindeki Yeri, 63. 
6 Ali Osman Koçkuzu, “Beykûniyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 1992), 

6/68.  
7 Muhammet Beyler, “Abdullah Sirâceddîn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Ek-1/13; Mohammed 

Obaıdullah Saadullah, Şeyh Abdullah Siraceddin el-Hüseynî, Hayatı ve Hadis İlmindeki Yeri, 5; Mesut Çakır, “Hz. 

Peygamberin Bilgisi Meselesi - Abdullah Sirâceddin Özelinde”, Kocatepe İslami İlimler Dergisi 7/2 (Aralık 

2024), 672; Fatma Sıddık,  Abdullah Siracüddin'in Tefsirciliği, Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2022, 12. 
8 Mohammed Obaıdullah Saadullah, Şeyh Abdullah Siraceddin el-Hüseynî, Hayatı ve Hadis İlmindeki Yeri, 7. 
9 Mohammed Obaıdullah Saadullah, Şeyh Abdullah Siraceddin el-Hüseynî, Hayatı ve Hadis İlmindeki Yeri, 15-

17; Mesut Çakır, “Hz. Peygamberin Bilgisi Meselesi - Abdullah Sirâceddin Özelinde”, 672; Muhammet 

Beyler, “Abdullah Sirâceddîn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Ek-1/13. 
10 Mohammed Obaıdullah Saadullah, Şeyh Abdullah Siraceddin el-Hüseynî, Hayatı ve Hadis İlmindeki Yeri, 17-

19. 
11 Muhammet Beyler, XX. Yüzyıl Halep Muhaddisleri ve Abdülfettâh Ebû Gudde, Muhammet Beyler, 73. 
12 Muhammet Beyler, XX. Yüzyıl Halep Muhaddisleri ve Abdülfettâh Ebû Gudde, Muhammet Beyler, 73; 

Mohammed Obaıdullah Saadullah, Şeyh Abdullah Siraceddin el-Hüseynî, Hayatı ve Hadis İlmindeki Yeri, 10. 
13 Muhammet Beyler, XX. Yüzyıl Halep Muhaddisleri ve Abdülfettâh Ebû Gudde, 83. 
14 Mohammed Obaıdullah Saadullah, Şeyh Abdullah Siraceddin el-Hüseynî, Hayatı ve Hadis İlmindeki Yeri, 19-

27. Krş. Muhammet Beyler, XX. Yüzyıl Halep Muhaddisleri ve Abdülfettâh Ebû Gudde, 74-75; Mesut Çakır, “Hz. 



102 

 

1422/2002 senesinde Haleb’de dârı bekaya irtihal etmiştir.15 Hayatı ve eserleri ile ilgili 

çeşitli çalışmalar yapılmıştır.16 

Eserindeki şerh usulünden tafsilatıyla bahsedileceğinden burada önemine binaen 

birkaç cümle sarfetmekle yetinilecektir. Şârih, nazmı şerhetmeden önce hadis ilimlerinin 

dirâyet ve rivâyet olmak üzere ikiye ayrıldığından ve bunların konularından bahsetmiş 

sonrasında ise hadiste sıkça kullanılan sened, isnâd, metin, muhriç, mahreç, hadîs, 

haber, eser, müsnid, muhaddis, hâfız ve kutsî hadîs ıstılahları izah etmiştir.17 

Şerh Metodu 

Yukarıda nazmın yazarı ve manzûmesi ile şârih ve şerhi hakkında kısaca bilgi 

verilmiştir. Akabinde şârihin eseri şerh metodu ile ilgili olarak aşağıda bilgi verilecektir. 

Tedris Amaçlı Yazım 

Şerhte eğitimin ön plana alındığı bir metod hakimdir. Bu münasebetle konular çok 

uzatılmadan, tafsilata girilmeden öz bir şekilde sunulmaktadır. Örneğin sahih hadisten 

bahsedilirken ilk önce sahih li zatihi ve li ğayrihi olmak üzere ikiye ayrıldığını ve 

bunların tanımlarını zikretmiştir. Sonrasında bu terimlere örnekler vermek suretiyle 

konunun anlaşılmasını sağlamaktadır.18 Terimler en sade seviyede, ihtilafsız şekilde 

tanımlanmaktadır. Amacı talebenin metni kolayca anlaması, kavramlara aşina 

olmasının sağlanmasıdır. Tartışmalı konular, mezhepler arası görüş farklılıkları, 

modern değerlendirmeler neredeyse hiç yoktur. 

Âyet ve Hadisle İstişhâd 

Müslüman âlimler çalışmalarına Allah’a hamd ve Resul’üne salavât ile 

başlamışlardır. Nâzım Beykûnî de bu çizgiyi takip etmiş ve manzûmenin başında bu 

geleneği sürdürmüştür. O, çalışmasına niçin Allah’a hamd ve Resul’üne salavât ile 

başlamasının gerekçelerini, âyet ve hadislerle desteklemiştir.19 

                                                      

Peygamberin Bilgisi Meselesi - Abdullah Sirâceddin Özelinde”, 673; Fatma Sıddık,  Abdullah Siracüddin'in 

Tefsirciliği, 19-33. 
15 Muhammet Beyler, XX. Yüzyıl Halep Muhaddisleri ve Abdülfettâh Ebû Gudde, Muhammet Beyler, 73; 

Mohammed Obaıdullah Saadullah, Şeyh Abdullah Siraceddin el-Hüseynî, Hayatı ve Hadis İlmindeki Yeri, 28-29; 

Muhammet Beyler, “Abdullah Sirâceddîn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Ek-1/13. 
16 Mohammed Obaıdullah Saadullah, Şeyh Abdullah Siraceddin el-Hüseynî, Hayatı ve Hadis İlmindeki Yeri, 4-37; 

Muhammet Beyler, XX. Yüzyıl Halep Muhaddisleri ve Abdülfettâh Ebû Gudde, Muhammet Beyler, 71-76; Fatma 

Sıddık,  Abdullah Siracüddin'in Tefsirciliği, 11-19; Muhammet Beyler, “Abdullah Sirâceddîn”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Ek-1/13-14; İbrahim Hatiboğlu, “Abdullah Sirâcuddîn el-Huseynî”, Hadis 

Tetkikleri Dergisi 4/1 (Haziran 2006), 225-229; Mesut Çakır, “Hz. Peygamberin Bilgisi Meselesi - Abdullah 

Sirâceddin Özelinde”, 672; Muhammed Sabağ, Abdullah Sirâcüddîn'in Konulu Tefsire Yaklaşımı, İstanbul: 

Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2024; Nour Bakdash, Abdullah 

Sirâcüddîn ve Tefsir İlmine Katkıları, İstanbul: Fatih Sultan Mehmet Vakıf Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2023. 
17 Abdullah Sirâceddîn, Şerhu Manzûmeti’l-Beykûniyye (Haleb: Mektebetü Dâri’l-Felâh, 1430/2006), 1-27. Eser 

hakkında bk. Mohammed Obaıdullah Saadullah, Şeyh Abdullah Siraceddin el-Hüseynî, Hayatı ve Hadis 

İlmindeki Yeri, 62-70; Uğur Gözel, Şeyh Abdullah Sirâceddîn ve Suriye’nin Kuzetinde Tasavvuf, 119. 
18 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 44-45. 
19 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 28-32.  



103 

 

Hadis Tahrici 

Hadis usulünde, hadislerin kaynaklarını tespit etme işlemine tahrîç denmektedir. 

Gerekli gördüğü noktalarda Abdullah Sirâceddîn, hadislerin kaynağını zikretmiştir. O, 

“ مَْخُل ف ائيِ َارْح  اَالنَّاسَ َاللَّهُمَّ يعُ ل ِمُون ه  ادِيثيَِو  َأ ح  َي رْوُون  :َالَّذِين  ؟َق ال  نَْخُل ف اؤُك  م  َِو  َاللّهَُّ سُول  قلُْن ا:َي اَر  ” (Allah’ım, benden 

sonra gelenlere rahmet et. Dedik ki: Ey Allah’ın Resûlü! Senden sonra gelenler 

kimlerdir? Dedi ki: Benim hadislerimi rivayet eden ve onları insanlara öğreten 

kimselerdir.) hadisinin kaynaklarını zikretmiştir.20 

Eserlere hamdele ve salvele ile başlanmasına delil olarak zikrettiği “  مَن  صَلهى عَليَه فيِ كِتاَب

لِكَ ال كِتاَبِ  تغَ فِرُ لَهُ مَا داَمَ اس مِي فيِ ذ   rivayetinin senedinin zayıf olduğunu öte yandan ”لمَ  تزََلِ ال مَلَائكَِةُ تسَ 

fezâilde kullanılabileceğini zikretmiştir. Bu rivayeti, Ebü’ş-Şeyh ve Deylemî’nin Ebû 

Hureyre’den naklettiğini ifade etmiştir.21 Yine “ َلَاةِ عَليَه فهَُو دِ اللهِ وَالصه ر  ذِي باَل  لَا يبُ دأَُ فيِهِ بِحَم  كُلُّ أمَ 

حُوقٌ مِن  كُل ِ بَرَكَة    rivayetini Münâvî’den naklen Ruhâvî’nin Erbâîn’de rivâyet ”أقَ طَعُ أبَ ترَُ مَم 

ettiğini söyleyip senedde tek kalan ve hadiste zayıf kabul edilen İsmâîl b. Ebî Ziyâd 

sebebiyle rivayetin garîb olduğu bilgisini okuyucusuyla paylaşmıştır.22 

Musannif/Müelliflerin Vefat Bilgilerini Vermesi 

Hadis ricalinin vefat tarihlerini bilmek hadisçilerin vazgeçilmez tutumudur. Şârih 

nazımda bazı isimler zikretmiş fakat onların vefat tarihlerine dair bir bilgi vermemiştir. 

Şârih ise bu isimlerin ölüm tarihlerini dipnotta özellikle belirtmiştir. Örneğin hadiste 

önemli bir şahıs olan İbn Şihâb ez-Zührî’nin vefatı olarak 124/74223, İbnü’l-Kattân’ın 

628/123124, İbnü’s-Salâh’ın 643/124525, Münzirî’nin (ö. 656/1258)26, Nevevî’nin 676/127727 

senesini zikretmiştir.28 

Kelimeleri Zabtetmesi 

Kişi, eser, yer veya başka bir bilginin doğru olarak yazılması ve telaffuzu oldukça 

önemlidir. Hadis şerhleri, garîbü’l-hadîs vb. çalışmalarda müellifler gerekli gördükleri 

yerlerde kelimeleri zabt altına almışlardır. Buhârî’nin üstünlüğü hakkında şârih “ عَلىَ أنَه
لِم  فيِ العلُوُمِ، وَ  تفَِيدُ مِن هُ وَيتَتَبَهعُ آالبخَُارِيه كَانَ أجََله مِن  مُس  يجُهُ، وَلمَ  يَزَل  يَس  لِمًا تلِ مِيذهُُ وَخِر ِ رَفَ بِصِناَعَةِ الحَدِيثِ، وَأنَه مُس  هُ، ثاَرَ أعَ 

لِمٌ وَلَا جَاءَ  لَا البخَُارِيُّ لمََا رَاحَ مُس  : لَو  نيُِّ  Bununla birlikte, Buhârî, ilimlerde Müslim'den) ”حَتهى قاَلَ الدهارَقطُ 

daha üstündür, hadis ilminde daha iyi bilgidir. Müslim onun öğrencisi olup ondan 

sürekli olarak istifade etmiş ve ilmî izinini takip etmiştir. Hatta Dârekutnî şöyle demiştir: 

“Buhârî olmasaydı, Müslim bir yere varamazdı.) ifadesindeki “ يجُ  هُ خِر ِ ” kelimesinin 

“hâ”nın kesresi ve râ’nın şeddesi ile okunması gerektiğini ve lafzın Buhârî’den çokça 

hadis tahrîç eden ve rivayette bulunan kimse demek olduğunu zikretmiştir.29 

                                                      

20 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 8-9. 
21 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 30-31. 
22 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 30. 
23 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 10. 
24 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 50. 
25 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 49. 
26 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 50. Ancak şârih vefat tarihini hataen olmalı 705/1306 senesini zikretmiştir. 
27 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 50. 
28 Daha fazla örnek için bk. Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 50-51. 
29 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 44. 



104 

 

Istılah Tanımları 

Tüm ilimler, geliştirdikleri terimler üzerinden konuşurlar. Müellif de gerekli 

gördüğü yerlerde kullanılan ıstılahlar hakkında bilgi vermiştir. Örneğin “hasen” 

hadisten bahsederken “hasen li zatihi” ve “hasen li gayrihi” olarak ikiye ayrıldığından 

bahsetmiştir. “Hasen li gayrihi”yi ,“metninde irsal yapılan;  hadiste tedlîs bulunan; 

râvileri meçhûl olan; sadûk-emin bir râvî olmakla birlikte hafızası iyi olmayan; gaflet 

sahibi olmayan, çok hata yapmayan ve yalanla itham edilmeyen “mestûr” bir ravi 

bulunması gibi sebeplerle nitelenen hadis olarak tanımlamıştır. Bu tanımda yer alan 

 kelimesi hakkında bilgi veren müellif, burada “mestûr”un zâhiren adil olup ”مستور“

bâtınen durumu bilinmeyen birisi, bazı âlimlerin ifadesiyle adâleti kesin olarak sabit 

olmayan, yani adâleti güvenilir iki adil râvînin taʿdîliyle sabit olmayan ve fıskı da ortaya 

çıkmamış olan kimse olduğu şeklinde bilgi vermiştir. Ayrıca Sehâvî’nin “mestûr”u, 

“hakkında cerh veya taʿdîl bulunmayan kimse” şeklinde tanımladığını zikretmiştir.30 

Diğer bir örnek ise “hasen li zatihi” hadis tanımında yer alan “mu’teber” lafzıyla 

ilgilidir. Şârih, “muteber”le “ravinin kendisinden daha üstün seviyede olması yahut 

onun dengi olması; kendisinden daha aşağı seviyede veya ondan daha kötü durumda 

olmamasının” kastedildiği bilgisini İbn Hacer’den nakletmiştir.31 

Kaynak Yönlendirmesi Yapması 

Şârih eserin şerhinde zikrettiği bilgilerin kaynağını zikretmiştir. Bu duruma 

çalışmanın pek çok yerinde rastlanabilir. Örneğin o, hadislerin toplanmasına dair Ömer 

b. Abdülazîz’in emrinden bahseden bilginin kaynağı olarak Süyûtî’nin Tedrîbü’râvî’sini 

zikretmiştir.32 Konuya dair diğer bir örnek ise sahîh hadisleri ilk olarak toplayanın 

Buhârî ve ardından Müslim olduğu bilgisinin kaynağı olarak İbn Hacer’in Fethu’l-

bârî’sinin mukaddimesi ile Tedrîbü’r-râvî’yi anmasıdır.33 

Şârih, hadis ilimlerinden bahsederken altmış nevi olduğu bilgisini İbnu’s-Salâh ve 

Nevevî’den nakletmiştir. Hâzimî’den naklen ise “Bu durum araştırmaya ve açıklığa 

kavuşturmaya uygun olduğunu zira râvîlerin hâllerini ve niteliklerini, hadislerin 

lafızlarını, anlamlarını ve durumlarını sayıp bitirmenin mümkün olmadığını söylemesi 

hadisin daha fazla nevi olduğuna bir işaret kabul edilebilir.34 

Nâzım kısaca sahîh hadisin tanımını yapmış, şârih ise onun yaptığı bu 

bilgilendirmeyi açıklayarak anlaşılması zor olan yerleri beyan etmiştir. Bilindiği üzere 

sahîh hadiste bulunması gereken vasıflardan birisi de senedin muttasıl olmasıdır. Şârih, 

muttasıl olmaktan bahsederken bunun şartları ve kısıtlamalarının bulunduğuna işaret 

etmiş ve Ebyârî’nin Hâşiye’sine yönlendirme yapmıştır.35 

                                                      

30 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 53. 
31 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 53. 
32 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 11. 
33 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 12. Konu ile ilgili diğer örnekler için bk. Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 15. 
34 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 33. 
35 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 36. 



105 

 

Hamdele ve salvele ile esere başlanması ile alakalı bilgi verdikten sonra konuyu 

uzatmamak adına kaynak eserlere yönlendirme yapmıştır. Bu maksatla Zürkânî’nin 

Şerhu’l-Mevâhib’ine atıfta bulunmuştur.36 

Sahîh hadisle ilgili malumat verirken hadisin senedin başından sonuna kadar bir 

kopukluk bulunmaması gerektiğini söylemiştir. Konu hakkında daha fazla bilgi 

vermeyip Ebyârî’nin şerhine başvuru yapılması gerektiğini ifade etmiştir.37 

Hadis/ilim alınmaması gereken kimselere dair Hatîb el-Bağdâdî’nin İmâm Mâlik’ten 

ahmak ve sefih bir kimseden, yalanı alışkanlık haline getirenden, bid’at ehli olup 

insanları kendi bid’at görüşüne çağırandan ve ibadetiyle meşhur olup fakat ne 

söylediğini bilmeyenden alınmaması gerektiğini nakletmiştir. Sözlerinin sonunda 

zikrettiği kimseyle kastedilenin ilimsiz âbid bir kimse olduğunu belirtmiş ve konu ile 

ilgili örneklerin çok olduğu söyleyip sözü Hatîb el-Bağdâdî’ye teslim etmiştir.38 

Râviler hadis rivayetinde bulunabilmeleri için adâlet ve zabt sahibi olmalıdır. Şârih 

bu şartlardan biri olan adaletle ilgili olarak râvî ilim ehli arasında doğruluğu ve 

dindarlığıyla tanınıyorsa, ayrıca övgüsü yayılmışsa, adaletli sayıldığından, bu durum 

dört büyük imam ve meşhur muhaddisler için geçerli olduğundan ve şayet râvî bu 

derecede meşhur değilse, onu öven ve güvenilirliğini belirten bir veya iki güvenilir 

âlimin sözüyle de adaleti sabit olduğundan bahsetmiştir. Konu hakkında daha fazla bilgi 

edinmek kimse için, rivayeti kabul edilen ve rivayeti reddedilen kimseler hakkında Irâkî 

ve onun Elfiyye’sinin şerhlerine bakılmasını söylemiştir.39 

Buhârî’nin Müslim’e öncelenmesi meselesi ile ilgili olarak şârih konunun detayı 

hakkında İbn Hacer’in Nüzhetü’n-nazar ve Buhârî’nin Fethu’l-bârî mukaddimesi Hedyü’s-

sârî’ye referansta bulunmuştur.40 

Anlaşılması Problemli Konulara İzah Getirmesi 

Eserinin pek çok yerinde anlaşılması problem ya da yanlış anlaşılabilecek yerleri 

açıklamıştır. Eserde konuya dair birçok örnek bulunmaktadır. “Müellif, kâfirin ve 

buluğa ermemiş çocuğun -sahih görüşe göre- ve akıl noksanı kimsenin rivayetinin kabul 

edilmeyeceğini söylemiştir. Büluğa eren çocuğun ise rivayetinin kabul edileceğini 

zikretmiştir. Sonrasında ise hadis rivayetinde erkek olmak ve hür olmak şart 

koşulmadığını, dolayısıyla kadının ve kölenin rivayetinin de caiz olduğunu sözlerine 

ilave etmiştir.41 

Diğer bir örnek ise sahih hadislerin mertebeleri ile ilgilidir. İlk sırada “müttefekun 

aleyh” rivayetler yer aldığını söyledikten sonra Sehâvî’nin Fethu’l-muğîs eserine 

bakılmasını ifade etmektedir. Sehâvî, burada bir hadisin “müttefekun aleyh” olabilmesi 

için her iki eserde de aynı sahâbîden nakledilmesi gerektiği bilgisini hocası İbn 

                                                      

36 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 32. 
37 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 36. 
38 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 38. 
39 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 39. 
40 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 44. Daha fazla örnek için bk. Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 50-51. 
41 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 37. 



106 

 

Hacer’den nakletmektedir.42 Yine sahih hadis mertebelerinde 4. sırada yer alan “Buhârî 

ve Müslim’in şartlarına uygundan maksadın râvîlerin, onların sahihlerinde bulunan 

râvîler olmaları gerektiğini zikretmiştir. Ayrıca şârih konu hakkında farklı görüşler 

bulunduğunu beyan etmiştir.43 Bir diğer örnek ise şudur: Sahih hadis mertebelerinden 

bahsederken 7. sıradakinin “Buhârî ve Müslim dışındaki muteber imamlar nezdinde 

sahih olan, ancak ne ikisinin şartına ne de birinin şartına göre olan” hadisler olduğunu 

zikretmiştir. Burada Sehâvî’den şu alıntıyı yapmıştır: 

“Bazı durumlarda, normalde daha düşük derecede olan rivayet onu üstün konuma getirecek 

bir özellik kazanabilir. Meselâ, Müslim'in tek başına rivayet ettiği hadis, tevâtür veya güçlü 

şöhret derecesine ulaşan yollarla gelirse ve sıhhat şartlarını gözeten diğer muhaddisler de o hadisi 

tahric ederse, bu; Buhârî'nin tek başına rivayet ettiği hadisten –muhriç aynı olsa bile– daha 

güçlüdür. Aynı şekilde, Buhârî'nin tek başına rivayet ettiği hadis hakkında da, ikisinin üzerinde 

ittifak ettiği hadise göre bunu söyleriz. Hatta bu, diğer üstün addedilen kısımlar için de geçerlidir: 

Eğer o kısma bu (tevâtür veya güçlü şöhret) eklenirse, kendisinden daha üstün olana nisbetle de 

daha üstün olur.”44 

Konu ile ilgili olarak şerhte birçok örnek bulunmaktadır. Bunlardan birisi de sahih 

hadisin kesinlik mi yoksa çok güçlü zan mı gerektirdiği konusunda farklı görüşleri 

olduğunu ifade etmiştir. Bu görüşler ise şunlardır: 

1. Buhârî ve Müslim’in veya onlardan birinin rivayet ettiği hadis, sıhhatine 

kesin olarak hükmedilir. Onların dışındakilerin sahih diye hükmettiği 

hadisin ise sıhhati zannîdir. 

2. Hükmen sahih kabul edilen hadis mütevatir olmadıkça güçlü zan ifade eder. 

Bu hüküm, hadisi Buhârî ve Müslim’in sahih sayması ile başka 

muhaddislerin sahih sayması arasında fark yoktur. 

3. Buhârî ve Müslim’in her ikisinde yer almışsa veya meşhûr olup, birden fazla 

sağlam yolu varsa ve ravilerinde zayıflık ve illet bulunmuyorsa ya da garîb 

olmayıp, hafız ve son derece titiz imamların müselsel olarak rivayet ettiği bir 

hadisi sıhhatine kesin olarak hükmedilir.45 

Râvi Hakkında Bilgiler Vermesi 

Hadis ilminde râvi, rivayetin değerini göstermesi noktasından önemli bir fonksiyon 

üstlenmektedir. Üzerinde çalışılan eser hadis usulü eseri olmakla birlikte şârih, 

içerisinde yer alan rivayetleri nakleden râviler hakkında bilgiler vermiştir. Mesela 

hadislerin sıhhatine göre taksimi hakkında bilgi verirken hasen li zâtihi ile ilgili olarak 

ة َ“ َص لا  اكَِعِنْد َكُل ِ و  رْتهُُمَْباِلس ِ تيَِلْ  م  َع ل ىَأمَُّ َأ نَْأ شُقَّ  Ümmetime zorluk verecek olmasaydım, onlara her) ”ل وْلا 

namazda misvak kullanmalarını emrederdim.) rivayetini vermiştir. Rivayeti Tirmizî’nin 

naklettiğini ve isnadda yer alan Muhammed b. Amr’ın sıdk ve sıyaneti ile meşhur 

olduğunu ve bazı münekkitlerin onu güvenilir olduğunu ifade etmiş, fakat bazılarının 

onu mutkın kabul etmediklerini, hıfzı sebebiyle zayıf görüldüğünü ve Buhârî’nin ondan 

                                                      

42 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 41. 
43 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 41. 
44 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 41-42. 
45 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 48-49. Daha fazla örnek için bk. Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 63, 64, 72, 73. 



107 

 

makrûnen, Müslim’in ise mütâbataen rivayette bulunduğunu zikretmiştir.46 Diğer bir 

örnek Ebî Melih er-Rakkî - Velîd b. Zevrân - Enes b. Mâlik tarikiyle ilgilidir. Bu rivâyetin 

Ebû Dâvud tarafından nakledildiğini, isnadının hasen olduğunu ifade ettikten sonra 

râvi Velîd b. Zevrân’ın İbn Hibbân tarafından güvenilir kabul edildiğini ve kimsenin 

onu taz’îf etmediğini ifade etmiştir.47 

Hadis Değerlendirmesi 

Şârih açıklamalarının kimi yerlerinde zikrettiği hadislerin sıhhat derecesi ile ilgili 

olarak bilgiler vermiştir. Mesela “Her önemli işe, hamd ile başlanmazsa o, eksiktir.” hadisinin 

Ebû Dâvud, Nesâî, İbn Mâce ve İbn Hibbân tarafından rivayet edildiğini söyledikten 

sonra Sindî’nin İbnu’s-Salâh ve Nevevî’nin onu hasen kabul ettiklerini zikretmiştir. 

Ayrıca Süyûtî’nin hasen olduğunu söylediğini sözlerine eklemiştir. İlaveten İbn Allân’ın 

“Bu hadis gereğince, bütün müellifler, ders verenler ve hatiplerin, diğer önemli işlere 

başlamadan önce Allah'a hamd ile başlamaları müstehaptır.” görüşünü de zikrederek 

konunun önemine vurgu yapmıştır.48 

Sonuç 

Bu çalışma, Abdullah Sirâceddîn’in Şerhu’l-Beykûniyye adlı eserindeki şerh 

faaliyetlerini hadis usulü perspektifinden ele alarak onun ilmî yaklaşımını, yöntem 

bilimsel tercihlerini ve hadis ilmine katkılarını ortaya koymayı amaçlamıştır. İnceleme 

neticesinde, Sirâceddîn’in şerh boyunca metnin anlaşılmasına dönük son derece 

sistematik, titiz ve klasik hadis geleneğiyle uyumlu bir yöntem takip ettiği görülmüştür. 

Özellikle rivayetlerin tahrîci, râvilerle ilgili cerh–ta‘dîl değerlendirmeleri, hadis 

ıstılahlarının detaylı biçimde açıklanması ve metindeki problemli veya karışıklığa yol 

açabilecek ifadelerin bilimsel bir yaklaşımla tashih edilmesi, onun şerhini sıradan bir 

açıklama metninden öte ilmî birikiminin bir ürünü hâline getirmektedir. 

Sirâceddîn’in şerhte dikkati çeken en önemli yönlerinden biri, Nüzhetü’n-naẓar, 

Fethu’l-Mugîs, Tedrîbü’r-râvî, Ebyârî’nin hâşiyesi gibi alanın temel kaynaklarına sürekli 

gönderim yapmasıdır. Bu durum, onun bir yandan Beykûnî’nin özlü manzûmesini 

açıklarken, diğer yandan okuyucuyu klasik hadis usulünün köklü literatürüyle 

buluşturma gayesinde olduğunu göstermektedir. Şârihin metinde geçen bazı şahısların 

vefat tarihlerini vermesi, kelimeleri zabt etmesi, hadislerin sıhhatine dair tartışmalara 

temas etmesi ve zayıf hadisle amel gibi usûle dair konularda görüşleri mukayese etmesi, 

onun şerhinin ilmî derinliğini artıran unsurlardandır. 

Kaynakça  

Beyler, Muhammet. XX. Yüzyıl Halep Muhaddisleri ve Abdülfettâh Ebû Gudde. İstanbul: 

İFAV Yayınları, 2021. 

Beyler, Muhammet. “Abdullah Sirâceddîn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi Ek-

1/13-14. Ankara: TDV Yayınları, 2020. 

                                                      

46 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 45. Diğer örnekler için bk. Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 45-46. 
47 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 46. Diğer örnekler için bk. Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 54-55. 
48 Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 29-30. Diğer örnekler için bk. Abdullah Sirâceddîn, Şerh, 54-55. 



108 

 

Çakır, Mesut. “Hz. Peygamberin Bilgisi Meselesi - Abdullah Sirâceddin Özelinde”. 

Kocatepe İslami İlimler Dergisi 7/2 (Aralık 2024), 668–687. 

Hatiboğlu, İbrahim. “Abdullah Sirâcuddîn el-Huseynî”. Hadis Tetkikleri Dergisi 4/1 

(Haziran 2006), 225-229. 

Kehhâle, Ömer Rızâ. Mu’cemü’l-müellifîn. Beyrut: Mektebetü’l-Müsennâ, 1957. 

Koçkuzu, Ali Osman. “Beykûniyye” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 6/68. 

Ankara: TDV Yayınları, 1992. 

Saadullah, Mohammed Obaıdullah. Şeyh Abdullah Siraceddin el-Hüseynî, Hayatı ve Hadis 

İlmindeki Yeri. Şanlıurfa: Harran Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2023. 

Sabağ, Muhammed. Abdullah Sirâcüddîn'in Konulu Tefsire Yaklaşımı. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2024. 

Sıddık, Fatma. Abdullah Siracüddin'in Tefsirciliği. Konya: Necmettin Erbakan 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2022. 

Sirâceddîn, Abdullah. Şerhu Manzûmeti’l-Beykûniyye. Haleb: Mektebetü Dâri’l-Felâh, 

1430/2006. 

Ziriklî, Hayreddîn. A’lâm. Beyrut: Dâru’l-İlm li’l-Melâyin, 2002. 

 

 

 



109 

 

USÛL-İ HAMSENİN TEŞEKKÜLÜNDE AHLAKÎ 

BOYUT 

Muhammed Ragıp KAPLAN 

Milli Eğitim Bakanlığı 

 

 

Giriş 

İlahi sistem, beşerin tezgahında işlenmeye maruz kaldığında farklı okumaların 

ortaya çıktığını tarih göstermektedir. Ayrıca iptidai olanda tekâmül, zamanla meydana 

geldiği gibi, mesellerin karşıtlık ve tepkisellikten arınık olarak sağlıklı bir muhakemeye 

maruz kalması, yine zamanı gerektirmektedir. Bu kaide esasınca İslam’ın erken 

döneminde hayat seyrinin olağan akışı içinde bazı hassas konuların müslümanlarn 

gündemine girdiği, tartışılan bu konularda fikri ayrılıkların ortaya çıktığı, bu ayrılıklar 

gereğince de süreç içerisinde birden fazla din anlayışlarının oluştuğu bilinmektedir. 

Mu’tezile’nin Usul-i hamsesi/Beş ilke de bu süreç gereğince ortaya çıkmış ve 

şekillenmiştir. Dinî ihtilaflı konuların yorumlanmasında siyasi, sosyal, ekonomik, din 

hassasiyeti benzeri etmenlerin rolü kabul edilmektedir.  

İlk kelam okulu unvanına sahip Mu‘tezile, İslam düşünce mirasında esaslı bir katkıya 

sahip olup, din anlayışındaki Beş ilke ile temeyyüz etmiştir. Beş ilkenin her biri, din 

anlayışlarındaki aşırılıkları düzeltme iddiasıyla alternatif olarak ortaya çıkmış ve 

şekillenmiştir. Yukarıda da ifade edildiği üzere meselelerin ortaya çıkmasının arka 

planında dinî, siyasi, sosyal ve kültürel etmenler rol oynamış ve bu alanda hatırı sayılır 

çalışmalar yapılmıştır. Ancak Mu‘tezile din anlayışının şekillenmesinde ahlakın da 

önemli ölçüde payının olduğunu düşündüğümüzden beş esas çerçevesinde ahlak 

perspektifinden bir çalışmanın da yerinde olacağına kanaat getirdik. Çalışma, bu saik ile 

Beş ilkenin şekillenmesindeki ahlakî boyutu görünür kılmayı hedeflemiştir. 

Ahlak, değer yargılarının kaynağı, niteliği, genel geçer oluşu ya da göreceliği gibi 

konular ile alakalı olarak geniş bir çerçevede tartışılmıştır. Ahlak, kavramsal çerçevede 

bir söz ya da davranışa hüsün-kubuh (iyi-kötü) şeklindeki değer atfı ve nitelemede 

bulunma, bu değerler uyarınca da eylem ve yükümlülüklerin yerine getirilmesi 

anlamında kullanılagelmiştir. Genel anlamda ise bireyin yetiştiği kültürel ortamın içinde 

şekillenen ve iradî eylemleri düzenleyen değer bütünü şeklinde de tanımlanmıştır.1  

Ahlaki değerlerin kaynağı (belirleyici yetke) husus ise antik dönemden beri tartışılan 

bir konu olup, bu hususta farklı yaklaşımlar ileri sürülmüştür. Bu yaklaşımlar ise 

                                                      

1 Ahmet Cevizci, Etiğe Giriş, (İstanbul: Paradigma Yay., 2002), 2 vd. Abdulnasır süt, Kâdî Abdülcebbârın Ahlak 

Felsefesi (Ankara: Ankara Üniversitesi. Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora tezi. 2011), 2. 



110 

 

temelde dinî ve felsefi olmak üzere iki gruba ayrılmıştır. Felsefi ahlak nazariyeleri, 

ahlakı, akıl, duyu ve toplum gibi insana münhasır temellere dayandırırken; dinî ahlakta 

belirleyici yetke tanrı kabul edilmiştir.2  Ahlak, ayrıca kişilik özelliği, kişinin 

davranışlarına yön veren kökleşmiş kişilik yapısı, alışkanlık, karakter, mizaç, 

anlamlarına gelen “huluq” kelimesinin çoğul ifadesidir. Muhakemeye ihtiyaç 

duymaksızın kendiliğinden ya da sonradan öğrenilmiş haliyle davranışlara kaynaklık 

eden bu kökleşmiş kişilik özelliği, akli ve dini olarak güzel fiillere kaynaklık ediyorsa  

“ahlakı hasene”, çirkin davranışlara kaynaklık ediyorsa da “ahlakı seyyie” şeklinde 

isimlendirilmiştir.3  

Kur’an’da iki farklı yerde geçen “huluq” kelimesi, ilkinde gelenek; ikinci kullanımda 

ise ahlak anlamı ile yer almıştır.4 Bununla beraber birçok ayette olumlu ahlaki değer 

ifadesi olarak “birr,  adalet, sıdk, vefa, sabır, hayır, ihsan, infak, şükür, takva, ihlas, itaat, 

hidayet, hüsün”  vb. ile olumsuz ahlaki değer ifadesi olarak da “seyyie, zulüm, kizb, 

kunûd/nankörlük, acûl, şerr, buhl, fısk, fücur, riya, isyan, gaflet, dalalet, kubuh” gibi 

kavramlar ile yer almıştır. Din, insan ve toplumun bu olumlu değer yargıları ile 

ahlaklanması ve olumsuz değer yargılarından kaçınmasını esas almaktadır.   

Ahlak, müslüman fikir adamların gündemine erken dönem kelamî konular ile alakalı 

olarak girmiş ve bu çerçevede tartışılmıştır. Yüce Allah ile insan ilişkileri çerçevesinde; 

Yüce Allah’ın adaleti, insanın hürriyeti, fiilerin yaratılması, ahiretteki yargılanma, doğru 

ve yanlışın (hüsün ve kubuh) tabiatı ve ilişkili konular ile incelenmiştir.5 Bu haliyle 

ahlakın müslüman toplumda gelişimi, sistemli bir yapı olmadan öte ahlak ile 

ilişkilendirilen hususların kavramsal düzeyde analizi ile olmuştur.6 Sonrasında ise 

hüsün ve kubuhun anlaşılma biçimi meselenin temel seyrini belirlemiştir.  Bu 

çerçeveden Ehl-i sünnet olarak şekillenecek anlayışın, meseleleri Yüce Allah’ın irade ve 

kudreti çerçevesinde yorumlamasına karşın Mu’tezile, ilahi adalet ve hikmet 

çerçevesinde okumuştur.7 Dolayısıyla hüsün ve kubuh, Mu‘tezilî alimlere göre varlık 

yönünden zâtî, bilgi problemi açısından aklîdir. Yani ilahi bildirimden bağımsız olarak 

varlık ve eylemde güzellik ve çirkinlik vardır. İnsan aklı, eşyanın tabiatındaki hüsün ve 

kubhu saptayabilme yeterliliğine sahiptir.8 Mu‘tezile’nin akla tanıdığı bu alanın mutlak 

                                                      

2Mehmet Salih Aydın, Din Felsefesi (İzmir: İzmir İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 8. Baskı, 1999, 306 vd.; 

Rabia Soyucak,  Ahlâkî Değerlerde Evrensellik ve Değişme Sorunu (İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, doktora tezi, 2011), 169. 
3İbn Miskeveyh, Ebû Alî Ahmed b. Muhammed b. Ya‘kūb b. Miskeveyh el-Hâzin, Ahlakı Olgunlaştırma, 

çev: Abdulkadir Şener, İsmet Kayaoğlu ve Cihad Tunç (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları), 1983, 

36; İbn Manzur, Ebu’l-Fazl Cemâluddin Muhammed b. Mükrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî, 

Lisânu’l-Arab (Beyrut: Dâru Sâdr, trs), 10/91; Seyyid Şerif Cürcânî, Ebu’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-

Seyyid eş-Şerif el-Cürcanî el-Hanefî, Ta’rifât (Mısır: Matbaâtu’l-Hariyye, 1889), 45; Recep Kılıç, Ahlakın Dini 

Temeli (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yay., 2012), 1. 
4 eş-Şu‘âra 26/137, el-Kalem 68/4.  
5 Macit Fahri, İslam Ahlak Teorileri (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2004), 17. 
6 Fethi Kerim Kazanç, Gazali Öncesi Ehl-i Sünnet Kelamında Ahlak Düşüncesi (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

2007), 103. 
7 Metin Özdemir, İslam Düşüncesinde Kötülük Problemi (İstanbul: Furkan Kitaplığı, 2001) 53 vd. 
8 Kazanç, Fethi Kerim. “Mu‘tezile Kelam Sisteminde Ahlâk Tasavvuru: Kâdî Abdülcebbâr Ekseninde Bir 

Değerlendirme” Journal of Islmic Research (2016) 27/3, 288. 



111 

 

olmayıp, ibadetler ve hadler gibi bazı alanlarda aklın yetersiz kalıp İlahi bildirime 

ihtiyaç duyulduğu da kabul ettiğini belirtmek gerekir.9 

Mutezilî düşünce, Vâsıl b. Atâ’ın (ö. 131/748) eli ile ortaya çıkmış ve önemli oranda 

ilk iki imamı döneminde teşekkül etmiştir.10 Nitekim Vâsıl b. Atâ’nın şekillendirdiği 

düşünceye muhalefet edenler Mu‘tezile’den sayılmamış ve dışlanmışlardır. Bu sebeple 

beş ilkedeki ahlakî boyut, ilkelerin teşekkül ettiği dönemin dini, siyasi ve sosyal zemini 

ile ilişki olarak saptanmaya çalışılacaktır. 

Erken Dönemde Ahlaki Tartışmaların Dinî ve Toplumsal Bağlamı 

Mu‘tezile, Kurucu imamı Vâsıl b. Atâ’ın öncülüğünde ve ikinci imamı Amr b. 

Ubeyd’in katkılarıyla Hicri 2. Yüzyılın başlarına kurulmuş bir dini mezheptir. Dinin 

başat konularının anlaşılmaya ve yorumlanmaya çalışıldığı erken dönemde özgün 

yorumuyla farklılaşmış,  Usul-ü Hamse olarak formüle edinen ilk sistemli din anlayışı 

ile meşhur olmuştur. Bilindiği üzere Mu‘tezile’nin, düşünce sistemleri içerisinde her 

kesimden önce ilkelerini belirleyip bunları bir sisteme oturtmaları, beş esas ile formüle 

edilen bu ilkelerini katı bir şekilde savunmaları, bunlardan birinde bile kendileri ile aynı 

yerde durmayanları kendilerinden kabul etmeme şeklindeki hassasiyetleri, bu 

ilkelerinin oluşumunda hangi saiklerin belirleyici olduğu hususunun ortaya 

çıkarılmasını önemli kılmaktadır.  

Müslüman toplumunda dinin anlaşılması ve hayata uyarlanmasının erken 

döneminde bazı konularda tartışmalar ve ayrışmaların yaşandığı bilinmektedir.  Ahlak 

aynı zamanda din ile de ilişkili bir alan olduğundan, dinî meselelerin anlaşılması 

çabaları, ahlak ile ilgili bir alanın çalışılması anlamını da taşımıştır. Bu sebeple ilk ihtilaflı 

konular ve bu temeldeki tartışmalar, aynı zamanda ahlakî tartışmalar olarak da 

nitelendirilebilir. Nitekim müslüman toplumda ahlakın tartışılmasının erken 

dönemdeki kelami konular üzerinden meydana geldiği, kabul edilen bir husustur. 

Dolayısıyla hüsün-kubuh çerçevesinde tevhid, adalet, kader, özgür irade, teklif, insan 

fiilleri ve büyük günah ve benzeri konular, ahlak tartışmalarına kaynaklık eden 

alanlardan ilki olmuştur.11 Bu alandaki konuların anlaşılma biçimi ve bu minvalde 

yürütülen tartışmalar, oldukça farklılaşmış, farklılaşma zıt kutuplarda konumlanmaya 

kadar varmıştır. Bu alanda uç yaklaşımların ayıklanarak doğru din anlayışının ortaya 

çıkarılması temel bir saik olarak belirmiştir.  

Bu mesellerde Yüce Allah ile ilgili çoklu tanrı anlayışlarının reddedilmesi, zat-sıfat 

ilişkisinin tevhid inancına zarar vermeyecek bir şekilde yorumlanması ve Yüce Allah’ın 

zatının diğer varlıkların özelliklerinden tecsim, teşbih tarzı yakıştırmalardan arınık 

kılınması, önem arz etmiştir. Ayrıca kader ve iradenin Yüce Allah’ın hikmeti 

çerçevesinde yorumlanıp cebir anlayışının tümüyle reddedilmesi, insanın 

davranışlarının sonucu ile yüzleştirilmesi gerekmiştir. Benzer şekilde suç-ceza 

                                                      

9 Şerafeddin Gölcük, Kelam Açısından İnsan ve Fiilleri (İstanbul: Kayıhan Yayınevi, 1979), 264. 
10 Muhammed Ragıp Kaplan, Erken Dönem Mutezili Düşüncenin Teşekkül Süreci (İstanbul: Kutlu Yayınları, 

2021), 139 vd. 
11 Süt, Kâdî Abdülcebbârın Ahlak Felsefesi, 11. 



112 

 

dengesinin de sağlık bir anlayışa oturtulması icap etmiştir. Bu çerçeveden ilk kelami 

konular, ahlakın tartışılma alanlarından birisi olmuştur. 

Ahlaki tartışmaların zemin bulduğu bir diğer alan ise siyasetin din ve toplum ile 

ilişkisi olmuştur.  Hz. Peygamberin vefatından kısa bir süre sonra başlayan ve ağırlıklı 

devlet başkanlığı merkezli çekişmeler, Muaviye’nin devlet başkanlığını ele geçirmesi ile 

farklı bir kulvarda devam etmiştir. Bu süreçte mücadelede, savaş ve ölüm hadiseleri, 

haklılık, meşruiyet ve kalkışmalar, yoğun bir şekilde yaşandığından; meselelerin din 

ayağında kader,  büyük günah, suç-ceza dengesi vb. boyutlarıyla tartışılmasını 

sağlamıştır.  

Emevilerin yönetsel anlayışlarında dinin temel aldığı liyakat esası yerine soya dayalı 

(saltanat) devlet başkanı belirleme uygulaması da türlü itiraz ve onlarca başkaldırı 

hadisesine kaynaklı etmiş siyaset karakterli bir diğer problem alanı olmuştur.12 Ayrıca 

iktidarının yönetsel anlayışındaki keyfilik ve  buna her türlü itiraz ve fikirsel 

uyumsuzluğu öldürme ile bastırma şeklindeki zulümlerini Yüce Allah’ın kaderi ile 

meşrulaştırma çabaları, siyasi bir arka planın somut örneği görülmektedir.13 Bu konuda 

başta Muaviye b. Ebu Süfyân olmak üzere birçok Emevi halifesinin benzer 

yaklaşımlarını kaynak eserlerde bulmak mümkün.14 Dini ahlaki değerleri zaafa uğratan 

bu anlayış, başlangıçta her ne kadar iktidar gücü ile sınırlı görünse de toplumda etkisi 

olan Mürcie önderlerinin tutumları ile uyumlu bir hal alması, meselenin sorunsalını 

daha da büyütmüştür. 15 Bu çerçeveden bakıldığında dinî-ahlakî alana etki eden bir 

siyasal faktörün varlığı da göz önünde bulundurulması gereken bir gerçeklik 

olmaktadır. 16 

Eski bir toplumsal kökene sahip olmakla beraber İslamiyet ile reddedilen unsuriyet 

fikrinin Emeviler ile bir düzeye kadar tekrar canlanması, sosyal adaletsizliği besleyen 

diğer bir ahlak ile ilişkili konu olmuştur. Kayıtların yer verdiği şekliyle Emevi iktidarı 

süresince Kureyş kabilesinin ben-i Ümeyye kolunun Araplar içinde, Arapların ise diğer 

                                                      

12 Eş‘ârî, Ebû’l-Hasan Ali b. İsmâîl b. Ebî Bişr İshâk b. Sâlim el-Eş‘ârî el-Basrî, Makâlâtu’l-İslâmiyyîn ve 

ihtilâfu’l-musallîn, thk. Muhammed Muhyiddin Abdullah (Kahire: Mektebetu’n-Nahdati’l-Mıstiyye, 

1369/1950), 1/141 vd.; Askerî, Ebû Hilâl el-Hasen b. Abdillâh, b. Sehl. el-Evâil, thk. Velîd Kassâb, Muhammed 

el-Mısrî (Riyâd: Dâru’l-Ulûm, 2. Basım, 1401/1981), 114.; Muhammed Ammâra. el-Mu‘tezile ve’s-sevre (bs.y: 

Dâru’l-Hilâl, 1984), 64-65. 
13 Kaplan, Erken Dönem Mutezili Düşüncenin Teşekkül Süreci, 35 vd.  
14 Kâdî Abdülcebbâr, Ebu’l-Hasen Kâdı’l-kudât Abdülcebbâr b. Ahmed b. Abdilcebbâr el-Hemedânî, 

Fadlu’l-iʿtizâl ve tabaḳâtu’l-Muʿtezile, thk., Fuâd Seyyid (Bs.y: Dâru’t-Tunusiyye, 1393/1974), 143;  İbn 

Murtazâ, el-Mehdî-Lidînillâh Ahmed b. Yahyâ b. el-Murtazâ, Babu zikri’l- Mu‘tezile min el-Munye vel-Emel fi 

şerhi Kitabi el-Milel ve’n-Nihal, thk. Usâmuddin Muhammed Alî (İskenderiyye: Dâru’l-Ma’rifeti’l-Câmiîyye, 

1985), 9. 
15 Ebû Abdullah Muhammed b. Müslim Mervezî İbn Kuteybe, Kitabu’l-Me‘ârif, thk: Servet Ukkaşe, (Kahire: 

Dar’ul-kutub, h.1379, m. 1960), 441; Kâdî Abdülcebbâr, Ebu’l-Hasen Kâdı’l-kudât Abdülcebbâr b. Ahmed b. 

Abdilcebbâr el-Hemedânî. el-Muğnî fi ebvâbi’t-tevhîd ve’l-‘adl: el-Mahlûk, thk. Tevfîk Tavîl, Saîd Zâyed 

(Kahire: y.y., 1963), 4. 
16Abdülhamit Sinanoğlu, “Mu‘tezile Felsefesinde İnsan Ahlak ve Sorumluluğu”, KSÜ İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 1(2003)) 65-84), 67. 



113 

 

etnisitelere karşı imtiyazlı bir konuma oturtulması, bir devlet politikası halini almıştır.17 

Bu anlayış, dinin adil, eşitlikçi anlayışından sapma anlamını taşıyan bir başka sorun 

alanı olmuştur. Bu tutumun rahatsızlık üreten tabiatına karşılık özellikle Haşimîler ve 

mevâli olarak tanımlanan Arap olmayan unsurlar tarafından bir itirazın ortaya çıkması 

kaçınılmaz olmuş ve bu temelde birçok isyan hareketi gelişmiştir.  Hatta Mu’tezile 

esaslarından iyiliğin emir kötülüğün nehiy edilmesi prensibinin öne çıkarılmasında bu 

ve benzeri adaletsiz uygulamaların kaynaklık ettiği ileri sürülmüştür. Sosyal 

adaletsizliğe itirazın en güçlü dayanağının yine dinin eşitlikçi anlayışı olacağından, 

dinin adaleti, bunun belki ilkesel vurgu ile daha savunulur kılınmasını gerektirmiştir.  

Mu‘tezile imamlarının köken olarak Arap dışı unsurlardan olması,  bu tezi daha anlaşılır 

kılmaktadır. Dolayısıyla kötülüklere itirazın, kamuoyu denetleyiciliğinin caydırıcılığı ile 

desteklenmesi ve bu bilincin iyiliği emir kötülüğü nehiy ilkesi ile kalıcı hale gelmesi 

istenmiştir. Bu açıdan sosyal adaleti tahkim ihtiyacı, siyasal alanla ilişkili olarak ortaya 

çıkmıştır. 

Erken dönemdeki bu çarpıcı gerçekliğe tanıklık eden dönemin kanaat önderlerinden 

her birisi kendi cenahında fikirsel ya da eylemsel itirazlarda bulunmuş ve tepkilerini 

ortaya koymuşlardır. Mu‘tezile kurucu imamları da bu çerçevede ağırlıklı olarak 

düşünsel alanda itiraz geliştirmiş ve beş ilke ile formüle edilen din anlayışını ortaya 

koyarak bu olumsuz gidişata engellemeye çalışmışlardır.   

Mu‘tezilî İlkelerin Ahlakî Yönü 

Mu‘tezilenin din anlayışı, esas itibarıyla Kurucu imamı Vâsıl b. Atâ’nın eliyle 

şekillenmiştir. Bu esaslar sonraki Mu‘tezile imamlarınca savunulmuş ve korunmuştur. 

Kuruluşundan itibaren din yorumu itibarıyla durdukları yer, onların ahlak meselesini 

dinde hassas bir konumda gördüklerini göstermektedir. Beş ilkenin her birisi başlı 

başına, tam da ahlaki bir duruşu dinde esaslı bir yere oturtma gayretinin somut kanıtı 

görünümünde olup, erken dönemdeki dinî toplumsal problemlere çözüm üretme 

çerçevesinde geliştirilmiştir. 

Mu‘tezile din anlayışının üzerine kurulu olduğu beş ilkesi ve ilişkili diğer bazı dini 

meseleler, inançsal, siyasal ve sosyal boyutlar taşımakla beraber aynı zamanda ahlakilik 

ile de bağlantılı olarak şekillenmişlerdir. Her ne kadar kaynak eserler söz konusu ilke ve 

meselelerde kavramsal düzeyde ahlak üzerinden bir okumaya yer vermemişlerse de ilke 

ve meselelere yaklaşım biçimi ve temellendirilmesinde bariz bir ahlakilik kendisini 

göstermektedir. Bu gerçeklik, beş esasta rahatlıkla görülebilmekle beraber özellikle 

“Adalet” ve ilişkili Menzile beyne’l-menzileteyn, Va’d ve vaîd ile “Emir bi’l-ma’ruf 

nehiy ani’l-Münker” ilkelerinde çarpıcıdır.18 Bu sebeple Mu‘tezile, İslam’ın ilk gerçek 

ahlakçıları ve İslamî düşüncede ahlakın ilk müessileri olarak görülmüştür.19 

                                                      

17 Muhammed Âbid Câbirî, Arap İslâm Aklının Oluşumu. çev. İbrahim Akbaba (İstanbul: Kitapevi Yay., 3. 

Basım, 2001), 67-68. 
18Ayrıca bk. Süt, Kâdî Abdülcebbâr’ın Ahlak Felsefesi, 12; Akın, Murat. “Mu‘tezile’ye Göre 

AhlâkınTemellendirilmesinde Vahyin ve Aklın Alanları”, Marife, 18/1, 2018), 60. 
19 Macit Fahri, İslam Ahlak Felsefesi Tarihi, çev: Kasım Turhan (İstanbul. Birleşik yayınevi, 2000), 54. 



114 

 

Mu‘tezile’nin din anlayışındaki ahlakilik ve beş ilke ilgili hassasiyet, onların iman 

anlayışı ile ilgili de görülmektedir. Bu sebeple ahlakiliği besleyen bu yaklaşımın da 

burada anlaşılır kılınması önem arz etmektedir. Bilindiği üzere Mu‘tezile, marifet-tasdik 

ve ikrar ile beraber ameli(eylem) de imana dahil eden bir iman yorumuna sahiptir. Amel 

ise zaten ahlak ile örtüşen bir kavram olarak kabul edilmiştir. Nitekim teoriden ibaret 

kalan ve eylemselliğe yansımayan bir din anlayışı anlamsız olmaktan 

kurtulamayacaktır. Bu açıdan ahlakîlik, dinde tutarlılık ve yükümlülüklerinin yerine 

getirilmesini gerektirmektedir. Bu gerçeklik, ahlakîliğin iman ile ilintilendirilmesini, 

dolayısı ile iman gibi sağlam ve muteber bir bağ kurma sonucunu doğurmuştur. Bu 

hassasiyetin somut şekli ise Mu‘tezile’nin din anlayışında kendisini göstermiştir. Zira 

onlar birçok meselede Mürcie anlayışının hoşgörülü tutumundan farklılaşarak daha 

hassas bir çizgi benimsemişlerdir. 

Diğer taraftan İnsan eylemlerinin ahlakî bir zemine oturması aynı zamanda bilgi ile 

sağlanır. Bilgi altyapısıyla tercihlerinde bulunulup eylem süreçleri içerisine girilir. 

Dolayısıyla ahlaki bir eylemin doğru bir bilgi altyapısına dayanması bir zorunluktur. 

Zira doğru bilgisine sahip olunan değer ile ahlaki eylem gerçekleşebilir.20 Bu temel 

gerçeklikten hareketle İslam düşüncesinin oluşum sürecinde tartışılan meselelerde, 

ahlakî bir sonuç üretecek doğru bilginin tutarlı bir çerçevede şekillenmesi gerekmiş, 

Mu‘tezile cenahında bu durum beş esas olarak şekillenmiştir.  

Teklif konusu da ahlak ile ilişkilendirilmiş ve beş ilkenin oluşumunda bir ölçüde 

etkili olmuştur. Mu‘tezileye göre İnsanın teklife muhatap kılınabilmesi için, insanın 

teklifin lazimeleri ile donatılmış olması gerekmekte ve teklif, ancak bu şartlarda ahlakî 

olmaktadır. 21  

Mu‘tezile’nin, beş ilkeyi temellendirmesinde aklın da önemli bir yere 

konumlandırdığını belirtmek lazım. Zira salim (sağlıklı) bir akıl teklifin zorunlu şartı 

görülürken, hüsün-kubuh meselesinde varlığın tabiatındaki hüsün ve kubuhu bilmeye 

dair bir dereceye kadar yetkin kabul edilmiştir. Mu‘tezileye göre hüsün ve kubuh, 

eşyanın tabiatından kaynaklandığı için akıl çoğu kez bunu bilebilir. Bu durumda Yüce 

Allah’ın bu meseledeki hitabını ise belirleyici değil, destekleyici kabul eder. Öyle ki Yüce 

Allah’ın “Muhakkak ki Allah, adâleti, iyiliği, akrabaya faydayı emreder; her türlü 

çirkinliği de yasaklar”22 hitabını bu iddialarını desteklemek için kullanır. Bununla 

beraber aklın güzellik ya da çirkinliğini saptamada yetersiz kaldığı alanları da kabul 

eder. 23 

Dolayısıyla beş ilke, anlamlılık, adaleti esas alma,  tutarlılık, hikmete uygunluk ve 

abesiyetten arınıklık, hakikatin esasından saptırılması ve araçsallaştırılmasına karşı 

                                                      

20 Kadı Abdülcebbâr, Muğnî, 7/1/185, 17/286. 
21 Kâdı Abdülcebbar, Ebu’l-Hasen Kâdı’l-Kudât Abdülcebbâr b. Ahmed b. Abdilcebbâr el-Hemedânî el-

Muhît bi’t-Teklif, Nsr. Joseph Houben Yesuî (Beyrut: yy., 2. basım, 1986), 259 vd; Ahmed Mahmud Subhî, 

“Mu’tezile”, fî-Îlmi’l-Kelâm (Beyrut: y.y., 1985), I/304.; Muhammed Ragıp Kaplan, Zemahşerî’nin El-Minhâc Fî 

Usûli’d-Dîn Eseri Bağlamında Kelâmi Görüşleri  (İstanbul: Kutlu Yayınevi, 2025), 45. 
22 Kur’an Yolu Meâli, Haz. Hayrettin Karaman vd, (Ankara: DİB Yayınları, 6. Basım. 2017), en-Nahl, 16/90. 
23 Fethi Kerim Kazanç, “Mu‘tezili Ahlak Nazariyesinde îMünasebetine bir Bakış”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergis, 12/12-13, (2001), 246, 255 vd. 



115 

 

duruş ve dinin ideal birey ve toplumu hedefleyen yüce amacını destekle hususlarında 

bariz bir ahlakî boyut içermektedirler.24 Her bir ilke de bu durum daha da görünür 

kılınmaya çalışılacaktır.  

Tevid 

Mu‘tezile’nin “Tevhid” ilkesi, erken dönemde, müslümanların Yüce Allah ile ilgili 

tanımlamaların ve iletişim kurulan farklı toplumların tanrı tasavvurları ile doğrudan 

alakalı bir mesele olarak ortaya çıkmıştır. Müslüman cenahtan Yüce Allah’ın zat-sıfat 

ilişkisi anlaşılmaya çalışılmış ve farklı yorumlamalar ile ihtilaf konusu olmuştur. Bazı 

kesimler, Zatı ile ilgili Kur’an’da Yüce Allah’a nisbet edilen el/yed,25 yüz/vech,26 

oturmak/istivâ,27 gelmek/meci,28 benzeri haberi sıfatları, literal anlamları ile kabul 

etmiştir. Bazısı da sıfatları Yüce Allah’ın zatından ayrı, kadim/ezeli manalar şeklinde 

yorumlamıştır.29 Müslümanların komşu olduğu ya da iç içe geçtiği farklı inanç 

müntesiplerinden Seneviyye, Maniheizm, Dehrîlik ve Mecusîliğin düalist tanrı 

tasavvurları ve Hristiyanların teslis inançları üzerinden gelen itirazlar da ayrıca İslam’ın 

tevhid akidesine tehdit oluşturmuştur.30 Bütün bu hususlar, Mu‘tezile’nin tevhid 

ilkesinin ortaya çıkmasının ve mezhebi bir ilkeye dönüşmesinin gerekçesini 

oluşturmuştur.31 

Mutezilenin tevhid ilkesi, tek kadim varlığın Yüce Allah olması ve O’nun tüm 

eksikliklerden arınık/beri olması esasına dayanmaktadır.32 Bu çerçevede Mu‘tezilede 

düalist ve teslis gibi birden fazla ilah anlayışlarının tamamı reddedildiği gibi birden 

fazla kadim varlık anlamı taşıyacak Yüce Allah’ın zatından ayrı manalar da 

reddedilmiştir. Kendileri hakkında ehl-i ta’til (Yüce Allah’ı sıfatlarından soyutlayan) 

yakıştırmalarının aksine Yüce Allah’ın sıfatlarını kabul etmiş ancak onları, zatı ile içkin 

bir formda tanımlamıştır.33 “Bir ilim ile âlim, bir kudret ile kadir, bir hayat ile hayy” 

nitelemeleri yerine “Zatı ile âlim, zatı ile kâdir ve zatı ile hâyy” diyerek sıfatları, zat ile 

                                                      

24Toshihiko Izutsu, Kur’an’da Dini ve Ahlakî Kavramlar, çev: Selâhattin Ayaz (İstanbul: Pınar Yayınları, 5. 

Basım 2013), 268-318. 
25 el-Mâide, 5/64; el-Kıyâme, 74/38; el-Fetih, 48/10. 
26el-Kasas, 28/88:en-Neml, 27/55, el-Bakara, 2/115. 
27 Tâhâ, 20/5. 
28 el-Fecr, 89/22. 
29 Bağdâdî, Ebû Mansûr Abdulkâhir b. Tahir b. Muhammed et-Temîmî, el-Fark beyne’l-Firak, thk., 

Muhammed Osman Hüseyn, (Kâhire: Mektebetu İbn-i Sîna, trs.), 225 vd.; Şehristânî, Ebu’l-Feth Tâcüddîn 

(Lisânüddîn) Muhammed b. Abdilkerîm b. Ahmed. el-Milel ve’n-nihal, thk. Emîr Ali Mehnâ, Alî Hasan Fâûr 

(Beyrut: Dâru’l-Meârif, 3. Basım, 1414/1993), 1/120, 173; Ebû Muhammed (Ebu’l-Abbâs) Takıyyüddîn 

Ahmed b. Alî b. Abdilkâdir b. Muhammed el-Makrîzî,  el-Mevâʿiẓ ve’l-iʿtibâr bi zikri’l-hiṭaṭi ve’l-âsâr (Beyrut: 

Dâru Sadr, trs.), 2/ 348. 
30 Malatî, Ebu’l-Hüseyn Muhammed b. Ahmed b. Abdirrahmân el-Malatî et-Tarâifî el-Askalânî, et-Tenbîh 

ve’r-redd alâ ehli’l-ehvâ ve’l-bi‘da, thk. Muhammed Zinhum, Muhammed Azb (Kâhire: Mektebetu’l-Medbulî. 

1413/1993), 70; Kâdî Abdülcebbâr, Fadlu’l-İtizâl, 241.; Şehristânî, Milel, 1/ 290 vd. 
31 Eş‘ârî, Mâkâlâtu’l-İslâmiyyîn, 1/ 224, 243 vd.; Ebû’l-Hasan Ali b. İsmâîl b. Ebî Bişr İshâk b. Sâlim el-Eş‘ârî 

el-Basrî, el-İbâne an Usûli’d-Diyâne, (Beyrut: Dâru İbnu Zeydûn, trs.), 13; Bağdâdî, Fark, 104; Şehristânî, Milel, 

1/ 57; Muhammed Ammâra, el-Mu‘tezile ve Müşkiletu’l-hürriyyeti’l-insaniyye (Kâhire: Dâru’ş-Şurûk, 1988), 45; 

Subhî, “Mu‘tezile”, 1/121. 
32 Şehristânî, Milel, 1/60. 
33 Şehristânî, Milel, 1/57. 



116 

 

aynileştirmiştir.34 Kurucu imam Vâsıl b. Ata, düalist inançlara karşı Kitabu el-Elfu mes’ele 

fî Redd alâ Mânuîyye eseriyle mukabelede  bulunurken, sıfatlar meselesine; “Her kim ki 

kadîm manada sıfatların olduğunu ispat ederse; iki ilahın varlığını ispat etmiş olur” 

diyerek tevhid akidesine halel getirecek inanç ve yaklaşımlara karşı mücadelede 

bulunmuştur.35 Onlara göre zattan ayrı kadim anlamda sıfatların kabulü “taaddüdü 

kudema” (birden fazla ezeli varlığın kabulü) sonucunu ortaya çıkarır ki bu yaklaşım, 

Yüce Allah’ın vahdaniyetine aykırı bir anlam taşır.36 Mu‘tezile, bu ilkedeki 

hassasiyetinden kaynaklı olarak kendilerini “el-Muvahhide” ya da “Ehli’l-Adl ve’t-

Tevhid” şeklinde isimlendirmişlerdir.37 

Mu‘tezile, tevhid ilkesine dair yorumu çerçevesinde Yüce Allahın ahirette 

görülmesini redd etmiştir.38 Benzer şekilde Kur’an’ın yaratılmışlığı meselesinde, hâdis 

(sonradan yaratılma) kabul ettiği Yüce Allah’ın kelamı dolayısıyla Kur’an’ın da mahluk 

oluşunu, yine bu ilkesi gereğince savunmuştur. 39  

Ahlakî yönü itibarıyla tevhid, İslam inancının üzerine kurulu olduğu Kuran’ın emri, 

dolayısıyla dini ahlakın ilk prensibidir. Zira kuşatıcı olan tevhid ilkesi ile varlık anlam 

kazanır. Bu yönüyle din, varlığın gayesi, düzen, iradî varlıklar için istek ve buyruklar ve 

ahlakî normların tamamı tevid ile anlam bulur. Tevhid, İslam’da merkezi bir kavram 

olarak işlev görmekte, dinin bütüncül yapısını tesis ederek anlamlı hale getirmektedir. 40 

Tevhid, insan eylemliliklerini belirlemedeki yönü itibarıyla da ayrıca ahlak ile ilişkili 

olmaktadır. Birden fazla tanrı tasavvuru ise varlığın anlamını yitirmesine sebep olacak, 

kuşatıcı hikmet ve adaletin anlamsız olmasını gerektirecek, dolayısıyla ahlaki 

tutarlılıktan bahsedilemeyecektir.41  

Adalet  

Adalet ilkesi, önem açısından Mu‘tezilî düşünce binasının tevhitten sonraki ikinci 

sütunu mesabesinde telakki edilmiştir. Bu esas, aynı zamanda tevhid ilkesinin bir gereği 

görülürken, diğer üç ilke ise adalet ilkesi ile ilişkili kabul edilmiştir. 

Adalet, Yüce Allah ile beşer münasebetlerinin teklif, mükelleflerin donanımsal 

yeterlilikleri ile eylemlerin karşılıklandırılması boyutlarıyla tartışılmıştır.42 İnsan 

                                                      

34 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, 182; Şehristânî, Milel, 1, 57. 
35 Kâdî Abdülcebbâr, Ebu’l-Hasen Kâdı’l-Kudât Abdülcebbâr b. Ahmed b. Abdilcebbâr el-Hemedânî, 

Şerhu’l-usûli’l-hamse, thk. Abdulkerîm Osmân (bs.y: Mektebetu Vehîbe, 3. Basım, 1416/1996), 241; Şehristânî, 

Milel, 1/60.  
36 Ayrıca bk. Ruhattin Yazoğlu, “Antropomorfizm ve Hıristiyanlık” Ekev Akademi Dergisi, I/2 (Mayıs, 1998), 

262 vd. 
37 Şehristânî, Milel, 1/56; İbnu’l-Murtazâ, el-Munye ve’l-Emel, 2; Makbilî, Sâlih b. Mehdî b. Alî el-Makbilî el-

Kevkebânî, el-Îlmu’ş-şâmih (Mısır: y.y.,1328), 300, 315, 316. 
38 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-usûli’l-hamse, 232; Zemahşerî, Ebü'l-Kâsım Cârullah Mahmud b. Ömer b. 

Muhammed, el-Minhâc fî usûli’d-din, çev. Muhammed Ragıp Kaplan, (İstanbul: Kutlu Yayınları, 2021), 20. 
39 Eş‘ârî, Mâkâlâtu’l-İslâmiyyîn, 1/245; Bağdâdî, Ebû Mansûr Abdulkâhir b. Tahir b. Muhammed et-Temîmî, 

el-Fark beyne’l-Firak, thk., Muhammed Osman Hüseyn (Kâhire: Mektebetu İbn-i Sîna, trs.), 104. 
40 Şaban Ali Düzgün, “Kur’an’ın Tevhid Felsefesi”, Kelam Araştırmaları, 3/1 (2005), 3. 
41 Veysi Ünverdi, “Mu’tezile’nin İnanç Sistemi; Usûl-i Hamse/Beş İlke ve Arka Planı”, Artuklu Akademi, 4/2, 

(2017), 60. 
42 Subhî, Mu‘tezile, 1/141. 



117 

 

iradesini kader itibarıyla hiçleyen bazı çevrelerin sorunlu yaklaşımı ile bu tarz bir kader 

anlayışını iktidarı için araçsallaştıran dönemin siyasi iktidarının tutumu, meselenin dini 

ve siyasi boyutunu oluşturmuş ve adalet ilkesi, bu anlayış ve tutuma karşı güçlü bir 

itiraz olarak şekillenmiştir. 

Dini boyutu itibarı ile başta Cehm b. Safvân (ö. 128/745-46) olmak üzere bazı 

kesimlerce savunulan cebri kader anlayışına göre gerçekleşen her şeyin Yüce Allah’ın 

kaza ve kaderi ile meydana geldiği dolayısıyla insanın tercihlerinde bir dahilinin 

olmadığı, davranışların insana dayandırılmasının ise mecazi anlamda olduğu 

savunulmuştur.43 Siyasi açıdan ise iktidarı, entrika ile ele geçirip güç ile korumaya çalışıp 

saltanata dönüştüren, yönetsel anlayışlarında adalete ve dini teamüllere fazla da bağlı 

olmayan Emevi halifelerin çoğunluğu, keyfilik ve zulümlerine yapılan itirazların 

bertaraf edilmesi ile iktidarlarının sürekliliğini temini için cebri kader anlayışını 

desteklemiş ve bu alanı uygun bir zemin olarak kullanmak istemişlerdir.44 Bu anlayış ve 

gidişat müslüman toplumda başından beri rahatsızlık sebebi olmuş ve dönemin önde 

gelen ilmi şahsiyetlerinin itirazları ile karşılaşmıştır.45 Mu‘tezile cenahında bu duruma 

güçlü itiraz, kurucu imam Vâsıl b. Ata’nın adalet esası çerçevesinde şekillenmiştir.   

 Vâsıl b. Ata, adalet ilkesi ile cebrî anlayışı redd etmiş, Yüce Allah insan 

münasebetini, özgür iradeyi temin eden bir çerçevede yorumlamıştır. Bu mesele ile ilgili 

olarak o; “Muhakkak ki bârî/münezzeh olan Allah, hakîm ve âriftir. O’na şerr ve zulmün 

isnadı câiz olmadığı gibi onun kullarına emrettiği şeylerin dışında onlardan bir şey 

istemesi, ya da bir şeye zorlayıp sonrada zorladığı bu şeyler ile onları hesaba çekmesi 

câiz olamaz. Kul, hayır ve şer fiilinin, iman ve küfrünün, taat ve isyanının bizzat fâilidir. 

O, işledikleri ile hesaba çekilecektir. Yüce Allah onu bunların tamamına yetkin kılmıştır” 

diyerek bu meselede cebri anlayışın problemli yaklaşımını hem Yüce Allah hem de insan 

açısından sağlıklı ve ahlaki bir temele oturtmuştur.46 O, Yüce Allah için “bâri” ismini 

kullanarak, O’nun kaderini tayin ettiği kulunu sorumlu tutma şeklindeki zulüm ve 

tutarsızlık anlamı taşıyacak bir isnattan, “hakîm” ifadesi ile de abes iş yapma durumuna 

düşmeden Yüce Allah’ı tenzih etmiştir. İnsanı da fiillerini gerçekleştirmeye yekin bir 

varlık olarak tanımlamış ve özgür iradesi ile bizzat tercih ettiklerine sorumlu 

görmüştür.47 Onun bu minvaldeki ifadeleri yine farklı bir kaynakta şu şekilde yer 

almıştır. “Hükümlerinde âdil, verdikleri ile cevvâd, yerilen her şeyden müteâl, gizli olan 

her şeye alîm olan Allah’a hamdolsun. O kötü olanı emretmemiş, onu nehy etmiştir. 

                                                      

43 Şehristânî, Milel, 1/97; Bağdadî, Fark, 186; Eş’arî, Makâlâtu’l-İslâmiyyîn, 312. 
44Şehristânî, Milel, 1/97; Bağdadî, Fark, 186; Eş’arî, Makâlâtu’l-İslâmiyyîn, 312; Muhammed Ammâra, 

Tiyârâtu’l-Fikri’l-İslâmî, (Kâhire: Dâru’ş-Şurûk, 1411/1991), 43-44. 
45 Erkol, Ahmet. “Mu‘tezilî Düşüncede Dinamizm ve Mu‘tezile Düşüncesinin İslâm Toplumunu 

Dönüştürmedeki Etkisi”, Marife 3/3, (2003), 33. 
46 Şehristânî, Milel, 1/61. 
47 Hayyât, Ebu’l-Hüseyn Abdürrahîm b. Muhammed b. Osmân el-Hayyât, el-İntisâr ve’r-Redd âla İbn-i 

Ravendî el-Mülhîd, thk. Niyberg, (Beyrut: Dâru’l-Arabiyeti li’l-Kitap, 2. basım,  1413/1993), 80-81; Kâdî 

Abdülcebbâr, Muğnî, 8/ 3, 177 vd.; İbn Hazm, İbn Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd el-Endelüsî el-

Kurtub, el-Fasl fi’l-milel ve’l-ehvâ ve’n-nihal, thk., Muhammed İbrahim Nasr, Abdurrahman Umeyre. (Beyrut: 

Dâru’l-Cîyl, trs.), 3/ 62. 



118 

 

İyiliği ise teşvik etmiştir. O, kulları ile işledikleri arasına girmemiştir”.48  Vâsıl, adalete 

dair bu yaklaşımını ayrıca çeşitli ayetler ile delillendirmiştir.49 

Adalet ilkesi ile ilgili bu çerçeve, Mu‘tezile’nin ilmi karakterini gösteren temel bir 

belirleyici olmuş ve korunmuştur. Nitekim Mu‘tezile’nin kendileri için “el-Adliyye”50 ya 

da “Ehlu’l-Adl ve’t-Tevhid”51 isimlerini kullanmaları “adâlet” esasının Mu‘tezile ehlince 

ne denli önemli olduğunu ortaya koymaktadır.52 

Netice olarak Mu‘tezile’nin “adalet” esası, Yüce Allah’ın özgür irade sahibi kıldığı 

kullarını güçleri dahilindeki yükümlülüklere muhatap kılması ve tercihleri ile işledikleri 

eylemlerinden sorumlu tutması anlayışına dayanır. Buna göre kişinin teklife muhatap 

olabilme ve sorumlu kılınabilmesi, onun özgür bir iradeye ve eylemleri 

gerçekleştirebilme yetisine/istitaa sahip olmasını gerekli kılar. Kişinin, başkalarının 

eylemlerinden ya da gücünün yetmediği bir teklife muhatap kılınması ve bu sebeplerle 

cezalandırılması adalete aykırı bir durum teşkil eder.53 

Mu‘tezile, “teklif” ve “güç yetirme/istitâat” kavramlarını da adalet esası çerçevesinde 

tartışmış ve bu kavramları ahlakî bir temele oturtmuştur. “Teklif”, kişinin gücü 

dahilinde kendisine yüklenilmiş ve maslahata uygun olan sorumluluk olarak 

tanımlanmıştır.54 Buna göre kişiye yapılacak teklif, onun yapabilme yetisi dahilinde 

olursa anlamlı olur. Bundan dolayı da cezalandırılması (karşılıklandırılma) adalet olur. 

Aksi durum, kendisinin güç yetiremeyeceği bir teklife muhatap kılınması ve başkasının 

ameli olan bir eylemden dolayı cezalandırılması anlamına gelecek ki bu durum da 

zulüm olur. Yüce Allah ise zulümden beridir. Fiili gerçekleştirme yetisi olarak 

tanımlanan “istitâat” için ise, kişinin kendi tercihleri ile gerçekleştirdikleri eylemlerinin 

Yüce Allah’ın insanda var kıldığı bir güç ile gerçekleştiğini, istitâatın Yüce Allah’ın 

eylemleri değil kişinin kendi eylemleri olduğunu iddia etmiştir. Bu sebeple de 

eylemlerinin neticesine göre karşılıklandırılması da adil ve ahlakî olmaktadır.55 

Mu‘tezile için en fazla tenkid sebebi olan kulun fiillerinin faili ya da hâlıkı (yaratıcısı) 

olması hususu ile ilgili olarak kurucu imamın davranışları gerçekleştirme için kullandığı 

“fe-â-la” ifadesinin, Ebû Ali el-Cübbaî ile aynı anlama denk geldiği gerekçesi ile “hâ-la-

qa” olarak değiştirildiğini belirtmek gerekir.56 Yani konuya yaklaşım ilk şekillendiğinde 

meselenin ontolojik boyutundan öte kişinin fiillerine sorumlu kılınma hassasiyetinin 

güdüldüğü kesindir.  Bununla beraber burada “fa-â-la” den “ha-la-qa” ya kayan 

                                                      

48Kâdî Abdülcebbâr, Fadlu’l-İ‘tizâl, 239. 
49 Bk. Kâdî Abdülcebbâr, Şerh Usûli’l-Hamse, 141. 
50Şehristânî, Milel, 1/56. 
51Makbilî, Îlmu’ş-Şâmih, 300. 
52Subhî, Mu‘tezile, 1/142. 
53 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-usûli’l-hamse, 141, 239, 301; a. mlf., Fadlu’l-i‘tizâl, 239; Şehristânî, Milel, 1/ 61. 
54 Kâdî Abdulcebbâr, Muğnî, 11/ 293, 14/115. 
55 Şehristânî, Milel, 1/61; Kaplan, Zemahşerî’nin el-Minhâc fî usûli’d-dîn eseri bağlamında kelâmi görüşleri, 43.  
56 Ebu’l-Muîn Meymûn b. Muhammed b. Mu’temid en-Nesefî, Tebsıratu’l-edille, thk. Muhammed en-Nur 

Hamid İsâ, (Kahire: Mektebetu’l-Ezheriyye, 2011), 2/843-844. 



119 

 

kavramsal tercihten kastın yine de kişiye bir yaratıcı rolü vermekten öte onu ahlaken 

davranışlarından sorumlu tutma endişesinden kaynaklanmıştır.57 

Adalet meselesi ile ilgili müşriklerin mümeyyiz çağı öncesi vefat eden çocuklarının 

ahiretteki hükmü de Yüce Allah’ın adaleti çerçevesinde değerlendirilmiş, onların, güç 

yetiremedikleri bir teklifle sorumlu tutulamayacakları ayeti,58 ile başkasının günahından 

dolayı da sorumlu olamayacakları ayetleri hükmü gereğince,59 mümin çocukları gibi 

muamele göreceklerini ve cennet ehli olacaklarını savunmuşlardır.60 

Adalet, kavramsal olarak ahlak ile ilişkili olduğu gibi Yüce Allah açısından insanı 

eylemlerini seçmesi için özgür irade, fiillerini gerçekleştirmesi için güç, muhakeme için 

akıl ve diğer yetiler ile donattıktan sonra teklife muhatap kılması anlamını taşır.61 İnsan 

açısından ise özgür iradesiyle yaptıklarının sorumluluğunu üslenmesi yönlerinden 

ahlak ile ilişkili olmaktadır.62 Zira irade hürriyeti, kişinin davranışlarından sorumlu 

tutulmasının zorunlu şartı olduğundan, teklifteki tutarlılığın tamlığı açısından da 

zorunludur. Buna göre birey özgür iradesi ile bizzat işlediği eylemlerinin 

yükümlülüklerinden kaçamayacak ve onlarla yüzleşecektir. Kişiyi mükellef ve sorumlu 

kılan bu bilinç ve ahlakî olgunluk ancak kişi özgürlüğü ile sağlanabilmektedir.63 Nitekim 

çocuklar, şuur engelliler, uyuyan ve cebir ile hürriyeti kısıtlı kimselerin davranışları 

ahlaki nitelemeye mevzu görülmez.64 

El-Menzile Beyne’l-Menzileteyn  

Siyasi kargaşa döneminde kebireyi (büyük günah) irtikap eden kişinin dini durumu, 

tartışıma konusu olmuş; bu husus, düşünce adamları tarafından farkı yorumlanmıştır. 

Bu meselede düşünce geliştiren Hariciler böyle birisine kâfir, Hasan el-Basrî münafık, 

Mürcie ise mü’min demişlerdir.65 Mu‘tezile ise bu üç yaklaşıma da muhalefet ederek 

farklı bir argüman geliştirmiştir.  

Mu‘tezile’nin kebire ile ilgili menzile beyne’l-menzileteyn ilkesi, Hz. Osman’ın 

öldürülmesi hadisesi ile Cemel ve sıffin savaşlarında müslümanların birbirlerini 

öldürerek dinde büyük günah olarak tanımlanan cürmü işlemeleri boyutu ile siyasi; 

büyük günahı işleyenin dinî açıdan isimlendirilmesi ve konumlandırılması boyut ile de 

inançsal bir mesele bağlamıyla şekillenmiştir. 66 

                                                      

57 Macit Nadim. Eylem Değişim ilişkisinin Teolojik Yorumu, (Samsun: Etüt Yay., 2000), 177 vd. 
58el-Bakara 2/286. 
59 el-Fâtır 35/18. 
60 Kâdı Abdülcebbâr, Şerh, 133, 387,477 vd. 
61 Necati Öner, İnsan Hürriyeti, Selçuk Yay. (Ankara: 1982), 52; Hüsnü Aydeniz, Teist Varoluşçularda İman-

Ahlâk İlişkisi (İstanbul: Rağbet Yay. 2012), 35. 
62 Ayrıca bk. Fahri, Macit, İslam Felsefesi Tarihi, Çev. Kasım Turhan, (İstanbul: Ayışığı Kitapları), 1998, 66.; 

İlhami Güler, Özgürlükçü Teoloji Yazıları (Ankara: Akara Okulu Yay. 2004), 10.; Süt, Kâdî Abdülcebbâr’ın ahlak 

Felsefesi, 18. 
63 Ayrıca bk. Sinanoğlu, “Mu‘tezile Felsefesinde İnsan Ahlak ve Sorumluluğu”, 71. 
64 Kâdî Abdülcebbâr, Muğni, 6/11, 16, 19. 
65 Hayyât, Kitâbu’l-intisâr, 164. 167. 
66 Osman Aydınlı, İslâm Düşüncesinde Aklileşme Süreci Mu‘tezile’nin Oluşumu ve Ebû Huzeyl Allâf (Ankara: 

Ankara Okulu Yayınları, 2001), 48. 



120 

 

  Kebire meselesine yaklaşımların farklı oluşunun temelinde ise görüş sahiplerinin 

“iman” kavramı anlayışından kaynaklanmıştır. Haricî anlayış imanı amel ile bütünlüklü 

bir yapı görürken, Mürcie iman ve ameli farklı kavramlar olarak görmüştür. Kaynak 

eserler, büyük günahı nifak olarak tanımlayan Hasan el-Basrî’nin iman tanımına dair 

açık bir ifadeye yer vermezlerse de onun kebire sahibini nifak ile ittiham edip imanının 

sahiciliğini sorgulaması, imana yaklaşımında amele büyük bir önem atfettiğini 

göstermektedir. 67 Mu’tezile ise imanı, kalbin bilmesi, dilin ikrarı ve amel ile tatbik 

şeklinde, tasdik/marifet, ikrar ve amelden oluşan üç parça olarak okumuş, ameli imanın 

bir parçası kabul etmiştir.68  

Mu‘tezile, bu meselenin kritiği sadedinde, büyük günah işleyenin şahsında, onun 

imanına delil olan ikrar ve birçok alametin bulunmasıyla beraber küfrüne delil 

görülebilecek bir belirtinin olmamasından büyük günah işlemeyi itikadi değil, ameli bir 

sapma şeklinde değerlendirilmiştir. Bu sebeple de ona kâfir denilemeyeceğini ileri 

sürmüştür. Nifak nitelemesine karşı da zahir iman ve amelleri ile beraber büyük günah 

işlemiş olmakla imanının sahiciliğinin sorgulanarak nifakına hükmedilemeyeceğini 

savunmuştur. Mürcie’ye karşı ise müslümanın müslümanı öldürmesi cinsinden bir 

büyük günahı işlemenin gerçekliğine rağmen hiçbir şey olmamış gibi böyle birsini 

mümin-müslüman olarak nitelemeye devam etmeyi, dini açıdan problemli bir yaklaşım 

olarak görmüştür. Mu‘tezile, bu tarz bir tutumun, dinin eylem-karşılık dengesi ve 

ahlakîlik açısından ciddi bir sorun üreteme riskini fark ederek bu tutuma da karşı 

çıkmıştır. Bu meseldeki Mu‘tezile anlayışının sahibi Vâsıl b. Atâ’nın yaklaşımı ise dikkat 

çekicidir. O, imanı, hayır sıfatlarından müteşekkil olarak değerlendirip iman sahibine 

mü’min demiştir.  Ona göre bu isim bir övgü ifadesidir. Fâsık ismi ise hayır sıfatlarını 

toplamadığı gibi bu isim bir övme ismi de değildir. Ona göre fâsık birisi, kâmil manada 

mü’min olmadığı gibi, mutlak manada kâfir olarak da nitelendirilemez. Vâsıl, onda hala 

göz ardı edilemeyecek kelime-i şehadetin ikrarı ve dini emirlere uyma davranışları 

görülmesini ona kâfir denilememesinin illeti olarak belirtilmiştir.69 Bu sebepten 

Mu‘tezile, iman ve küfür arası bir menzile/konum ile böyle birsine fâsık demiş ve tezini 

çeşitli ayetlerle delillendirmiştir. 70   

Mu‘tezile’nin, fâsık nitelemesi uç yaklaşımlar arası bir orta yol gibi görünüyor ise de 

temelinde dini-ahlaki boyutu referans aldığı aşikârdır.71 Mu‘tezile’nin bu yaklaşımında 

güçlü itiraz, Mürcî anlayışa karşı görünmektedir. Zira dönemin marjinal grubu olan 

Haricîlerin kâfir görüşü, katılığı ve tutarsızlığı gereği İslam toplumu tarafından çok da 

                                                      

67 Kâdî Abdülcebbâr, Şerh, 715-716; Neşvân el-Himyerî, Ebû Saîd Neşvân b. Saîd (b. Neşvân) b. Sa‘d b. Ebî 

Himyer b. Ubeydillâh el-Himyerî el-Yemenî, el-Hûru’l-Îyn, thk. Kemal Mustafa  (Beyrut: Dâru’l-Âzal, 2. 

Basım, 1985), 257; Bağdâdî, Fark, 108; Zühdî Cârullah, el-Mu‘tezile, (Beyrut: el-Ehliyyetu li’n-Neşri ve’t-

Tevzî’, 2. basım, 1974), 14. 

 Bağdâdî, Fark, 108; Şehristânî, Milel, 1/145; Zühdî Cârullah, Mu‘tezile, 14. 
68 İbnü’l-Murtazâ, Tabakâtu ̈’l-Mutezile, nşr. Susanna Diwald Wilzer, Beyrut: y.y., 1960, 8. 
69 Hayyât, İntisâr, 165; Şehristânî, Milel, 62-63. 
70 Hayyât, Kitâbu’l-intisâr, 97-98, 166,-167. 
71 Süt, Kâdî Abdülcebbâr’ın Ahlak Felsefesi,  76.; Hüseyin Maraz, “Mu’tezile’nin ‘el-Menzile beyne’l-

Menzileteyn’ Savunusu ve Doğuşu ile İlişkisi”, Kelâm Araştırmaları Dergisi, 14/1, (2016) 18, 27; Mahmut Ay, 

Mu’tezile ve Siyaset (İstanbul: Pınar Yayınları, 2002), 183. 



121 

 

kabul görmüyordu. Benzer şeklide büyük günah işlemeyi Haricîlerin görüşünden daha 

ileri bir seviyede gizli küfür/nifak olarak niteleyen Hasan el-Basri’nin görüşü de aynı 

noktaya çıkmaktaydı. Bu iki yaklaşım, uç fikirler olsa da büyük günahtan caydırma 

mantığı üzerinden üretilmişti. Ancak ilk iki anlayışın zıt kutbuna konumlanan Mürcî 

tanımlama, tersi bir işlev görüp ahlakilik itibarıyla ciddi riskler barındırma 

potansiyeline sahip olup cürüm işlemeyi tölere etmekteydi. Ayrıca bu tanımlama, büyük 

günah işlemde pervasız dönemin siyasi iktidarının hesabına geldiğinden, onlar 

tarafından da destek buluyordu. Bu minvalden bakıldığında Mu‘tezile’nin yaklaşımı 

dini maslahat ve ahlakilik açısından kritik bir öneme haizdir.72   

Va’d El-Vaîd  

Va’d ve vaîd, büyük günah işleyen bir kimsenin ahiretteki durumu ile alakalı olarak 

ortaya çıkmış, bu meselede serdedilen Haricî ve Mürcî yaklaşıma alternatif olarak, 

adalet esası ile ilişkili olarak da şekillenmiştir.73 Bilindiği üzere Haricîler büyük günah 

sahibini kâfir, ahiretteki yerini de ebedi kalmak üzere cehennem olarak saptamıştır.74 

Mürcie ise büyük günah sahibini mü’min-müslüman saymış ve ahiretteki durumu 

hakkında fikir beyan etmekten geri durarak durumu Yüce Allah’a havale etmiştir.75 Yüce 

Allah’ın dilemesi halinde de bu kimseler ile ilgili vaîdinden/tehdit vazgeçerek onları 

affedebileceğini ileri sürmüştür.76 

Mürcie’nin büyük günah sahibinin ahiretteki durumuna dair tezi, onların va’d ve 

vaîd kavramlarına yükledikleri anlam ile ilişkili görülmektedir. Çünkü onlar,  Yüce 

Allah’ın va’dinde bir değişme olamayacağını fakat vaîdinin değişebileceğini ileri 

sürmüşlerdir.  Onlar, sevap ve mükâfatlandırma anlamına gelen va’din fazilet ve 

üstünlük olduğunu ve va’dden dönmenin noksanlık sayılmasından bunun Yüce Allah’a 

nisbet edilemeyeceğini kabul etmişlerdir. Ancak tehdit ve cezalandırma anlamı taşıyan 

vaîdin ise adaletin işletilmesi olmasından Yüce Allah’ın dilemesi halinde bundan imtina 

edebileceğini iddia etmişlerdir.77  

Mu‘tezile ise bu meselede teklife muhatap kılınan insanın, seçimlerinde özgür ve 

yaptıklarından sorumlu olduğunu belirtmiştir. Yüce Allah’ın bildirimine rağmen iyilik 

sahibinin mükâfatsız, kötülük sahibinin ise cezasız kalmasının Allah’ın adaleti ile 

örtüşmeyeceğini ileri sürmüştür. Mu‘tezileye göre büyük günah sahibinin tövbe 

etmeden ölmesi durumunda yeri kalıcı olarak cehennem olacaktır. Ayrıca böyle birisinin 

Allah’ın lütfuyla veya şefaatle de affedilemeyeceğini iddia etmiştir. Şefaatin ise tövbe 

eden ve küçük günah işleyen cennet ehli kimseler için olduğunu belirtmiştir. Mu‘tezile 

                                                      

72 Ünverdi, “Mu’tezile’nin İnanç Sistemi; Usûl-i Hamse/Beş İlke ve Arka Planı”, 1 4. 
73 Kâdî Abdülcebbâr, Muhit, 1/9: Mes’ûdî, Ebu’l-Hasen Alî b. el-Hüseyn b. Alî el-Mes‘ûdî el-Hüzelî. 

Murucu’z-zeheb ve meâdinu’l-cevher, Nşr. Kemal Hasan Merî  (Beyrut: Mektebetıu’l Asriyye, 1425/2005), 3/153; 

Aydınlı, İslâm Düşüncesinde Aklileşme Süreci, 62. 
74 Bağdâdî, Fark, 73; Şehristânî, Milel, 1/132. 
75 Bağdâdî, Fark, 108; Şehristânî, Milel, 1/145. 
76 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, 124: Ammâra, Müşkiletu’l-Hürriyye, 59. 
77 Şehristânî, Milel, 1/162; Neşvân, Hûru’l-Îyn, 257; Makrîzî, Hitat, 2/ 349. 



122 

 

büyük günah ile ilgili Yüce Allah’ın vaîdinin olduğunu ve O’nun vaîdinden asla 

dönmeyeceğini söylemiş, bu söylemlerini ilgili ayetler ile desteklemişlerdir.78 

Mu‘tezile’nin bu meseledeki yorumu iki uç yaklaşıma karşı orta yolu bulma 

görüntüsü veriyor olsa da aslında önemli oranda Mürcie’nin yaklaşımına bir itiraz 

olarak şekillenmiştir.79 Bu itirazın, dini boyutunun yanında Mürcienin bu meseledeki 

hoşgörülü anlayışını destekleyen Emevi iktidarına da ilişen bir yönü olmasından siyasi 

bir boyut da içermektedir.80 

Haricilerin bu meseledeki ebedi cehennemde kalma yaklaşımı, uç görünmekle 

beraber büyük günah işlemeyi sakındırma esaslı geliştirilmiş görünmektedir. Ancak 

Mürcienin kebire sahibi hakkındaki yaklaşımı, belirsiz ve hoşgörü görüntüsü 

verdiğinden aksi bir kanıyı beslemekte, suçu caydırma etkisinden uzak durmaktadır. 

Yaklaşım, dinin suçu caydırma yönünü örseleyen bir boyut içerdiğinden, meselenin 

dünya hayatı ayağında problemli bir mahiyet arz etmiştir. 

Va’d ve vaîd özünde ahlâkı, bireysel ve toplumsal ölçekte ikame etmeye matuf olarak 

değerlendirilmelidir. Çünkü sadece adalet mekanizmansın işleyeceği ve işlenen 

cürümler ile yüzleşileceği inancı, kişide otokontrolü sağlayıp ahlaki olgunluğu 

besleyebilir. İlke Yüce Allah’ın sözünde tutarlılığın bir gereği olarak da görüldüğü 

anlaşılmaktadır.81 Nitekim Ahirette iyi ödüllendirilmeyip, kötü cezalandırılmayacaksa 

teklifin hikmeti, din gönderme ile iyiliği teşvik ve kötülüğü caydırmanın anlamı 

olmayacaktır. Din, ahlaki açıdan sorunlu hale gelecektir. 

Emri Bil Ma’ruf Nehiy Ani’l-Münker  

İyiliği emretme ve kötülükten sakındırma ilkesi, bütün mezheplerin gerekliliği 

üzerine ittifak ettikleri dini bir emirdir.82 Dinin maslahatı açısından hassas mahiyeti 

itibarı ile de Mu‘tezile tarafında ayrıca mezhebi bir ilke olarak kabul edilmiştir.83  

 Bu emir, dayanağının akıl ya da din olması, vücubiyetinin aynî vâcip ya da kifaî 

vâcip olması, hükmün yerine getirilmesinde kalp, dil, el ve silah kullanılması boyutları 

ile tartışılmıştır.84 Bu meselede serdedilen görüşler dallanmakla beraber genel anlamda 

iki ana eğilim şeklinde belirginleşmiştir. Fitne dönemi hadiseleri olarak adlandırılan Hz. 

Osman’ın öldürülmesi hadisesi, Cemel ve Sıffin savaşları ile ilgili genel anlamda tarafsız 

                                                      

78 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-usuli’l-hamse, 611-693. 
79 Muhammed Ragıp Kaplan, Erken Dönem Mutezili Düşüncenin Teşekkül Süreci, 156. 
80 Erkol, “Mu‘tezilî Düşüncede Dinamizm ve Mu‘tezile Düşüncesinin İslâm Toplumunu Dönüştürmedeki 

Etkisi”, 42. 
81 Bu meselede Ebu Amr b. Alâ, Amr b. Ubeyd’i Arap olmadığından “Vaîd” konusunu anlayamadığını, 

Arap geleneğinde vaîdden caymanın kusur değil alicenaplık olduğunu ileri sürmesi üzerine Amr b. Ubeyd 

ona şu soruyu sormuş; “Allah’ın ‘And olsun ki cehennemi cinler ve insanlarla dolduracağım’ (el-Hud, 

11/119) ayetine ne diyeceksin. Şayet doldurursa; ‘Doğru demiş’ demeyecek misin sorusuna o; evet. Deyince 

peki doldurmazsa da doğru demiş diyebilecek misin?” sorusuna karşı ise susmuştur. bk. İbn Kuteybe, 

Uyûnu’l-Ahbâr, 2/142; Kâdî Abdülcebbâr, Fadlu’l-İ‘tizâl, 294. 
82 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu usûli’l-hamse, 141 vd. 
83 Ebu’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerif el-Cürcanî el-Hanefî. Şerhu’l-Mevâkıf, thk., 

Mahmûd Ömer ed-Dimyâtî (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1998), 8/407. 
84 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu Usûli’l-Hamse, 742 vd. 



123 

 

kalan birinci anlayış, iyiliği emretme ve kötülükten sakındırmayı söz ile sınırlı görüp 

güç kullanımına cevaz vermemiştir. Bu anlayış sonraki dönemlerde iktidara karşı 

gelişen kalkışmalarda da tarafsızlıklarını korumayı sürdürmüşlerdir.85 İkinci anlayış ise 

iyiliği emretme ve kötülükten sakındırma emrini genel bir sorumluluk olarak kabul 

etmiş ve sözün yetersiz kaldığı durumlarda güç kullanımına yol vermiştir. İktidar karşıtı 

kalkışma hadiseleri önemli bir kısmı bu anlayışın yansımaları olmuştur.  

Bu emrin Mu‘tezile mezhebince ayrıca mezhebi bir ilke olarak belirlenmesi ise 

anlamlıdır. Mu‘tezilenin kuruluş zamanı ve döneminin siyasi iktidarının dini değerlere 

karşı tutumu, meseleyi anlamanın kilit noktası görünümündedir. Bilindiği üzere Emevi 

halifeleri çoğunlukla, özellikle devlet işlerinde dinin esaslarını göz ardı eden 

tasarruflardan geri durmamış önceki dönem halifelerinin genel anlamda dini gözeten 

çizgilerinden uzaklaşmışlardır. Nitekim bu sebeple fikri muhalefet cenahından Hasan-ı 

Basrî (ö. 110/728), Ma‘bed el-Cühenî (ö. 83/702(?)) ve Gaylan ed-Dimeşkî (ö. 120/738 

civarı) ve Muhammed b. Hanefiyye (ö. 81/700) gibi ilim adamı ve aktivistlerin karşı 

itirazlarının yanında,86 Başta Zeyd b. Ali olmak üzere onlarca kalkışma hareketinin 

tepkileri ile karşılaşmışlardır.87 Bu sebepten iyiliği emretme ve kötülükten sakındırma 

ilahi buyruğunun Mu‘tezile kurucu imamı tarafından mezhebinin bir ilkesi olarak yerini 

alması, önemli oranda yaşadığı dönemin dini ve siyasi durumu ile ilgili 

görünmektedir.88 Emevi iktidarının din ile çelişen bütün uygulamalarına bir itiraz ve 

buna karşı bilinçli ve örgütlü bir toplum oluşturma hedefi, temel bir saik olarak kedisini 

göstermektedir. Bu minvalden bu emir, inançsal olmaktan çok dinin siyasi ve ahlaki 

boyutu ile ilgili görünmektedir. Zira münkerin kapsamının birey ile sınırlı kalmayıp 

siyasi iktidara kadar uzandığı hesap edildiğinde meselenin politik boyutu daha anlaşılır 

hale gelmektedir.  

Mu‘tezile, iyiliğin emri kötülüğün neyinin vâcip olması konusunda ittifak etmiş, 

bunun, kişinin imkân ve kabiliyetine göre dil (söz ile caydırma), el (engelleyerek 

alıkoyma) ve silah (maddi güç) ile yapılması gerektiğini savunmuştur.89 Mu‘tezile bu 

emrin uygulanmasını aynî bir farz gören Haricilerden ayrılarak, hükmü kifaî olarak 

değerlendirmiş, ancak hükmün uygulanma basamaklarını söz ile uyarma ve kalben 

buğz etmeden ibaret gören kesimden de ayrılarak, söz, el, kalben buğz ile şartlarının 

oluşması halinde güç kullanımını gerekli görmüştür.90  

Mutezili alimlerce ilkenin uygulanması yöntemi ile ilgili bir metodun da ortaya 

konulması, bu meselede teorik bir gerekliliği dillendirmeden öteye geçildiği 

                                                      

85 Ebû’l-Fida, el-Meliku’l-Müeyyed İmâdüddîn İsmâîl b. Alî b. Mahmûd el-Eyyûbî, el-Muhtasar fi-Ahbâri’l-

Beşer, thk. Seyyid Muhammed Abdullatif el-Hâtib  (bs.y.: Matbaâtu’l-Hüsyniyye el-Mısriyye, trs., 1/171. 
86 Kaplan, Erken Dönem Mutezili Düşüncenin Teşekkül Süreci, 63 vd. 
87 İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslüm b. Kuteybe ed-Dîneverî, el-İmâme ve’s-siyâse, thk. Alî 

Şeyrî (Beyrut: Dâru’l-Edvâ 1410/1990), 2/142; Ebu’l-Hasen Alî b. el-Hüseyn b. Alî el-Mes‘ûdî el-Hüzelî., 

Murucu’z-zeheb ve meâdinu’l-cevher, nşr. Kemal Hasan Merî, (Beyrut: Mektebetıu’l Asriyye, 1425/2005), 3/170 

vd. 
88 Kaplan, Erken Dönem Mutezili Düşüncenin Teşekkül Süreci, 168-170. 
89 Eş‘arî, Makâlâtu’l-İslâmiyyîn, 1/ 311. 
90 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu Usuli’l-Hamse, 741-746; Ammâra, Tiyârâtu’l-Fikri’l-İslâmî, 54 vd.; Subhî, Mu‘tezile, 

I/166; Kaplan, Zemahşerî’nin El-Minhâc Fî Usûli’d-Dîn Eseri Bağlamında Kelâmi Görüşleri, 64-66 



124 

 

anlaşılmakta ve Mu‘tezilî imamlardan Vâsıl b. Ata’nın Cehm b. Safvân (ö. 128/745) ve 

Beşşâr b. Bürd ile İbn Evcâ ile mücadelesi,91 Amr b. Ubeyd’in zaman zaman Abbasi 

Halifesi Mansur ile bu temada yaptığı görüşmeler onların bu ilkeyi işletme ile ilgili 

kararlılıklarını göstermektedir.92 Ahlaki zaafları ile meşhur Emevi Halifesi Velid b. 

Yezid’e karşı fiili teşebbüsleri ayrıca bu ilkeyi uygulama kararlılıkları için diğer çarpıcı 

bir örnek olarak kaynak eserlerde yer almıştır.93 Mu‘tezile, iktidara karşı kalkışmanın 

şatlarını da belirleyip, koşullar oluştuğunda teşebbüsten geri durmadıklarından, bu ilke 

iktidar sahipleri için ciddi bir endişe kaynağı olarak görülmüş; iktidara/ulu’l-emr itaati 

vâcip gören Ehl-i sünnet anlayışından farklı olarak gerektiğinde halifeye huruca cevaz 

vermiş, bu durum ise iktidarca her zaman endişe kaynağı görülmüştür.94 

Mu‘tezilenin bu esasını dikkat çekici kılan husus, kişi ve özellikle iktidarın dinin 

buyruklarını gözetmediği ve ahlakî normlarına uyulmadığı durumda ihtiyaç duyulan 

denetleyici, yaptırım uygulayıcı ve dolayısıyla caydırıcı bir mercii temin etmiş 

olmasıdır.95 ilkenin işler kılınması,  iyiliğin yerleşmesi ve kötülüğün caydırılması 

durumunu temin etmesi, ayrıca ilkenin ahlakiliğini göstermektedir.96 

Sonuç 

Mu‘tezilenin din anlayışı, özü itibarıyla bariz şekilde bir ahlak mayası ile 

yoğrulmuştur. Erken dönemde kurucu imam eliyle önemli oranda teşekkül eden beş 

ilke, hassas meselelerde farklı bağlamların etkisi ile ortaya çıkmıştır. Mu‘tezile 

penceresinden de problemli görünen yaklaşımlara alternatif ya da suistimalleri 

engelleme babında bir ihtiyaç olarak teşekkül etmiştir. Şüphesiz ki beş ilke, ayrıca 

inançsal, siyasî ve toplumsal boyutlara da sahiptir. Ancak bazı ilkeler daha yoğun bir 

tonda olacak şekilde her bir ilke güçlü ahlakî temalar içermektedir. Zaten varlığa değer 

atfı olarak ahlakın din ya da eylemsel alandan soyutlanması mümkün değildir. Burada 

önemli olan husus, dinî meselelerin yorumlanması ve eylemsel alana tatbikinde göz ardı 

edilen ahlakîliğin, Mu‘tezile tarafından bir ölçüt olarak olması gereken yerine 

konumlandırılmasıdır.  

Mu‘tezile’nin din anlayışında ahlakın güçlü yeri, onların iman tanımından 

kaynaklandığı anlaşılmıştır. Zira Mu‘tezile, iman tanımında eyleme alan açmıştır. Bu 

açıdan inanç ile eylem arası güçlü bir bağ ile tahkim edilmiştir. Eylem zaafını fısk olarak 

                                                      

91 İbnü’l-Esîr, Ebu’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el- Cezerî, el-Kâmil fi't-

târih, thk. Ebi’l-Fida Abdullah Kadî, (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1407/1987), 7/207; Zehebî, Ebû 

Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî et-Türkmânî el-Fârikî ed-Dımaşkî, 

Mîzânu’l-İʿtidâl fî naḳdi’r-ricâl, thk. Alî Muhammed Muavved, Âdil Ahmet Abdu’l-Mevcûd, Abdu’l-Fettâh 

Ebû Sinne, (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1416/1995), 4/386; Taberî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr b. 

Yezîd el-Âmülî et-Taberî el-Bağdâdî, Târihu’t-Taberî-Târîhu’r-Rüsul ve’l-Mülûk, thk. Muhammed Ebü’l-Fazl 

İbrâhîm (Kâhire: Dâru’l-Meârif, 2. Basım, 1119/1967), 8/48. 
92 Kaplan, Erken Dönem Mutezili Düşüncenin Teşekkül Süreci, 169-171. 
93 Şehristânî, Milel,  1/41. 
94 Eş‘ârî, Makâlâtu’l-İslâmiyyîn, 2/140; Osman Aydınlı, “Mu‘tezile’nin İmamet Nazariyesi Teori ve Pratik”, 

Dini Araştırmalar 3/7, (2000), 40. 
95 Sinanoğlu, Abdulhamit, “Mu‘tezile Felsefesinde İnsan Ahlâk ve Sorumluluğu”, 67. 
96 Osman Aydınlı, “Mu’tezile Ekolü ve Aklın Belirleyiciliği”, İslâmi İlimler Dergisi 4/1-2 (Bahar-Güz, 2009), 

155; Ünverdi, “Mu’tezile’nin İnanç Sistemi; Usûl-i Hamse/Beş İlke ve Arka Planı”, 19. 



125 

 

nitelemiş, kebire fiili küfür saymamakla beraber övgü ismi olan mü’min nitelemesini 

öznesinden düşürmüştür. İmana dair yaklaşım, adalet ve diğer ilgili üç ilkede ahlak 

itibarıyla belirleyici olmuştur. 

Ahlakın ilke bazında Mu‘tezile anlayışındaki görünümü hususu ile ilgili olarak 

“tevhid”, Yüce Allah’ın mutlak anlamda zat ya da mana/sıfat itibarıyla yegâne kadim 

varlık anlayışına dayandırılmıştır. Bu çerçevede iki ezeli varlık, ya da Yüce Allah’ın 

zatından ayrı kadim sıfatları reddedilmiştir. Mu‘tezilece tamamen yok sayılmayan 

sıfatlar ise, zat ile içkin bir formda kabul edilmiştir. Tevhidin tespiti, bu konudaki 

hassasiyet ve ahlaki boyut, anlamlılık ve tutarlılık itibariyle olmuştur. Zira Tevhid ile 

varlık anlamlı bir bütün olmakta, din ve teklif dolayısıyla insan eylemleri abes olmaktan 

kurtulmaktadır. Bu itibarla Mu‘tezile, tevhid ilkesindeki hassasiyeti ile öne çıkmıştır. 

 “Adalet” ilkesi ise Mu‘tezile’nin tevhid ilkesinin gereği olarak ortaya çıkmış, 

tevhidden sonraki ikinci önemli ilke görülmüştür. Zaten diğer üç ilkeye de adalet 

kapsamında değerlendirilmiştir. Bu ilke, Yüce Allah ile insan münasebetlerini ahlaki bir 

temele oturtma saikıyla ortaya çıkmıştır. Yüce Allah’ın teklifinin abes olmaktan 

kurtulması, insanın teklifin gerekleri ile donatılmasını yani özgür irade, akıl, eylemi 

gerçekleştirebilme yetisi gerektirdiği kabul edilmiştir. Ayrıca insanın eylemlerinin 

sonucu ile muhatap kılınması ve bu temelde önceden bildirilen amel-karşılık sisteminin 

işlemesi de bu temelde zorunlu görülmüştür. Bu çerçevede belirtilen herhangi bir 

husustaki aksi bir anlayış, hikmetten çıkmak görülmüş ahlakî açıdan problemli kabul 

edilmiştir. 

 “Menzile beyne’l-menzileteyn”, adalet esası ile bağlantılı ele alınmış, büyük günah 

işleyenin dini açıdan durduğu yer yani tanımlanması ve ahirette muhatap olacağı ceza 

üzerinden şekillenmiştir. Eylemi imanın bir cüz’ü kabul eden Mu‘tezile, büyük günah 

sahibinin eylem sapması nedeniyle mü’min isminin kapsamından çıktığı, ancak hala var 

olan ikrar ve ameli yönünden tamamen dinden kopup küfre girmediğini belirtmiştir.  

Bu haliyle böyle birsi iman ve küfür arası bir konum/menzile sahibi olarak “fâsık” diye 

nitelemiştir.  

Bu kişinin ölmeden tövbe etmesi halinde bağışlanma kapısını açık bırakmış ancak 

tövbe etmeden ölmesi durumunda da yerini kafirlerden ceza şiddeti daha hafif olacak 

şekilde cehennem olarak belirtmiştir. Bu yaklaşım, büyük günah işleme ile ilgili pasif 

anlayış sahibi kesimin geri durması ve böyle birisini mü’min olarak nitelemeye devam 

etmesine bir tepki, ayrıca suçu caydırma ve suç-ceza itibarıyla ahlaki tutarlılığı koruma 

temelinde geliştirilmiştir.  

“Va’d ve vaîd” ilkesi de büyük günah sahibi ile ilgili, Yüce Allah’ın büyük günah 

sahibi hakkında önceden (Kur’an’da) verdiği haberin gereğini yapacağı, kebire sahibi 

tövbe etmemiş ise affetmeyip cezalandıracağı, bu kimse hakkında şefaatin de 

işletilmeyeceği esasına dayandırılmıştır. İlke, Yüce Allah açısından, önceden yaptığı 

uyarıya (vaîd)  sadık kalmayı temin etme, insan için ise işlenecek cürümlerin sonucu ile 

yüzleşmekten kaçınamamayı sağlama yönlerinden ahlak ile ilişkilidir. Nitekim dinde 

inkârın bir alt basamağı mesabesinde görülen büyük günah için bile Mu‘tezile açısından 

belirsiz, affedilebilme olasılığına kapı aralayan Mürce/Ehl-i sünnet tezinin dindeki 



126 

 

ahlakî vasatı temin etmesi problemli kabul edilmiş olmaktadır. Bu açıdan ilke, bu ahlakî 

açmazı giderme temelinde geliştirilmiştir. 

“İyiliği emretme ve kötülükten sakındırma ilkesi” ise yine adalet ile alakalı olmak ile 

beraber daha geniş çerçevede dinin maslahatını esas alan bir bağlamda geliştirilmiştir. 

Bu ilke, kitapta (Kur’an) yazılı olan ve bu haliyle maddi açıdan uygulayıcı ve 

destekleyici güçten yoksun olan dinin (iman noktasında ve ahiret itibarıyla vicdani 

denetleyici yönü reddedilmiyor), eylem sahasında aktarılmasının temini boyutu ile 

ortaya çıkmıştır. Ancak ilkenin teşekkül ettiği dönem nazara alındığında, bu ilkenin ilk 

muhatap öznesi geniş ölçekte zamanın iktidarı olduğu anlaşılmaktadır. Zira dinî ilkeleri 

ve ahlakı gözetmeme, cebri akide üzerinden din istismarı, önemli oranda dönemin 

iktidarı ile meydana gelmekteydi.  Bu çerçevede iyiliği emretme ve kötülükten 

sakındırma ilkesi, dinin eylem ve ahlak alanını, varlığı ile destekleyecek, uyulmamasını 

caydıracak bilinçli ve örgütlü bir müslüman toplum üzerinden tahkim etmeyi 

hedeflemiştir. Bu hedef, dinî maslahat açısından başlı başına büyük bir önemi haiz 

olduğundan özü itibarıyla ahlakî olmaktadır. 

Kaynakça 

Ahmed Mahmud Subhî, fî İlmi’l-Kelâm: I-Mu‘tezile. Beyrut: Dâru’n-Nehdeti’l-Arabîyye, 

5. Basım, 1405/1985. 

Akın, Murat. “Mu‘tezile’ye Göre AhlâkınTemellendirilmesinde Vahyin ve Aklın 

Alanları”, Marife 18/1 (2018), 55-76. 

Askerî, Ebû Hilâl el-Hasen b. Abdillâh, b. Sehl. el-Evâil. Thk. Velîd Kassâb. Muhammed 

el-Mısrî. Riyâd: Dâru’l-Ulûm, 2. Basım, 1401/1981. 

Ay, Mahmut. Mu’tezile ve Siyaset. İstanbul: Pınar Yayınları, 2002) 

Aydeniz Hüsnü. Teist Varoluşçularda İman-Ahlâk İlişkisi. İstanbul: Rağbet Yay. 2012. 

Aydın, Mehmet Salih. Din Felsefesi. İzmir: İzmir İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 8. 

Basım, 1999. 

Aydınlı, Osman. “Mu‘tezile’nin İmamet Nazariyesi Teori ve Pratik”. Dini Araştırmalar 

3/7, 2000, 17-52. 

Aydınlı, Osman. “Mu’tezile Ekolü ve Aklın Belirleyiciliği”. İslâmi İlimler Dergisi. 4/1-2 

(Bahar-Güz 2009), 145-161. 

Aydınlı, Osman. İslâm Düşüncesinde Aklileşme Süreci Mu‘tezile’nin Oluşumu ve Ebû Huzeyl 

Allâf. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2001. 

Bağdâdî, Ebû Mansûr Abdulkâhir b. Tahir b. Muhammed et-Temîmî. el-Fark beyne’l-

Firak. Thk., Muhammed Osman Hüseyn. Kâhire: Mektebetu İbn-i Sîna, trs. 

Câbirî, Muhammed Âbid. Arap İslâm Aklının Oluşumu. çev. İbrahim Akbaba. İstanbul: 

Kitapevi Yay., 3. Basım, 2001. 

Cevizci, Ahmet. Etiğe Giriş. İstanbul: Paradigma Yay., 2002. 



127 

 

Cürcânî, Ebu’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerif el-Cürcanî el-Hanefî. 

Şerhu’l-Mevâkıf, thk., Mahmûd Ömer ed-Dimyâtî, Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-

İlmiyye, 1998. 

Cürcânî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerif el-Cürcanî el-Hanefî. 

et-Ta‘rifât. Mısır: Matbaâtu’l-Hayriyye, 1306/1889. 

Düzgün, Şaban Ali. “Kur’an’ın Tevhid Felsefesi”. Kelam Araştırmaları.  3/1 (2005), 3-21. 

Ebû’l-Fida, el-Meliku’l-Müeyyed İmâdüddîn İsmâîl b. Alî b. Mahmûd el-Eyyûbî. el-

Muhtasar fi-Ahbâri’l-Beşer. thk. Seyyid Muhammed Abdullatif el-Hâtib. Bs.y.: 

Matbaâtu’l-Hüsyniyye el-Mısriyye, trs. 

Erkol, Ahmet. “Mu‘tezilî Düşüncede Dinamizm ve Mu‘tezile Düşüncesinin İslâm 

Toplumunu Dönüştürmedeki Etkisi”. Marife. 3/3 (2003), 131-149. 

Eş‘arî, Ebû’l-Hasan Ali b. İsmâîl b. Ebî Bişr İshâk b. Sâlim el-Eş‘ârî el-Basrî. Makâlâtu’l-

İslâmiyyîn ve ihtilâfu’l-musallîn. Thk. Muhammed Muhyiddin Abdullah. Kahire: 

Mektebetu’n-Nahdati’l-Mısriyye, 1369/1950. 

Eş‘ârî, Ebû’l-Hasan Ali b. İsmâîl b. Ebî Bişr İshâk b. Sâlim el-Eş‘ârî el-Basrî. el-İbâne an 

Usûli’d-Diyâne. Beyrut: Dâru İbnu Zeydûn, trs. 

Gölcük, Şerafeddin. Kelam Açısından İnsan ve Fiilleri. İstanbul: Kayıhan Yayınevi, 1979. 

Güler, İlhami. Özgürlükçü Teoloji Yazıları. Ankara: Akara Okulu Yay., 2004. 

Hayyât, Ebu’l-Hüseyn Abdürrahîm b. Muhammed b. Osmân el-Hayyât. el-İntisâr ve’r-

Redd âla İbn-i Ravendî el-Mülhîd. Thk. Niyberg. Beyrut: Dâru’l-Arabiyeti li’l-Kitap, 

2. basım,  1413/1993. 

İbn Hazm, İbn Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd el-Endelüsî el-Kurtub. el-Fasl fi’l-

milel ve’l-ehvâ ve’n-nihal. Thk., Muhammed İbrahim Nasr, Abdurrahman Umeyre. 

Beyrut: Dâru’l-Cîyl, trs. 

İbn Kuteybe, Ebû Abdullah Muhammed b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî.  Kitabu’l-

meârif. Thk: Servet Ukkaşe. Kahire: Dar’ul-Kutub, 1379/1960. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslüm b. Kuteybe ed-Dîneverî. el-İmâme 

ve’s-siyâse. Thk., Alî Şeyrî, Dâru’l-Edvâ. Beyrut: 1410/1990. 

İbn Manzur, Ebü’l-Fazl Cemâlüddin Muhammed b. Mükrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî 

er-Rüveyfiî. Lisânu’l-Arab. Beyrut: Dâru Sâdr, trs. 

İbn Miskeveyh, Ebû Alî Ahmed b. Muhammed b. Ya‘kūb b. Miskeveyh el-Hâzin. Ahlakı 

Olgunlaştırma. Çev: Abdulkadir Şener, İsmet Kayaoğlu ve Cihad Tunç. Ankara: 

Kütür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 1983. 

İbnü’l-Esîr, Ebu’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el- 

Cezerî. el-Kâmil fi't-Târih. Thk., Ebi’l-Fida Abdullah Kadî. Beyrut: Dâru’l-

Kutubi’l-İlmiyye, 1407/1987. 

İbnü’l-Murtazâ, el-Mehdî-Lidînillâh Ahmed b. Yahyâ b. el-Murtazâ. Tabakâtü’l-Mu‘tezile.  

Nşr. Susanna Diwald Wilzer, Beyrut: 1960. 



128 

 

İbnü’l-Murtazâ, el-Mehdî-Lidînillâh Ahmed b. Yahyâ b. el-Murtazâ. Babu zikri’l- 

Mu‘tezile min el-Munye ve’l-Emel fi şerhi Kitabi el-Milel ve’n-Nihal. Thk. Usâmuddin 

Muhammed Alî. İskenderiyye: Dâru’l-Ma’rifeti’l-Câmiîyye, 1985. 

Kâdî Abdülcebbâr, Ebu’l-Hasen Kâdı’l-Kudât Abdülcebbâr b. Ahmed b. Abdilcebbâr el-

Hemedânî. el-Muhît bi’t-Teklif. Nsr. Joseph Houben Yesuî. Beyrut: 2. Basım, y.y., 

1986. 

Kâdî Abdülcebbâr, Ebu’l-Hasen Kâdı’l-Kudât Abdülcebbâr b. Ahmed b. Abdilcebbâr el-

Hemedânî. Şerhu’l-usûli’l-hamse. Thk. Abdulkerîm Osmân, bs.y: Mektebetu 

Vehîbe, 3. Basım, 1416/1996.   

Kâdî Abdülcebbâr, Ebu’l-Hasen Kâdı’l-kudât Abdülcebbâr b. Ahmed b. Abdilcebbâr el-

Hemedânî. el-Muğnî fi ebvâbi’t-tevhîd ve’l-‘adl: el-Mahlûk. 8. Cilt Thk. Tevfîk Tavîl. 

Saîd Zâyed. Kahire: y.y., 1963. 

Kâdî Abdülcebbâr, Ebu’l-Hasen Kâdı’l-kudât Abdülcebbâr b. Ahmed b. Abdilcebbâr el-

Hemedânî. Fadlu’l-iʿtizâl ve tabaḳâtu’l-Muʿtezile. Thk., Fuâd Seyyid. Bs.y: Dâru’t-

Tunusiyye, 1393/1974. 

Kaplan, Muhammed Ragıp. Erken Dönem Mutezili Düşüncenin Teşekkül Süreci. İstanbul: 

Kutlu Yayınevi, 2021. 

Kaplan, Muhammed Ragıp. Zemahşerî’nin el-Minhâc fî usûli’d-dîn Eseri Bağlamında Kelâmi 

Görüşleri.  İstanbul: Kutlu Yayınevi, 2025. 

Kazanç, Fethi Kerim. “Mu‘tezile Kelam Sisteminde Ahlâk Tasavvuru: Kâdî Abdülcebbâr 

Ekseninde Bir Değerlendirme”. Journal of Islmic Research 27/3, (2016), 280-310. 

Kazanç, Fethi Kerim. “Mu‘tezili Ahlak Nazariyesinde Bilgi Değer Münasebetine bir 

Bakış”. Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 12/12-13 (2001), 241-

275. 

Kazanç, Fethi Kerim. Gazali Öncesi Ehl-i Sünnet Kelamında Ahlak Düşüncesi. Ankara: 

Ankara Okulu Yayınları, 2007. 

Kılıç, Recep. Ahlakın Dini Temeli. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yay, 2012. 

Kur’an Yolu Meâli, Haz. Hayrettin Karaman vd, Ankara: DİB Yayınları, 6. Basım. 2017. 

Macit Fahri, İslam Ahlak Felsefesi Tarihi. Çev. Kasım Turhan, İstanbul: Birleşik yayınevi, 

2000. 

Macit Fahri, İslam Ahlak Teorileri, İstanbul: Litera Yayıncılık, 2004. 

Makbilî, Sâlih b. Mehdî b. Alî el-Makbilî el-Kevkebânî. el-Îlmu’ş-şâmih. Mısır: y.y.,1328. 

Makrîzî, Ebû Muhammed (Ebu’l-Abbâs) Takıyyüddîn Ahmed b. Alî b. Abdilkâdir b. 

Muhammed el-Makrîzî. el-Mevâʿiẓ ve’l-iʿtibâr bi zikri’l-hiṭaṭi ve’l-âsâr. Beyrut: Dâru 

Sadr, trs. 

Malatî, Ebu’l-Hüseyn Muhammed b. Ahmed b. Abdirrahmân el-Malatî et-Tarâifî el-

Askalânî. et-Tenbîh ve’r-Redd alâ Ehli’l-Ehvâ ve’l-Bi‘da. Thk. Muhammed Zinhum, 

Muhammed Azb. Kâhire: Mektebetu’l-Medbulî. 1413/1993. 



129 

 

Maraz, Hüseyin. “Mu’tezile’nin ‘el-Menzile beyne’l-Menzileteyn’ Savunusu ve Doğuşu 

ile İlişkisi”. Kelâm Araştırmaları Dergisi 14/1 (2016), 1-33. 

Mes‘ûdî, Ebu’l-Hasen Alî b. el-Hüseyn b. Alî el-Mes‘ûdî el-Hüzelî. Murucu’z-Zeheb ve 

Meâdinu’l-Cevher. Nşr. Kemal Hasan Merî, Beyrut: Mektebetıu’l Asriyye, 

1425/2005. 

Muhammed Ammâra. el-Mu‘tezile ve Müşkiletu’l-hürriyyeti’l-insaniyye. Kâhire: Dâru’ş-

Şurûk, 1988. 

Muhammed Ammâra. el-Mu‘tezile ve’s-sevre. Bs.y: Dâru’l-Hilâl, 1984. 

Muhammed Ammâra. Tiyârâtu’l-Fikri’l-İslâmî. Kâhire: Dâru’ş-Şurûk, 1411/1991. 

Nadim, Macit. Eylem Değişim ilişkisinin Teolojik Yorumu. Samsun: Etüt Yay., 2000. 

Nesefî, Ebu’l-Muîn Meymûn b. Muhammed b. Mu’temid. Tebsıratu’l-edille. Thk. 

Muhammed en-Nur Hamid İsâ. Kahire: Mektebetu’l-Ezheriyye, 2011. 

Neşvân el-Himyerî, Ebû Saîd Neşvân b. Saîd (b. Neşvân) b. Sa‘d b. Ebî Himyer b. 

Ubeydillâh el-Himyerî el-Yemenî. el-Hûru’l-Îyn. Thk. Kemal Mustafa, Beyrut: 

Dâru’l-Âzal, 2. Basım, 1985. 

Öner, Necati. İnsan Hürriyeti. Ankara: Selçuk Yay., 1982. 

Özdemir, Metin. İslam Düşüncesinde Kötülük Problemi.  İstanbul: Furkan Kitaplığı: 2001. 

Sinanoğlu, Abdulhamit. “Mu‘tezile Felsefesinde İnsan Ahlak ve Sorumluluğu”. 

Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 1 (2003), 65-84. 

Soyucak,  Rabia.  Ahlâkî Değerlerde Evrensellik ve Değişme Sorunu. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2011. 

Süt, Abdulnasır. Kâdî Abdülcebbâr’ın Ahlak Felsefesi. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora tezi, 2011. 

Şehristânî, Ebu’l-Feth Tâcüddîn (Lisânüddîn) Muhammed b. Abdilkerîm b. Ahmed. el-

Milel ve’n-nihal. Thk. Emîr Ali Mehnâ, Alî Hasan Fâûr. Beyrut: Dâru’l-Meârif. 3. 

Basım, 1414/1993. 

Taberî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî el-Bağdâdî. Târihu’t-

Taberî-Târîhu’r-Rüsul ve’l-Mülûk. Thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhîm. Kâhire: 

Dâru’l-Meârif, 2. Basım, 1119/1967. 

 Toshihiko Izutsu. Kur’an’da Dini ve Ahlakî Kavramlar. Çev.: Selâhattin Ayaz, İstanbul: 

Pınar Yayınları, 5. Basım, 2013. 

Ünverdi, Veysi. “Mu’tezile’nin İnanç Sistemi; Usûl-i Hamse/Beş İlke ve Arka Planı”. 

Artuklu Akademi. 4/2 (Aralık 2017), 1-28. 

Yazoğlu, Ruhattin. “Antropomorfizm ve Hıristiyanlık”. Ekev Akademi Dergisi. I/2 (Mayıs, 

1998), 259-273. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî et-

Türkmânî el-Fârikî ed-Dımaşkî. Mîzânu’l-İʿtidâl fî Naḳdi’r-Ricâl, thk., Alî 



130 

 

Muhammed Muavved, Âdil Ahmet Abdu’l-Mevcûd. Abdu’l-Fettâh Ebû Sinne. 

Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1416/1995. 

Zemahşerî, Ebü'l-Kâsım Cârullah Mahmud b. Ömer b. Muhammed, el-Minhâc fî usûli’d-

din. Çev. Muhammed Ragıp Kaplan. İstanbul: Kutlu Yayınları, 2021. 

Zühdî Cârullah. el-Mu‘tezile. Beyrut: el-Ehliyyetu li’n-Neşri ve’t-Tevzî’, 2. Basım, 1974. 

 



131 

 

İMAN ANLAYIŞLARININ AHLÂKÎ YANSIMALARI: 

Ana Akım Mezhepler Düzleminde Karşılaştırmalı Bir 

Okuma 

Muhammed Ragıp KAPLAN 

Milli Eğitim Bakanlığı 

 

 

Giriş 

İman, mahiyetinin anlaşılması, amel ile ilişkisi ve ahlâki etkileri itibarıyla İslam 

düşünce tarihinde önemli bir yere sahiptir. Önemi ve belirleyici konumundan ötürü 

kelam tarihinde gündemleşen meselelerin ilklerinden olmuştur. Bir Kur’an ıstılahı 

olarak soyut bir kavram olması itibarı ile de anlaşılması ve tanımlanmasında güçlükler 

yaşanmış, farklı şekillerde yorumlanmıştır.  

İman kavramının anlaşılmasına dair yaklaşımlar, din anlayışlarının şekillenmesinde 

belirleyici olmuştur. Özellikle imanın amel ile ilişkilendirilmesi hususu ve bunun 

etkileri önem arz etmektedir. Zira dini normların ahlakî temellendirilmesi, bu anlayış 

üzerinden şekillenmiştir. Din anlayışların mezhepsel yapılanma düzeyleri ile geniş 

kitlelere mal olması ve inananların dinî karakteri halini alması, bu hususu daha da 

önemli hale getirmektedir. İnanan birey, imanın amel ile ilişkilendirmesi boyutu 

üzerinden dinin eylem alanını ile ilgili hassasiyet geliştirmekte bu ilişkilendirmeye göre 

vaziyet almaktadır. Bu olgunun dönemsel olmayıp dünya var oldukça da devam edecek 

olması, meseleyi daha da önemli hale getirmektedir.  

İman amel ilişkisi farklı kıvamlarda gelişmiş; genel kabul açısından aşırı katı, aşırı 

toleranslı hallerinin yanında daha itidalli tezahürleri de olmuştur. Ancak bu sorunsal 

alanın hala tartışılıyor olması, iman-amel ilişkisi meselesinde taşların yerli yerine 

oturmadığını, iyileştirilmesi gereken boyutlarının olduğunu göstermektedir. Bu 

çerçeveden iman yorumlarının ahlâkî alana etkisi ya da ahlâkî hassasiyetin inanç alanı 

ile ilişkisi, bunun bireysel ve toplumsal ölçekte yansımaları, araştırmamızda anlaşılır 

kılınmaya çalışılacaktır. Ayrıca iman yorumlarının ahlâki yansımalarını saptamaya 

çalışırken ana akım mezheplerin iman anlayışlarının hangi saiklerle ortaya çıktığı, amel 

ile nasıl bir ilişki içinde olduğu ve ahlâki alanı ne oranda desteklediği hususları görünür 

kılınmaya çalışılacaktır. Ayrıca imanın ahlâkiliği gerekli kılmasının dinî bir zorunluluk 

olduğu, ahlâktan yoksun bir dindarlık anlayışının dinin bizzat hedefi olan kâmil birey 

yetiştirme ve ideal toplum oluşturma hedefini gerçekleştiremeyeceğini, aksine bu tür bir 

dindarlık anlayışını tolere etmenin dinin normları ve ıslah edici gayesi ile tezat 

oluşturacağı hususu ortaya konulmaya çalışılacaktır. 



132 

 

İman, sözcük anlamı itibarı ile güven duyma, doğrulama/tasdik, güvenilir olma ya 

da boyun eğme, güvende bulunma; terim olarak da, marifet, tasdik, marifet ile tasdik, 

tasdik ve ikrar, marifet tasdik ikrar ve amel, amelin ondan bir cüz olması ya da amelin 

bir rükün/şart olması okumaları ile tanımlanmıştır.1 Kavramsal olarak iman kelimesinin 

tasdik anlamına geldiğine Müslüman alimler arasına ittifak olsa da kavramsal anlam 

bakımından ayrışmışlardır.2 Bu tanımlamalar, imanın dindeki hassas konumundan 

kaynaklı olarak da din anlayışlarının şekillenmesinde belirleyici olmuştur.3 Zira mezhep 

imamlarının imana dair yorumu, onların din anlayışlarına yansımış, kelamî meselelere 

yaklaşımlarını belirlemiştir.  

Ahlâk ise alışkanlık, karakter, mizaç, huy, kişilik, bireyin davranışlarını şekillendiren 

kökleşmiş kişilik yapısı, anlamlarına gelen “huluq” kelimesinin çoğul ifadesidir.4 

Varlığa (söz-eylem) hüsün- kubuh (iyi-kötü) şeklindeki değer atfı ve bu değerler 

uyarınca da eylem ve yükümlülüklerin yerine getirilmesi, Ahlakın işlerlik olanı olarak 

telakki edilmiştir. Ahlâk, bireyin yetiştiği kültürel ortamın içinde şekillenen ve iradî 

eylemlerini düzenleyen değerler bütünü şeklinde de tanımlanmıştır.5  

Çalışmamızda ahlaka dair eşyaya iyi-kötü/hüsün-kubuh şeklinde değer atfının 

kaynağı etrafında bir tartışmayı yürütmeyeceğimizi, inanç ile ilişkili kıldığımız ahlakın 

dinî ahlak olduğunu, en başta belirtiriz. Her ne kadar Mu‘tezile’nin ahlâk anlayışı, 

rasyonel ahlâk anlayışına kapı aralıyor olmasından kısmen bu alana girmek gerekecek 

ise de araştırma konumuz, temelde dinî ahlâk etrafında şekillenecektir. Amelin ahlâkı 

da kapsaması gerçeğinden hareketle, çalışmamızda yer verilecek amel kavramı ile aynı 

zamanda ahlâkı da kastettiğimizi ayrıca belirtiriz.  

İman kavramının ilk olarak Müslüman toplumda konuşulmaya ve anlaşılmaya 

başlanması, hadiselerin gelişim seyri ile ilişkili kendisini dayatan bir zorunluluk olarak 

ortaya çıkmıştır. Bu sebeple iman kavramının yorumlanmasında hangi saiklerin 

belirleyici olduğu, ayrıca ortaya çıkan iman tanımlamalarının ahlâki alana nasıl 

yansıdığının iyice anlaşılması, konunun arka planı ile beraberce ele alınmasını 

gerektirmektedir.  

İman, Ahlâk Kavramlarının Gündemleşmesinin Tarihi Arka Planı 

                                                      

1 Râgıb el-İsfahânî, Ebu’l-Kâsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fi 

garîbi’l-Kur’an, thk., Muhammed Seyyid Geylanî, (Beyrut: Dâru’l-ma’rife, trs.), 26; İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl 

Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed El-Ensârî Er-Rüveyfiî, Lisânu’l-Arab, (Beyrut: 

Dâru’s-sadr, trs.), 13/23; Cürcânî, Ebu’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerif el-Cürcanî el-

Hanefî, et-Ta‘rifât (Mısır: Matbaâtu’l-Hayriyye, 1306/1889), 18. 
2 Bk. Mahmut, Ay, "Kelâm’da Akıl İman İlişkisi: Temel Teolojik Yaklaşımlar", Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 52/1 (Ankara: 2011), 53; Furat Akdemir, "İlk Dönem Iman-Siyaset İlişkisi, İmanın 

Araçsallaştırılması (Sâlim b. Zekvân'ın es-Sire Eseri Bağlamında)", Türkiye İlahiyat Araştırmaları Dergisi 4/1 

(Haziran 2019), 176. 
3 Toshihiko İzutsu, İslâm Düşüncesinde İman Kavramı, çev. Salahattin Ayaz (İstanbul: Pınar Yayınları, 3. 

Basım, 2012), 11. 
4 İbn Manzur, Lisânu’l-Arab, 10/91; Cürcânî, Ta’rifât, 45.:  
5 Ahmet Cevizci, Etiğe Giriş, (İstanbul: Paradigma Yay., 2002), 2 vd.; Abdulnasır süt, Kâdî Abdülcebbârın Ahlâk 

Felsefesi (Ankara: Ankara Üniversitesi. Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora tezi. 2011), 2. 



133 

 

Dinin ahiret hayatına hitap eden boyutunun yanında temelde dünya hayatını 

düzenlemeyi hedef alan bir ilahi sistem olduğundan hareketle, dinî kavramların aynı 

zamanda siyasi, toplumsal ve ahlâki boyutlar barındırdığı ve bu boyutların iç içe geçen 

bir kıvamda olduğunu belirtmemiz gerekir. Bu sebepten erken dönemde 

Müslümanların gündemine giren tartışma alanlarını ya da anlaşılmaya çalışılan 

kavramların, salt bir etmen üzerinden değerlendirilmesinde güçlüklerin hatta 

imkansızlıkların oluğunu ayrıca bilmemiz gerekmektedir. İman ve ahlâk kavramlarının 

da gündemleşmesi ve tanımlanması sürecinde arka planı itibarıyla dinî, siyasi, sosyal 

etmenlerin farklı yoğunluklar ile müessir olduğu gerçeğini göz önünde 

bulundurmalıyız.6  

İman kavramının müslüman düşünürler tarafından tartışılmaya başlanması, ilk 

olarak devlet başkanlığı/hilafet etrafında cereyan eden hadislerde müslümanların 

birbirlerini öldürmeleri sonucu ortaya çıkan büyük günah/kebire sahibinin dindeki 

tanımlanması ve konumu sorunu ile ilişkili görünmektedir.7 Bu çerçevede iman sahibi 

kimsenin müslümanı öldürme şeklinde gerçekleşen büyük günah davranışında amelin-

iman ile münasebeti tartışılmıştır.  İmanın mahiyeti, amel ile nasıl bir bağının olduğu, 

mü’min olarak tanımlanan birsinin büyük günah işlediğinde hala mü’min kalmaya 

devam edip etmediği ve bu suçun dünya ve ahirete yansımalarının ne olacağı sorularına 

cevap geliştirme ihtiyacı, meselenin tartışılmasında temel bir etmen olmuştur. 8 

Hilafet merkezli siyasi rekabet sürecinde tarafsız durmak isteyen bazı kimselerin 

tutumu meselede bir diğer saik olarak ortaya çıkmıştır.9 Nitekim bu kimseler, tarafsız 

tutumları ile uyumlu bir iman tanımı geliştirmelerdir. Bu kimselerin büyük günah 

meselesinde görüş beyan etmekten geri durup meseleyi ahirete havale ettikleri 

bilinmektedir.10 Çünkü bu hassas meselede fikir beyan etmek, zorunlu olarak rekabet 

halindeki cenahlardan birinde konumlanmayı gerektirecekti. Bu minvalden, kendileri 

için siyasi tarafsızlıklarını temin edecek çözüm iman meselesine yaklaşım üzerinden 

şekillenmiştir. İmanın tanımı “tasdik” ten ibaret görülüp amel ile bağı koparıldığında, 

kebire sahibinin durumu da sorun olmaktan çıkarılıyordu.  Dolayısıyla iman ve amel 

mefhumlarının ayrı telakki edilmesi hususu, siyasi tarafsızlığı temin eden bir çözüm 

                                                      

6 İzutsu, İslam Düşüncesinde İman Kavramı, 12. 
7 Aydınlı, Osman. İslâm Düşüncesinde Aklileşme Süreci Mu‘tezile’nin Oluşumu ve Ebû Huzeyl Allâf, (Ankara: 

Ankara Okulu Yayınları, 2001), 48. 
8 İbn Hazm, İbn Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd el-Endelüsî el-Kurtub, el-Fasl fi’l-milel ve’l-ehvâ ve’n-

nihal. Thk., Muhammed İbrahim Nasr, Abdurrahman Umeyre (Beyrut: Dâru’l-Cîyl, trs.), 4/273 vd. 
9 İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslüm b. Kuteybe ed-Dîneverî, el-İmâme ve’s-siyâse, thk. Alî 

Şeyrî, (Beyrut: Dâru’l-Edvâ. 1410/1990.)1/72; Nevbahtî, Sa‘d b. Abdullah el-Kummî, Firaku’ş-Şîa, thk., 

Abdulmunîm el-Hıfnî, (Kâhire: Dâru’l-İrşâd, 1412/1992), 17-18; Muhammed Halîl ez-Zeyn, , Târihu’l-

firaki’l-islâmiyye, (Beyrut: Muessestu’l-İlim li’l-Matbuât, 2. Basım, 1985), 39. 
10 Eş‘arî, Ebû’l-Hasan Ali b. İsmâîl b. Ebî Bişr İshâk b. Sâlim el-Eş‘ârî el-Basrî, Makâlâtu’l-İslâmiyyîn ve 

ihtilâfu’l-musallîn, thk. Muhammed Muhyiddin Abdullah, (Kahire: Mektebetu’n-Nahdati’l-Mısriyye, 

1369/1950), 1/197; Şehristânî, Ebu’l-Feth Tâcüddîn (Lisânüddîn) Muhammed b. Abdilkerîm b. Ahmed. el-

Milel ve’n-nihal, thk. Emîr Ali Mehnâ, Alî Hasan Fâûr, (Beyrut: Dâru’l-Meârif, 3. Basım, 1414/1993), 

1/161 vd. 



134 

 

olarak geliştirilmiş görünmektedir.11 Yani imanın amelden bağımsız olduğu, amelin 

imana etki etmediği ve büyük günah sahibinin hükmünün ise ahirette Allah’a havale 

etme anlayışı, tarafsızlığı temin eden en kolaycı seçenek olarak düşünülmüştür.12 

Kendileri için kullanılan “Mürcie” tabiri, bu tutumları ile uyumlu olarak ortaya çıkmış,  

kendilerine yakıştırılmıştır. Bu anlayış, yaşam konforu açısından da az riskli bir seçeneği 

temin ettiği için toplum açısından da zamanla taraftar edinerek yaygınlaşmıştır.13  

Mürcie iman anlayışının iktidar sahiplerine bakan yönü ise ayrıca sorunlu olmuştur. 

Amelin iman etki etmediği, dolayısıyla kişinin yanlış eylemlerinden dolayı sorgulanıp 

kınanmadığı bir iman anlayışı, en çok amel ve ahlâkta zaaf gösteren kimselere 

yarayacağı düşünüldüğünde, bu anlayışın geniş ölçekte dönemin iktidarına hitap ettiği 

rahatlıkla görülebilir. Emevi iktidar sahiplerinin had bilmez uygulamalarına uygun bir 

zemin sunan bu anlayış, ahlâkî yansımaları itibarıyla ciddi bir risk anlamı taşımış ve 

özellikle Mu‘tezile’nin alternatif iman yorumuna etki eden bir faktör olmuştur.14 

Ahlâk konusu da yine anılan siyasi hadiseler ile alakalı bir şekilde tartışılmış ve 

şekillenmiştir. İlk olarak ahlâk, iman gibi kavramsal düzlemde tartışılmaktan öte 

hadiselerin yorumlanış şekli, meselelere yaklaşım tarzı, üzerinden kendisini 

göstermiştir. Bu minvalden iman-amel, irade-kader ilişkisi, adâlet, büyük günah, va’d 

vaîd, insan fiillerinin yaratılması, emri bi’l- ma’ruf nehiy ani’l-münker, hüsün-kubuh, 

aslah ve benzeri başlıklarla tartışılan mevzular, sadece epistemolojik yönü ile kalmamış, 

ahlâki boyutu da içermiştir. Sonrasında ahlâk ile ilgili tartışmaların odak noktası, iyi 

kötü, doğru yanlış, adalet zulüm vb. değerlerin nesnel ya da öznel olma durumları ile 

bu değerlerin bilgi kaynağının vahiy ya da akıl olması boyutları ile epistemolojik bilgi 

bilim düzleminde gerçekleşmiştir. Dolayısıyla erken dönemde müslüman toplumda 

kelama mevzu olmuş meseleler, ahlâki tartışmaların zemini olmuş ve ahlâka dair 

yaklaşımlara kaynaklık etmiştir.15 

Mezheplerin İman Yorumları  

İman konusunun büyük günah sorunu ile doğrudan alakalı olarak tartışılan bir konu 

olduğuna daha önce yer vermiştik. Konu, Hâricîler, Mürcie, Hasan-ı Basrî, Mu‘tezile ve 

Eş’ariyye ile Mâtüridîyye olarak Ehl-i sünnetin farklı yaklaşımları çerçevesinde 

tanımlanmıştır.16 

                                                      

11 Nevbâhtî, Firaku’ş-Şîa, 24; Bağdâdî, Ebû Mansûr Abdulkâhir b. Tahir b. Muhammed et-Temîmî, el-Fark 

beyne’l-Firak, thk., Muhammed Osman Hüseyn, (Kâhire: Mektebetu İbn-i Sîna, trs.), 109; İsferâyînî, 

İsferâyînî, Ebu’l-Muzaffer İmâdüddîn Şehfur, b. Tâhir b. Muhammed el-İsfahânî el-İsferâyînî, et-Tebsiru fi’d-

din ve temyîzu’l-fırkati’n-nâciye ani’l-fırakı’l-hâlikîn, thk., Kemal Yusuf el-Hut, (Beyrut: Alimu’l-Kutub, 

1403/1983), 68. 
12 Bağdâdî, Fark, 108; Şehristânî, Milel, I, 145. 
13 Zeyn, Târihu’l-firaki’l-islâmiyye, 39. 
14 İbn Kuteybe, Ebû Abdullah Muhammed b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî,  Kitabu’l-me‘ârif, thk: Servet 

Ukkaşe (Kahire: Dar’ul-kutub, 1379/1960), 441. 
15 İlhami Güler, Allah’ın Ahlâkîliği Sorunu, (Ankara: Ankara Okulu Yay., 2002), 152. 
16 Ebü’l-Hüseyn Muhammed b. Ahmed b. Abdirrahmân el-Malatî et-Tarâifî el-Askalânî, et-Tenbih ve’r- redd 

âla ehli ehvâ ve’l-bid‘a, thk., Muhammed Zinhum Muhammed Azb, (Kahire: Mektebetu’l-medbulî, 1993), 37 



135 

 

İman tanımlamalarını önemli kılan husus, kişide, iman etme ile oluşan konumlanma, 

üstlenilen yükümlülük ve imanın amel ile kurulan bağı üzerinden kişideki 

yansımalarıdır.17 İman ile kişi, inanç açısından ait olduğu dini-sosyal (müslüman 

toplumu) gruptaki yerini netleştirmiş olmaktadır. Grup aidiyeti kesinleştiğine, muhatap 

kılınacak hukuk açığa çıkmış olacaktır. Ayrıca iman ile kişinin müslüman toplumun bir 

ferdi olarak inancının kendisine yüklediği yükümlülüklerini yerine getirmedeki ahlâki 

ödevi belirlenmiş olacaktır.  

İman anlayışı, ameli geçekleştirmede öte dünyaya yansımaları itibarı ile de 

önemlidir. Dinî yükümlülüklerin gereğince eylemde bulunmanın, öteki dünyada 

karşılıklandırılacağı anlayışı inancı, elbette ki davranışı pekiştireceği gibi, aksi bir 

anlayışın da eylemde ahlakiliği gözetmede olumsuz etkisi muhakkak olacaktır. Nitekim 

Va’d ve vaîd konusu ve kebire sahibinin ahiretteki yeri bu düzlemde tartışılmıştır. 

İman konusunda ilk olarak Hâricîlerin katı yorumu ortaya çıkmıştır. Onlara göre 

iman, kalp ile tasdik, dil ile ikrar ve amelden oluşup; tasdik, ikrar ve amelin her biri 

imanın rükünleridir. Bunlardan birinin eksik olmasını ise imanın geçersiz olması için 

yeterli şart kabul etmişlerdir. Dolayısıyla Hâricî iman tanımında amel, imana zorunlu 

bir şart kabul edilmiş, imanın amel ile tamamlanacağı hükmüne varılmıştır. Bu sebeple 

ameldeki zaaf, doğrudan iman ile ilişkilendirilmiş, büyük günah benzeri durumlarda da 

yokluğuna hükmedilmiştir. Nitekim onlar “tekfir” söylemlerini bu anlayışına bina 

etmişlerdir. Buna göre iman ve amel ayrılmaz bir bütün olduğundan bütünün bir 

zorunlu parçası/rükün olan ameldeki sapma, bütünlüğün bozulması yani kişinin 

mü’min olmaktan çıkıp kâfir olması anlamına gelir .18 

Hâricîlerin imanı anlayışlarındaki aşırı tutum, onların dini Hz. peygamber ile 

özümseyerek öğrenen nesilden farklı olarak sonradan ve yüzeysel öğrenmiş olmaları ile 

ilişkilendirilmiştir. İman anlayışları, siyasi olarak da tahkim hadisesinde muhalefetlerini 

meşru bir temele dayandırmak amaçlı olarak şekillendiği ileri sürülmüştür. Nitekim 

onlar, genel anlamda Hz. Ali ve Muaviye taraftarı şeklinde ayrışmış İslam toplumunun 

üçüncü bir alternatifi olarak kendilerini konumlandırmış, kendileri gibi düşünmeyenleri 

kafir ilan edip İslam toplumundan çıkarmış ve onlara düşman hukuku uygulamıştır.19 

Bu haliyle Hâricîlerin iman anlayışı, indirgemeci bir hal alıp aşırı katı bir renge 

bürünmüş ve ahlâki açıdan problemli bir hal almıştır. 

  Mürcie’nin iman anlayışı ise Hâricîlerin iman yorumuna bir tepki olarak ortaya 

çıkmış ve şekillenmiştir.20 Mürcie, imanı, Hâricî anlayışın aksine amelden ayırarak, 

                                                      

vd.; Ebû Saîd Neşvân b. Saîd (b. Neşvân) b. Sa‘d b. Ebî Himyer b. Ubeydillâh el-Himyerî el-Yemenî , Huru’l-

îyn, thk. Kemal Mustafa, (Beyrut: Dâru’l-âzal 2. Basım, 1985), 257.; Bağdâdî, Fark 108. 
17 İzutsu, İslâm Düşüncesinde İman Kavramı, 11. 
18 Kâdî Abdülcebbâr, Ebü’l-Hasen Kādı’l-kudât Abdülcebbâr b. Ahmed b. Abdilcebbâr el-Hemedânî, 

Şerhu’l-Usûli’l-hamse, thk., Abdulkerîm Osmân, (b.y.: Mektebetu Vehîbe, trs.), 720; Bağdâdî, Fark, 72,73; 

Şehristânî, Milel, I/133, 141; İbn Hazm, Fasıl, I4/ 236 vd.; Aydınlı, İslâm Düşüncesinde Aklileşme Süreci, 51. 
19 Bağdâdî, Fark, 72 vd. 
20 Şehristânî, Milel, 1/162.; Fazlur Rahman,  İslâm, çev. Mehmet Dağ, Mehmet Aydın, (Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2008.,44.; W. Montgomery Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Devri, çev. Ethem Ruhi Fığlalı, 

(Ankara: Sarkaç Yayınları, 4. Basım, trs.), 176. 



136 

 

“marifet” çerçevesinde bir tanımlamaya gitmiş, imanı marifetten ibaret görmüş, iman 

ile ameli farklı alanlar kabul etmiştir.21 Bu sebeple de imanın amele ya da tersi bir mantık 

ile amelin imana etkide bulunmayacağını ileri sürmüştür.22 Onlar, bu anlayışları gereği 

olarak büyük günah sahibini mü’min olarak nitelemeye devam etmişlerdir.23 

Mürcie’nin iman anlayışı, imanın amel ile ilişkisini reddetme ve aralarında bir 

etkileşimin olamayacağını iddia etme noktasında sorunlu kabul edilmiş, dini bütünlük 

açısından indirgemeci, sınırlayıcı bulunmuştur. Bu tarz bir yaklaşımın iman amel 

dengesini sağlayamayacağı açıktır. Ayrıca bu anlayış hem Kur’an perspektifinden hem 

de rasyonel açısından sorunlu görünmekte, dini ahlâk ve rasyonel ahlâk ile 

uyuşmamaktadır.24 Bu tarz bir iman yorumunun bireysel, toplumsal ve siyasal bazda 

olumsuz yansımalarının olacağı açıktır. 

Mürcie’nin iman tanımının aşırı yorum ile dini naslarla destekleniyor olabilmesini de 

burada belirtmek gerekir. Zira Kur’an’da iman kavramının, amel ile ilişkili olmakla 

beraber birçok ayette ayrı bir mefhum olarak geçtiği bilinmektedir.25 Ancak Kur’an’da 

iman kavramına müteakip amel ve ahlâkın da güçlü şekilde vurgulanıyor olması ve 

imanın ameli gerektirmesi hususu ile ilgili yükümlülüğün Mürcie’nin iman anlayışına 

yansıtılmadığını da vurgulamak gerekir. 

Ehl-i sünnet anlayışının ilk ekolü olarak kabul edilen Eş’ariyye’nin iman anlayışı ise 

genel bir kabul olarak “tasdik” üzerine bina edilmiştir. Amel ise imandan sayılmayarak 

dışarıda bırakılmıştır. Amelin iman ile ilişkisine zayıflatma ya da güçlendirme itibarıyla 

yol verilmekle beraber, imanın varlık ve yokluğuna etkisi kabul edilmemiştir. Eş’ariyye 

imanın mahallini/yer kalp gördüğü için mahiyetini, kalbin fiili olarak tasdikten ibaret 

görmüştür. İmanın ikrar ile izharı ya da eyleme dönüşmesini ise imanın aslî 

nitelemesinin kapsamının dışında, sosyal aidiyet ve dolayısıyla muhatap kılınacak 

hukukun netleştirilmesi ile ilgili telakki etmiştir. Ayrıca büyük günah meselesinde 

günah işleyeni kâfir görmeyip iman dairesi içinde tutmuş ve günahkâr mü’min 

anlamında “fâsık” olarak nitelendirilmiştir”.26 Eş’ariyye’nin bu iman anlayışının büyük 

oranda Mürcie iman anlayışı ile örtüştüğü bariz bir şekilde görülebilmektedir.  

Ehl-i sünnet anlayışının ikinci ayağı Mâtürîdiyye de imanı “tasdik” olarak kabul 

etmiş ve ameli imana dahil etmemiştir. Mâtürîdilikte de Eş’ariyye benzeri bir iman 

                                                      

21Şehristânî, Milel, I, 162; Neşvân, Hûru’l-Îyn, 257. 
22İbn Hazm, Fasl, 2/269, 270, 3/227; el-İsferâyînî, Tebsir, 65; Şehristânî, Milel, 1/162. 
23 Eş‘ârî Makâlâtu’l-İslâmiyyîn, 197. 
24 Fazlur Rahman,  İslâm, 144.  
25 Bk. Fatih Kahraman, “İman-Amel İlişkisi Meselesinin “Ey İman Edenler” Hitabıyla Başlayan Ayetler 

Açısından Değerlendirilmesi”, İlahiyat Araştırma Dergisi, 17 (Haziran 2022), 31 vd. 
26 Eş‘arî, Ebü’l-Hasan Ali b. İsmail, Kitabu’l-Lum‘a fi’r-reddi alâ Ehl-i zeyği ve’l-bida‘, nşr. Hamûde Gurâbe 

(Kahire: Matbâatu Mısr, 1955), 125-132; Taftâzânî, Sa‘düddîn Mes‘ûd b. Fahriddîn Ömer b. Burhâniddîn 

Abdillâh el-Herevî el-Horâsânî et-Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, trc. ve izahat: Taha Hakan Alp, (İstanbul: Rıhle 

Kitap, 2011), 280. 



137 

 

tanımı kabul edilmiş, her iki ekol, iman tanımında birebir örtüşmüştür. Hatta büyük 

günah meselesinde de Eş’arilik anlayışındaki gibi bir tutum takınılmıştır. 27 

Şüphesiz ki Ehl-i sünnetin iman anlayışı, meseleye parçacı ve kavramsal 

yaklaşıldığında desteklenebilir niteliktedir. Nitekim onlar bu çerçevede anlayışını 

dayandırdıkları ayetleri serdetmişlerdir.28 Ancak dinin amel ve ahlâk alanı ile beraber 

bütüncül ve yansımaları üzerinden değerlendirildiğinde sorunlu görülmüştür. Nitekim 

bu anlayış, pratik yönden ve özellikle avam halk üzerindeki etkileri itibarıyla Mürcîe 

anlayış gibi suiistimale müsait olması yönü ile eleştirilmiştir.29 

Mu‘tezile ise, imanı Hâricî ve Mürcî iman anlayışından farklı yorumlamış, imanı 

daha geniş bir çerçeveden marifet, ikrar ve amel olarak görmüştür.30 Onlar kurucu imam 

Vasıl b. Atâ’nın anlayışı temelinde ameli imandan bir cüz olarak kabul etmiştir.31 Ameli 

imana dahil etmekle beraber bunu Hâricî anlayıştaki gibi zorunlu bir şart olarak 

görmemiştir. Mürcie ve Ehl-i sünnet gibi sadece kalbin fiili olarak “tasdik” ten ibaret de 

görmemiştir. İman ile amel arasında güçlü bir bağ kurarak, ameli imanın bir cüz’ü kabul 

etmiştir. imanın ameli gerektirmesi anlayışı üzerinden, ameldeki kebire şeklindeki 

zaafın kişiden mü’min sıfatını düşürüp onu fâsık kılacağı tezini benimsemiştir. Nitekim 

Mu‘tezile’nin “menzile beyne’l-menzileteyn”, “va‘d ve vaîd” ile “emri bi’l-ma’ruf, nehiy 

ani’l-münker” esasları, onların iman kavramına yaklaşımları ile alakalı olarak 

şekillenmiştir. 32 

İslam Düşüncesinde Referans Alınan Ahlâk Anlayışları 

İman tanımlamalarının erken dönemde şekillendiği hususu dikkate alındığında bu 

tanımların bilgi bilim açısından sistemleşmiş ahlâk anlayışlarının etkisi ile 

şekillendiklerini iddia etmek mümkün görünmemektedir. Zira ahlâk alanı bu dönemde 

henüz müslüman düşünürlerin gündeminde yer edinmemiş ve müşahhas olarak 

çalışılan bir alan olmamıştır. Şüphesiz ki bu durumun dönemsel olarak dinî, sosyal ve 

siyasi açıdan daha öncelikli konuların ön almasından kaynaklanmış olabileceği ileri 

sürülebilir. Ancak ahlâkın sistematik olarak çalışılmamış olması, bu alanın tamamen 

ihmal edildiği ve bu alanda hiç düşünce üretilmemiş olduğu anlamını taşımaz. Çünkü 

öncelikli olarak Kur’an ve Hz. Peygamberin hadislerinde ahlâk alanı, geniş bir çerçevede 

işlenmiş ve birçok ifadede yer bulmuştur. Ayrıca din, bütünlüklü yapısının anlamlılığı 

ve hikmeti esas alması itibarıyla tutarlı bir mahiyet arz etmesinden doğrudan ahlâkla 

                                                      

27 Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd el-Mâtürîdî es-Semerkandî,  Kitabu’t-Tevhîd,  thk. 

Bekir Topaloğlu, Muhamed Aruşî (Beyrut: Daru Sâdr, İstanbul: Mektebetu’l-İrşâd, trs.), 204, 380. 
28 Mustafa Sönmez, “İmanın Ahlâkî Yaptırım Gücü”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 13/23 

(2011/1), 8  
29 Bk. İlhami Güler, Sabit Din Dinamik Şeriat, (Ankara: Ankara Okulu Yay., 2002), 113; Sönmez, İmanın Ahlâkî 

Yaptırım Gücü, 8. 
30Kâdî Abdülcebbâr, Ebu’l-Hasen Kâdı’l-kudât Abdülcebbâr b. Ahmed b. Abdilcebbâr el-Hemedânî, 

Fadlu’l-iʿtizâl ve tabaḳâtu’l-Muʿtezile, Thk., Fuâd Seyyid (Bs.y.: Dâru’t-Tunusiyye, 1393/1974) 241; Şehristânî, 

Milel, !/114. 
31 Hayyât, Ebu’l-Hüseyn Abdürrahîm b. Muhammed b. Osmân el-Hayyât, el-İntisâr ve’r-Redd âla İbn-i 

Ravendî el-Mülhîd, thk. Niyberg. (Beyrut: Dâru’l-Arabiyeti li’l-Kitap, 2. basım,  1413/1993), 238. 
32Ahmed Mahmud Subhî, fî İlmi’l-Kelâm: I-Mu‘tezile, (Beyrut: Dâru’n-Nehdeti’l-Arabîyye, 5. Basım, 

1405/1985), 1/163. 



138 

 

ilişkilidir. Bu minvalden erken dönem din alimleri, zaten bir ölçüde ahlâk ile ilişkili 

olmaktadırlar. Bu ilişki zaman geçtikçe de gelişmiş ve daha detaylı bir hal almaya 

başlamıştır.  

İman tanımlamalarını ahlâk ile ilişkilendirme amaçlı bir anlama çabası içerisine 

girildiğinde dinî ahlâkın temel bir belirleyici olarak merkeze oturtulduğu en baştan 

bilinmelidir. Ancak bu hususun ne oranda gözetildiği ne ölçüde aşırılıktan arınık olarak 

anlaşılıp iman ile ilişkilendirildiği ya da Mürcie anlayışındaki gibi önemli ölçüde göz 

ardı edildiği hususları tartışma konusudur. Ayrıca Mu‘tezile ve Mâturidîyye’nin din 

anlayışında akla alan açtıkları bilinmelidir. Bu tutumları, onların ahlâk anlayışlarının 

şekillenmesinde etkili olmuştur. Ehl-i sünnetten Eş’ariyye ise din anlayışını Yüce 

Allah’ın irade ve kudreti çerçevesine kurgulamış, Yüce Allah’ın irade ve kudretine sınır 

anlamı taşıyabilecek yaklaşımları reddetmiş ve Yüce Allah’ın dilediğini yapabileceği ve 

yaptığı her şeyin adil ve ahlâki olduğunu ileri sürmüştür. Akıl merkezli bir 

değerlendirme ile Yüce Allah’ın fiilleri hakkında hüküm vermenin doğru olmayacağını 

kabul etmiştir. Mu’tezile ise ilahi meseleye adalet ve hikmet çerçevesinde yaklaşmış 

Yüce Allah’ın fiillerinde âdil olduğu ve hikmetle iş gördüğü, aksi durumun zulüm ve 

abes anlamı taşıyacağını belirtmiştir.33 Mezheplerde ahlâka dair ortaya çıkan bu iki 

anlayış prensipte Yüce Allah’ın adil ve hakîm olduğunu, adalet ve hikmetinden şüphe 

edilemeyeceği hususunda ittifak etmişlerdir. Ancak adalet ve hikmetin 

yorumlanmasında farklılaşmışlardır.34  Mu‘tezile, din anlayışı gereği teklif yetileri ile 

donanmış insanın özgür iradesi ile sınanmaya tabi tutulup eylemleri yüzleşmekten 

kaçamayacağı anlayışından ameli imana dahil etmiş ve ahlâki açıdan bunu gerekli 

görmüştür.  

Ahlâkı, bir toplumun davranışlarındaki ilke ve kuralları anlamlandıran “değerler 

sistemi” olarak ele aldığımızda müslüman toplumda ahlâk konusunda, yani eşyaya 

hüsün kubuh şeklindeki değer atfında, dinin merkezi bir konumda görüleceği 

muhakkaktır. Nitekim Yüce Allah bu meselde yegâne belirleyici görülmüş, irade ve 

buyruğu, ahlâkın kaynağı kabul edilmiştir. Bunula beraber Yüce Allah’ın eşyaya dair 

nitelemelerinin temelinde salt Yüce Allah’ın hitabı; ya da eşyanın tabiatındaki zatından 

kaynaklı özelliği olması, hususunda farklı okumlar ortaya çıkmıştır. Başka bir ifade ile 

Yüce Allah’ın ifadesi, ahlâki değerin sebebi midir, yoksa akıl ile objektif olarak bilinen 

ahlakiliğin tamamlayıcısı, haber vericisi ve teyidi midir? Bir şey, tanırı onu emrettiği için 

mi o şey iyi olmakta, yoksa o şey iyi olduğu için mi tanrı onu emretmektedir? sorularına 

cevap aranmıştır. Birinci hükümde ahlâk, mutlak anlamda Yüce Allah’ın iradesi ve 

nitelemesi ile şekillenirken, ikinci hükümde ahlâk, eşyanın tabiatından kaynaklı olarak 

akıl ile bilinen genel geçer bir kurala bağlanır. Yüce Allah’ın ahlâki değerlere dair hitabı 

ise inanan için bir teşvik ve tamamlayıcı olarak kabul edilir. Buna göre ilahi hitap bir 

bildirim, dolayısıyla o şeyin bizzat tabiatlarından kaynaklanan iyi ya da kötü şeklindeki 

özelliklerine delil olur.  

                                                      

33 Özdemir, İslam Düşüncesinde Kötülük Problemi, 53 vd. 
34 Ali Sami Neşşâr, Neş’etu’l-fikri felsefi fi’l-İslam (İskenderiyye: Dâru’l-Meârif, ts.), 1/432. 



139 

 

Ahlâkın kaynağının ilahi hitap ya da bizzat eşyanın tabiatı olması hususu, bir 

dereceye kadar anlam ifade eder. Dinde kıymete haiz husus ise Yüce Allah’ın bir amaç 

ve gayeye matuf yaratıp sınamaya tabi tuttuğu insanın, imandan sonra dinin pratiğine 

dolayısıyla amel ve ahlâki ilkelere ne derece uyum gösterebildiğidir. Yüce Allah’ın iyi, 

doğru ve faydalı bulduğu eylemliliğin gerçekleştirilmesi; kötü, yanlış ve zararlı bulduğu 

hallerden de kaçınılmasıdır. Zira ahlâki bir norm, teorik olarak bilinmesinden öte 

davranışsal olarak uyulup gerçekleştirildiğinde anlam bulmaktadır.  

Din anlayışında kısmen etkisi görülen diğer bir ahlak anlayışı ise rasyonel ahlak 

anlayışıdır. Bu ahlak anlayışında dinde akla belli ölçüde alan açılmakla eşyanın 

tabiatından kaynaklı olarak iyilik ve kötülüğün bilinebileceği kabul edilmiş ve objektif 

bir ahlak anlayışı geliştirilmeye çalışılmıştır. Bu hususta Mu‘tezile ve Mâturidîyye 

mezhepleri yol almaya çalışmışlardır.  

1. Din kaynaklı Ahlâk Anlayışı 

Bu ahlâk anlayışına göre din, belirli esaslar üzerine kurulu olan bütünlüklü bir 

sistemdir. Bu esaslardan inanç alanı ile ilgili kısmına iman etme, amel ile ilgili kısmına 

da uyulmasını zorunludur. Uyulmasını gerekli gördüğü ibadet ve muamelat alanı, bir 

boyutuyla değerler alanı olmasından dinin ahlâkî yönü olarak da tanımlanır.35 Dinî 

ahlâk, kurallarının tamamını, dinî otorite olan Yüce Allah’tan alır.  Zira Yüce Allah 

alemin varlık sebebi olup alemde dileğince tasarruf yetkisine sahip olduğundan,36 tek 

tanrılı bütün inanç sistemlerinde Tanrı, ayrıca değerleri belirleyen ahlâkî bir yetke kabul 

edilir.37  Dinî ahlâkta Kur’an’da açıkça detaylandırılan ilahi buyruklar ise Hz. 

Peygamberin şahsında eylem alanına yansıtılmış halidir. Nitekim “Sen elbette üstün bir 

ahlâka sahipsin”38  ilahi hitabı bu gerçeği açıkça göstermektedir. 

İslam, insanın abes yere yaratılmadığını, bir yaratılış gayesinin olduğunu, bunun da 

Yüce Allah’ın buyruklarına göre hareket etme/kulluk ve sınanma olduğunu bildirir.39 

Hedeflenen kulluğun çerçevesi, emirleri işleme ve yasaklardan sakınma olarak 

açımlanır. Aynı zamanda dinin dışa yansıyan ve gözlemlenebilen boyutu olan bu alan, 

ilkeler ile örülüdür. Bunların bilinmesi ve bu ilkelere uyum becerisi, insanın 

yüzleşmekten kaçamayacağı yaratılış gayesinin eylemsel yönünü teşkil eder. Kur’ân, 

Mülk suresinde bu durumu “Hanginizin daha iyi iş yapacağını sınamak için ölümü ve hayatı 

yaratan odur”40 ayeti ile bir sınama durumundan, sınanmanın olabilmesi için de tabiatıyla 

uyulması ve sakınılması gereken ilkelerin varlığına ve bunlara uyum becerisine dikkat 

çeker. Değer atfında kaynağın Yüce Allah’ın hitabı ya da belli bir alanda aklın tayini 

hususuna bağımsız olarak Kur’an’ın esas aldığı ahlâk anlayışının vazife ahlâkı 

temelinde şekillendiği rahatlıkla anlaşılabilmektedir. Bu çerçevede inananın Yüce 

Allah’ın yerine getirme ve kaçınma itibarıyla talebine bigâne kalınması amel ve ahlâk 

                                                      

35 Osman Pazarlı, İslâm’da Ahlâk, Remzi, (İstanbul: Kitabevi, 1980), 12. 
36 Kûr’an Yolu Meâli, Haz. Hayrettin Karaman vd, (Ankara: DİB Yayınları, 6. Basım. 2017), Âl-i İmrân 3/26. 
37Aydın, Mehmet Salih, Din Felsefesi, (İzmir: İzmir İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınarı, 8. Basım, 1999), 245. 
38 el-Kalem 68/4. 
39ez-Zariyât 51/56, el-Mülk 67/3. 
40 el-Mülk 67/2. 



140 

 

açısından sorun görülmüştür. Dolayısıyla iman kalbin dışına taşıp ameli de 

gerektirmesi, dinî ahlakın bir gereği olması hususu açıkça ifade edilmiştir.41 

Dinî ahlâk, iman sahibinin dinî-ahlâkî ilkelere uyumda zaaf göstermesi, bu normların 

gerektirdiği eylemlilikleri gösterememesini, bir çelişki ve kusur kabul eder. Dolayısıyla 

dinin inanç, ibadet ve muamelat alanı mutlak anlamda ahlâk ile bütünlüklü bir yapıda 

olup, iç içedir.42 Nitekim, inancın tasdik ve ikrarından ibaret kaldığı bir dindarlık kabul 

görülmemiştir. Zaten Kur’ân, birçok ayette iman ve amel arasındaki zorunluluğa dikkat 

çekmektedir.43 Ayrıca Kuran’da insanların davranışları ile ilgili düzenleyici hükümlerin 

tamamı iman ve ahlâk ile ilişkili bir şekilde ele alınmaktadır.44 ahlâkî yükümlülüklerini 

yerine getirmeyenlerin ise suçlarına uygun bir şekilde cezalandırılacaklarını haber 

vermektedir.45 

Mezhepler düzeyinde Dinî ahlâkın teorik boyutunun en duru halinin Eş’ariyye’ce 

savunulduğu ileri sürülebilir. Şüphesiz ki diğer mezhepler de din anlayışını 

şekillendirmede dinî ahlaka bigâne kalmamışlardır. Ancak Eş’ariyye, din anlayışını ilahi 

irade ve kudret temelinde şekillendirip, Yüce Allahın tüm emir ve fiillerini ahlâki açıdan 

hüsün, yasaklarını ise kubuh kabul etme ile diğerlerinden farklılaşmıştır.46 Bununla 

beraber Eş’ariyy’nin dinî ahlâkın eylem ve yükümlülük boyutunda imanın ameli 

gerektirmesi yönüyle tutumu, dinî ahlâk açısından açmazlar barındırdığı ve bu sebeple 

de eleştirilere muhatap olduklarını belirtmek gerekmektedir. 

2. Rasyonel ahlâk 

Bilginin doğruluğunun zihin ve düşüncede temellendirilebileceği tezine dayanan 

rasyonalizm, dinin akla atfettiği değer ve Kur’an’da akla yapılan vurgu üzerinden 

müslüman alimlerce de itibar gördüğü ve Mu‘tezile ve Mâtüridîyye’nin din anlayışında 

belli ölçüde yer edindiği bilinmektedir.47 Bu yaklaşım tarzının özellikle Mu‘tezilenin din 

anlayışına etkisi bariz şekilde görülebilmektedir.48 Öyle ki Mu’tezile alimleri, cezai 

sorumluluk yüklememekle beraber Yüce Allah’ın peygamber göndermemiş olma 

olasılığında bile insanların Yüce Allah’ı bilme durumlarını ahlâkî açıdan bir gereklilik 

olarak kabul etmişlerdir.49  

Mu‘tezile’nin iman yorumunun şekillenmesinde onların aklın dindeki rolüne dair 

yaklaşımlarının temel bir etkisinin olduğunu belirtmek gerekmektedir. Bilindiği üzere 

onlar, varlıklara değer atfında Yüce Allah ile beraber aklı da bir yetke olarak kabul etmiş; 

                                                      

41 İzutsu, İslam Düşüncesinde İman Kavramı, 1991, 330. 
42 Özdeş, Talip. “Ahlâk-Vahiy İlişkisi ve Kur'an'da İman-Ahlâk-Amel Bütünluğü”, Cumhuriyet Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 10/2 (2006), 11 vd. 
43 Ömer Aydın, Kur’ân-ı Kerim’de İman-Ahlâk İlişkisi, (İstanbul: İşaret Yay., 2007), 11. 
44 el-Bakara, 2/44, es-Saf, 61/2-3, el-Cum’a 62/5. 
45 Celil Kiraz,  Kiraz, Kur’ân’da Ahlâk İlkeleri, Tevrat, Zebur ve İncil’le Mukayeseli Bir Çalışma, (Bursa: Emin Yay., 

2007), 45. 
46 Metin Özdemir, İslam Düşüncesinde Kötülük Problemi (İstanbul: Furkan Kitaplığı, 2001), 53 vd. 
47 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd,  274. 
48 Osman Aydınlı, “Mu’tezile ekolü ve aklın belirleyiciliği”, İslâmî İlimler Dergisi, 4/1-2, (Bahar-Güz 2009), 

152. 
49 Osman Aydınlı, “Mu’tezile ekolü ve aklın belirleyiciliği”, 152, 153. 



141 

 

aklın bazı varlık ve eylemlerin tabiatındaki hüsün ve kubhu bilebileceğini ileri 

sürmüşlerdir. Onların akla açtıkları bu yetkinlik alanının imana da bir derece yansıdığı 

anlaşılmaktadır. Zira onlar, ameli imanın bir cüz kabul edilmiştir. Bu durum iman ve 

amel ilişkisinin ilk olarak tartışma zemini olan büyük günah meselesinde kedisini 

gösterdiği, dinî naslarla beraber rasyonel ahlâk temelinde kebire meselesine yaklaşıldığı 

hatta va’d vaîd konusunun da bu temelde çözümlendiği görülmektedir. Nitekim kurucu 

imam Vâsıl b. Atâ (ö. 131/748), her ne kadar kebire meselesinde serdedilen görüşlere 

eleştiriyi ve kendi argümanının dini referanslar ile destekliyor olsa da çözüm mantığı 

bariz bir şekilde rasyonel ahlâk temelinde şekillenmiştir.50 

Mu’tezile, ayrıca din anlayışını Yüce Allah’ın adalet ve hikmet çerçevesinde 

yorumlarken, adalet ve hikmeti Eş’ariyyeden farklı olarak rasyonel bir temellendirme 

üzerinden açıklamaktadır. Öyle ki, ilahi değer ve buyrukların kendi içinde tutarlı 

olmasını gereği üzerinden bir yaklaşım ortaya koymaktadır. Yüce Allah’ın fiillerinde 

adil olduğu ve hikmetle iş gördüğü, aksi durumun zulüm ve abes anlamı taşıyacağını 

belirtmişlerdir.51 Burada Mu‘tezile’nin din anlayışında bir anlam ve tutarlılığın olması 

gerektiğini hassasiyetini güdüp rasyonel bir temellendirme yaptığı anlaşılmaktadır. 

Mu‘tezile, bu meseledeki nassa ilaveten din anlayışı gereği teklif yetileri ile donanmış 

insanın özgür iradesi ile sınanmaya tabi tutulup eylemleri ile yüzleşmekten 

kaçamayacağı anlayışından ameli imana dahil etmiş ve ahlâki açıdan bunu gerekli 

görmüştür.52 

Dinde akla alan açma ile ünlenen diğer bir mezhep olarak Mâtüridîyye ise her ne 

kadar ahlâk anlayışı itibarıyla aklı önemli bir yere oturtmuş ve aklın, tabiatı gereği 

kâbih/çirkin olan eşyanın kötülüğünü bilebileceğini kabul etmekle Mu‘tezile ile 

örtüşmüş ise de iman yorumundan Mu‘tezileden ayrılmıştır.53 Bilindiği üzere 

Mâtüridîyye, iman meselesinde Eş’ariyye ile paralel olarak imanı, kalbin eylemi şeklinde 

“tasdik” olarak görme ile yetinmiş ve iman ile amel arasında zorunlu bir bağ 

geliştirmemiştir. Bu haliyle onların ameli, iman üzerinden bir temellendirme ile ahlâki 

bir düzleme oturttuklarını kabul etmek güç görünmektedir. 

İmanın Ahlâkı gerektirmesinin zorunluluğu 

Dinin genel anlamda iman ve amel şeklinde iki alandan müteşekkil olduğu, amel 

alanının İslam ve ahlâk olarak açımlandığı, bilinen bir husustur. İman ve İslam 

kavramlarının bazen birbiri yerine kullanıldığı, benzer şekilde amel ile kastedilenin 

İslam olduğu, ahlâkın ise dinin bütünlüklü yapısı itibarıyla bu iki alan ile iç içe olduğu 

yorumları da yapılmaktadır. Kesin olarak söylenebilecek husus ise dinin bu üç alandan 

oluştuğu, bunlardan birinde bile bir eksilme olmasının dinin bütünlüğü açısından sorun 

                                                      

50 Şerîf el-Murtazâ, Ali b. Alemü’l-hüdâ Ebu’l-Kâsım Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Muhammed el-Alevî eş-

Şerîf el-Murtazâ, Emâlî’l-Murtazâ: Gureru’l-Fevâid ve Durerü’l-Kelâîd, thk., Muhammed Ebü’l-Fadl 

İbrâhîm, (bs.y.: Dâru’l-İhyâi’l-Kutubi’l-Arabiyye, 1373/1954). 1/165-166; İbnü’l-Murtazâ, el-Mehdî-Lidînillâh 

Ahmed b. Yahyâ b. el-Murtazâ, Babu zikri’l- Mu‘tezile min el-Munye vel-Emel fi şerhi Kitabi el-Milel ve’n-Nihal, 

thk. Usâmuddin Muhammed Alî, (İskenderiyye: Dâru’l-Ma’rifeti’l-Câmiîyye, 1985), 39-40. 
51 Metin Özdemir, İslam Düşüncesinde Kötülük Problemi, 53 vd. 
52 Şehristânî, Milel, 1/114; Subhî, Mu‘tezile, 1/163. 
53 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 274. 



142 

 

teşkil edeceğidir. Bu çerçeveden bakıldığında din açısından önem itibarıyla ilk sırada 

iman unsurunun olması gerektiği açıktır.54 Kişiye eylemi ve ahlâkî olanı gerçekleştirecek 

olan dayanak güç, dinî açıdan iman olmaktadır.55 Zira amel ve ahlâk alanı, inanılacak 

kudsi varlığın kabulünden sonra anlam ifade etmektedir. Nitekim Kur’an’da dahi iman 

ve amel çoğu yerde beraber yer alırken imana amelden önce yer verilmektedir. Bu 

gerçeklik iman ile imanın gerekleri arasında güçlü bir bağın örülmesini zorunlu 

kılmakla beraber imanı birinci sıraya yerleştirmektedir. Bu durumda da iman, kişi 

açısından eylemin ve dinî ahlâkın temeli olmaktadır. 

 İman bir eylemi zorunlu kılmayacak ise ahlâkilik açısından bir zaaf zemininin 

oluşacağı açıktır. Eylem ve ahlâkı gerektirmeyen soyut bir imanın değeri, tartışılır 

olmaktan kurtulamayacaktır. Mü’min kimse için imanı anlamlı kılacak husus, inanılan 

varlığın kabulünden sonra buyruklarına muhatap olma ile yükümlülüklerini idrak etme 

ve bunların izharı ile imanı görünür kılmadır. Ahlâk Yüce Allah’ın buyrukları olduğuna 

göre Yüce Allah’a iman edip buyruklarını önemsememek, tutarlılık itibariyle ahlâki 

açıdan sorunlu olacaktır.56 Dinde teori ile pratik ya da iman ile islam arasındaki 

tutarlılığın ahlâkî olarak zorunlu bir sonuç olması gerektiği alenidir. Çünkü dini 

merkezli ahlâkta belirleyici yetke Yüce Allah olmaktadır. O’nun emir, yasak ve tavsiye 

şeklindeki istemleri ahlâkın kendisi olmaktadır. Bu gerçeklik, Kur’an’ın bütünlüğünde 

işletilmiş olmakla beraber şu ilahi hitapta çarpıcıdır “Yüzlerinizi doğuya ve batıya 

çevirmeniz erdemlilik değildir. Asıl erdemli kişi, Allah’a, âhiret gününe, meleklere, kitaba ve 

peygamberlere iman eden; sevdiği maldan yakınlara, yetimlere, yoksullara, yolda kalmışlara, 

yardım isteyenlere ve özgürlüğünü kaybetmiş olanlara harcayan; namazı kılıp zekâtı verendir. 

Böyleleri anlaşma yaptıklarında sözlerini tutarlar; darlıkta, hastalıkta ve savaş zamanında 

sabrederler. İşte doğru olanlar bunlardır ve işte takvâ sahipleri bunlardır”.57 

Bu durumda dinî ahlâkilik, Kur’an’ın inananından olumlu ve olumsuz isteklerine, 

ilke ve esaslarına uyumu ile doğru orantılı olmaktadır.58 Ayrıca sadece ahlâki değerlerin 

belirlenmesi ile sınırı kalan bir ahlâki bilgi alanının yeterli olamayacağı, eylem boyutunu 

da kapsamayan bir ahlâkîliğin dinde hedeflenen ahlâkîlik olamayacağı tartışmasızdır. 

Dinin ilkelerine uyulmasını zorunlu kılması, İslam’ın ahlâk anlayışının normatif 

olduğunu şüphe götürmez bir hakikat olarak karşımıza çıkarmaktadır.59   

İman, varlık bilim açısından da ahlaklılığı gerektirir. Zira insanın, diğer nimetler ile 

beraber hem de “ahsen-i takvîm” formunda yaratılması, tamamıyla ihsandır.60 Bu 

                                                      

54 Gazzâlî, Hüccetü’lİslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed et-Tûsî, 

Kavaidu’l-akâid (İstanbul: Dua Yay., 2016), 237. 
55 Sönmez, “İmanın Ahlâkî Yaptırım Gücü”, 3. 
56 Mustafa Çağrıcı, İslam Düşüncesinde Ahlâk ( İstanbul: Marmara Üniversitesi İFAV Yay., 1989), 8. 
57 el-Bakara 2/177. 
58 Semiha Yılmaz, Ahlâk Eğitimi Açısından “İyiliği Özendirme Ve Kötülükten Sakındırma” İlkesi (Samsun: 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Doktora Tezi, 2021), 15,28. 
59 Takiyettin Mengüşoğlu, Felsefeye Giriş, (İstanbul: Remzi Kitabevi, 1992), 264; Kutluer, İlhan. İslam Felsefesi 

Tarihinde Ahlâk İlminin Teşekkülü. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 

1989, 13. 
60 Bk. Aygün, “Mâtürîdî’nin Ahsen-i Takvı ̂m ve Esfel-i Sâfilin Yorumu: Tin Sûresi’nin Te’vili Bağlamında 

İnsan Anlayışı”, 813 vd. 



143 

 

ihsanın ise şüphesiz ki bir öznesi vardır. İyilik, tabiatında iyilik sahibine şükran ve vefa 

gerektirir. Hatta Yüce Allah Kur’an’ın birçok yerinde ve özellikle Rahman suresinde 

otuz bir tekrar ile “O halde, Rabbinizin nimetlerinden hangisini yalanlayabilirsiniz?”61 

hitabıyla vefa erdemine vurgu yaparak ahlâkiliğin gereği olan şükranı, biz insanlara 

hatırlatır. Ayrıca “And olsun ki insan rabbine karşı çok nankördür”,62 “Sizin için kulaklar, 

gözler ve düşünme yeteneği (ef’ide) yaratan O’dur. Ne kadar da az şükrediyorsunuz!”63 vb. 

birçok ayet ile de vefanın gereğini yerine getirmeyenler, ihsana karşı şükranı teslim 

etmede zaaf gösterenler kınanır. Bu haliyle nimetleri verenden gafil olma hali, ahlâkın 

gereği olanı yapmama anlamı taşımakta ve nankörlük olarak tanınmaktadır.64 Bu haliyle 

ihsana karşı şükran ve vefa, doğrudan iyilik sahibi ile kurulan bağ ile ilişkilendirilmiş 

ve imanın gereği görülmüştür. Hatta bazı düşünürler cömertlik, sıdk, hidâyet, takva, 

şükür, tevâzu, hilm, iyilik, adâlet benzeri ahlâk kavramlarını imanın semantik alanının 

kapsamına girdiklerini iddia etmiştir.65 

İmanın amel ile görünür kılınması konumsal anlamda bireyin ait olduğu zümrenin 

netleştirilmesi ve o zümrenin hukukuna muhatap kılınabilmesi açıdan da önemli 

olmaktadır. Zira kalpte olanı bilme insanlar açısından mümkün olmadığından, imanın 

varlığı, dış yansımaları olan teslimiyet yani amel ile bilinecektir. Her ne kadar Din 

alimlerinden bazıları “ikrar” ile kalpteki tasdikin izharını yeterli görmüş iseler de bunun 

yanıltıcı olma olasılığı her zaman mevcuttur. Nitekim, sadece imanın ikrarı üzerinden 

müslümanların zümresine katılma talepleri olduğu anlaşılan bedevi Arap grubun 

benzer bir yaklaşımı Yüce Allah cenahından sorunlu görülmüş ve Kur’an’da; “Bedevîler, 

‘İman ettik’ dediler. Şunu söyle: ‘Henüz iman gönüllerinize yerleşmediğine göre, sadece boyun 

eğdiniz. Bununla beraber Allah’a ve resulüne itaat ederseniz’… ”66 ayetindeki hitap ile sözlü 

beyandan öte eylem üzerinden durumun anlaşılır kılınması istenmiştir. Nitekim dini 

buyruklar esas alındığında bunların sadece kalpteki iman ile sınırlı olmayıp aynı 

zamanda dış dünyaya yönelik yansımalarının olduğunu rahatlıkla görebiliriz. Bu 

sebepten imanın sadece kalbî ve vicdanî bir eylem ile sınırlı görülmesi, amel ve ahlâk ile 

bağının kurulmaması dinin bütünlüklü yapısı açısından sorunlu olacaktır.67 Dolaysıyla 

eylem ile görünür kılınmayan ve yükümlülük gerektirmeyen bir iman anlayışı, 

daraltılmış ve indirgemeci olmaktan kurtulamayacaktır.68   

İmanın ahlâkı gerektirmesi toplumsal boyut itibarıyla da göz ardı edilmeyecek bir 

husustur. Nitekim inanların davranışlarında görülen örneğin Yüce Allah’a bakan namaz 

ve oruç gibi kulluk vazifelerine itina göstermekle beraber kamu hukukuna dair 

meselelerde adalet, liyakat, güven vb. ilkelere aykırı davranışlar, ahlâki tutarsızlık 

                                                      

61 er-Rahmân 55/13. 
62 el-Âdiyât 100/8. 
63 el-Mü’minûn 23/78. 
64 Aydın, Din Felsefesi, 306. 
65 Toshihiko İzutsu, Kur’ân’da Dini Ve Ahlâkî Kavramlar, çev. Selahattin Ayaz, (İstanbul: Pınar Yay., 5. Basım, 

2013), 129-137, 259-267. 
66 el-Hucurât 49/14. 
67 Sönmez, “İmanın Ahlâkî Yaptırım Gücü”, 4. 
68 Bk. Sönmez,” İmanın Ahlâki Yaptırım Gücü”, 6. 



144 

 

olarak ortaya çıkmaktadır. Oysa ki dinin bu türden davranışlarla ilgili beyanları 

bilinmektedir. 

Kur’an’da imanın peşi sıra salih amelin yer alması, imanın soyut bir kavram 

olmaktan öte eylem tezahürlerinin olduğunu en güçlü kanıtlarından birisi olmaktadır.69 

Bu haliyle değerlendirildiğinde din nüfuz edici etkisiyle dinamik bir kavram olmakta ve 

kişiyi eyleme, ahlâki olanı gerçekleştirmeye zorlar.70 Bilindiği üzere bireylerdeki eylem 

alanındaki başarısızlık ise imandaki zafiyet ile ilişkilendirilmiş, kuvvetli imanın ahlâki 

yükümlülükleri temin edeceği, ahlâki yükümlülüklere uyabilmedeki başarısızlık imanın 

sönük olması ile ilişkilendirilmiştir.71  

İnananın tebliğ yükümlülüğü açısından da dini ahlâk, ihmal edilemez bir alan 

olmaktadır. Bilindiği üzere bu konuda kişini en güçlü ve etkili tesir kaynağı inancı ile 

tutarlı bir pratik ortaya koyabilmesidir. Zira genel anlamda ve özellikle entelektüel 

düzeyde olguları değerlendirme yeteneğine ulaşmayan avam halk düzleminde, teorik 

hakikatin tesir boyutu sınırlıdır. Eylem ile görünür kılınan hakikat, tesir gücüne 

kavuşur. Bu kaide, birey ve toplum psikolojisi açısından da aynı önemi haizdir. Bu 

durumda etki etmek isteyen özne, tutarlılık açısından kendini ihmal edemez. Zira 

kendini düzeltemeyenin başkasına etki edemeyeceği hususu açıktır. Dolayısıyla 

hakikatin nüfuz gücü, söylemden öte onun eylem ile görünür kılınmasındadır.72 

Nitekim bu meselede muassır bir düşür bu hakikatin altını çizmiş ve şöyle demiştir. 

“Eğer biz ahlâk-ı İslamiyenin ve hakaik-ı imaniyenin kemalatını ef’alimizle izhar etsek, 

sair dinlerin tabiileri elbette cemaatlerle İslamiyet’e girecekler; belki küre-i arzın bazı 

kıt’aları ve devletleri de İslamiye dehalet edecekler.”73 Netice itibarıyla dinî ahlâkın 

eylem ile görünür kılınması bir zorunluluk olarak önemini korumaktadır. 

İman Anlayışların ahlâki yansımaları  

Dinin bütünlüklü yapısı dikkate alındığında iman anlayışlarını önemli kılan bir diğer 

husus, aynı zamanda onun bireysel ve toplumsal bazdaki yansımalarıdır. Dinin teoride 

Kur’an ve uygulamada hz. Peygamberin yaşantısı ile açımlanarak idealize edilen kâmil 

birey ve ideal toplum hedefinin sağlıklı bir din anlayışı, iman amel/ahlâk yorumu 

üzerinden temin edilebileceği muhakkaktır. Bu minvalden mezheplerin iman 

yorumlarının eylemsel alana yansımaları gözlemlendiğinde, dinin yüce gayesini temin 

etmede ne oranda başarılı olabilecekleri tartışmaya açık bir husus olmaktadır.  

İman-amel yorumunda Hâricîler ile Mürcie’nin aşırı yorum ile dini vasatın dışına 

çıktıkları kabul edilmektedir. Bunlardan ilkinin yorumu aşırı katı görülürken diğerinin 

ki de aşırı toleranslı bulunmuş ve her ikisinin de ahlâki açıdan sorunlu olduğu 

                                                      

69 Fatih Kahraman, “İman-Amel İlişkisi Meselesinin ‘Ey İman Edenler’ Hitabıyla Başlayan Ayetler Açısından 

Değerlendirilmesi”, İlahiyat Araştırmaları Dergisi, 17 (Haziran 2017), 6 vd. ; Hanifi Özcan, Epistemolojik Açıdan 

İman, (İstanbul: Marmara Üniversitesi, İFAV Yay., 1992), 78. 
70 Sönmez, ”İmanın Ahlâkî Yaptırım Gücü”, 127. 
71 Aydın, Kur’ân-ı Kerim’de İman-Ahlâk İlişkisi, 23. 
72 Mehmet Şanver, Dinî Tebliğ ve Eğitim Açısından Kur’an’da İnsan Psikolojisi Ve Özellikleri” Uludağ 

Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 10/1 (2001), 147; Kerim Buladı, “Kur’an Perspektifinden Tebliğ -Usûl ve 

Kapsam Üzerine Bazı Mülâhazalar-” Diyanet İlmî Dergi, 58 (2022), 925. 
73 Said Nursi, ”Hutbe-i Şamiye” İçtimaî Dersler (İstanbul: Zehra Yayıncılık, 2024), 42. 



145 

 

vurgulanmıştır. Mu‘tezile anlayışının Hâricîliği, Ehl-i sünnet çizgisinin de Mürcî 

anlayışını bir derece iyileştirdiği ileri sürülebilir. Nitekim Mu’tezile’nin ameli imandan 

görmesi Hâricî anlayış ile örtüşmektedir. Ancak Hâriciler, imanı rükün mesabesinde 

görürken Mu‘tezile cüz olarak kabul etmiş ve dini eylemdeki sapmayı küfür yerine fısk 

yorumu ile Hâricî katılığını esnetmiştir. Benzer şekilde Ehl-i sünnet anlayışı da iman ile 

ameli farklı mefhumlar kabul ederek iman tanımında Mürcie anlayışı ile örtüşmüştür. 

Bununla beraber amel ile imanın güçlendirilebilmesi ya da zayıflatılabilmesine imkân 

tanıyarak, amelin imana etki etmeyeceği tezini ileri süren Mürcieden ayrılmış ve amelin 

imana etkisini kabul etmiştir. Hatta ahiret itibarıyla başarılı bir sınav vermiş olabilmek 

için (ehli necat olabilmede) ameli de zorunlu bir şart olarak görmüştür.74  

Gerçekten de Mu‘tezile iman yorumunun ameli imana dahil etmesi ve dini ahlâk ile 

rasyonel ahlâkı din anlayışında ölçüt edinmesi dini bütünlük açısından başarılı 

görülmelidir. Bu yaklaşımları Hâricîlerin katı din anlayışını kırdığı gibi Mürcie eliyle 

üretilen dindeki tutarsızlık ve anlamsızlığı da önemli ölçüde düzeltmiştir. Nitekim iman 

dışında kebire meselesi ile ilgili menzile beyne’l-menzileteyn ve va’d vaîd yorumu ile 

emri bi’l-maruf nehiy ani’l-münker ilkesindeki hassasiyetleri, dinî ahlâk anlayışlarının 

başarılı tezahürleri görülmelidir. Ancak birey gibi düşünce sistemlerinin de hatadan 

arınık olamayacağı genel kabulü esas alındığında, çok da ahlâka taalluk etmeyen ve 

ontolojik bir mesele olan fiillerin yaratılması ile sıfatlar konusu ve diğer bazı dini 

meselelere üzerinden ötekileştirilerek mahkûm edilmeleri, dinî maslahat itibarıyla 

düşünülmesi gereken bir husus olmalıdır. Mihne dönemi uygulamalarının ise ahlâki 

açıdan sorunlu olduğunun teslimi gerekmektedir.  

Mâturidîyye’nin iman tanımından ayrı olarak din anlayışında Eş’ariyyeden kısmen 

ayrıldığı hususunu da burada ifade etmek gerekir. Bu noktadan rasyonel ahlâk itibarıyla 

Mâturidîyye’nin Mu‘tezile ile ötüştüğü görülmektedir. Nitekim Mâturidîyye, aklı, 

”iyiliklerin ve kötülüklerin kendisi ile bilindiği şey” olarak tanımlamıştır.75 Mâtüridî 

anlayış, hüsün ve kubuh meselesinde, iki olasılık ile Yüce Allah’ın yaratmasıyla eşyanın 

tabiatından (lizatihi) kaynaklı ve zatının dışındaki bir sebeple (ligayrihi) güzel ya da 

çirkin olacağını ileri sürmüş; aklın eşyanın tabiatından kaynaklanan çirkinliği bilme 

yetisine sahip olduğunu kabul etmiştir. Nitekim adalet ve doğruluğun güzelliğinin, 

yalan ve zulmün çirkinliğinin zatları gereği oluğu ve aklın bunu idrak ettiğini kabul 

eder. Ancak duruma bağlı güzel ve çirkin olan eşyanın ise Peygamberin bildirmesi ile 

bilinebileceğini belirtir.76 Hüsün ve kubuh meselesinde Mâturidîyye’nin Eş’ariyyeden 

ayrıldığı açıkça görülmektedir. 

Maturidi ve Mu‘tezile ahlâk anlayışı, akla açılan alan ve tutarlılık üzerinden sağlam 

bir dayanak ile desteklenirken; Eş’ari’de ilahi irade ve kudret üzerinden açıklanmaya 

çalışılarak problemli bir hal almaktadır. Başka bir ifade ile Yüce Allah’ın yetkinliği, irade 

ve kudretine mutlak alan tanıma üzerinden sağlanmaya çalışılırken;  iman-ahlâk 

                                                      

74 Said Nursi, Mektubât,  (İstanbul: Zehra Yayıncılık, 2013), 40; a. mlf., İman ve Küfür Muvazeneleri (İstanbul: 

Zehra Yayıncılık, 2022), 166. 
75 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 204. 
76 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 274. 



146 

 

dengesi ile ilgili boyutta problemli olmaktan kurtulamamıştır. Nitekim Eş’ariyye 

mezhebinde aşırılığa yönelenlerin Yüce Allah’ın fiillerinde adalet, hikmet ve ahlâkın bir 

zorunluluk olmadığını iddia edebilmişlerdir.77 Bu türden bir yaklaşım, Yüce Allah’ın 

iradesine sınır koymamayı sağlama itibarıyla meselenin epistemolojik boyutunda 

tartışılabilir. Ancak meselenin ahlâk boyutu ve bunun insan algısına yansımaları 

itibarıyla problemli olmaktan kurtulamadığı aşikardır. Bu sebeple de bu durumun insan 

açısından sorunlu bir hal alarak müslüman toplumlardaki ahlâki çöküntüye önemli 

oranda kaynaklık ettiğini ileri sürülmüştür.78 Bilindiği üzere İslam Kelam anlayışlarında 

Eş’ariyye anlayışı akıl ile ahlâkî değerlere ulaşmanın mümkün olmadığını iddia ederek 

sadece Yüce Allah’ı ahlâkî belirleyiciliğin yegâne öznesi görmüş; emirlerini ahlâken iyi, 

yasaklarını da ahlâken kötü olarak kabul etmiştir.79  

Ehl-i sünnet ahlayışının Mu‘tezile’nin fiillerin yaratılması anlayışındaki aşrı 

yaklaşımını, insan sorumluluğunu teminle beraber Yüce Allah’ın yaratmada ortağının 

olmaması hususlarını örtüştürme çerçevesinde “kesb nazariyesi” ile tutarlı bir şekilde 

çözdüğü kabul edilir. Ancak onlar, iman ile amel arasındaki bağı örmede aynı hassasiyet 

ve başarıyı yakalayabilme husunda tenkid edilmişlerdir. Hatta bu meselede Mürcie ile 

başlayan gevşeklik ve toleransın Ehl-i sünnet ile devam ettirildiği genel bir kanı olarak 

kabul edilmektedir.  

Ehl-i sünnet açısından amel imandan ayrı bir alan telakki edildiğinde amelin temin 

edilmesinin hangi dayanak üzerinden sağlanacağı hususuna cevap bulma zorunluluğu 

ortaya çıkmaktadır. Zira inanç ve amel arasındaki bağın zayıf olarak örülmesi ya da bu 

alana yeterince vurgu yapılmamış olması, kişide iman sahibi olunmasına rağmen 

ahlâken gevşek bir tutumun gelişmemesi temin edilememektedir. İman sahibinin yaşam 

sahasında ahlâktan yoksun eylemlerinin ürettiği kötülük, kendi öznesi ile sınırlı 

kalmamakta, ait olduğu müslüman toplumun ortak adını lekedar etmekte ve müntesibi 

olduğu dini de sorgulanır hale getirmektedir. Günümüzde bile müslüman kimlikli 

ancak ahlâktan yoksun kimselerin davranış örnekleri geniş ölçekte gözlemlenebildiği 

gibi bu alanda yapılan saha çalışmalarıyla da tespit edilerek açıkça ortaya konulmuştur. 

Nitekim Amerika Birleşik Devletleri’nde faaliyet gösteren ‘’İslamicity Vakfı‘’ tarafından 

yürütülen “İslamîlik” kriterleri saha araştırmasında, farklı inanç müntesiplerinin 

olduğu 150 civarı ülke içerisinden İslam ülkeleri ya da en azından topluluklarının 

çoğunluğunun kendilerini müslüman olarak tanımladıkları devletlerin bu kriter 

esasınca yapılan sıralama ortalamasının 76. sıra olması, bu vahim gerçeğin somut bir 

şekilde gözler önüne sermektedir.80 

Ahlâki pratiklerdeki zaafın menşeinin her zaman iman-amel arasındaki bağın zayıf 

örülmüş olmasından kaynaklanmayabileceğini de belirtmek gerekmektedir. Kişisel 

zaaflar ve uyum becerisizlikleri de bu meselede pekâlâ bir ölçüde etkili olabilmektedir. 

                                                      

77 İbnü’l-Vezir, Ebû Abdillâh İzzüddîn Muhammed b. İbrâhîm b. Alî el-Yemânî, Îşarü’l-hak ‘ale’l-halk fî reddi 

hilafaât ‘alâ mezahibi’l-hak min usûlit’tevhid, (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1983), 95-114. 
78 Güler, Allah’ın ahlâkiliği sorunu 48, 52, 56, 76; Vechi Sönmez, Bütün Yönleri İle İslam’da Adalet, (İstanbul: 

Ensar Neşriyat, 2018), 166 vd. 
79Eş‘arî, Lum’a, 105, 117; Taftâzânî, Şerhu’l-Makâsıd, 3/283. 
80 https://islamicity-index.org/wp/links-downloads/ (18. 12. 2025) 



147 

 

Ancak durum din referansı üzerinden okunduğunda iman amel arasındaki bağın, 

özensizce kurulu olması ve gerekli hassasiyet üzerinden şekillenmemiş olması, elbette 

ki bireyin bu alana karşı duyarlı olma durumuna etki edecek ve dinin öngördüğü 

hassasiyet düzeyine ulaşamayabilecektir. Burada önemsenmesi gereken husus, 

sistemsel anlamda iman-amel/ahlâk münasebetinin dini bilgi düzeyinde (Epistemolojik 

açıdan)  sağlıklı kurulmasıdır. Fertlerdeki yansımaları elbette ki kişilerin uyum becerileri 

üzerinden şekillenecek ve tabiatıyla farklılıklar gösterebilecektir. 

Sonuç 

Araştırmada imanın dindeki hassas öneminden kaynaklı olarak iman mefhumu ile 

ilgili bir çalışma yapılmıştır. Çalışmada iman tanımlamanın yapılmasında etkin olan 

saikler, yapılan tanımlamaların amel ile ilişkisi ve ahlâki yansımaları ana akım 

mezhepler düzleminde etraflıca ortaya konulmuştur.  

İman ile ilgili tartışmaların erken dönemde siyasi, toplumsal ve dinî hassasiyet 

etmenlerine bağlı olarak ortaya çıktığı ve yine bu etmenler ile ilişkili olarak şekillendiği 

tespit edilmiştir. İmanın Hâricîleri tarafından rükünler mesabesinde tasdik; ikrar ve 

amel, Mürcie ve Ehl-i sünnet olarak Eş’ariyye ve Mâtüridîyye’nin tasdik ve ikrar; 

Mu‘tezile’nin ise cüzler mesabesinde tasdik, ikrar ve amel şeklinde tanımladıklarına yer 

verilmiştir. 

İlk olarak Hâricîlerin siyasi nedenlerden ötürü yorumladıkları iman kavramının aşırı 

katı ve yansımaları itibarı ile sorunlu yapısı Mürcie olarak tanımlanan kesimin karşı 

tezini doğurduğu saptanmıştır. Mürcie’nin Hâricî iman anlayışının aşırı yorumuna karşı 

çıkarken, kendi iman tanımındaki pasiflik ve hoşgörünün başka bir aşırılık anlamı 

taşıdığına dikkat çekilmiştir. Ehl-i sünnetin iman anlayışının da Mürcie izlerini taşıma 

ile iman-amel dengesini kurmada indirgemeci bulunduğuna değinilmiştir. Mu‘tezile 

iman anlayışının ise bir taraftan Hâricî iman anlayışının katılığını kırma diğer taraftan 

da Mürcie iman anlayışını tadil etme ile diğer anlayışlardan farklılaştığına yer 

verilmiştir. 

Ahlâk konusunun da iman kavramı gibi erken dönemden itibaren tartışılan kelam 

konuları üzerinden müslüman düşünürlerin gündeminden yer edindiği, ayrıca 

mezheplerin iman tanımlarının iman amel ilişkisi itibarıyla ahlâk anlayışlarını 

şekillendirdiğine yer verilmiştir. İman tanımlamaların ahlâki yansımaları itibarıyla 

dinin amacı olan kâmil birey ve ideal, müreffeh toplumu temin edebilme açısından 

mezhepler düzeyinde tahliller yapılmıştır. Bu açıdan Hâricî iman yorumu, ahlâki 

yansımaları itibarıyla sorunlu görülmüş, uygulanabilirlik ve dinin maslahatı temin 

edebilme potansiyelinden uzak bulunmuştur. Mürcie’nin iman anlayışı ise amelden 

soyutlanmış olma ile kendi içinde problemli bir hal aldığından dinin bütünlüklü yapısı 

açısından tutarsız bulunmuş ve ahlâklı birey ve toplumu temin etmede yetersizliğine 

vurgu yapılmıştır. Ehl-i sünnet ise her ne kadar zayıflatma ve güçlendirme yönü ile bir 

dereceye kadar iman ile amel arasında bir bağ örmüş ise de imanı, “tasdik” ile 

sınırlandırması, Mürcie iman anlayışı ile ilişkilendirilmiş ve ahlâki vasatı sağlamada 

yetersiz bulunmuştur. Mu’tezile iman anlayışının ise Hâricî ve Mürcie aşırdıklarından 

arınık, iman amel dengesini temin yönünden daha vasatçı bir görüntü verdiği 



148 

 

belirtilmiştir. Ayrıca dinde akla alan açma ve dinî ahlâkı rasyonel ahlâkla destekleme ile 

temeyyüz ettiğine vurgu yapılmıştır. 

Kaynaklar 

Ahmed Mahmud Subhî. fî İlmi’l-Kelâm: I-Mu‘tezile. Beyrut: Dâru’n-Nehdeti’l-Arabîyye, 

5. Basım, 1405/1985. 

Akdemir, Furat. "İlk Dönem İman-Siyaset İlişkisi, İmanın Araçsallaştırılması (Sâlim b. 

Zekvân'ın es-Sire Eseri Bağlamında)". Türkiye İlahiyat Araştırmaları Dergisi 4/1 

(Haziran 2019), 170-198. 

Ali Sami Neşşâr. Neş’etu’l-fikri felsefi fi’l-İslam. İskenderiyye: Dâru’l-Meârif, ts. 

Ay, Mahmut. "Kelâm’da Akıl İman İlişkisi: Temel Teolojik Yaklaşımlar". Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 52/1 (Ankara 2011), 49-68. 

Aydın, Mehmet Salih. Din Felsefesi. İzmir: İzmir İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 8. 

Basım, 1999. 

Aydın, Ömer. Kur’ân-ı Kerim’de İman-Ahlâk İlişkisi. İstanbul: İşaret Yay., 2007. 

Aydınlı, Osman. “Mu’tezile Ekolü ve Aklın Belirleyiciliği”, İslâmi İlimler Dergisi, 4/1-2, 

(Bahar-Güz 2009). 145-16. 

Aydınlı, Osman. İslâm Düşüncesinde Aklileşme Süreci Mu‘tezile’nin Oluşumu ve Ebû Huzeyl 

Allâf. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2001. 

Aygün, Fatma, “Mâtürîdî ’nin Ahsen-i Takvı̂m ve Esfel-i Sâfilin Yorumu: Tin Sûresi’nin 

Te’vili Bağlamında İnsan Anlayışı”, Diyanet İlmi Dergi” 56/3 (2020), 807-840. 

Bağdâdî, Ebû Mansûr Abdulkâhir b. Tahir b. Muhammed et-Temîmî. el-Fark beyne’l-

Firak. Thk., Muhammed Osman Hüseyn. Kâhire: Mektebetu İbn-i Sîna, trs. 

Buladı, Kerim. “Kur’an Perspektifinden Tebliğ-Usûl ve Kapsam Üzerine Bazı 

Mülâhazalar” Diyanet İlmî Dergi. 58 (2022): 897-928. 

Cevizci, Ahmet. Etiğe Giriş, İstanbul: Paradigma Yay., 2002. 

Cürcânî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerif el-Cürcanî el-Hanefî. 

et-Ta‘rifât. Mısır: Matbaâtu’l-Hayriyye, 1306/1889. 

Çağrıcı, Mustafa. İslam Düşüncesinde Ahlâk. İstanbul: Marmara Üniversitesi İFAV Yay., 

1989. 

Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd el-Mâtürîdî es-Semerkandî. 

Kitabu’t-Tevhîd.  Thk. Bekir Topaloğlu, Muhamed Aruşî. Beyrut: Daru Sâdr. 

İstanbul: Mektebetu’l-İrşâd, trs. 

Ebû Saîd Neşvân b. Saîd (b. Neşvân) b. Sa‘d b. Ebî Himyer b. Ubeydillâh el-Himyerî el-

Yemenî. el-Huru’l-îyn. Thk. Kemal Mustafa. Beyrut: Dâru’l-Âzal 2. Basım, 1985. 

Eş‘arî, Ebû’l-Hasan Ali b. İsmail b. Ebî Bişr İshâk b. Sâlim el-Eş‘ârî el-Basrî. Makâlâtu’l-

İslâmiyyîn ve ihtilâfu’l-musallîn. Thk. Muhammed Muhyiddin Abdullah. Kahire: 

Mektebetu’n-Nahdati’l-Mısriyye, 1369/1950. 



149 

 

Eş‘arî, Ebû’l-Hasan Ali b. İsmail b. Ebî Bişr İshâk b. Sâlim el-Eş‘ârî el-Basrî. Kitabu’l-

Lum‘a fi’r-reddi alâ Ehl-i zeyği ve’l-bida‘. nşr. Hamûde Gurâbe. Kahire: Matbâatu 

Mısr, 1955. 

Fazlur Rahman.  İslâm. çev. Mehmet Dağ - Mehmet Aydın. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2008. 

Gazzâlî, Hüccetü’l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. 

Ahmed et-Tûsî. Kavaidu’l-akâid. İstanbul: Dua Yay., 2016. 

Güler, İlhami. Allah’ın Ahlâkîliği Sorunu. Ankara: Ankara Okulu Yay., 2002. 

Güler, İlhami. Sabit Din Dinamik Şeriat. Ankara: Ankara Okulu Yay., 2002, 

Hayyât, Ebu’l-Hüseyn Abdürrahîm b. Muhammed b. Osmân el-Hayyât. el-İntisâr ve’r-

Redd âla İbn-i Ravendî el-Mülhîd. Thk. Niyberg. Beyrut: Dâru’l-Arabiyeti li’l-Kitap, 

2. basım,  1413/1993. 

Islamicity Indices. http://islamicity-index.org/ (18. 12. 2025). 

İbn Hazm, İbn Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd el-Endelüsî el-Kurtub. el-Fasl fi’l-

milel ve’l-ehvâ ve’n-nihal. Thk., Muhammed İbrahim Nasr, Abdurrahman Umeyre. 

Beyrut: Dâru’l-Cîyl, trs. 

İbn Kuteybe, Ebû Abdullah Muhammed b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî.  Kitabu’l-

me‘ârif. Thk: Servet Ukkâşe. Kahire: Dar’ul-Kutub, 1379/1960. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslüm b. Kuteybe ed-Dîneverî. el-İmâme 

ve’s-siyâse. Thk., Alî Şeyrî. Beyrut: Dâru’l-Edvâ, 1410/1990. 

İbn Manzur, Ebü’l-Fazl Cemâlüddin Muhammed b. Mükrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî 

er-Rüveyfiî. Lisânu’l-Arab. Beyrut: Dâru Sâdr, trs. 

İbnü’i-Vezir, Ebû Abdillâh İzzüddîn Muhammed b. İbrâhîm b. Alî el-Yemânî. Îşarü’l-hak 

‘ale’l-halk fî reddi hilafaât ‘alâ mezahibi’l-hak min usûlit’tevhid. Beyrut: Dâru’l-

Kutubi’l-İlmiyye, 1983. 

İbnü’l-Murtazâ, el-Mehdî-Lidînillâh Ahmed b. Yahyâ b. el-Murtazâ. Babu zikri’l- 

Mu‘tezile min el-Munye vel-Emel fi şerhi Kitabi el-Milel ve’n-Nihal. Thk. Usâmuddin 

Muhammed Alî. İskenderiyye: Dâru’l-Ma’rifeti’l-Câmiîyye, 1985. 

İsferâyînî, Ebu’l-Muzaffer İmâdüddîn Şehfur, b. Tâhir b. Muhammed el-İsfahânî el-

İsferâyînî. et-Tebsiru fi’d-din ve temyîzu’l-fırkati’n-nâciye ani’l-fırakı’l-hâlikîn. Thk., 

Kemal Yusuf el-Hut. Beyrut: Alimu’l-Kutub, 1403/1983. 

Kâdî Abdülcebbâr, Ebu’l-Hasen Kâdı’l-kudât Abdülcebbâr b. Ahmed b. Abdilcebbâr el-

Hemedânî. Fadlu’l-iʿtizâl ve tabaḳâtu’l-Muʿtezile. Thk., Fuâd Seyyid. Bs.y: Dâru’t-

Tunusiyye, 1393/1974. 

Kâdî Abdülcebbâr, Ebü’l-Hasen Kādı’l-kudât Abdülcebbâr b. Ahmed b. Abdilcebbâr el-

Hemedânî, Şerhu’l-Usûli’l-hamse, thk., Abdulkerîm Osmân. Bs.y.: Mektebetu 

Vehîbe, trs. 

Kahraman, Fatih. “İman-Amel İlişkisi Meselesinin “Ey İman Edenler” Hitabıyla 

Başlayan Ayetler Açısından Değerlendirilmesi”. İlahiyat Araştırma Dergisi. 17 

(Haziran 2022), 26-68. 

http://islamicity-index.org/


150 

 

Kiraz, Celil. Kur’ân’da Ahlâk İlkeleri, Tevrat, Zebur ve İncil’le Mukayeseli Bir Çalışma. Bursa: 

Emin Yay., 2007. 

Kûr’an Yolu Meâli, Haz. Hayrettin Karaman vd, Ankara: DİB Yayınları, 6. Basım. 2017. 

Kutluer, İlhan. İslam Felsefesi Tarihinde Ahlâk İlminin Teşekkülü. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1989. 

Malatî, Ebü’l-Hüseyn Muhammed b. Ahmed b. Abdirrahmân el-Malatî et-Tarâifî el-

Askalânî. et-Tenbih ve’r- redd âla ehli ehvâ ve’l-bid‘a. Thk., Muhammed Zinhum 

Muhammed Azb. Kahire: Mektebetu’l-Medbulî, 1993. 

Mehmet Şanver, Dinî Tebliğ ve Eğitim Açsından Kur’an’da İnsan Psikolojisi Ve 

Özellikleri” Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi. 10/1, (2001) 137-164. 

Mengüşoğlu, Takiyettin. Felsefeye Giriş, İstanbul: Remzi Kitabevi, 1992. 

Muhammed Halîl ez-Zeyn. Târihu’l-firaki’l-islâmiyye. Beyrut: Muessestu’l-İlim li’l-

Matbuât, 2. Basım, 1985. 

Neşvân el-Himyerî, Ebû Saîd Neşvân b. Saîd (b. Neşvân) b. Sa‘d b. Ebî Himyer b. 

Ubeydillâh el-Himyerî el-Yemenî. el-Hûru’l-Îyn. Thk. Kemal Mustafa, Beyrut: 

Dâru’l-Âzal, 2. Basım, 1985. 

Nevbâhtî, Ebû Muhammed Hasen b. Musa b. el-Hasen b. Muhammed el-Bağdâdî en-

Nevbahtî, Sa‘d b. Abdullah el-Kummî. Firaku’ş-Şîa. Thk., Abdulmunîm el-Hıfnî. 

Kâhire: Dâru’l-İrşâd, 1412/1992. 

Nursi, Bediüzzaman Said. “Hutbe-i Şamiye”. İçtimaî Dersler. İstanbul: Zehra Yayıncılık, 

2024. 

Nursi, Bediüzzaman Said. Mektubât.  İstanbul: Zehra Yayıncılık, 2013. 

 Nursi, Bediüzzaman Said. İman ve Küfür Muvazeneleri. İstanbul: Zehra Yayıncılık, 2022. 

Özcan, Hanifi. Epistemolojik Açıdan İman. İstanbul: Marmara Üniversitesi, İFAV Yay., 

1992. 

Özdemir, Metin. İslam Düşüncesinde Kötülük Problem. İstanbul: Furkan Kitaplığı, 2001. 

Özdeş,  Talip. “Ahlâk-Vahy İlişkisi ve Kur’ân’da İman-Ahlâk-Amel Bütünlüğü”. 

Cumhuriyet üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 10/2, (2006), 5-21. 

Pazarlı, Osman. İslâm’da Ahlak. İstanbul: Remzi Kitabevi, 1980. 

Râgıb el-İsfahânî, Ebu’l-Kâsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-

İsfahânî.  el-Müfredât fi garîbi’l-Kur’an.  Thk., Muhammed Seyyid Geylanî. Beyrut: 

Dâru’l-Ma’rife, trs. 

Sönmez, Mustafa. “İmanın Ahlâkî Yaptırım Gücü”. Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi. 13/23 (2011/1), 117-141. 

Sönmez, Vechi. Bütün Yönleri İle İslam’da Adalet. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2018. 

Süt, Abdulnasır. Kâdî Abdülcebbârın Ahlak Felsefesi. Ankara: Ankara Üniversitesi. Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora tezi. 2011. 



151 

 

Şanver, Mehmet. “Dinıî Tebliğ ve Eğitim Açısından Kur’an’da İnsan Psikolojisi Ve 

Özellikleri” Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi. 10/1 (2001), 137-164. 

Şehristânî, Ebu’l-Feth Tâcüddîn (Lisânüddîn) Muhammed b. Abdilkerîm b. Ahmed. el-

Milel ve’n-nihal. Thk. Emîr Ali Mehnâ, Alî Hasan Fâûr. Beyrut: Dâru’l-Meârif. 3. 

Basım, 1414/1993. 

Şerîf el-Murtazâ, Ali b. Alemü’l-hüdâ Ebu’l-Kâsım Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. 

Muhammed el-Alevî eş-Şerîf el-Murtazâ. Emâlî’l-Murtazâ: Gureru’l-Fevâid ve 

Durerü’l-Kelâîd. Thk., Muhammed Ebü’l-Fadl İbrâhîm.  Bs.y.: Dâru’l-İhyâi’l-

Kutubi’l-Arabiyye, 1373/1954. 

Teftâzânî, Sa‘düddîn Mes‘ûd b. Fahriddîn Ömer b. Burhâniddîn Abdillâh el-Herevî el-

Horâsânî et-Teftâzânî. Şerhu’l-Akâid. Tercüme ve İzahat: Taha Hakan Alp. 

İstanbul: Rıhle Kitap, 2011. 

Tohihiko İzutsu. Kur’ân’da Dini Ve Ahlâkî Kavramlar. Çev. Selahattin Ayaz. İstanbul: 

Pınar Yay., 5. Basım, 2013. 

Toshihiko İzutsu. İslam düşüncesinde İman Kavramı. Çev. Selahaddin Ayaz. İstanbul: 

Pınar Yay. 3. basım 2012. 

W. Montgomery Watt. İslâm Düşüncesinin Teşekkül Devri, çev. Ethem Ruhi Fığlalı. 4. 

Basım. Ankara: Sarkaç Yayınları, trs. 

Yılmaz, Semiha. Ahlak Eğitimi Açısından “İyiliği Özendirme Ve Kötülükten Sakındırma” 

İlkesi. Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2021. 



152 

 

ÇAĞDAŞ HERMENÖTİK YAKLAŞIMLAR İLE KLASİK 

TEFSİR YÖNTEMLERİNİN İLİŞKİSİ ÜZERİNE BİR 

DEĞERLENDİRME 

Murat AKTEPE 

Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi 

 

 

Giriş  

İlahî metinlerin anlaşılması ve yorumlanması, insanlık tarihi boyunca teolojik, 

semantik ve felsefî bağlamda önemli bir mesele olarak görülmüştür. Özellikle kutsal 

metin yorumu bağlamında bu çalışmalar, yalnızca entelektüel bir çaba olarak 

değerlendirilmeyebilir. Bunun yanında özellikle toplumsal, kültürel ve dini boyutların 

da dikkate alınması gerekmektedir. Dolayısıyla bu konunun iman esaslarıyla, 

inananların kimlik inşası konusuyla ve ahlâk ilkeleriyle doğrudan ilişkili bir eylem 

hâline geldiği söylenebilir. Kur’ân’ın anlaşılması, yorumlanması ve bunun için ortaya 

konan çabalar, İslâm düşünce tarihinde merkezi bir yer işgal etmiştir. Anlama ait bu 

amaca mâtuf olarak sistematik bir tefsir geleneği inşa edilmiştir. 

Klasik tefsir geleneği Arap dilinin inceliklerini, vahyin indiği bağlamı ve sahabe-

tâbiîn rivayetlerini esas alarak metnin sahih anlamını tespit etmeyi amaçlamıştır. Bu 

çerçevede müfessir, ilâhî kelâmın anlamını muhafaza eden ve onu doğru biçimde 

açıklayan bir otorite konumunda görülmüştür. Bu yaklaşım, anlamın sabit ve değişmez 

bir gerçeklik olduğu varsayımına dayanmaktadır. Diğer bir ifadeyle metnin anlamı, 

içkin ve aşkın bir hakikat olarak kabul edilmiştir. Buna karşılık modern dönemle birlikte 

gelişen hermenötik yaklaşımlar, anlamın statüsünü yeniden tartışmaya açmış ve metin 

ile yorumcu arasındaki ilişkiyi farklı bir düzleme taşımıştır. Hermenötik düşünce, 

anlamın yalnızca metnin kendisinden ibaret olmadığını savunmaktadır. Bu anlama 

çabası tarihî bağlam, kültürel arka plan ve okuyucunun zihinsel dünyası ile birlikte 

şekillenmektedir. Bu bakımdan anlam artık statik değil, dinamik bir yapıya sahiptir. 

Bununla birlikte modern dönemde gelişen hermenötik kuramlar, metin ve anlam 

ilişkisini yeniden düşünmeye sevk etmiş ve anlamın statüsü konusunda yeni tartışma 

alanları açmıştır. 

Çağdaş hermenötik yaklaşımlar ile klasik tefsir yöntemlerinin ilişkisinin temel 

alındığı araştırmamızda, modern hermenötik yaklaşımların Kur’ân tefsirine 

uygulanabilirliğinin ve bu yaklaşımların klasik tefsirle örtüşen yahut ayrışan yönlerinin 

ortaya konulması hedeflenmektedir. Klasik tefsir geleneği ile çağdaş hermenötik 

kuramlar arasındaki bu epistemolojik ve metodolojik farklılık karşılaştırmalı bir 

perspektifle ele alınmaya çalışılacaktır. Böylece Kur’ân yorumunda anlamın nasıl inşa 



153 

 

edildiği, hangi kaynaklardan beslendiği ve hangi sınırlar içerisinde şekillendiği ortaya 

konulacaktır. Bu amaç doğrultusunda klasik tefsir geleneğinde anlam nasıl 

tanımlanmakta ve nasıl inşa edilmektedir? Tarihsel bağlam ve okuyucu faktörü, anlam 

üretiminde ne ölçüde belirleyicidir? Yorumcunun epistemik konumu her iki yaklaşımda 

nasıl belirlenir? ve Modern hermenötik yaklaşımlar anlamın kaynağını nasıl 

konumlandırmaktadır? gibi temel sorulara cevap aranacaktır. Dolayısıyla araştırma, 

Kur’ân yorumuna dair hem geleneksel hem de çağdaş yaklaşımların sınırlarını ve 

imkânlarını açık biçimde ortaya koyacaktır. 

Klasik tefsir literatürü ile modern hermenötik kuramların mukayeseli olarak ele 

alındığı araştırmada, klasik dönem müfessirler içerisinden Ebü’l-Hasen Mukātil b. 

Süleymân b. Beşîr el-Ezdî el-Belhî’nin (ö. 150/767) Tefsîru Muḳātil b. Süleyman1, Ebû 

Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî el-Bağdâdî’nin (ö. 310/923) 

Câmiu’l-Beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân2, Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-

Hârizmî ez-Zemahşerî’nin (ö. 538/1144) el-Keşşâf ʿan ḥaḳāʾiḳı ġavâmiżi’t-tenzîl ve ʿuyûni’l-

eḳāvîl fî vücûhi’t-teʾvîl3 ve Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. 

Hüseyn er-Râzî et-Taberistânî’nin (ö. 606/1210) Mefâtîḥu’l-ġayb4 isimli eserleri temel 

alınmıştır. Bunun yanında Mustafa. Öztürk’e ait Tefsirde Usûl(süzlük) Sorunu5 başlıklı 

araştırma ve Lütfullah Cebeci’ye ait Tefsirde Yeni Yöntem Arayışları ve Klasik Tefsir Metodu6 

isimli çalışma klasik tefsir literatürünün değerlendirilmesinde temel alınan 

eserlerdendir. Hermenötik yaklaşımlar hususunda ise özellikle Friedrich 

Schleiermacher’in (1768 – 1834) Hermeneutics and Criticism7 başlıklı eseri ve The 

Hermeneutics: Outline of the 1819 Lectures8 adlı eseri temel alınmıştır. Bunun yanında 

Literatürde önemli bir yeri olan Wilhelm Dilthey’in (1833-1911) Hermeneutik ve Tin 

Bilimleri9 başlıklı eserinden, Martin Heidegger’in (1889-1976) Varlık ve Zaman10 isimli 

eserinden istifade dilmiştir. Hermenötik yaklaşımlar konusunda önemli görüşleri 

bulunan Hans-Georg Gadamer’in (1900-2002) Hakikat ve Yöntem11 başlıklı eseriyle 

                                                      

1 Bk. Mukātil b. Süleyman. Tefsîru Muḳātil b. Süleyman, thk. Ahmed Ferîd, (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

2003) 
2 Bk. Ebu Ca’fer Muhammed b. Cerîr Taberî, Câmiu’l-Beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân, (Beyrut, Müessesetü’r-

Risâle, 1420) 
3 Bk. Ebu’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed Zemahşerî, el-Keşşâf ʿan ḥaḳāʾiḳı ġavâmiżi’t-tenzîl ve 

ʿuyûni’l-eḳāvîl fî vücûhi’t-teʾvîl, (Beyrut: Mektebetü’l-abîkân, 1998) 
4 Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî, Mefâtîḥu’l-ġayb-Tefsiru’l-

Kebir, (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî,1420) 
5 Bk. Mustafa Öztürk, “Tefsirde Usûl(süzlük) Sorunu.” İslâmiyât 6/4 (2003): 69–84. 
6 Bk. Lütfullah Cebeci, “Tefsirde Yeni Yöntem Arayışları ve Klasik Tefsir Metodu.” Dini Araştırmalar Dergisi 

11/31 (Mayıs–Ağustos 2008): 283–291. 
7 Bk. Friedrich Schleiermacher, Hermeneutics and Criticism, ed. Andrew Bowie, (Cambridge: Cambridge 

University Press, 1998) 
8 Bk. Friedrich Schleiermacher, The Hermeneutics: Outline of the 1819 Lectures, trans. Jan Wojcik and Roland 

Haas, (Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 1978) 
9 Bk. Wilhelm Dilthey, Hermeneutik ve Tin Bilimleri, çev. Doğan Özlem, (İstanbul: Paradigma Yayınları, 

1999) 
10 Bk. Martin Heidegger, Varlık ve Zaman, çev. K. Hakan Ökten. (İstanbul: Agora Yayınları, 2008) 
11 Bk. Hans-Georg Gadamer, Hakikat ve Yöntem, çev. Hüsamettin Arslan ve İsmail Yavuzcan, (İstanbul: 

Paradigma Yayınları, 2023) 



154 

 

Hermeneutik (Yorumbilgisi) Üzerine Yazılar12 adlı eseri araştırmamızda önemli kaynaklar 

arasında yer almıştır. Hermenötik kavramının anlam katmanları için ise Bedia 

Akarsu’nun, Felsefe Terimleri Sözlüğü ve Ahmet Cevizci’nin Felsefe Sözlüğü13 temel 

alınmıştır. Çağdaş hermenötik yaklaşımlar konusunda güncel araştırmalar da 

araştırmamızda önemli bulgular sağlamıştır. Bunlar; Paul Ricoeur’un (1913-2005) The 

Conflict of Interpretations: Essays in Hermeneutics14, Nasr Hâmid Ebû Zeyd’in (1943-2010) 

İşkâliyyâtu’l-kırâa ve âliyyâtu’t-te’vîl15, Josef Bleicher’in Contemporary Hermeneutics: 

Hermeneutics as Method, Philosophy and Critique16, Richard E. Palmer’ın Hermenötik17, Alim 

Yılmaz’a ait Bilim, Yöntem ve Hermenötik18 ve Gadamer Hermeneutiğini Sosyal Bilimlere Etik 

Bir Model Olarak Okumak19 ve Burhanettin Tatar’ın, Din, İlim ve Sanatta Hermenötik20 

başlıklı eserleridir. Literatür incelemesinde öncelikle hermenötik düşünce geleneğinin 

kurucu ve öncü isimlerinin görüşleri esas alınmıştır. Buna ilaveten hermenötik 

yaklaşımlardan hareketle Kur’ân’ın çağdaş yorumuna dair ortaya konulan yöntem ve 

yorum anlayışlarına değinilmiştir. Bu değerlendirme yöntemleri sayesinde iki farklı 

düşünce geleneğinin anlam, metin, yorumcu ve bağlam kavramlarını nasıl ele aldığı 

mukayeseli bir biçimde ortaya konulmuştur.  

Araştırmanın temel amacı, çağdaş yorum teorilerinin Kur’ân tefsirine hangi 

düzeylerde uygulanabilir olduğunu incelemek ve söz konusu yaklaşımların İslâmî 

yorum geleneğiyle örtüşen yahut ondan ayrışan yönlerini ortaya koymaktır. Çalışmada 

nitel araştırma yöntemi temel alınmış ve metin merkezli, yorum odaklı analiz yöntemi 

tercih edilmiştir. Hermenötik kuramlar ile klasik tefsir literatürü çerçevesinde metin 

merkezli ve yorum odaklı bir çözümleme gerçekleştirilmiştir. Bu bağlamda, klasik tefsir 

usulünde anlamın ontolojik sabitliği, müfessirin bilgi düzeyi ve vahyin ilâhî referansına 

dayalı yorum ilkeleri öncelenmiştir. Modern hermenötik düşüncede öne çıkan 

tarihselcilik, dilsel yapı ve okuyucu merkezli anlam üretimi karşılaştırmalı olarak ele 

alınmıştır. Çağdaş hermenötik yaklaşımlar ile klasik tefsir yöntemlerinin mukayesesi, 

yalnızca Kur’ân tefsiri ile Batı merkezli hermenötik yaklaşımlarla sınırlıdır. Kitâb-ı 

Mukaddes hermenötiği ve diğer dinî geleneklere ait yorum yöntemleri kapsam dışı 

bırakılmıştır. Ayrıca psikolojik, sosyolojik, edebî ve postmodern çözümleme yöntemleri 

                                                      

12 Bk. Hans-Georg Gadamer, Hermeneutik (Yorumbilgisi) Üzerine Yazılar, çev. ve der. Doğan Özlem, 

Ankara: Ark Yayınları, 1995) 
13 Bk. Bedia Akarsu, Felsefe Terimleri Sözlüğü, (İstanbul, İnkılâp Kitabevi, 1994),; Ahmet Cevizci, Felsefe 

Sözlüğü, (İstanbul: Paradigma Yayınları, 2005) 
14 Bk. Paul Ricoeur, The Conflict of Interpretations: Essays in Hermeneutics, (Evanston: Northwestern University 

Press, 1969); Hermeneutics and the Human Sciences: Essays on Language, Action and Interpretation, (Cambridge: 

Cambridge University Press, 2016). 
15 Bk. Nasr Hâmid Ebû Zeyd, İşkâliyyâtu’l-kırâa ve âliyyâtu’t-te’vîl, (Beyrut: Dâru’l-Beydâ, 2005) 
16 Bk. Josef Bleicher, Contemporary Hermeneutics: Hermeneutics as Method, Philosophy and Critique, (London: 

Routledge, 2019) 
17 Bk. Richard E. Palmer, Hermenötik, çev. İbrahim Görener, (İstanbul: Ağaç Kitabevi Yayınları, 2008) 
18 Bk. Alim Yılmaz, “Bilim, Yöntem ve Hermenötik.” Sosyal Bilim, Etik ve Yöntem, ed. Osman Konuk ve 

Ahmet Kemal Bayram, (Ankara: Adres Yayınları, 2009) 
19 Bk. Alim Yılmaz, “Gadamer Hermeneutiğini Sosyal Bilimlere Etik Bir Model Olarak Okumak.” Sosyal 

Bilim, Etik ve Yöntem, ed. Osman Konuk ve Ahmet Kemal Bayram, (Ankara: Adres Yayınları, 2009) 
20 Burhanettin Tatar, Din, İlim ve Sanatta Hermenötik, (İstanbul: İSAM Yayınları, 2014) 



155 

 

bu çalışmaya dâhil edilmemiştir. Bu sınırlama, çalışmanın daha derin ve odaklı 

ilerlemesi adına bilinçli olarak yapılmıştır.  

Hermenötik yaklaşımlar anlamın metinden bağımsız düşünülemeyeceğini 

savunmaktadır.21 Bu metod, tarihsel bağlam, dilsel yapı, kültürel koşullar ve 

yorumcunun zihinsel yapısının karşılıklı etkileşim içinde inşa edildiği fikrine 

dayanmaktadır. Buna karşılık klasik tefsir geleneği, anlamın asli kaynağını ilâhî vahiyde 

temellendirmekte ve müfessirin rolünü bu sabit anlamı tespit, açıklama ve muhafaza 

görevi olarak telakki etmektedir. Dolayısıyla iki yaklaşım arasındaki temel ayrım, 

anlamın değişmezliği ile yorum sürecinde yeniden üretilmesi arasındaki metodolojik 

farklılıkta yoğunlaşmaktadır. Bu bilgiler ışığında iki yaklaşımın kesiştiği noktaların 

ortaya koyulması için öncelikle klasik tefsir geleneğinde metin ve anlamın kapsamı ve 

daha sonra çağdaş hermenötik düşüncede metin, okuyucu ve anlam kavramları 

üzerinde durulacaktır. 

Klasik Tefsir Anlayışında Metin ve Anlam 

Bir metnin ne anlama geldiği sorusu, aslında “anlamın nerede bulunduğu” sorusu 

olarak kabul edilmektedir.22 Yani mutlak anlamda anlamın içinde bulunduğu yer 

doğrudan tarihsel bağlamla irtibatlı kabul edilmektedir. Dolayısıyla her yorum, daha 

önce söylenenin sürekliliği içinde tezahür etmektedir. Yorumlayanın konumu, amacı, 

muhatabı ve yorumun gerçekleştiği zaman, anlamın oluşumunda belirleyicidir.23 Klasik 

dönem anlayışlarda anlam, metnin içerisinde sabit ve korunmuş bir özdür.24 Özellikle 

kutsal metinler söz konusu olduğunda, anlam doğrudan ilahî iradeyle ilişkilendirildiği 

için değiştirilmesi mümkün olmayan bir hakikat olarak kabul edilmiştir.  

Klasik tefsir geleneğinde metnin ilâhî kaynaklı oluşu, anlamın ontolojik statüsünü 

belirlemekte ve Kur’ân’ın mutlak hakikatin taşıyıcısı olduğu kabul edilmektedir.25 Bu 

çerçevede anlam sabit kabul edilmektedir. Burada müfessirin görevi ise yeni anlamlar 

üretmek değil, mevcut ilâhî maksadı tespit ve izah etmektir.26 Bu konuda Ebu Ca’fer 

Muhammed b. Cerîr et-Taberî’nin yaklaşımı temel bir perspektif sunmaktadır. Taberî, 

Kur’ân’ı anlama konusunda keyfî yorumlara karşı çıkmakta ve Allah’ın kastettiği 

murada en yakın yorumu öncelemektedir. Bunun için de çerçeveyi sahâbe ve tâbiîn 

rivayetleriyle sınırlandırmaktadır.27 Dolayısıyla Taberî’nin rivayet merkezli 

yaklaşımıyla ayetleri Kur’ân’ın bütünlüğü içinde konumlandırdığını görürüz. Bu 

yaklaşımda tarihsel bağlam, anlamı dönüştürücü değil, açıklayıcı bir unsur olarak 

değerlendirilmektedir.28 Çünkü anlamın nihai belirleyicisi ilâhî vahiydir. Taberî’nin 

                                                      

21 Hans-Georg Gadamer, Hakikat ve Yöntem, 99. 
22 Ebû Alî el-Hüseyn b. Abdillâh b. Alî İbn Sînâ, eş-Şifâ, el-Mantık, el-Burhân, nşr. Ebu’l-A’lâ el-Afifî, (Kahire: 

Mektebeti' l-Nahdati'l Mısriyye, 1956), 60. 
23 Edward W. Said, Haberlerin Ağında İslam, çev. Alev Alatlı, (İstanbul: Pınar Yayınları, 1984), 185. 
24 Latif Tokat, “Metafizik Belirsizlik ve Anlam Sorunu Açısından Din ve Felsefe”, Dinbilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi 13/1 (2013), 7–25. 
25 Ebû Bekir Ahmed b. Ali Cessâs, Ahkâmu’l-Kur’ân, (Beyrut: Dâru İhyâʾi’t-Turâsi’l-ʿArabî, 1405), 3/270. 
26 Muhammed Hüseyin ez-Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, (Beyrut: Dâru’l-Erkâm, 1976), 1/54. 
27 Ebu Ca’fer Muhammed b. Cerîr Taberî, Câmiu’l-Beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân, 1/36. 
28 Taberî, Câmiu’l-Beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân, 1/22. 



156 

 

burada anlamın Kur’ân bütünlüğü içindeki konumunu dikkate alarak bir bütüncül 

okuma gerçekleştirdiğini söyleyebiliriz. 

Zemahşerî, Kur’ân ayetlerinin anlaşılmasında dilsel yapı ile bağlam arasındaki 

ilişkinin belirleyici olduğunu savunmaktadır. Dolayısıyla anlamı sağlayacak unsurlar, 

lafzî ve iʿrâb temelli göstergeler ile siyak ve sibakın oluşturduğu bütünlüktür.29 Yani bu 

anlayış, dilsel yapıyla bağlam arasındaki ilişkiyi ortaya koymakta ve semantik 

bütünlüğü korumayı hedeflemektedir. Zemahşerî’nin kelimelerin kök yapılarını ve 

bağlamsal kullanımlarını dikkate alarak metnin semantik yapısını çözümlemeye 

çalıştığı görülmektedir.30 

Fahrüddîn er-Râzî ise müfessirin temel vazifesini ayetin işaret ettiği manayı ortaya 

koymak olarak görmektedir. Burada lafzın delâlet ettiği anlam, dil becerisi, aklî 

çıkarımlar ve nakil ile temin edilebilir.31 Dolayısıyla burada müfessirin vazifesi ayetin 

anlamını inşa etmek değildir. Bilakis metnin işaret ettiği maksadı açıklığa 

kavuşturmaktır.32 Bu açıdan Râzî’ye göre müfessirin vazifesi, anlamı ortaya koyacak 

gayenin tespitidir. 

Klasik dönem müfessirlerin bu konudaki yaklaşımlarını değerlendirdiğimizde İslâm 

tefsir geleneğinde anlamın belirleyici rolünü açık bir şekilde görmek mümkündür. 

Kur’ân, Allah’ın kelâmı olarak telakki edildiğinden dolayı, onun anlamının da mutlak 

bir hakikat olduğu kabul edilmiştir. Müfessirin görevi, bu mutlak hakikati beşerî idrak 

seviyesinde açığa çıkarmaktır.33 Müfessir, anlamı icat eden bir kişi değildir. Bilakis onu 

keşfeden ve açıklayan bir ilim adamıdır.34 Bu durum, klasik tefsir geleneğinin çok 

katmanlı ancak temelde “sabit anlam” merkezli bir yapıya sahip olduğunu 

göstermektedir. Klasik tefsir anlayışı, anlamın temel kaynağını ilâhî vahiyde görmekte 

ve müfessirin görevini bu anlamı keşfetmek, açıklamak ve muhafaza etmek şeklinde 

tanımlamaktadır.35 

Kur’ân’ı anlamanın imkânı konusunu, bir açıdan vahyin yöntemiyle 

ilişkilendirilebiliriz. Kur’ân, bu konuda açık bir ilkeyi gözler önüne sermektedir. 

Örneğin, “İstisnasız her peygamberi kendi kavminin diliyle gönderdik ki onlara açık açık 

anlatsın; bundan sonra Allah dilediğini sapkınlık içerisinde bırakır, dilediğini de doğru yola iletir. 

O, güçlüdür, hikmet sahibidir.”36 Ayeti bu ilkeye işaret etmektedir. Kur’ân’ın ilk 

muhatapları olan sahâbenin, onu anlamakta önemli bir avantaja sahip olduğu görülür. 

Dolayısıyla bu ayette dil ve bağlam faktörünün ilahî bir ilke olarak belirlendiğini 

söyleyebiliriz. Sahâbîler, Kur’ân’ın indirildiği Arapçayı sadece bilen değil, o dili yaşayan 

                                                      

29 Zemahşerî, el-Keşşâf ʿan ḥaḳāʾiḳı ġavâmiżi’t-tenzîl ve ʿuyûni’l-eḳāvîl fî vücûhi’t-teʾvîl, 1/33. 
30 Zemahşerî, el-Keşşâf ʿan ḥaḳāʾiḳı ġavâmiżi’t-tenzîl ve ʿuyûni’l-eḳāvîl fî vücûhi’t-teʾvîl, 1/6.  
31 Fahrüddîn er-Râzî, Mefâtîḥu’l-ġayb-Tefsiru’l-Kebir, 1/8-10. 
32 İsmail Cerrahoğlu, “Fahruddîn Er-Râzî ve Tefsiri”. Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2 (Haziran 

1977), 7-57. 
33 Muhammed et-Tâhir İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, (Tunus: Dâru’s-Suhnûn, 1997), 1/40-41. 
34 Necmeddîn Ömer en-Nesefî, et-Teysîr fi’t-tefsîr, (İstanbul: Dâru’l-Lübâb, 2018), 1/8-9. 
35 Süleyman Uludağ, “Tefsir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 

40/290; Muhammed Hüseyin ez-Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, 1/144. 
36 İbrâhîm, 14/4. 



157 

 

bir topluluk olduğundan, Kur’ân onların gündelik iletişim diliyle konuşmuş ve düşünce 

dünyalarına doğrudan hitap etmiştir. Dolayısıyla Kur’ânî hitabın anlaşılabilirlik ilkesine 

dayandığı konusu, peygamberlerin kendi kavimlerinin diliyle gönderilmesi olgusu 

üzerinden açıkça ortaya konulmaktadır.37 Bu bağlamda söz konusu muradın, ilâhî 

kelâmın tarihsel ve dilsel bağlam içinde doğru biçimde kavranmasını hedeflediği 

anlaşılmaktadır. Bir bakıma da sahabîlerin önünde bir dil engeli olmadığının kanıtı 

konumundadır. Bununla birlikte sahâbîler, Kur’ân’ın yaklaşık yirmi üç yıla yayılan 

nüzûl sürecine doğrudan şahit olmuşlardır. Âyetlerin hangi toplumsal, siyasi ve bireysel 

şartlar içerisinde; hangi somut olaylar vesilesiyle ve hangi sorunlara çözüm getirmek 

üzere indirildiğini -esbâb-ı nüzulünü- bizzat tecrübe etmişlerdir.38 Bu sebeple onların 

Kur’ân’ı kavrayışı, yalnızca Arap diline hâkim olmaklıkla sınırlı kalmamıştır. Bilakis 

vahyin tarihsel bağlamına ve ortaya çıktığı şartlara yönelik canlı ve fiilî bir yakınlık inşa 

etmişlerdir.  

Bu bilgiler ışığında Kur’ân’ın anlam dünyasına en doğrudan muhatap olan ilk neslin 

sahâbîler olduğu söylenebilir. Bu dönemi müteakip Kur’ân merkezli gelişen anlama 

faaliyetleri, yorum ve yaklaşımlarla tefsir ilminin teşekkülü bu bağlamda 

değerlendirilmelidir. Dolayısıyla Kur’ân’ın anlaşılabilirliği, yalnızca metnin diline 

hâkim olmakla çözülebilecek bir mesele olmadığı görülmektedir. Bu itibarla konunun 

daha geniş bir çerçevede, metin, okuyucu ve bağlam ilişkisini konu edinen hermenötik 

teori çerçevesinde değerlendirilmesi zorunlu hale gelmektedir. 

Hermenötik Anlam 

Modern hermenötik yaklaşımların, anlamın yalnızca metnin içinde sabit bir öz olarak 

bulunmadığını, aksine metin ile yorumcu arasında gerçekleşen bir etkileşim sonucu 

ortaya çıktığını savunan bir görüş olduğu söylenebilir.39 Hermenötik, Yunanca 

“yorumlamak” anlamındaki hermeneuein kelimesinden türemiş olup, insanın varlık ve 

olguları anlama ile açıklama gayretini ifade eder. Bu kavram, özellikle XIX. yüzyılda 

tabiat bilimlerinin yöntemlerinin beşerî bilimlere aynen uygulanmasına yönelik anlayışa 

bir tepki olarak gündeme gelmiştir.40 Hermenötik kavramı, köken itibarıyla Yunan 

mitolojisinde tanrıların söz ve mesajlarını insanlara ileten Hermes figürüyle 

ilişkilendirilmektedir. Hermes’in aktardığı ilahî mesajların, yalnızca lafzî düzeyde değil, 

insanların doğrudan kavrayamadıkları anlamları açığa çıkaracak biçimde 

yorumlanması için gösterilen çaba hermenötik olarak adlandırılmıştır. Bu mitolojik 

çerçeve, hermenötiğe tarihsel bir arka plan kazandırmaktadır.  

Kavramın taşıdığı teolojik içerik ise özellikle Orta Çağ’da, İncil metinleri üzerinden 

tinsel hakikatleri ortaya koyma ve yorumlama faaliyeti bağlamında anlaşılmıştır.41 Eski 

Yunan düşüncesinde dil ve konuşmanın kurucusu olarak görülen Hermes’e nispet 

                                                      

37 Muhammed et-Tâhir İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 6/37-38. 
38 Abdurrahman b. Ebî Bekir, Celâlüddin Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, (Kahire: el-Heyʾetü’l-Mısriyye el-

ʿÂmme li’l-Kütüb, 1394), 1/107. 
39 Martin Heidegger, Varlık ve Zaman, 148. 
40 Alim Yılmaz, “Bilim, Yöntem ve Hermenötik”, Sosyal Bilim, Etik ve Yöntem, 95. 
41 Ahmet Cevizci, “Hermeneutik”, Felsefe Sözlüğü, 828. 



158 

 

edilen sözlerin, bir yönüyle anlaşılır ifadelerden, diğer yönüyle ise anlamı örtük kalan 

unsurlardan oluştuğu kabul edilmektedir. Bu durum, Hermes’e atfedilen ifadelerin 

doğası gereği yoruma ihtiyaç duyduğunu göstermektedir. Tanrılar ile insanlar arasında 

aracılık yaptığına inanılan bu elçilik rolü sebebiyle Hermes’in sözleri, bir aktarım ya da 

çeviri yöntemi olarak değerlendirilmiştir. Ancak burada kastedilen çeviri, dar anlamda 

bir tercüme değildir; daha ziyade açıklama, açığa çıkarma, anlamı görünür kılma ve 

yorumlama süreçlerini kapsayan bir faaliyet olarak anlaşılmıştır.42  

Bu yaklaşımlar dikkate alındığında hermenötiği, temelde bir anlama biçimi olarak 

değerlendirmek mümkündür. Zira anlama, insana dışarıdan hazır şekilde sunulan bir 

durum değildir. Aksine, insanın varoluşundan itibaren diğer varlıklarla kurduğu 

ilişkiler içinde sürekli olarak devam eden bir süreçtir. Bu yönüyle anlamaya yönelen her 

birey, sembolik olarak Hermes’in üstlendiği role benzer bir işlevi yerine getiriyor 

sayılabilir.43 Ancak bu kavramın mitolojik bağlamdan çıkarılarak pratik bir zemine 

taşınmasıyla birlikte, hermenötik yaklaşım dil içinde örtük kalan anlamı açığa çıkarma 

faaliyeti olarak ele alınmaya başlanmıştır.  

Bu noktada hermenötiği tefsir ilminden ayıran temel fark da belirginleşmektedir. Zira 

modern anlamda hermenötik, varlık alanında gizli bulunan unsurları görünür kılmayı 

amaçlayan bir yöntem olarak kurgulanmıştır ve bu yöntem, sorular üzerinden 

ilerleyerek sonuca ulaşmayı hedefler. Bu nedenle, hermenötiğin günümüzdeki 

kavramsal çerçevesiyle İslam düşünce geleneğinde birebir bir karşılığının bulunduğunu 

söylemek güçtür. Anlamın varlık alanında nasıl ortaya çıktığı ve zamanla nasıl dönüşüm 

geçirdiği, hermenötiğin tarihsel gelişiminden bağımsız biçimde ele alınamaz. Ayrıca 

hermenötik yaklaşım, doğası gereği hangi sonuca ulaşacağı önceden belirlenmiş bir 

alanı ifade etmez. Bu sebeple gerek geçmişte gerekse günümüzde hermenötiğin 

sınırlarının ve kavramsal kapsamının kesin biçimde çizildiğini söylemek mümkün 

değildir.44 Bu nedenle hermenötiği, ilk ortaya çıktığı haliyle sınırları kesin biçimde 

belirlenmiş bir yöntemden ziyade, açık uçlu bir anlam arayışı olarak nitelendirmek 

mümkündür. Yukarıda yapılan açıklamalar dikkate alındığında hermenötik, teorik bir 

çerçeveden ibaret olmayan ve uygulamaya dökülmüş bir anlama faaliyeti olarak 

değerlendirilebilir. 

Hermenötik, zamanla ilk anlam çerçevesinden uzaklaşarak varlık alanında örtük 

kalan unsurları açığa çıkarmaya yönelik bir araç hâline gelmiştir. Modern dönemde bu 

yaklaşımı sistemli biçimde ele alan Schleiermacher (ö. 1834), Dilthey (ö. 1911), Heidegger 

(ö. 1976) ve Gadamer (ö. 2002) ile ön plana çıkmaktadır. Bu isimler arasında 

Schleiermacher, hermenötik düşüncenin klasik biçimini temsil eden ilk teorisyen olarak 

kabul edilmektedir.45  

                                                      

42 Yılmaz Yıldırım, “Gadamer Hermeneutiğinin Sosyal Bilimlere Etik Bir Model Olarak Okumak”, 124. 
43 Burhanettin Tatar, Din, İlim ve Sanatta Hermenötik, 8. 
44 Burhanettin Tatar, Din, İlim ve Sanatta Hermenötik, 12. 
45 Bk. Nasr Hâmid Ebu Zeyd, İşkâliyyâtu’l-kırâa ve âliyyâtu’t-te’vîl, Hermenötik ve Metin Yorumu, çev. 

Muhammed Coşkun, (Beyrut, Dâru’l-Beydâ, 2005) 



159 

 

Schleiermacher, hermenötiği yalnızca teolojik bir uğraş olmaktan çıkararak, metin 

çözümlemesiyle birlikte anlama faaliyeti çerçevesinde ele almış ve ona bir bilim ya da 

sanat niteliği kazandırmıştır.46 Bu doğrultuda hermenötiğin kapsamını genişletmiş, onu 

anlama ve yorumlama alanında bağımsız bir disiplin olarak değerlendirilir hâle 

getirmiştir.47 Kavramın mitolojik bağlamdan koparılarak uygulanabilir bir zemine 

taşınmasıyla birlikte hermenötik, dil içerisinde örtük biçimde bulunan anlamı açığa 

çıkarma faaliyeti olarak görülmeye başlanmıştır. Bu noktada hermenötiği tefsir ilminden 

ayıran temel fark da belirginleşmektedir. Zira modern anlamda hermenötik, varlık 

alanında gizli olan unsurları ortaya koymayı amaçlayan bir yöntem olarak 

kurgulanmıştır. Bu yöntemin temelinde ise soru sorma yoluyla sonuca ulaşma 

düşüncesi yer almaktadır. Bu sebeple, hermenötiğin günümüzdeki anlamıyla İslam 

düşünce geleneğinde birebir bir karşılığının bulunduğunu söylemek güçtür.  

Anlamın varlık alanında nasıl ortaya çıktığını ve nasıl dönüşüme uğradığını konu 

edinen hermenötiğin, tarihsel bağlamdan bağımsız şekilde ele alınması mümkün 

değildir. Ayrıca hermenötik, yöneldiği süreç itibarıyla ulaştıracağı sonucun önceden 

kesin olarak belirlenemediği bir alanı ifade etmektedir. Nitekim geçmişte olduğu gibi 

günümüzde de hermenötiğin sınırlarının ve kavramsal çerçevesinin tam anlamıyla 

netleştirildiği söylenemez.48  

Hermenötiğin kuramsal bir yapıya kavuşmasında önemli rol oynayan Dilthey, bu 

yaklaşımın alanını ve işlevini belirleyerek çağdaş döneme taşımıştır. Dilthey’e göre 

hermenötik, insanî, tarihsel ve toplumsal gerçeklikleri konu edinen tin bilimlerine ait 

bilgileri kapsar.49 Bu çerçevede tarihsel bilgi, özünde yoruma dayalı bir bilgi türü olarak 

değerlendirilir ve hermenötik de bu yönüyle bir tin bilimi yöntemi niteliği kazanır. 

Dilthey’in düşüncesinde anlama, bilgi kuramsal bir sorun olarak ele alınmakta; temel 

mesele ise tekil ve bireysel olanın nasıl nesnel bir düzeye taşınabileceği sorusu etrafında 

şekillenmektedir.50 Dilthey, anlama olgusunun nesnel bir zeminde ele alınabilmesi için 

eleştirel bir tutum benimsemiştir. İnsanî anlama faaliyetini yaşantı ve tarihsel bağlam 

üzerine inşa eden bu yaklaşımıyla, hermenötiği salt felsefî tartışmaların ötesine taşıdığı 

söylenebilir. 

Heidegger’e göre, hermenötik düşüncenin öncü isimlerinden biri olarak, anlama 

faaliyeti insanın dünyadaki varlığını mümkün kılan biçimde kendisini kurması ve 

yönlendirmesi anlamına gelmektedir.51  Heidegger’e göre insan, varlığı sürekli olarak 

yorumlayan bir varlıktır. Varlığı anlama çabası, aslında onu hem anlamak hem de 

yorumlamak anlamına gelir.  

Gadamer ise anlama ve yorumlamanın, insanın dünyada var olabilmesi ve 

deneyimsel bilgiye ulaşabilmesi için vazgeçilmez olduğunu belirtir.52 Hermenötik 

                                                      

46 Friedrich Schleiermacher, Hermeneutics and Criticism, 228. 
47 Friedrich Schleiermacher, Hermeneutics and Criticism, 7. 
48 Friedrich Schleiermacher, The Hermeneutics: Outline of the 1819 Lectures. 3-4; 12. 
49 Wilhelm Dilthey, Hermeneutik ve Tin Bilimleri, 11. 
50 Wilhelm Dilthey, Hermeneutik ve Tin Bilimleri, 84, 91. 
51 Martin Heidegger, Varlık ve Zaman, 411. 
52 Hans-Georg Gadamer, Hakikat ve Yöntem, 15. 



160 

 

anlayışına ontolojik bir bakış açısı kazandıran ve onu pratik alanda uygulamaya koyan 

en önemli çağdaş düşünürün Gadamer olduğu söylenebilir. Heidegger’in izinden giden 

Gadamer, dili varlık alanına taşıyarak ve onu deneyimsel bilgi çerçevesinde ele alarak 

özgün bir yaklaşım geliştirmiştir. Gadamer, dilin düşüncenin üzerinde olmasının, 

tarihsel düşünceyi şekillendirmesinden kaynaklandığını savunur. Ona göre, dil bir 

gelenek ve tarihsel sürekliliktir. Eğer dilin anlaşılmasında bu tarihsel devamlılık 

kesilirse, dilin anlamı çözülemez ve dolayısıyla "anlama" süreci gerçekleşemez.53 Bu 

yaklaşım, diyalektik bir hermenötik uğraş olarak değerlendirilebilir. Nitekim 

Gadamer’in bu yönelimi, hermenötiği evrensel bir anlama faaliyeti hâline getirmektedir. 

Ona göre anlama, yalnızca pozitif bilimlerde değil, bizzat hayatın içinde ortaya çıkan; 

dilsel ve diyalektik bir süreçtir. Bu bağlamda hermenötik, anlamanın ontolojik ve 

fenomenolojik boyutunu ifade eder. Anlama, geleneksel bakışta olduğu gibi sadece 

insan öznesinin gerçekleştirdiği bir eylem değil; aynı zamanda katılımı ve açıklığı içeren 

bir süreçtir. Gadamer’e göre hermenötik bir bilgi türünden ziyade bir deneyimdir; bir 

yöntem olmaktan çok diyalektik bir yapıya sahiptir. Bu nedenle o, anlamanın ontolojik 

temelini diyalektik hermenötik içinde konumlandırarak tarihsel yorumu yeniden 

düşünmeyi amaçlamıştır.54  

Buraya kadar ele alınan yaklaşımlar dikkate alındığında, hermenötiğin modern 

dönemde tek ve ortak bir tanımından söz etmek mümkün değildir. Nitekim köken 

itibarıyla söylemek, açıklamak veya çeviri yapmak anlamlarına gelen bu kavram, 

modern düşüncede farklı biçimlerde ele alınmıştır. Bu çerçevede hermenötik kutsal 

metinlerin yorumlanması, dil merkezli bir yöntem, dilbilimsel bir anlama tarzı, 

metodolojik bir yaklaşım, varoluşçu bir anlama fenomenolojisi ve bütüncül bir yorum 

sistemi olarak anlaşılmaktadır.55 Buna göre hermenötiğin felsefî yorumu, teorik ve kendi 

başına bir felsefe alanını ifade etmektedir.  

Klasik dönem tefsir yöntemleri açısından bakıldığında, anlama faaliyetiyle 

ilişkilendirilebilecek temel yaklaşım, hermenötiğin kutsal metin tefsiri ve bir yorum 

sistemi olarak anlaşılmasıdır. Bu bağlamda kutsal metin tefsiri şeklindeki hermenötik 

anlayış, temelde ilahî metinlerin nasıl doğru ve yerinde yorumlanması gerektiği 

sorusuna odaklanmaktadır. İlahî kitabın anlaşılmasına yönelik bu yaklaşım, tefsir 

yöntemi (exegesis) olarak adlandırılmaktadır.56 Fakat bu anlama yaklaşımı, XVII. 

yüzyıldan itibaren kıta Avrupası’nda yöntem bakımından değiştiği görülmektedir. Bu 

süreçte, yorum yapma eylemi ile bu eylemi yönlendiren kurallar, yöntemler ve teorik 

çerçeveler birbirinden ayrılmaya başlamıştır. Sonuç olarak hermenötik, zamanla 

bağımsız bir disiplin hâline gelmiştir.57 Batı’da bunun en açık örneği, XVIII. yüzyılın 

başlarından XIX. yüzyılın ortalarına kadar, Protestan papazların İncil’i 

yorumlayabilmeleri için hermenötik bir rehberin hazırlanmış olmasıdır.58 Bu rehberin 

                                                      

53 Burhanettin Tatar, Din, İlim ve Sanatta Hermenötik, 20-22. 
54 Richard E. Palmer, Hermenötik, çev. İbrahim Görener, (İstanbul: Ağaç Kitabevi Yayınları, 2008), 281-283. 
55 Palmer, Hermenötik, 39-78. 
56 Bedia Akarsu, Felsefe Terimleri Sözlüğü, 200. 
57 Palmer, Hermenötik, 64. 
58 Palmer, Hermenötik, 65. 



161 

 

gayesi, kutsal metinleri anlama sürecinde izlenen yöntemleri belirlemek ve bu sürece 

dair kuramsal bir çerçeve oluşturmak olarak değerlendirilmektedir.59 Kutsal kitap 

merkezli bu hermenötik ilkeler, İslam düşüncesinde Kur’ân’a yönelik amaç odaklı (gâî) 

yorumlar geliştiren Fazlur Rahman, Nasr Hâmid Ebû Zeyd ve Hasan Hanefî gibi çağdaş 

düşünürleri hatırlatmaktadır. Nitekim Nasr Hâmid Ebû Zeyd, hermenötik bakışın 

Kur’ân metnine uygulanması konusunda şu soruları gündeme getirir: Kur’ân’ın nesnel 

anlamına ulaşmak gerçekten mümkün müdür? Mutlak ve kusursuz olan ilahî maksada, 

sınırlı ve eksik insan aklıyla erişilebilir mi? Ancak adı geçen düşünürlerin hiçbiri, bu 

hedefe tam anlamıyla ulaşmanın mümkün olduğunu ileri sürmemektedir. En fazla, 

te’vîli esas alan dirayet tefsiri geleneğinin, anlamada daha esnek ve içtihada açık bir 

tutum benimsediği; buna karşılık selefî yaklaşımın ise açıkça ifade edilmese de 

çoğunlukla nesnel anlamın mümkün olduğu fikrini savunduğu söylenebilir.60 Bu 

yaklaşımdan hareketle Nasr Hâmid Ebu Zeyd’in hermenötik açıdan Gadamer’den 

etkilendiğini söyleyebiliriz. Ona göre Gadamer’in diyalektik hermenötiği, maddeci 

diyalektik bakış açısıyla bazı değişikliklere uğratıldıktan sonra yalnızca edebî metin 

çözümlemelerinde veya edebiyat kuramlarında değil; aynı zamanda ilk dönemlerden 

günümüze kadar Kur’ân tefsiri etrafında oluşan dinî geleneğin yeniden 

değerlendirilmesi için önemli bir çıkış noktası olarak kabul edilebilir. Bu yaklaşım 

sayesinde, farklı görüşlerin hangi sebeplerle ayrıştığı ve her dönemin Kur’ân anlayışının 

yorumlara ne ölçüde yön verdiği daha açık biçimde görülebilir. Ayrıca bu yolla, 

Kur’ân’ın yorumlanmasına ilişkin çağdaş yaklaşımların tutumları da değerlendirilebilir. 

Böylece, yorumcu ne kadar nesnellik iddiasında bulunursa bulunsun hem dinî hem de 

edebî nitelik taşıyan metinlerde ortaya çıkan farklı yorumların, kaçınılmaz olarak 

yorumcunun yaşadığı dönemin toplumsal ve düşünsel şartlarını yansıttığı 

anlaşılacaktır.61 Nasr Hâmid Ebu Zeyd’in bu yaklaşımının onun modern tefsir 

yaklaşımından beklentisini esasen diyalektik hermenötik bağlama dayandırma 

çabasında olduğunu görüyoruz. 

Günümüzde hermenötik yaklaşımın, İslâmî literatür içinde giderek daha fazla 

tartışılmaya ve yer edinmeye başladığı söylenebilir. Hermenötiği yalnızca “anlamı 

yorumlama faaliyeti” olarak ele aldığımızda ise, bunun İslam düşünce tarihinde zaten 

mevcut olduğu rahatlıkla ifade edilebilir. Nitekim nüzûl sürecinde ve sonrasında 

Kur’ân’ı anlama amacıyla yürütülen çalışmalar bu çerçevede değerlendirilebilir. Ayrıca 

Kur’ân’ı baştan sona tefsir eden ve günümüze ulaşan en eski tefsir eserinin, Mukâtil b. 

Süleyman’a (ö. 150/767) ait olduğu bilinmektedir.62 Kur’ân’ı anlama yönündeki çabalar, 

                                                      

59 Tefsir ilminde yeni usul arayışlarını bu çerçevede değerlendirmek mümkündür. Bk. Muhsin Abdülhamit, 

Dirâsât fî Usûli Tefsiri’l-Kur’ân, (Mağrib: Dâru’s-Sakâfe, 1984); Lütfullah Cebeci, “Tefsirde Yeni Yöntem 

Arayışları ve Klasik Tefsir Metodu”, Dini Araştırmalar Dergisi, Mayıs-Ağustos-2008), 11/31-283-291.; 

Mustafa Öztürk, “Tefsirde Usûl(süzlük) Sorunu”, İslâmiyât-VI, (2003), IV/69-84. 
60 Nasr Hâmid Ebu Zeyd, İşkâliyyâtu’l-kırâa ve âliyyâtu’t-te’vîl, Hermenötik ve Metin Yorumu, çev. 

Muhammed Coşkun, (Beyrut, Dâru’l-Beydâ, 2005), 13-49. 
61 Nasr Hâmid Ebu Zeyd, İşkâliyyâtu’l-kırâa ve âliyyâtu’t-te’vîl, 266. 
62 Bk. Mukâtil b. Süleyman, Tefsîru Mukâtil b. Süleyman, thk. Ahmed Ferid (Beyrut: Dârü'l Kütübi'l-İlmiyye, 

2003). 



162 

 

ilk dönemlerden bugüne uzanan geniş ve köklü tefsir geleneği içinde, söz konusu 

yaklaşım kapsamında değerlendirilebilir.63 

Hermenötik düşünce, Batı kökenli bir yaklaşım olarak oldukça geç bir dönemde, 

özellikle XIX. yüzyılda ortaya çıkmıştır. Bu durum, İslam düşünce geleneğinin metinleri 

anlama konusundaki köklü birikiminin ve güçlü altyapısının göz ardı edilmemesi 

gerektiğini göstermektedir. Hermenötik kavramının İslam düşüncesine aktarılırken 

anlam kaymasına yol açmaması için, bu yaklaşımın Batı’da hangi tarihsel ve düşünsel 

şartlarda doğduğunun dikkatle değerlendirilmesi önemlidir. Nitekim Batı’daki ilk 

hermenötik uygulamalar, din merkezli reform hareketleriyle ve Protestanların 

Hristiyanlığın kutsal metinlerine yönelik eleştirileriyle başlamıştır. Bu eleştiriler, kutsal 

metinlerin tarihsel süreç içinde değişime uğradığı ve Kilise kaynaklı yorumların 

nesnellikten uzak olduğu düşüncesine dayanmaktadır. Bu bağlamda gelişen hermenötik 

anlayış, kutsal metinlerde yer alan örtük anlamları nesnel bir yaklaşımla ortaya 

çıkarmayı ve bu anlamları görünür kılmayı hedeflemiştir.64 Bu anlam anlayışı, Hristiyan 

teolojisi içinde idealist bir düşünce çizgisinin oluşmasına da zemin hazırlamıştır. 

Nitekim idealist hermenötik yaklaşıma göre, yorumcunun anlamaya ulaşabilmesi için 

öncelikle metnin içinde gizli olduğu kabul edilen amacı ve yönelimi ortaya çıkarmayı 

hedeflemesi gerekmektedir.65   İdealist hermenötik anlayışta öne çıkan ontolojik bakış, 

temelde metnin arkasındaki anlamı ve niyeti kavrama çabasına dayanır. Bu yaklaşımda 

esas mesele, metnin yalnızca lafzını değil, onu var eden anlam ufkunu dikkate alarak 

yorum yapabilmektir. Hristiyan teolojisi bağlamında bu durum metnin muradını 

anlama hedefiyle ifade edilirken, daha genel düzeyde metnin merkezî anlam yönelimine 

ulaşma gayesini temsil eder.66 Bu çerçeveden bakıldığında, hermenötik düşüncenin 

izlerini İslam düşünce geleneğinde de tamamen yabancı bir unsur olarak görmek 

mümkün değildir. Klasik tefsir geleneğinde Kur’ân’ı anlama faaliyeti, yalnızca lafzî 

açıklamayla sınırlı kalmamıştır. Aynı zamanda bağlam, sebep, dil ve anlam bütünlüğü 

dikkate alınarak anlama süreci yürütülmüştür. Modern dönemde ortaya çıkan 

hermenötik yaklaşımlar ise bu süreci daha teorik ve bilinçli bir yorum çerçevesi içine 

taşımıştır. Bu bakımdan, hermenötik perspektif Kur’ân yorumuna uygulandığında, 

tarih boyunca geliştirilen anlama yöntemlerinin önemli bir kısmının bu genel yorum 

faaliyetiyle örtüştüğü görülür. Ancak Kur’ân’ı yalnızca nüzûl dönemine hapsedilmiş, 

kapalı ve tamamlanmış bir anlam alanı olarak ele almak, onu tarihsel bir nesneye 

indirgeme riskini taşır. Oysa Kur’ân’ı sürekli üreten ve yaşayan bir metin olarak 

değerlendirmek, farklı dönemlerde ortaya çıkan yorumları dikkate alan dinamik bir 

anlama sürecini gerekli kılar. Bu yönüyle hermenötik yaklaşım, klasik tefsir geleneğiyle 

karşılaştırıldığında, Kur’ân’ın yorumlanmasında tarih, yorumcu ve metin arasındaki 

ilişkiyi daha görünür kılan bir imkân sunmaktadır. 

                                                      

63 Ayrıntılar için Bk. Murat. Aktepe, “Tefsir Tarihi Yazımı ve Problemleri” İlahiyat Akademi 16 (Aralık 2022), 

263-268. https://doi.org/10.52886/ilak.1176059. 
64 Hans-Georg Gadamer, Hermeneutik (Yorumbilgisi) Üzerine Yazılar, 13. 
65 Bk. Josef Bleicher, Contemporary Hermeneutics-Hermeneutics as Method, Philosophy and Critique, Part 

2. “Hermeneutic Philosophy”. 
66 Wilhelm Dilthey, Hermeneutik ve Tin Bilimleri, 102. 



163 

 

Hermenötik Yaklaşımlar ile Klasik Tefsir Yöntemlerinin Mukayesesi 

Klasik tefsir yöntemleri ile hermenötik yaklaşımların metotlarını inceleyen bu 

araştırmanın bulguları, klasik tefsir geleneğinde anlamın sınırlarının ilâhî kelâmın 

bütünlüğü içinde belirlendiğini göstermektedir. Bu anlayışta müfessirin görevi, mevcut 

anlamı değiştirmeden ortaya koymaktır. Buna karşılık çağdaş hermenötik yaklaşımlar, 

anlamı sabit bir yapı olarak değil; tarihsel, dilsel ve kültürel bağlamlara bağlı olarak 

sürekli yeniden şekillenen bir süreç olarak değerlendirmektedir. Her iki yaklaşım da 

metnin birden fazla anlama açık olduğunu kabul etmekte ve anlamın, yorumcu ile okur 

arasındaki etkileşimle ortaya çıktığını vurgulamaktadır. Ulaşılan bulgular, tefsir ilminin 

yalnızca geleneksel çerçeveyle sınırlı kalmayıp çağdaş düşünceyle etkileşim içinde 

gelişebileceğini göstermektedir. Hermenötik bakış açısı, Kur’an’ın yorumlanmasında 

yöntemsel yenilenme için teorik bir zemin sunmakta ve tefsir geleneğini günümüz 

düşünce dünyasıyla buluşturma imkânı vermektedir.67 Bu yönüyle çalışma, klasik ilim 

birikimini koruyan ve aynı zamanda modern anlam arayışlarına cevap veren bir yorum 

anlayışı önermektedir. 

Dilin anlam üretme sürecine dönüşmesinde önemli hususlardan biri, metin içinde 

zamanla oluşan dil geleneğinin dikkate alınmasıdır. Bir metni sadece tarihsel koşullar 

üzerinden okumak ve yorumlamak, onun kendine özgü dil yapısının ve anlam 

dünyasının gözden kaçırılmasına neden olabilir.68 Metni sadece ortaya çıktığı dönemin 

şartlarına bağlı kalarak yorumlamak, onun farklı bağlamlara açılmasını sınırlar. Bu 

yaklaşım, metnin zamanla kazanabileceği yeni anlam katmanlarının dikkate alınmasını 

zorlaştırır. Dolayısıyla yorum imkânları daralır ve metnin düşünce dünyasında yeniden 

üretilebilmesi engellenmiş olur. Bu durumu en iyi gösteren örnek Kur’ân’dır. Kur’ân, 

indirildiği dönemdeki yerleşik düşünce biçimlerini aşarak insanlara yeni bir bakış açısı 

ve özgün bir anlam dünyası sunmuştur. Kur’an’ın, ön kabullerden arındırılmış bir 

yaklaşımla okunması ve anlaşılması gerekir.69 İslam’ın yayılmasıyla birlikte bu anlayış 

tarzı da farklı coğrafya ve toplumlara taşınmıştır. Kur’ân’ın indiği dönem ile yaşanılan 

zaman arasında bağ kurabilen kişiler, geçmiş tecrübeyi bugünün şartlarıyla 

karşılaştırarak metni daha sağlıklı biçimde anlayabilmektedir.70 

Modern hermenötik yaklaşımda bu bakış açısı temelden yeniden ele alınır. Hans-

Georg Gadamer’e göre bir metnin anlamı, yalnızca kaleme alındığı tarihsel bağlamla 

sınırlı değildir; her yeni okuma sürecinde farklı koşullar içinde yeniden şekillenir. Bu 

çerçevede yorumcu, kendi tarihsel durumu, yaşadığı dönem ve kültürel arka planından 

tamamen bağımsız bir konumda duramaz. Bu nedenle her okuma faaliyeti, yorumcu ile 

metin arasında kurulan yeni ve canlı bir anlam ilişkisi niteliği taşır.71 Paul Ricoeur de 

anlamın değişmez ve kapalı bir yapı olmadığını, aksine sürekli genişleyen bir yorum 

                                                      

67 Moch Nur Ichwan, “Nasır Hamid Ebu Zeyd’in Kur’an Hermeneutiği: Teorik Bir Bakış Açısı,” çev. Ayşe 

Çil, İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 2, no. 2 (2013), 253-269. 
68 Burhanettin Tatar, İslâm Düşüncesine Giriş, (İstanbul: Dem Yayınları, 2016), 75-76. 
69 Toshihiko Izutsu, God and Man in the Qur’an: Semantics of the Qur’anic Weltanschauung, (Tokyo: Keio 

University, 1964), 74. 
70 Fethi Ahmet Polat, Çağdaş İslâm Düşüncesinde Kur’ân’a Yaklaşımlar, (İstanbul: İz Yayıncılık, 2018), 21-22. 
71 Hans-Georg Gadamer, Hakikat ve Yöntem, 297. 



164 

 

alanı sunduğunu ileri sürer. Ricoeur’e göre metin, kaleme alındığı ilk bağlamdan belli 

ölçüde uzaklaşarak farklı okuma ve anlamlandırmalara imkân tanır. Bu sebeple anlam, 

tek bir yoruma indirgenemez ve çoğul bir karakter taşır.72 Bu teorik ayrım, klasik tefsir 

anlayışı ile modern hermenötik yaklaşım arasındaki başlıca farklardan birini 

oluşturmaktadır. Dolayısıyla Ricoeur’un yaklaşımında metin, doğduğu ilk bağlamla 

bağını kısmen gevşeterek yeni yorumlara açık, özerk bir nitelik kazanır. Ricoeur’un 

metaforik bakışına göre metnin sağlıklı biçimde anlaşılabilmesi için metaforların özenle 

incelenmesi gerekir. Çünkü yorum sürecinde retorik, anlambilim (semantik) ve üslup ile 

anlatım özellikleri alanlarında ortaya çıkan meseleler, çoğu zaman hermenötik 

tartışmalarla yakından ilişkilidir. Bu alanlar arasındaki bağın açıklığa kavuşturulması, 

metnin yorumlanmasında karşılaşılan sorunların daha doğru ve tutarlı biçimde ele 

alınmasını mümkün kılar.73 Bu bakışa göre anlam, metinde sabit hâlde bulunan bir 

unsur değildir; okuyucunun yaşantısı ve düşünsel arka planıyla birlikte çoğalarak 

oluşur.74 Bu sebeple yorumcu, anlamı yalnızca aktaran pasif bir aracı değil, anlamın 

oluşumuna aktif biçimde katılan bir özne olarak görülür. Bu anlayışta metin, tek yönlü 

biçimde hüküm bildiren bir otorite olmaktan çıkarak, yorumcuyla karşılıklı ilişki 

kurulan bir yapıya dönüşür. Yorumlama süreci de tamamlanmış ve sabit bir faaliyet 

değil, her okumada yeniden şekillenen canlı ve değişken bir süreç olarak kabul edilebilir. 

Klasik tefsir yöntemleri ile hermenötik yaklaşımların metotlarının mukayesesi 

konusunda önemli bulgulardan birisi de müfessirin yahut yorumcunun bulunduğu bilgi 

zeminidir. Klasik tefsir yaklaşımında müfessir, ilâhî kelâm karşısında yetki kullanan 

değil, sorumluluk üstlenen bir ilim insanıdır. Sahip olduğu konum, kişisel yorum 

gücünden ziyade ilmî donanımı ve dinî ilimlere derin vukufiyetiyle belirlenir. Bu 

anlayışta müfessir, yeni anlamlar inşa etmeye yönelmez; metinde mevcut olan anlamı 

ortaya çıkarmayı ve onu açık hâle getirmeyi hedefler. Dolayısıyla müfessir, hakikatin 

kurucusu değil, onun doğru biçimde anlaşılmasına aracılık eden bir konumda yer alır.75 

Buna karşılık modern hermenötik anlayışta yorumcu, anlamın ortaya çıkmasında 

kurucu bir rol üstlenir. Okuyucunun sahip olduğu bilgi düzeyi, dünya tasavvuru, 

ideolojik yönelimleri ve kültürel arka planı, anlamın şekillenmesinde belirleyici unsurlar 

hâline gelir.76 Bu yaklaşım, klasik tefsirde esas alınan kişisel kanaat, mezhebî görüş veya 

öznel eğilimlerden bağımsız olarak belirgin bir karşıtlık içindedir. Burada en dikkat 

çekici bulgu, klasik tefsirde ön kabuller, modern hermenötikte ise ön anlamalar yorum 

sürecini etkileyen unsurlar olarak görülebilir.77  

Yine klasik tefsir yöntemleriyle hermenötik anlayış hususunda mukayese 

edilebilecek başka bir husus ise tarihselcilik hususu olarak görülebilir. Nitekim klasik 

tefsir anlayışında tarihselcilik, ikincil ve sınırlı bir araç olarak kullanılır. Arap 

                                                      

72 Paul Ricoeur, The Conflict of Interpretations: Essays in Hermeneutics, 26. 
73 Paul Ricoeur, Hermeneutics and the Human Sciences: Essays on Language, Action and Interpretation, 127-128. 
74 Bk. Paul Ricoeur, The Conflict of Interpretations: Essays in Hermeneutics, 32. 
75 Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr es-Süyûtî, el-İtḳān fî ʿulûmi’l-Ḳurʾân, thk. Muhammed 

Ebü’l-Fazl İbrâhîm (Kahire: el-Heyʾetü’l-Mısriyye, 1974), 4/215. 
76 Wilhelm Dilthey, Hermeneutik ve Tin Bilimleri, 12-13. 
77 Hans-Georg Gadamer, Hakikat ve Yöntem, 270. 



165 

 

toplumunun sosyal yapısı, vahyin indiği ortam ve kültürel arka plan gibi unsurlar, 

anlamın daha doğru anlaşılmasına yardımcı olmak amacıyla dikkate alınır.78 Bu 

çerçevede dil incelemesi ile sarf, nahiv ve belâgat ilimleri temel bir yere sahiptir. Buna 

karşılık modern hermenötikte tarihselcilik, anlamın oluşumunda belirleyici bir rol 

üstlenir. Metin, yalnızca geçmişte kalmış bir anlamı yansıtmakla sınırlı görülmez; her 

dönemde yeniden yorumlanabilecek bir anlam imkânı taşır. Dil de bu yaklaşımda 

durağan bir sistem değil, anlamı sürekli dönüştüren dinamik bir yapı olarak 

değerlendirilir.  Örneğin Fazlur Rahman’ın, Kur’ân’ın anlaşılmasında tarihsel bağlamın 

göz ardı edilmesini ciddi bir metodolojik hata olarak görmesi hem nüzûl dönemi 

koşullarının hem de çağdaş bağlamın dikkate alınması gerektiğini savunması bu 

mukayese için önemli bir delil niteliğindedir.79  

Buraya kadar ortaya konulan bilgiler ışığında nüzûl dönemindeki vahiy ortamı da 

belirleyici bir özellik taşımaktadır. Bu duruma sahâbe neslinin Kur’ân’ı anlama 

konusundaki özel konumu örnek gösterilebilir. İlk muhataplar, Kur’ân’ı sadece okunup 

değerlendirilen bir metin olarak değil, gündelik hayatın ve yaşanan olayların içinde 

tecrübe etmişlerdir.80 Yani onların anlam dünyası ile vahyin sunduğu anlam çerçevesi 

arasında güçlü bir uyum ve örtüşme söz konusuydu.81 Bu nedenle Kur’ân’ın 

anlaşılmasında sahâbe nesli hem klasik tefsir hem de modern hermenötik açısından 

anlam ufkuna en yakın kuşak olarak görülebilir.  

Yukarıda verilen veriler ışığında klasik tefsir yöntemlerinin anlamın inşası 

bakımından çağdaş hermenötik yaklaşımlar ile mukayesesi konusunda özellikle klasik 

tefsir anlayışının, Kur’ân’ı ilâhî kaynaklı ve anlamı belirlenmiş bir kelâm olarak kabul 

etmesi en önemli noktadır. Bu yaklaşımda dil, ilâhî mesajı taşıyan temel bir vasıta olarak 

görülmektedir. Müfessirin görevi, kendi görüşlerini öne çıkarmak değil, vahyin 

hedeflediği anlamı ve maksadı doğru biçimde tespit edip aktarmaktır. Bu sebeple 

yorumcunun taşıdığı ilmî ve ahlâkî sorumluluk oldukça büyüktür. Araştırmanın 

evreninde ortaya koyulmaya çalışılan çağdaş hermenötik yaklaşımlar, metni tek ve 

değişmez bir anlam kaynağı olarak değil, her dönemde yeniden yorumlanabilen 

dinamik bir yapı olarak ele almaktadır.82 Bu anlayışta anlam, tarihsel süreç içinde sürekli 

olarak yeniden oluşur ve anlama faaliyeti yorumcunun içinde bulunduğu tarihsel ve 

kültürel bağlamdan bağımsız değildir. Dolayısıyla anlama süreci, pasif bir keşif değil, 

yorumcunun etkin biçimde katıldığı bir etkileşim olarak değerlendirilir. Yani iki 

                                                      

78 Fahreddin er-Râzî, Mefâtîḥu’l-Gayb, 1/7-9. 
79 Bk. İlhami Güler, “Fazlurrahman’ın Kur’an’ı Yorumlama Metoduna Kur’an Açısından Kelâmî Bir Katkı”. 

İslâmî Araştırmalar 7/2 (1991): 92-99. 
80 Bu konuda belirleyici nakillerden biri de İbn Abbas’ın esbâb-ı nüzulü bilmenin önemine verdiği önemdir. 

Bk. Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî el-Bağdâdî et-Taberî, Camiu’l-Beyân an Te’vîli’l-Âyi’l-

Kur’ân, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî. (Kahire: Daru Hicr, 2001), 6/305. İbn Teymiyye’ye göre de 

nüzûl sebebini bilmek, âyetin doğru anlaşılmasına katkı sağlar. Zira sebebin bilinmesi, bu sebepten doğan 

anlam ve sonucu kavramayı da mümkün kılmaktadır. Bk. Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm 

b. Mecdiddîn Abdisselâm el-Harrânî İbn Teymiyye, Muḳaddime fî uṣûli’t-tefsîr, nşr. Adnân Zerzûr (Beyrut: 

Dâru Mektebeti’l-Ḫayrât, 1980), 47. 
81 William Montgomery Watt, İslam Düşüncesinin Teşekkül Devri, çev. Mehmet Aydın, (Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 1996), 101. 
82 Murat Aktepe, Çağdaş Bir Yaklaşım Olarak Makâsıdu’l-Kur’ân, (Ankara: Fcr Yayınları, 2025), 109-117. 



166 

 

yaklaşım arasındaki temel farklılık, metne nasıl bakıldığıyla ilgilidir. Klasik tefsirde 

metin ilâhî bir otorite olarak kabul edilirken, hermenötikte metinle karşılıklı ilişki 

kurulan bir yapı olarak görülür. Bu farklı bakış, yorumun sınırlarını ve neyin geçerli bir 

yorum sayılacağını doğrudan etkilemektedir. 

Sonuç 

Bu araştırma boyunca yapılan karşılaştırmalı değerlendirmeler, klasik tefsir geleneği 

ile çağdaş hermenötik yaklaşımların Kur’ân metnini anlama ve yorumlama süreçlerinde 

farklı hareket noktalarına sahip olduklarını açık biçimde ortaya koymuştur. Hermenötik 

yaklaşımlar, anlamın oluşumunu metin, tarihsel bağlam, dil, kültür ve yorumcunun 

bilinç dünyası arasındaki çok yönlü etkileşim içinde ele almaktadır. Klasik tefsir anlayışı 

ise anlamı ilâhî vahyin merkezinde konumlandırmakta ve yorum faaliyetini bu ilâhî 

anlamın doğru biçimde tespiti ve aktarımıyla sınırlandırmaktadır. Bu farklı yönelimler, 

özellikle anlamın mahiyeti, kaynağı ve değişebilirliği konularında belirginleşmektedir. 

Klasik tefsirde anlamın görece sabit ve belirlenmiş olduğu kabul edilirken, modern 

hermenötikte anlamın yorum süreciyle birlikte şekillenen dinamik bir yapı arz ettiği 

görülmektedir. 

Klasik tefsir geleneği ile modern hermenötik yaklaşımlar arasındaki temel farkın, 

anlamın ontolojik statüsü ve yorum sürecinin mahiyeti etrafında yoğunlaştığı ortaya 

koyulmuştur. Klasik tefsir anlayışında Kur’ân, ilâhî kaynaklı ve anlamı belirlenmiş bir 

kelâm olarak kabul edilmektedir. Buna göre anlamın sınırları vahyin bütünlüğü, Arap 

dili, nüzûl bağlamı ve sahâbe-tâbiîn rivayetleriyle tayin edilmektedir. Bu çerçevede 

müfessir anlamı kuran değil, ilâhî murâdı keşfeden ve açıklayan sorumlu bir ilim insanı 

konumundadır. Taberî’nin rivayet merkezli yaklaşımı, Zemahşerî’nin dil–bağlam 

bütünlüğüne dayalı semantik çözümlemeleri ve Râzî’nin akıl–nakil dengesini esas alan 

yöntemi, klasik tefsirin çok katmanlı fakat temelde sabit anlam merkezli bir yapı arz 

ettiğini göstermektedir. Modern hermenötik yaklaşımlar ise anlamın metnin içinde 

değişmez bir öz olarak bulunmadığını, tarihsel, dilsel ve kültürel bağlamlar ile 

yorumcunun ön-anlamlarıyla birlikte dinamik bir süreçte bulunduğunu savunmaktadır. 

Schleiermacher’den Gadamer ve Ricoeur’e uzanan çizgide hermenötik, anlamayı 

yöntemsel bir teknikten ziyade, ontolojik bir süreç olarak ele alır. Bu anlayışta yorumcu, 

anlamın ortaya çıkışında kurucu bir rol üstlenmektedir. Burada metin ise her yeni 

okumada farklı anlam imkânlarına açılan özerk bir yapı kazanır. Tarihselcilik ve dilin 

süreklilik içinde dönüşen karakteri, modern hermenötikte anlamın çoğulluğunu ve 

yorumun kaçınılmaz ve göreceli yönünü görünür kılmaktadır. Böylece klasik tefsirde 

ikincil bir araç olan tarihsel bağlam, hermenötikte anlamın belirleyici unsurlarından biri 

hâline gelmektedir. 

Araştırmada ele alınan bu iki yaklaşımın mutlak bir karşıtlık içinde 

değerlendirilmemesi gerekmektedir. Klasik tefsir geleneği, anlamın korunmasına 

yönelik güçlü bir metodolojik disiplin ve ilmî sorumluluk bilinci sunmaktadır. Modern 

hermenötik yaklaşımlar, metin, yorumcu ve bağlam ilişkisini daha açık biçimde görünür 

kılarak Kur’ân’ın farklı dönemlerde nasıl yeni yorumlarla anlamaya imkân 

tanımaktadır. Bu bağlamda Kur’ân tefsirinde ilâhî referansı ve klasik usûlün sınırlarını 

muhafaza eden bir yaklaşımın uygulandığı görülmektedir. Ancak çağdaş hermenötik 



167 

 

birikimden seçici ve eleştirel biçimde istifade edebilecek bir yorum perspektifinin 

mümkün olduğu görülmektedir. Böyle bir yaklaşım hem metnin otoritesini 

zedelemeden hem de Kur’ân’ın yaşayan ve her dönemde muhatap üreten bir hitap 

olduğunu göz önünde bulundurarak, günümüz düşünce dünyasıyla daha sahih ve 

tutarlı bir irtibat kurulmasına katkı sağlayacaktır. 

Gerçekleştirilen mukayeseli analiz, klasik tefsir ile çağdaş hermenötik yaklaşımların 

farklı bilgi anlayışlarına dayandığını ortaya koymaktadır. Klasik tefsir ekolü, vahyin 

anlamını sabit ve belirleyici bir hakikat olarak kabul etmektedir. Modern hermenötik ise 

anlamı tarihsel şartlar ve yorumcunun katkısıyla şekillenen bir süreç olarak ele 

almaktadır. Buna rağmen her iki yaklaşım, metnin tek boyutlu olmadığı, çok katmanlı 

bir anlam yapısı taşıdığı konusunda ortak bir noktada buluşmaktadır. Bu kesişim alanı, 

tefsir ilminin çağdaş düşünceyle zorunlu bir çatışma içinde olmadığını, aksine ondan 

beslenebileceğini göstermektedir. Hermenötik yaklaşımlar, klasik tefsirin yöntemsel 

sınırlarını aşmadan, yorum imkânlarını genişletebilecektir. Böylece tefsir disiplini hem 

geleneğe bağlılığını sürdüren hem de güncel sorunlara cevap üretebilen canlı ve 

gelişime açık bir alan hâline gelebilmesi mümkündür. Kur’ân tefsirini, bu çerçevede 

yalnızca geçmişe ait bir birikim değil, her dönemde yeniden anlamlandırılan dinamik 

bir ilim olarak değerlendirilmelidir. 

Klasik tefsir ile çağdaş hermenötik arasında belirgin yöntem ve anlam farklılıkları 

bulunduğunu, ancak bu ayrımın kesin bir kopuş anlamına gelmediği sonucuna 

varılmıştır. Her iki yaklaşımın dengeli biçimde birlikte ele alınması, Kur’ân yorumunu 

hem derinleştirebilecek hem de daha kuşatıcı hâle getirilebilecektir. Bu bakımdan tefsir, 

yalnızca geçmişe ait sabit bir miras olarak değil, her dönemde yeniden anlaşılmaya açık 

dinamik bir alan olarak değerlendirilmelidir. Bu dinamizm, tek başına ne modern 

düşünceyle ne de yalnızca geleneksel yöntemlerle sağlanabilir. Fakat her iki yaklaşımın 

uyumlu biçimde bir araya getirilmesinin önemi büyüktür. 

Kur’ân’ı ilâhî otorite merkezli bir metin olarak ele alan tefsir mirasının karşısında, 

çağdaş hermenötik yaklaşımlar anlama sürecinde insanî tecrübeyi ve tarihsel bilinci 

daha belirleyici unsurlar olarak değerlendirmektedir. Ancak bu farklılık, tefsir geleneği 

için bir kriz alanı oluşturmaktan ziyade, metodolojik bir zenginleşme imkânı 

sunmaktadır. Bu yaklaşım, tefsirin hem ilmî sürekliliğini hem de çağdaş problemlere 

cevap verme kapasitesini korumasına katkı sağlamaktadır. Bu bağlamda ilâhî kelâmın 

otoritesinin muhafaza edilmesi, tarihsel ve kültürel bağlamın dikkate alınmasını gerekli 

kılmaktadır. Kur’ân metninin anlam alanı, yalnızca kelimelerin yüzeysel anlamıyla 

sınırlı değildir. Metin; sembolik, ahlâkî, metafizik ve toplumsal boyutlarıyla çok 

katmanlı bir anlam yapısı sunar. Bu zenginlik, anlamın tek bir yorumla 

kuşatılamayacağını göstermektedir. Bu sebeple anlamın çoğulluğu bütünüyle 

dışlanamaz; ancak bu çoğulluğun keyfî ve öznel yorumlara dönüşmemesi için klasik 

tefsirin ortaya koyduğu yöntemsel çerçevenin korunması önem taşımaktadır. 

Yapılan mukayeseler, anlamın ortaya konulmasında klasik tefsir mirasını esas alan 

fakat çağdaş hermenötik kazanımları da göz ardı etmeyen bir yaklaşımın mümkün ve 

gerekli olduğunu ortaya koymaktadır. Böyle bir yaklaşım, Kur’ân’ın tarihsel kökleriyle 

bağını korurken, onu günümüz insanının anlam dünyasına taşıyabilecek dengeli ve 



168 

 

sorumlu bir bilgi ve yorum zemini sunmaktadır. Klasik tefsir yöntemleri ile çağdaş 

hermenötik yaklaşımlar üzerine yapılan bu karşılaştırmalı inceleme, her iki yaklaşımın 

anlam sorununa farklı bilgi anlayışlarıyla yaklaştığını, ancak bütünüyle birbirinden 

ayrışmadığını göstermektedir. Her iki yaklaşım da metnin tek katmanlı olmadığı ve 

anlamın belli ilke ve yöntemler çerçevesinde ortaya çıktığı konusunda ortak bir zemine 

sahiptir. Bu durum, klasik ve modern yaklaşımlar arasında kesin bir karşıtlıktan ziyade, 

sınırlı fakat anlamlı bir kesişim alanının bulunduğuna işaret etmektedir. Bununla 

birlikte temel ayrım, anlamın kaynağı ve bu anlamın hangi ölçütlerle meşru kabul 

edileceği noktasında belirginleşmektedir. 

KAYNAKÇA  

Abdülhamit, Muhsin. Dirâsât fî Usûli Tefsîri’l-Kur’ân. Mağrib: Dâru’s-Sakâfe, 1984. 

Akarsu, Bedia. Felsefe Terimleri Sözlüğü. İstanbul: İnkılâp Kitabevi, 1994. 

Aktepe, Murat. Çağdaş Bir Yaklaşım Olarak Makâsıdu’l-Kur’ân. Ankara: Fcr Yayınları, 2025. 

Aktepe, Murat. “Tefsir Tarihi Yazımı ve Problemleri, Mustafa Karagöz (Ankara: 

Araştırma Yayınları, 5. Basım, 2021), 281 sayfa, ISBN: 9786054495252”. İlahiyat 

Akademi 16 (Aralık2022), 263-268. https://doi.org/10.52886/ilak.1176059. 

Bleicher, Josef. Contemporary Hermeneutics: Hermeneutics as Method, Philosophy and 

Critique. London: Routledge, 2019. 

Cebeci, Lütfullah. “Tefsirde Yeni Yöntem Arayışları ve Klasik Tefsir Metodu.” Dini 

Araştırmalar Dergisi 11, no. 31 (Mayıs–Ağustos 2008): 283–291. 

Cerrahoğlu, İsmail. “Fahruddîn er-Râzî ve Tefsiri.” Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 2 (1977): 7–57. 

Cessâs, Ebû Bekir Ahmed b. Ali. Ahkâmu’l-Kur’ân. Beyrut: Dâru İhyâʾi’t-Turâsi’l-ʿArabî, 

1405. 

Cevizci, Ahmet. Felsefe Sözlüğü. İstanbul: Paradigma Yayınları, 2005. 

Dilthey, Wilhelm. Hermeneutik ve Tin Bilimleri. Çev. Doğan Özlem. İstanbul: Paradigma 

Yayınları, 1999. 

Ebû Zeyd, Nasr Hâmid. İşkâliyyâtu’l-kırâa ve âliyyâtu’t-te’vîl. Beyrut: Dâru’l-Beydâ, 2005. 

Ebû Zeyd, Nasr Hâmid. Hermenötik ve Metin Yorumu. Çev. Muhammed Coşkun. Beyrut: 

Dâru’l-Beydâ, 2005. 

Gadamer, Hans-Georg. Hakikat ve Yöntem. Çev. Hüsamettin Arslan ve İsmail Yavuzcan. 

İstanbul: Paradigma Yayınları, 2023. 

Gadamer, Hans-Georg. Hermeneutik (Yorumbilgisi) Üzerine Yazılar, çev. ve der. Doğan 

Özlem. Ankara: Ark Yayınları, 1995. 

Güler, İlhami. “Fazlurrahman’ın Kur’an’ı Yorumlama Metoduna Kur’an Açısından 

Kelâmî Bir Katkı.” İslâmî Araştırmalar 7, no. 2 (1991): 92–99. 

Heidegger, Martin. Varlık ve Zaman. Çev. Kaan H. Ökten. İstanbul: Agora Yayınları, 2008. 

https://doi.org/10.52886/ilak.1176059


169 

 

Ichwan, Moch Nur. “Nasır Hamid Ebu Zeyd’in Kur’an Hermeneutiği: Teorik Bir Bakış 

Açısı,” çev. Ayşe Çil, İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 2, no. 2 (2013), 

253-269. 

İbn Âşûr, Muhammed et-Tâhir. et-Tahrîr ve’t-tenvîr. Tunus: Dâru’s-Suhnûn, 1997. 

İbn Sînâ, Ebû Alî el-Hüseyn b. Abdillâh. eş-Şifâ: el-Mantık, el-Burhân. Nşr. Ebu’l-A‘lâ el-

Afîfî. Kahire: Mektebetü’n-Nahdati’l-Mısriyye, 1956. 

İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm. Muḳaddime fî uṣûli’t-

tefsîr. Nşr. Adnân Zerzûr. Beyrut: Dâru Mektebeti’l-Ḫayrât, 1980. 

İzutsu, Toshihiko. God and Man in the Qur’an: Semantics of the Qur’anic Weltanschauung. 

Tokyo: Keio University, 1964. 

Mukātil b. Süleyman. Tefsîru Mukātil b. Süleyman. Thk. Ahmed Ferîd. Beyrut: Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 2003. 

Nesefî, Necmeddîn Ömer. et-Teysîr fi’t-tefsîr. İstanbul: Dâru’l-Lübâb, 2018. 

Öztürk, Mustafa. “Tefsirde Usûl(süzlük) Sorunu.” İslâmiyât 6, no. 4 (2003): 69–84. 

Palmer, Richard E. Hermenötik. Çev. İbrahim Görener. İstanbul: Ağaç Kitabevi Yayınları, 

2008. 

Polat, Fethi Ahmet. Çağdaş İslâm Düşüncesinde Kur’ân’a Yaklaşımlar. İstanbul: İz 

Yayıncılık, 2018. 

Râzî, Fahrüddîn Muhammed b. Ömer. Mefâtîḥu’l-ġayb (Tefsîru’l-Kebîr). Beyrut: Dâru 

İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1420. 

Ricoeur, Paul. The Conflict of Interpretations: Essays in Hermeneutics. Evanston: 

Northwestern University Press, 1969. 

Ricoeur, Paul. Hermeneutics and the Human Sciences: Essays on Language, Action and 

Interpretation. Cambridge: Cambridge University Press, 2016. 

Said, Edward W. Haberlerin Ağında İslam. Çev. Alev Alatlı. İstanbul: Pınar Yayınları, 

1984. 

Schleiermacher, Friedrich. Hermeneutics and Criticism. Ed. Andrew Bowie. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1998. 

Schleiermacher, Friedrich. The Hermeneutics: Outline of the 1819 Lectures. Trans. Jan 

Wojcik ve Roland Haas. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1978. 

Süyûtî, Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekir. el-İtḳān fî ʿulûmi’l-Ḳurʾân. Thk. 

Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhîm. Kahire: el-Heyʾetü’l-Mısriyye, 1974. 

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr. Câmiʿu’l-beyân ʿan teʾvîli âyi’l-Ḳurʾân. Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 1420. 

Tatar, Burhanettin. Din, İlim ve Sanatta Hermenötik. İstanbul: İSAM Yayınları, 2014. 

Tatar, Burhanettin. İslâm Düşüncesine Giriş. İstanbul: Dem Yayınları, 2016. 



170 

 

Tokat, Latif. “Metafizik Belirsizlik ve Anlam Sorunu Açısından Din ve Felsefe.” 

Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 13, (2013): 7–25. 

Uludağ, Süleyman. “Tefsir.” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Cilt 40. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2011. 

Watt, William Montgomery. İslam Düşüncesinin Teşekkül Devri. Çev. Mehmet Aydın. 

Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1996. 

Yılmaz, Alim. “Bilim, Yöntem ve Hermenötik.” İçinde Sosyal Bilim, Etik ve Yöntem, ed. 

Osman Konuk ve Ahmet Kemal Bayram. Ankara: Adres Yayınları, 2009. 

Yılmaz, Alim. “Gadamer Hermeneutiğini Sosyal Bilimlere Etik Bir Model Olarak 

Okumak.” Sosyal Bilim, Etik ve Yöntem, ed. Osman Konuk ve Ahmet Kemal 

Bayram. Ankara: Adres Yayınları, 2009. 

Zehebî, Muhammed Hüseyin. et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn. Beyrut: Dâru’l-Erkâm, 1976. 

Zemahşerî, Ebû’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer. el-Keşşâf ʿan ḥaḳāʾiḳı ġavâmiżi’t-tenzîl ve 

ʿuyûni’l-eḳāvîl fî vücûhi’t-teʾvîl. Beyrut: Mektebetü’l-Abîkân, 1998. 



171 

 

KUR’AN’A GÖRE “İLÂHÎ SÖZLEŞME AHLAKININ” 

BİREYSEL VE TOPLUMSAL HAYATA YÖN 

VERMEDEKİ ETKİSİ 

Musa TURŞAK  

Bitlis Eren Üniversitesi  

 

 

Giriş 

Bezm-i Elest ile başlayan insanın Allah ile sözleşmesi, insanın hem bireysel hem de 

toplumsal hayatına yön vermede belirleyici bir etkiye sahiptir. Ne kadar geriye gidilirse 

gidilsin, tarihin her döneminde bu etkiyi görmek mümkündür. Gaye varlık olan insanın, 

Allah’tan ödünç olarak almış olduğu malı ve canı doğru yerde kullanması ve zayi 

etmemesi bu sözleşmenin ana maddesini teşkil etmektedir. Yarattığı insanı kendi haline 

bırakmayan ve sürekli terbiye eden Allah Teâlâ, ondan hayatı boyunca bu sözleşmeye 

sadık kalmasını, özgür bir ortamda kendisine verilen yetenek ve yetkilerini doğru 

zamanda, doğru yerde ve doğru işlerde kullanmasını istemektedir. Zaten her şeyin 

sahibi olan Allah’ın insana tanıdığı bu fırsatın asıl amacı, insanın emanet olarak elinde 

tuttuğu malına ve canına karşılık cenneti kazanmasıdır. Allah’ın vaad ettiği cennet, bu 

sözleşmede elde edilebilecek en büyük kazanç ve zaferdir. 

İslam dininde verdiği söze sadık kalmak, sadece güzel bir davranış değil, imanın bir 

göstergesi ve mümin olmanın temel şartlarından biridir. İslami literatürde bu kavram 

genellikle "Ahde Vefa" olarak adlandırılır. Sözlükte “ahd” kelimesi, söz, vaat ve anlaşma 

anlamlarına gelmektedir.1 Kur’ân’da “ʿahd” kavramı, hem Allah’a hem de insanlara 

karşı verilen sözleri ifade etmekte; bireyin Rabbine yönelik kulluk sorumluluğunu ve 

toplum içerisindeki yükümlülüklerini kuşatan kapsamlı bir taahhüt anlamında 

kullanılmaktadır. Kur’ân-ı Kerîm’de “ahde vefa” ilkesi birçok ayette doğrudan 

vurgulanmıştır. Nitekim Yüce Allah şöyle buyurur: ئوُلًا دَ كَانَ مَس  دِ ۖ إنِه ال عهَ  فوُا باِل عهَ   Verdiğiniz“ وَأوَ 

sözü de yerine getirin. Çünkü verilen söz sorumluluğu gerektirir.”2  

İnsanın, yaratıcısı olan Allah ile ilişkisini düzenleyen ilahî sözleşmenin esasları başta 

Kur’an-ı Kerim olmak üzere Tevrat ve İncil’de de bulunmaktadır.3 Nitekim Hıristiyanlık 

                                                      

1 Seyyid Şerif Ali b. Muhammed el-Cürcânî, et-Taʿrîfât li’s-Seyyid eş-Şerîf el-Cürcânî, haz. Ali Dönmez, 

(İstanbul: Bahar Yayınları, 1997), 65. 
2 İsrâ 17/34. 
3 Rağıb el-İsfahânî, Müfredât (İstanbul: Yarın Yayınları, 2019), 2/132. 



172 

 

ve Yahudilik bağlamında kutsal kitapları tanımlamak için “Ahd-i Atik” ve “Ahd-i 

Cedid” terimleri kullanılır.4 Kur’an-ı Kerim’de "Ahd" kelimesi, türevleriyle birlikte 

toplam 46 yerde geçmektedir. Kur’an ayetlerinde farklı manalara gelen bu kavram; söz,5 

söz verme,6 sözleşme,7 yemin,8 zaman, taahhüt,9 ahitleşme,10 Allah’ın peygamberleri ile 

yapmış olduğu ahitler, peygamberlerinin kendi kavimleri ile yapmış oldukları 

sözleşmeler, Allah’ın yaratmış olduğu kullarına yapmalarını ve yapmamalarını 

emrettiği şeyler yerine kullanılmıştır. 

Ahde Vefa Kavramının Literatürdeki Yeri 

“Ahdillah” yani Allah'ın ahdi diye ifade edilen bu terim, Yüce Allah'ın “  الََس تُ بِرَب كُِم” 

yani "Ben sizin Rabbiniz değil miyim?" diye sorup, onların da "Evet/Rabbimizsin!" diye 

cevap vererek kendilerini şahit tuttukları mukaveleyi ifade etmektedir. Kur’an’ın özeti 

olan Fatiha Suresi, Kelime-i Tevhid ve Kelime-i Şehadet de yine bu mukavelenin başka 

tezahürleridir. Dolayısıyla insanın kendi aleyhine belgelediği ve kabul ettiği misakı 

bozmaması esastır. Bu ifade genelden özele yani kişinin Allah’a iman etmekle başlayan 

bir süreç olup, varlık alemiyle ilişkisini düzenleyen tüm sözleşmeleri kapsamaktadır. Bu 

sorumluluk bilincine sahip olanlar, hesaba çekilmeden önce kendilerini hesaba çekerler, 

musibetlere karşı sabretmeyi bilirler.11  

İnsanların birbirleriyle yapmış oldukları ve aralarındaki ilişkileri düzenleyen 

sözleşmelere bağlı kalmaları dinî bir sorumluluktur.12 Çünkü sözünde durmama ve 

ahde vefa göstermemek münafıklık alametlerinden biridir. Hz. Peygamber müminleri 

münafıklık alameti sayılan her türlü davranıştan sakındırmıştır. Çünkü Müslüman, özü 

sözü bir, “elinden ve dilinden insanların zarar görmediği kimse”dir.13 İhanet, yalan, sözünde 

durmama, ikiyüzlülük ve riya gibi ahlakî olmayan ve toplumda güveni sarsan tavırların 

hepsi münafıkça davranışlardır.14 Dolayısıyla ahdi yerine getirme yani sözünde durma, 

taahhütleri yerine getirme ilkesi, başlangıçta sadece bireylerin uyması gereken ahlaki bir 

görev iken, İslam Devleti kurulduktan sonra bu durum, sadece kişisel bir erdem 

olmaktan çıkıp, çok daha geniş bir alana yayılan yol gösterici bir ilke haline gelmiştir.15 

Kur’ân’da Ahid Kavramının Kapsamı ve Çeşitleri 

 İslam dini verilen sözlere bağlı kalmayı dini bir sorumluluk ve imanî bir mesele 

olarak görmekte ve önemsemektedir. İslam dinine göre ahit; maruf ve münker 

                                                      

4 Ömer Faruk Harman, “Ahd-i Atîk”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1988), 1/494-501. 
5 Hayreddin Karaman, Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir (Ankara: DİB Yayınları, 2007), Nahl 16/91, 95; 

Meryem 19/78, 87. 
6 Âl-i İmrân, 3/76, 77, 183; En’âm, 6/152. 
7 Meryem, 19/78, 87. 
8 Nahl, 16/91, 95. 
9 Meryem, 19/78, 87. 
10 Enfâl, 8/56. 
11 Ebü’l-Kâsım Cârullah Mahmûd b Ömer b Muhammed Zemahşerî, el-Keşşaf an hakaiki gavamizi’t-tenzil ve 

uyuni’l-ekavil fî vucühi’t-te’vil. (Beyrut: Daru’l-Kitabi’l-Arabiye, 1987), 2/525. 
12 Ebu’l-Fida İmadüddin İsmail İbn Kesir, Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azim (Beyrût: Daru’l-M’arife, 2010), 929-930. 
13 Ebû Abdirrahman Ahmed b. Şuayb Nesâî, Sunen (Halep, 1986), böl. Îmân, 8. 
14 Mehmet Emin Özafşar Vd, Hadislerle İslâm (İzmir: DİB Yayınları, 2020), 1/626. 
15 Ebu’l a’la Mevdudî, Tefhimu’l Kur’an (İstanbul: İnsan Yayınları, ts.), 3/108. 



173 

 

kapsamında olan tüm hükümler, insanların Allah’a vermiş olduğu sözler ve insanların 

Allah’ın adı ile yemin ederek kendi aralarında gerçekleştirmeyi vaat ettiği 

sözleşmelerdir. Kur’an’da, “Allah’ın ahdini yerine getiriniz”16  ayeti, genel bir hüküm ifade 

etmekte olup yukarıdaki her iki durumu da kapsamaktadır.17 Verilen her söz dinî ve 

ahlakî sorumluluğu beraberinde getirir. Ahitleşme durumunda tarafların ahdine bağlı 

kalması istenmektedir. Çünkü ahde vefa gösterilmez ve verilen sözde durulmaz ise 

taraflar sadece birbirlerine karşı değil Allah’a karşı da sorumlu hale gelirler. Ahitleşme 

yapıldıktan sonra tarafların din, mezhep, etnik köken, toplumdaki statü, ekonomik 

durum, renk ve kültürel durumlarına bakılmaz. 

Kur’ân’da “ʿahd” kavramı, hem Allah’a hem de insanlara karşı verilen sözleri ifade 

etmekte; bireyin Rabbine yönelik kulluk sorumluluğunu ve toplum içerisindeki 

yükümlülüklerini kuşatan kapsamlı bir taahhüt anlamında kullanılmaktadır. Kur’ân-ı 

Kerîm’de “ahde vefa” ilkesi birçok ayette doğrudan vurgulanmıştır. Nitekim Yüce Allah 

şöyle buyurur:  ئوُلًا دَ كَانَ مَس  دِ ۖ إنِه ال عهَ  فوُا باِل عهَ   Verdiğiniz sözü de yerine getirin. Çünkü verilen“ وَأوَ 

söz sorumluluğu gerektirir.”18 Benzer şekilde başka bir ayette:  إِ ذاَ عَاهَد تمُ  وَلَا تنَ قضُُوا ِ دِ اَللّه فوُا بعِهَ  وَأوَ 

كِيدِهَا يَ مَانَ بعَ دَ توَ   Allah’a verdiğiniz sözü yerine getirin; kesinleştirdiğiniz yeminleri bozmayın.”19“ الْ 

Ahde vefasızlığı münafıklığın bir alameti olarak değerlendiren Hz. Peygamber şöyle 

buyurmuştur: “Münafığın alâmeti üçtür: Konuştuğunda yalan söyler, söz verdiğinde sözünde 

durmaz, kendisine güvenildiğinde hıyanet eder.”20 Hadisten de anlaşıldığı gibi, sosyal bir 

varlık olan insanın diğer insanlarla olan ilişkileri karşılıklı güven üzerine tesis 

edilmektedir. Söz ve eylemlerinde karşısındaki insanlara güven vermeyen, yalan 

söylemeyi alışkanlık haline getiren kişilerin toplumdaki saygınlıkları ve itibarı 

zedelenir. Güvenini kaybeden kişinin kaybedecek bir şeyi kalmamıştır denilse 

abartılmış sayılmaz. 

Toplumsal ve Siyasi Hayatta Ahde Vefa 

Ahdi yerine getirme ilkesi, başlangıçta sadece bireylerin uyması gereken ahlaki bir 

görev iken, İslam Devleti kurulduktan sonra siyasi ve uluslararası alana yayılan yol 

gösterici bir ilke haline gelmiştir. [15] Hz. Peygamber, peygamberliğinden önce de 

Mekke toplumunda "el-Emin" (Güvenilir) sıfatıyla tanınırdı. Sözünde durmak, 

Peygamberimizin sünnetinin en temel taşlarından biridir. Hz. Muhammed'in (s.a.v.) 

hayatından "verdiği söze sadık kalma" konusundaki en çarpıcı örneklerinden biri 

şüphesiz Hudeybiye barış antlaşması ve Ebu Cendel olaydır. Bu olay, İslam'da bir sözün 

ne kadar bağlayıcı olduğunu anlamak açısından çok güçlü dersler içerir. Bu olay, İslam 

tarihinde sözünde durmanın belki de en zorlu ve en dokunaklı örneğidir. 

Müslümanlar ile Mekkeli müşrikler arasında Hudeybiye Barış Antlaşması 

imzalanıyordu. Antlaşmanın en ağır maddelerinden biri şuydu: "Mekkeli biri Müslüman 

                                                      

16 Bk.En’am 6/152; Nahl 16/91. 
17 Hacer Yıldız, Yahudilik Hıristiyanlık ve İslam’da Ahit (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2025), 82. 
18 İsrâ 17/34. 
19 Nahl 16/91. 
20 Ebû Abdullah b. İsmâil Buharî, Shihü’l-Buharî (Kahire: el-Matbaatü’s-selefiyye, 1980), böl. “İman” 24. 



174 

 

olup Medine’ye sığınırsa, Müslümanlar onu kabul etmeyip geri vereceklerdi."  Tam antlaşma 

imzalanırken, Mekke tarafının temsilcisi Süheyl b. Amr'ın oğlu Ebu Cendel, zincirlerini 

sürükleyerek kaçıp Müslümanlara sığındı. Müslüman olduğu için işkence görüyordu ve 

"Beni kurtarın!" diye yalvarıyordu. Verilen sözün bağlayıcılığı ve öneminin farkında 

olan Hz. Peygamber, Ebu Cendel’i geri vermeye kararlıydı. Müslümanlar galeyana 

geldi, herkes Ebu Cendel'i kurtarmak istiyordu. Ancak Peygamberimiz, henüz 

imzaladığı madde gereği, ciğeri yanarak da olsa Ebu Cendel'e: "Ey Ebu Cendel! Sabret ve 

Allah’tan mükâfatını bekle. Allah sana ve senin gibilere yakında bir çıkış yolu açacaktır. Biz 

onlarla aramızda bir barış imzaladık; karşılıklı söz verdik; şimdi sözümüzden dönemeyiz" dedi.21 

Hz. Peygamber, Ebû Cendel’i ashabın hoşuna gitmemesine rağmen antlaşma şartları 

uyarınca babası Süheyl b. Amr’a teslim etti. Bir canı kurtarmak söz konusu olsa bile, 

devletlerarası bir sözleşmeye ve verilen söze ihanet edilemezdi. Bu sadakat, daha sonra 

Mekkelilerin bile Müslümanlara olan güvenini artırdı. Hudeybiye Antlaşması’nın ertesi 

yılı Müslümanlar umre yapmak üzere Mekke’ye gittiklerinde şehir halkı antlaşma 

gereği dağlara çekildi. Resûlullah isteseydi oradan ayrılmaz ve Mekke’yi İslâm devletine 

ilhak ederdi; ancak onun siyasetinde ahde vefasızlığa yer yoktu.22 

Tefsirlerde Ahde Vefanın Mahiyeti ve Boyutları 

Tefsir âlimleri, Ahde Vefa konusunu hem dünyevi hem de uhrevi sorumluluk 

bağlamında derinlemesine incelemişlerdir. Klasik tefsirlerde ahde vefa konusu üzerinde 

önemle durulmuş; müfessirler, verilen sözlerin yerine getirilmesini hem dünyevî hem 

uhrevî sorumluluk bağlamında ele almışlardır. Zemahşerî (ö.1143): “Verdiğiniz her sözü 

yerine getirin. Çünkü verilen sözden dolayı hesap sorulacaktır”23 ayetini açıklarken, burada 

geçen “mes’ûl” kelimesinin ahde vefanın hem dünya hem de ahirette sorguya tabi 

tutulacak bir sorumluluk olduğunu belirtir. Fahreddin er-Râzî (ö.1210), verilen her 

sözün Allah nezdinde bir kayıt altına alındığını ve sözünden dönenlerin hem toplumda 

güven kaybına yol açacağını hem de ilahi hesapta sorumlu tutulacağını ifade eder.24 İbn 

Kesir (ö. 1373) ve Taberî (ö. 923), verdikleri sözde durmayan, bilhassa İsrail oğullarının 

ahitlerini bozmalarının onları küfre nasıl sürüklediği ile ilgili çarpıcı örnekleri Kur’an’da 

çokça yer aldığını belirterek, ahde vefasızlığın getirdiği ağır sonuçları tefsirlerinde 

vurgulamışlardır.25 

İslam'da sözünde durmak iki ana başlıkta ele alınır. Bunlardan biri, Allah'a verilen 

söz olup her insanın yaratılışta Allah'ı Rab olarak tanımasıdır. İkincisi ise, insanlara 

verilen söz ve yapılan her türlü anlaşmalardır. Çağdaş tefsirlerde ahde vefa konusu, 

özellikle toplumsal sözleşmeler, insan hakları ve adalet ilkeleri bağlamında ele 

                                                      

21 Ebû Muhammed Abdülmelik bin Hişam Bin Eyyûb el-Himyeri, Siret-i İbn Hişam (İstanbul: Kahraman 

Yayınları, 2014), 3/430. 
22 Muhammed Hamidullah, “Hudeybiye Antlaşması”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1998), 18/297-299. 
23 Bk. İsrâ 17/34. 
24 Ebû Abdillah Muhammed b. Ömer Fahreddîn er-Râzî Razî, Mefâtîhu’l-ğayb (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1981), 

21/81. 
25 Ebû Cafer İbn Cerir Muhammed b Cerir b Yezid Taberi, Câmiü’l-beyân fî tefsiri’l-Kur’ân. (Kahire: Dârü’l-

Hicr, 2001), 14/498. 



175 

 

alınmaktadır. Örneğin Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır (ö.1942),   دِهِم وَالهذٖينَ هُم  لِامََاناَتهِِم  وَعَه 

 Yine onlar ki, emanetlerine ve verdikleri sözlere riayet ederler”26 ayetini açıklarken, ahde“رَاعُونَ  

vefanın bireyin iç dünyasında başlayan ve toplumsal düzeni etkileyen bir erdem 

olduğunu, emanete riayet ve verilen söze sadakatin sosyal güvenin temelini 

oluşturduğunu dile getirmiştir. Ebu’l-A’lâ Mevdûdî (ö.1979) ise ahde vefa ilkesini 

toplumsal dayanışma, hukukun üstünlüğü ve sözleşmelere sadakat açısından modern 

toplumlar için vazgeçilmez bir ilke olarak yorumlamıştır.27 

Seyyid Kutub (ö.1966), ahde vefayı Kur’ân’ın birey ve toplum için getirdiği ahlaki 

yükümlülüklerin bir parçası olarak görmüş, özellikle  ًلا ؤُُ۫ دَ كَانَ مَس  دِۚ انِه ال عهَ  فوُا باِل عهَ   Verdiğiniz“ وَاوَ 

sözü de yerine getirin. Çünkü verilen söz sorumluluğu gerektirir.”28 ayetini açıklarken, sözün 

sadece bireyler arası bir anlaşma değil, Allah ile yapılan bir ahit olduğunu ve bu nedenle 

ihlalin yalnız insanlara karşı değil, Allah’a karşı bir sorumluluk ihlali anlamına geldiğini 

ifade etmiştir.29 Kutub’a göre ahde vefa, toplumun iç güvenliğini ve sosyal dayanışmayı 

sağlayan temel bir ilke olup, sözün tutulmaması toplumda kaosa ve güvensizliğe yol 

açar. Görüldüğü üzere Kur’ân ve Sünnet, ahde vefayı yalnızca bireyler arası ilişkilerde 

değil; aynı zamanda kul ile Allah arasındaki bağlılığın da bir göstergesi olarak ele almış, 

bu yönüyle “ahit” kavramını iman, ahlâk ve toplumsal sorumluluk arasında kurulan 

güçlü bir köprü haline getirmiştir. 

İlâhî Sözleşmeye Sadakatin Maddi ve Manevi Mükâfatı 

Kur’ân’da ahde vefa prensibi, bireysel ve toplumsal yaşamın ahlaki ve hukukî 

temellerinden biri olarak yer almakta; bireyden, Rabbine ve insanlara verdiği her sözde 

sadakat beklenmektedir. Bu sadakat, hem bireyin imanının bir göstergesi hem de 

toplumun güven ve adalet temelinde ayakta kalmasının şartıdır. Klasik ve çağdaş 

tefsirlerde yapılan yorumlar göstermektedir ki ahde vefa, sadece bireysel bir erdem 

değil, aynı zamanda toplumsal barışın, adaletin ve güvenin vazgeçilmez bir ilkesi olarak 

görülmektedir. Bu ilkeye riayet, hem dünya hem de ahiret saadetinin kapılarını açan bir 

sorumluluk alanı olarak Kur’ân’da vurgulanmaktadır. 

Kur'an'da bu sözleşmeye sadık kalanlara Allah'ın vaat ettiği çeşitli mükâfatlar 

bulunmaktadır. Allah ile yapılan mukavelenin hiçbir mukaveleyle mukayese 

edilemeyecek derecede karlı bir ticaret olduğu çeşitli ayetlerde zikredilmektedir. 

ل۪يمٍ 
َ
ابٍ  ا

َ
م   مِن   عَذ

ُ
ج۪يك

 
ن
ُ
  تِجَارَةٍ  ت

ٰ
م   عَل

ُ
ك
ُّ
ل
ُ
د
َ
ل   ا

َ
وا ه

ُ
مَن
ٰ
ذ۪ينَ  ا

َّ
هَا ال يُّ

َ
ا ا
َٓ
 يَ

 
َ
ون

ُ
مِن
 
ؤ
ُ
ِ  ت

ٰ
 وَ  وَرَسُولِه۪  بِاللّ

َ
ون

ُ
جَاهِد

ُ
۪  ت ۪

ِ  ب۪يلِ سَ  ف 
ٰ

م  بِ  اللّ
ُ
وَالِك م 

َ
  ا

م  
ُ
سِك

ُ
ف
 
ن
َ
م   وَا

ُ
لِك ر  ذٰ ي  

َ
م   خ

ُ
ك
َ
  ل

 
  اِن

ُ
ت
 
ن
ُ
  م  ك

 َ
مُون

َ
ل ع 
َ
ت  

فِر   
 
م   يَغ

ُ
ك
َ
م   ل

ُ
وبَك

ُ
ن
ُ
م   ذ

ُ
ك
ْ
خِل

 
اتٍ جَ  وَيُد

َّ
  ن

َ
ر۪يت تِهَا مِن   ج  ح 

َ
هَارُ  ت

 
ن
َ  
  وَمَسَاكِنَ  الْ

 
بَة يِّ

َ
۪  ط ۪

اتِ  ف 
َّ
ٍ  جَن

 
ن
 
د   عَ

َ
لِك   ذٰ

ُ
ز و 

َ
ف
ْ
  ال

 
عَظ۪يمُ

ْ
ال  

مِن۪ي  َ  
 
مُ ؤ

ْ
ر  ال

ِّ
  وَبَشّ

ر۪يب ر
َ
  ق
ر
ح
 
ت
َ
ِ  وَف

ٰ
ر  مِنَ  اللّ ص 

َ
  ن
 
هَا
َ
ون حِبُّ

ُ
رٰى ت

 
خ
ُ
 وَا

 Ey iman edenler! Sizi, elem verici azaptan kurtaracak bir ticareti size göstereyim mi? 

(10) Allah’a ve resulüne iman edersiniz, Allah yolunda mallarınızla ve canlarınızla cihad 

                                                      

26 Mü’minûn, 23/8. 
27 Ebu’l a’la Mevdudî, Tefhimu’l Kur’an, 3/276. 
28 İsrâ, 17/34. 
29 Seyyid Kutub, fî Zilali’l-Kur’ân, çev. Salih Uçan – Mehmet Yolcu (İstanbul: Dünya Yayınları, 1992), 4/2392. 



176 

 

edersiniz. Bilirseniz bu sizin için daha hayırlıdır. (11) O sizin günahlarınızı bağışlar, sizi 

altından ırmaklar akan cennetlere, adn cennetleri içindeki güzel köşklere koyar. İşte 

büyük kurtuluş budur. (12) Bundan başka, sevdiğiniz bir şey daha: Allah katından bir 

yardım ve yakın bir zafer vardır. İnananlara müjde ver.(13)30 

Kişinin Allah ile mukavelesi, belirli bir kağıda imza atmak şeklinde değil, kalben 

niyet ve dille ikrar edilen iman ile başlar ve hayat boyu süren sorumluluk bilinciyle 

(ibadet ve güzel ahlak) devam eder. Her müminin "Ben Allah'ın kuluyum, O da benim 

Rabbimdir" demesi ve buna göre yaşaması, bu mukaveleye bağlılığın ifadesidir.  

Kur'an'da bu sözleşmeye sadık kalanlara Allah'ın vaat ettiği çeşitli mükâfatlar 

bulunmaktadır. Allah ile yapılan mukavelenin hiçbir mukaveleyle mukayese 

edilemeyecek derecede karlı bir ticaret olduğu çeşitli ayet ve hadislerde 

zikredilmektedir. Nitekim 2.Akabe Biatında Medineli Müslümanların lideri Abdullah b. 

Revaha’nın Hz. Peygamberle olan diyaloğu buna en güzel örnektir. Abdullah Hz. 

Peygambere şöyle bir soru yöneltir: 

- Ya Resulallah! Sana biat etmemize karşılık Rabbin ve kendin için bizden ne 

istiyorsun? Hz. Peygamber, 

- Allah’a ortak koşmaksızın O’na ibadet etmeniz; canınızı ve malınızı koruduğunuz 

gibi beni de korumanızı istiyorum. Bunun üzerine Abdullah b. Revaha şöyle der: 

-Bunu yaparsak karşılığında ne alırız deyince Hz. Peygamber, 

-Buna karşılık cenneti kazanırsınız. Bu güzel cevaba karşılık Abdullah, 

-Bu çok karlı bir alışveriş. “ تقَِيلَ لانقُِيلَ وَ  نَس   ifadesini kullanarak, yani bu alışverişten ”لا

veya sözleşmeden asla dönmeyeceğiz demiştir.31 Bunun üzerine aşağıdaki ayet inmiştir. 

 
َّ
َ  اِن

ٰ
ى اللّ ٰ

َ
يَ

 
مِن۪ي  َ  مِنَ  اش

 
مُؤ

ْ
  ال

َ
سَهُم  ا

ُ
ف
 
هُم  وَ  ن

َ
وَال م 

َ
  ا

َّ
ن
َ
  بِا

َ
  هُمُ ل

َ 
ة
َّ
جَن

ْ
  ال

َ
ون

ُ
اتِل
َ
۪  يُق ۪

ِ  ب۪يلِ سَ  ف 
ٰ

  اللّ
َ
ون

ُ
ل
ُ
ت
 
يَق
َ
  ف

َ
ون

ُ
ل
َ
ت
 
ا وَيُق

ً
د هِ  وَع  ي 

َ
ا عَل

ًّ
  حَق

 ۪ ِ
و   ف 

َّ
ج۪يلِ  رٰيةِ الت

 
ن ِ
 
ِ  وَالْ

 
ن
ٰ
ا ر 
ُ
ق
ْ
  وَمَن   وَال

ف ٰ و 
َ
دِه۪ بِ  ا ِ  مِنَ  عَه 

ٰ
وا اللّ ُ شِّ

ب 
َ
ت اس 

َ
مُ  ف

ُ
عِك ذ۪ي بِبَي 

َّ
م   ال

ُ
ت ۪  بَايَع 

 
  بِه

َ
لِك وَ  وَذٰ

ُ
  ه

ُ
ز و 

َ
ف
ْ
عَظ۪يمُ  ال

ْ
ال  

“Allah, kendi yolunda çarpışırken öldüren ve öldürülen müminlerin canlarını ve mallarını, 

karşılığında cennet vermek üzere satın almıştır. Bu, Allah’ın Tevrat’ta, İncil’de ve Kur’an’da yer 

almış gerçek bir vaadidir. Kim Allah’tan daha fazla sözüne bağlı olabilir! O halde yaptığınız bu 

alışverişten ötürü sevinin. İşte büyük bahtiyarlık da budur.”32 

Bu vaat, sadece Kur'an'da değil, önceki kutsal kitaplar olan Tevrat ve İncil'de de yer 

almış, dolayısıyla Allah'ın ezelî ve şaşmaz bir kanunudur. Kur’an’da örnekleri çoktur. 

İncil’de de benzer örnekleri görmek mümkündür; "Ne mutlu, doğruluk ve salah uğruna 

eziyet edilenlere, çünkü cennet onlarındır."33Ancak Tevrat'ta bu mukaveleyi tasdik edici bir 

durum görülmemektedir. Çünkü Yahudiler, o kadar maddeci olmuşlardı ki, bu 

dünyadaki refah ve servetten başka Allah'tan herhangi bir mükâfatın gelebileceğini 

düşünemez hale gelmişlerdi. İşte bu yüzden, ibadete karşılık olarak Allah'ın 

                                                      

30 Karaman, Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, Saffat 61/ 10-13. 
31 Taberi, Câmiü’l-beyân fî tefsiri’l-Kur’ân., 14/499. 
32 Karaman, Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, Tevbe 9/111. 
33 T.C. Kültür ve Türizm Bakanlığı, İncil (İstanbul: Yeni Yaşam Yayınları, 2017), böl. Matta, 5:10. 



177 

 

insanoğluna vermeyi taahhüt ettiği sözlerin hepsini aslından saptırmışlar ve "cennetler 

vaadi"ni Filistin topraklarına hamletmişlerdir.  

Allah'ın indinde bu mukavelenin şartları şunlardır: Allah (c.c) şöyle der: "Eğer siz 

gönüllü olarak aslında benim olan ve emanetçisi olduğunuz canınızı ve malınızı, benim 

yolumda feda ederseniz, ben de bunun karşılığında size sonsuz ahiret hayatında 

cennetler vereceğim." Allah'la böyle bir pazarlık yapan kimse gerçek bir mü'mindir. 

Dolayısıyla iman, aslında bu alışverişin başka bir adıdır.34 

Günümüzde başta Gazzeli mücahitler olmak üzere değişik coğrafyalarda ezilen 

Müslümanlar, direnişlerini imanlarının bir gereği olarak görmekte ve bu ayetin ışığında, 

ödedikleri bedelin (can, mal, acı) karşılığının Cennet olduğu inancıyla hareket 

etmektedirler. Bu, onların mücadelesinin sadece siyasi veya askeri değil, aynı zamanda 

derin bir manevi ve itikadi boyutu olduğunu gösterir. Allah’a verilen bir sözün tasdiki 

olan imanın, insanın hem bireysel hem de toplumsal hayatını şekillendirmektedir. Ahde 

vefanın İslam tarihindeki örnekleri çok olmakla beraber, en canlı örneği şüphesiz son iki 

yıldır dünyanın şahit olduğu Gazze direnişidir. Bu direniş, hak ile batılın kesin çizgilerle 

birbirinden ayrıldığının en büyük şahididir. Bu destansı direnişe büyük bedeller 

ödeyerek imza atan mücahitler, Kur’an’ın ifadesiyle Rahman’ın has kullarıdır. 

Sonuç 

Her medeniyetin kendine özgü bazı özellikleri bulunmaktadır. Sözgelimi Yunan 

Medeniyeti aklı ve felsefeyi, Hint Medeniyeti mistisizmi öne çıkarmaktadır. İslam 

Medeniyeti ise vahiy, akıl ve duygunun uyumudur. İslam Medeniyeti aynı zamanda 

insan merkezlidir. Kur’an’ın esas konusu olan insan, bu medeniyetin merkezinde yer 

almaktadır. İnsan önemli ve saygıdeğer bir varlıktır. Dolayısıyla bu medeniyette her şey 

insanın mutluluğu içindir. Bu medeniyette insanın, Kur’an ilkeleri çerçevesinde hak ve 

sorumlulukları bulunmaktadır.35 Bu sorumluluklarından biri de varlığını anlamlı kılan 

ve ona şahsiyet kazandıran ahde vefa göstermesidir.  

Kur’ân’a göre “İlâhî Sözleşme Ahlakı”, bireyin Rabbine karşı kulluk 

sorumluluğundan başlayıp, toplumsal sözleşmelere ve uluslararası hukuka kadar 

uzanan, hayatın her alanını kapsayan bir sadakat ilkesidir. Bu ahde vefa göstermek, 

sadece dinsel bir yükümlülük değil, aynı zamanda toplumsal barışın, adaletin ve 

güvenin vazgeçilmez bir şartıdır. Sözleşmeye sadık kalmanın bireysel ve toplumsal 

hayata yansıyan temel sonuçları şunlardır: 

İmtihanın gereği olan bu sorumlulukların yerine getirilmesi veya getirilmemesine 

bağlı olarak bazı sonuçları bulunmaktadır. Yapılan sözleşmelere bağlı kalmanın 

vucubiyetine dair çok sayıda ayet ve hadis bulunmaktadır.36 Dolayısıyla sözleşmeye 

bağlı kalmanın güzel sonuçları olduğu gibi sözleşmeye aykırı davranmanın ağır 

sonuçları olduğuna dair bilhassa İsrail oğullarının Allah’a verdikleri sözü tutmamaları 

ve ahitlerini bozmalarının nasıl onları küfre sürüklediği ile ilgili çarpıcı örnekler Kur’an-

                                                      

34 Ebu’l a’la Mevdudî, Tefhimu’l Kur’an, 2/275. 
35 İbrahim Sarıçam, İslâm Tarihi ve Medeniyeti (İstanbul: Siyer Yayınları, 2018), 14/77. 
36 Karaman, bk. Nahl 16/91; Bakara 2/41; İsra 17/34; Enam 6/152; Rad 13/2. 



178 

 

ı Kerim’de çokça yer almaktadır. Verilen sözün kişiye bazı sorumluluklar getirdiğini ve 

aksine davranmanın başta imana zarar vermek gibi ağır sonuçlar doğurduğunu, 

“verdiğiniz sözü yerine getirin. Çünkü verilen söz, sorumluluk gerektirir”37 ayeti ile açık bir 

şekilde ifade edilmektedir. Konunun önemine binaen ahde vefa göstermenin bireysel ve 

toplumsal birçok faydasından söz edilebilir. Bunlar; 

Ahde vefa, Kur’an’da mü’minlerin övülen temel sıfatlarından biri olup takvayı elde 

etmenin araçlarından biridir.  

Ahde vefa, din ayırımı yapmaksızın tüm insanların can ve mal emniyetini sağlayan 

sosyal güvenin temelini oluşturur. 

Ahde vefa, büyük bir zafer olup günahların affına, büyük mükafat olan ebedî 

kurtuluşa ve cennete girmeye vesiledir. 

 

Kaynakça 

Buharî, Ebû Abdullah b. İsmâil. Shihü’l-Buharî. Kahire: el-Matbaatü’s-selefiyye, 1980. 

Ebu’l a’la Mevdudî. Tefhimu’l Kur’an. İstanbul: İnsan Yayınları, ts. 

Hamidullah, Muhammed. “Hudeybiye Antlaşması”. TDV İslam Ansiklopedisi. 297-299. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Harman, Ömer Faruk. “Ahd-i Atîk”. TDV İslam Ansiklopedisi. 494-501. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1988. 

Himyeri, Ebû Muhammed Abdülmelik bin Hişam Bin Eyyûb el-. Siret-i İbn Hişam. 4 Cilt. 

İstanbul: Kahraman Yayınları, 2014. 

İbn Kesir, Ebu’l-Fida İmadüddin İsmail. Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azim. Beyrût: Daru’l-M’arife, 

2010. 

Karaman, Hayreddin. Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir. Ankara: DİB Yayınları, 2007. 

Nesâî, Ebû Abdirrahman Ahmed b. Şuayb. Sunen. Halep, 1986. 

Özafşar Vd, Mehmet Emin. Hadislerle İslâm. 7 Cilt. İzmir: DİB Yayınları, 2020. 

Rağıb el-İsfahânî. Müfredât. İstanbul: Yarın Yayınları, 3. Basım, 2019. 

Razî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ömer Fahreddîn er-Râzî. Mefâtîhu’l-ğayb. Beyrut: 

Dâru’l-Fikr, 1981. 

Sarıçam, İbrahim. İslâm Tarihi ve Medeniyeti. İstanbul: Siyer Yayınları, 2018. 

Seyyid Kutub. fî Zilali’l-Kur’ân, çev. Salih Uçan – Mehmet Yolcu. İstanbul: Dünya Yayınları, 

1992. 

Taberi, Ebû Cafer İbn Cerir Muhammed b Cerir b Yezid. Câmiü’l-beyân fî tefsiri’l-Kur’ân. 

Kahire: Dârü’l-Hicr, 2001. 

                                                      

37 İsra 17/34. 



179 

 

T.C. Kültür ve Türizm Bakanlığı. İncil. İstanbul: Yeni Yaşam Yayınları, 2017. 

Yıldız, Hacer. Yahudilik Hıristiyanlık ve İslam’da Ahit. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2025. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Cârullah Mahmûd b Ömer b Muhammed. el-Keşşaf an hakaiki 

gavamizi’t-tenzil ve uyuni’l-ekavil fî vucühi’t-te’vil. Beyrut: Daru’l-Kitabi’l-Arabiye, 

1987. 

 



180 

 

EL-CEZÎRE’DE ŞÂFİÎLİĞİN YAYILIŞI: ABBÂSÎ 

DÖNEMİNE UZANAN TARİHÎ ARKA PLAN 

Mutlu SAYLIK  

Dicle Üniversitesi  

 

                                                                                    

Giriş 

el-Cezîre, Müslüman coğrafyacılar tarafından Fırat ve Dicle nehirleri arasında kalan 

Yukarı (Kuzey) Mezopotamya bölgesi için kullanılan bir isimdir. Doğusunda Dicle, 

batısında Fırat Nehri; kuzeyinde Türkiye’nin güneydoğu şehirleri; batısında Suriye’nin 

Rakka ve Deyr ez-Zor çevresi; güneyinde ise Irak’ın Musul ve Sincar bölgeleri yer alır. 

Coğrafî olarak bir geçiş kuşağında bulunan el-Cezîre, tarih boyunca siyasî, askerî ve 

ekonomik açıdan stratejik bir konuma sahip olmuştur.1 

Bölge 20/641 yılında fethedilmiştir.2 Emevî döneminden itibaren el-Cezîre, özellikle 

Hâricî hareketin canlı olduğu bir saha hâline gelmiştir. Emevîlerin haksız bazı 

uygulamaları, Hâricîler’in güçlenmesine ve halk nezdinde taraftar bulmasına zemin 

hazırlamış; küçük gruplar hâlindeki Hâricî unsurlar zamanla geniş kitlelere ve askerî 

birliklere dönüşmüştür. Buna rağmen isyanlar genellikle bölgesel ve kısa süreli 

kalmıştır. Hâricî öğretinin etkilediği toplumsal taban, kabile yapısına göre örgütlenmiş 

Araplar ile benzer sosyo-kültürel özelliklere sahip Berberîler ve Kürtlerden 

oluşmaktaydı.3  

Emevîler devrinden itibaren el-Cezîre, farklı gruplardan birçok muhalifin toplandığı 

bir merkez hüviyetine bürünmüştür. Haricîler elverişli bir lider bulduklarında isyan 

etmekten geri durmamışlardır.4 Abbâsîler döneminde de bu çizgi devam etmiş; Hâricî 

                                                      

1 Yâkût el-Hâmevî, Muʿcemü’l-Büldân (Beyrut: Dârü’l-Fikr, ts.), c. 2, s. 134; Ramazan Şeşen, “Cezîre”, DİA, 

İstanbul: TDV Yayınları, 1993, c. 7, s. 509. 
2 Yâkût el-Hâmevî, Muʿcemü’l-Büldân, c. 2, s. 134 vd.; Şeşen, “Cezîre”, c. 7, s. 509-511. 
3 W. Montgomery Watt, “The Significance of Kharijism Under the ʿAbbasids”, Early Islam (Oxford: 

Clarendon Press, 1990), s. 383–384; Konak, “Abbâsîler Döneminde el-Cezîre Bölgesindeki Hâricî 

Ayaklanmaları”, s. 3. 
4 Cem Zorlu, Abbâsîlere Yönelik Dinî ve Siyasî İsyanlar (Ankara: Ankara Okulu Yay., 2001), s. 169; Adnan 

Demircan, “Diyarbekir’de Hâricî İsyanları,” I. Uluslararası Oğuzlardan Osmanlı’ya Diyarbakır Sempozyumu: 

Bildiriler (20–22 Mayıs 2004, Diyarbakır), ed. Kenan Ziya Taş – Ahmet Kankal (İzmir: O.R.B. Organizasyon), 

161–168; İbrahim Konak, “Abbâsîler Döneminde el-Cezîre Bölgesindeki Hâricî Ayaklanmaları,” İslâm Tarihi 

Araştırmaları Dergisi (The Journal of Islamic History) 4 (Güz 2018), 1–38. 



181 

 

ayaklanmaları bölgeden kayda değer destek görmüştür.5 Emevîler ve Abbâsîlerin ilk 

dönemlerinde el-Cezîre halkının bir kısmı Hâricîlik düşüncesine sahip olup, el-

Cezîre’de özellikle Benî Bekr ve Benî Tağlib kabileleri arasında karşılık bulmuştur. 

III./IX. yüzyıldan itibaren ise bölge halkı yavaş yavaş Hâricîliği terk ederek, ehl-i Sünnet 

mezhepleri olan Hanbelî Mâlikî ve Şafiî mezheblerini benimsemeye başlamıştır. Böylece 

bölge kademeli biçimde Sünnîleşme yoluna girmiştir.6  

Abbâsî ve ardından gelen İslâm devletleri döneminde el-Cezîre, zamanla üç sünnî 

mezhebin bir arada varlık gösterdiği çok mezhepli bir bölge hâline gelmiştir. XI. yüzyılın 

sonlarında Diyarbakır’ın Selçuklular tarafından ele geçirilmesiyle Hanefî fakihlerin 

bölgeye gelişi ile burada Hanefilik de yayılmıştır. XII. yüzyılda dört Sünnî mezhep 

bölgede eşzamanlı olarak temsil edilirken, XIII. yüzyılın ikinci yarısından itibaren 

Hanefî ve Şâfiî mezhepleri kalıcı iki ana Sünnî damar olarak öne çıkmıştır. Osmanlı 

idaresiyle birlikte Hanefîlik resmî mezhep olarak daha geniş yayılırken, Şâfiîlik özellikle 

Kürt nüfus arasında canlılığını korumuştur.7  

Bu tarihî ve mezhebî arka plan, el-Cezîre’de Şâfiîliğin kökleşme sürecini anlamak 

açısından önemlidir. Zira literatürde Şâfiîliğin bölgede yayılışı çoğunlukla Mervânîler, 

Selçuklular ve Eyyûbîler döneminde kurulan medreseler ve ilim halkaları üzerinden 

açıklanmakta; Abbâsî döneminin erken safhası, özellikle de halife Mütevekkil’in mihne 

sonrası dinî politikaları ve kadı atamaları bu çerçevede yeterince dikkate 

alınmamaktadır. Bu bildiri, el-Cezîre’de Şâfiîliğin yayılışını, Hâricî ve erken Sünnî arka 

planı göz ardı etmeden; fakat esasen şu tezi merkeze alarak ele almaktadır: 

“Şâfiîliğin el-Cezîre’de yayılışı, yalnızca Mervânî ve Selçuklu medreseleriyle değil, 

Abbâsî halifesi Mütevekkil’in mihne sonrası politikaları ve kadı atamalarıyla başlayan 

bir süreçtir.” 

Devam eden bölümlerde önce Mihne ve Mütevekkil döneminin dinî-siyasî 

politikaları ele alınacak, ardından Mervânîler, Selçuklular ve sonraki hanedanların 

medrese faaliyetlerinin bu erken Abbâsî zemin üzerindeki pekiştirici rolü tartışılacaktır. 

İlk Dönem Abbâsî Halifelerinin Din ve Mezhep Siyaseti 

Abbâsîler, ihtilal sürecinin başından itibaren Arap–mevâlî ayrımını ortadan 

kaldıracaklarını, tüm Müslümanlar arasında adaletle hükmedeceklerini ve 

yönetimlerini Kur’ân-ı Kerîm’in ilkeleri ile Hz. Peygamber’in sünnetine 

dayandıracaklarını ifade etmişlerdir. Devletin kuruluşunun ardından Abbâsî halifeleri, 

özellikle Hâricîler ile Alioğulları ve onların yandaşlarına yönelik sert ve baskıcı bir 

yönetim anlayışı benimsemiş; buna karşılık diğer mezhep ve fırkalara karşı daha ılımlı 

bir tutum sergileyerek onları sistem içine dâhil etmeye ve desteklerini kazanmaya gayret 

etmişlerdir.8  

                                                      

5 Mutlu Saylık, “Abbâsîlerin İlk Asrında Diyar-ı Bekr,” Dicle Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi 20/2 (2019), 77–90, 

https://doi.org/10.5281/zenodo.3352015 
6 Mükrimin H. Yınanç, “Diyarbekir”, M.E.B. İslâm Ansiklopedisi, c. 3, s. 611. 
7 Yınanç, “Diyarbekir”, c. 3, s. 611. 
8 Nahide Bozkurt, Abbâsîler (İstanbul: İSAM Yayınları, 2016), s. 63–64. 



182 

 

Erken dönem Abbâsî halifeleri, inanç grupları arasında ayrım yapmayarak onları 

kucaklamaya yönelik dinî-mezhebî bir siyaset takip ederek geniş bir meşruiyet tabanı 

oluşturmaya yönelmişlerdir. Böylece, Alioğulları ve Hâricîler gibi doğrudan siyasî 

tehdit oluşturan çevrelere karşı sertlik, buna mukabil sisteme karşı açık düşmanlık 

sergilemeyen dinî gruplara karşı görece kapsayıcı bir tutum benimsenmiştir. Bu genel 

çerçeve, daha sonra Me’mûn’un Mihne siyasetiyle kırılacak, Mütevekkil döneminde ise 

farklı bir Ashâbu’l-Hadîs-Ehl-i Sünnet merkezli çizgiye evrilecektir. 

Halife Me’mûn ve Mihne Siyaseti 

Me’mûn, hilafetten önce de sonra da Muʿtezile, Mürcie ve Ashâbu’r-Re’y çevrelerine 

mensup âlimlerle yakın ilişki içinde olmuştur.9 Bu yakınlık yalnız ilmî bir tercih olmayıp, 

Abbâsî iktidarının meşruiyetini Muʿtezilî söylem üzerinden tahkim etme çabasının da 

bir yansımasıydı. 

Me’mûn’un Muʿtezile çevrelerine açık desteği, onların dinî, siyasî ve sosyal alanlarda 

güç kazanmalarını sağlamıştır.10 Mutezilî çevrelerin Halku’l-Kur’ân gibi itikadî konuları 

önce tartışma konusu yapılmış, ardından bizzat halife tarafından devletin resmî görüşü 

olarak ilan edilmiştir.11 Aynı süreçte Hz. Ali’nin faziletine dair görüş de resmî söyleme 

dahil olmuştur.12  

Me’mûn’un mihne siyaseti, Abbâsî yönetimini Muʿtezilî bir çizgiye yerleştirerek 

Ashâbu’l-Hadîs çevreleriyle keskin bir gerilim üretmiş; bu gerilim, Mütevekkil 

dönemindeki köklü politika değişikliğinin zeminini hazırlamıştır. Bu bağlam, el-Cezîre 

gibi Hâricî hareketlerin ve muhalif dinî çevrelerin güçlü olduğu bölgelerde, daha sonra 

yapılacak Ashâbu’l-Hadîs ağırlıklı kadı atamalarının arka planını anlamak açısından 

önemlidir. 

Halife Mütevekkil ve Mihne Karşıtı Dinî Politikalar 

232/846–847 yılında Mütevekkil halife olduğunda, Me’mûn ve haleflerinin 

sürdürdüğü Mihne dönemi din ve mezhep siyasetini bırakarak Ashâbu’l-Hadîs 

çevrelerini desteklemeye başladı. Bu çerçevede Kur’ân, hadis ve önceki kuşakların 

uygulamalarını (âsârı) merkeze alan bir dinî söylemi merkeze aldı. Hemen sonrasında 

Halku’l-Kur’ân gibi tartışmaların gündeme getirilmesini yasakladı. Kelâm ve felsefe 

tartışmalarını kısıtlayarak “Kur’ân ve sünnete intisap” vurgusunu öne çıkardı.13 

                                                      

9 Ebû Fadl Ahmed İbn Tayfûr, Kitâbu Bağdâd, thk. İzzet el-Atar el-Hüseynî, 3. bs., Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 

1423/2002, s. 36, 37, 45, 46; Osman Aydınlı, Muʿtezile’de İmâmet ve Siyaset, Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

2017, s. 232–241. 
10 İbn Tayfûr, Kitâbu Bağdâd, s. 45–47; Ahmed Emîn, Duḥa’l-İslâm, Kahire 1952, III, 163–164; Mutlu Saylık, 

Abbâsî Halifelerinin Din ve Mezhep Siyaseti, Ankara: Akademisyen Kitapevi, 2019, s. 35 vd. 
11 Ebû Caʿfer Muhammed İbn Cerîr et-Taberî, Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülûk, Beyrut: Dâru’t-Turâs, 1387, c. 8, s. 

618–619; İzzeddin Ebü’l-Hasan Ali İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, thk. Ö. A. Tedmirî, 10 cilt, Beyrut: Dâru’l-

Kitâbi’l-Arabî, 1417/1997, c. 5, s. 568. 
12 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, c. 5, s. 568; Saylık, Abbâsî Halifelerinin Din ve Mezhep Siyaseti, s. 34 
13 Ebû Bekir Ahmed b. Alî el-Hatîb el-Bağdâdî (ö. 463/1070), Târîhu Bağdâd ve Zuyûlihî, thk. M. A. Atâ, 21 cilt, 

Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1417/1996, c. 7, s. 179-180; Saylık, Abbâsî Halifelerinin Din ve Mezhep Siyaseti, 

s. 128. 



183 

 

Bu politik değişim, mihne döneminin resmî Muʿtezilî çizgisine bağlı devlet 

görevlilerinin görevden alınmasıyla somutlaştı. Mütevekkil, Halku’l-Kur’ân anlayışını 

benimsediği bilinen çevrelere mensup kâdı ve bürokratları azlederek, boşalan 

makamlara Ashâbu’l-Hadîs’e yakın isimleri tayin etti.14  

Mütevekkil, bu süreçte Mihne direnişinin sembol ismi hâline gelen Ahmed b. 

Hanbel’e ve onun çevresine saygı ve ikramda bulundu.15 Ashâbu’l-Hadîs çevrelerinin 

desteğini kazanan halife, yeni dönemin dinî meşruiyetini hadis merkezli Ehl-i Sünnet 

söylemi üzerine inşa etmeye başladı. 

Bu dinî–siyasî dönüşüm, ilerleyen yıllarda yalnız Bağdat ve Sâmerrâ gibi 

merkezlerde değil, el-Cezîre gibi çevre bölgelerde de kadı atamaları ve mezhep 

dengeleri üzerinden hissedilecek; Şâfiîlik ve diğer Sünnî mezheplerin yayılma şartlarını 

doğrudan etkileyecektir. 

Mütevekkil’in Şâfiîliğe Yaklaşımı ve Ehl-i Sünnet Çevrelerinden Atamaları 

Halife Mütevekkil’in din ve mezhep siyaseti Ashâbu’l-Hadîs kesimlerince büyük bir 

memnuniyetle karşılandı ve bu çevreler halifeye güçlü bir toplumsal destek verdi.16 

Halife Mütevekkil’in Ashâbu’l-Hadîs’in önemli isimlerinden biri sayılan İmam Şâfiî’yi 

beğenip övdüğü ona dua ettiği, onun yolundan yürümeyi dilediği nakledilmektedir. 

Bundan dolayı Suyûtî, Mütevekkil’i Şâfiî mezhebini takip eden ilk halife olarak 

anmaktadır.17 Bu rivayetler, mezhebî aidiyet tartışmasından bağımsız olarak, 

Mütevekkil’in Şâfiîlik dâhil Ehl-i Sünnet–Ashabu’l-Hadis merkezli çevrelere özel bir 

yakınlık gösterdiği yönündeki algıyı yansıtmaktadır. 

Mütevekkil, halkın bu yeni Ehl-i Sünnet–Ashabu’l-Hadis merkezli söyleme 

gösterdiği teveccühü görünce muhalif gördüğü çevreleri görevden alarak yerlerine 

Hanefî, Şâfiî, Mâlikî ve Ahmed b. Hanbel’e yakın Ashâbu’l-Hadîs çizgisine yakın 

kimseleri tayin etmiştir.18  

Mütevekkil’in Şâfiî çevreleriyle de iyi ilişkiler kurmuştur. Bu çerçeve de İmam 

Şâfiî’nin öğrencilerinden Abdülazîz b. Yahyâ el-Kinânî ön plana çıkmaktadır. 

Abdülazîz, mihne döneminde Halku’l-Kur’ân ile ilgili yürütülen münazaralarda aktif 

                                                      

14 Ebû Ömer Muhammed b. Yaʿkûb el-Kindî, Kitâbü’l-Vulât ve Kitâbü’l-Kudât, thk. M. H. İsmâil ve A. F. el-

Yezîdî, Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424/2003, s. 333-334. 
15 Cemâleddîn Ebü’l-Ferec Abdurrahman İbnü’l-Cevzî, Menâkıbü’l-İmâm Ahmed b. Hanbel, nşr. Abdullāh b. 

Abdülmuhsin et-Türkî, Kahire: Dârü’s-Selâm, 1399/1979, s. 461. 
16 Tâcuddîn Abdülvehhâb es-Sübkî (ö. 771/1370), Tabakâtü’ş-Şâfiʿiyyeti’l-Kübrâ, thk. M. M. et-Tannâhî ve A. 

el-Hulû, 2. bs., 10 cilt, Kahire: Dârü’l-Hicr, 1413, c. 2, s. 54; Saylık, Abbâsî Halifelerinin Din ve Mezhep Siyaseti, 

s. 128 vd. 
17 Ebü’l-Fazl Celâleddîn Abdurrahmân es-Süyûtî (ö. 911/1505), Târîhu’l-Hulefâʾ (trc. Onur Özatağ), İstanbul: 

Ötüken Neşriyat, 2015, s. 364. 
18 Kindî, Kitâbü’l-Vulât ve Kitâbü’l-Kudât, s. 333-334; Ebü’l-Fidâʾ İmâdüddîn İsmâʿîl İbn Kesîr (ö. 774/1373), el-

Bidâye ve’n-Nihâye, thk. Abdullâh b. Abdülmuhsin et-Türkî, 21 cilt, Kahire: Dârü’l-Hicr, 1424/2003, c. 14, s. 

350. 



184 

 

rol almış, sonraki yıllarda Ashâbu’l-Hadîs’in inanç ilkelerini yaymak için çalışmış ve bu 

süreçte Halife Mütevekkil’in ilgisini çekmiştir.19  

Bu genel Ehl-i Sünnet–Ashabu’l-Hadis merkezli yönelimin Şâfiîlik açısından en 

somut tezahürlerinden biri, Ebû Osman Muhammed’in (ö. 240/854–855) el-Cezîre’ye 

kâdı olarak tayin edilmesidir. İmam Şâfiî’nin oğlu olan Ebû Osman Muhammed, 

bölgede kâdı olarak bulunurken aynı zamanda ilmi alanda da faaliyet yürütmüş ve 

240/854–855 yılında bu görevdeyken vefat etmiştir.20 Bu atama, el-Cezîre gibi Hâricî 

etkinin güçlü olduğu bir bölgede Şâfiî kökenli bir kadının resmî otorite adına görev 

yapmaya başlaması bakımından dikkat çekici olup, bildirinin ana tezine göre, bölgede 

Şâfiîliğin yayılışını klasik olarak Mervânî–Selçuklu medreseleriyle başlatan 

yaklaşımların daha erken, Abbâsî dönemi siyasî tercihlerini de hesaba katması 

gerektiğini göstermektedir. 

Bu bağlamda, Mütevekkil’in mihne karşıtı Sünnî politikalarının, sadece merkezî 

Abbâsî coğrafyasında değil, el-Cezîre’de de Ehl-i Sünnet–Ashabu’l-Hadis merkezli 

yönelimin yayılışına uygun bir zemin hazırladığı; özellikle kadı atamaları üzerinden 

bölgede mezhep dengelerini tedricî biçimde değiştirdiği bu çerçeve de bölgeye 

gönderilen İmam Şâfiî’nin oğlu Ebû Osman Muhammed ile birlikte Şâfiîliğin burada 

zemin bulup yayılmaya başladığı söylenebilir. Bundan sonraki bölümde, bu siyasî 

zeminin Mervânîler ve Selçuklular dönemindeki medrese faaliyetleriyle nasıl pekiştiği 

ele alınacaktır. 

Sonraki Dönemlerde Gelişmeler 

Abbâsî hilâfetinin zayıflamasıyla birlikte el-Cezîre bölgesi, X. yüzyıldan itibaren yerel 

hânedanlıkların hâkimiyetine sahne olmuştur. Bu süreçte özellikle Hamdânîler, 

Mervânîler ve ardından Selçuklular hem siyasî otorite hem de ilmî-mânevî hareketlilik 

bakımından Şâfiîliğin yerleşmesine zemin hazırlamışlardır. Bu gelişmeler, mihne 

sonrası Abbâsî merkezinde şekillenen Ashabu’l-Hadis merkezli Ehl-i Sünnet çizgisinin 

taşraya yansımaları olarak okunabilir. 

Hamdânîler, X. yüzyıl ortalarında Musul merkezli olarak ortaya çıkmış, kısa sürede 

el-Cezîre ve çevresinde etkili bir güç hâline gelmişlerdir. Abbâsî otoritesiyle ilişkilerini 

koruyan bu hânedan, Bağdat’ta iktidarı fiilen kontrol eden Şiî-Büveyhî baskısına rağmen 

hilâfete bağlılığını sürdürmüştür. Bu tutum, bölgede Ehl-i Sünnet çizgisinin bu 

çerçevede Şâfiî çevrelerinde korunmasına ve ilmî faaliyetlerin görece güvenli biçimde 

devam etmesine imkân sağlamıştır. Özellikle Nasrüddevle el-Hamdânî devrinde, Şiî 

unsurlara karşı açık bir cephe alınmaksızın hadis, fıkıh ve kıraatle meşgul Sünnî 

ulemânın Musul, Meyyâfârikîn ve Âmid gibi merkezlerde ilmî meclisler kurduğu, bu 

çerçevede hadis halkaları ve kıraat derslerinin yürütüldüğü anlaşılmaktadır. Böylece 

                                                      

19 Hatîb el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd, c. 10, s. 448–449; c.14, s. 349; Saylık, Abbâsî Halifelerinin Din ve Mezhep 

Siyaseti, s. 159. 
20 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh,, c. 6, s. 149; Saylık, Abbâsî Halifelerinin Din ve Mezhep Siyaseti, s. 160. 



185 

 

Hamdânîler, el-Cezîre’de Abbâsî hilâfetine bağlı Sünnî kimliğin yeniden canlanmasında 

ara bir köprü işlevi görmüştür.21 

XI. yüzyıl başında Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh (ö. 422/1031), Büveyhî baskısı altındaki 

Bağdat’ta hilâfetin dinî meşruiyetini tahkim etmek amacıyla Akîdetü’l-Kâdiriyye adıyla 

bilinen metni yayımlamıştır. Bu metinde Ashabu’l-Hadis merkezli Ehl-i Sünnet çizgisine 

dayalı bir inanç sistemi açıkça tanımlanmış, Mu‘tezile ve Şiî akımlar resmen 

reddedilmiştir.22 Böylece mihne sonrasında şekillenen “resmî Ashabu’l-Hadis” çizgisi 

Ehl-i Sünnet çizgisi olarak kurumsal bir zemine kavuşmuş; bu yönelim, kısa sürede taşra 

idarelerine, özellikle el-Cezîre’deki kadı ve müderris atamalarına yansımıştır. Bu 

çerçevede bölgede görev yapan kadıların önemli bir kısmının Hanbelî, Malikî ve Şâfiî 

mezhebine mensup olması, Abbâsî merkezli mezhep siyaseti ile el-Cezîre’de ortaya 

çıkan Ehl-i Sünnet-Şâfiîleşme süreci arasındaki bağı göstermektedir. 

Bu siyasî-dinî zemin üzerinde, Meyyâfârikîn merkezli Mervânî hânedanı, Abbâsî 

hilâfetine resmî bağlılığını sürdürerek bölgedeki ilmî faaliyetlere geniş ölçüde destek 

vermiştir.23 Bu dönemde başlangıçta eğitim faaliyetlerinin henüz tam anlamıyla 

kurumsallaşmadığı, merkezi camilerde dersler verildiği nakledilmektedir.24 

Mervanî sonrası dönemde Meyyâfârikîn’de Hanefî, Hanbelî ve Şâfiî olmak üzere üç; 

Âmid’de ise birkaç medrese bulunduğu belirtilmektedir.25 Bu medreselerin 

Mervânîlerden sonra inşa edilmiş olması, Mervânî devrinde tedrisatın daha çok camiler 

üzerinden yürütüldüğünü, ancak bu dönemin sonraki medreseleşme için bir hazırlık 

safhası işlevi gördüğünü göstermektedir. 

Mervânî ülkesinde tedrisatın giderek Şâfiî mezhebi etrafında yoğunlaştığı, bölgeden 

ayrılan hoca ve talebelerin mezhep tercihlerini gittikleri diğer bölgelerde de 

sürdürdükleri görülmektedir. Bu konuda Ebû Bekir eş-Şâşî (ö. 507/1114), örnek 

gösterilebilir.26 Âmidli Muhammed b. Beyân el-Kâzerûnî (ö. 455/1063), XI. yüzyılda 

                                                      

21 Yâkût el-Hamevî, Muʿcemü’l-Büldân, c. 1 s. 56 vd.; c. 5, s. 235 vd.; Nasuhi Ünal Karaarslan, “Hamdânîler”, 

DİA, XV, 446–447; Edip Akyol, “Hamdânîler’de (905–1004) Dinî ve Entelektüel Hayat”, İslam Tarihi 

Araştırmaları Dergisi 1 (2017), s. 36–38; Ömer Tokuş, “Hamdânîlerin Şiîliği ile ilgili Tespitler ve Hamdânî 

Şiîliğinin Karakteri”, Turkish Studies 10/9 (2015), s. 457–460; Adnan Demircan, “Müslümanların Fethinden 

Mervânîlerin Yıkılışına Kadar Meyyâfârikîn”, İSTEM 9/17 (2011), s. 15–16. 
22 Cemâleddîn Ebü’l-Ferec Abdurrahman İbnü’l-Cevzî (ö. 597/1201), el-Muntazam fî Târîhi’l-Mülûk ve’l-

Ümem, thk. Muhammed. A. Atâ ve Mustafa A. Atâ, 19 cilt, Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1412/1992., c. 

15, s. 279; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh,, c. 7, s. 649. 
23 Yusuf Baluken, “Şafiîliğin Kuzey Mezopotamya’da Yayılmasında Mervânîlerin Rolü”, Uluslararası İmam Şâfî 

Sempozyumu (Diyarbakır, 7-9 Mayıs 2010), ed. Mehmet Bilen, İstanbul: Kent Işıkları, 2012, s. 67–74; Arafat 

Yaz, Mervânî Hükümdarı Nasrüddevle Ahmed, Ankara: Akademisyen Kitabevi, 2019, s. 118 vd.  
24 Abdurrakîb Yûsuf, Ed-Devletü’d-Dûstekiye fî Kürdistani’l-Vüstâ, Matbaatü’l-Livâ, 1. Baskı, Bağdat 1972, c. 2, 

s. 95, 255; 
25 İzzeddîn Alî b. Muhammed İbn Şeddâd, el-Aʿlâkü’l-Haṭîre fî Zikri Ümerâʾi’ş-Şâm ve’l-Cezîre, thk. Y. Z. 

Abbâre, c. 1/2 – 3/1, Dımaşk: Menşûrâtü Vizâreti’s-Sekâfe, 1991., c. 1, s. 276; Arafat Yaz, Mervânî Hükümdarı 

Nasrüddevle Ahmed, Ankara: Akademisyen Kitabevi, 2019, s. 120-122. 
26 Selâhaddîn Halîl b. Aybek es-Safedî, el-Vâfî bi’l-Vefeyât, thk. M. el-Arnâvût ve T. Mustafa, 1. bs., Beyrut: 

Dârü İhyâʾi’t-Türâsi’l-Arabî, 2000, c. 2, s. 53–54; Cengiz Kallek, “Şâşî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (DİA), c. 38, s. 369–370, İstanbul: TDV Yayınları, 2010, s. 369; Yaz, Mervânî Hükümdarı 

Nasrüddevle Ahmed, 121. 



186 

 

Diyâr-ı Bekr’de Şâfiîliğin kökleşmesinde önemli rol oynamıştır.27 Ondan sonra 

Meyyâfârikîn kadısı Muhammed b. Şâzân et-Tûsî, onun yetiştirdiği Kadı Ebu Bekir b. 

Sadaka el-İs’irdî (ö. 490/1097), Abdülcelil el-Mervezî ve Ebû Bekir eş-Şâşî (ö. 507/1114) 

gibi isimler bu ilmî sürekliliğin taşıyıcıları olmuştur.28  

Bu durumu gösteren rivayetlere rastlamak mümkündür. el-Cezire bölgesinden yola 

çıkan bir öğrenci Ebû Ya‘lâ İbnü’l-Ferrâ’nın yanına gidip talebesi olmak istemiştir. 

İbnü’l-Ferrâ, Hanbelî fıkhını öğrenmek için el-Cezire bölgesinden gelen bu talebeye, 

yaşadığı bölgedeki halkın Şâfiî olduklarını, Şâfiî fıkhını öğrenip yaşadığı bölgenin 

halkına hizmet etmesinin daha uygun olacağını söylemiştir. Bu bilgi el-Cezire 

bölgesinde Şâfiîliğin halk nezdinde baskın mezhep hâline geldiğini açıkça 

göstermektedir.29 Dolayısyla XI. yüzyılda hem kadro hem de halk düzeyinde belirgin bir 

Şâfiî karakter kazanmıştır. 

Abbâsîlerle ittifak hâlinde bölgeye hâkim olan Selçuklular, Sünnîliği devlet ideolojisi 

olarak benimsemiş; Şâfiîlik bu dönemde hem siyasî destek hem de kurumsal altyapı 

kazanmıştır. Nizâmülmülk tarafından kurulan Nizâmiye Medreseleri, Mervânîler 

döneminde gelişen ilmî geleneği kurumsallaştırmış ve el-Cezîre’deki Şâfiî fakihlerin 

Bağdat, Nîşâbur ve Rey gibi merkezlerle doğrudan irtibat kurmasını sağlamıştır.30  

Bu sürecin sonucunda Osmanlı dönemine gelindiğinde Yezidîler dışındaki Kürt 

aşiretlerinin çoğunluğunun Şâfiî mezhebine bağlı olduğu görülmektedir.31 Günümüzde 

de Türkiye’nin doğu ve güneydoğusunda yaşayan Kürt nüfusunun çoğunluğu Şâfiî 

mezhebine bağlılığını devam ettirmektedir. 

Sonuç 

Abbâsî hilâfetinin erken dönemlerinden itibaren şekillenen din ve mezhep 

politikaları, yalnızca Bağdat merkezli siyasî bir tercih değil, aynı zamanda İslâm 

coğrafyasının taşra bölgelerinde mezhebî kimliklerin yönünü belirleyen uzun vadeli bir 

süreç olmuştur. Mütevekkil’in mihne karşıtı politikalarıyla başlayan ve Kâdir-Billâh’ın 

Akîdetü’l-Kâdiriyye metniyle kurumsallaşan bu yönelim, Abbâsî devletinin resmî mezhep 

anlayışını belirleyerek Ehl-i Sünnet çizgisini merkeze almıştır. Söz konusu dönüşüm, el-

                                                      

27 Zehebî, Siyerü A‘lâmi’n-Nübelâ, c. 18, s. 171; Biçer, “Ortaçağda Kürtler ve Türkler”, The Journal of Academic 

Social Science Studies, Vol.6, s. 187; Baluken, “Şafiîliğin Kuzey Mezopotamya’da Yayılmasında Mervânîlerin 

Rolü”, s. 70 vd. 
28 Sirâceddîn Ebû Hafs Ömer el-Mülakkın eş-Şâfiî, el-Ikdü’l-Müzehheb fî Tabakât-i Hameleti’l-Mezheb, Beyrut 

1997, s. 197; Osman b. Abdurrahman İbn Salâh, Tabakâtü’l-Fukahâi’ş Şafiiye, 1. Baskı, thk. M. A. Necip, Darü’l-

Beşâiri’l İslamiye, Beyrut 1992., c. 1, s. 165; Baluken, “Şafiîliğin Kuzey Mezopotamya’da Yayılmasında 

Mervânîlerin Rolü”, s. 70 vd.; Yaz, Mervânî Hükümdarı Nasrüddevle Ahmed, 120-122. 
29Thomas Ripper, Diyarbekir Merwanileri: İslamî Ortaçağ’da Bir Kürt Hanedanı, İstanbul: Avesta Yayınları, 

2012, s. 507; Baluken, “Şafiîliğin Kuzey Mezopotamya’da Yayılmasında Mervânîlerin Rolü”, s. 71; Yaz, 

Mervânî Hükümdarı Nasrüddevle Ahmed, 120-122. 
30 Bilal Aybakan, “Selçuklular Döneminde Fıkhın Gelişimi: Şâfiî Mezhebi Çerçevesinde”, II. Uluslararası 

Selçuklu Kültür ve Medeniyeti Sempozyumu: Selçuklularda Bilim ve Düşünce, Bildiriler, c. 1 (İslâmî İlimler), ed. 

Mustafa Demirci vd., Konya: Selçuk Üniversitesi Yayınları, 2013, s. 105–121. 
31 Mükrimin Halil Yınanç, “Diyarbekir”, İslâm Ansiklopedisi, c. 3, İstanbul: Millî Eğitim Basımevi, 1978, s. 611. 



187 

 

Cezîre gibi sınır bölgelerinde hem idari tayinler hem de ilmî kurumlar üzerinden yavaş 

fakat kalıcı bir biçimde etkisini göstermiştir. 

El-Cezîre’de Sünnîliğin ve özellikle Şâfiîliğin yayılışı, mihne sonrası bu resmî 

Sünnîleşme sürecinin doğal bir uzantısıdır. Hamdânîler döneminde bölgede yeniden 

tesis edilen siyasî istikrar ve Abbâsî hilâfetiyle olan meşrûiyet bağı gereği Sünnî 

ulemânın faaliyetlerine izin verilmesi; Kâdir-Billâh’ın mezhep siyasetiyle kâdı 

atamalarının Şâfiî ve Hanbelî çevrelerden yapılması, bu siyasî tercihlerin taşradaki 

yansımalarıdır. Bu zemin üzerinde Mervânîler döneminde ilmî canlılık artmış; 

Meyyâfârikîn, Âmid ve Cizre gibi şehirler hadis, fıkıh ve kıraat halkalarıyla tanınan 

merkezlere dönüşmüştür. Medreselerin henüz kurumsallaşmadığı bu dönemde camiler 

eğitim merkezleri işlevi görmüş, böylece bölge, Şâfiîliğin yerel ve toplumsal temellerinin 

atıldığı bir alan hâline gelmiştir. 

Selçukluların Sünnîliği devlet ideolojisi hâline getirmesi ve Nizâmülmülk’ün 

medrese politikası, el-Cezîre’de önceden şekillenmiş bu ilmî ve mezhebî birikimi 

kurumsal bir yapıya kavuşturmuştur. Nizâmiye medreseleri aracılığıyla Şâfiî fakihlerin 

Bağdat, Nîşâbur ve Rey gibi merkezlerle irtibat kurması, el-Cezîre’yi Sünnî ilim ağının 

bir parçası hâline getirmiştir. Böylece Abbâsîlerin mihne sonrası Ashabu’l-Hadis-Ehl-i 

Sünnet politikalarıyla başlayan süreç, zamanla çevre bölgelerde de etkili olmuş 

Hamdânî, Mervânî ve Selçuklu dönemlerinde farklı biçimlerde sürerek kalıcı bir 

toplumsal ve kurumsal kimliğe dönüşmüştür. 

Sonuç olarak, el-Cezîre’de Şâfiîliğin yayılışı, ne yalnızca Mervânî ve Selçuklu 

dönemlerinde kurulan medreselerle açıklanabilir ne de bölgesel bir dinî eğilim olarak 

görülebilir. Bu gelişme, Abbâsî merkezli mezhep siyasetiyle başlayan ve kadı 

atamalarından ilmî faaliyetlere, halk dindarlığından medreseleşmeye kadar uzanan 

bütüncül bir Sünnîleşme sürecinin ürünüdür. Bu süreklilik, el-Cezîre’yi XI. yüzyıldan 

itibaren Şâfiî geleneğin önemli merkezlerinden biri hâline getirmiş; günümüze kadar 

uzanan dinî-medenî kimliğin tarihî zeminini oluşturmuştur. 

Kaynakça  

Ahmed Emîn. Duḥa’l-İslâm. 3 cilt. Kahire, 1952. 

Akyol, Edip. “Hamdânîler’de (905–1004) Dinî ve Entelektüel Hayat.” İslâm Tarihi 

Araştırmaları Dergisi 1 (2017): 33–52. 

Aybakan, Bilal. “Selçuklular Döneminde Fıkhın Gelişimi: Şâfiî Mezhebi Çerçevesinde.” 

II. Uluslararası Selçuklu Kültür ve Medeniyeti Sempozyumu: Selçuklularda Bilim ve 

Düşünce, Bildiriler, c. 1 (İslâmî İlimler). Konya: Selçuk Üniversitesi Yayınları, 

2013, 105–121. 

Aydınlı, Osman. Muʿtezile’de İmâmet ve Siyaset. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2017. 

Baluken, Yusuf. “Şafiîliğin Kuzey Mezopotamya’da Yayılmasında Mervânîlerin Rolü.” 

Uluslararası İmam Şâfî Sempozyumu (Diyarbakır, 7–9 Mayıs 2010). İstanbul: Kent 

Işıkları, 2012, 67–74. 

Biçer, Ramazan. “Ortaçağda Kürtler ve Türkler.” The Journal of Academic Social Science 

Studies 6 (tarih yok): 185–190. 



188 

 

Bozkurt, Nahide. Abbâsîler. İstanbul: İSAM Yayınları, 2016. 

Demircan, Adnan. “Diyarbekir’de Hâricî İsyanları.” I. Uluslararası Oğuzlardan 

Osmanlı’ya Diyarbakır Sempozyumu: Bildiriler (20–22 Mayıs 2004). İzmir: O.R.B. 

Organizasyon, 2004, 161–168. 

Demircan, Adnan. “Müslümanların Fethinden Mervânîlerin Yıkılışına Kadar 

Meyyâfârikîn.” İSTEM 9/17 (2011): 7–30. 

el-Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekir Ahmed b. Alî b. Sâbit. Târîhu Bağdâd ve Zuyûlihî. Thk. 

Mustafa Abdülkādir Atâ. 21 cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1417/1996. 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâʾ İmâdüddîn İsmâʿîl b. Şihâbiddîn Ömer. el-Bidâye ve’n-Nihâye. Thk. 

Abdullāh b. Abdülmuhsin et-Türkî. 21 cilt. Kahire: Dârü’l-Hicr, 1424/2003. 

İbn Salâh, Ebû Amr Osmân b. Abdirrahmân. Tabakātü’l-Fukahāʾi’ş-Şâfiʿiyye. Thk. 

Muhyiddîn Ali Neccâr. Beyrut: Dârü’l-Beşâir el-İslâmiyye, 1992. 

İbn Şeddâd, İzzeddîn Alî b. Muhammed. el-Aʿlâkü’l-Haṭîre fî Zikri Ümerâʾi’ş-Şâm ve’l-

Cezîre. Thk. Yahyâ Zekeriyyâ Abbâre. Dımaşk: Menşûrâtü Vizâreti’s-Sekâfe, 

1991. 

İbn Tayfûr, Ebû Fadl Ahmed b. Ebî Tâhir. Kitâbu Bağdâd. Thk. İzzet el-Atar el-Hüseynî. 

Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 1423/2002. 

İbnü’l-Cevzî, Cemâleddîn Ebü’l-Ferec Abdurrahman b. Alî b. Muhammed. Menâkıbü’l-

İmâm Ahmed b. Hanbel. Nşr. Abdullāh b. Abdülmuhsin et-Türkî. Kahire: Dârü’s-

Selâm, 1399/1979. 

İbnü’l-Cevzî, Cemâleddîn Ebü’l-Ferec Abdurrahman b. Alî b. Muhammed. el-Muntazam 

fî Târîhi’l-Mülûk ve’l-Ümem. Thk. Muhammed Abdülkādir Atâ ve Mustafa 

Abdülkādir Atâ. 19 cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1412/1992. 

İbnü’l-Esîr, İzzeddin Ebü’l-Hasan Ali b. Ebî’l-Kerem el-Cezerî. el-Kâmil fi’t-Târîh. Thk. 

Ömer Abdüsselâm Tedmirî. 10 cilt. Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1417/1997. 

el-Kindî, Ebû Ömer Muhammed b. Yûsuf b. Yaʿkûb. Kitâbü’l-Vulât ve Kitâbü’l-Kudât. Thk. 

Muhammed Hasan İsmâil ve Ahmed Ferîd el-Yezîdî. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1424/2003. 

Kallek, Cengiz. “Şâşî.” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). c. 38. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2010, 369–370. 

Karaarslan, Nasuhi Ünal. “Hamdânîler.” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). 

c. 15. İstanbul: TDV Yayınları, 1997, 446–447. 

Konak, İbrahim. “Abbâsîler Döneminde el-Cezîre Bölgesindeki Hâricî Ayaklanmaları.” 

İslâm Tarihi Araştırmaları Dergisi 4 (2018): 1–38. 

el-Mülakkın, Sirâceddîn Ebû Hafs Ömer b. Alî b. Ahmed el-Mısrî. el-ʿİkdü’l-Müzehheb fî 

Tabakāti Ḥameleti’l-Mezheb. Beyrut: Dârü’l-Beşâir el-İslâmiyye, 1997. 

Saylık, Mutlu. Abbâsî Halifelerinin Din ve Mezhep Siyaseti. Ankara: Akademisyen Kitabevi, 

2019. 



189 

 

Saylık, Mutlu. “Abbâsîlerin İlk Asrında Diyar-ı Bekr.” Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 20/2 (2019): 77–90. 

Ripper, Thomas. Diyarbekir Merwanileri: İslamî Orta Çağ’da Bir Kürt Hanedanı. 

(İstanbul: Avesta Yayınları, 2012.) 

el-Safedî, Selâhaddîn Halîl b. Aybek. el-Vâfî bi’l-Vefeyât. Thk. Muhammed el-Arnâvût ve 

Türkî Mustafa. Beyrut: Dârü İhyâʾi’t-Türâsi’l-Arabî, 2000. 

el-Sübkî, Tâcuddîn Abdülvehhâb b. Takiyyüddîn. Tabakātü’ş-Şâfiʿiyyeti’l-Kübrâ. Thk. 

Mahmûd Muhammed et-Tannâhî ve Abdülfettâh el-Hulû. Kahire: Dârü’l-Hicr, 

1413. 

es-Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâleddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr. Târîhu’l-Hulefâʾ. Trc. Onur 

Özatağ. İstanbul: Ötüken Neşriyat, 2015. 

Şeşen, Ramazan. “Cezîre.” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (DİA). c. 7. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1993, 509–511. 

et-Taberî, Ebû Caʿfer Muhammed b. Cerîr. Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülûk. Beyrut: Dâru’t-

Turâs, 1387. 

Tokuş, Ömer. “Hamdânîlerin Şiîliği ile İlgili Tespitler ve Hamdânî Şiîliğinin Karakteri.” 

Turkish Studies 10/9 (2015): 457–468. 

Watt, W. Montgomery. “The Significance of Kharijism Under the ʿ Abbasids.” Early Islam. 

Oxford: Clarendon Press, 1990, 381–394. 

Yâkût el-Hamevî, Şihâbüddîn. Muʿcemü’l-Büldân. 5 cilt. Beyrut: Dârü’l-Fikr, ts. 

Yaz, Arafat. Mervânî Hükümdarı Nasrüddevle Ahmed. Ankara: Akademisyen Kitabevi, 

2019. 

Yınanç, Mükrimin Halil. “Diyarbekir.” İslâm Ansiklopedisi (M.E.B.). c. 3. İstanbul: Millî 

Eğitim Basımevi, 1978, 611–616. 

Yûsuf, Abdurrakîb. ed-Devletü’d-Dûstekiye fî Kürdistâni’l-Vüstâ. 1. bs. 2 cilt. Bağdat: 

Matbaatü’l-Livâ, 1972. 

ez-Zehebî, Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed. Siyeru Aʿlâmi’n-Nübelâʾ. Thk. Şuʿayb el-

Arnaʾût vd. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1405/1985. 

Zorlu, Cem. Abbâsîlere Yönelik Dinî ve Siyasî İsyanlar. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

2001. 

 



190 

 

MUSNED-İ EBU HÜREYRE ESERİNİN ÖNEMİ  

Osman YAĞMUR 

Dicle Üniversitesi  

 

 

Giriş  

Bu makale, İslam’ın ikinci temel kaynağı olan hadis ilminin sahih aktarımında en 

önemli figürlerden biri kabul edilen Ebû Hüreyre (r.a.)’nin rivayetlerini içeren Müsned-i 

Ebû Hüreyre adlı kapsamlı hadis koleksiyonunu konu edinmektedir. Söz konusu eser, 

sadece Ebû Hüreyre’ye ait rivayetleri derleyen müstakil bir hadis külliyatı olması 

bakımından alandaki benzerlerinden ayrılmakta, sistematik yapısı ve fıkhî konu 

başlıklarına göre tasnif edilmiş içeriğiyle dikkat çekmektedir. Müellif Nizameddin Ersöz 

tarafından kaleme alınan bu eser, hadislerin sıhhat durumlarına göre 

değerlendirilmesini, mükerrer rivayetlerin titizlikle ayıklanmasını ve dipnotlar 

eşliğinde detaylı tahriclerin sunulmasını ihtiva etmektedir. Aynı zamanda her hadis, 

gerektiği yerde fıkhî ve kelâmî açıdan şerh edilmiş; dört mezhep dışında, diğer bazı 

müçtehitlerin görüşlerine de yer verilmiştir. Bu yönüyle eser sadece bir hadis mecmuası 

değil, aynı zamanda fıkhî ve kelâmî meselelerin açıklamasını da içeren bir ilmî kaynak 

olarak temayüz etmektedir. Makalede, önce Ebû Hüreyre’nin hadis ilmindeki yeri ve 

rivayet otoritesi ele alınmış; ardından müellifin ilmî kimliği ve eseri kaleme almadaki 

motivasyonu değerlendirilmiştir. Son olarak eserin yapısı, içerik özellikleri ve ilmî 

katkısı incelenmiş; gerek hadis ilmi gerekse sahâbe müdafaası açısından taşıdığı önem 

vurgulanmıştır. 

Tanıtımı yapılan eserin adı "Müsned-i Ebû Hüreyre"dir.  

Eserin müellifi, Türkiye Cumhuriyeti Diyanet İşleri Başkanlığı bünyesinde, 

Diyarbakır ili Bağlar ilçesindeki Maden Teknik Arama (MTA) Camii’nde imam-hatip 

olarak görev yapmaktadır 

Eserin merkezinde Ebû Hüreyre’nin rivayetleri bulunmaktadır. Müellif, sadece hadis 

metinlerini aktarmakla yetinmemiş; rivayetleri açıklarken klasik âlimlerin 

görüşlerinden faydalanmış, böylece hadislerin doğru anlaşılmasına katkı sağlamayı 

hedeflemiştir. Çalışmayı “Müsned-i Ebû Hüreyre” olarak isimlendirmekle birlikte, 

rivayetlerin geniş fıkhî içeriği sebebiyle eser aynı zamanda fıkhî bir musannef mahiyeti 

de taşımaktadır. Müellif, Ebû Hüreyre’nin rivayetlerinin fıkıh konularının büyük bir 

kısmını kapsaması nedeniyle hadisleri tematik olarak tasnif etmeyi tercih ettiğini ifade 

eder. 

Müsned-İ Ebû Hüreyre’nin Tasnif Bakımından Konumu: Müsned mi, Musannef 

mi? 



191 

 

Müsned-i Ebû Hüreyre, hadis literatüründe geleneksel tasnif kategorileri açısından 

değerlendirildiğinde hem müsned hem de musannef özellikleri taşıyan özgün bir eser 

olarak karşımıza çıkmaktadır.1 Bu bölümde, söz konusu eserin her iki türe dair nitelikleri 

sistematik biçimde ele alınmakta ve eserin tasnif içindeki konumu açıklığa 

kavuşturulmaktadır. 

Müsned Olma Özelliği 

Klasik hadis literatüründe müsned, rivayetlerin râvîlere, özellikle sahâbîlere göre 

derlendiği eser türünü ifade eder.2 Bu bağlamda Müsned-i Ebû Hüreyre, şu yönleriyle 

tipik bir müsned niteliği taşımaktadır: 

 Tek bir sahâbîye, Ebû Hüreyre (r.a.)’ye nispet edilen tüm rivayetler bir araya 

getirilmiştir.3 

 Rivayetlerin seçiminde râvî merkezli yaklaşım esas alınmıştır. 

 Hadislerin tamamı isnad bütünlüğü korunarak verilmiş; Ebû Hüreyre’ye 

nispet edilmeyen hiçbir rivayet esere alınmamıştır. 

 Mükerrer rivayetlerin ayıklanması suretiyle müstakil bir sahâbî müsnedi 

oluşturulmuştur.4 

Bu yönleri sebebiyle eser, Ahmed b. Hanbel’in el-Müsned’i veya Ebû Ya‘lâ’nın 

Müsned’i gibi klasik örneklerle benzerlik göstermektedir.5 

 Musannef Olma Özelliği 

Musannef, hadislerin fıkhî konulara göre tasnif edildiği, bâb ve alt başlıkların 

bulunduğu eser türüdür. Müsned-i Ebû Hüreyre, bu türün de birçok özelliğini 

bünyesinde barındırmaktadır:6 

 Hadisler konu başlıklarına göre tamamen fıkıh sistematiğine uygun şekilde 

düzenlenmiştir (ör. tahâret, salât, zekât, muâmelât, ukubât). 

 Eserde 59 ana bölüm ve 1005 bâb bulunmakta olup bu yapı, klasik musannef 

tertibinin tipik bir örneğidir.7 

 Her bâbın altında hadisler şerh edilmekte, mezhepler arası fıkhî görüş 

farklılıklarına yer verilmektedir. 

                                                      

1 Muḥammad Mustafa el-Aʿẓamî, Studies in Early Ḥadīth Literature (Indianapolis: American Trust 

Publications, 1978), 43-45. 
2 İbnü’s-Salâḥ, Mukaddime, thk. Nureddin Itr (Dımaşk: Dârü’l-Fikr, ts.), 50-51; İbn Hacer el-Askalânî, 

Nuzhetü’n-Naẓar (Beyrut: Dârü’l-Beşâir, 2008), 43. 
3 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned (Kahire: Dârü’l-Hadîs, 1995), 1/5. 
4 Mehmet Aydın, “Mükerrer Hadislerin Tespiti Üzerine Notlar,” Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 45/2 (2013): 60. 
5 Ebû Ya‘lâ el-Mevsılî, el-Müsned, thk. Hüseyin Selim Esed (Dımaşk: Dârü’l-Memûn, 1984), 1/7. 
6 İbn Ebî Şeybe, el-Musannef, thk. Mustafa el-A‘zamî (Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 2004), 1/10. 
7 Yunus Apaydın, “Hadislerin Fıkhî Tasnifi ve Musannef Geleneği,” Marife 4/1 (2004): 102-103. 



192 

 

 Hadisler yalnızca nakledilmekle kalmamış; itikad, zühd/ahlâk ve fıkıh 

açısından kapsamlı biçimde açıklanmıştır. 

 Bu yönüyle eser, yalnızca rivayet koleksiyonu değil, aynı zamanda hadis-

fıkıh sentezi sunan bir musannef özelliği kazanmıştır.8 

 Eserin Hibrit Yapısı: Müsned–Musannef Sentezi 

Müsned-i Ebû Hüreyre'nin en dikkat çekici yönü, hem müsned hem de musannef 

geleneğini aynı çatı altında birleştiren hibrit bir tasnif modeli ortaya koymasıdır: 

 Sahâbî merkezli olması → müsned özelliği 

 Fıkıh konularına göre tertibi → musannef özelliği 

 Tahric, şerh, mezhep görüşleri, rivayet karşılaştırmaları → klasik 

musanneflerden daha geniş kapsamlı bir analiz 

 Mükerrerlerin ayıklanması → müsned tarzının modern bir uygulaması9 

Dolayısıyla eser, hadis literatüründeki geleneksel türlerin sınırlarını aşarak ikisini 

birleştiren yenilikçi bir metodoloji ile telif edilmiştir.10 

Sonuç itibariyle Müsned-i Ebû Hüreyre: tasnif içindeki yeri; Tek sahâbî rivayetlerini 

toplaması bakımından kesin bir müsned, fıkıh kitaplarındaki konu düzenine göre tasnif 

edilmesi bakımından güçlü bir musannef, her iki türün üstünde yer alan özel bir ilmî 

kompozisyon hüviyeti taşımaktadır. 

Bu nedenle eseri yalnızca “müsned” veya yalnızca “musannef” şeklinde sınırlamak 

doğru değildir. En isabetli tanımlama; “müsned–musannef sentezi olan, çift karakterli 

bir hadis külliyatı” şeklinde olacaktır. 

Eserin Muhtevâsı 

Bu eser, genel itibariyle Ebû Hüreyre (r.a.)’nin rivayet ettiği hadislerin sistematik bir 

şekilde tasnif ve tahlilini içermektedir. Bilindiği üzere Ebû Hüreyre, sahâbe arasında en 

çok hadis rivayet eden kişidir.11 Hadis kaynaklarında yer alan rivayetlerinin çokluğu ve 

farklı isnadlarla nakledilmesi, bu hadislerin bir kısmının tekrar (mükerrer) olarak 

geçmesine yol açmıştır. Hadis literatüründe bu duruma “mükerrer hadis” 

denilmektedir.12 

Müellif, bu hususa özel bir hassasiyet göstermiş ve çalışmasında mükerrer rivayetleri 

ayıklama yoluna gitmiştir. Bu yönüyle eser, “Tekrarlarından Arındırılmış Ebû Hüreyre 

Hadisleri” başlığı altında hazırlanmıştır. 

Eserde sadece rivayetlerin aktarılmasıyla yetinilmemiş; aynı zamanda: 

                                                      

8 Talat Koçyiğit, Hadis Tarihi (Ankara: TDV Yayınları, 2011), 311. 
9 Mustafa Erdoğan, Sahabenin Re’y ve İctihadı (İstanbul: İFAV, 2017), 55-57. 
10 Muḥammad Mustafa el-Aʿẓamî, Studies in Early Ḥadīth Literature, 44. 
11 İbn Ḥacer el-Asḳalânî, al-İṣâbe fî Temyîzi’s-Sahâbe (Beyrut: Dâru’l-Kutub el-İlmiyye, 1995), 7/439; ayrıca bk. 

Muḥammad Mustafa el-Aʿẓamî, Studies, 38-40. 
12 Talat Koçyiğit, Hadis Tarihi, 292; Aydın, “Mükerrer Hadislerin Tespiti Üzerine Notlar,” 55-60. 



193 

 

 Hadislerin sıhhat dereceleri belirlenmiş,13 

 Hangi hadis kaynaklarında yer aldıkları tahric dipnotlarıyla gösterilmiş,14 

 Hadisler, ilgili âyet ve diğer hadislerle izah edilerek şerhedilmiştir,15 

 Hadisler, İbâdât, Muâmelât ve diğer konulara göre konu başlıkları ve bâblar 

halinde düzenlenmiştir.16 

Bu yönleriyle eser, yalnızca bir “müsned” değil, aynı zamanda fıkıh merkezli tematik 

bir hadis koleksiyonu hüviyetine sahiptir.17 

Eserde Geçen “Asıl” ve “İşaret” Notları 

Eserde bazı hadisler birden fazla konuya temas etmesi yönüyle birkaç farklı bölüm 

veya bâbla ilişkilendirilebilme özelliğine sahiptir. Böyle durumlarda müellif, hadisin 

mânâ bakımından daha baskın olduğu bölüme öncelik vererek o bölümde hadis metnini 

sıra numarası vererek tam şekliyle kaydetmiştir. Diğer ilgili bölümlerde ise aynı hadise 

yalnızca atıf yapılmış, ayrıca numaralandırılmadan ve metnin tamamı tekrar edilmeden 

işaret edilmiştir. 

Bu uygulamada iki tür kayıt sistemi benimsenmiştir: 

 Eğer bir hadis için “Hadis ………. bölümünde işaret edilmiştir” notu yer 

alıyorsa, o hadis yalnızca ilgili bölümde numara almış, diğer ilgili bölümde 

ise numarasız, 11 punto yazı boyutuyla ve işaret notu ile birlikte verilmiştir.18 

 Eğer bir hadis için “Hadisin aslı ………. bölümündedir” şeklinde bir ibare 

kullanılmışsa, bu da hadisin yalnızca asıl geçtiği yerde numara aldığı ve 

başka yerde tekrar numara verilmeden atıfla yetinildiği anlamına gelir. 

Bu yöntemle, metinde tekrarların önüne geçilmiş ve hadislerin dağılımında bilgi 

karmaşasının oluşması engellenmiştir. Böylelikle hem ilmî sadelik hem de işlevsel 

düzen sağlanmıştır.19 

Mükerrerlerden Ayıklanarak Hadislere Sıra Numarası Verilmesi 

Eserin dikkat çeken yönlerinden biri, Ebû Hüreyre (r.a.)’nin rivayet ettiği hadislerin 

mükerrerlerinden arındırılarak sunulmasıdır.20 Bu titizlikli çalışmanın temel amacı, 

rivayetleri sistematik olarak bölüm ve bâblara ayırmak, ardından mükerrersiz biçimde 

numaralandırmak suretiyle bir bütünlük elde etmektir. 

                                                      

13 İbnü’s-Salâḥ, ʿUlûmu’l-Hadîs, 23-25. 
14 el-Asḳalânî, Nuzhe, 94-95. 
15 Nevevî, Minhâcü’ş-Şâriḥ (Kahire: Dârü’l-Hadîs, 2001), 1/11-12. 
16 Apaydın, “Hadislerin Fıkhî Tasnifi ve Musannef Geleneği,” 102-103. 
17 Aydın, a.g.m., 60-61. 
18 Müsned-i Ebû Hüreyre adlı eserde, başlıklar gibi bazı istisnalar dışında 12 punto yazı esas alınmıştır. 

Ancak dipnotlar, hadisin sıhhat derecesinin hükmü ve Muhammed Fuâd Abdülbaki gibi bazı âlimlerin 

ta’lik notları gibi hallerde 10 punto kullanılmıştır. 
19 Ersöz, Nizameddin, Musnedi Ebu Hureyre, 1/37. 
20 Aydın, “Mükerrer Hadislerin Tespiti Üzerine Notlar,” 55-60. 



194 

 

Müellifin bu konuda benimsediği prensipler şunlardır: 

 Her hadis, yalnızca bir kez numara almıştır. Mükerrer olduğu tespit edilen 

hadisler yeniden numaralandırılmamış, yalnızca ilgili başka bölümlerde 

“aslı falanca yerdedir” veya “falanca yerde işaret edilmiştir” notuyla 

gösterilmiştir.21 

 Hadisler, konularına göre “alâ’l-ebvâb” yani bölüm ve bâb esaslı olarak 

tasnif edilmiştir. 

 Bu çalışma uzun süren ve titizlikle yürütülmüş bir emek mahsulü olup, 

mükerrersiz Ebû Hüreyre hadislerinin toplamı 1380 olarak tespit edilmiştir. 

 Kitapta hadislerin numaraları şu şekilde verilmiştir: 

o Parantez öncesindeki rakam, hadislerin sıra numarasını, 

o Parantez içindeki rakam ise mükerrersiz toplam içindeki yerini 

göstermektedir.22 

Sayısal Verilerle Eserin Teknik Yapısı: 

Açıklama Sayı 

Toplam Bölüm Sayısı 59 

Mükerrersiz (Asıl) Hadis Sayısı 1380 

Sıra Numarası Verilen Toplam Hadis Sayısı 1461 

“Aslı Başka Yerde Olan” Hadis Sayısı 81 

Bâb (Alt Başlık) Sayısı 1005 

Buna göre, 1461 numaralı hadis sırasının içinde, 1380 asıl hadis dışında, 81 adet “aslı 

başka yerde olan” hadis de yer almakta, ancak bunlar yalnızca içeriksel bağlam 

nedeniyle ikinci kez zikredilmiştir.23 

Ayrıca eserde, bazı hadislerin altında numara verilmeden "diğer rivayette…" 

şeklinde kısa ilaveler yapılmıştır. Bu kısımlar, hadislerin farklı tarîklerden gelen 

varyantlarıdır ve ayrı bir hadis olarak numaralandırılmamış, ancak konu farklılığı 

nedeniyle özetle işlenmiştir. Bu uygulama sadece Ebû Hüreyre’ye ait hadislerde değil, 

eserde nadiren yer verilen diğer sahâbî rivayetleri için de geçerlidir. 

                                                      

21 Ersöz, Musned, s. 38. 
22 Ersöz, Musned, s. 38. 
23 Ersöz, Musned, s. 38. 



195 

 

Bu teknik yaklaşım, eserin hem ilmî güvenilirliğini artırmakta, hem de hadisleri 

araştırmak ve istifade etmek isteyen okuyuculara pratik ve düzenli bir kullanım imkânı 

sunmaktadır. 

Eserin dikkat çekici yönlerinden biri, rivayetlerdeki mükerrer unsurların titizlikle 

ayıklanarak Ebû Hüreyre’nin müstakil hadis külliyatını sahih ve mükerrersiz biçimde 

sunmasıdır. Bununla birlikte, sadece rivayetlerin aktarımıyla yetinilmeyip, hadislerin 

izahı, tahrici, râvî tahlili, mezhepler arası görüş mukayeseleri ve diğer tamamlayıcı 

unsurlarla desteklenmiş olması, bu çalışmayı klasik bir müsned olmaktan çıkararak onu 

aynı zamanda bir fıkıh ve hadis ansiklopedisi hüviyetine taşımıştır. 

Bütün bu ilmî katkılarının yanında, eser, Ebû Hüreyre’ye yöneltilen tarihsel ve 

çağdaş eleştirilere karşı kaynaklı ve ilmî bir müdafaa niteliği de taşımaktadır. Bu 

yönüyle sadece hadis külliyatı değil, aynı zamanda sahâbe müdafaası ve 

oryantalist/modernist eleştiriler karşısında bir reddiye olma vasfı da kazanmaktadır. 

Ancak bu derinlikli ve hacimli çalışmanın, daha geniş kitlelerce anlaşılabilmesi için 

özetlenmiş ve sadeleştirilmiş versiyonlarının hazırlanması, özellikle lise ve lisans 

düzeyindeki din eğitimi alanlarında istifadeye sunulması önem arz etmektedir. Ayrıca, 

eserin yalnızca Türkçe ile sınırlı kalmaksızın Arapça ve İngilizce gibi yaygın ilim 

dillerine tercüme edilerek uluslararası akademik camiaya kazandırılması, Ebû 

Hüreyre’nin ilmî mirasına yapılan bu katkının daha geniş kitlelere ulaşmasına zemin 

hazırlayacaktır.24 

Sonuç 

“Müsned-i Ebû Hüreyre”, hadis literatüründe tek bir sahâbîye nispet edilen 

rivayetlerin müstakil bir koleksiyon hâlinde bir araya getirilmesi bakımından klasik 

müsned geleneğini ihyâ eden, aynı zamanda rivayetlerin fıkhî konu başlıklarına göre 

tasnifiyle musannef tertibini bütünleştiren özgün bir telif örneği olarak temâyüz 

etmektedir. Eserde müellif Nizameddin Ersöz, Ebû Hüreyre’nin rivayet malzemesini 

herhangi bir ham nakil faaliyetinin ötesine taşıyarak, metinleri tahric, sıhhat 

değerlendirmesi, mezhepler arası ihtilafların mukayesesi ve gerektiğinde kelâmî 

açıklamalarla zenginleştirmiştir. Bu yaklaşım, koleksiyonun yalnızca rivayet toplamaya 

dayalı bir müsned değil, aynı zamanda hadislerin anlam ve hükümlerinin tespitine 

yönelik dirâyet boyutunu öne çıkaran ilmî bir musannef niteliği kazanmasını 

sağlamıştır. 

Çalışmanın en güçlü yönlerinden biri, Ebû Hüreyre’ye nispet edilen tekrar 

rivayetlerin sistematik biçimde ayıklanmasıdır. Bu yöntem, hem sahâbî rivayetlerinin 

hacmini belirginleştirmekte hem de araştırmacıya mükerrer yükünden arındırılmış bir 

hadis bütünü sunmaktadır. Ayrıca eser, 59 ana bölüm ve 1005 bâptan oluşan geniş 

planıyla, fıkıh kitaplarında yerleşik konu sistematiğini temel alarak ibâdât, muâmelât, 

ukubât, ahlâk ve itikad gibi alanlara dair tematik bir okuma kolaylığı sağlamaktadır. Bu 

                                                      

24 Ersöz, Musned, s. 37-38. 



196 

 

yönüyle Müsned-i Ebû Hüreyre, sahâbî rivayetlerinin fıkıh üretimindeki tarihsel rolüne 

işaret eden metodolojik bir örnek teşkil etmektedir. 

Eserde kullanılan “asıl–işaret” tekniği, bir hadisin birden fazla hüküm alanına temas 

ettiği durumlarda temel fonksiyonun belirlenmesi ve diğer alanlarda yalnızca referans 

verilmesiyle rivayet malzemesinin kontrolünü kolaylaştırmış, mükerrerliğin ilmî usûlle 

yönetildiğini göstermiştir. Bu yöntem hem akademik araştırma hem de pratik kullanım 

açısından dikkat çekici bir yenilik olarak değerlendirilebilir. 

Son tahlilde, Müsned-i Ebû Hüreyre, Ebû Hüreyre’nin hadis sahasındaki merkezî 

konumuna dair çağdaş bir müdafaa ve sistemli bir delil havuzu sunmakta; rivayet 

malzemesinin güvenilir şekilde derlenmesi, tasnifi ve yorumlanması bakımından hadis 

araştırmalarına doğrudan katkı sağlamaktadır. Hem müsned hem musannef kimliği 

taşıyan hibrit yapısıyla eser, hadis ilmine dair modern ihtiyaçlara cevap veren, fıkıh ve 

kelâm sahasına veri aktaran, sahâbî otoritesini ilmî yöntemle destekleyen bir referans 

çalışma olarak kendine özgü bir konum edinmiştir. Bu itibarla, yalnız Ebû Hüreyre’nin 

rivayet külliyatını ortaya koymakla kalmamakta, aynı zamanda hadis literatüründe 

tasnif geleneğinin güncel imkânlarını sergileyen önemli bir ilmî örnek niteliği 

taşımaktadır. 

Kaynakça  

Aʿẓamī, Muḥammad Mustafa. Studies in Early Ḥadīth Literature. Indianapolis: American 

Trust Publications, 1978. 

Ahmed b. Ḥanbel. al-Musned. Thk. Aḥmad Muḥammad Shākir. Kahire: Dāru’l-Ḥadis, 

1995. 

Apaydın, Yunus. “Hadislerin Fıkhî Tasnifi ve Musannef Geleneği.” Marife 4/1 (2004): 

101-132. 

Aydın, Mehmet. “Mükerrer Hadislerin Tespiti Üzerine Notlar.” Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 45/2 (2013): 55-78. 

Aydınlı, Abdullah. Hadis Istılahları Sözlüğü. İstanbul: Marmara İlahiyat Vakfı, 2010. 

el-Buhārī, Muḥammad b. Ismāʿīl. al-Câmiʿu’ṣ-Ṣaḥîḥ. Beyrut: Dār Ibn Kesîr, 1987. 

Brown, Jonathan. Misquoting Muhammad: The Challenge and Choices of Interpreting the 

Prophet’s Legacy. London: Oneworld, 2014. 

Ersöz, Nizameddin. Müsned-i Ebû Hüreyre. Diyarbakır: 2024. 

Erdoğan, Mustafa. Sahabenin Re’y ve İctihadı. İstanbul: İFAV Yayınları, 2017. 

el-Haṭīb al-Bağdādī. al-Kifāye fī ʿIlmi’r-rivâye. Beyrut: Dāru’l-kutubi’l-ʿilmiyye, 1988. 

Koçyiğit, Talat. Hadis Tarihi. Ankara: TDV Yayınları, 2011. 

Muslim b. el-Ḥaccâc. el-Câmiʿu’ṣ-Ṣaḥîḥ. Beyrut: Dāru’l-Cīl, 1991. 

Özafşar, Mehmet Emin. Hadis Tarihi ve Usûlü. Ankara: Grafiker, 2013. 

İbn ʿAbdu’l-Berr, Yūsuf. al-Istīʿāb fī Maʿrifat al-Aṣḥāb. Beyrut: Dāru’l-Cīl, 1992. 



197 

 

İbn Ḥacer el-ʿAsḳalānî. Nuzhat al-Naẓar Şerh Nuhbetu’l-fiker. Beyrut: Dāru’l-Beşâir, 2008. 

İbn Ḥacer el-ʿAsḳalānî. Tahdhīb al-Tahdhīb. Beyrut: Dār al-Fikr, 1984. 

el-Zehebî. Siyar Aʿlāmi’n-Nubelāʾ. Thk. Şuayb el-Arnavuṭ. Beyrut: Muessetu’r-risâle, 

1985-2001.



198 

 

KIRAAT İHTİLAFLARININ KELÂMULLAH 

TARTIŞMALARI ÜZERİNDEKİ ETKİSİ 

Sedat KAYA 

Bitlis Eren Üniversitesi 

 

 

Giriş 

İslam düşünce geleneğinde usûlü’d-dîn ilminin temellerini oluşturan, Allah’ın zât ve 

sıfatlarına dair tartışmaların en merkezinde ve en keskin noktasında Kelâmullah 

mefhumunun ontolojik mahiyeti yer almıştır. Hicrî II. ve III. asırlarda, Kur’ân’ın 

ezelîliği-hâdisliği ekseninde yaşanan Halku’l-Kur’ân (Kur’ân’ın Yaratılmışlığı) sorunu, 

Kelâm ekollerini, teorik prensiplerini Kur’ân metninin somut gerçekliğiyle yüzleştiren 

zorlu bir imtihana tabi tutmuştur. Bu imtihanın ana verisi, Kur’ân’ın lafzî boyutundaki 

çoğulculuğu temsil eden kıraat ihtilafları olgusudur. Kıraatlerin lafız, i‘râb, harf ve hatta 

edâ gibi unsurlarda gösterdiği değişkenlik, tek ve ezelî olması beklenen Kelâmullah’ın 

mahiyeti konusunda çözülmesi gereken ciddi bir teorik zorluk oluşturmuştur. Zira 

lafzın bu değişkenliği, hem Allah’ın kelâm sıfatının ezelîliğini hem de Kur’ân metninin 

metinsel otoritesini aynı anda koruma zorunluluğunu doğurmuştur. 

İslami ilimler literatürü, Halku’l-Kur’an meselesini tarihsel, siyasi ve teolojik 

boyutlarıyla kapsamlı bir şekilde incelemiştir. Önemli bir literatür olan, Eş’arî’nin 

Makâlâtü’l-İslâmiyyîn’i erken dönem eserler üzerinden, ekollerin Kelâmullah’a dair 

görüşlerinin tasnifine odaklanmıştır. Kıraat ilmi alanındaki çalışmalar ise genellikle 

kıraatlerin tefsir ve fıkıh usulü üzerindeki etkisine yoğunlaşmıştır. Ancak, literatürdeki 

mevcut analizlerde sıklıkla gözden kaçan temel bir husus şudur: Kıraat ihtilafları, 

yalnızca mevcut kelâmî tezleri destekleyen ikincil birer delil değil, bizzat Kelâmullah’ın 

ontolojik mahiyetine dair teorik modellerin oluşumunu zorunlu kılan birincil bir veri 

olarak işlev görmüştür. 

Bu çalışmanın temel özgünlüğü, bu literatürdeki boşluğu doldurarak, kıraat 

ihtilaflarının, Mu‘tezile’nin hâdis kuralı ile Ehl-i Sünnet’in kelâm-ı nefsî- kelâm-ı lafzî 

ayrımı öğretilerinin teorileşme ve somutlaşma süreçlerindeki tetikleyici rolünü ortaya 

koyan müstakil ve karşılaştırmalı bir analiz sunmasıdır. Çalışmamızda, kıraat 

ihtilaflarının, kelâmcıları, Kelâmullah’ın ezeli hakikati ile hâdis ibaresi arasında kesin bir 

ontolojik sınır çizmeye nasıl mecbur bıraktığı hususu detaylıca incelenecektir. 

Bu akademik araştırmanın temel problemi şudur: Kıraat ihtilafları, Kelâmullah 

tartışmalarına nasıl bir teorik girdi sağlamış ve Mu‘tezile ile Ehl-i Sünnet’in Kur’ân ve 

vahiy algılarını şekillendirmede nasıl bir belirleyici rol üstlenmiştir? Bu karmaşık 

teolojik ilişkiyi aydınlatmak amacıyla, çalışma karşılaştırmalı metin analizi yöntemini 



199 

 

benimsemiştir. Yöntem, her iki ekolün de Kelâmullah, iman ve Kur’ân konularındaki 

temel prensiplerini, hem anlamsal hem de fonetik düzeyde farklılık gösteren somut 

kıraat örneklerine verdikleri cevaplar üzerinden sistematik olarak karşılaştırmaya 

dayanmaktadır. 

Çalışmanın dayandığı temel kaynaklar, tartışmanın kökenlerini ve ekollerin resmi 

görüşlerini yansıtan kilit eserlerdir: Örneğin Mu‘tezile cenahında, başta Kelâmullah’ın 

yaratılmış olduğu tezini savunan ve lafzî ihtilafları ele alan Kâdî Abdülcebbâr’ın el-

Muğnî’si olmak üzere, Mu‘tezilî düşünceyi yansıtan metinler analiz edilmiştir. Ehl-i 

Sünnet kanadında ise, kelâm-ı nefsî/ kelâm-ı lafzî ayrımının teorileştiği ve kıraatlere dair 

teolojik savunmanın yapıldığı Bâkıllânî’nin İ‘câzü’l-Kur’ân’ı, Cüveynî’nin el-İrşâd’ı ve 

Gazzâlî’nin ilgili risaleleri temel alınmıştır. Ekollerin ilk görüşlerini içeren Eş’arî’nin 

Makâlâtü’l-İslâmiyyîn’i ve ihtilaflı kıraat vecihlerinin kelâmî yoruma zemin hazırladığı 

Taberî’nin Câmiu’l-Beyân gibi tefsirler, bu analizin destekleyici ve kapsayıcı kaynakları 

olmuştur. 

Çalışmanın ana tezi, kıraatlerin lafzî çoğulculuğunun, iki ekolün teolojik 

modellerinin oluşumunda birincil bir kırılma noktası olarak hizmet ettiğidir. Takip eden 

bölümlerde bu tez, önce “Kelâmullah’ın Teorik Çerçevesi”, sonra “Ehl-i Sünnet ve 

Mu‘tezile Modelleri” üzerinden ispatlanacaktır. Çalışmanın nihai amacı, Kur’ân’ın 

metinsel çoğulculuğuna karşı kelâm ilminin geliştirdiği çözümleri aydınlatarak, İslam 

düşüncesindeki vahiy algısının karmaşıklığını ve derinliğini ortaya koymaktır. 

Kelâmullah Tartışmaları ve Kıraat Olgusu: Teorik Çerçeve 

İslam düşünce tarihinin en temel ve problemli meselelerinden biri, Allah’ın zâtî ve 

fiilî sıfatları üzerine yapılan teolojik tartışmalardır. Bu tartışmaların odak noktasında ise 

Kelâmullah’ın ontolojik mahiyeti yer alır. Mesele, Yüce Yaratıcı’nın konuşma sıfatının, 

ezelî ve Allah’ın zatıyla kaim bir nitelik mi olduğu, yoksa onun iradesiyle belli bir 

zamanda yaratılmış bir fiilî sıfat mı olduğu sorusu etrafında şekillenmiştir. Bu çekişme, 

bilhassa Hicrî ikinci asrın sonlarından itibaren şiddetini artırarak Halku’l-Kur’ân 

tartışmalarıyla zirveye ulaşmış ve İslâm kelam ekollerinin ana hatlarını belirlemiştir. 

Bu ayrışmada Mu‘tezile ekolü, tevhid ilkesini merkeze alarak, Kelâmullah’ın ezeli 

olması durumunun Allah’ın zatıyla birlikte ezelî bir varlık daha kabul etmek anlamına 

geleceğini ve bunun şirke yakın bir durum teşkil edeceğini öne sürmüştür. Onlara göre 

Kur’an, Allah’ın kudret sıfatıyla belirli bir zamanda yarattığı bir fiilidir ve dolayısıyla 

yaratılmıştır.1 Buna mukabil, Ehl-i Sünnet kelamcıları, özellikle de Eş‘ariyye ekolü, 

Kelâmullah’ın ezeli olması gerektiğini, aksi takdirde Allah’ın kelam sıfatının sonradan 

ortaya çıkacağını savunmuştur.2 Onlar, Kur’ân’ın kelâm-ı nefsî ve kelâm-ı lafzî olarak 

ikiye ayrılmasıyla bir denge kurmuş; Kur’ân’ın lafızlarının yaratılmış olmasına rağmen, 

kelâm-ı nefsî'nin kadîm olduğunu kabul etmiştir. 

                                                      

1 Ebu’l-Hasen Abdulcebbar b. Ahmed el-Hemedani Kâdî Abdülcebbâr, el-Muġnî fî ebvâbi’t-tevhîd ve’l-ʿadl, 

nşr. İbrahim el-Ebyârî (Kahire, ts.), 7/20. 
2 Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl el-Eş‘arî - Sâlih b. Mukbil b. Abdillah et-Temîmî el-Useymî, el-İbâne ʿan usûli’d-

diyâne (Riyâd: Dârü’l-Fadîle, 2011), 307. 



200 

 

İşte bu derin kelamî ve ontolojik ayrışmanın tam merkezinde, Kur’ân metninin kıraat 

ihtilafları adı verilen farklı okuyuş biçimlerinde tezahür eden lafız çoğulculuğu olgusu 

yer alır. Bu çoğulculuk; harflerde, hareke yapılarında, kelimelerin kökenlerinde veya 

i'râb durumlarında kendini gösteren farklılıklardır. Kıraat ihtilaflarının varlığı, 

Kur’ân’ın Lafz-ı İlâhî olarak tek ve mutlak addedilen yapısının, fiilî olarak birden fazla 

şekilde okunabildiği gerçeğini ortaya koyarak, Kelâmullah’ın mahiyetine dair teorik 

kabulleri sınayan somut bir veri haline gelmiştir. Bu nedenle, kıraatler sadece bir fonetik 

veya tecvid meselesi olmaktan çıkıp, kelamî tartışmanın doğrudan bir parçası haline 

gelmiştir. Mu‘tezile, lafzın yaratılmış olduğu görüşü nedeniyle bu çoğulculuğu kabul 

etmekte teorik olarak daha az zorlanırken; Ehl-i Sünnet, ezeli kelâm-ı nefsî’ye işaret eden 

bütün mütevâtir kıraatlerin Kur’ân’ın manasını aynı şekilde yansıttığını savunarak 

metinsel çoğulculuğu mananın birliği çerçevesinde sınırlandırmak zorunda kalmıştır. 

Bu bağlamda, farklı kıraatlerin hüccet değeri ve sıhhat kriterleri, her iki ekolün de 

Kelâmullah’a ve onun metinsel tezahürlerine yaklaşımını anlamada kritik bir zemin 

oluşturmaktadır. 

Kelâmullah Mefhumunun Kelâmî Tanımı ve Ontolojik Boyutu 

Kelâm (كَلََم) kelimesi, sözlükte “etkilemek” ve “yaralamak” anlamlarını taşıyan 

“kelm” kökünden türemiş bir mastardır. Bu kök anlamından hareketle kelâm, temel 

olarak “konuşma”, “söz söyleme” ve “sözlü etkiyi algılama” anlamlarını ihtiva eder. 

Dilbilimsel bağlamda kelâm, konuşma melekesinden yoksunluğun zıddı bir durumu 

ifade eder ve zihinde var olan anlamın dil aracılığıyla ifade edilmesi eylemi olarak 

tanımlanır. Bu tanım çerçevesinde kelâm, günlük kullanım içerisinde ağızdan çıkan ve 

anlaşılabilir nitelikteki sese verilen isimdir. Dinî bir terim olarak kelâm, mutlak anlamda 

Allah’ın konuşma yetkinliğine sahip bir varlık olduğunu belirten sıfatı şeklinde 

tanımlanır. Bu bağlamda, kelâm, Allah’ın zatıyla kaim ve O’nun irade ve kudretini 

yansıtan ilahî bir sıfatı temsil eder.3 Kelâm, düzenlenmiş lafızlar bütününü ve bu 

lafızların altında toplanan anlamları kapsayan bir kavramdır. Dilbilimciler nezdinde 

kelâm, cümle yapısının ister isim, ister fiil, isterse harf olsun bir cüzü üzerinde vaki olur. 

Kelamcılar ise yalnızca terkip edilmiş ve bir anlam ifade eden cümle üzerinde vaki 

olacağını savunmuşlardır. Kelime ise bu üç türün her biri için de kullanılır.4 Yukarıda 

da ifade edildiği üzere Kelâmullah kavramı, klasik kelâm metinlerinde Allah’ın zâtıyla 

kâim olan ezelî bir sıfatı olarak kabul edilmektedir. Ancak Kur’ân’ın lafızlar, harfler ve 

sesler şeklinde zuhur etmesi, bu sıfatın ontolojik statüsü hakkında derin ayrılıklara yol 

açmıştır. 

Mu‘tezile’de Kelâmullah Mefhumu 

Mutezile düşünce sisteminde Allah’ın konuşması anlamına gelen kelâm meselesi, 

öncelikle tevhid ilkesi çerçevesinde ele alınmıştır. Zira bu konu doğrudan Allah’ın 

sıfatları üzerinde varlık bulmuş tartışmalardan neşet etmiştir. Mu‘tezilî bilginler, temel 

                                                      

3 Yusuf Şevki Yavuz, “Kelâm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2022), 

25/194-196. 
4 Ebu’l-Kâsım el-Hüseyni b. Muhammed Râgıb el-İsfehânî, el-Müfredât fî Ğarîbi’l-Kur’ân, thk. Safvan Adnan 

ed-Dâvûdî (Beyrut: Dâru’l-Kalem, 1412), 722. 



201 

 

ilkeleri olan tevhide bağlılıkları nedeniyle, Ehl-i Sünnet’in aksine kelâmın yaratılmış 

olduğu tezini savunmuşlardır. Bu yaklaşıma göre, ezelî olan tek varlık Allah’ın zatıdır 

ve “kıdem” onun başkasıyla paylaşmadığı en özel vasfıdır. Şayet Kur’ân gibi başka 

sıfatlar ona kadîm olarak isnat edilirse, bu durum kadîm varlıkların sayısını artırarak 

tevhid ilkesine zarar verecektir. Bu nedenle kelâm, Allah’ın zatıyla kaim ezelî bir sıfat 

değil, onun fiillerinden bir fiil olarak kabul edilir. Kelâmın bir tezahürü olan Kur’ân’ın 

fiil olarak görülmesi, onun adalet ilkesi kapsamında da ele alınmasını gerekli kılmıştır. 

Zira Allah’ın tüm fiilleri adaletle ilişkilendirilir. Allah, yarattıklarını emir, nehiy veya 

tehdit gibi hükümlerle muhatap almak istediğinde bu kelâm fiilini ihdas eder ve onu 

cisimlerde yaratır. Bu durumda, Allah’ın fiili olan bir şeyin, onun ihsanı veya diğer 

nimetleri gibi, ezelî olması mümkün değildir.5 Nitekim Mu‘tezile’nin önde gelen âlimi 

Kadı Abdülcebbar, önemli eseri “el-Muğnî”de bu konuyu adalet ilkesi altında 

incelerken, “el-Muhtasar fî Usûli’d-Dîn adlı eserinde ise tevhid ilkesi altında ele 

almıştır.6  Özetle ifade edecek olursak; Mu‘tezile, tevhid ilkesini mutlak bir titizlikle 

koruma gayesiyle, Allah’ın fiillerinin (ve dolayısıyla Kelâmullah’ın) zaman içinde 

yaratılmış olması gerektiğini savunmuştur. Onlara göre, eğer Kur’ân ezelî ise, Allah’ın 

zâtının dışında ezelî bir varlık daha kabul edilmiş olur ki, bu durum tevhide aykırıdır. 

Dolayısıyla, Kelâmullah harflerden ve seslerden oluştuğu için mahlûk ve hâdis bir 

fiildir.7 

Ehl-i Sünnette Kelâmullah Mefhumu  

Allah’ın kelâm sıfatını ezelî olarak gören Ehl-i Sünnet ekolleri, Kelâmullah’ı, Allah’ın 

zâtıyla kâim bir sıfat olarak kabul etmişlerdir. Onlara göre Allah Teâlâ, ezelde 

dilemesiyle mütekellim olduğu gibi, ebedî olarak da mütekellimdir.8 Bu görüş sahipleri, 

kelâmı hâdis sayan Mu‘tezile gibi fırkalara karşı akli deliller sunmuştur. Zira 

Mu‘tezile’nin benimsediği şekliyle eğer kelâm hâdis olursa, ya Allah’ın zâtıyla, ya bir 

cisimle ya da bir yere ihtiyaç duymadan kâim olması gerekir. Hâdis bir şeyin kadîm olan 

Allah ile kâim olması veya kelâmın Allah’ın sıfatı iken başka bir cisimde hâsıl olması, 

mütekellimin o cisim olması gibi muhal bir duruma yol açacağı için batıldır. Ayrıca 

hâdis olan her şey “araz” yani kendiliğinden var olamayan olduğundan mahalsiz kâim 

olamaz.9 

Bu tartışmanın merkezinde, mütekellim tanımı yer alır. Eş‘arî ve Mâtürîdî uleması 

mütekellim’i “Kelâmın kendisiyle kâim olduğu kimse” şeklinde tarif ederken, Mu‘tezile 

onu “kelâmı yaratan” olarak görür. Ehl-i Sünnet, kelâm’ı tıpkı ilim ve kudret gibi 

                                                      

5 Ebu’l-Hasen Abdulcebbar b. Ahmed el-Hemedani Kâdî Abdülcebbâr, el-Muhtasar fi usuli’d-din, çev. Ömer 

Seyyid Azmi (İstanbul: İz Yayıncılık, 2011), 64. 
6 Hasan Türkmen, Mu’tezile’de Kelamullah ve Mahiyeti (Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014), 181-186. 
7 Ebu Muhammed Ali b. Ahmed el-Endelüsî İbn Hazm, el-Fasl fi’l-milel ve’l-ehvâ ve’n-nihal, thk. 

Abdurrahman Umeyra - İbrahim Nasr (Beyrut: Dârü’l-Ceyl, 1996), 3/11. 
8 Ebû Bekr Muhammed b. Tayyib b. Muhammed el-Basrî el-Bâkıllânî, Temhîdü’l-evâil fî telhîsi’d-delâil, thk. 

İmadüddin Ahmed Haydar (Lübnan: Müessesetü’l-Kütübi’s-Sekafiyye, 1987), 268. 
9 Abdülmelik b. Abdillâh b. Yûsuf b. Muhammed el-Cüveynî, Lümaʿu’l-edille fî kavâʿidi Ehli’s-sünneti ve’l-

cemâ’a, thk. Fevkiye Hüseyin Mahmud (Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 1987), 102-103. 



202 

 

Allah’ın müstakil ve kadîm bir sıfatı kabul eder. Zira eğer mütekellim “kelâmı yaratan” 

olsaydı, konuşan bir kişiye konuşan değil, konuşmayı yaratan denmesi gerekirdi ki, bu 

genel kullanım ile çelişir.10 Kelâmullah’ın mahiyeti konusunda Ehl-i Sünnet ekolleri 

arasında da farklılıklar oluşmuştur. Şöyle ki; Hanbelîler, Kur’ân’ı hem lafzı hem de 

manasıyla Allah’ın kadîm bir sıfatı saymışlardır. Onlara göre Kur’ân, harfleri ve 

sesleriyle dâhil olmak üzere “gayr-i mahlûk” yani yaratılmamıştır. Allah’tan zuhur edip 

yine ona avdet edecektir.11 Eş‘ariyye-Mâtürîdiyye ekolü ise, Kelâmullah’ı ikiye ayırarak 

bir uzlaşma yolu izlemişlerdir. Onlar, nefsî kelâmı Hanbelî’ler gibi Allah’ın ezelî sıfatı 

olarak görürken, lafzî kelâmı ise Mu‘tezile gibi mahlûk saymışlardır. Bu ayrım, hem 

Allah’ın mütekellim sıfatının varlığını ve bu sıfatının kadim olduğunu hem de Kur’ân’ın 

harf ve seslerden oluşan dışa yansımasının hâdis olabileceği gerçeğini ortaya 

koymaktadır.12 

Görüldüğü üzere Ehl-i Sünnet’in kelâm âlimleri, Mu‘tezile’nin naklî delilleri kendi 

tezleri doğrultusunda yorumlamasına karşılık, Kelâmullah’ın kadîm oluşunu 

ispatlamak için aklî delil sunmaya büyük bir önem vermişlerdir. Bu ekollerin temel 

iddiası, Allah’ın kelâm sıfatının da tıpkı zâtı gibi ezelî olduğu yönündedir. Bu ana tezin 

kabulü, harflerden ve seslerden oluşan, okunan ve yazılan Kur’ân ile Allah’ın zâtında 

kâim olan ezeli hakikat arasındaki zorunlu kavramsal ayrımı ortaya çıkarmıştır. Bu 

ayrımın neticesinde, Ehl-i Sünnet’te kelâm, iki boyutta tanımlanmıştır: 1- Kelâm-ı Nefsî: 

(Allah’ın zâtı ile kâim olan, manevî ve ezelî olan söz, konuşma sıfatının hakikati). 2- 

Kelâm-ı Lafzî: (İnsanlar tarafından telaffuz edilen, yazılan ve yaratılmış olan söz.) Bu 

ikili taksim, Ehl-i Sünnet’in kelâm sıfatının ezelîliği ilkesini, Kur’ân’ın okunup yazılması 

gerçeğiyle uzlaştıran temel çözümünü temsil eder.13 

Halku’l-Kur’an’ın Teorik Zorlukları 

Kelâmullah meselesi, basit bir sıfat tartışmasının ötesinde, Kelâm ilminin kurucu 

meselesi olan Halku’l-Kur’an tezi üzerinden derin bir problem oluşturmuştur. Bu 

problemin temelinde, Allah’ın varlığı ve birliği ile sıfatlarının mahiyeti arasındaki 

ontolojik tartışmalar yatar. Mu‘tezile ekolü, Kelâmullah’ın harflerden, seslerden ve 

telaffuzdan oluştuğunu ve bu unsurların da zaman ve mekânla sınırlı olduğunu 

vurgulayarak, Kur’ân’ın yaratılmış olması gerektiği tezini zorunlu kılmıştır. Onlara 

göre, eğer Kur’ân ezelî ise, Allah’ın zâtına ek olarak ezelî bir varlık daha kabul edilmiş 

olur ve bu durum, tevhidin mutlakıyetine gölge düşürür. Mu‘tezile için Kur’ân’ın 

yaratılmış olması, onun adalet ve tevhid ilkeleriyle doğrudan bağlantılıdır. Ehl-i Sünnet 

ise, Kur’ân’ın yaratılmış olduğu tezini, Kur’ân’ın otoritesini ve Allah’ın ezelî kelâm 

sıfatını inkâr etmek olarak görmüş ve bu tezin küfre yol açacağını iddia etmiştir. Bu 

                                                      

10 Mustafa Altundağ, “Kelamullah- Halku’l-Kur’an Tartışmalrı Çerçevesinde ‘Kelam-ı Nefsi-Kelam-ı Lafzi’ 

Ayırımı”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 18 (2000), 155-156. 
11 Takıyyüddin İbn Teymiyye, Mecmû’u’l fetâvâ, thk. Abdurrahman b. Muhammed b. Kâsım (Medine: 

Mecma’ü’l-Melik Fahd, 2004), 12/51. 
12 Ebü’l-Hasan el-Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn, nşr. Hellmut Ritter (Almanya: Franz Steiner Yayınevi, 1980), 

191-195. 
13 Sa‘düddîn Mes‘ûd b. Fahriddîn Ömer b. Burhâniddîn Abdillâh el-Herevî el-Horâsânî et-Teftâzânî, Şerhü’l-

’akâidi’n-Nesefiyye, thk. Ali Kemal (Beyrut/Lübnan: Dâr-u İhyâi’t-Türâsi’l-ʿArabî, ts.), 67-72. 



203 

 

ekoller, Halku’l-Kur’ân tartışmasıyla birlikte, Allah’ın zâtında kâim olan ezelî kelâm 

(kelâm-ı nefsî) kavramını teorileştirerek, Kur’ân’ın lafızlarının hâdis olmasına rağmen 

özünün ezelî olduğunu ileri sürmek zorunda kalmıştır. Kıraat ihtilafları, tam da bu ezelî 

öz ile hâdis lafız arasındaki ilişkiyi açıklama zorunluluğunu somutlaştıran en güçlü 

veriyi sağlamıştır. 

Kıraat Olgusu: Lafzın Çoğulculuğu 

Kelâmullah’ın ontolojik statüsü üzerine yapılan bu teorik tartışma, Kur’ân’ın lafzî 

boyutundaki somut çoğulculuk olan kıraat ihtilafları olgusuyla kesişmiştir. Kıraatler, 

Kur’ân metninin Hz. Peygamber’den (s.a.v) mütevatir yollarla geldiği kabul edilen farklı 

okuyuş vecihleridir. İbnü’l-Cezerî’nin (ö. 833/1429) ifade ettiği gibi kıraat ilmi, “Kur’ân 

kelimelerinin nasıl okunacağını ve râvilerine nisbet etmek suretiyle bu kelimeler 

üzerindeki farklı okuyuşları konu edinen bir ilimdir.”14 Bu ihtilaflar, sadece fonetik 

farklılıklarıyla sınırlı kalmayıp, zaman zaman i’râb değişiklikleri veya harf farklılıkları 

üzerinden anlamı etkileyen bir boyuta taşınmıştır. 

Kıraatlerin varlığı, Kelâmullah’ın mahiyetini araştıran kelâmcılar için iki temel 

soruyu gündeme getirmiştir: Eğer Allah’ın sözü tek ve ezeli ise, bu sözün lafzî ifadesinde 

neden ihtilaf mevcuttur? Çoğulcu olan bu lafızlar bütünü, ezelî olan bir sıfatın tezahürü 

olarak nasıl tanımlanabilir? Bu sorular, kıraatleri Kelâmullah tartışmasının merkezine 

yerleştirmiştir. Bir ekol, bu farklılıkları yaratılmışlığın doğal sonucu olarak görürken; 

diğer ekol, bu farklılıkları ezelî olan manayı koruyan hâdis ibareler olarak 

konumlandırmak zorunda kalmıştır. Zira kıraatlerin makrû' (okunan lafız) ve kıraat 

(okuma eylemi) arasındaki ayrımı, Kelâmullah’ın ezeliği-hâdisliği hükmünü belirleyen 

anahtar nokta olmuştur. Kıraatlerin meşruiyet sahası ve lafzî otoritesi, kelâm ekollerinin 

Kur’ân’a dair inanç esaslarını belirleme çabasının somut bir testi haline gelmiştir. 

Kıraat İhtilafının Mahiyeti: Metinsel Çoğulculuğun Sınırları 

Kıraat ihtilafı, Kelâmullah’ın mahiyetini araştırırken karşılaşılan pratik bir zorluktur. 

Kıraatler, sadece edâ farklılığı değil, bazen anlamı etkileyen i‘râb veya harf farklılıkları 

içeren okumalardır.15 Mütevatir kıraatler, Kur’ân metninin ayrılmaz bir parçası olarak 

kabul edilen, nesilden nesile aktarılan okuyuşlardır. Âlimlerin çoğunluğu, mütevatir 

okuyuşun sıhhati için üç temel şartın bir arada bulunmasını gerekli görmüştür. Bir 

okuyuşun mütevatir kabul edilebilmesi için, öncelikle senedinin bizzat Resulullah’a 

(s.a.v.) kesintisiz olarak ulaşması şarttır. İkinci olarak, bu okuyuşun, Hz. Osman 

Mushaf’ının resmi yazısına herhangi bir şekilde uygunluk göstermesi gerekir. Son 

olarak, okuyuşun sadece isnat ve resme uygunluğu değil, aynı zamanda Arapçanın 

dilsel açıdan geçerli ve kabul edilmiş bir vechine de uygun olması şart koşulmuştur.16 

Kelâmcılar için tartışma, bu mütevatir farklılıkların ontolojik statüsünün ne olacağıdır. 

Şâz kıraatler ise Mütevatir şartlarını taşımayan ve Kur’ân’ın metinsel otoritesine tam 

                                                      

14 Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî b. Yûsuf İbnü’l-Cezerî, 

Müncidü’l-mukriîn ve mürşidü’t-tâlibîn (Beyrut: Dârül-Kütübi’l-İlmiyye, 1999), 9. 
15 Seyyid Rizkuttavîl, Medhal fî ’ulûmi’l-kırâât (Mekke: el-Mektebetü’l-Feysale, 1985), 157. 
16 Ebû Muhammed Abdullah b. Abdülmümin İbnü’l-Vecîh el-Vâsıtî, el-Kenz fî’l-kırâ’âti’l-aşr, thk. Halid 

Meşhedânî (Kahire: Mektebetü’s-Sekâfe ed-Diniyye, 2004), 1/46. 



204 

 

olarak dâhil edilmeyen okuyuşlardır.17 Bu tür kıraatler, özellikle kelâmî ekoller için, 

kendi doktrinlerine uymayanları reddetme veya sadece tefsir olarak kabul etme 

konusunda bir araç görevi görmüştür. 

Kelâmî zorluk, kıraatlerin Kur’ân’ın bir parçası olarak kabul edilmesine rağmen, bu 

çokluğun ezeli olan Kelâmullah’a nasıl atfedileceği noktasında düğümlenmiştir. Eğer 

kıraatler farklı lafızlar sunuyorsa ve bu lafızlar ezeli ise, ezeli olan çokluk da mı kabul 

edilmelidir? Yoksa bu lafızlar yaratılmış ise, Kur’ân’ın tamamı mı yaratılmıştır? Bu 

sorular, kelâmcıları, kıraat (fiil) ve makrû' (lafız) ayrımını titizlikle yapmaya ve bu 

ayrımın sonucunu Kelâmullah’ın ezelîliğine yansıtmaya zorlamıştır. 

Kıraat İhtilaflarının Kelâmullah Tartışmalarına Yansıması: Mu‘tezile ve Ehl-i 

Sünnet Modelleri 

Kıraat ihtilaflarının, Kelâmullah meselesinde temel ayrışmaları pekiştiren bir zemin 

oluşturduğunu ifade etmiştik. Bu bağlamda Mu‘tezile, Kelâmı, hadis bir fiil olarak 

görme tezini, okuyuş farklılıklarının Kur’ân’ın lafız ve ses yönünün sonradan meydana 

geldiğine dair bir kanıt olarak kullanır. Zira onlara göre, ezelî ve kadîm olan bir sıfatta 

değişiklik veya çoğulculuk bulunması muhaldir. Buna karşılık genelde Ehl-i Sünnet 

özelde Eş‘ariyye, kelâmın ezelî ve manevî yönü olan kelâm-ı nefsî ile harf ve sesten 

oluşan ve hâdis yönü olan kelâm-ı lafzî arasında bir ayrım yaparak bu sorunu aşmıştır. 

Bu modelde ihtilaflar, sadece kelâm-ı lafzînin yaratılmış olmasına ve farklı vecihlerde 

ifade edilmesine atfedilirken, Allah’ın zâtıyla kâim olan asıl kelâmının ezelîliği 

korunmuş olur. Bu nedenle kıraat ihtilafları, iki ekolün de kendi kelâm modelini 

temellendirdiği önemli bir argüman olarak kullanılmıştır. Bu başlık altında 

Mu‘tezile’nin Kur’ân’ın yaratılmış olduğu ön kabulü ile kıraatlere yaklaşımı, Ehl-i 

Sünnet’in kelâm-ı nefsî ve kelâm-ı lafzî öğretisi ve son olarak kıraatlerin hüccet değeri 

üzerinden yürütülen tartışmalara değinilecektir. 

Mu‘tezile’nin Hâdis Kuralı ve Kıraatlere Yaklaşımı 

Mu‘tezile ekolünün kıraatlere yaklaşımı, onların Kelâmullah meselesindeki temel 

prensip olan tevhid ilkesinden ve buna bağlı Kur’ân’ın lafızlarının mahlûk olduğu 

tezinden doğrudan türemiştir. Mu‘tezile için Kelâmullah, harflerden, seslerden ve 

telaffuzdan oluştuğuna göre, bu unsurların tamamı hâdis kabul edilir. Bu temel kabulün 

bir uzantısı olarak, bu lafızların farklı vecihlerle okunması anlamına gelen kıraatler de 

kaçınılmaz olarak hâdis ve yaratılmıştır. Zira ezelî olan tek varlık Allah’ın Zât’ıdır ve 

kelâm, onun yaratma fiillerinden biridir. 

Mu‘tezilî âlimler, “kıraat” yani kulun fiili olan okuma eylemi ile “makrû” yani 

okunan lafızlar arasında bir ayrım yapsalar dahi, her ikisinin de Allah’ın fiili olması veya 

fiilin tezahürü olması nedeniyle yaratılmışlık hükmünü taşıdığını savunmuştur. Bu 

ayrımda, kıraat eylemi, kula; makrû’ ise Allah’ın fiiline atfedilmiş olmasına rağmen, yine 

de yaratılmışlık sonucunu değiştirmez. Ayrıca, okunan lafızlardaki çok vecihli 

farklılıklar, Mu‘tezile’ye göre, Kur’ân’ın ezeli olmadığına dair somut bir delil teşkil eder. 

                                                      

17 Ebû Amr Osmân b. Said ed-Dânî, et-Teysîr fi’l-kırâ’âti’s-seb’i, thk. Otto Trezel (Beyrut: Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, 

1984), 37. 



205 

 

Onların mantığına göre, ezelî ve kadîm olan bir kelâmın ifadesinde bu denli bir farklılık, 

değişiklik veya çoğulculuk kabul edilemez. Bu tür çok anlamlılık ve değişkenlik ancak 

hâdis ve sonradan yaratılmış bir fiile özgüdür. Bu yaklaşım, Mu‘tezile’nin lafızları, 

“Allah’ın hâdis fiili” olarak tanımlamasıyla ve tevhid ilkesinin katı yorumuyla tam bir 

tutarlılık sergilemiştir. 

Ehl-i Sünnet’in Kelâm-ı Nefsî-Kelâm-ı Lafzî Öğretisi ve Kıraatlere Yaklaşımı 

Ehl-i Sünnet, Kelâmullah’ın ezelîliğini koruma hedefine odaklanarak, kıraat 

ihtilaflarına karşı kelâm-ı nefsî (ezelî) ve kelâm-ı lafzî (hâdis) ayrımını geliştirmiştir. Bu 

ikili model, kıraatlerin varlığını kabul ederken Kelâmullah’ın ezeliliğine dair inancı 

muhafaza etme zorunluluğundan doğmuştur. 

Eş‘arî doktrine göre, harflerden, seslerden ve i‘râb farklılıklarından oluşan telaffuz 

edilen ve işitilen kıraatlerin tümü kelâm-ı lafzî kategorisindedir ve bu boyut 

yaratılmıştır. Ancak bu hâdis boyut, Allah’ın zâtıyla kâim olan ve ezelî hakikati temsil 

eden kelâm-ı nefsî’yi asla etkilemez. Kıraat farklılıkları, sadece bir ifade biçimi olarak 

görülmüş, lafızların çokluğu, mananın tek ve ezelî olmasına engel teşkil etmemiştir. Bu 

model, Ehl-i Sünnet’e, Kur’ân’ın hem lafzî çoğulculuğunu hem de ontolojik birliğini aynı 

anda koruma imkânı sunarak, kıraatleri kendi doktrinlerinin somut bir ispatı haline 

getirmiştir. 

Kıraatlerin Hüccet Değeri Üzerinden Tartışma 

Kıraat ihtilafları, Kelâm ilmi için dilbilimsel bir problem olmanın ötesine geçerek, 

doğrudan Kelâmullah’ın mahiyeti ve ilahi irade gibi dinin temel itikadî meselelerinin 

ele alındığı bir alan olmaktadır. Kelâmcılar için esas tartışma, Kur’ân’ın farklı 

okuyuşlarının sıradan bir rivayet mi, yoksa itikadî hükümlerin temellendirilmesinde 

kullanılacak mutlak delil mi teşkil ettiğidir. Özellikle Kelâmullah’ın ezelî mi yoksa 

yaratılmış mı olduğu yönündeki temel ayrım, fırkaların kıraatlerin otoritesine bakışını 

kökten belirlemiştir. Çünkü bir kıraatin Allah’ın kesin sözü olduğuna hükmetmek, aynı 

zamanda o sözün ezelî kaynağı hakkında bir yargıya varmak anlamına gelir. Kelâm 

ilminde kesinlik esas olduğundan, fırkalar, benimsedikleri Kelâm prensiplerine 

uymayan okuyuşları mütevâtir dahi olsa reddetme veya tevil etme yoluna 

gidebilmişlerdir. 

Bu metodolojik ayrım, kıraatleri ele almada temel farklılıklar oluşturmuştur. 

Mu‘tezile, akıl ve tenzih ilkesini öncelikli kabul ettiği için, bir kıraati kabul etmeden 

önce, o kıraatin Allah’ın adalet ve tevhid prensiplerine uygunluğunu, yani aklen caiz 

olup olmadığını sorgulamıştır. Eğer mütevâtir bir kıraat dahi, onların kelâmî 

görüşleriyle çelişirse, bu kıraati tercih etmeme veya zorunlu olarak tevil etme yoluna 

gitmişlerdir. Ehl-i Sünnet ise, nakil ve tevatür zincirinin kesinliğine mutlak bir değer 

atfederek, mütevâtir tüm kıraatleri şeksiz şüphesiz ilahi kelâmın vecheleri olarak kabul 

etmiştir. Onlar için kıraatler, sadece fıkhî değil, aynı zamanda karşıt kelâmî görüşleri 

temellendirmede kullandıkları naklî bir istidlal kaynağı haline gelmiştir. 

Sonuç olarak, bu iki büyük kelâm ekolünün, Kur’ân metninin farklı okunmasına 

verdiği değer, sadece metin otoritesi tartışması olmaktan çıkmış, iman esaslarını 

belirlemede zuhur eden derin tartışmalara dönüşmüştür. Mu‘tezile akıl süzgecinden 



206 

 

geçirdiği kıraatleri kabul ederken, Ehl-i Sünnet nakil ve tevatür süzgecinden geçen her 

kıraati, Kelâmullah’ın zenginliğinin bir göstergesi olarak görmüş ve bu okuyuşları kendi 

itikadî sistemlerinin vazgeçilmez birer delili olarak kullanmıştır. Bu iki kelâmi ekolün, 

kıraatlerin hüccet değeri konusundaki görüşleri şöyledir: 

Mu‘tezile’nin Kıraat Tercihleri: Halku’l-Kur’ân Doktrininin Metin Üzerindeki 

Yansımaları 

Mu‘tezile’nin Kur’ân kıraatlerine dair geliştirdiği metodoloji, kelâm ilminin temel 

tartışma alanlarından biri olan Kelâmullah’ın mahiyeti konusundaki temel doktrinleri 

olan Halku’l-Kur’ân görüşüne dayanmaktadır. Bu görüşe göre, Allah’ın ezeli kelâmı 

sadece onun zatında mevcut olmakla birlikte, bizim okuduğumuz, işittiğimiz ve 

Mushaflara yazdığımız lafızlar ve harfler, hâdis ve insan fiiliyle ortaya çıkmış yaratılmış 

birer tezahürdür. Lafızların yaratılmış olduğu bu ontolojik ön kabul, kıraatlerin itikadî 

hükümlere delil değeri taşıması meselesini esaslı bir sorgulamaya tabi tutmuştur. Zira 

Mu‘tezile için, Kelâmullah’ın lafzı konusunda aranan mutlak kesinlik, sadece naklî 

mütevâtir rivayetlerle sağlanamaz aynı zamanda kelâmî ilkelerden tevhidi esas alan akıl 

ve tenzih prensipleriyle de desteklenmelidir. Bu sebeple Mu‘tezile, kelâmî prensiplerini 

koruma kaygısıyla, metin otoritesini akla üstün kılan sıkı bir tercih ve denetim 

mekanizması kullanmıştır. Temel ilkeleri olan tevhid ve tenzih, herhangi bir kıraatin 

Allah’a teşbihi çağrıştıran veya adalet prensibine aykırı düşen bir anlam içermesini 

kesinlikle engeller. Bu durum, metnin zorunlu tevili ve kelâmî ilkelere uygun kıraatlerin 

doğrudan tercih edilmesi olmak üzere iki farklı önemli metodolojik yansıma ile ortaya 

çıkmıştır. 

Bu metodolojinin ilk ve en yaygın yansıması, mütevâtir dahi olsa kendi ilkeleriyle 

çatışan kıraatlere uygulanan zorunlu tevil yöntemidir. Bunun en somut örneği, kıraat 

farklılığına dayanmamasına rağmen zahiri anlamı itibarıyla zorunlu tevili gerektiren 

Rü’yetullah meselesidir ki, bu mesele tenzih ilkesinin bir sonucudur. Mu‘tezile’nin bu 

kapsamda değerlendirdiği âyet, Kıyâmet sûresi’nin 22. ve 23. âyetleridir.  

اَ نََظِرَةٌ   Yüzler vardır ki, o gün ışıl ışıl parıldayacaktır. Rablerine“ وُجُوهٌ يَ وْمَئِذٍ نََضِرَةٌ * اِلٰى رَبِِّ

bakacaklardır.” Bu âyetler, Ehl-i Sünnet’in Rü’yetullah inancının temel naklî delili haline 

gelmiştir. Ancak âyette geçen nâẓira  ََةٌ رَ ظِ ن  kelimesi, zahiren maddî görme eylemini ima 

ettiğinden, Mu‘tezile bu kıraati aklen caiz görmemiştir. Halku’l-Kur’ân doktrininin bir 

sonucu olarak, lafzın yaratılmış olduğunu savunan Mu‘tezile, kendi aklî prensiplerini 

koruma adına bu kıraati tevil etmiştir. Bu tevil, ayetteki “bakma” eylemini, maddî bir 

görme anlamından tamamen uzaklaştırarak, Allah’ın sevabını ve lütfunu bekleme 

şeklinde yorumlamış; böylece teşbihi çağrıştıran zahirî anlamı ortadan kaldırmıştır. 

Tevil etme zorunluluğu, lafzın yaratılmış olduğu ve dolayısıyla Kelâmullah’ın mutlak 

iradesini yansıtmayıp akıl tarafından denetlenebileceği doktrininin en güçlü kanıtıdır. 

Konu hakkında açıklamalarda bulunan Mu‘tezili âlim Kâdî Abdülcebbar (ö. 

415/1025) şu ifadeleri kullanmıştır: “Allah Teâlâ'nın ‘yüzler vardır ki, o gün ışıl ışıl 

parlayacaktır; Rablerine bakacaklardır (onu göreceklerdir)’ âyetinde geçen  ٌَنََظِرة 
kelimesini hakiki manada almak isabetli değildir. Bu nedenle, bu iddianın batıl 

olduğunu söylemek gerekir. Bu ayetin zahiri, Allah Teâlâ’nın görüleceğine kesin olarak 



207 

 

delalet etmediğine göre, onun görülmesini reddetme anlayışı, bu ayeti yalanlamaya yol 

açmaz. Aksine bu, onun görülebileceğini savunanların iddiasına karşı çıkmadır. Nasıl ki 

Allah’ın âlim olması ilim sıfatı gereği değil, zatı iledir ve onun ilim sıfatı gereği âlim 

olması yaratılmışlara benzeme riskinden dolayı reddediliyorsa aynı şekilde onun 

görülebilir olması da ona cisim atfetme anlamına geleceği için reddedilmelidir.”18 

Konu hakkında açıklamada bulunan bir diğer Mu‘tezili âlim de Zemahşeri’dir (ö. 

538/1144). O, tefsiri olan el-Keşşâf'’ta,  ُاَ اِلٰى *  نََضِرَةٌ  يَ وْمَئِذٍ  جُوهٌ و نََظِرَةٌ  رَبِِّ  âyetini, Mu‘tezile’nin temel 

ilkesi olan tenzih prensibi çerçevesinde mutlak bir akli süzgeçle değerlendirir. Onun 

yaklaşımı, âyeti, Ehl-i Sünnet’in, Allah’ın ahirette gözle görülmesi inancına delil 

olmaktan çıkarma üzerine kuruludur. Zemahşerî, ayetteki  ََةٌ رَ ظِ ن  kelimesiyle maddî bir 

görme fiilinin kastedilmesini, yön ve mekân gerektireceği ve dolayısıyla Allah’a teşbih 

olacağı gerekçesiyle reddeder. Bu kelâmî zorunluluğu dilbilimsel bir argümanla 

destekler. Ayette tümlecin öne alınmasıyla sağlanan tahsis, müminlerin mahşer 

gününde sayısız başka şeye de bakacağı gerçeği karşısında “yalnızca Rabbine bakma” 

anlamının aklen imkânsız olduğunu ispat eder. Tahsisin geçerli olabilmesi için âyetin 

anlamının mecazî olması gerektiğini ifade eden Zemahşerî, َة اراَظ انا  kelimesinin “bekleme, 

ümit etme, gözleme” anlamlarını çağrıştıracak şekilde tevil edilmesi gerektiğini 

vurgulamıştır.19 Bu durumda âyetin manası: “o nurlu yüzler, lütfu ve keremi yalnızca 

rablerinden beklerler” şeklinde olacaktır. Bu yorum, onun Halku’l-Kur’ân doktrininden 

aldığı yetkiyle, lafzın zahirini aklın denetimine tabi tuttuğunu ve kelâmî ilkeyi nakle 

hâkim kıldığını göstermektedir.  

Metodolojinin ikinci yansıması ise, doğrudan kıraat tercihleri üzerinedir. Mutezile, 

sadece teville yetinmemiş, aynı zamanda adalet ilkesi ve halku’l-ef‘âl (kulun fiilini kendi 

yaratması) görüşünü destekleyen kıraatleri ön plana çıkarma eğilimi de göstermiştir. 

Örneğin halku’l-ef‘âl ilkesi bağlamında, fiilin failinin kul mu yoksa Allah mı olduğu 

tartışmalarında, fiili kula nispet eden etken okuyuşlar Mu‘tezile tarafından 

benimsenmiştir. Bu durumu yansıtan âyetlerden biri Ra‘d sûresi 33. âyettir. Âyet, 

mealiyle beraber şöyledir; 

اءََۜ  قُلْ سََمُّ وهُ وَجَعَلُوا لِِىِّ  لىى كُلِّ نَ فْسٍ بِاَ كَسَبَتْ افََمَنْ هُوَ قََٓائمٌِ عَ  نهَُ بِاَ لََ يَ عْلَمُ فِ الََْرْضِ  مْ  شُُركَََٓ
كْرُهُمْ وَصُد وا نَ كَفَرُوا مَ يبَِلْ زيُِّنَ للَِّذِ  لْقَوْلِ ا امَْ بِِظَاَهِرٍ مِنَ امَْ تُ نَ بِّؤُُ۫

ُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ  يلِ عَنِ السَّبِ    وَمَنْ يُضْلِلِ الِىّ

“Herkesin kazandığını gözetleyip muhafaza eden, (hiç böyle yapamayan gibi olur 

mu?). Onlar Allah'a ortaklar koştular. De ki: «Onlara ad verin (onlar necidir?). Yoksa siz 

Allah'a yeryüzünde bilemeyeceği bir şeyi mi haber veriyorsunuz? Yahut boş laf mı 

ediyorsunuz?» Doğrusu inkâr edenlere hileleri süslü gösterildi ve onlar doğru yoldan 

alıkonuldular. Allah kimi saptırırsa artık onu doğru yola iletecek yoktur.” 

Âyette geçen وَصُد وا kelimesinde kıraat farklılığı vardır. Kıraat imamları,  َيلِ بِ السَّ  نِ وا عَ د  صُ و  

ifadesinde yer alan sâd (ص) harfinin harekesi, yani fethası veya dammesi konusunda 

                                                      

18 Kâdî Abdülcebbâr, el-Muġnî fî ebvâbi’t-tevhîd ve’l-ʿadl, 4/192. 
19 Ebu’l-Kâsım Muhammed b. Ömer b. Ahmed ez-Zemahşeri, Tefsîrü’l-keşşâf, thk. Muhammed Mursî Âmir 

(Kahire: Daru’I-Mushaf, 1977), 4/663. 



208 

 

ihtilaf etmişlerdir. İbn Kesîr, Nâfi‘, Ebû Amr ve İbn Âmir, bu kelimeyi fethalı 

okumuşlardır ve bu okuyuş, “engel oldular/alıkoydular” gibi aktif ve geçişli bir anlam 

taşır. Mü’min sûresindeki benzer ayette de aynı şekilde okumuşlardır. Buna karşın, 

Âsım, Hamza ve Kisâî ise bu kelimeyi her iki ayette de Sâd harfini dammeli 

okumuşlardır ki, bu okuyuş “engellendiler/alıkonuldular” gibi pasif ve edilgen bir 

anlam ifade etmektedir. Bu iki okuyuş arasındaki temel fark, fiilin faili ile mef'ûlü 

arasındaki ilişkiyi tamamen değiştirerek ayetin yorumunda büyük bir farklılık 

oluşturmaktadır.20  

Mu‘tezili âlim Hâkim el-Cüşemî (ö. 494/1101) Ra‘d Sûresi'nin 33. âyetindeki kıraat 

farklılığını, kötülüğün Allah’a nispet edilmesi ve cebrî kader inancı açısından kapsamlı 

bir şekilde incelemektedir. Mu‘tezile'nin temel görüşüne göre, Yüce Allah kötülük 

işlemekten uzaktır ve ondan daima güzel fiiller meydana gelir. Dolayısıyla ilahi irade, 

isyana yönelmez. İ‘tizâlî felsefe, hastalıklar veya fiziksel kusurlar gibi durumları dahi 

sevap ve ödül kazanma aracı saydığı için, bunları kötü eylemler olarak nitelendirmez.21 

Ancak bu yaklaşıma karşı çıkan Cebrîyye, Ra’d Sûresi 33. ayetteki  ِوَصُد وا عَنِ السَّبِيل (yoldan 

alıkonuldular) şeklindeki kıraati esas alarak, inkâr ve küfrün dahi Allah’ın iradesiyle 

mükellef için belirlendiğini ve bu ayetin kendi cebrî kader anlayışlarının temel 

delillerinden biri olduğunu ileri sürer. 

Cüşemî, bu Cebrî yoruma şiddetle karşı çıkarak, Cebrîlerin sadece edilgen anlam 

taşıyan bu kıraat vechini kabul edip, Haremeyn (Mekke-Medine), Şam ve Basra 

kurrâsına ait diğer sahih kıraat vecihlerini görmezden geldiğini vurgular.22 Cüşemî, 

Cebrîlerin bu kıraate yüklediği anlama itiraz etmekle kalmaz, kendi yaklaşımını çeşitli 

ayetlerle destekler. Cüşemî'ye göre  ِوَصُد وا عَنِ السَّبِيل şeklindeki dammeli kıraat esas alınsa bile, 

“saptırma” fiilini Allah’a isnat etmek doğru değildir. Bu okuyuşa göre, yoldan çıkarma 

eylemi, Şeytana veya kavmin nüfuz sahibi inkârcı liderlerine atfedilmelidir.23 Cüşemî, 

ayetteki küfür ve saptırma fiillerinin bizzat inkârcıların kendi eylemi olduğunu 

belirterek, Mu‘tezile’nin halku’l-ef‘âl anlayışını bu yolla ispatlamaya çalışır ve bu 

doğrultuda  ِوَصَد وا عَنِ السَّبِيل (alıkoydular) şeklindeki fethalı okuyuşu esas aldığı 

anlaşılmaktadır. Bu tutumu, Mu‘tezile’nin kötülüklerin Allah’a isnat edilemeyeceği 

ilkesine dayanmaktadır. Cüşemî’nin önemli bir metodolojik özelliği, mezhebinin 

ilkelerine görünürde ters düşen sahih kıraat vechini doğrudan reddetmek yerine, onu 

tevil yoluyla kendi kelamî düşüncesiyle uyumlu hale getirmeyi tercih etmesidir. Onun 

tefsirinde, mezhebî görüşlerine zahiren aykırı düşen sahih rivayetlere karşı da benzer 

bir tevil yöntemini kullandığı görülür.24 

                                                      

20 Ebû Bekr Ahmed b. Mûsâ b. el-Abbâs et-Temîmî İbn Mücâhid, Kitâbü’s-seb‘a fi’l-kırâ’ât, thk. Şevkî Dayf 

(Mısır: Dâru’l-Me’ârif, 1972), 359. 
21 Kâdî Abdülcebbâr, el-Muġnî fî ebvâbi’t-tevhîd ve’l-ʿadl, 13/366-369. 
22 Hâkim el-Cüşemî, et-Tehzîb fi’t-tefsîr (Kahire: Dâru’l-Kitâbi’l-Mısrî, 2018), 5/3799. 
23 Cüşemî, et-Tehzîb fi’t-tefsîr, 5/3800. 
24 Fatih Pamuk, “Mu’tezilî Âlim Hâkim el-Cüşemî’nin Kıraat Anlayışı ve Mezhebî Aidiyetinin Kıraat 

Tercihlerindeki Etkisi”, Dergiabant 12/1 (Mayıs 2024), 67. 



209 

 

Görüldüğü gibi, Mu‘tezile Halku’l-Kur’ân doktrini sayesinde lafzın yaratılmış 

olduğunu savunduğu için, lafzı kendi kelâmî ilkelerine uymayan anlamdan arındırma 

yetkisini kendinde bulmuş ve kulun iradesini koruyan yorumları öne çıkarmıştır. Bu, 

kıraat ihtilaflarının sadece fıkhî veya tefsirî bir mesele olarak kalması gerektiğini 

savunan Mu‘tezile’nin, kendi akılcılık prensibi gereği, dinsel metinler karşısında aktif 

bir denetim mekanizması uyguladığını göstermektedir. Nihayetinde, Mu‘tezile’nin 

kıraat ihtilaflarına yaklaşımı, lafızların çoğulculuğundan doğan itikadî sonuçları 

reddetmeyen fakat doğru kelâmî yoruma vurgu yapan ve bu yorumun akılcı bir 

denetimle belirlenmesini savunan bir yaklaşımdır. Bu da Mu‘tezile’yi Kelâmullah’ın 

lafzını yaratılmış kabul etmelerinin kaçınılmaz bir sonucu olarak, akılcılığı mutlak bir 

süzgeç olarak konumlandırmaya itmiştir. 

Bu konuda Mu‘tezile kelamcısı Ebü’l-Kâsım el-Belhî’nin (ö. 319/931) müşriklerin 

kıyamet günündeki pişmanlığını dile getiren En‘âm sûresi 27. âyetteki tercihi de örnek 

olarak verilebilir. Zira âyet, Mu‘tezile’nin temel prensiplerinin metin yorumu üzerindeki 

derin etkisini ortaya koyması cihetiyle önem arz etmektedir. Âyet meâliyle birlikte 

şöyledir: 

تَ نَا نُ رَد  وَ    يَ وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِ  انَ ربِِّ  لََ نُكَذِّبََ بِِاٰىيََتِِ وَلَوْ تَ رىَٓى اِذْ وُقِفُوا عَلَى النَّارِ فَ قَالُوا يََ ليَ ْ

“Onların ateşin karşısında durdurulup 'Ah, keşke dünyaya geri gönderilsek de bir 

daha Rabbimizin âyetlerini yalanlamasak ve inananlardan olsak!' dediklerini bir 

görsen!..” 

Âyette geçen “Ah, keşke dünyaya geri gönderilsek de bir daha rabbimizin ayetlerini 

yalanlamasak ve inananlardan olsak!” şeklindeki temennî cümlesinde yer alan üç fiil ( د  رَ ن ُ  , 

ونَ كُ نَ وَ  ve  بَُ ذِّ كَ  نُ لََ  ), mütevatir kıraatler arasında farklı i’râb ve dolayısıyla farklı anlam 

atıflarına sahiptir. Bu kelimelerin okunuşuna dair şu bilgiler aktarılmaktadır: İbn Kesîr, 

Nâfi‘, Ebû Amr, Ebû Bekir Şu‘be ve Kisâî, (  نُ رَد) kelimesini ref' ile okumuşlar, ardından 

gelen ( ََوَلََ نُكَذِّب) ve ( َوَنَكُون) kelimelerini de ref‘ ile okumuşlardır. İbn Âmir ise ( َُوَلََ نُكَذِّب) 
kelimesini ref‘ ile okurken, ( َوَنَكُون) kelimesini nasb ile okumuştur. Hişâm bin Ammâr, 

kendi senediyle İbn Âmir’den, bu iki kelimenin de ( ََوَلََ نُكَذِّب) ve ( َوَنَكُون) nasb ile okunduğunu 

rivayet etmiştir. Geriye kalan diğer kıraat imamları ise ( بََ وَلََ نُكَذِّ  ) ve ( َوَنَكُون) kelimelerinin 

her ikisini de nasb ile okumuşlardır.25 

Ebû Mansûr, bu okuyuşların anlamlarını yorumlayarak ( َُوَلََ نُكَذِّب) ve ( َوَنَكُون) kelimelerini 

ref‘ile okuyanların maksadının şu olduğunu belirtmiştir: “Keşke geri gönderilsek de, 

ister geri gönderilelim ister gönderilmeyelim, bizler artık rabbimizin âyetlerini asla 

yalanlamayan kimseler olurduk ve iman edenlerden olurduk. Zira 

yalanlayamayacağımız şeyleri kesin olarak görmüş ve idrak etmiş olurduk.” Ayrıca ref‘ 

ile okumanın bir başka anlamının da caiz olduğunu söylemiştir: “Keşke geri gönderilsek 

ve keşke rabbimizin ayetlerini yalanlamasak,” sanki hem dünyaya geri gönderilmeyi 

hem de tasdik etme başarısının kendilerine verilmesini temenni etmişler ve (  (وَنَكُونَ 

                                                      

25 Ebû Alî Emînüddîn (Emînü’l-İslâm) el-Fazl b. el-Hasen b. el-Fazl et-Tabersî, Mecmaʿu’l-beyân fî tefsîri’l-

Kurʾân (Beyrut: Dâru’l-Murtedâ, 2006), 4/26-27. 



210 

 

kelimesi de buna atfedilmiştir. Son olarak, ( َتَ نَا نُ رَد  وَلََ نُكَذِّبََ. . . وَنَكُون  şeklinde, yani sonraki (يََ ليَ ْ

fiilleri nasb ile okuyanlar için ise bu okuyuşun, Arapçada temenni cümlelerinde “vâv-ı 

cevâb” ile nasb yapılması kuralına uygun düştüğünü; tıpkı “Keşke bize gelsen de sana 

ikram etsek” demekteki gibi olduğunu ifade etmiştir.26 

Belhî, İmam Hamza, Hafs ve Yakup gibi bazı imamların okuyuşlarından ayrılarak, 

geriye kalan diğer kıraat imamlarının tercih ettiği gibi üç fiilin de ref' ile okunması ve 

böylece tüm fiillerin baştaki  َليَْت edatına atfedilerek temenni hükmüne girmesi ve 

birbiriyle anlam bütünlüğü taşıması gerektiğini savunmuştur. Belhî’nin bu metinsel 

tercihi, Mu’tezile’nin adalet prensibine dayandığı söylenilebilir. Zira ona göre, hakikatin 

tamamen açığa çıktığı Ahiret meydanında, kullardan büyük günah sayılacak bir fiil olan 

yalan söylemenin sâdır olması aklen ve itikaden mümkün değildir. O, üç fiilin de 

temenni bağlamında okunmasını sağlayarak, müşriklerin sözünü basit bir iddiadan 

veya yalandan çıkarıp, o anki hakikate kani olmuş olmanın getirdiği pişmanlık ve 

temenni hükmüne irca etmektedir. Bu yorum, bir sonraki âyetin müşrikleri yalancılıkla 

niteleyen ( ونَ بُِ اذِ كَ لَ  مْ نَُّّ إِ وَ  ) beyanını da çözüme kavuşturur. Zira Belhî’nin yorumladığı 

pişmanlık cümlesi yalan değil, samimi bir temennidir ve onların yalancılıkla 

nitelenmeleri, dünyadaki inkâr ve fiillerine ilişkindir.27 Sonuç olarak, Belhî’nin mütevatir 

kıraatler içindeki bu özel i’râb tercihini, kullardan kötü fiilin sadır olamayacağı 

şeklindeki kelamî düşüncesi ile ilişkilendirmesi, Mu‘tezile’nin Halku’l-Kur’ân 

doktrininin türevi olan prensiplerin Kur’ân lafızlarının yorumlanış biçimine nasıl 

yansıdığını gösteren somut bir örneği teşkil eder. 

Ehl-i Sünnet ve Kıraat İstidlali: Ezeli Kelâmın Delillendirilmesi 

Ehl-i Sünnet kelam ekolü, Kur’ân’ın yaratılmışlığı tezine karşı çıkarak, mütevatir 

kıraat ihtilaflarını Kelâmullah’ın ezelî olduğu inancını güçlendiren deliller olarak 

kullanır. Bu yaklaşımın temelinde kelâm-ı nefsî ve kelâm-ı lafzî ayrımı yer alır. Ehl-i 

Sünnet, lafızların hâdis olduğunu kabul ederken, bu lafızların ifade ettiği mananın ezelî 

ve Allah’ın zâtî bir sıfatı olduğunu savunur. Bu sayede, Mu‘tezile’nin lafızlardaki ihtilafı 

Kur’ân’ın yaratılmışlığına delil getirmesine karşı, “lafızlar hâdis olsa bile, onlar ezelî 

kelâm-ı nefsî’ye işaret ettiği sürece ilahi otoriteyi temsil ederler” diyerek Kelâmullah’ın 

ezeliğini sarsılmaz bir şekilde korumuştur. 

Ehl-i Sünnet için mütevatir kıraatlerin çokluğu, lafızların ezeli olduğu fikrini çürüten 

bir kusur değil, aksine tekil ve ezelî olan ilahi mananın kapsamını ve zenginliğini 

gösteren bir delildir. Kıraat vecihleri arasındaki anlam farklılıkları, ezelî mananın farklı 

yönlerini ifade eden yaratılmış ibareler olarak görülür ve asla birbiriyle çelişmez. Bu 

durum, Ehl-i Sünnet’e hem lafzın çoğulculuğunu kabul etme hem de fıkıh ve tefsir 

alanında bu farklılıklardan yola çıkarak geniş kapsamlı hükümler çıkarma esnekliği 

tanır. Ehl-i Sünnet, kıraatlerin dinde hüccet değeri taşıması için tevâtür şartına sıkı sıkıya 

                                                      

26 Muhammed b. Ahmed el-Ezherî, Meʿâni’l-kırâʾât li’l-Ezherî (Suud-i Arabistan: Merkezü’l-buhûs fî külliyyeti 

âdâb, 1991), 1/349-350. 
27 Emrullah Tuncel, “Mu’tezilî Müfessir Ebu’l-Kāsım el-Belhî’nin Kıraatlere Yaklaşımı”, Gümüşhane 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/17 (2020), 9-10. 



211 

 

bağlı kalır. Bu titizlik, lafzî kelamın rastgele değil, tevâtür yoluyla aktarılmış ve 

korunmuş ibareler olduğunu ispatlayarak, hem kelâm-ı nefsî’nin ezelîliğini destekler 

hem de lafızların otoritesini Mu‘tezile’nin eleştirilerine karşı koruyan güçlü bir istidlal 

mekanizması kurar. 

Ehl-i Sünnet’in kelâm-ı nefsî öğretisini desteklerken kullandığı temel örneklerden 

biri, Bakara sûresi, 259. âyettir.  

ذِهِ الِىُّ  قاَلَ اَنّىّ يُُْ يِ  خَاوِيةٌَ عَلىى عُرُوشُِهَا ي مَرَّ عَلىى قَ رْيةٍَ وَهِيَ اوَْ كَالَّذِ  قاَلَ  ثَْتُ يَ وْماً اوَْ بَِ عْضَ يَ وْمٍ قاَلَ لبَِ   كَمْ لبَِثَْتَ قاَلَ   مِائَةَ عَامٍ ثُمََّّ بَِ عَثََهُ فاَمََاتَهُ الِىُّ  تِِاَ بَِ عْدَ مَوْ هى
َ لهَُ ف َ  ازُهَا ثُمََّّ نَكْسُوهَا لََْمً نْشِ ةً للِنَّاسِِ وَانْظَرُْ اِلَٰ الْعِظَاَمِ كَيْفََ ن ُ اركَِ وَلنَِجْعَلَكَ اىيَ وَانْظَرُْ اِلٰى حَِ  هْ لََْ يَ تَسَنَّ  كَ وَشَُرَابِِكَ بَِلْ لبَِثَْتَ مِائةََ عَامٍ فاَنْظَرُْ اِلٰى طعََامِ   لَمَّا تَ بَيَّ

َ عَلىى كُلِّ شَُيْءٍَۜ قَدِ  قاَلَ اعَْلَمُ انََّ    يرٌ الِىّ

“Yahut görmedin mi o kimseyi ki, evlerinin duvarları çatıları üzerine çökmüş (alt üst 

olmuş) bir kasabaya uğradı; «Ölümünden sonra Allah bunları nasıl diriltir acaba!» dedi. 

Bunun üzerine Allah onu öldürüp yüz sene bıraktı; sonra tekrar diriltti. Ne kadar 

kaldın? dedi. «Bir gün yahut daha az» dedi. Allah ona: Hayır, yüz sene kaldın. 

Yiyeceğine ve içeceğine bak, henüz bozulmamıştır. Eşeğine de bak. Seni insanlara bir 

ibret kılalım diye (yüz sene ölü tuttuk, sonra tekrar dirilttik). Şimdi sen kemiklere bak, 

onları nasıl düzenliyor, sonra ona nasıl et giydiriyoruz, dedi. Durum kendisince 

anlaşılınca: Şimdi iyice biliyorum ki, Allah her şeye kadirdir, dedi.” 

Âyette geçen نُ نْشِزُهَا kelimesinde kıraat farklılığı vardır. Bu kelime, râ (ر) ve zây (ز) harfi 

olmak üzere iki farklı şekilde okunmuştur. Çünkü bu iki kıraatin tamamıyla kastedilen 

şey kemiklerdir. Şöyle ki, Allah Teâlâ  َاهَ رُ شُ نْ أ  diyerek onları diriltmiş,  َاهَ زُ شُ نْ أ  diyerek de 

bazısını bazısına doğru kaldırmış, böylece kemikler birbirine bitişmiş ve 

bütünleşmiştir.28 Kelimeyi İbn Âmir ve Kûfe kıraat imamları (Âsım, Hamza ve Kisâî), 

zây (ز) harfiyle okumuşlardır ki bu, diriltip yükseltmek, ayağa kaldırmak anlamlarına 

gelir.29 Geriye kalan diğer kıraat imamları ise râ (ر) harfiyle okumuşlardır ki, bu da yayıp, 

dağıtıp sonra toplamak, diriltmek anlamına gelmektedir. Bu mütevatir farklılık, Ehl-i 

Sünnet’in “farklı lafız, tek mana” prensibini desteklemek için kullandığı ve Allah’ın 

yaratma gücünün farklı yönlerini gösteren önemli bir örnektir. 

Görüldüğü üzere Yüce Allah, bu ayette, kemiklerin ölümden sonra diriltilmesi ve 

birbirine bitişmesi olmak üzere iki durumun da gerçekleşeceğini haber vermektedir. 

Allah, gücünün büyüklüğüne dikkat çekmek amacıyla bu iki manayı iki farklı kıraat 

üzerinden dikkatlerimize sunmuştur. Mu‘tezile, bu lafız farklılığını, Kur’ân’ın 

bütünüyle hâdis olduğuna delil gösterirken; Ehl-i Sünnet, her iki yaratılmış ibarenin de 

tek bir ezelî manayı ifade ettiğini savunur. Ehl-i Sünnet’e göre bu okuyuşlardan biri 

diriltmenin canlandırıp ayağa kaldırma yönünü, diğeri ise dağıtıp toplama yönünü 

vurgular. Ancak ikisi de kelâm-ı nefsîde var olan ezelî manayı farklı bir zenginlik içinde 

tecelli ettirir. Lafızlardaki değişkenlik, kelâm’ın aslının ezelî ve biricik olduğu fikrini 

çürütmez.  

                                                      

28 Dânî Ebû ‘Amr Osman b. Saîd, Câmiu’l-beyân fi’l-kırââti’s-seb‘ (el-İmârât: Câmi’atü’ş-Şârika, 2007), 1/121. 
29 Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî b. Yûsuf İbnü’l-Cezerî, en-Neşr 

fi’l-kırââti’l-aşr, thk. Ali Muhammed ed-Dabbâ’ (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, ts.), 2/231. 



212 

 

Ehl-i Sünnet’in ilâhî kelâmın ezeli ve ğayr-i mahlûk olduğuna yönelik ortaya 

koyduğu delillerden biri de Nisâ Sûresi 162. âyettir.  

هُمْ وَالْمُؤْمِنُونَ يُ ؤْمِنُونَ بََِٓا انُْزلَِ الِيَْكَ وَ  و يمِيَ الصَّ انُْزلَِ مِنْ قَ بْلِكَ وَالْمُقِ مََٓا لىكِنِ الرَّاسِخُونَ فِ الْعِلْمِ مِن ْ و۬لىَٓئِكَ اُ  بِِاٰلِىِّ وَالْيَ وْمِ الَْىخِرِ وَالْمُؤْمِنُونَ  ةَ لىوةَ وَالْمُؤْتوُنَ الزَّكى
  ايمً يهِمْ اَجْراً عَظَِ سَنُ ؤْتِ 

“Fakat içlerinden ilimde derinleşmiş olanlar ve müminler, sana indirilene ve senden 

önce indirilene iman edenler, namazı kılanlar, zekâtı verenler, Allah’a ve ahiret gününe 

inananlar var ya; işte onlara pek yakında büyük mükâfat vereceğiz.” Âyette geçen  َوَالْمُقِيمِي 
kelimesinde kıraat farklılığı vardır. Genelde kıraat imamları kelimeyi Mushaf’ta 

yazıldığı şekliyle yani  ِيَ وَالْمُقِيم  şeklinde okumuşlardır. Bu okuyuş âyetin başından beri 

vurgulanan hususun yani müminlerin methedilmesi durumunun bir devamıdır. Bu 

nedenle kelime nasb ile okunmuştur. Ancak, İbn Cübeyr, Amr bin Ubeyd, Cü‘derî, Îsâ 

b. Ömer, Mâlik b. Dînâr, Mücâhid, Ebû Amr ve İbn Mes‘ûd, kelimeyi  َوَالْمُقِيمُونَ الصَّلََة şeklinde 

ref' ile okumuşlardır. Bu ref' ile okuyuş,  َوَالرَّاسِخُون (ilimde kökleşenler) kelimesine 

atfedilmek suretiyle namazı kılanların ilimde kökleşenler olduğunu vurgulamıştır. Nasb 

ile okuyanlar yani cumhur ise, namazı kılanları ilimde kökleşenlerden ayrı olarak övgü 

amacıyla istisna etmişlerdir. 30 Bu ihtilafın bir kısmı, Mushaf’ın ilk yazımındaki hatalı 

yazım iddiası üzerinden tartışılmış, ancak Ebû Hayyân ve Zemahşerî gibi dil bilginleri, 

bu nasb okuyuşunun Arap grameri açısından fasih olduğunu savunarak, hatayı değil, 

dilbilgisi kurallarını esas almışlardır.31  

Ehl-i Sünnet bu ifadeyi, kelâm-ı nefsî öğretisinin pratik bir kanıtı olarak kullanır. 

Ayetteki temel ihtilaf, kelimenin nasb ile  َوَالْمُقِيمِي mi, yoksa ref’ ile  َوَالْمُقِيمُون mi okunacağıdır: 

Nasb ile okunuş, namaz kılanları ilimde kökleşenlerden ayrı olarak, Arap dilinde özel 

bir övgü amacıyla cümlenin akışına dâhil ederken; ref’ ile okunuş ise namaz kılanları, 

ilimde kökleşenlere atfederek, övgüye değer sıfatlar arasında bir bütünlük kurar. Ehl-i 

Sünnet’e göre bu i'râb farkı, lafızların hâdis olduğunu gösterse bile, Kelâmullah’ın 

ezelîliğini asla zayıflatmaz, çünkü her iki mütevatir okuyuş da tek bir ezelî manaya 

hizmet etmektedir. Namaz kılanların mutlak surette övgüye ve yüceltilmeye layık 

olduğu yönündeki ilahi takdir, kelâm-ı nefsî’nin sınırsız manasının lafızlar aracılığıyla 

farklı iki veçheyle tecelli ettiğini gösterir, Ehl-i Sünnet, lafızlardaki bu değişkenliğin, 

kelâm’ın ezelî manasını zedelemek yerine güçlendirdiğini göstererek, Mu‘tezile’nin 

“lafızlar değiştiğine göre Kur’ân yaratılmıştır” argümanına karşı güçlü bir delil sunar ve 

bu kıraat farklılığını kelâmî anlamda bir tehlike değil, Kelâmullah’ın ezelî otoritesini 

pekiştiren bir delil olarak konumlandırır. 

Sonuç 

Bu çalışma, kıraat ihtilaflarının Kelâmullah tartışmaları üzerindeki etkisini 

inceleyerek, İslam düşüncesindeki iki ana ekol olan Mu‘tezile ve Ehl-i Sünnet’in 

geliştirdiği teorik modellerin, metin yorumu üzerindeki derin ve ayrıştırıcı etkilerini 

                                                      

30 Abdullatif el-Hatîb, Mu’cemü’l-kırâât (Dımaşk: Dâru Sa’diddîn li’t-Tabâati ve’n-Neşri ve’t-Tevzî’, 2000), 

2/198-200. 
31 Muhammed b. Yûsuf b. Ali b. Yûsuf b. Hayyân Esîru’d-Dîn el-Endelûsî Ebû Hayyân, el-Bahru’l-muhît fi’t-

tefsîr, thk. Sıdkı Muhammed Cemil el-’Atâr (Beyrut: Daru’l-Fikr, 2000), 4/134. 



213 

 

somutlaştırmıştır. Çalışmanın nihai değerlendirmesi, kıraat olgusunun, basit bir tefsir 

veya fıkıh meselesi olmaktan ziyade, iki ekolün varlık felsefesi ve Allah tasavvuru 

arasındaki derin ayrımı belirleyen merkezi bir çatışma alanı olduğu yönündedir. 

Çalışmamızın temel bulgusu, Kelâmullah mefhumunun kelamî tanımında başlayan 

köklü bir ayrışmanın, kıraatlerin hüccet değerini doğrudan belirlemiş olmasıdır. 

Mu‘tezile’nin Kelâm’ın yaratılmış olduğu kuralı, kıraat farklılıklarını teolojik bir ispat 

aracı olarak kullanmış, lafızlardaki değişkenliği, Kur’ân’ın ezelî olamayacağının nihai 

delili saymıştır. Bu ontolojik ön kabul, Mu‘tezile’yi, kıraat tercihlerinde adalet ve halku’l-

ef‘âl prensiplerini destekleyen okuyuşlara yöneltme sonucunu doğurmuştur. 

Buna karşılık, Ehl-i Sünnet ise kelâm-ı nefsî ve kelâm-ı lafzî ayrımı ile bu meydan 

okumaya karşı güçlü bir savunma mekanizması kurmuştur. Bu bulgu, lafızların 

yaratılmış olsa dahi, bu lafızların ifade ettiği mananın ezelî olduğu prensibini koruyarak, 

Kur’ân’ın ezelîliği fikrinden ödün verilmediği sonucunu göstermiştir. Ehl-i Sünnet bu 

teorik kabulü kullanarak mütevatir kıraatlerin tamamını, ezelî mananın otoritesini 

pekiştiren deliller olarak kabul etmiş, lafız farklılıklarını manada bir çelişki değil, 

zenginlik görerek metinsel çoğulculuğu kelâmî sistemine başarıyla dâhil etmiştir. 

İncelenen somut kıraat ihtilafları, teorik modellerin işleyişini doğrulamıştır. Bakara 

259’daki harf farklılığı ve Nisâ 162’deki i‘râb farklılığı gibi örnekler, Ehl-i Sünnet 

tarafından lafızlar hâdis olsa bile, bunların tek bir ezelî manaya hizmet ettiğini ispat eden 

güçlü deliller olarak kullanılmıştır. Bu, lafız ihtilafının ezeli kelamın otoritesini artırdığı 

sonucunu desteklemiştir. Sonuç olarak, bu çalışma, kıraat ihtilaflarının sadece bir 

okuyuş meselesi olmadığını aksine, Kelâmullah’ın mahiyeti ve Halku’l-Kur’ân 

tartışmalarında, iki ekolün ontolojik ve teolojik duruşunu belirleyen en merkezi metinsel 

kanıt alanı olduğunu kesin bir şekilde göstermiştir. Ehl-i Sünnet’in kelâm-ı nefsî öğretisi, 

tevâtür otoritesini koruyarak metinsel çoğulculuğu kendi lehine çevirme sonucunu 

verirken, Mu‘tezile’nin hâdis kuralı aklî ve etik zorunluluklarını metin yorumuna 

yansıtarak kendi kelam sistemini savunmuştur. 

 

Kaynakça 

Abdullatif el-Hatîb. Mu’cemü’l-kırâât. Dımaşk: Dâru Sa’diddîn li’t-Tabâati ve’n-Neşri 

ve’t-Tevzî’, 2000. 

Altundağ, Mustafa. “Kelamullah- Halku’l-Kur’an Tartışmalrı Çerçevesinde ‘Kelam-ı 

Nefsi-Kelam-ı Lafzi’ Ayırımı”. Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 18 

(2000), 149-181. 

Bâkıllânî, Ebû Bekr Muhammed b. Tayyib b. Muhammed el-Basrî. Temhîdü’l-evâil fî 

telhîsi’d-delâil. thk. İmadüddin Ahmed Haydar. Lübnan: Müessesetü’l-Kütübi’s-

Sekafiyye, 1987. 

Cüşemî, Hâkim. et-Tehzîb fi’t-tefsîr. Kahire: Dâru’l-Kitâbi’l-Mısrî, 2018. 

Cüveynî, Abdülmelik b. Abdillâh b. Yûsuf b. Muhammed. Lümaʿu’l-edille fî kavâʿidi 

Ehli’s-sünneti ve’l-cemâ’a. thk. Fevkiye Hüseyin Mahmud. Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 

1987. 



214 

 

Dânî, Ebû Amr Osmân b. Said. et-Teysîr fi’l-kırâ’âti’s-seb’i. thk. Otto Trezel. Beyrut: Dârü’l-

Kitâbi’l-Arabî, 1984. 

Ebû ‘Amr Osman b. Saîd, ed-Dânî. Câmiu’l-beyân fi’l-kırââti’s-seb‘. el-İmârât: Câmi’atü’ş-

Şârika, 2007. 

Ebû Hayyân, Muhammed b. Yûsuf b. Ali b. Yûsuf b. Hayyân Esîru’d-Dîn el-Endelûsî. el-

Bahru’l-muhît fi’t-tefsîr. thk. Sıdkı Muhammed Cemil el-’Atâr. 10 Cilt. Beyrut: 

Daru’l-Fikr, 2000. 

Eş‘arî, Ebü’l-Hasan. Makâlâtü’l-İslâmiyyîn. nşr. Hellmut Ritter. Almanya: Franz Steiner 

Yayınevi, 1980. 

Eş‘arî, Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl el- - Useymî, Sâlih b. Mukbil b. Abdillah et-Temîmî. el-

İbâne ʿan usûli’d-diyâne. Riyâd: Dârü’l-Fadîle, 2011. 

Ezherî, Muhammed b. Ahmed. Meʿâni’l-kırâʾât li’l-Ezherî. Suud-i Arabistan: Merkezü’l-

buhûs fî külliyyeti âdâb, 1991. 

İbn Hazm, Ebu Muhammed Ali b. Ahmed el-Endelüsî. el-Fasl fi’l-milel ve’l-ehvâ ve’n-nihal. 

thk. Abdurrahman Umeyra - İbrahim Nasr. Beyrut: Dârü’l-Ceyl, 1996. 

İbn Mücâhid, Ebû Bekr Ahmed b. Mûsâ b. el-Abbâs et-Temîmî. Kitâbü’s-seb‘a fi’l-kırâ’ât. 

thk. Şevkî Dayf. Mısır: Dâru’l-Me’ârif, 1972. 

İbn Teymiyye, Takıyyüddin. Mecmû’u’l fetâvâ. thk. Abdurrahman b. Muhammed b. 

Kâsım. Medine: Mecma’ü’l-Melik Fahd, 2004. 

İbnü’l-Cezerî, Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî 

b. Yûsuf. en-Neşr fi’l-kırââti’l-aşr. thk. Ali Muhammed ed-Dabbâ’. Beyrut: Dârü’l-

Kütübi’l-‘İlmiyye, ts. 

İbnü’l-Cezerî, Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî 

b. Yûsuf. Müncidü’l-mukriîn ve mürşidü’t-tâlibîn. Beyrut: Dârül-Kütübi’l-İlmiyye, 

1999. 

İbnü’l-Vecîh el-Vâsıtî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdülmümin. el-Kenz fî’l-kırâ’âti’l-

aşr. thk. Halid Meşhedânî. Kahire: Mektebetü’s-Sekâfe ed-Diniyye, 2004. 

Kâdî Abdülcebbâr, Ebu’l-Hasen Abdulcebbar b. Ahmed el-Hemedani. el-Muġnî fî 

ebvâbi’t-tevhîd ve’l-ʿadl. nşr. İbrahim el-Ebyârî. Kahire, ts. 

Kâdî Abdülcebbâr, Ebu’l-Hasen Abdulcebbar b. Ahmed el-Hemedani. el-Muhtasar fi 

usuli’d-din. çev. Ömer Seyyid Azmi. İstanbul: İz Yayıncılık, 2. Baskı., 2011. 

Pamuk, Fatih. “Mu’tezilî Âlim Hâkim el-Cüşemî’nin Kıraat Anlayışı ve Mezhebî 

Aidiyetinin Kıraat Tercihlerindeki Etkisi”. Dergiabant 12/1 (Mayıs 2024), 54-74. 

Râgıb el-İsfehânî, Ebu’l-Kâsım el-Hüseyni b. Muhammed. el-Müfredât fî Ğarîbi’l-Kur’ân. 

thk. Safvan Adnan ed-Dâvûdî. Beyrut: Dâru’l-Kalem, 1412. 

Seyyid Rizkuttavîl. Medhal fî ’ulûmi’l-kırâât. Mekke: el-Mektebetü’l-Feysale, 1985. 

Tabersî, Ebû Alî Emînüddîn (Emînü’l-İslâm) el-Fazl b. el-Hasen b. el-Fazl. Mecmaʿu’l-

beyân fî tefsîri’l-Kurʾân. Beyrut: Dâru’l-Murtedâ, 2006. 



215 

 

Teftâzânî, Sa‘düddîn Mes‘ûd b. Fahriddîn Ömer b. Burhâniddîn Abdillâh el-Herevî el-

Horâsânî. Şerhü’l-’akâidi’n-Nesefiyye. thk. Ali Kemal. Beyrut/Lübnan: Dâr-u 

İhyâi’t-Türâsi’l-ʿArabî, ts. 

Tuncel, Emrullah. “Mu’tezilî Müfessir Ebu’l-Kāsım el-Belhî’nin Kıraatlere Yaklaşımı”. 

Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/17 (2020). 

Türkmen, Hasan. Mu’tezile’de Kelamullah ve Mahiyeti. Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Kelâm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 25. Ankara: 

TDV Yayınları, 2022. 

Zemahşeri, Ebu’l-Kâsım Muhammed b. Ömer b. Ahmed. Tefsîrü’l-keşşâf. thk. 

Muhammed Mursî Âmir. Kahire: Daru’I-Mushaf, 1977. 

 

 



216 

 

KIRAAT İHTİLAFLARININ “MA‘NÂ-YI EVVEL” 

(BİRİNCİL ANLAM) TARTIŞMALARINA KATKISI: 

KUR’ÂN METNİNDE SEMANTİK ZENGİNLİĞİN DİL 

FELSEFESİ AÇISINDAN İNCELENMESİ 

Sedat KAYA 

Bitlis Eren Üniversitesi 

 

 

Giriş 

Kur’ân-ı Kerîm’deki kıraat ihtilafları, asırlardır özellikle kıraat, tefsir ve fıkıh gibi 

İslami ilimler alanının temel çalışma konularından biri olmuştur. Literatürdeki 

çalışmaların büyük çoğunluğu, kıraatleri iki ana eksende incelemiştir: Birincisi, 

kıraatlerin Arap dilindeki lehçe veya telaffuz farklılıklarını inceleyen dilbilimsel 

yaklaşımlar; ikincisi ise, müfessirlerin ve fakihlerin farklı kıraatlerden hüküm istinbat 

etme yollarını ve bu hükümler arasında “tercih” ya da “cem” yapma metodolojilerini 

konu alan hukuki yaklaşımlardır. Bu yaklaşımlar değerli olmakla birlikte, kıraatleri 

çoğunlukla ikincil bir araç olarak konumlandırmış, farklı okumaların Kur’ân metnine 

getirdiği derin anlamsal zenginliğin ve felsefi derinliğin göz ardı edilmesine yol açmıştır. 

Bu çalışma, kıraat ihtilaflarına yönelik bu geleneksel bakış açısını eleştirel bir 

süzgeçten geçirmektedir. Bildirinin temel tezi, kıraatlerin yalnızca lafzı değil, bizzat 

ayetin “ma‘nâ-yı evvel” (birincil anlam) düzeyini etkileyerek metinde kaçınılmaz bir 

semantik (anlamsal) çoğulluk oluşturduğudur. Bu çoğulluk, sadece fıkıh için değil, aynı 

zamanda dil felsefesi ve ilahi kastın doğası hakkındaki kabuller için de hayati öneme 

sahiptir. Bu makale, kıraat literatüründeki mevcut boşluğu doldurarak alana iki temel 

özgün katkı sağlamayı hedeflemektedir. 

1. Felsefi Odağın Değişimi: Mevcut çalışmaların aksine, biz, kıraatleri bir hüküm 

çıkarma tekniği değil, metnin dilsel ve anlamsal ontolojisini belirleyen bir delil olarak 

ele alıyoruz. Bu durum, ihtilafların sunduğu anlam zenginliğini ( الْمَعْنَ  إِثْ راَءَُۜ  ) ve anlamın 

alanını genişletme ( لََلَةِ  تَ وْسِيعُ  الدَّ ) gibi yeni semantik kategorilerle analiz etmemizi 

sağlamaktadır. 

2. Dil Felsefesine Kur’ân Metninden Doğrudan Katkı: Çalışma, kıraatlerin sunduğu 

farklı gramer yapılarını kullanarak, Batı felsefi dilbiliminde de tartışılan “tek dil 

iddiasının” “ Kur’ân metni üzerinden sorgulanabileceğini kanıtlamaktadır. Bu, Cenabı 

Allah’ın çok yönlü murâdını savunarak, ilahi hitabın dilsel çoğulluğunu temel alan yeni 

bir tefsir yaklaşımının önünü açmaktadır. 



217 

 

Çalışma bu temel tezler doğrultusunda, kıraatlerin anlamsal ve felsefi boyutlarını 

ortaya koymak üzere iki ana bölüm etrafında yapılandırılacaktır. Bu ana bölümlere 

geçmeden önce ilkin çalışmada sıklıkla kullanılacak bazı kavramlar izah edilecek ve 

problem. “Kıraatlerin Semantik Katkısı ve Metodolojik Fonksiyonu” diye 

adlandırdığımız birinci bölümde, kıraat farklılıklarının anlama yaptığı katkı somut 

örneklerle analiz edilecektir. “Kıraat İhtilafları ve Dil Felsefesi Tartışmaları” adlı ikinci 

bölümde, kıraatlerin sunduğu dilsel çoğulculuk, “tek dil iddiasının sorgulanması” ve 

“Mütekellim ve murâd ilişkisi” bağlamlarında incelenecektir. Sonuç bölümünde ise, 

elde edilen bulgular ışığında kıraatlerin Kur’ân’ın “ma‘nâ-yı evvel” alanındaki çoğulcu 

yapıyı nasıl kurduğu özetlenecek ve bu durumun çağdaş tefsir ve hermeneutik 

çalışmalarına getirdiği yeni açılımlar ortaya konacaktır. Bu sistematik ilerleyişle, 

çalışmamız kıraatlerin Kur’ân metninin anlamsal yapısını çözmede anahtar bir felsefi 

araç olduğunu bilim dünyasına sunmayı amaçlamaktadır. 

Kavramsal Çerçeve 

Ma‘nâ-yı Evvel    

Ma‘nâ ( نَ عْ مَ لْ اَ  ) kavramı, Arapçada “demek istemek, kastetmek” anlamlarına gelen any 

(inâyet) kökünden türemiş mîmli masdar veya ism-i mef‘ûl (ma‘nî-ma‘nâ) formunda bir 

terimdir. Kavramın temel anlamı, “denilmek istenen, kastedilen şey”dir. Bu çerçevede, 

Ma‘nâ, lafızların tasvir ettiği, yöneldiği veya anlatmak istediği, dolayısıyla lafızlar 

aracılığıyla anlaşılan fikrî içeriği ifade eder. Kavramın disiplinler arası tanımları, lafız-

mana ilişkisinin merkeze alınmasıyla şekillenmiştir. Örneğin nahiv ilminde kavram, 

lafzın mukabili olarak kullanılır ve “sözle anlatılmak istenen şey” (maksad, medlûl) 

anlamına gelir. Mantık disiplini ise mâna kavramını daha çok bilişsel süreçler açısından 

ele alır. Mantıkçılar tarafından mâna, “vaz‘ yoluyla lafızdan zihne yansıyan tasavvur” 

şeklinde tarif edilir.  Bu tanım, ses veya yazı formundaki lafzın, belirli bir kabule 

dayanarak zihinde uyandırdığı fikri içeriği ve kavramsal imgeyi işaret eder. Ma‘nâ-yı 

evvel ise; bir sözün veya ifadenin ilk ve doğrudan kastedilen içeriğidir. 

İsrâ’ul-Ma‘nâ “ نَاع اماَال اااء اراَث  اإ ا ”  

İsrâ’ kelimesi, “ اءًَۜ رَ ث ْ إِ  يرِ يُ ثَْ  ىرَ ث ْ أَ  ” fiil kökünden türemiştir ve temel anlamı, bir şeyi zengin ve 

bol kılmaktır. Araplar, kişinin malının çoğalması ve insanlara muhtaç olmaktan 

kurtulması durumuna  َالرَّجلُ  ىرَ ث ْ أ  (adam zenginleşti) derler. Bir yerin bereketi veya 

toprağının verimi artması durumunda,  َضُ رْ الَْ  تِِ رَ ث ْ أ  “toprak bereketlendi” denilir. Yine bir 

şeyi zengin kılmak, geliştirmek ve ona değer katmak  َءََۜ الشَّيْ  ىرَ ث ْ أ  “bir şeyi zenginleştirdi” 

tabiri kullanılır.  

Bu durumda “isrâ’ul-ma‘nâ “ الْمَعْنَ  إِثْ راَءَُۜ  ” terkibi, bir fikrin, metnin veya kavramın 

anlamsal derinliğini ve kapsamını artırma eylemini ifade eder. Görüldüğü üzere bu 

kavram başlangıçta “bolluk, zenginlik ve mal çokluğu” anlamına gelirken, modern 

kullanımlarda “bir şeyi güçlendirme, zenginleştirme veya ona değer katma” manasını 

taşır. Edebi, felsefi veya bilimsel bağlamlarda “anlamı zenginleştirme”, mevcut içeriğe 

yeni boyutlar, detaylar veya yorumlar ekleyerek onu daha etkili ve anlaşılır hale 

getirmek demektir. Özellikle İslami ilimlerde, Kur’ân’daki farklı okuyuşların aynı âyete 



218 

 

farklı ama birbiriyle çelişmeyen manalar katması, bu zenginleştirmenin en güçlü 

örneklerinden birini oluşturur. 

Tevsî‘ud-Delâle “ يع ا لََلَة ااتَ و س  الدَّ ” 

Anlambilim açısından, kelimeler iki temel delalet alanına ayrılır. Bunlardan ilki, sabit 

ve standart olan, kelimenin temel sözlük karşılığına odaklanan asli anlamdır. İkincisi ise 

asli anlamın tam tersi olarak standart olmayan, bağlama bağımlı olan ek anlamdır. Bu 

anlamda delaletin genişlemesi (tevsi‘u’d-delâle), kelimenin sözlük anlamına bağlı 

kalmayıp, mübdî’nin kültürel arka planı ve hayal gücü ile mevcut dilsel mirasın ötesine 

geçerek ek anlamlar kazanması sürecidir. Bu süreç, kelimeler arasındaki ilişkilerde sağa 

ve sola doğru genişleyen, edebî ve mecazî bir üretkenlik olarak işler. Öyle ki, bir 

kelimenin kesin delaleti, ancak bir ifade veya bağlam içinde yan yana dizilmesiyle 

netleşir. Örneğin, aslen verme eyleminin aracı olan “el” ( دٌ يَ  ) kelimesinin delaleti 

genişletilerek, “onun bende eli var” ( دٌ يَ  يَّ لَ عَ  هُ لَ  ) ifadesinde görüldüğü gibi, doğrudan maddi 

veya manevi yardım ve lütuf anlamına gelmesi, tevsi‘u’d-delâle’nin somut bir 

uygulamasıdır.  

Yukarıda tanımlamaya çalıştığımız tevsi‘u’d-delâle, yani kelimenin sözlük anlamının 

ötesine geçerek yeni ve zengin manalar kazanması süreci, Kur’ân kıraatlerinde en 

mükemmel ve mucizevi biçimde gerçekleşir. Aslında her kıraat, yeni bir ek anlamdır. 

Bir kelimenin farklı bir harf, hareke veya yapı ile okunması, ayetin anlamını standart 

sözlük anlamının ötesine taşır. Bu yeni okuyuş, diğer kıraatle çelişmeyen, aksine onu 

tamamlayan yepyeni bir ek anlam katar. Lafızları sabit olmasına rağmen Kur’ân, i‘câz 

ve ihtisâr özelliği ile nam salmıştır. Kıraatler sayesinde bu kısıtlı lafızların altına, farklı 

hüküm, hikmet ve manalar sığdırılır. Bu nedenle, “her bir kıraat, bir ayet 

mesabesindedir” denilir. Çünkü tek bir kelimenin iki farklı sahih okunuşu, iki farklı 

ayetin taşıyacağı kadar hüküm ve delalet genişliği sağlar.  

Kıraatlerin Semantik Katkısı ve Metodolojik Fonksiyonu 

Kur’ân kelimelerinin farklı okuyuş biçimini ifade eden kıraatler, sadece fonetik 

farklılıklar veya telaffuz çeşitliliğinden ibaret değildir. Bu farklılıklar, aynı zamanda 

metnin anlamsal zenginliğinin temelini de oluşturur. Bu durum, dilsel bir kusur veya 

ihtilaf kaynağı değil, aksine ilahi metnin sınırlı lafızlar altında sonsuz hikmeti 

barındırma kapasitesini gösteren bir mucize ve belagat zenginliğidir. Kıraatlerin her biri, 

metin çözümlemesinde yeni bir boyut açarak, âyetlerin hüküm ve hikmet dairesini 

genişletir ve anlamın zenginleşmesi ile kök anlamın genişletilmesi gibi semantik 

süreçlerin en üst düzeyde tecelli etmesini sağlar. Bu nedenle, kıraatler, İslami ilimlerde 

lafız-mana ilişkisini kuran temel metodolojik fonksiyonu üstlenir ve her bir okuyuşun, 

bazen müstakil bir âyet hükmünde kabul edilmesine yol açar. 

Anlamın Derinleştirilmesi (İsrâ’ul-Ma‘nâ) “ نَاعَ اال اااء اراَث  اإ ا ” 

Kıraatler genellikle tamamen zıt anlamlar üretmek yerine, aynı kökten gelen ancak 

farklı veçheleri vurgulayan anlamlar sunar. Bu başlıkta, kıraatlerin temel anlamını 

değiştirmeyip, yalnızca anlamın bir veçhesini zenginleştiren ve pekiştiren örnekler 

üzerinde durulacaktır. 



219 

 

 

Fâtiha Sûresi 4. Âyet  

ينِ الدِّ  يَ وْمِ  مَالِكِ   “Hesap ve ceza gününün Mâliki’dir.” Bu âyette geçen “ ِمَالِك” kelimesini 

Âsım, Kisâî, Yakub ve Halef Mushaf’ta yazıldığı şekliyle yani elif harfini sabit kılarak 

okumuşlardır. Diğer kıraat imamları ise kelimedeki elif harfini hazf ederek ( الدِّينِ  يَ وْمِ  مَلِكِ  ) 

şeklinde okumuşlardır.  

Görüldüğü üzere Allah Teâlâ’nın “Din Günü’nün Mâliki” sözü, elifin ispatı veya 

iskâtı şeklinde okunabilmiştir. Her iki kıraatte sahihtir. Elifi ispat ederek okuyanların 

delili şudur: “Mülk kelimesi, Mâlik kelimesinin kapsamına dâhildir. Yani Allah Teâlâ 

dünyada olduğu gibi ahirette de mülkün yegâne sahibidir.  ِالْمُلْكِ  مَالِكَ  اللىّهُمَّ  قُل   ‘De ki: Ey 

mülkün Mâliki olan Allah’ım!...”  âyeti de bu hususu teyit etmektedir.  ِمَلِك “Melik” 

şeklinde elifsiz okumayı tercih edenlerin delili ise şudur: “Melik (kral/hükümdar), Mâlik 

(sahip olandan)’ten daha hususî ve daha övgüye layıktır. Çünkü Mâlik bazen Melik 

olmayabilir, ancak Melik mutlaka Mâlik olmak zorundadır.  

İki kıraat de Allah’ın kıyamet günü üzerindeki mutlak otoritesini ve mülkiyetini ifade 

eder. Melik kıraati, otoriteyi; Mâlik kıraati ise mülkiyeti öne çıkararak otorite ve 

mülkiyet boyutlarını derinleştirir. Kıraatlerin anlamı zenginleştirme yönündeki bu 

anlayış, kelam ve tefsir ilmindeki “ma‘nâ-yı evvel” tartışmalarında çoğunlukla tek bir 

anlamın mutlak önceliğini reddeden bir noktada durur. Bu anlayış, her iki kıraatin de 

aynı anda geçerli, sahih ve kastedilmiş olduğunu kabul eder. Bu durum, ma‘nâ-yı evvel 

tartışmalarındaki, “lafız sadece tek bir manayı taşır ve diğer manalar mecazdır.” 

şeklindeki katı ve daraltmacı yaklaşıma karşı çıkar. Kıraatlerin çokluğu, lafızların ilahi 

muradının tek bir ma‘nâ-yı evvele sıkıştırılamayacağını, aksine ilahi ifadenin birden 

fazla sahih ma‘nâ-yı evveli aynı anda barındırdığını gösterir. 

Cenabı Allah’a ait bu iki sıfatın birbirini tamamlayan iki asli mana olduğunu ifade 

edebiliriz Burada, birinin asıl, diğerinin ise ikincil veya mecazi olduğu yönünde bir 

ayrım yapılamaz. Her ikisi de “Din Günü”ndeki ilahi otoritenin zorunlu ve asli bir 

parçasıdır. Bu durum, ikili bir ma‘nâ-yı evvel veya mütekâmil bir ma‘nâ-yı evvel 

anlayışını destekler. Bu semantik yaklaşım, Kur’ân’ın belagati ve i‘câzı’nı korur. Tek bir 

kıraate öncelik vermek, diğer sahih kıraatin getirdiği anlam zenginliğini ve mucizevi 

boyutu göz ardı etmek anlamına gelir. Dolayısıyla: Bu anlayış, ma‘nâ-yı evvelin tekil 

değil, çoğul ve kapsayıcı olabileceği tezini güçlendirir. Bu, Ehl-i Sünnet ulemasının 

çoğunun kabul ettiği, kıraatlerin çeşitliliğinin teşriî ve semantik zenginlik olarak 

görülmesi prensibine uygun düşer. 

Bakara Sûresi 196. Âyet 

نُسُكٍ  اوَْ  صَدَقَةٍ  اوَْ  صِيَامٍ  مِنْ  فَفِدْيةٌَ  رأَْسِهِ  مِنْ  اذًَى  بِِهِ   اوَْ  يضاً مَرِ  مِنْكُمْ  كَانَ   فَمَنْ   “… Sizden her kim hasta olursa yahut 

başından bir rahatsızlığı varsa, oruç veya sadaka veya kurban olmak üzere fidye gerekir. 

…” Âyette geçen  ٌففَِد يَة kelimesinin bazı müfessirler tarafından  ًَفَفِدْية şeklinde mansub 

okunabileceği kaydedilmiştir. Kelime, mansub okunması durumunda hazfedilmiş bir 

emir fiilin ( ةً يَ دْ فِ  دِ فْ ي ُ لْ ف َ  ) mef‘ûlü konumunda olacaktır.  Yalnız bu okuyuşun şâz bir okuyuş 

olduğunu belirtmiş olalım. 



220 

 

Her iki okuyuş da fidye verilmesi gerektiğini belirtir. Ancak mansub okuyuş, bu 

hükmün bir eylem olarak ifa edilmesi zorunluluğunu dilsel olarak daha güçlü bir şekilde 

vurgulayarak anlamı derinleştirir. Âyetin ma‘nâ-yı evvel’i, dil bilgisel farklılıklar 

sayesinde “fidyenin ödenmesi zorunluluğunu” üç farklı veçheden kesinleştiren 

kapsayıcı bir hüküm olarak belirlenir.  

Merfu okuyuşlar, kesin borç ve bu borcun gerekçesini vurgular. Bu durumda merfû 

okunuşun iki farklı dil bilgisel açıklaması, ma‘nâ-yı evvel’i pekiştirir. Şöyle ki; kelime 

eğer mübtedâ olarak gelirse  ِفِدْيةٌَ  فَ عَليَْه  “o hâlde o kişinin üzerine bir fidye borçtur.” şeklinde 

bir manayı tazammun eder ki bu yorum, fidyenin ödenmesi gereken bir yükümlülük 

olduğunu vurgulayarak, ma‘nâ-yı evvel’in hukuki zorunluluk boyutunu ortaya koyar. 

Haber olarak gelirse  ُفِدْيةٌَ  فاَلْوَاجِب  “o hâlde vacip olan şey fidyedir” manası ortay çıkar. Bu da 

fidyenin, yerine getirilmesi gereken ibadetin özü olduğunu vurgular. Bu iki yorum da 

ayetin temel anlamını farklı açılardan ifade ederek, ma‘nâ-yı evvel’i tamamlar. 

Mansûb okuyuş ise hükmün bir adım ötesini vurgular: Gizli fiil ile yani  ِيةًَ فِدْ  فَ لْيَ فْد  

şeklinde bir okuyuşla mana “o hâlde fidye ödemesini yapsın” şeklinde olacaktır ki bu 

yorum, borcun varlığından ziyade, eylemin derhal yerine getirilmesi zorunluluğunu 

vurgular. Bu, manâ-yı evvel’e uygulama ve icra boyutunu ekler. Sonuç olarak bu dil 

bilgisel yorum çeşitliliği, tıpkı sahih kıraat farklılıkları gibi, ma‘nâ-yı evvel’i tekil 

olmaktan kurtarır. Âyetin ma‘nâ-yı evvel’i, sadece “fidye vardır” demek değil, aynı 

anda şunları içeren bütünleyici bir hükme dönüşür: “Bu bir hukuki borçtur.”, “Bu, vacip 

olanın ta kendisidir.”, “Bu borcun derhal icra edilmesi zorunludur.” Böylece, aynı lafız 

 ,Arap dilinin sağladığı gramer esnekliği sayesinde, hükmün hukuki varlığını ,(فِدْيةٌَ )

niteliğini ve eylemsel zorunluluğunu aynı anda ifade ederek metnin zenginliğini korur. 

Bakara Sûresi, 259. Âyet 

يَ تَسَنَّهْ  لََْ  وَشَُرَابِِكَ  طعََامِكَ  اِلٰى  فاَنْظَرُْ  عَامٍ  مِائةََ  لبَِثَْتَ  بَِلْ  قاَلَ   “Allah ona: ‘Hayır, yüz sene kaldın. Yiyeceğine ve 

içeceğine bak, henüz bozulmamıştır’ dedi.” 

Bu âyette geçen ( يَ تَسَنَّهْ  لََْ  ) kelimesinde kıraat farklılığı vardır. Hamza ve Kisâî, vakıf 

halinde kelimenin sonundaki “hâ”yı ispat ederek; vasıl halinde ise “hâ” harfini 

hazfederek “ يَ تَسَنَّ  لََْ  ” (lem yetesenne) şeklinde okumuşlardır.  Bu okuyuş, “seneler onu 

değiştirmedi”' anlamına gelir. Onlara göre “hâ” harfi vakıf yapılırken son harfin 

harekesini korumak için getirilmiştir. Vasl halinde ise, nûn harfi kendisinden sonraki 

harfe bağlanır ve bu durumda “hâ”ya gerek kalmaz. Böylece, “hâ” harfini eklemeye 

sebep olan neden ortadan kalktığı için bu harfi atmışlardır. Kelimenin aslı “ يَ تَسَنَّ  لََْ  ” (lem 

yetesennâ) idi. Kelimenin başındaki  ( ََْل) cezmedici edatlardandır. Bu nedenle kelimenin 

sonundaki elif-i maksûra düşürülmüş ve kelime “ يَ تَسَنَّ  لََْ  ” haline gelmiştir.  Burada vakıf 

halinde son harfin harekesi belirgin olsun diye kelimenin sonuna bir “hâ” harfi 

getirilmiş ki bunun tecvid ilmindeki karşılığı “sekte hâ”sıdır.  

Ferra ise, “ يَ تَسَنَّهْ  لََْ  ” kelimesinin “ يَ تَ غَيَّّْ  لََْ  ” (değişmedi) anlamına geldiğini söyler ve delil 

olarak “ مَّسْنُونٍ  حَإٍَ  مِنْ  ” (değişmiş çamurdan) ayetini gösterir. Ona göre kelimenin aslı “ يَ تَسَنَّنْ  لََْ  ” 
(lem yetesennen) idi. Üst üste gelen üç nûn harfinin ağır gelmesi nedeniyle sondaki nûn, 



221 

 

yâ harfine çevrildi. Böylece kelime “ َّيَ تَسَن” oldu. Cezm fiile dâhil olduğunda yâ harfi düşer 

ve “ يَ تَسَنَّ  لََْ  ” haline gelir. Sonra vakıfta harfin harekesini korumak için “hâ” harfi eklenir. 

Vasılda ise buna ihtiyaç kalmayacağı için “hâ” harfi düşürülür. Diğer kıraat imamları 

ise “ يَ تَسَنَّهْ  لََْ  ” şeklinde vakıfta olduğu gibi vasılda da hâ harfini sabit tutarak okumuşlardır. 

Zira bu okuyuş, “seneler onun üzerinden geçmedi” anlamına gelir. Onlara göre “hâ” 

harfi, fiilin aslî (lâmu’l-fiil) harflerindendir ve hâ’nin üzerindeki sükûn cezm alametidir. 

Delilleri şudur: Araplar “ ةٌ انَِّ سَ مَ  ” ve “ ةٌ هَ نِ اسِ مَ  ” derler ve küçültülmüş halinde “ ةٌ هَ ي ْ ن َ سُ  ” derler. Bu 

yüzden hâ harfini vasıl halinde sabit tutmuşlardır, çünkü o fiilin kök harfidir.  

Görüldüğü gibi Hamza ve Kisâî, “hâ” harfini vakıf halinde eklenti olarak görür. Bu, 

kelimenin kökünün “s-n-v” ( وَ ن َ سَ  ) olduğunu kabul etmeye dayanır. Geriye kalan kıraat 

imamları ise,  “hâ” harfini, fiilin asli kök harfi olarak görürler. Bu, kelimenin kökünün 

“s-n-h” ( هَ نَ سَ  ) olduğunu kabul etmeye dayanır. Her iki okuyuş da ayetin ana anlamını 

(yiyeceğin bozulmaması) korur, ancak bu mucizenin dilbilimsel kaynağını farklı 

şekillerde yorumlar. Manâ-yı evvel, bu durumda sadece "yiyecek bozulmadı" demekle 

kalmaz; aksine bu iki vurguyu kapsar: Mucize, “hâ”lı okuyuşla yılların yıkıcı etkisinin 

aktif olarak engellenmesi; “hâ”sız okuyuşla da yiyeceğin özünün bozulmaya karşı 

tamamen korunması şeklinde gerçekleşen bütünleşik bir ilahi eylemi gözler önüne 

sermektedir. Böylece, kıraat farkı, ayetin semantik zenginliğini artırır; mucizevi olayın 

sadece sonucunu değil, aynı zamanda ilahi korumanın iki yönlü mekanizmasını da 

ma‘nâ-yı evvel’e dâhil eder. 

Tâhâ Sûresi 63. Âyet 

ذَانِ  اِنْ  قاَلَُٓوا الْمُثَْ لىى يقَتِكُمُ بِِطرَِ  وَيَذْهَبَا بِِسِحْرهِِِاَ ارَْضِكُمْ  مِنْ  يُُْرجَِاكُمْ  انَْ  انِ دَ يرِ يُ  لَسَاحِراَنِ  هى  “Şöyle dediler: “Bu ikisi, muhakkak 

ki, sihirleriyle sizi yurdunuzdan çıkarmak ve sizin örnek yolunuzu ortadan kaldırmak 

isteyen iki sihirbazdırlar sadece.” Bu ayette kıraat farklılığının olduğu kelime grubu  ْاِن 
ذَانِ  لَسَاحِراَنِ  هى  ifadesidir. Bu ifade üzerinde altı farklı okuyuş vardır. Ebu Amr tek başına “  إنَّ 

 şeklinde, ‘yâ’lı okumuştur. Çünkü fâsih Arapçada mansûb ve mecrûr (İnne hâzeynî) ”هَذَينِ 

olanın tesniyesi yâ (ي) iledir. Ancak mecrûr ve mansûb olanın tesniyesini  ُيدََاهُ  بَِيَْ  جَلَسْت  “iki 

elinin arasında oturdum”, veya  َانِ هََِ رْ دِ  تُ يْ طَ عْ أ  “İki dirhem verdim” örneklerinde olduğu gibi 

elif ile yapanlar da vardır. Ancak Benî Hâris bin Ka’b kabilesinin lehçesi olan bu 

kullanım pek yaygın değildir ve Kur’ân kelimeleri için uygulanamaz Ancak Mushaf’taki 

yazıma baktığımızda kelimenin elif ile yani “ انِ ذَ ه إنه  ” şeklinde yazıldığı görülmektedir. 

Bazıları bunu bu lehçeye yormuştur. Muberred ve Kâdî İsmâîl şöyle demiştir: “Bu 

konuda söylenenlerin en güzeli,   إن (inne) edatını   َنعَم (evet) anlamında kullanmaktır. Bu 

durumda takdirî anlam: ‘Evet, bu ikisi sihirbazdır.’ olur. Böylece cümle, mübtedâ ve 

haberden müteşekkil bir isim cümlesi olur.  

İmam Âsım’ın birinci râvîsi Ebu Bekir Şu’be, İmam Nâfi‘, Hamza, Kisâî ve İbn Âmir 

Mushaf'ta yazıldığı, yani “ انِ ذَ ه إنْ  ” şeklinde okumuştur. Delil olarak da bir önceki 

maddede zikredilen hususları kullanmışlardır. Kelimeyi, İmam Âsım’ın ikinci râvîsi 

Hafs b. Süleyman “ انِ رَ احِ سَ لَ  انِ هذَ  إنْ  ” (İn hâzâni le-sâhirân) şeklinde, okumuştur. İlk bakışta 

Hafs’ın okuyuşunun, Ebu Bekir Şu’be ve İmam Nâfi‘nin okuyuşuyla aynı olduğu 



222 

 

anlaşılabilir. Ancak bu okuyuşta “İn” edatı, nefy (olumsuzluk) edatı olarak bilinen “mâ” 

anlamında kullanılmıştır. Yani: “Bu ikisi sihirbaz değildir.” Şeklinde bir kullanım söz 

konusudur. İbn Kesîr kelimeyi,  “ هَذَاْنِّ  إنْ  ” (İn hâzânnî) şeklinde okurken, Ubeyy bin Ka‘b, 

“ انِ رَ احِ سَ  لََ إِ  انٍ ذَ  نْ إِ  ” (İn zânin illâ sâhırâni) şeklinde okumasıdır. Bu okuyuş, İbn Kesîr'in 

kıraatini güçlendirir. İbn Mes ‘ûd’ ise “ انِ رَ احِ سَ  هَذَأنِ  إنَّ  ” (İnne hâzâni sâhirâni) şeklinde, 

“lâm”sız okumuştur.  

Aslında bu kıraatlerin hepsi sihirbazların Mûsa ve Hârûn hakkındaki hükmünü 

nakleder. Ancak İnne hâzeyni (tekit edatı ile) okuyuşu, sihirbazların iddialarının 

kesinlik ve tekit derecesini derinleştirir ve vurguyu artırır. “İn hâzâni” şeklinde 

okunduğunda, dil bilgisi açısından tartışmalı olsa da, anlamın ‘Bu ikisi ancak iki 

sihirbazdır’ şeklinde vurgulu bir olumlama veya olumsuzlama içermesi mümkündür. 

İnne hâzeyni okuyuşunda ise “Muhakkak ki bu ikisi sihirbazdır” şeklinde, vurgulu bir 

tekit anlamı açıkça ortaya çıkar. Bu örnek, dildeki vurgu ve pekiştirme derecesinin farklı 

kıraatlerle nasıl zenginleştiğini gösterir.  

Tâhâ sûresi 63. âyetteki “Bu ikisi sihirbazdır” cümlesinin farklı okunuşları, âyetin 

temel anlamının (manâ-yı evvel) tek bir anlam olmadığını, aksine bütünleyici ve zengin 

bir anlam taşıdığını gösterir. Bu bütünleyici ana anlam, düşmanın hem Hz. Musa ve Hz. 

Harun’u kovmak gibi siyasi amacını vurgular hem de kullandığı sözün karmaşık 

yapısını ortaya çıkarır. Yani manâ-yı evvel, hem “evet, bu ikisi kesin sihirbazdır” diyen 

iddialı anlamı hem de “aslında sadece sihirbazdır” diyen iç çelişkiyi içeren anlamları 

birleştirir. Böylece Kur’ân, düşmanın hem güçlü hem de şüpheli olan sözünü tek bir 

ayette göstererek mucizevi yönünü korur. 

Kök Anlamın Genişletilmesi (Tevsî'u'd-Delâle)  

Bazı kıraatler, kelimenin sadece sözlük kökeninden çıkan değil, Arap dilindeki farklı 

kullanım ve lehçelerden kaynaklanan birincil anlam potansiyelini açığa çıkarır. Bu 

kategori, kıraatlerin farklı fıkhî hükümleri veya alternatif anlam yollarını açarak ayetin 

delaletini (gösterge bilimsel alanını) genişlettiği örnekleri içerir. Bu durumda, kıraatler 

birbirine alternatif olabilen hükümler sunar. 

Bakara Sûresi, 222. Âyet 

اءََۜ  فاَعْتَزلُِوا ىً اذًَ  هُوَ  قُلْ  يضِ الْمَحِ  عَنِ  وَيَسْ  لَُونَكَ   وَيُُِب   يَ لت َّوَّابِِ ا يُُِب   الِىَّ  اِنَّ  الِىُّ  امََركَُمُ  حَيْثُ  مِنْ  فأَْتوُهُنَّ  تَطَهَّرْنَ  فاَِذَا يَطْهُرْنَ  حَتىّ  تَ قْرَبِوُهُنَّ  وَلََ  يضِ الْمَحِ  فِ  النِّسََٓ
رِ  ينَ الْمُتَطَهِّ  “Sana kadınların ay halini sorarlar. De ki: O, bir rahatsızlıktır. Bu sebeple ay 

halinde olan kadınlardan uzak durun. Temizleninceye kadar onlara yaklaşmayın. 

Temizlendikleri vakit, Allah’ın size emrettiği yerden onlara yaklaşın. Şunu iyi bilin ki, 

Allah tevbe edenleri de sever, temizlenenleri de sever.” 

Âyette geçen  َيَطْهُرْن (yethurne) kelimesi, kıraat imamları tarafından farklı okunmuştur. 

Hamza, Kisâî, Halef ve Ebû Bekir Şube, ( َيَطَّهَّرْن) şeklinde ‘Tâ” (ط) ve “Hâ” (ه) harflerini 

şeddeleyerek okurken geri kalan kıraat imamları ( َيَطْهُرْن) şeklinde bu harfleri şeddesiz 

okumuşlardır.  

Fârisî, “ َيَطْهُرْن” şeklinde okuyuşu tercih etmiştir. Çünkü bu, üç harfli ( َطَهُر) kelimesinin 

muzarî formudur ve yine üç harfli olan َطَمِثت (hayız gördü) fiilinin zıddıdır.  Taberî ise 



223 

 

şeddeli okuyuşu tercih etmiştir. Onun konu hakkındaki görüşü şöyledir: “Bu okuyuş, 

‘gusül almaları’ anlamına gelir. Çünkü kan kesildikten sonra, kadın temizlenmedikçe 

erkeğin ona yaklaşmasının haram olduğu konusunda herkesin ittifakı vardır. İhtilaf 

sadece temizliğin ne olduğu konusundadır.”  Zemahşerî, şeddeli okuyuşun anlamının 

“gusül alıncaya kadar”; tahfifli okuyuşun anlamının ise “kanları kesilinceye kadar” 

olduğunu aktarmıştır.  İbn Atıyye ise şöyle demiştir: “Kıraatlerin her ikisiyle de hem su 

ile gusül hem de kanın kesilmesi ve eziyetinin ortadan kalkması kastedilmiş olabilir.” 

İbn Atıyye, Taberî’nin, teşdidli kıraatin, guslü; tahfifli kıraatin ise kanın kesilmesini ifade 

ettiği yönündeki görüşünün zorunlu bir sonuç olmadığını, aynı şekilde, Taberî'nin 

gusülden önce cinsel ilişkinin kerih olmadığı konusunda ihtilaf olmadığı yönündeki 

icmâ iddiasın da tartışmalı olduğunu ifade etmiştir.   

Âyetteki kıraat farklılığı, ma‘nâ-yı evvel tartışmalarına en somut fıkhî katkıyı 

sunmaktadır. Taberî ve Zemahşerî gibi âlimler, teşdidli okuyuşu “gusül”, tahfifli 

okuyuşu ise “kanın kesilmesi” olarak görerek, iki şartın birden ayette bulunduğunu 

iddia etmişlerdir. Bu, ma‘nâ-yı evvel’in çoğulcu bir yapıya sahip olduğu tezini destekler. 

Örnek, kök anlamın genişletilmesi “tevsî‘u’d-delâle” tezi açısından da önem arz 

etmektedir. Bu iki sahih okuyuş, temizlik kavramının kök anlamını tek bir şartla 

sınırlamaz. Aksine kıraat, yasağın kalkması için gerekli olan temizliği hem doğal bir 

durum (kanın kesilmesi) hem de bir eylem (gusül) olarak tanımlayarak hükmün şartlar 

zincirini genişletir. Taberî’nin teşdidli okuyuşu gusül olarak kabul edip, icmâın varlığını 

iddia etmesi, ma’nâ-yı evvel’in bir kıraati mutlak hukuki şart olarak gördüğünü gösterir. 

İbn Atıyye’nin her iki kıraatin de hem kesilmeyi hem de guslü kapsama potansiyeli 

olduğunu savunması ise, ma’nâ-yı evvel’in fıkhî hükümde geniş ve kapsayıcı bir 

esneklik oluşturduğu tezini güçlendirir. Bu farklı okuyuş, ( ر-ه-ط ) “t-h-r” kökünün 

delaletini, sadece durum bildiren bir temizlikten, aynı zamanda fiil gerektiren bir 

temizliğe genişleterek, İslam fıkhında farklı yorumlara alan açan çoğul ve mütekâmil bir 

ma‘nâ-yı evvel tesis eder.  َيَطْهُرْن kıraati, ilişkinin helal olma hükmünü kanın kesilmesi 

anına bağlayarak bir fıkhî hüküm sunar.  َيَطَّهَّرْن kıraati ise ilişkinin helal olması için kanın 

kesilmesi sonrası gusül abdestinin şart olduğunu göstererek delaleti genişletir. 

Mâide Sûresi, 6. Âyet  

الْكَعْبَيِْ  اِلَٰ  وَارَْجُلَكُمْ  سِكُمْ بِِرُؤُ  سَحُواوَامْ  الْمَرَافِقِ  اِلَٰ  وَايَْدِيَكُمْ  وُجُوهَكُمْ  فاَغْسِلُوا الصَّلىوةِ  اِلَٰ  قُمْتُمْ  اذَِا اىمَنَُٓوا ينَ الَّذِ  ايَ  هَا يَََٓ   “Ey iman edenler! 

Namaz kılmaya kalktığınız zaman yüzlerinizi, dirseklerinize kadar ellerinizi yıkayın; 

başlarınızı mesh edip, topuklara kadar ayaklarınızı da (yıkayın).” 

Âyette geçen  ْوَارَْجُلَكُم kelimesinde iki farklı kıraat vardır. İbn Kesîr, Ebû Amr, Hamza ve 

Ebû Bekir Şu‘be kelimeyi “ ْوَأَرْجُلِكُم” (ve ercüliküm) şeklinde mecrûr okumuştur. Geri kalan 

kıraat imamları ise “  ْوَأرَْجُلَكُم” (ve ercüleküm) şeklinde mansub okumuşlardır.  

İbn Hâleveyh (ö. 370/980),  “kelimenin mansub okunması tercih edilen okuyuştur” 

der. O, bu tercihin gerekçesi olarak şunları kaydetmiştir: “Sınırlandırılmış olanın, yine 

sınırlandırılmış olanla gelmesi daha evladır. Zira Allah, mesh etmeyi emrettiği hiçbir 

organı sınırlandırmamıştır. Sınırlandırdığı her organ ise yıkanmıştır. Örneğin  ْالْمَرافِقِ  إِلَٰ  أيَْدِيَكُم  

ve  ْالْكَعْبَيِْ  إِلَٰ  أرَْجُلَكُم  kısımlarında yıkama söz konusu olduğu için bu uzuvlarda bir sınırlama 



224 

 

söz konusudur. Kelimeyi mecrûr okuyanların delili ise şudur: ‘Allah Teâlâ Kur’ân’ı 

ayakların mesh edilmesi emriyle indirmiştir; ancak daha sonra Peygamberin 

uygulaması yıkamaya dönmüştür.’ Şa’bî ve Hasan-ı Basrî de bu kanaattedir.  ْوَأَرْجُلِكُم (kesre 

ile) okuyana mesh etmek farz olur. Kim ki,  ِكُمْ وَأرَْجُل  kelimesinin kesre ile okunmasını, 

‘yakınındaki kelimeye uygunluk olsun diye yapılmış bir atfediliştir’ şeklinde 

değerlendirirse bu yanlıştır. Çünkü komşuluk nedeniyle kesre verme, Kur’ân’da 

kullanılmayan bir uygulamadır. Bu ancak zorunluluk nedeniyle şiirde kullanılabilir.  

Bununla birlikte Araplar yıkamaya da mesh adını verirler. İşte fakihler ve nahivciler bu 

okuyuşun tevili konusunda ihtilaf ettiler.”  

Kıraat farklılığının olduğu bu örnek, abdest alırken ayakların yıkanması mı yoksa 

mesh edilmesi mi gerektiği konusunda fıkhî ayrışmanın tahakkuk ettiği bir örnektir. 

Hareke değişikliği ile ortaya çıkan bu farklılık ma‘nâ-yı evvel yani Allah’ın ayetteki asıl 

maksadının tek bir emir olmadığını, her iki emri de kapsadığını gösterir Zira iki kıraatte 

sahihtir. Nasb okuyuş ayakları, eller gibi yıkanması gereken organlara bağlar. Bu, 

temizliğin en ideal, en kapsamlı ve temel şeklidir. Kesralı okuyuş ise ayakları, baş gibi 

mesh edilmesi gereken organlara bağlar. Bu, temizliğin kolaylık sağlayan veya alternatif 

şeklidir. Bu durumda ma’nâ-yı evvel, “Ayaklarınızı temizleyin” emrini verirken, bu 

temizliğin hem ideal standardını hem de izin verilen diğer şeklini tek bir cümle içine 

sığdırıyor demektir. Meseleye tevsî‘u’d-delâle vechesinden bakılacak olursa, kıraatlerin 

bu iki farklı eyleme yol açması, ayetin hukuki delaletini genişletir. Ayetteki temizlik 

kavramı, sadece yıkamak gibi tek bir zorunlu eylemle sınırlı kalmaz. Ayetin anlamı, hem 

mutlak yıkama hem de mesh etme izni hükümlerini içerecek şekilde genişler. Böylece, 

metin aynı anda birden fazla yasal uygulamayı meşru kılarak, Kur’ân’ın hükümlerinin 

tekil değil, çoğul ve esnek bir yapıya sahip olduğunu kanıtlar. Bu, kıraatlerin Kur’ân’ın 

hukuki zenginliğini nasıl genişlettiğinin en çarpıcı örneğidir. 

Nisâ Sûresi 43. Âyet 

اءََۜ  لىمَسْتُمُ  اوَْ  مُوا مََٓاءًَۜ  تََِدُوا فَ لَمْ  النِّسََٓ طيَِّباً  يداً صَعِ  فَ تَ يَمَّ  “… yahut kadınlara dokunup da (bu durumlarda) su 

bulamamışsanız o zaman temiz toprakla teyemmüm edin. …” 

Bu âyette geçen  ُلىمَسْتُم kelimesinde de kıraat farklılığı mevcuttur. Hamza, Kisâî ve 

Halef, kelimeyi  ُلَمَسْتُم şeklinde lâm harfini uzatmadan okumuşlardır. Geri kalan kıraat 

imamları ise  ُلىمَسْتُم şeklinde lâm harfini uzatarak okumuşlardır. Medli okuyuşta mana: 

“Kadınların tenine kendi teninizle temas ettiyseniz” veya “onlarla cinsel ilişkiye 

girdiyseniz” şeklinde olmaktadır. Bir görüşe göre medsiz okuyuş cinsel ilişki dışındaki 

dokunmayı; medli okuyuş ise cinsel ilişkiyi ifade eder. Beyzâvî, “medsiz okuyuşla üstü 

kapalı olarak cinsel ilişkinin kastedilmiş olması medli okuyuşa göre daha azdır” 

demiştir.  

Bu ayet, teyemmüm hükümlerini açıklarken, abdesti bozan durumlardan biri olan 

kadınlara dokunmayı ifade eder. Medli okuyuşta kelime Müfâ‘ale (مفاعلة) kalıbındadır. Bu 

kalıp, genellikle karşılıklı, yoğun ve cinsel teması ifade eder. Bu şekilde okuyuş, abdestin 

bozulması için cinsel ilişki veya cinsel kastla olan yoğun temasın şart olduğunu savunan 

görüşe dayanak olur. Medsiz okuyuşta ise kelime, sülasi mücerred ( َلَمَس) kalıbıyla 

gelmektedir. Bu kalıp, basit, yüzeysel ve el ile olan basit dokunmayı ifade eder. Bu 



225 

 

şekilde okuyuş abdestin bozulması için cinsel kast olmasa dahi kadın tenine basitçe 

dokunmanın yeterli olduğunu savunan görüşe (Şâfiî mezhebi gibi) dayanak olur. Bu 

kıraat farkı, “l-m-s” kökünün hukuki delaletini kesin bir şekilde genişletir. Zira kökün 

basit anlamı fiziksel temastır. Kıraat farklılığı, bu basit temasın hukuki tanımını ve 

sonuçlarını basit dokunmadan çıkarıp cinsel ilişki (Lâmastum) seviyesine taşır. Bunun 

yanında basit dokunmanın (lemestüm) bile abdesti bozma potansiyelini korur. Bu 

durumda ma’nâ-yı evvel, “dokunma” eylemini tek bir hukuki hükümle (sadece cinsel 

ilişki veya sadece basit dokunma) sınırlamaz; aksine, hem basit tensel temasın 

potansiyelini hem de cinsel ilişkinin kesinliğini kapsayan çoğul bir hukuki şartlar 

manzumesini ifade ederek kök anlamın hukuki kapsamını genişletir. 

Tahrîm Sûresi 4. Âyet 

يٌّ ظَهِ  ذىلِكَ  بَِ عْدَ  وَالْمَلىَٓئِكَةُ  يَ الْمُؤْمِنِ   حُ وَصَالِ  يلُ وَجِبِْ  مَوْلىيهُ  هُوَ  الِىَّ  فاَِنَّ  عَلَيْهِ  تَظَاَهَرَا وَاِنْ  قُ لُوبُِكُمَا صَغَتْ  فَ قَدْ  الِىِّ  اِلَٰ  تَ تُوبِآََٰ  اِنْ   “Eğer ikiniz de 

Allah’a tevbe ederseniz, (yerinde olur). Çünkü kalpleriniz sapmıştı. Ve eğer 

Peygamber’e karşı birbirinize arka çıkarsanız bilesiniz ki onun dostu ve yardımcısı 

Allah, Cebrail ve müminlerin iyileridir. Bunların ardından melekler de (ona) 

yardımcıdır.” 

Bu âyette geçen  ْصَغَت kelimesini Ali b. Ebî Tâlib, A’meş ve İbn Mes‘ûd  ْزاَغَت şeklinde 

okumuştur.  Bu okuyuşun sahih kıraatlerden kabul edilmediğini belirtmiş olalım. Ancak 

konumuzla alakalı güzel bir örnek olduğu için burada zikretmekte fayda mülahaza 

edilmiştir. 

Bu ayet, Hz. Peygamber’in eşlerini uyarma bağlamında kalplerinin durumundan 

bahseder.  Kalpleriniz gerçekten kaydı/meyletti.” Bu ayetteki“  قُ لُوبُِكُمَا صَغَتْ  فَ قَدْ 

“kayma/sapma” anlamına gelen fiilin okunuşu ihtilaflıdır. “ ْصَغَت” şeklindeki okuyuş, 

çoğunluğun okuyuşudur. Kelimenin kök harfleri ( و-غ-ص ), “Meyletmek, eğilmek, hafifçe 

yön değiştirmek” anlamına gelmektedir. Bu okuyuş, kalbin hafif bir eğilim gösterdiğini, 

henüz kesin bir sapmaya ulaşmadığını ancak uyarı gerektiren bir meyil içinde olduğunu 

ifade eder. “ ْزاَغَت” (Zâğat) okuyuşu da “sapmak, eğrilmek, doğruluktan ayrılmak” 

anlamına gelir ancak kalbin daha kesin ve güçlü bir sapma gösterdiğini ifade eder. Bu 

kıraat farklılığı, “kalbin doğruluktan ayrılması” gibi merkezi bir ahlaki kavramın 

delaletini genişletir. Bu durumda ma‘nâ-yı evvel, Allah’ın ahlaki uyarısının kapsamını 

genişletir. Uyarının nedeni sadece kesin sapma (Zâğat) değildir. Aynı zamanda hafif bir 

eğilim veya meyil (Sağat) bile ilahi bir uyarıyı gerektirecek kadar ciddi kabul edilir. 

Kelimenin bu yapısal farklılığı, ahlaki sorumluluğun başladığı sınırın genişlediğini 

gösterir. Ayet, kalbin durumunu sadece nihai sapmayla sınırlamaz, bu sapmaya yol 

açabilecek ilk meyil ve eğilimleri de delalet kapsamına alarak, psikolojik/ahlaki 

korunma hükmünü güçlendirir. 

Kıraat İhtilafları ve Dilbilimsel Tartışmalar  

Bu başlıkta kıraat farklılıklarının basit bir telaffuz meselesi olmaktan çıkıp, dilin 

doğası, ilahi hitabın çok katmanlılığı ve anlamın oluşumu hakkındaki felsefi tartışmalara 

nasıl katkıda bulunduğunu gösteren teorik açıklamalar ve örneklere yer verilecektir. 

Kıraat ihtilafları, Kur’ân metninin tek ve nihai bir anlam yerine, farklı dilsel imkânlarla 



226 

 

çoklu anlamlar barındırma potansiyelini gündeme getirerek dilin ve ilahi hitabın doğası 

hakkında felsefi sorular ortaya koyar. 

Tek Dil İddiasının Sorgulanması 

Kıraatler, Kur’ân’ın nazil olduğu dönemde Arap dilinin standart bir yapıda değil, 

birçok meşru lehçeden müteşekkil olduğunu gösterir. Dil felsefesi açısından 

bakıldığında kıraatlerin, metnin tek ve mutlak anlamı yerine, tüm potansiyel meşru 

anlamları kapsayan bir alana sahip olduğu ifade edilebilir. 

Birçok dil felsefesi ve geleneksel tefsir yaklaşımı, bir kelimenin, bir metnin ve hatta 

Kur’ân’ın nihai ve tek bir doğru anlamı olduğunu yani Murâd-ı İlâhî’nin tekliğini kabul 

etmektedir. Kıraat farklılıkları ise bu tekil anlama giden yolda bir zenginlikten ibaret 

sayılır. Hâlbuki kıraat ihtilafları, aynı anda meşru ve ilahi olan farklı lafızların varlığını 

gösterir. Bu durum, dilsel formun tekliğini sorgulatır. Eğer metin, Kureyş lisanı gibi tek 

bir dil üzerine değil de, Kur’ân’ın inzal edildiği yedi harf üzerine kurulduysa, dilin 

kendisi zaten çoğuldur. Bu çoğulluk, anlamın da tekil bir noktaya sabitlenemeyeceğini 

gösterir. Metin, tek bir dilsel zarf içinde gelmek yerine, farklı zarflarla gelerek mutlak 

anlamın tekliğini değil, metnin dilsel imkânlarının çoğulluğunu kanıtlar. Bu, metnin 

hem dilin bütün lehçelerini ve gramer imkânlarını koruduğunu hem de anlamı tek bir 

kalıba hapsetmediğini gösterir. 

İ‘râba dayalı kıraat farklılıkları, bir fiilin fail ve mef'ûl açısından nasıl değişikliğe 

uğradığını ve bunun anlam üzerindeki köklü etkisini gözler önüne serer. Dilbilimsel 

olarak tek bir nahiv kuralının mutlakiyetini savunan yaklaşımların aksine, sahih 

kıraatler, Arap dilinin yapısında birden fazla fasih gramer olasılığının eş zamanlı 

varlığını meşrulaştırır. Buna verilebilecek en güzel örnek, En‘âm sûresi 137. âyettir. 

لِكَ وَ  اؤُ  اوَْلََدِهِمْ  قَ تْلَ  الْمُشْركِِيَ  مِنَ  يٍّ لِكَثَِ  زيََّنَ  كَذى اءََۜ  وَلَوْ  ينَ هُمْ دِ  عَلَيْهِمْ  وَليَِ لْبِسُوا لِيُّدُْوهُمْ  هُمْ شُُركَََٓ يَ فْتََوُنَ  وَمَا فَذَرْهُمْ  فَ عَلُوهُ  مَا الِىُّ  شََُٓ  “Bunun gibi 

ortakları, müşriklerden çoğuna çocuklarını (kızlarını) öldürmeyi hoş gösterdi ki, hem 

kendilerini mahvetsinler hem de dinlerini karıştırıp bozsunlar! Allah dileseydi bunu 

yapamazlardı. Öyle ise onları uydurdukları ile baş başa bırak!” 

Bu âyette iki farklı sahih okuyuş vardır.  İbn Âmir haricinde hemen hemen bütün 

kıraat imamları âyeti, Mushaf’ta yazıldığı şekilde yani  ْشُُركََاؤُهُم kelimesini  َزيََّن fiilinin fâili 

olarak;  َقَ تْل kelimesini mef’ûl,  ْأوَْلََدِهِم kelimesini de mef‘ûl olan  َقتَ ل kelimesine izafe ederek 

okumuşlardır. İbn Âmir ise,  نَ زَيه  fiilini, fâilinin belirtilmediği meçhul bir fiil gibi kabul 

ederek,  َزيُِّن şeklinde;  ُقَ تْل kelimesini merfu okuyarak fâil makamında ve  ْأوَْلََدَهُم kelimesini de 

 kelimesinin mef‘ûlü yaparak nasb ile okumuştur.  İbn Âmir’in okuyuşuna göre âyetin قَ تْلُ 

yazımsal durumu ve manası şöyle olmaktadır.  َلِك شُُركََائهِِمْ  اوَْلََدَهُمْ  قَ تْلُ  الْمُشْركِِيَ  مِنَ  لِكَثَِيٍّ  زيُِّنَ  وكََذى  “İşte 

böylece, müşriklerin birçoğuna, ortaklarının çocuklarını öldürmesi güzel gösterildi.” 

Burada, aynı ayetin iki sahih kıraatinde i'râb'ın nasıl kökten bir anlam değişikliğine 

yol açtığı görülmektedir. Cumhurun okuyuşunda “Şürekâ”,  َزيََّن fiilin fâili’dir. Müşriklere 

evlatlarını öldürmeyi güzel gösteren bunlardır. Yani fiil, şeytani ayartmaya isnat edilir. 

İbn Âmir kıraatinde ise “Şürekâ” kelimesi, fiilin nesnesidir. Bu durumda mana 



227 

 

müşrikler, ortaklarının (çocuklar kurban olarak putlara adanmış olması cihetiyle) 

çocuklarını öldürdü. Yani fiil, doğrudan müşriklere isnat edildi.  

Burada görüldüğü üzere kıraatleri tek bir kurala uydurma çabası, özellikle İbn Âmir 

kıraatindeki “mef'ûlün fâilden önce gelmesi” gibi istisnai durumlar nedeniyle zorlaşır. 

Bu örnek, tek dil iddiasının, Mütekellim’in muradı ile ortaya çıkan i‘râb zenginliği 

karşısında yetersiz kaldığını göstermektedir. Her iki okuyuşun da Mushaf ve rivayet ile 

desteklenmesi, bu okuyuşların doğru olduğunu ispatlamaktadır. 

Mütekellim (Allah) ve Murâd İlişkisi 

Bir kelimenin farklı kıraatlerle okunması, Mütekellim’in, kelimenin sadece birincil 

anlamını değil, aynı anda tüm meşru birincil anlam potansiyellerini de kastetme 

ihtimalini gösterir. Bu, insan dilindeki anlam sınırlarının ötesine geçen bir semantik 

alandır. Burada cevabı aranması gereken soru şudur: Mütekellim’in muradı tek midir? 

Yoksa bu muradın da farklı veçheleri var mıdır? Klasik kelâm ve usûl-i fıkıh, Allah’ın 

her zaman tek bir muradı olduğunu ve kıraatlerin bu tek muradı açığa çıkaran farklı 

vezinler olduğunu savunur. Bu görüşe göre, birden fazla hüküm veya anlam varsa, bu 

hükümlerden sadece biri asıl murâdtır, diğerleri neshedilmiş veya mecazdır. Modern 

felsefi yaklaşım ise kıraatlerin, Mütekellim’in çoklu muradının veya çok veçheli bir 

muradının olduğunu savunur. Yani Allah, aynı anda metin aracılığıyla birden fazla 

meşru anlama veya fıkhî hükme izin vermiş ve onları kastetmiştir. Bu, ilahi iradenin ve 

kudretin, dilsel formların farklılıkları üzerinden anlamın çoğulluğunu oluşturma 

yeteneğini gösterir. Bu nedenle kıraatler, Kur’ân’ın anlamının sadece lâfızda gizli olanı 

açığa çıkarmadığını, aynı zamanda farklı lâfızlar üreterek anlamın alanını genişlettiğini 

gösterir. Mütekellim, tek bir niyet yerine, farklı lafızlar aracılığıyla birbirini tamamlayan 

veya alternatif olan kasıtları aynı anda yaratmıştır. Burada yine Bakara sûresi 259. âyeti 

örnek olarak verebiliriz. Ancak burada kıraat farklılığı oluşturan başka bir kelime 

üzerinde analizimizi sürdüreceğimizi ifade edelim. 

لََْماً  نَكْسُوهَا ثُمََّّ  نُ نْشِزُهَا كَيْفََ   الْعِظَاَمِ  اِلَٰ  وَانْظَرُْ   “… Şimdi sen kemiklere bak, onları nasıl düzenliyor, sonra 

ona nasıl et giydiriyoruz, dedi.” 

Bu âyette merkeze aldığımız, kıraat farklılığı olan kelime  ُنُ نْشِز kelimesidir. İbn Kesîr, 

Nâfi‘ ve Ebû Amr, kelimeyi نُ نْشِرُهَا (Nunşiruha) şeklinde, birinci nûn (ن) harfini damme ile 

ve zây (ز) harfinin yerine râ (ر) harfini getirerek okumuşlardır. Âsım, İbn Âmir, Hamza 

ve Kisâî ise Mushafta yazıldığı gibi  نُ نْشِزُهَا (Nunşizuhâ) şeklinde, zây (ز) harfiyle 

okumuşlardır.  Ayet, Allah’ın kudretine şahit olan bir kişiden bahsederken, Allah’ın 

kemikleri nasıl dirilteceğini gösterdiği sahneyi anlatır. 

 kıraati, şimdiki/geniş zaman fiilinin kullanılarak “...Kemiklere bak ki, onları nasıl نُ نْشِزُهَا

canlandırıyoruz, yerine oturtuyoruz, hareket ettiriyoruz, neşrediyoruz...” gibi 

manaların elde edilmesini sağlayan bir okuyuştur. Burada  ِزُهَانُ نْش  fiili, Allah’ın bu 

kemikleri tekrar diriltme veya birleştirme eylemini vurgular. Hamza ve kisâî’nin kıraati 

olan نُ نْشِرُهَا okuyuşunda ise “...kemiklere bak ki, onları nasıl yayıyoruz, dağıtıyoruz.” 

şeklinde manalar ortaya çıkmaktadır. Burada  ِرُهَانُ نْش  fiili, Allah’ın bu kemikleri dağıtma ve 

yayma eylemini vurgular. 



228 

 

Bu iki farklı kıraat, aynı varlığı (kemikleri) tanımlarken, Mütekellim’in Murâdı’nın 

tek bir eylemle sınırlı olmadığını, aksine iki aşamalı bir süreci aynı anda murâd ettiğini 

gösterir. نُ نْشِزُهَا kıraati ilahi kudretin birleştirme ve hayat verme (tekrar diriliş aşaması) 

boyutunu vurgular. Bu kıraat ve buna dayalı anlam, âyetin temel amacı olan Allah’ın 

diriltme gücünü göstermeyi murâd eder. نُ نْشِرُهَا kıraati ise ise kudretin dağıtma ve yayma 

boyutunu (ölüm ve çürüme aşaması) vurgular. Bu anlam ve kıraat, Allah’ın hayat ve 

ölüm üzerindeki mutlak hâkimiyetini ve yaratma sürecinin bütününü murâd eder. 

Sonuç olarak, Mütekellim, tek bir lafız yerine bu iki farklı lafzı kullanarak, hem ölüm 

hem de hayat aşamalarını birlikte kapsayan bütüncül bir yaratma eylemini murâd 

etmiştir. Bu durum, klasik tefsir ve usûlün savunduğu tek murâd görüşünün ötesine 

geçen çok yönlü murâd anlayışını teyit etmektedir. 

Sonuç 

Bu çalışma, Kur’ân kıraat ihtilaflarına yönelik yüzlerce yıldır süren geleneksel bakışı 

dönüştürerek, bu farklılıkların sadece bir tercih ve cem‘ sorunu olmadığını, aksine 

Kur’ân metninin anlamsal ontolojisine dair temel felsefi deliller sunduğunu 

kanıtlamıştır. Çalışmanın ana çıktısı, kıraatlerin ma‘nâ-yı evvel düzeyinde semantik 

çoğulluk oluşturduğu bulgusudur. Bu tespit, sunulan dilbilimsel ve fıkhî örneklerle 

güçlü bir şekilde doğrulanmıştır. Ulaşılan temel sonuçlar, Kur’ân metninin dilbilimsel 

ve teolojik kavranışını yeniden çerçevelemektedir. 

Kıraatler, aynı anda meşru olan farklı fiil kipleri, i’râb ve gramer yapıları sunarak tek 

dil iddiasını temelden sarsmaktadır. Bu durum, Allah’ın hitabının tek dilbilgisel kurala 

bağlı kalmadığını, bilakis Arap dilinin tüm zenginliğini ve lehçeler arası esnekliğini 

kullandığını göstermektedir. Kur’ân, kendi formunda bir dilsel çoğulculuk manifestosu 

olarak tezahür etmektedir. 

Kıraatler, Mütekellim’in kasdının tek bir sabit nokta değil; hem birbirini destekleyen 

hem de birbirine alternatif olan anlamları veya hükümleri aynı anda kapsadığını 

göstermiştir. Bu, ilahi iradenin, dilsel formların farklılığı üzerinden anlamsal çoğulluğu 

murâd etme gücünü ve hikmetini ortaya koymaktadır. Anlam, bu çok veçheli murâd 

sayesinde donuk bir emir olmaktan çıkıp, zengin bir yorumsal alan haline gelmektedir. 

Kıraatlerin oluşturduğu bu çoğulluk, tefsir metodolojisinde tercih eğilimini ciddi 

şekilde sorgulamaktadır. Felsefi olarak, iki meşru kıraatten birini sırf zahiri çelişki 

nedeniyle devre dışı bırakmak, ilahi murâd’ın kapsamını daraltmak anlamına gelir. 

Dolayısıyla, tefsirde cem' metodunun felsefi bir zorunluluk olduğu; her meşru kıraatin 

farklı bir duruma, anlama veya boyuta işaret ettiği kabul edilmelidir. 

Nihayetinde, kıraat ihtilafları sadece İslami ilimlerin teknik bir meselesi değil, aynı 

zamanda Kur’ân’ın mucizevi yönünü dil felsefesi ve semantik açıdan temellendiren 

güçlü bir kanıttır. Bu çoğulculuk, metni durağan bir yasa kitabı olmaktan çıkarıp, her 

döneme ve her anlayışa hitap eden dinamik ve yaşayan bir hitap kılmaktadır. 

Gelecekteki araştırmalar, kıraat farklılıklarının modern hermeneutik ve yapısalcılık 

teorileriyle karşılaştırılarak, Kur’ân metninin yapısındaki esnekliğin evrensel anlam 

teorilerine nasıl katkıda bulunabileceği üzerine yoğunlaşmalıdır. Kıraat ilmi, artık 

sadece tefsir tarihinin bir konusu değil, çağdaş İslam felsefesi ve semantik çalışmalar için 



229 

 

vazgeçilmez bir referans noktasıdır. Kıraat ilminin, Kur’ân’ın birincil anlamını 

zenginleştirme ve Arap dilinin semantik derinliğini açığa çıkarma konusundaki 

metodolojik rolü üzerinde daha fazla durulmalı, bu alanda çalışan akademisyenlerin, 

kıraat ihtilaflarını sadece tefsir değil, aynı zamanda dilsel bir mucize perspektifinden 

incelemeleri gerekir. 

 

Kaynakça 

Abdullatif el-Hatîb. Mu’cemü’l-kırâât. Dımaşk: Dâru Sa’diddîn li’t-Tabâati ve’n-Neşri 

ve’t-Tevzî’, 2000. 

Ahmed Muhtâr Abdülhamîd Ömer. Mu’cemü’l-luğati’l-Arabiyyeti’l-mu’âsıra. Beyrut: 

Âlemü’l-Kütüb, 2008. 

Dânî, Ebû Amr Osmân b. Said. et-Teysîr fi’l-kırâ’âti’s-seb’i. thk. Otto Trezel. Beyrut: 

Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, 1984. 

Dimyâtî, Ahmed b. Muhammed Abdulganî. İthâfu fudalâ’i’l-beşer fi’l-kırâ’âti’l-erba’ati 

’aşer. thk. Enes Mihre. Lübnan: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 3. Basım., 2006. 

Ebû Hayyân, Muhammed b. Yûsuf b. Ali b. Yûsuf b. Hayyân Esîru’d-Dîn el-Endelûsî. 

el-Bahru’l-muhît fi’t-tefsîr. thk. Sıdkı Muhammed Cemil el-’Atâr. 10 Cilt. Beyrut: 

Daru’l-Fikr, 2000. 

Ebû Şâme, Abdurrahman b. İsmaîl b. İbrâhîm el-Makdisî. İbrâzü’l-me’ânî min hirzi’l-

emânî. thk. Muhammed Seyyid Osman. Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-’İlmiyye, 1434. 

Ezherî, Muhammed b. Ahmed. Meʿâni’l-kırâʾât li’l-Ezherî. Suud-i Arabistan: Merkezü’l-

buhûs fî külliyyeti âdâb, 1991. 

Fahrüddîn er-Râzî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer b. Hüseyn. Mefâtîhu’l-ğayb. 

Beyrut: Daru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1999. 

İbn Adil. el-Lübâb fî ’ulûmi’l-kitâb. thk. Ahmed Abdülmevcûd - Ali Muhammed 

Muavvid. Beyrut/Lübnan: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1998. 

İbn Hâleveyh, Ebû Abdillâh el-Hüseyn b. Ahmed. İ’râbu’l-kırâ’âti’s-seb’i ve ileluhâ. thk. 

Abdurrahman el-Useymin. Kahire: Mektebetu’l-Hâncî, ts. 

İbn Mücâhid, Ebû Bekr Ahmed b. Mûsâ b. el-Abbâs et-Temîmî. Kitâbü’s-seb‘a fi’l-kırâ’ât. 

thk. Şevkî Dayf. Mısır: Dâru’l-Me’ârif, 1972. 

İbn Zencele, Abdurrahman b. Muhammed Ebû Zer’â. Huccetu’l-kırâât. thk. Sa’îd el-

Afğânî. Beyrut: Dâru’r-Risâle, 1997. 

İbnü’l-Cezerî, Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî 

b. Yûsuf. en-Neşr fi’l-kırââti’l-aşr. thk. Ali Muhammed ed-Dabbâ’. Beyrut: 

Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, ts. 

Kâsım, Muhammed Ahmed - Deyb, Muyyiddîn. Ulûmu’l-Belâgâ (el-Bedî’ ve’l-beyân 

ve’l-meânî). Trablus/Lübnan: el-Müessesetü’l-hedîsetü li’l-kitâb, 2003. 



230 

 

Neşşâr, Ömer b. Kâsım. el-Büdûrü’z-zâhira fi’l-kırâ’âti’l-’aşri’l-mütevâtire. thk. Ahmed 

Îsâ Mi’serâvî’. Kuveyt: Dâru’n-Nevâdir, 2011. 

Nîsâbûrî, Ahmed b. Hüseyin İbn Mihrân. el-Mebsût fi’l-kıraati’l-’Aşr. thk. Sebî’ Hamza 

Hâkimî. Dımaşk: Mecmau’l-Lügati’l-Arabiyye, 1981. 

Nüveyrî, Ebü’l-Kasım Muhammed b. Muhammed. Şerhu tayyibeti’n-neşr fi’l-kırââti’l-

aşr. thk. Mecdî Muhammed Surûr. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 2003. 

Seyyid Rizkuttavîl. Medhal fi ’Ulûmi’l-Kırâât. Mekke: el-Mektebetü’l-Feysale, 1985. 

Şensoy, Sedat. “Mâna”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 27/555-557. Ankara: 

TDV Yayınları, 2003. 

Taberî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr. Câmi’u’l-beyân ’an te’vîli âyi’l-Kur’ân. thk. 

Mahmud Muhammed Şâkir. Mekke: Dâru’t-Terbiyyeti ve’t-Turâs, ts. 

Zemahşeri, Ebu’l-Kâsım Muhammed b. Ömer b. Ahmed. Tefsîrü’l-keşşâf. thk. 

Muhammed Mursî Âmir. Kahire: Daru’I-Mushaf, 1977. 



231 

 

HIRİSTİYAN SİNEMASINDA KEFARET TEMASI VE 

KURTULUŞ ANLATISI 

Yasin ÖNER 

Millî Eğitim Bakanlığı  

 

 

Giriş 

Hıristiyanlık düşüncesinde kefaret, insanın Tanrı karşısındaki günahkâr konumunun 

telafisini ve ilahi adaletin yeniden tesisini ifade eden temel bir öğreti olarak kabul edilir. 

Asli günah doktriniyle birlikte şekillenen bu kavram, Tanrı ile insan arasındaki 

kopukluğun Mesih’in çarmıhta ölümüyle onarıldığına dair inanç üzerine temellenir. Bu 

bağlamda kefaret, Tanrı’nın sevgisinin insanlık için kurban ediliş biçiminde 

somutlaşmasıdır.  Tarihsel süreçte Aziz Anselmus’un “tatmin teorisi”, Abelard’ın “sevgi 

teorisi” ve Luther’in “imanla aklanma öğretisi”, bu kavramın farklı teolojik yorumlarını 

ortaya koymuş ve kefaret, Hıristiyan düşüncesinin merkezinde yer alan kurtuluş 

doktrininin en güçlü tezahürlerinden biri haline gelmiştir.  

Sinemanın ortaya çıkışıyla birlikte kefaret öğretisi görsel-işitsel bir kanal aracılığıyla 

yeniden inşa edilmiş ve teolojik bir söylem olarak sinema estetiği içinde görünür hale 

gelmiştir. Bu doğrultuda sinema, kutsal metinlerin dogmatik çerçevesini dramatik 

anlatı, karakter dönüşümü ve sembolik imgelemler üzerinden yeniden yorumlamanın 

güçlü bir aracı olmuştur.  Özellikle Hıristiyan sinemasında acı, fedakârlık, suçluluk ve 

yeniden doğuş temaları, kefaretin ritüel ve duygusal boyutlarını görünür kılmıştır. 

İsa’nın çarmıhı, günahkârın arınma süreci, Tanrı’nın sessizliği ve kurtuluşun görsel 

temsili, sinemanın etik ve estetik dengesinde sıklıkla başvurulan motiflerdendir. Böylece 

sinema, teolojik bir öğretiyi anlatmakla birlikte onu modern insanın ahlaki, psikolojik ve 

kültürel dünyasında yeniden üretmiştir.  

Çalışma kapsamında değerlendirilen The Passion of the Christ (2004) , Gran Torino 

(2008) , Les Misérables (2012)  ve Silence (2016)  adlı filmler, kefaret temasını farklı 

düzlemlerde işlemeleri bakımından ortak bir çerçevede buluşurlar. The Passion of the 

Christ’te kefaret doğrudan Mesih’in bedensel acısı ve kurban oluşu üzerinden 

somutlaşırken, Les Misérables bireysel günahın toplumsal adaletle dengelendiği bir 

kurtuluş anlatısı sunar. Gran Torino, modern dünyada inançtan ziyade vicdana dayalı 

bir kefaret anlayışını gündeme getirirken Silence ise Tanrı’nın sessizliği karşısında 

insanın inanç krizini ve içsel kurtuluş mücadelesini sorgular. Dolayısıyla bu filmler 

aracılığıyla kefaretin hem teolojik hem de varoluşsal boyutları sinema dili üzerinden 

yeniden anlam kazanır. 



232 

 

Çalışmanın temel amacı, Hıristiyan kefaret öğretisinin sinema dili aracılığıyla temsil 

edilme, dönüşme ve seküler bir anlam evrenine taşınma biçimlerini incelemektir. Bu 

doğrultuda çalışmanın hedefi, filmlerdeki dini sembolleri tespit etmenin yanı sıra bu 

sembollerin insanın kurtuluş arayışıyla kurduğu ontolojik ilişkiyi ortaya koymaktır. Bu 

anlamda çalışma, acı ve fedakârlığın ritüel temsillerinden, Tanrı’nın sessizliği karşısında 

insanın içsel hesaplaşmasına kadar uzanan geniş bir teolojik ve estetik yelpazede 

ilerlemektedir. Böylece günah, kefaret ve kurtuluş kavramlarının modern sinemada ne 

ölçüde yeniden üretildiği sorgulanmaktadır. 

Yöntem bakımından araştırma, disiplinler arası bir teolojik film analizi yaklaşımına 

dayanır. Bu doğrultuda Dinler Tarihi’nin kavramsal ve sembolik çözümleme 

yöntemleriyle film eleştirisinin estetik analiz ilkeleri bir arada kullanılmıştır. Örneklem 

olarak seçilen her film gerek tematik gerekse ikonografik düzlemde incelenmiştir. 

Karakterlerin içsel dönüşümleri, ritüel sahnelerin teolojik anlamları ve görsel 

sembollerin kurtuluş anlatısındaki işlevleri karşılaştırmalı olarak değerlendirilmiştir. Bu 

yöntem, teolojik düşünceyi sinemasal temsille buluşturan hermenötik bir okuma zemini 

sağlamıştır. 

Çalışmanın kaynakları hem yazılı hem de görsel niteliktedir. Yazılı kaynaklar 

arasında İncil metinleri, Kilise Babalarının yorumları, teolojik incelemeler ve sinema 

kuramına ilişkin literatür yer almaktadır. Görsel kaynaklar ise çözümlemesi yapılan dört 

filmden oluşmaktadır. Bu filmler sahne kompozisyonları, karakter konumlandırmaları 

ve anlatı yapıları bakımından detaylı bir analize tabi tutulmuştur. 

Sonuç olarak, bu çalışmada Hıristiyan sinemasında kefaret temasının bir inanç 

öğretisi olmasının yanında modern insanın varoluşsal arayışının bir yansıması olarak da 

ele alındığı ortaya konulmuştur. Elde edilen bulgular, kefaretin çağdaş sinemada 

sekülerleşmiş ama anlamını yitirmemiş bir etik paradigma olarak varlığını 

sürdürdüğünü göstermiştir. Böylelikle sinema, Tanrı’nın sessizliği karşısında insanın 

anlam üretme çabasına tanıklık eden yeni bir “modern ikon” biçimi olarak 

değerlendirilmiştir. 

Hıristiyanlıkta Kefaret Anlayışı 

Hıristiyan teolojisinin merkezî kavramlarından biri olan kefaret, Tanrı ile insan 

arasındaki kırılmış ilişkinin yeniden tesis edilme sürecini ifade eder. Hıristiyanlık 

düşüncesinde yaratılıştan itibaren Tanrı ile insan arasında var olan sevgi ve itaat temelli 

birlik, insanın düşüşüyle birlikte sarsılmış, günah insanı Tanrı’nın kutsallığından ayıran 

ontolojik bir engel hâline gelmiştir. Bu bağlamda kefaret, ahlaki bir bağışlanma ya da 

sembolik bir arınma olmakla birlikte Tanrı’nın bizzat insana doğru yönelen kurtarıcı 

eyleminin de teolojik karşılığıdır. Başka bir ifadeyle kefaret, günahın Tanrı ile insan 

arasında yarattığı kopuşu onarmak ve insanın Tanrı ile yeniden barışmasını sağlamak 

üzere gerçekleşen ilahi inisiyatiftir.  

Kefaretin zorunluluğu, Hıristiyan teolojisinde insanın kurtuluşa kendi çabasıyla 

ulaşamayacağı anlayışına dayanır. Düşüş, insanın davranış ve varoluşsal düzeyde 

Tanrı’dan uzaklaşması anlamına gelir. Bu nedenle insanın kendi iradesiyle Tanrı’ya 

yaklaşması imkânsızlaşmıştır. Tanrı’nın adaleti, günahın karşılıksız kalmasına izin 



233 

 

vermez. Tanrı’nın merhameti de insanın tamamen mahvolmasına rıza göstermez.  

Kefaret tam bu noktada, Tanrı’nın adaleti ile sevgisinin buluştuğu kesişim noktasını 

temsil eder. Mesih’in ölümü ve dirilişi, Tanrı’nın adaletini tatmin eden ama aynı 

zamanda insanı sevgiyle yeniden kabul eden bir eylem olarak yorumlanır. Bu açıdan 

bakıldığında kefaret doktrini, Tanrı’nın insanlık tarihine müdahalesinin hem adalet hem 

de merhamet boyutunu görünür kılar.  

Tarihsel süreç içerisinde Hıristiyan düşünce geleneği kefaretin doğasını ve işleyişini 

açıklamak için çeşitli teolojik modeller geliştirmiştir. İlk dönemlerde öne çıkan fidye 

anlayışında, insanlığın günah ve ölüm güçlerine tutsak olduğu, Mesih’in ise bu esareti 

sona erdirmek için fidye olarak kendisini sunduğu kabul edilmiştir. Bu model gereği 

kefaret, bir zafer anlatısı olarak yorumlanmıştır. Bu doğrultuda Mesih, ölüm ve şeytan 

üzerindeki egemenliği kırarak insanlığı özgürleştirmiştir.  Orta Çağ’da Aziz Anselmus 

tarafından sistematik biçimde formüle edilen tatmin ise teorisi, günahın Tanrı’nın 

onurunu zedeleyen bir borç doğurduğu fikrine dayanır. İnsan bu borcu ödeyemeyecek 

kadar sınırlı bir varlıktır. Bu nedenle Tanrı, İsa Mesih özelinde, insan suretinde dünyaya 

gelerek borcu kendi adına ödemiştir.  Reformasyon dönemiyle birlikte gelişen ceza 

(yerine geçme) modeli ise, kefareti hukuki bir zemin üzerinde değerlendirir. Bu modelde 

Mesih, insanlığın günahlarının cezasını kendi bedeninde taşıyarak Tanrı’nın adaletini 

yerine getirmiştir. Daha sonraki yüzyıllarda öne çıkan ahlaki etki teorisinde ise kefaret 

bir yasal işlem olarak değil, Tanrı sevgisinin insanda yarattığı içsel dönüşüm olarak 

yorumlanmıştır. Bu modelde Mesih’in ölümü, Tanrı’nın sevgisinin en güçlü tezahürü 

olmuş ve insanın tövbe, sevgi ve itaat yoluyla Tanrı’ya dönmesini sağlamıştır.  

Birbiriyle bağlantılı olarak nitelendirilebilecek bu teoriler, kefaretin soyut bir 

dogmatik formül olmasının yanında Tanrı-insan ilişkisine dair çok katmanlı bir teolojik 

düşünme biçimi olduğunu gösterir. Bu teorilerden her biri Tanrı’nın kurtarıcı eylemini 

farklı bir yönüyle öne çıkarmaktadır. Buna göre fidye teorisi Tanrı’nın kudretini, tatmin 

modeli adaletini, ceza teorisi kutsallığını, ahlaki etki teorisi ise sevgisini merkeze alır. Bu 

çeşitlilik, Hıristiyanlığın farklı dönemlerinde ilahi kurtuluşun nasıl anlaşıldığına ve 

yorumlandığına dair zengin bir teolojik gelenek oluşturmuştur. 

Kefaret fikrinin merkezinde, Tanrı’nın insanla yeniden barışmak istemesi kadar, 

insanın bu barışmayı kabul edebilme yetisi de yer alır. Bu bağlamda kefaret hem 

Tanrı’nın eylemi hem de insanın dönüşüm sürecidir.  Günah, Tanrı ile insan arasındaki 

mesafeyi belirlerken, kefaret o mesafeyi kapatan bir köprü işlevi görür. Bu köprü, bir 

kurtuluş anını ve sürekli bir yenilenme sürecini içerir. Dolayısıyla kefaret, 

Hıristiyanlığın merkezinde yer alan kurtuluş öğretisinin başlangıç noktası ve nihai 

hedefidir.  

Kefaretin bireysel ve toplumsal etkileri mevcuttur. Kilise geleneği, kefaretin insanın 

yalnız Tanrı’yla değil, diğer insanlarla da uzlaşmasını zorunlu kıldığını vurgular. Bu 

bağlamda, kefaret Tanrı’nın kurtarıcı eyleminin kilise aracılığıyla tarihte ve toplumsal 

ilişkilerde görünür kılınması anlamına gelir. İsa’nın çarmıh üzerindeki fedakârlığı, 

Hıristiyan topluluğunun etik yaşamı için bir model oluşturur. Böylece bağışlama, 

merhamet, özveri ve dayanışma, kefaretin somut biçimlerine dönüşür.  



234 

 

Bütünsel bir açıdan bakıldığında kefaret, Hıristiyan inanç sisteminde yer alan Tanrı-

insan ilişkisinin teolojik çözümlemesidir. Bu kavram, Tanrı’nın sevgisiyle insanın 

günahı arasındaki uçurumu aşmayı hedefleyen bir ilahi eylemi ifade eder. Bununla 

birlikte kefaret, kurtuluşun her bireyde yeniden tecrübe edilen bir dönüşüm süreci 

olduğunu gösterir. Bu nedenle kefaret hem tarihsel bir gerçeklik (Mesih’in ölümü) hem 

de varoluşsal bir deneyimdir. Teolojik, ritüel ve etik boyutlarıyla kefaret, Hıristiyanlığın 

kurtuluş anlayışının mihenk taşı olmayı sürdürmektedir.  

Sinemada Kefaret Fikrinin İşleyişi 

Kefaret fikri, sinemada teolojik bir temanın dramatik bir yansıması ve insanın 

varoluşsal mücadelesinin görsel-ahlaki bir biçimi olarak işlev görmektedir. Sinema, 

kutsal metinlerdeki kefaret anlatılarını görselleştirirken bu anlatıların özündeki suç, 

pişmanlık ve yeniden doğuş döngüsünü yeniden üretmektedir. Bu bağlamda kefaret, 

Tanrı ile insan arasındaki ilişkinin onarımı ve bununla birlikte bireyin kendi iç 

dünyasıyla ve toplumsal çevresiyle hesaplaşmasının bir aracı olarak sinemasal dile 

taşınmaktadır.  Yönetmenler, kefaret temasını kimi zaman ilahi bir bağışlanma 

arayışının dramatik yansıması olarak, bazen de Tanrı’dan bağımsız bir etik sorgulama 

biçimi olarak işlemektedirler. Böylece sinemada kefaret, imanla ahlakın, günahla 

vicdanın, ilahi adaletle insani sorumluluğun kesiştiği bir anlatı eksenine dönüşmektedir. 

Çalışma için seçilen The Passion of the Christ, Les Misérables, Gran Torino ve Silence 

filmleri kefaret fikrinin sinemadaki dönüşümünü tarihsel, teolojik ve estetik boyutlarıyla 

görünür kılmaktadır. Filmlerin her biri farklı dönem ve kültürel bağlamlarda üretilmiş 

olmalarına rağmen ortak bir tematik eksende buluşmaktadırlar. Bu tema, insanın suç ve 

kurtuluş arasındaki gerilimli yolculuğudur. Mel Gibson’ın The Passion of the Christ 

filmi, Hıristiyan kurtuluş teolojisinin doğrudan sinemasal yansıması olarak kefaretin 

bedensel acı ve fedakârlık üzerinden temsil edilme biçimini göstermektedir. Victor 

Hugo’nun Sefiller adlı kitabından esinlenerek hazırlanan ve yönetmenliğini Tom 

Hooper’ın üstlendiği Les Misérables, kutsalın insani merhamete dönüşümünü ve 

seküler bir bağlamda vicdanın kurtarıcı gücünü ortaya koymaktadır. Clint Eastwood’un 

Gran Torino’su, kefareti dini dogmalardan bağımsız bir etik sorumluluk olarak yeniden 

tanımlamaktadır. Martin Scorsese’nin Silence’ı ise Tanrı’nın sessizliği karşısında bireyin 

içsel sorgulamasını merkezine alarak modern çağın en çetrefilli inanç krizlerinden birini 

sinemaya taşımaktadır. 

Filmlerin seçilme nedeni, kefaret temasının farklı biçimlerde yorumlanmasına olanak 

tanımalarıdır. The Passion of the Christ teolojik bir safiyetle kutsal metinlere sadık 

kalırken, Les Misérables bu temayı toplumsal adaletin merkezine yerleştirmektedir. 

Gran Torino bireysel dönüşümün seküler yüzünü temsil ederken, Silence inanç ve ahlak 

arasındaki sınırların bulanıklaştığı modern bir teolojik sorgulama sunmaktadır. Böylece 

bu dört film, kefaretin sinemadaki farklı boyutlarını (dini, etik, toplumsal ve varoluşsal) 

bütüncül bir biçimde inceleme imkânı yaratmaktadır. Filmlerden her biri, Tanrı’nın 

sessizliğinde bile süren bir kurtuluş arayışını farklı anlatı biçimleriyle görünür 

kılmaktadır. Bu yönüyle söz konusu filmler, sinemada kefaret fikrinin bir inanç anlatısı 

olmanın yanı sıra çağdaş insanın anlam ve vicdan arayışını temsil eden güçlü bir estetik 

dil haline geldiğini göstermektedir. 



235 

 

Kefaret Fikrindeki Acı, Fedakârlık ve Bedel Kavramlarının Ritüel Boyutu 

Hıristiyan düşüncesinde acı, Tanrı ile insan arasındaki ilişkinin en yoğun biçimde 

deneyimlendiği alanlardan biridir. Bu anlayış, kefaret öğretisinin merkezinde yer alır. 

Kurtuluşun bedeli olarak çekilen acı, insanın günahkâr doğasının arınmasını ve Tanrı 

ile yeniden barışma imkânını oluşturur.  Kutsal metinlerde İsa Mesih’in çarmıha 

gerilmesi, sadece bir kurban eylemi değil, ilahi adaletin de tecellisidir. Aziz 

Anselmus’un ifadesiyle Tanrı, insanın günahını affetmek için adil bir tatmin talep 

etmektedir. Dolayısıyla Mesih’in ıstırabı, bu adaletin ritüel düzeyde yerine getirilişidir. 

Bu bağlamda acı, bir cezalandırma olmakla birlikte teolojik anlamda arınmanın maddi 

koşuludur.  

Sinemada bu teolojik gerçeklik, görsel bir estetiğe dönüşür. Özellikle The Passion of 

the Christ, kefaretin ritüel boyutunu doğrudan ve dramatik biçimde temsil eden 

filmlerden biridir. Filmin tamamı, Mesih’in çektiği bedensel acıların görsel litürjiye 

dönüştüğü bir yapıdadır. Çarmıha giden süreçte kırbaçlanma, dikenli taç sahnesi ve 

nihayetinde Golgota’daki ölüm anı, bir ayin disipliniyle sahnelenmiştir. Yönetmen Mel 

Gibson’un kamerası, acıyı sıradan bir şiddet olmaktan ziyade soteriolojik (kurtuluş 

eksenli) bir anlamın taşıyıcısı olarak çerçeveler. Özellikle kırbaçlanma sahnesinde 

kullanılan uzun plan sekanslar, izleyiciye Mesih’in çektiği ıstırabı göstermenin yanı sıra 

onu duyumsatmayı da amaçlar. Böylece acı, sinemasal düzlemde bir kefaret ayinine 

dönüşür. Buradaki her darbe, insanlığın günahına karşı ödenen bedelin sembolü haline 

gelir. 

Kefaretteki bu ritüel anlayış, Les Misérables filminde doğrudan teolojik bir çarmıh 

anlatısı yerine, ahlaki ve toplumsal düzlemde yeniden üretilir. Filmin ana 

karakterlerinden Jean Valjean (Hugh Jackman)’ın ekmek çaldığı için yıllarca kürek 

mahkûmu olarak cezalandırılması, günahın toplumsal yansımasıdır. Ancak kefaret, 

cezanın infazından ziyade Valjean’ın ruhsal dönüşümünde gerçekleşir. Filmin ilk 

sahnelerinden birinde Piskopos Myriel’in Valjean’a gümüş şamdanları bağışlaması, 

ritüel anlamda “kefaret transferi” olarak okunabilir. Burada piskopos, Hıristiyan 

geleneğindeki Mesih figürünün yerini alarak günahın bedelini merhamet aracılığıyla 

ortadan kaldırır. Valjean’ın gözyaşlarına boğularak diz çöktüğü bu sahne, hem 

konfesyonel (itiraf edici) bir tövbe anı hem de sinemasal anlamda bir yeniden doğuştur. 

Bu dönüşümden itibaren Valjean’ın hayatı, başkaları için acı çekmeye, yani kefaretin 

ritüelini eyleme dökmeye adanmıştır. 

Fedakârlık, kefaretin tamamlayıcı unsurudur. Gran Torino filminde Walt 

Kowalski’nin ölümü, klasik Hıristiyan litürjisinde yer alan kendini feda etme eylemine 

dönüşür. Film boyunca Walt, savaşta işlediği suçların ve ırkçı önyargılarının ağırlığı 

altında ezilir. Kefaret, onun için ne kilisede ne de dua aracılığıyla gelmektedir. Burada 

kefaret, toplumsal bir fedakârlık eylemi içinde yeniden tanımlanır. Filmin final 

sahnesinde Walt, Hmong çetesine karşı hiçbir silah kullanmadan kendini ölüme teslim 

eder. Ellerini açıp gökyüzüne baktığı bu an, açık bir çarmıh jestidir. Yönetmen 

Eastwood’un kamerası, Walt’un bedenini çarmıhtaki Mesih’in pozisyonunda 

dondurarak ritüel bir simetri kurar. Bu jest, modern dünyada inancın sessizleşmesine 

rağmen kefaretin estetik bir dil aracılığıyla hâlâ yeniden üretilebileceğini gösterir. 



236 

 

Kefaretin ritüel boyutu, acı ve ölümle birlikte sessizlik ve sabırla da ilişkilidir. Silence 

filmi, acının bedensel değil ruhsal düzeyde yaşandığı bir kefaret anlatısı sunmaktadır. 

Filmde Cizvit tarikatına mensup misyonerlerden biri olan Rodrigues, Tanrı’nın 

sessizliği karşısında inancının sınırlarına ulaşır. Ayrıca filmde Japon köylülerin çarmıha 

gerilme sahneleri, işkencenin yanı sıra Mesih’in ıstırabına bilinçli bir iştirak olarak 

kurgulanmıştır. Özellikle “fumie” sahnesinde (Rodrigues’den İsa tasvirini çiğnemesinin 

istendiği sahne), kefaretin ritüel doğası ironik bir biçimde tersine çevrilir. Bu sahnede 

Rodrigues, inancını inkâr ederek günaha düşer gibi görünse de Tanrı’nın sevgisini 

sessizlik içinde taşıyarak negatif bir kefaret deneyimler. Yönetmen Scorsese’nin bu 

yorumu, kefaretin bazen görünür eylemden değil, gizli bir inanç sabrından doğduğunu 

gösterir. 

İlgili filmlerde ortak olan tema, kefaretin bir ritüel dönüşüm sahnesi olarak temsil 

edilmesidir. Bu filmlerde yer alan her ana karakter, kendi bağlamında bir “kurbanlık 

özne”ye dönüşmektedir. Mel Gibson’ın Mesih’i, bedensel acı aracılığıyla tüm insanlığın 

günahını taşırken, Jean Valjean merhametle başkalarının yükünü üstlenmektedir. Buna 

paralel bir şekilde Walt Kowalski, modern çarmıhını sokak ortasında sırtlamaktayken, 

Rodrigues ise Tanrı’nın sessizliği altında ruhsal bir fedakârlığa katlanmaktadır. Bu 

anlatılarda acı, dramatik bir unsur ve teolojik anlamda kurtuluşun bedelidir. Sinemanın 

görsel dili bu bedeli görünür kılarak seyirciyi de bu ritüelin tanığı, hatta dolaylı bir 

katılımcısı haline getirmektedir. Dolayısıyla Hıristiyan sinemasında kefaretin ritüel 

boyutu, sinemanın hem görsel hem duygusal araçlarıyla yeniden üretilmektedir. 

Kamera açıları, ışık düzeni, tercih edilen müziklerdeki vurgular ve oyunculuk biçimleri, 

acının kutsallaştırıldığı bir sinema litürjisi yaratmaktadır. Böylece film, hikâye 

anlatmakla kalmaz, bir ibadet pratiğinin de yerini alır. Bu noktada sinema, modern çağın 

katedrali haline gelir ve doğal olarak izleyici de kutsalın temsiline tanıklık eden bir 

cemaat üyesine dönüşür. 

Günahın Bireyselleşmesi ve Toplumsal Kefaret Anlatıları 

Hıristiyan teolojisinde günah, başlangıçta kolektif bir insanlık durumunu ifade 

ederken, modern dönemde bireyin Tanrı’yla olan kişisel ilişkisi bağlamında yeniden 

tanımlanmaktadır. Asli günah doktrini, tüm insanlığın düşüşle birlikte Tanrı’dan 

uzaklaştığını ve bu uzaklığın yalnızca kefaret yoluyla telafi edilebileceğini öne 

sürmektedir.  Ancak modern zamanlarda bu kavrayış topluluk temelli bir kurtuluş 

anlayışından bireyin vicdani sorumluluğuna doğru evrilmiştir. Sinema, bu dönüşümü 

somutlaştıran en güçlü görsel anlatım araçlarından biridir. Özellikle örneklem olarak 

seçilen filmler, günahın bireyselleşmesi ile toplumsal kefaretin yeniden kurgulanması 

arasındaki bu gerilimi derinlikli bir biçimde görünür kılmaktadır.  

The Passion of the Christ filmi, Hıristiyanlığın merkezinde yer alan kefaret anlatısını 

doğrudan ve çarpıcı biçimde görselleştirir. Filmde İsa’nın çarmıha giden yoldaki fiziksel 

acıları, bireysel kefaretin sınırlarını aşarak insanlığın ortak günahına yönelik bir telafi 

eylemine dönüşür. İsa’nın bedeninde cisimleşen acı bireysel ve toplumsal kurtuluşun 

ritüel alanıdır. Bu yönüyle film, günahın bireysel bir eylem olmaktan ziyade, insanlığın 

Tanrı’yla olan ilişkisinde kolektif bir yara oluşturduğunu ima eder. Ancak Gibson’ın 

anlatısında acının bu kadar kişisel biçimde sunulması, kefaretin bireysel deneyimle 



237 

 

özdeşleştiğini de gösterir. Seyirci, İsa’nın acısına tanıklık ederken tarihsel bir olayın 

yanında kendi günah bilincinin de sahnesine çekilir. 

Gran Torino filmi ise bireysel kefaretin modern seküler bir versiyonunu ortaya koyar. 

Walt Kowalski karakteri, geçmişteki savaş deneyimleri ve ön yargılarının ağırlığı altında 

ezilen bir figürdür. Onun kefaret süreci Tanrı’ya değil, insanlığa karşı duyduğu vicdani 

borcun ödenmesiyle ilgilidir. Walt’un Thao ile kurduğu ilişki, bireysel bir vicdan 

rahatlamasının ötesine geçerek toplumsal düzeyde bir özür ve telafi mekanizması işlevi 

görür. Walt, geçmişteki ırkçı ve yabancılaştırıcı pratiklerinin bilincinde olarak bu ilişki 

aracılığıyla hem kendi geçmişiyle hem de daha geniş Amerikan toplumunun dışlayıcı 

tarihiyle bir yüzleşme ve tazminat süreci başlatır. Finalde Walt’un, Thao ve Sue’yu 

korumak adına kendini feda ettiği sahne, klasik Hıristiyan kurtuluş mitosunun seküler 

bir yeniden yazımıdır. Burada günahın bireyselleşmesi, Tanrı merkezli bir 

bağışlanmadan daha ziyade, insan ilişkilerindeki sorumluluk üzerinden anlam kazanır. 

Bu noktada yönetmen Eastwood, kefareti Tanrı’nın önünde değil, toplumun vicdanında 

gerçekleşen bir arınma biçimi olarak yorumlar. 

Les Misérables uyarlaması ise günah ve kefaret arasındaki ilişkiyi bireysel dönüşüm 

ve toplumsal adalet düzlemlerinde birleştirir. Jean Valjean’ın ekmek çaldığı için 

mahkûm edilmesi ve daha sonra Piskopos Myriel’in merhametiyle kurtulması, bireysel 

kefaretin toplumsal adalet fikrine nasıl evrildiğini gösterir. Valjean’ın hayatını iyilik 

yapmaya adaması, toplumun adaletsizliğinin kefaretini üstlenme çabasıdır. Filmin en 

çarpıcı sahnelerinden biri olan ölüm sekansı, bireysel arınmanın nihayetinde Tanrı’nın 

huzurunda toplumsal bir kurtuluş umuduna dönüştüğünü simgeler. Bu sahne, 

Hıristiyan teolojisindeki “merhamet yoluyla kurtuluş” ilkesini dramatik biçimde 

yeniden üretir. 

Silence filminde günahın bireyselleşmesinin en karmaşık teolojik boyutları ele alınır. 

Cizvit rahip Rodrigues’in Tanrı’nın sessizliği karşısında yaşadığı inanç krizi, bireyin 

Tanrı’yla olan içsel ilişkisinin kırılganlığını gösterir. Rodrigues’in putun üzerine basarak 

Hristiyanlığını inkâr ettiği sahne, dışsal olarak bir günah gibi görünse de içsel düzlemde 

bir kefaret biçimine dönüşür. Yönetmen Scorsese burada kurtuluşun Kilise’nin 

belirlediği dogmaların aksine bireyin vicdanındaki sessiz mücadelede şekillendiğini ima 

eder. Böylece Silence, günahın bireyselleşmesinin nihai noktasını, yani Tanrı’yla 

doğrudan, aracı kurumlar olmadan kurulan bir ilişkiyi temsil eder. 

Dört film birlikte değerlendirildiğinde, günahın bireyselleşmesi ile toplumsal kefaret 

arasındaki sınırların giderek bulanıklaştığı görülür. The Passion of the Christ’te 

kefaretin bedeni İsa’yken, Gran Torino’da bu beden Walt’a dönüşmektedir. Les 

Misérables’da ise kefaret eylem ve adalet yoluyla toplumsallaşmaktayken, Silence’ta ise 

sessizlik ve inkâr, kefaretin içselleşmiş biçimini oluşturmaktadır. Sinema, bu anlatılar 

aracılığıyla teolojik bir sürekliliği modern insanın vicdanına taşımaktadır. Dolayısıyla 

günahın bireyselleşmesi ve toplumsal kefaret anlatıları arasındaki diyalektik, bu dört 

film üzerinden gerek teolojik gerekse estetik bir dönüşüm olarak izlenebilir. Sinema, 

günahı ve kefareti temsil etmenin yanı sıra onları seyircinin bilinç alanında yeniden 

üretmektedir. Böylece izleyici hem bireysel hem de toplumsal düzeyde bir vicdan 

muhasebesine davet edilmektedir. Bu yönüyle Hıristiyan sineması, günahın 



238 

 

bireyselleşmesine rağmen toplumsal kefaretin daima görünür kaldığı bir teolojik 

derinlik alanı oluşturmaktadır. 

Sessizlik, Suçluluk ve Tanrısal Mesafe: İnanç Krizinde Kefaret 

Kefaret kavramının teolojik kökeninde, Tanrı ile insan arasındaki kırılmış ilişkinin 

yeniden tesis edilmesi fikri yatar. Ancak modern dünyada bu ilişki artık doğrudan bir 

itiraf ya da ritüel aracılığıyla olmaktan ziyade çoğu zaman Tanrı’nın sessizliğiyle 

sınanan bir içsel mücadele biçiminde tezahür etmektedir.  Hıristiyan sinemasında 

sessizlik motifi çift yönlü bir işleve sahiptir: bir yandan Tanrı’nın yokluğunun bir 

göstergesi diğer yandan insanın bu yokluk karşısında yaşadığı suçluluk, inanç krizi ve 

nihayetinde kurtuluş arayışı gibi varoluşsal tepkilerin bir mecazıdır. Bu doğrultuda 

örnek filmler, bu sessizlik temasını farklı estetik ve teolojik bağlamlarda işleyerek 

kefaretin hem bir bedel hem de içsel bir yüzleşme süreci olduğunu gösterir.  

The Passion of the Christ filmi, Tanrı’nın sessizliğini en trajik biçimiyle sahneye taşır. 

Çarmıha geriliş sahnesinde İsa’nın “Tanrım, Tanrım, beni neden terk ettin?”  sözü, 

Hıristiyan teolojisinde Tanrı’ya karşı duyulan güvenin ve bu güvenin sınandığı mutlak 

yalnızlığın ifadesidir.  İsa Mesih burada Tanrı’nın sessizliğini deneyimler. Bu sessizlik, 

kefaretin tamamlanabilmesi için zorunlu bir koşuldur. Mel Gibson, bu sahneyi aşırı 

yakın planlar ve sessizliğin içinde yankılanan acı çığlıklarla çerçeveleyerek tanrısal 

mesafenin görsel bir deneyime dönüşmesini sağlar. Bu anlatı, inancın Tanrı’nın 

suskunluğu karşısında bile teslimiyetle sürdürülen bir mücadele olduğunu hatırlatır. 

Silence filmi ise tanrısal sessizlik temasını doğrudan merkezine alarak inanç krizini 

derinlemesine irdeler. Cizvit rahip Rodrigues’in Japonya’daki misyonerlik süreci, 

inancın sınırlarını Tanrı’nın yokluğuyla yüzleşme üzerinden sorgular. Özellikle 

Rodrigues’in işkence altında putun üzerine basması istenen sahne, kefaretin biçimini 

ters yüz eder. Dışsal olarak Tanrı’ya ihanet gibi görünen bu eylem, içsel düzlemde bir 

fedakârlık, hatta sessizlikte yankılanan bir kefaret biçimi haline gelir. Scorsese burada 

Tanrı’nın sessizliğini mutlak bir yokluk yerine insanın kendi vicdanında yankılanan bir 

varlık biçimi olarak kurgular. Tanrı, konuşmaz ama suskunluğu aracılığıyla insanın iç 

dünyasında bir yankı oluşturur. Bu bağlamda Silence, kefaretin artık çarmıhta değil, 

insanın vicdanında yaşandığı bir modern teoloji anlatısıdır. 

Gran Torino filminde Tanrı’nın sessizliği, seküler bir düzleme taşınır. Walt Kowalski, 

Tanrı’yla doğrudan bir ilişki kurmayan, hatta dini kurumlara yabancı bir karakterdir. 

Ancak geçmişte işlediği günahların ağırlığı ve savaş travması, onun iç dünyasında 

tanrısal bir sessizlikle eşdeğer bir boşluk yaratır. Film boyunca Walt’un kiliseye karşı 

mesafeli tavrı, inanç krizinin seküler bir versiyonu olarak okunabilir. Nihayetinde Walt, 

Tanrı’dan bağışlanma beklemek yerine kendi kefaretini eylemle öder ve kendini Hmong 

topluluğu için feda eder. Bu sahne, Tanrı’nın sessizliğinde bile kefaretin mümkün 

olabileceğini gösterir. Eastwood’un final sahnesindeki sessizlik, ilahi bir onaydan 

yoksun olsa da ahlaki bir kurtuluşun sembolüdür. Bu anlamda film, Tanrısal sessizliğin 

modern insanda vicdani bir sorumluluk duygusuna dönüştüğünü ortaya koyar. 

Les Misérables uyarlamasında ise Tanrı’nın sessizliği, adaletin yeryüzündeki 

eksikliğinde somutlaşır. Jean Valjean, Tanrı’dan doğrudan bir yönlendirme alamaz. Bu 



239 

 

noktada Valjean’ın rehberi, merhamet ve iyilik eylemidir. Piskopos Myriel’in sessiz ama 

derin etkisiyle Valjean’ın dönüşümü başlar. Bu dönüşüm süreci, bireysel suçluluk 

duygusunun toplumsal kefarete evrilmesidir. Valjean’ın yaşamı boyunca Tanrı’dan bir 

yanıt beklememesi, ama buna rağmen sürekli doğru olanı yapmaya çalışması, inancın 

sessizlikle sınandığı bir ahlaki dayanıklılığı temsil eder. Tanrı burada konuşmaz, ancak 

iyilik eylemi Tanrı’nın sessizliğini aşmanın tek yoluna dönüşür. 

Dört film birlikte değerlendirildiğinde sessizlik, suçluluk ve tanrısal mesafe 

kavramları kefaretin psikolojik, teolojik ve estetik boyutlarını bir araya getirir. The 

Passion of the Christ’te sessizlik Mesih’in bedeni özelinde kutsal bir zorunluluktur. Öte 

yandan Silence’ta Tanrı’nın varlığının biçimine, Gran Torino’da insan vicdanına ve 

nihayetinde Les Misérables’ta toplumsal adaletin sustuğu yerde yeniden doğuşa 

dönüşür. Dolayısıyla filmler, inanç krizinde kefaretin artık dogmatik bir itiraf ya da 

ritüel fedakârlıktan ziyade, sessizlik içinde sürdürülen bir vicdan mücadelesi haline 

geldiğini ortaya koyar. Kefaret, Tanrı’nın konuşmadığı anlarda bile anlamını yitirmez, 

aksine sessizliğin içinde olgunlaşır. Sinema bu noktada bir anlatı aracı olmakla birlikte 

inancın kırılganlığını, suçluluğun ağırlığını ve tanrısal mesafenin derinliğini görünür 

kılan bir tefekkür mekânına dönüşür. 

Sinemada Işık, Kurban ve Yeniden Doğuş Sembollerinin Kurtuluştaki İşlevleri 

Sinemanın doğası gereği görsel bir anlatım dili bulunur ve bu dil, teolojik temaların 

aktarımında sözcüklerden çok daha güçlü bir etkiye sahiptir. Hıristiyan düşüncesinde 

kurtuluş bir inanç meselesi olmanın yanında sembolik bir yeniden doğuş sürecidir.  Işık, 

kurban ve yeniden doğuş motifleri hem Kutsal Kitap’ın hem de Hıristiyan sanatının en 

kadim imgeleri olarak sinemada da derin bir teolojik anlam taşımaktadır. Örnek olarak 

seçilen filmler, bu sembolleri görsel bir estetik unsur ve kurtuluşun ruhsal boyutunu 

görünür kılan birer teolojik araç olarak kullanmaktadır.  

The Passion of the Christ filmi, ışığın ve karanlığın teolojik karşıtlığını çarpıcı biçimde 

sahneye taşır. Mesih’in çarmıha geriliş sahnesi boyunca gökyüzünü saran karanlık, 

Tanrı’nın yüz çevirmesini ve ardından gelen ani ışık patlaması ise kefaretin 

tamamlanışını ve kurtuluşun doğuşunu temsil eder. Filmin sonunda İsa’nın mezarından 

dirilişini gösteren kısa ama yoğun sahnede karanlıktan aydınlığa geçiş, Hıristiyan 

kurtuluş doktrininin özünü sinematografik bir biçimde ifade eder. Bu durum, ölümden 

yaşamın doğduğuna ve acıdan kurtuluşun çıktığına işarettir. Bu sahnede sözsüz bir 

teoloji kurulmakta ve ışık, Tanrı’nın dünyaya yeniden dönmesinin metaforu haline 

getirilmektedir. Bu anlamda The Passion of the Christ, ışığı kurtuluşun dili olarak 

kullanan neredeyse litürjik bir sinema örneği haline gelmektedir. 

Les Misérables filminde ışık, merhamet ve bağışlamanın simgesi olarak yeniden 

yorumlanır. Piskopos Myriel’in Valjean’a gümüş şamdanları verdiği sahne, filmin 

kurtuluş temasının merkezini oluşturur. Bu sahnede şamdanlardan yayılan yumuşak ve 

sıcak ışık, Tanrı’nın merhametini somutlaştırır. Karanlıkta yakalanan bir suçlunun ışıkla 

aydınlanması, yeniden doğuşun görsel ve ruhsal karşılığıdır. Filmin sonunda Valjean’ın 

ölüm sahnesinde izleyicinin karşısına tekrar çıkan aynı ışık tonları, kurtuluşun 

döngüselliğini vurgular. Bağışlanma ile başlayan bu süreç, huzur içinde Tanrı’ya 



240 

 

dönüşle tamamlanır. Bu açıdan ışık, film boyunca Tanrı’nın görünmeyen varlığını temsil 

eder ve sessiz ama rehberlik işlevi gören bir kudretin sembolü olarak kalır. 

Gran Torino filminde ise ışık sembolizmi seküler bir düzlemde yeniden anlam 

kazanır. Walt Kowalski’nin fedakârlık anı, Hıristiyan kurtuluş ikonografisine bilinçli 

göndermeler içerir. Walt, Thao ve Sue’yu korumak için gangsterlerin önüne çıktığında, 

kendini kurban konumuna yerleştirir. Bu sahne, İsa’nın çarmıha gerilişine paralel bir 

mizansenle çekilmiştir. Walt kollarını iki yana açar, ardından vurularak yere düşer. 

Kamera, bu anda üst açıdan bir kadrajla Walt’un bedenini haç biçiminde gösterir. 

Burada dini bir dogmadan ziyade ahlaki bir kurtuluş temsil edilir. Bu anlamda Walt’un 

ölümü, inançsız bir dünyanın içinde bile kefaretin ve yeniden doğuşun mümkün 

olabileceğini gösterir. Filmin sonunda güneşin doğuşuyla birlikte Thao’nun arabayı 

sürerek uzaklaşması, yeni bir yaşamın sembolüdür. Böylece film, modern sinemada 

seküler bir diriliş anlatısı olarak kalmaktadır. 

Silence filmi ise ışık ve karanlık arasındaki ilişkiyi hem estetik hem de mistik bir 

düzlemde işler. Filmin genelinde hâkim olan solgun ve sisli atmosfer, Tanrı’nın 

sessizliğini ve ruhsal boşluğu yansıtır. Ancak finalde, Rodrigues’in ölümünden sonra 

tabutunun içinde gizlice bir haç tuttuğu sahne, kurtuluşun içsel ve görünmez biçimini 

temsil eder. Scorsese burada ışığı fiziksel bir kaynaktan değil, içsel bir inanç 

parıltısından türetir. Rodrigues’in yüzüne yansıyan yumuşak ışık, Tanrı’nın 

görünmeyen varlığının sinematografik karşılığıdır. Dolayısıyla film, yeniden doğuşun 

dışsal mucizeler yerine insanın vicdanındaki sessiz iman direncinde gerçekleştiğini öne 

sürer. 

Dört filmde de ışık, kurban ve yeniden doğuş sembolleri, kurtuluşun farklı 

aşamalarını temsil eden görsel kodlar haline gelmektedir. The Passion of the Christ’te 

ışık, tanrısal müdahalenin göstergesi iken, Les Misérables’ta insanın Tanrı’dan aldığı 

merhametin yansımasıdır. Gran Torino’da kurban motifi, seküler bir kefaret biçimi 

olarak yeniden inşa edilirken, Silence’ta ise ışık, görünmez bir inancın sessizliğinde 

saklıdır. Netice itibariyle sinemada kurtuluşun görsel dili, Hıristiyan teolojisinin 

sembolik mirasını modern anlatı estetiğiyle buluşturmaktadır. Işık, kurban ve yeniden 

doğuş, bu filmlerde estetik unsurlar olmakla birlikte izleyiciyi ruhsal bir deneyime 

çağıran teolojik göstergelerdir. Sinema bu bağlamda bir görsel litürjiye dönüşmekte ve 

sözlerden ziyade imgelerin Tanrı’yla diyaloğa geçtiği bir alan olarak izleyicinin karşısına 

çıkmaktadır. Dolayısıyla filmlerde kurtuluşun görsel dili, insanın Tanrı’yla olan 

ilişkisinin sessiz ama görkemli bir sinematografik yankısı olarak varlığını 

sürdürmektedir. 

Modern Dünyada Kefaretin Sekülerleşmesi: Dini Motiflerden Ahlaki Anlatılara 

Kefaret düşüncesi, Hıristiyan teolojisinde Tanrı’yla insan arasındaki kırılmış ilişkiyi 

onarma eylemi olarak yer almaktadır. Ancak modern çağın sekülerleşme süreci, bu 

ilişkiyi dünyevi bağlamlara taşıyarak yeniden yorumlamıştır. Günümüzde kefaret, artık 

ilahi bir bağışlanma arayışından ziyade vicdan, etik sorumluluk ve toplumsal bilinç 

üzerinden şekillenen bir ahlaki yeniden doğuş biçimidir. Sinema ise, bu dönüşümü en 

güçlü biçimde yansıtan alanlardan biridir. Bu noktada filmler, kefaretin kutsal bir 

ritüelden seküler bir vicdan muhasebesine evrilişini farklı biçimlerde temsil eder.  



241 

 

The Passion of the Christ filmi, geleneksel Hıristiyan kefaret anlatısının sinemadaki 

en yoğun temsillerinden biridir. Ancak film, kendi dinsel sadakatine rağmen izleyicinin 

duygusal katılımı üzerinden seküler bir etki yaratır. İsa’nın çektiği fiziksel acılar, 

Tanrı’nın kurtarıcı planının bir parçası olmaktan çıkarak evrensel bir empati ve vicdan 

deneyimine dönüşür. Seyirci, artık bir inanç mensubu olarak değil, insan olarak bu acıya 

tanıklık eder. Bu durum, kefaretin kutsal bir yükümlülükten ziyade etik bir farkındalık 

biçimi haline geldiğini gösterir. Gibson’ın filminde dini dogma, sinematografik bir 

bedensellik aracılığıyla insani boyuta taşınır ve Tanrı’nın kurtarıcı iradesi, yerini insanın 

acı çekebilme kapasitesine bırakır. 

Gran Torino filmi, kefaretin sekülerleşmiş biçimini açık bir biçimde temsil eder. Walt 

Kowalski, Tanrı’dan bağışlanma beklemeyen, hatta kiliseye duyduğu mesafeyle tanrısal 

otoriteyi reddeden bir karakterdir. Ancak geçmişte işlediği günahlar (ırkçılık, şiddet, 

savaş travması vb.) onu kendi iç dünyasında bir kefaret sürecine sürükler. Walt’un 

kurtuluşu, inançtan ziyade vicdani sorumluluktan doğar. Filmde Walt’un günah 

çıkarmayı reddettiği sahneyle başlayan bu süreç, finaldeki fedakârlık eylemiyle 

tamamlanır. Walt’un kendini gangsterlerin önünde feda etmesi, klasik anlamda Tanrı’ya 

sunulan bir kurban değildir, aksine toplum için yapılan bir kefaret eylemidir. Burada 

Hıristiyan kurtuluş miti, seküler bir ahlaki dönüşüm öyküsüne dönüştürülür. Bu 

anlamda Gran Torino, Tanrı’nın değil insanın kurtarıcı olduğu bir modern etik teolojiyi 

temsil eder. 

Les Misérables filmi, sekülerleşen kefaret düşüncesini toplumsal adalet bağlamında 

ele alır. Jean Valjean’ın film boyunca yaşadığı karakter dönüşümü, bireysel kurtuluşla 

toplumsal sorumluluk arasındaki sınırın ortadan kalktığı bir düzlemde ilerler. Piskopos 

Myriel’in merhametiyle başlayan içsel değişim, zamanla Valjean’ın kendisini toplumun 

yaralarını sarmaya adadığı bir kefaret biçimine dönüşür. Burada Tanrı’nın doğrudan 

müdahalesi yerine insanın insana duyduğu merhamet, kurtuluşun zemini olur. Filmin 

final sahnesinde Valjean’ın ölümünde görülen huzur, ilahi bağışlamadan çok, vicdanın 

sessiz onayıdır. Böylece Les Misérables, Tanrı’nın suskunlaştığı modern dünyada adalet 

ve iyiliğin yeni dini olarak insan sevgisini (hümanizmi) yüceltir. 

Silence filmi ise sekülerleşmenin en çetrefilli biçimini, inanç krizinin derinliklerinde 

tartışır. Cizvit rahip Rodrigues’in Japonya’daki misyonu, Tanrı’nın sessizliği karşısında 

bireyin ahlaki sorumluluğunu keşfetme sürecine dönüşür. Rodrigues’in putun üzerine 

basması, yüzeysel anlamda bir inkâr gibi görünse de özde etik bir eylemdir. Scorsese 

burada kefareti, insanın acısına yönelen bir merhamet biçimi olarak yeniden tanımlar. 

Filmde Tanrı’nın yokluğu, etik bir sorumluluğun başlangıcıdır. Modern insan için artık 

kefaret, Tanrı’nın sustuğu yerde bile doğru olanı yapma cesaretinde saklıdır. 

Dört film birlikte değer çözümlendiğinde, modern dünyada kefaretin sekülerleşmesi 

üç temel dönüşüm üzerinden okunabilir. Birincisi, Tanrı merkezli kurtuluşun yerini 

insan merkezli etik kurtuluş almıştır. İkincisi, kurban motifi bireysel bir inanç eylemi 

olmaktan çıkarak toplumsal bir sorumluluk göstergesine dönüşmüştür. Üçüncüsü ise, 

ilahi bağışlanma düşüncesi, yerini vicdanın kendi kendini onarma potansiyeline 

bırakmıştır. Sinema, bu dönüşümü hem estetik hem de teolojik düzlemde görünür kılar. 

The Passion of the Christ’te bedenin acısı, Les Misérables’ta iyiliğin ışıltısı, Gran 



242 

 

Torino’da fedakârlığın bedeli ve Silence’ta vicdanın sessizliği aynı soruya farklı yanıtlar 

üretir: Tanrı sustuğunda kefaret nasıl mümkün olur? 

Sonuç 

Bu çalışma, Hıristiyanlıkta kurtuluş fikrinin bir unsuru olan kefaret fikrinin 

sinemadaki temsillerini, farklı tarihsel ve kültürel bağlamlarda üretilmiş dört film (The 

Passion of the Christ, Les Misérables, Gran Torino ve Silence) üzerinden ele almıştır. 

Bulgular, sinemanın bir anlatı aracı olmanın yanı sıra dinî düşüncenin modern 

dünyadaki dönüşümünü görünür kılan hermenötik bir alan olduğunu da 

göstermektedir. Dinler Tarihi’nin temel ilkelerinden biri olan “kutsalın tarih içindeki 

yeniden yorumu” sinemada açık biçimde gözlemlenmektedir. Zira bu filmler, Hıristiyan 

kefaret doktrinini dogmatik bir öğreti olmaktan çıkarıp, görsel bir teolojiye 

dönüştürmektedir. Böylece kefaret, bir yandan İsa Mesih’in çarmıh üzerindeki kurtarıcı 

eylemine, diğer yandan ise modern insanın içsel hesaplaşmasına ve ahlaki dirilişine de 

işaret eden çok katmanlı bir sembolik düzleme taşınmıştır. 

Çalışmada elde edilen en önemli bulgulardan biri, kefaretin sinemada giderek 

sekülerleşen bir dil üzerinden yeniden üretildiğidir. The Passion of the Christ kefareti 

doğrudan teolojik temelde, bedensel acı ve ilahi fedakârlık üzerinden kurgularken, Gran 

Torino ve Les Misérables gibi filmler bu temayı Tanrı merkezli bir kurtuluş fikrinden 

ziyade insanın vicdani dönüşümüne dayalı etik bir olgunlaşma süreci olarak 

işlemektedir. Bu dönüşüm, günahın bireyselleşmesi ve toplumsal kefaret anlatılarının iç 

içe geçtiği bir yapıya işaret etmektedir. Özellikle modern dönemde kefaret, Tanrı’nın 

bağışlayıcılığı ilkesinden sıyrılıp insanın kendi eylemleriyle dünyayı dönüştürme 

iradesiyle ilişkilendirilmektedir. Sinema, bu dönüşümün en güçlü ifade alanlarından 

biri haline gelmiştir. Çünkü sinema, görsel semboller (ışık, kan, su, yeniden doğuş 

imgesi vb.) aracılığıyla kutsal olanın dünyevi dile tercüme edilmesine olanak 

sağlamaktadır. 

Çalışmanın bir diğer bulgusu, Hıristiyanlıkta Tanrı-insan ilişkisinin merkezinde yer 

alan sessizlik ve uzaklık temalarının modern sinemada inanç krizleriyle yeniden anlam 

kazandığıdır. Özellikle Silence filminde görüldüğü üzere Tanrı’nın sessizliği, kefaret 

sürecinin en derin aşamasını temsil etmektedir. Burada sessizlik, inananın kendi 

varoluşunu Tanrı’nın yokluğunda da sürdürme çabası anlamına gelmektedir. Bu 

yönüyle kefaret, bir kurtuluş öğretisi olmakla birlikte insanın Tanrı’nın gizliliği 

karşısında gösterdiği inanç direncinin de teolojik biçimidir. 

Netice itibariyle Hıristiyan kefaret fikrinin sinemadaki temsili gerek teolojik gerekse 

estetik düzlemde bir dönüşüme işaret etmektedir. Bu temsil, kutsal metinlerin anlam 

alanını daraltmadan, onu çağdaş insanın ahlaki ve varoluşsal sorunlarıyla buluşturan 

bir yeniden yorumlama pratiğine dönüşmektedir. Sinema, bu anlamda modern 

dünyanın ikonografik teolojisini inşa etmektedir. Filmlerde çarmıh, ışık, kurban ve 

sessizlik imgeleri aracılığıyla insanın kurtuluş arayışının yeni bir görsel dilde 

sürdürüldüğüne tanıklık edilmektedir. Dinler Tarihi açısından bu, kutsalın 

sürekliliğinin estetik bir biçimde yeniden üretildiğini, sinema açısından ise kefaret 

temasının, insanlığın ortak vicdanına dair en derin soruları görünür kılan bir anlatı aracı 

haline geldiğini göstermektedir. 



243 

 

KAYNAKÇA 

Anselm of Canterbury. Cur Deus Homo: Why the God-Man? çev. Jasper Ropkens - 

Herbert Richardson. Jackson: Ex Fontibus Company, 2016. 

Aulén, Gustaf. Christus Victor: An Historical Study of the Three Main Types of the Idea 

of Atonement. New York: The Macmillan Company, 1956. 

Aydın, Mehmet. Hıristiyan Kaynaklarına Göre Hıristiyanlık. İstanbul: İz Yayıncılık, 

2005. 

Deacy, Christopher. Screening the Afterlife: Theology, Eschatology, and Film. London: 

Routledge Press, 2012. 

Holmes, Stephen R. “Atonement and the Crucifixion”. The Oxford Handbook of 

Systematic Theology. ed. John Webster, Iain Torrance. 275-293. Oxford: Oxford 

University Press, 2007. 

Lyden, John C. Film as Religion: Myths, Morals, and Rituals. New York: New York 

University Press, 2019. 

McGrath, Alister E. Christian Theology: An Introduction. New Jersey: Wiley-Blackwell 

Press, 2018. 

Moltmann, Jürgen. The Crucified God: The Cross of Christ as the Foundation and 

Criticism of Christian Theology. Minnesota: Fortress Press, 1993. 

Öner, Yasin. Netflix Sinemasında Hıristiyan Sembolizmi. Ankara: Eskiyeni Yayınları, 

2023. 

Plate, Brent Rodriguez. Religion and Film: Cinema and the Re-creation of the World. 

New York: Wallflower Press, 2009. 

Plate, S. Brent. Religion and Film: Cinema and the Re-creation of the World. New York: 

Columbia University Pres, 2017. 

Rashdall, Hastings. The Idea of Atonement in Christian Theology. London: Macmillan 

and Co, 1919. 

Seyfeli, Canan. Akademik DinlerTarihi II. Bursa: DTA Yayıncılık, 2025. 

Seyfeli, Canan. Ermeni Kilisesi’nde Sakramentler. Konya: Çizgi Kitabevi Yayınları, 2015. 

Stott, John. The Cross of Christ. Nottingham: Inter-Varsity Press, 1921. 

Volf, Miroslav. Free of Charge: Giving and Forgiving in a Culture Stripped of Grace. 

Nashville: Zondervan Press, 2006. 

Wright, Nicholas T. The Day the Revolution Began: Reconsidering the Meaning of 

Jesus’s Crucifixion. California: HarperOne Press, 2016. 

Gran Torino. haz. Clint Eastwood (Aksiyon, Gerilim, 2009). Warner Bross. 

https://www.imdb.com/title/tt1205489/ 

Kutsal Kitap: Tevrat, Zebur, İncil. İstanbul: Kitabı Mukaddes Şirketi - Yeni Yaşam 

Yayınları, 2013. 



244 

 

Les Misérables. haz. Tom Hooper (Dram, 2012). Universal Pictures. 

https://www.imdb.com/title/tt1707386/?ref_=nv_sr_srsg_0_tt_8_nm_0_in_0_q_L

es%2520Misserab 

Silence. haz. Martin Scorsese (Tarihi kurgu, 2016). Constantin Film. https://www-imdb-

com.translate.goog/title/tt0490215/?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=tr&_x_tr_hl=tr&_x_tr_

pto=tc&_x_tr_hist=true 

The Passion of the Christ. haz. Mel Gibson (Tarihi Drama, 2004). 20th Century Studios. 

https://www.imdb.com/title/tt0335345/?ref_=nv_sr_srsg_0_tt_8_nm_0_in_0_q_T

he%2520Passion 

 



245 

 

RİVÂYETLER BAĞLAMINDA İSTİDRÂC KAVRAMI 

ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME 

Halil ŞİRİN - Yusuf AÇIKEL 

Diyanet İşleri Başkanlığı -Süleyman Demirel Üniversitesi 

 

 

Giriş 

İslâm düşüncesinde ilahî müdahalenin farklı biçimlerini açıklayan kavramlardan biri 

olan istidrâc, özellikle bireylerin dünyevî başarı, güç veya olağanüstü imkânlarla 

imtihan edilmesini konu edinmesi bakımından dikkat çekici bir mahiyet taşır. Kur’ân ve 

hadis literatüründe dolaylı ifadelerle yer bulan bu kavram, görünürde bir lütuf gibi 

algılanan durumların aslında kişinin hakikatten uzaklaşmasına sebep olan birer sınama 

yahut uyarı niteliği taşıyabileceğini ortaya koyar. Bu yönüyle istidrâc ilahî adalet, 

hidâyet ve dalâlet ilişkisi, insanın özgür iradesi ve nefsin aldatıcılığı gibi temel teolojik 

meselelerle de doğrudan bağlantılıdır. 

Modern dönemde dünyevî başarıların ahlâkî anlamda nasıl konumlandırılması 

gerektiği, “nimet” ile “imtihan” arasındaki çizginin nasıl ayırt edileceği ve bireyin, 

manevî sorumluluğunu nasıl değerlendirmesi gerektiği giderek daha fazla tartışılan 

başlıklardır. İstidrâc kavramı, bu tartışmaları anlamak için klâsik kaynaklarda köklü bir 

zemine sahip olduğu kadar, çağdaş Müslüman düşüncede de güncelliğini koruyan 

önemli bir anahtar işlevi görür. Bu makale, istidrâc kavramının etimolojik kökenini, 

Kur’ânî bağlamını ve hadislerdeki karşılığını inceleyerek kavramın hem tarihsel seyri 

hem de günümüz bağlamındaki anlam katmanlarını analiz etmeyi amaçlamaktadır. 

İstidrâc kavramı ile ilgili yapılmış çalışmalardan bazıları; Abdulvahap Yıldız’ın 

“Kerâmet ve İstidrâc”, Abdullah Yıldız’ın “İslâm Ahlâkı Açısından İnfak, İsraf ve 

İstidrac Kavram Örgüsü”, Hayati Aydın’ın “İslâm İnançları Açısından Mucize, Kerâmet, 

Sihir ve İstidrac Kavramları Üzerine Bir İnceleme” ve Derviş Dokgöz’ün “Kulun 

İmtihanı Bağlamında Mutasavvıfların İstidrac Kavramına Yükledikleri Anlamlar” adlı 

çalışmalar sayılabilir. Bu yazının diğer mezkur çalışmalardan farkı istidrâc kavramının 

hadisler ışığında değerlendirilmesidir. Konu ile ilgili birçok hadis bulunabilmesi 

mümkün olsa da,çalışmanın amacının gerçekleşmesinde yeterli görülmesi sebebiyle 

sadece iki hadisin tahriç ve tenkidine yer verilmiştir.  Çalışmada hadis tahricine ağırlık 

verilmesi sebebiyle istidrâc kavramının kelam ve tasavvuf alanlarındaki 

değerlendirilmesine kısaca değinilmiştir. Bazı kavramların anlamlarını ortaya 

koyabilmek için hem sözlük hem de terim manalarının bilinmesi gerekmektedir. Burada 

öncelikle “İstidrâc” kavramının sözlük anlamı ortaya konulacaktır. 

 



246 

 

1. Sözlüklerde “İstidrâc” Kavramı 

“İstidrâc” kavramı Arapça bir kelime olup ج-ر-د  harflerinden oluşan درج“derace” fiil 

kökünden türemiştir. جدر  “derace” ifadesi ise  ُمَراتِب“mertebeler” anlamına gelmektedir. 

Ayrıca بعضها فوق بعض“birbirinden üstün olmak” şeklinde de ifade edilmektedir. درج 

“derace” ifadesi الطبقات من المراتب“mertebelerden tabakalar” anlamında da kullanılır. 

Ayrıca درََجاتُ الجنة “cennetin dereceleri” şeklindeki kullanım dikkate alındığında da rütbe 

anlamında olduğu anlaşılmaktadır. Sabi (bebek) için hareket etmeye ve emeklemeye 

başladığında ً ياً ضعيفا  zayıf (az az) yürümekte dâric’tir” denir. Yaşlı için de“هو دارج مَشَيا مَش 

aynı şey söz konusudur. Zira yaşlı insan hareketindeki yavaşlama sebebiyle derece 

derece yürüdüğü, hareket ettiği içinودبَها ً ياً ضعيفا ً فهو دارج مَشَيا مَش  جا  ifadesi onunدرََج الشيخ درَ 

hakkında da kullanılmaktadır.1درجifadesiفي الش يء ِ ِ الش يءِ والمُضي   bir şeye“أصلٌ واحد يدلُّ على مُضِي 

veya bir şeyde gitmek, geçmek üzerine delâlet eden bir asıldır” şeklinde tarif 

edilmektedir.رجَع فلُانٌ أدراجَهdendiğindeإذا رَجع في الط ريق الذي جاء منه“geldiği yoldan döndü” 

denmek istenir.2 ُالدهرَجَة“ed-derace” ifadesi deفعة في المنزلة  ”bir menzilde yükselmek“الر ِ

şeklinde ifade edilir. Hatta كل برج  من بروج السماء ثلاثون درجة“ semanın burçlarındaki her burç 

otuz derecedir” şeklindeki ifade ile deدرجةkavramı ile mertebe kastedilmiştir  درج 

fiilinden türeyen   ادراج  “idrâc” ifadesi de “if’al” babından olup “derc etmek, 

derecelendirmek, bir mertebeye dâhil etmek” gibi anlamlara gelir.  ً  أد رَجَهُمُ الله إد رَاجا

dendiğinde de “Allah onları (bir mekâna) derc etmiş, koymuştur” anlamı ortaya 

çıkmaktadır تُ الكتاب إد رَا ً أدَ رَج  جا  dendiğinde de “kitaba derc ettim yani (bilgi) koydum” 

denmek istenir.3 

2. “İstidrâc” Kavramının Terim Anlamı 

“İstidrâc” kavramının terim anlamına gelince;“isyankâr kulun istidrâcı, merdûd 

olmasına rağmen onun fiilinin makbul olduğu vehminin ona verilmesidir” şeklinde 

tanımlanır.4 Yani istidrâc, Allah’ın kâfir kullarına dünya malını bol bol verip onlara 

mühlet tanıması ve ahiretteki azaplarının daha şiddetli olmasını arzu etmesidir.5 

Yüce Allah’a isyan edenlerin veya kâfirlerin elinde hârikülâde fiillerin zâhir olması 

câizdir. Buna istidrâc denmektedir. Böylelikle kâfir, bir şey murad ettiğinde Allah Teâlâ 

ona muradını verir. Allah’ın  (c.c) ona muradını vermesi Yüce Allah’ın âdetine uygun 

şekilde veya hilâfına olabilmektedir. Böylece istidrâcın manası inadının ve cehaletinin 

artması ve daha çok sapıtması için Allah’ın isyankâr-kâfir kuluna muradını vermesidir. 

Kulun kalbi dünyaya meylettiğinde Allah ona muradını verir. O muradına ulaşınca 

onda bir lezzet bulur. Bu hâl onda artar ve ünsiyet peydah olur. Böylece Allah istidrâc 

                                                      

1 İbn Manzûr, Ebü’l-FadlCemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî, 

Lisânu’l-Arab, C. 1-15, (Beyrut: Dâru’s-Sadr, ts), 2/266; Zebîdî, Muhammed b. Muhammed b. Abdürrazzak 

el-Huseynî, Tâcu’l-ArûsminCevâhiri’l-Kâmûs, C. 1-40, (y.y.:Dâru’l-Hidâye, ts), 5/553. 
2 İbn Fâris, Ebü’l-HüseynAhmed b. Fâris b. Zekeriyyâ, Mekâyîsü’l-Lüğa, thk. Abdusselam Muhammed 

Harun, C. 1-6, (y.y: Dâru’l-Fikr, 1423/2002), 2/224.  
3 el-Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed, Tehzîbü’l-Luğa, C. 1-15, (y.y: Dâru’l-Mısriyye 1387/1967),  

10/642-643. 
4 İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab,  5/183; Zebîdî, Tâcu’l-Arûs, 14/147. 
5 İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab,  8/151. 



247 

 

sahibini derece derece kendisinden uzaklaştırır.6 Ancak burada kerâmet ile istidrâc 

kavramlarını birbirinden ayırmak gerekecektir. Kerâmet, Yüce Allah’ın itaatkâr veli 

kullarının elinde zâhir olan hârikülâde hallerdir.7Kerâmet sahibinde kerâmet, ünsiyet 

oluşturmaz. Aksine onda bir korku hâsıl olur. Ancak istidrâcta ise kâfir, kibir ve kendini 

beğenmişliği ile elinde meydana gelen olağanüstü olaylar,onun küfür ve azgınlığını 

daha çok arttırır.8 

Görüldüğü üzere İstidrâc” kavramının sözlük anlamı ile terim anlamı arasında bir 

ilişki vardır. Buna göre istidrâc sahibi isyankâr ya da kâfirin dünyalık isteklerini Allah 

Teâlâ vererek onları yavaş yavaş, tedrîcî bir şekilde derece derece azaba 

sürüklemektedir. 

3. Mucize, Kerâmet, İrhâsât ve Sihir Kavramları 

Olağanüstülüğü bakımından istidrâc kavramı ile ilgisi olduğunu düşündüğümüz 

mucize, kerâmet, irhâsât ve sihir kavramlarının da açıklanması yerinde olacaktır. 

Sözlükte; benzeri yapılamayan olağanüstü şey anlamında olup Kur’ân’da âyet ve 

burhan olarak geçen9 fakat klâsik kaynaklarda mu‘cize olarak ifade edilen 

hârikulâdelik10 şöyle tanımlanmaktadır: “Allah tarafından gönderilen bir elçi olduğunu 

iddia eden bir kimsenin doğruluğunun kanıtlanması gayesiyle ortaya koyduğu, âdetleri 

(tabiat kanunlarını) iptal eden bir eylemdir.”11 

Kerâmet ise lügatta çokça, kolay bir şekilde ve cömertçe ihsanda bulunmaktır. 

Istılahta ise, Peygamberler dışında, Kur’an ve sünnete tam ittiba‘ etmiş, itikadı tam, 

takvâ sahibi bir kulun elinde ortaya çıkan hârikulâde bir hâldir.12 

Yüce Allah, peygamberlerin, peygamberliklerinden önce ellerinde, bir hârika 

meydana getirirse, buna “irhâs” adı verilmektedir. Kâfir ve fâsık olan günahkâr 

kullarının ellerinde (onlara mühlet verip azaplarının şiddetini artırmak için) istekleri 

doğrultusunda meydana getirirse buna da “istidrâc” denir. Yine küfrü ve fıskı açık olan 

                                                      

6 Tehânevî, Muhammed A‘lâ b. Ali b. Muhammed Hâmid b. Muhammed Sâbir el-Ömerî el-Fârûkî, Keşşâfü 

Istılâhâti’l-Fünûn ve’l-Ulûm,thk. Refik el-Acem-Ali Dahrûc, C. 1-2, (y.y.: Mektebetü Lübnan, 1996), 731. 
7 Heyet, Dînî Terimler Sözlüğü (İmam-Hatip Ve Anadolu İmam-Hatip Lisesi Öğrencileri İçin), (Ankara: Millî 

Eğitim Bakanlığı Yayınları, ts.), 201. 
8 Hayati Aydın, İslâm İnançları Açısından Mucize, Kerâmet, Sihir ve İstidrac Kavramları Üzerine Bir İnceleme, 

Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: XVII, Sayı: 32 (Aralık 2015), 134. 
9 A’raf, 7/106-108; 11/Hûd, 96; Kasas, 28/31-32, 35. 
10 İmam-ı A'zâm Ebu Hanife, Nu'mân b. Sâbit, el-Fıkhu'l-ekber, (Beyrut: Dârü'l-Kitabi'l-İlmiyye, 1979), 63. 
11 Ömer en-Nesefi’nin bu tanımı mu‘cize ile ilgili en meşhur olan bir tanımdır. Geniş bilgi için bkz. en-Nesefi, 

Ömer b. Muhammed, Şerhü’l-Akâid / Haşiyetü’l-Kestelli, (İstanbul: Salah Bilici Kitabevi, ts.),  301; Hayati 

Aydın, İslâm İnançları Açısından Mucize, Kerâmet, Sihir ve İstidrac Kavramları Üzerine Bir İnceleme, Sakarya 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: XVII, Sayı: 32 (Aralık 2015), 106. 
12 Keramet konusunda geniş bilgi için bkz. Kuşeyri, Ebü'I-Kasım Abdülkerim, er-Risaletü'l- Kuşeyriye, 

(Beyrut: Daru'l-Hayr, 1413/1993), 353-385; Abdulvahap Yıldız, Keramet ve İstidrâc,Harran Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, yıl:14, sayı:21, (Ocak-Haziran 2009), 42. 



248 

 

günahkâr kullarının ellerinde (onları zelil ve perişan etmek için) isteklerinin tam tersine 

olarak meydana getirirse buna da “ihânet/hızlan” adı verilir.13 

Öte yandan lügatte cazibe ve sebebi gizli olan şey anlamında olan “sihir” kelimesi 

ıstılahî olarak; hakikatinin zıddına hayali bir şeyin hakikat olarak algılanması, 

gerçeğinin çarpıtılması, gizlenmesi anlamındadır.14 Uzaktan serap gören birisinin onu 

su sanması veya gemi ile seyahat eden birisinin sahilleri hareket ediyor gibi görmesi 

kabilinden olan duyu yanılgısıdır.15 

Görüldüğü üzere “mu‘cize”, “kerâmet”, “irhâsât” ve “sihir” kavramlarının “istidrâc” 

kavramı ile olağanüstülük bakımından ilişkisi bulunduğunu söyleyebiliriz. 

4. Kelamcılara Göre Hârikulâdelik 

İslâm filozoflarının tabiat kanunlarının değişmezliği tezine karşı Kelâmcılar Yüce 

Allah’ın kendi koyduğu âdeti değiştirebileceği, dolayısıyla söz konusu kanunların 

zorunlu olmadığı görüşünü savunmuşlardır. İlk Kelâmcılar’dan olup akılcılığıyla 

tanınan Nazzâm’ın (231/845) da tabiatta hârikulâde olayların meydana gelebileceği 

görüşünde olduğu nakledilir. İbn Hazm’a (456/1064) göre bir şeye nisbet edilen âdetle 

tabiat arasında fark vardır. Âdetin değişmesi söz konusu iken ilâhî bir müdâhale 

olmaksızın tabiatın değişmesi mümkün değildir. Çünkü tabiatlar ait oldukları 

nesnelerden ayrılmayan ana özelliklerdir. İnsanın şuur sahibi veya şarabın sarhoş edici 

oluşu gibi tabiattan gelen özellikler ortadan kalktığı takdirde insan hayvana, şarap da 

sirkeye dönüşür. Bu sebeple âdetin değişmesi değil tabiatın değişmesi hârikulâdedir.16 

Mu‘tezile âlimleri mu‘cizenin nübüvvet iddiasıyla birlikte gerçekleştiğini, dolayısıyla 

irhâs diye bir şeye ihtiyaç bulunmadığını, eğer böyle bir şey vukû bulmuşsa bunun bir 

önceki peygamberin mu‘cizesi sayılabileceğini ileri sürerler. Kerâmet hakkında da Ehl-i 

sünnet âlimleri, kerâmetin aklen mümkün olmasının yanında fiilen vukû bulduğunu, 

naslara dayanan delillerin de bunu desteklediğini söylerken, Mu‘tezile Kelâmcıları 

mu‘cize ile karışabileceği ve dolayısıyla nübüvvet müessesesini zedeleyeceği endişesiyle 

kerâmeti reddederler. Mu‘tezile âlimlerine göre yalancı peygamberin elinde iddiasına 

aykırı da olsa herhangi bir hârikulâde olayın vukû bulması mümkün olmadığı gibi 

gerekli de değildir. Onun iddiasının veya yapmak istediği fiilin gerçekleşmemesi 

yeterlidir. Sihir hakkında da başkasından öğrenilen, bazı vasıtalarla icra edilip 

temrinlerle/alıştırma geliştirilen ve âdet dışı bir görünüm taşıyan etkilemelerden ibaret 

olup daha çok güç gösterisinde bulunmak, çıkar sağlamak ve toplumda hâkimiyet 

kurmak için uygulanır. İslâm filozofları ve Mu‘tezile’nin aksine sihrin varlığını kabul 

eden Ehl-i sünnet âlimleri bunun bazı alet ve vasıtalar, astrolojik bilgiler, hile ve 

maharetlerle gerçekleştirilebileceğine kanidirler.17 

                                                      

13 Durmuş Özbek, Harikulade Olaylar (Mu'cize-İrhas-Keramet-Meûnet-İstidrac-İhanet/Hizlan), Selçuk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 7, Yıl:1997, (Konya- 1997), 192. 
14 Tehânevî, Muhammed Ali, Keşşâfu Istılahâti'l-Fünûn, (Beyrut: Dârü'l-Kütubi'l-İlmiyye, 1998), 2/344. 
15 Aydın, İslâm İnançları Açısından Mucize, 124. 
16  M. Sait Özervarlı, “Hârikulâde”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 1997), 16/181-183. 
17 Özervarlı, “Hârikulâde”,16/181-183. 



249 

 

5. Tasavvufta Hârikulâdelik 

Sûfiler nübüvvet anlayışını daha çok velâyet anlayışı ile irtibatlı olarak ele 

almışlardır. Bundan dolayı sûfilerin bu anlayışlarının en belirgin yönü velâyeti, 

nübüvvetin bir parçası olarak görmeleri ve velâyeti devam eden nübüvvet şeklinde 

telakki etmeleridir.18 Böylece sûfiler peygamberlerin mucizelerinin yanında evliyanın 

kerâmetinden de söz etmektedirler. 

Sûfilere göre kerâmet, tıpkı mu‘cize gibi tabiat kanunlarıyla açıklanamayan 

olağanüstü ve sıra dışı bir olay olup mahiyeti itibariyle mu‘cizeden farklı değildir; 

aralarındaki fark, meydana geliş şekliyle ilgilidir. Mu‘cize peygamberlerden, kerâmet 

tam olarak ona bağlı olan velîlerden zuhur eder. Ancak peygamber, peygamberliğini 

iddia eder ve bunu ispat için mu‘cize gösterir. Gösterdiği mu‘cize ile inanmayanlara 

meydan okur. Peygamber’i örnek alan velî ise velîlik iddiasında bulunmadığı gibi 

kimseye meydan da okumaz. Birinde mu‘cizenin izharı, diğerinde kerâmetin zuhuru 

söz konusudur. Mu‘cize gibi kerâmetin de yaratıcısı ve hakiki sahibi Yüce 

Allah’tır. Sûfîlerkerâmeti Allah Teâlâ’nın velî kuluna bir ikramı ve lutfu olarak kabul 

etmişler, Allah’ın kendisine itaat eden ve O’na yaklaşmaya çalışan velîlere bunu ihsan 

edeceğini söylemişlerdir. İlâhî bir lutuf olmakla beraber kerâmete mazhar olan bir velî, 

kendisinden böyle bir hâl zuhur ettiği için bu hâlin bir mekr/tuzak, istidrâc ve 

ibtilâ/düşkünlük olmasından korkar. Bu ihtimali dikkate alan velîkerâmetle denenmek 

istendiğini düşünerek endişe eder. Bir yandan Allah’ın (c.c) lutfunanâil olduğu için O’na 

şükreder, daha çok bağlanır, öte yandan da bunun sorumluluğundan ve getireceği 

sonuçlardan kaygılanır. Bundan dolayı kendisinden zuhur eden hâli ifşa etmez ve bu 

hâl sebebiyle insanların gösterdiği teveccühün nefsini şımartabileceğini hesaba katar.19  

Görüldüğü gibi tasavvufta mu‘cize, kerâmet, irhâsât, istidrâc gibi kavramların 

hakikati vardır. 

6. Kur’an’da  “İstidrâc” Kavramı 

Peygamberlerin mu‘cizeleri, velilerin kerâmetleri ve Müslüman olmayanların 

istidrâcları tarihî hâdiselerdir. Eğer itimada şayan rivâyetlerle sabit olmuşlarsa, biz 

bunlara inanırız.20Mesela şeytanın duasının kabul olunması, istidrâca örnek olarak 

gösterilebilir. Şöyle ki: Kur’an’a göre Yüce Allah Hz. Âdem’i yaratıp ona secde 

edilmesini emredince şeytan, bu emre itaat etmemiştir. Bunun üzerine Allah Teâlâ onu 

kovup lanetleyince şeytan şöyle dua etmiştir: 

مِ يبُ عثَوُنَ  نىِٓ إلِىَ  يَو  ِ فأَنَظِر   قاَلَ رَب 

“Rabbim! Öyle ise onların tekrar diriltilecekleri güne kadar bana mühlet ver” dedi.21 

                                                      

18 Ahmet Yıldırım, Tasavvufun Temel Öğretilerinin Hadislerdeki Dayanakları, (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yay, 2013), 119. 
19 Süleyman Uludağ, “Kerâmet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (Ankara: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 2002), 25/265, 268. 
20 Muhammed Hamidullah, Mucize, Keramet ve İstidrac, trc. Zahit Aksu, Hikmet Yurdu Düşünce–Yorum 

Sosyal Bilimler Araştırma Dergisi, Yıl: 2, S.3 (Ocak-Haziran 2009), 84. 
21 Hicr, 15/36. 



250 

 

Âyetin devamında Allah’ın şeytanın bu isteğine olumlu cevap verdiği 

görülmektedir. 

مِ ٱل وَق تِ ٱل مَع لوُمِ   قاَلَ فإَنِهكَ مِنَ ٱل مُنظَرِينَ إلِىَ  يَو 

“O hâlde, sen vakti (yalnızca benim tarafımdan) bilinen güne (kıyamete) kadar mühlet 

verilenlerdensin dedi.”22 

Yine âyetin devamında da şeytanın isteğinin ne olduğu anlaşılmaktadır. 

لَصِينَ  مَعِينَ إلِاه عِباَدكََ مِن هُمُ ٱل مُخ  وِينَههُم  أَ ج  ضِ وَلَْغُ  رَ  وَي تنَىِ لَْزَُي نِنَه لهَُم  فىِ ٱلْ  ِ بمَِآ أغَ   قاَلَ رَب 

“Rabbim! Beni azdırmana karşılık, andolsun ki yeryüzünde kötülükleri onlara güzel 

göstereceğim, içlerinde ihlâsa erdirilmiş kulların hariç, onların hepsini azdıracağım” dedi.23 

Âyetlerdeki şeytanın ِنى  beni te’hîr et” anlamında olup ertelemek“ أخرني ifadesi أنَظِر 

manasındadır.24 Âyetteki ertelenmenin şeytanın kıyamet gününe kadarölmeyecek 

olması şeklinde yorumlanmıştır. Kıyametin kopacağı esnada ona Allah Teâlâ tarafından 

verilen mühletin biteceği ve onun öleceği ifade edilmiştir.25 Hatta şeytanın ölümü 

tatmakistemediği için Yüce Allah’tan mühlet istediği ve kendisine mühlet verildiği ifade 

edilmiştir. Kıyamet günü birinci nefha ile ikinci nefha arasındaki kırk sene ölümü 

tadacağı söylenir.26 

Görüldüğü üzere Allah’ın (c.c) şeytana verdiği mühlet onun azabının ahirette daha 

şiddetli olacağını göstermektedir. Bu, Allah'ın, ona bir çeşit fırsat vermesidir ki, dalâlet 

ve günahta devam ederek, daha çok azaba müstehâk olmasını temin hikmetine 

mâtuftur.27 Yüce Allah, Firavun28 ve Nemrud’a29 saltanat, Karun’a30 da mal ve mülk 

vermiştir. Onlar da derece derece Allah’ın azabına düçar olmuşlardır. Onlara Allah 

tarafından verilen dünyalıkların da istidrâc kapsamında düşünülmesi mümkündür. 

Firavun’un sihirbazlarının yaptıklarının da istidrâc olduğu düşünülebilir. Hz. Mûsâ 

risâlet iddiasında bulununca Firavun ondan, mu‘cize göstermesini istemiştir. Bu durum 

Kur’an’da şöyle ifade edilmektedir: 

ِ ال عاَلمَِينَ  ب  ن ره نُ إنِ يِ رَسُولٌ م ِ عَو   وَقاَلَ مُوسَى ياَ فرِ 

“Musa dedi ki: Ey Firavun! Şüphesiz ki ben âlemlerin Rabbi tarafından gönderilmiş bir 

peygamberim.”31 

Müteakip âyetlerde Firavun Hz. Mûsâ’dan peygamber olduğuna dair delil 

getirmesini istemektedir. 

                                                      

22 Hicr, 15/37, 38. 
23 Hicr, 15/39, 40. 
24 Taberî, Muhammed b. Cerîr, Tefsîr, (Câmiu’l-Beyân fî Te’vîli’l-Kur’ân), thk. Ahmed Muhammed Şâkir, C. 1-

24, (y.y:: Müessesetü’r-Risâle, 1420/2000), 2/468. 
25 Taberî, Tefsîr, 12/332. 
26 Süyûtî, Abdurrahman b. Ebî Bekr, ed-Dürru’l-Mensûr, C. 1-15, (Mısır: Dâru’l-Hicr, 1424/2003), 8/ 614.  
27 Özbek, Harikulade Olaylar, 174. 
28 Yunus, 10/88; Sâd, 38/12. 
29 Bakara, 2/258. 
30 Kasas, 28/76. 
31 Ârâf, 7/104. 



251 

 

ادِقيِنَ   قاَلَ إنِ كُنتَ جِئ تَ بآِيَة  فأَ تِ بهَِا إنِ كُنتَ مِنَ الصه

Firavun, “Eğer açık bir delil getirdiysen haydi göster onu bakalım, şâyet doğru 

söyleyenlerden isen” dedi.32 

Hz. Mûsâ bazı mu‘cizeler gösterince, Firavun’un kavminden bazıları Firavun’dan 

sihirbazlarını toplamalarını teklif ettiler. Çünkü Hz. Mûsâ’nın çok yaman bir sihirbaz 

olduğunu düşünüyorlardı. 

رِجَكُمقاَلَ ال مَلأُ مِن قَ  نَ إنِه هَذاَ لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ يرُِيدُ أنَ يخُ  عَو  مِ فِر  ضِكُم  فمََاذاَ  و  ن  أرَ  سِل  فيِ تَ م ِ جِه  وَأخََاهُ وَأرَ  أ مُرُونَ قاَلوُا  أرَ 

 ال مَدآَئنِِ حَاشِرِينَ يأَ توُكَ بكُِل ِ سَاحِر  عَلِيم  

“Firavun'un kavminden ileri gelenler, ‘Muhakkak bu çok bilgili bir sihirbazdır.’ dediler. O, 

sizi yurdunuzdan çıkarmak istiyor. (Firavun): ‘O halde siz ne diyorsunuz?’ dedi. Onlar da ‘onu 

ve kardeşini beklet, şehirlere de toplayıcılar gönder. Bütün bilgiç sihirbazları sana getirsinler.’ 

dediler.”33 

Âyetin devamında Firavun’un Hz. Mûsâ’ya galip geldikleri takdirde, sihirbazları 

mükâfatlandıracağı da ifade edilmektedir. Hz. Mûsâ ile karşılaşan sihirbazlar ona şöyle 

demişlerdir: 

نُ ال مُل قِ  ا أنَ نهكُونَ نَح  ا أنَ تلُ قِيَ وَإمِه ينَ قاَلوُا  ياَ مُوسَى إمِه  

“Ey Mûsa! Ya önce sen at, ya da önce atanlar biz olalım”34 

Hz. Mûsâ onların ilk olarak gösterecekleri hünerlerini sergilemelerini isteyince, 

sihirbazlar atacaklarını attılar ve herkesi büyülediler. Bu durum âyette şöyle ifade 

edilmektedir: 

هَبوُهُم  وَجَاءقاَلَ ألَ قوُ   ترَ  ينَُ النهاسِ وَاس  ا  سَحَرُوا  أعَ  ا ألَ قَو  ر  عَظِيم  ا  فلَمَه وا بسِِح   

“(Mûsa), "Siz atın" dedi. Bunun üzerine onlar (ellerindekini) atınca insanların gözlerini 

büyülediler ve onlara korku saldılar. Büyük bir sihir yaptılar.”35 

Yine âyetin devamında Allah’ın (c.c) Hz. Mûsâ’ya elindeki asasını atmasını 

emrettiği ifade edilir. Hz. Mûsâ elindeki asayı atınca sihirbazların yaptıklarını bertaraf 

ettiği ifade edilir. Bir başka âyettede Hz.Mûsâ’nın attığı asa yılana dönüşmüştür.36 

Görüldüğü üzere âyetlerde anlatılan sihirbazların attıklarının da hârikulâde 

özelliklere sahip olduğu düşünüldüğünde, onların bu fiillerinin de istidrâc kavramının 

kapsamına dâhil edilebileceği söylenebilir. Zira onların yaptıkları hârikulâdeliklerden 

insanların büyülendiği ifade edilmiştir. 

Taberî’nin (310/923) Tefsîr’inde anlatıldığına göre sihirbazların ellerinde asa ve ipler 

mevcut idi. Hz. Mûsâ onlara ilk olarak hünerlerini göstermelerini söyleyince ellerindeki 

ip ve asayı attılar. Birden dağ misali yılanlara dönüşüverdi. Hz. Mûsâ kendi 

                                                      

32 Ârâf, 7/106. 
33 Ârâf, 7/109-112. 
34 Ârâf, 7/115. 
35 Ârâf, 7/116. 
36 Şuârâ, 26/32. 



252 

 

kendine,“Vallahi onların ellerinde asadan başka bir şey değildi, yılanlara dönüşüverdi” dedi. 

Buna karşılık Allah Teâlâ Hz. Mûsâ’ya elindeki asasını atmasını emretmiştir.37 

Kurtubî (671/1273) de tefsirinde sihirbazların hünerlerinin insanların idrak 

edebilme sıhhatini yok ettiğini ifade eder.38 Böylelikle onlar insanları büyüleyerek 

korkuya kapılmalarına sebep olmuşlardır. Yüce Allah’ın, kendisine isyan eden 

kimselerin isteklerini yerine getirmesi, böylelerinin âhiretazaplarını daha fazla arttırmak 

içindir. Yoksa onlar doğru yolda oldukları için değildir. Nitekim şeytanın yeryüzünü 

kolayca dolaşabilmesi, Firavun’un ve Nemrut’un dünyada iken birçok nimetlere mazhar 

olması, isyanlarını daha da arttırmalarına izin verilmesi gibi imkânların kendilerine 

sunulması onlara bir lütuf değil, aksine âhirette daha çok azaba çarptırılmaları içindir.39 

Kur’an’da istidrâc ifadesi kelime olarak da bulunmaktadır. Ârâf Suresinin 182. 

âyetinde şöyle buyrulmaktadır: 

تِناَ سَ  بوُا۟ بـَِٔايَ 
ن  حَي ثُ لَا يعَ لمَُونَ وَٱلهذِينَ كَذه تدَ رِجُهُم م ِ نَس   

“Âyetlerimizi yalanlayanlara gelince, biz onları bilemeyecekleri bir yerden yavaş yavaş 

felâkete götüreceğiz.”40 

Âyetteki تدَ رِجُهُم  onları istidrâc edeceğiz” ifadesi ile Allah’ın onlara mühlet vererek سَنَس 

onların kötü amellerini süslü göstereceği anlaşılmaktadır.41 Onların her isyanında onlara 

tevbe-istiğfârı unutturacak nimetleri Allah’ın (c.c) onlara vermesi onları istidrâc etmesi 

anlamına gelmektedir.42O halde istidrâc, kişiye bol nimet, imkân ve başarı kapısının 

açılması ve bununla kişinin mağrur olup günahlara dalarken farkına varmadan Yüce 

Allah’ın kudret pençesine düşmesini ifade etmektedir. Nitekim şu hadis de bunu 

desteklemektedir: “Günah üzerindeyaşayan bir kula Allah’ın, dilediği her şeyi verdiğini 

gördüğünde bu bir istidrâcdır.”43 

7. Hadiste İstidrâc Kavramı 

Hadiste istidrâc ile ilgili akla ilk gelen Deccâl44 hadisidir. Deccâl kıyamet 

alametlerinden sayılıp kıyametin kopacağı yakın bir zamanda gelecek ve insanlara 

hârikulâdelikler göstermek suretiyle onları ifsâd edecektir.  

                                                      

37 Taberî, Tefsir, 13/28. 
38 Kurtubî, Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr, el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur’ân, thk. HişâmSemîr, (Riyad: Dâru’l-

Âlemi’l-Kütüb, 1423/2003),  7/259. 
39 Yıldız, Keramet ve İstidrâc, 56. 
40 Ârâf, 7/182. 
41 Taberî, Tefsîr, 13/286. 
42 Süyûtî, ed-Dürru’l-Mensûr, 6/ 690. 
43 Aydın, İslâm İnançları Açısından Mucize, 133-134. Hadis için bkz. Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillah Ahmed 

b. Muhammed eş-Şeybânî, el-Müsned, (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992), 4/145. 
44 Deccâl’le ilgili bazı rivayetlerin yorumu kapsamında kaleme alınan akademik çalışmaların bazısını şu 

şekilde sıralamak mümkündür: Selman Kuzu, Hadislerde Mehdi ve Mehdinin Deccâl ve Hz. İsa İle Olan 

Münasebeti Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, (Bursa: Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1991);  

İhsan Yeğen, Deccâl İle İlgili Hadisler ve Değerlendirilmesi, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, (Kayseri: Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2002); Osman Bodur, Buhârî Şerhlerinde Deccâl Yorumları, Basılmamış 

Yüksek Lisans Tezi, (İstanbul: Marmara Üniversitesi. Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2010). 



253 

 

Bazı rivâyetlerde Deccâl’in, öldürüp diriltme şeklinde istidrâc kabilinden 

imkânlarından söz edilmektedir. Söz gelimi rivâyetlerde Deccâl’in ilâhlık iddiasını 

kuvvetlendirmek için, bedeviler arasına giderek, onlara,“deveni diriltirsem rabbin 

olduğuma inanacak mısın?” şeklinde sorular soracağı, buna şahit olan bedevilerin ise, ona 

iman edeceği yer almaktadır. Yine Deccâl’in kardeşi ve babası ölen kimseye de aynı 

soruları yönelteceği ve onların da Deccâl’e iman edecekleri ve böylelikle imanlarını 

kaybedecekleri haber verilmektedir.45 Konuyla ilgili rivâyetler lafza dayalı bir biçimde 

yorumlanmış, Deccâl’in Allah’ın dilemesiyle öldürme ve diriltme gibi olağan dışı 

iddialar da bulunabileceği, fakat bunun onun davasının yalan ve geçersiz olduğunu 

ortaya koymaktan başka bir işe yaramayacağı ifade edilmiştir.46 

Deccâl ile ilgili Ebû Saîd’den gelen uzun rivâyetin, Deccâl’in ölüyü diriltmesi ile 

ilgili kısmı şöyledir: 

يد قال : حدثنا مسعود أن أبا سعحدثنا أبو اليمان أخبرنا شعيب عن الزهري أخبرني عبيد الله بن عبد الله ابن عتبة بن 

وهو محرم عليه أن  رسول الله صلى الله عليه و سلم يوما حديثا طويلا عن الدجال فكان فيما يحدثنا به أنه قال ) يأتي الدجال

لناس فيقول ايدخل نقاب المدينة فينزل بعض السباخ التي تلي المدينة فيخرج إليه يومئذ رجل وهو خير الناس أو من خيار 

حييته هل تشكون أأشهد أنك الدجال الذي حدثنا رسول الله صلى الله عليه و سلم حديثه فيقول الدجال أرأيتم إن قتلت هذا ثم 

 قتله فلا يسلط عليه ( في الأمر ؟ فيقولون لا فيقتله ثم يحييه فيقول والله ما كنت فيك أشد بصيرة مني اليوم فيريد الدجال أن ي

Ebü’l-Yemân > Şuayb>Zührî > Ubeydullah b. Abdillah b. Utbe b. Mes‘ûd > Ebû Saîd 

(el-Hudrî) (r.a.) şöyle rivayet etmiştir: Rasûlullah (s.a.s) bir gün bize Deccâl hakkında 

uzun bir hadis anlatmıştır. Anlattıkları arasında şunlar da vardır: “Deccâl gelecek; fakat 

Medine’nin geçitlerine (giriş yollarına) girmesi ona haram kılınmıştır. Bunun üzerine Medine’ye 

yakın tuzlu ve çorak bir araziye iner. O gün insanların en hayırlısı yahut hayırlılarından biri 

olan bir adam onun yanına çıkar ve şöyle der: ‘Ben, senin Rasûlullah’ın (s.a.s) bize haber verdiği 

Deccâl olduğuna şehadet ederim.’ Deccâl (yanındakilere) şöyle der: ‘Şuna ne dersiniz: Eğer ben 

bunu öldürür, sonra da diriltirsem, bu iş hakkında yine de şüphe eder misiniz?’ Onlar: ‘Hayır 

(şüphe etmeyiz)’ derler. Bunun üzerine Deccâl onu öldürür, sonra tekrar diriltir. Adam şöyle der: 

‘Allah’a yemin ederim ki, bugün senden daha önce hiç bu kadar kesin bir bilgiye sahip 

olmamıştım.’ Bunun üzerine Deccâl onu tekrar öldürmek ister; fakat buna güç yetiremez (ona 

musallat olamaz).”47 

Kaynaklarda tespit edebildiğimiz kadarıyla bu hadisin râvî48 şeması aşağıdaki 

şekildedir: 

                                                      

45 Osman Bodur, Hadislere Göre Deccâl’in Özellikleri, Akademik Bakış Dergisi Sayı: 59 (Ocak - Şubat 2017), 96. 

Rivayet için bkz. el-Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmail, el-Câmiu’s-Sahîh, (İstanbul: Çağrı Yayınları, 

1992), “Fiten”, 25. 
46 İbn Hacer, Ahmed b. Ali b. Hacer el-Askalânî, Fethu’l-Bârî bi Şerhi Sahîhî’l-Buhârî, thk. Abdülaziz b. 

Abdullah b. Baz, (Beyrut: Daru’l-Fikr, 1416/1996), 14/615; el-Aynî, Bedruddîn Ebû Muhammed Mahmûd b. 

Ahmed el-Hanefî, Umdetü’l-Kârî fî Şerhi Sahîhi’l-Buhârî, C. 1-25, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-Ilmiyye, 1. Baskı, 

1421/2001), 8/435; el-Kastallânî, Ahmed b. Muhammed b. Ebî Bekr b. Abdilmelik, İrşâdü’s-Sârî li Şerhi 

Sahîhi’l-Buhârî, (Mısır: el-Matbaatü’l-Kübrâ, 7. Baskı, 1323/1906), 15/ 80. 
47 Buhârî, “Fiten” 25; Abdurrazzâk, Ebû Bekr b. Hemmâm es-San’ânî, el-Musannef, thk. Habîburrahmân el-

A’zamî, C. 1-11, (Beyrut: el-Mektebu’l-İslâmî, 1403/1983), 11/393. 
48 Şuaybel-Arnaût’a göre ricâli sika olup Buhârî ve Müslim’in şartlarına göre isnadı sahihtir. Geniş bilgi için 

bkz. Ahmedb.Hanbel, el-Müsned, thk. Şuaybel-Arnaût-Âdil Mürşid, (y.y: Müessesetü’r-Risâle, 1421/2001), 

17/420. (2 Nolu Dipnot). 



254 

 

Rasulullah 

Ebû Saîd el-Hudrî 

Ubeydullah b. Abdullah b. Utbe b. Mesûd 

     İbn Şihâb ez-Zühri   

Şuayb     Salih b. Keysan Ma’mer 

Ebü’l-Yemân       İbrahim b. Sa’d  Abdurrazzak 

 Yakub b. İbrahim  İbn EbîSeriyy 

                   İbn Kuteybe 

        Ebû Dâvûd Süleyman    

b. Seyf el-Harrânî Amr en-Nâkıd-Hasan el-Halvânî-Abd b. Humeyd 

Bu hadis Müslim’in (261/875)Sahîh’inde   َهَل  تشَكُُّون ifadesi yerine أتشكون ifadesi ile tahriç 

edilmiştir.49 İbn Hıbbân’ın (354/965) Sahîh’inde ِمَا كُن تُ فيِكَ أشََده بَصِيرَةً مِن ي ِ ييِهِ، فيَقَوُلُ: وَاَللّه فيَقَ تلُهُُ ثمُه يحُ 

مَ   ifadesi  فيسلط عليه فيقتله ثم يحييه فيقول حين يحيى : والله ما كنت بأشد بصيرة فيك مني الآنifadesi yerineاليَو 

mevcuttur.50 

Hadiste geçenر رifadesindeki هَل  تشَكُُّونَ فيِ الْمَ   hakkında Deccâl’in ilâhlık iddia الْمَ 

etmesinin kastedildiği ifade edilmiştir.  َفيَقَوُلوُن ifadesinin de Deccâl’e tâbi olan ve ona itaat 

edenler olduğu ifade edilmiştir. Deccâl kendilerine tâbi olanlara böyle söyleyince, 

kendisine bir demir parçası getirilir. Öldürmek istediğine onu vurur ve onu ikiye bölerek 

öldürür. Sonra kendisine itaat edecek olanlara; “Eğer onu tekrar diriltirsem benim sizin 

rabbiniz olduğumu kabul eder misiniz? der. Onlar da “Evet” derler. Sonra Deccâl asasını 

ölüye vurur ve onu diriltir. Ölünün ayağa kalktığını gördüklerinde de onun kendilerinin 

rabbi olduğuna kanaat getirirler. Başka rivâyette de Deccâl öldüreceği kişiyi parça parça 

keser ve ona asası ile vurmak suretiyle onu diriltir. Fakat bütün bunların bir sihir olduğu 

da ifade edilmiştir.51 

                                                      

49 Müslim, Ebü’l-Huseyn Müslim b. Haccac el-Kuşeyrî, el-Câmiu’s-Sahih, (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992), 

“Kitâbü’l-Fiten ve Eşrâtü’s-Sâa”, 112. 
50 İbn Hıbbân, Muhammed b. Ahmed, Sahîhu İbn Hıbbân bi Tertîbi İbn Belabân, thk. Şuayb el-Arnaût, C. 1-18, 

(Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2. baskı, 1414/ 1993), 15/211. 
51 el-Kastallânî, İrşâdü’s-Sârî, 10/212-213. Kehf Suresindeki (74. Ayette) Hz. Mûsâ ile arkadaşlık yapan 

Hızır’ın veya Cebrail’in (a.s) çocuğu öldürmesi ile ilgili âyeti de delil getirerek buradaki Deccâl’in Hızır (a.s) 

olduğu da söylenmiştir. Geniş bilgi için bkz. Deylemî, Ebu’ş-Şücâ’ Şireveyh b. Şehredâr b. Şireveyh, el-

Firdevs bi Me’sûri’l-Hıtâb, thk. Saîd b. Besyûnî, C. 1-5,  (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-Ilmiyye, 1406/1986), 5/450. 

Ancak buna katılmak mümkün değildir. Çünkü ölünün diriltilmesi karşılığında Deccâl’in ilâhlığının kabul 

edilmesi söz konusudur. Hızır (a.s) hakkında da bunu düşünmek mümkün değildir. 



255 

 

el-Beğavî (516/1122) bu hadisin sıhhatinde ittifak edildiğini52, el-Elbânî de 

(1420/2000) gerek el-Câmiu’s-Sağîr’e53, gerekse Mişkâtü’l-Mesâbîh’e54, yaptığı tahkikte 

sahih olduğunu söylemişlerdir. 

İncelendiği üzere Deccâl ile ilgili, onun istidrâc sahibi olacağı ve birçok kimseyi 

saptıracağı mezkûr hadiste ifade edilmiş olup hadisin sahih olduğu görülmüştür. Yüce 

Allah'ın düşmanları, kendilerine verilen bu harikalar ve nimetler sebebiyle değişirler ve 

isyanlarını yahut küfürlerini artırırlar. Bunların hepsi câiz ve mümkündür. 

İstidrâc ile ilgili daha önce zikrettiğimiz Hz. Peygamber’den gelen bir diğer rivâyet 

de şöyledir: 

قبة بن مسلم عن صالح حدثني حرملة بن عمران التجيبي عن حدثنا الوليد بن العباس العداس المصري ثنا عبد الله ب

و مقيم على عن عقبة بن عامر الجهني عن رسول الله صلى الله عليه و سلم قال إذا رأيت الله يعطي العبد ما يحب وه

 معاصيه فإنما ذلك له منه استدراج

Velîd b. el-Abbâs el-Addâs el-Mısrî > Abdullah b. Sâlih > Harmele b. İmrân et-Tücîbî 

> Ukbe b. Müslim > Ukbe b. Âmir el-Cühenî > Rasûlullah’ın (s.a.s) şöyle buyurduğunu 

rivayet etmiştir: “Kulun mâsiyetlerinde devam ve ısrar etmesine rağmen, Allah'ın onu 

dünyadan ne arzu ederse vermekte olduğunu görürsen, bil ki bu ona Allah'tan bir istidrâctır.”55 

Kaynaklarda tespit edebildiğimiz kadarıyla bu hadisin râvî56 şeması aşağıdaki 

şekildedir: 

   Rasulullah 

Ukbe b. Âmir 

             Ukbe b. Müslim 

              Harmele b. İmran   

                      Abdullah b. Salih                     Ebu’l-Haccâc el-Mehrî 

Muttalib b. Şuayb el-Ezdî  El-Velid b. Abbas  Yahya b. Ğaylan 

                                                      

52 el-Beğavî, Hüseyin b. Mes’ûd, Şerhu’s-Sünne, thk. Şuaybel-Arnaût-Muhammed Züheyr eş-Şâvîş, C. 1-15, 

(Dımeşk-Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmî, 1403/1983), 15/51-52. 
53 el-Elbânî, Muhammed Nâsuruddîn,  el-Câmiu’s-Sağîr ve Ziyâdetüh, C. 1-2, (Beyrut: el-Mektebu’l-İslâmî, ts.), 

1/1396. 
54 et-Tebrîzî, Muhammed b. Abdillâh el-Hatîb, Mişkâtü’l-Mesâbîh, thk. Muhammed Nâsuriddîn el-Elbânî, C. 

1-3, (Beyrut: el-Mektebu’l-İslâmî, 1405/1985), 3/189. 
55 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 28/547; et-Taberânî, Ebü’l-Kâsım Süleyman b. Ahmed, el-Mu’cemu’l-

Kebîr,thk. Hamdi b. Abdilmecid es-Suflî, C. 1-20, (y.y: Mektebetü’l-Ulûm ve’l-Hakem ve’l-Mevsıl, 2. Baskı, 

1404/1983), 17/330; el-Mu’cemu’l-Evsat, thk. Tarık b. Avdillâh-Abdülmuhsin b. İbrahim, C. 1-10, (Kahire: 

Dâru’l-Harameyn, 1415/1995), 9/110. 
56 Şuaybel-Arnaût’a göre, zayıf olduğu tespit edilenler dışındaki râvîler sikadır. Geniş bilgi için bkz. Ahmed 

b. Hanbel, el-Müsned, thk. Şuaybel-Arnaût-Âdil Mürşid, (y.y: Müessesetü’r-Risâle, 1421/2001), 28/547. (1 

Nolu Dipnot). 



256 

 

Bu rivâyetin et-Taberânî’nin (360/971) el-Mu’cemu’l-Evsat adlı eserindeki 

senedindeki râvîlerden Abdullah b. Sâlih Ebû Sâlih el-Mısrî hakkında İbn Hacer 

(852/1449) sadûk57 olduğunu söylemiş ancak çok hata yaptığını (kesîru’l-galat)58 ifade 

etmiştir.59 Bu râvi hakkında sika60, me’mûn61 ifadeleri de kullanılmış olup ahir 

ömründe rivâyet konusunda hataları bulunduğu söylenmiş ve hakkında “leyse bi 

şey”62 ifadesi kullanılmıştır.63 Ayrıca rivâyetin bu senedindeki râvîlerden el-Velîd b. el-

Abbâs adındaki râvî hakkında Dârakutnî (385/995) ve Ebû Bekr el-Kindî (?)64, 

Heysemî(807/1405) zayıf olduğunu65 ifade etmişlerdir. 

Abdullah b. Sâlih Ebû Sâlih el-Mısrî adlı râvî et-Taberânî’nin el-Mu’cemu’l-Kebîr 

adlı eserindeki rivâyetin senedinde de bulunmaktadır. 

Bu hadis Ahmed b. Hanbel’in (241//855) el-Müsned’inde َإذِاَ رَأيَ تَ اللهَ يعُ طِي ال عبَ دَ مِنَ الدُّن ياَ عَلى

تدِ رَاجٌ  ، فإَنِهمَا هُوَ اس   metniyle mevcuttur. Hadisin el-Müsned’deki bu metninde de مَعاَصِيهِ مَا يحُِبُّ

Rişdîn b. Sa’d Ebu’l-Haccâc el-Mehrî hakkında hadis rivâyetinde karıştırdığı ifade 

edilmiş ve zayıf olduğu söylenmiştir.66 Yahya b. Maîn (233/848) onun hakkında “leyse 

bi şey” ifadesini kullanmıştır.67 el-Elbânî es-Silsiletü’s-Sahîha adlı eserinde ve 

Mişkâtü’l-Mesâbîh’e yaptığı tahkikte bu hadisin sahih68, Mişkâtü’l-Mesâbîh’e yaptığı 

tahkikte ise isnadının “ceyyid”69olduğunu zikretmiştir.70 

Görüldüğü üzere bu hadisin senedinde her ne kadar zayıf olduğu ifade edilen râvî 

bulunsa da zayıf olan tarikler birbirine mutâbaât sağladığı için hadise bütüncül 

                                                      

57 “Sadûk” ifadesi bir kimsenin hadislerinin tetkik edilmek üzere yazılabileceğini ifade eder. Talat Koçyiğit, 

Hadis Usûlü, (Ankara: TDV. Yay. 2008), 191. 
58 “Kesîru’l-galat” ifadesi râvînin çokça hata yaptığı anlamındadır. Bu da râvîyi zabt yönünden cerh etme 

anlamına gelir. Abdullah Aydınlı, Hadis Istılahları Sözlüğü, (İstanbul, Timaş Yay, 1987), 82. 
59 İbn Hacer, Takrîbu’t-Tehzîb, thk., Eymân Arafe, C. 1-2, (Kâhire: el-Mektebetü’t-Tevfîkıyye, ts.), 1/336. 
60 Bir kimse hakkında “sika” denildiği zaman, onun rivayet ettiği hadislerin huccet olduğu anlaşılır. 

Koçyiğit, Hadis Usûlü, 191. 
61 “Me’mûn” ifadesi râvînin rivayetinin yazılabileceği ancak araştırılması gerektiği anlamına gelir. Yani 

itibar için yazılır. Aydınlı, Hadis Istılahları Sözlüğü, 95. 
62 “Leyse bi şey” ifadesi ile cerh edilmiş râvînin rivayeti alınmaz. Aydınlı, Hadis Istılahları Sözlüğü, 89. 
63 el-Mizzî, Yusuf b. Zeki Abdurrahman Ebü’l-Haccâc, Tehzîbu’l-Kemâl, thk. Dr. Beşşâr Avvâd Ma’rûf, C. 1-

35, (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1400/1980), 15/101. 
64 İbn Hacer, Lisânu’l-Mîzân, C. 1-7, (Beyrut: Müessesetü’l-A’lemî li’-Matbûât, 1406/1986), 6/223; ez-Zehebî, 

Şemsuddîn Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Osman, Mîzânü’l-İ’tidâl fî Nakdi’r-Ricâl, C. 1-8,  (Beyrut: 

Daru’l-Kütübi’l İlmiye, 1415/1995), 4/340. ez-Zehebî’nin Mizân’ında Ebû Bekr el-Kindî ismi Ebû Amr el-

Kindî şeklinde geçmektedir. 
65 el-Heysemî, Nuruddin Ali b. Ebî Bekr, Mecmau’z-Zevaid ve Menbaü’l-Fevaid, C. 1-10, (Beyrut: Daru’l-Fikr, 

1412/1991),  10/427. 
66 İbn Ebî Hâtim, Muhammed Abdurrahman b. Ebî Hâtim er-Râzî, el-Cerh ve’t-Ta’dil, (Haydarâbâd: 

Dâiretü’l-Meârifi’l-Osmâniyye, 1271/1952), 3/513. 
67 İbn Adî, Ebû Ahmed Abdullah el-Cürcânî, el-Kâmil fî Duafâi’r-Ricâl, C. 1-7, (Beyrut: Daru’l-Fikr, 1409/1988), 

3/149. 
68 el-Elbânî, es-Silsiletü’s-Sahîha, C. 1-7, (Riyâd: Mektebetü’l-Meârif, ts.), 1/773. 
69 Ceyyid: Hasen lizâtihî mertebesinden yüksek olmakla beraber sahih derecesine vardığında tereddüt 

edilen hadis. Aydınlı, Hadis Istılahları Sözlüğü, 44. 
70 et-Tebrîzî, Mişkâtü’l-Mesâbîh, 3/127. 



257 

 

yaklaştığımız takdirde, hadisin hasen liğayrihî71 olduğunu söyleyebiliriz. Kaldı ki 

istidrâc kavramının anlamını ortaya koymada bu hadisin önemi büyük ve açıktır. 

SONUÇ 

“İstidrâc” kavramı hakkında yaptığımız bu araştırmada, bu kelimenin sözlük 

anlamının “derece” fiilinden türemiş ve merhaleler halinde sonuca ulaşmak şeklinde bir 

anlama sahip olduğunu gördük. Terimanlamı hakkında da Yüce Allah’a isyan ve 

küfürde ileri giden kuluna isyan ve küfrüne rağmen Allah’ın (c.c) ona dünyalık 

nimetlerini vermesi ve böylelikle isyankâr kulun yavaş yavaş uhrevî azaba 

sürüklenmesidir.  

“İstidrâc” kavramının kâfirden zuhur eden hârikulâdelikler olduğu şeklinde de 

tanımlamak mümkün olmuştur. Zira Firavun’un sihirbazlarının ortaya koyduğu 

olağandışı hallere Yüce Allah’ın izin vermesi, Firavun’un küfrünü daha çok arttırmış ve 

azabı daha fazla hak etmesi söz konusu olmuştur. Aynı şekilde şeytanın da Allah’ın (c.c) 

kullarını saptırmak için izin istemesi ve kendisine izin verilmesikıyamet günü onun 

azabının daha şiddetli olması içindir. Hadislerde Deccâl’in de istidrâc sahibi olacağı ve 

hem kendi küfrünü hem de kendisine tâbi olanların isyan ve küfrünü arttıracağı ifade 

edilmiştir. 

Sonuç olarak günümüzde de Yüce Allah’a isyan ve küfürde ileri gitmesine rağmen, 

dünyevi nimetlerden azami derecede faydalanan ve her türlü dünyevî makama sahip 

olan insanların var olduğu bir gerçektir. Allah’ın (c.c) onlara bu makam ve dünyevî 

nimetlere sahip olmalarına izin vermesi istidrâc kapsamında değerlendirilebilir. Zira 

yaşadığımız yirmi birinci yüzyılda batı dünyasının bilim ve teknolojide azamî derecede 

ilerleme sağlamasına rağmen, Müslüman kanının akmasına göz yummaları hatta buna 

finans sağlamaları ve Yüce Allah’ın onlara izin vermesi de kıyamet günü onların 

azabının daha şedîd olması noktasında istidrâc kapsamında değerlendirilebilir. 

KAYNAKÇA 

Kur’an-ı Kerim, Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2011. 

Abdurrazzâk, Ebû Bekrb.Hemmâm es-San’ânî ( 211 / 826 ), el-Musannef, thk. 

Habîburrahmân el-A’zamî, I-XI, Beyrut:el-Mektebu’l-İslâmî, 1403/1983. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû AbdillahAhmedb. Muhammed eş-Şeybânî (241/855), el-Müsned, 

İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992. 

Aydın, Hayati, İslâm İnançları Açısından Mucize, Kerâmet, Sihir ve İstidrac Kavramları 

Üzerine Bir İnceleme, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: XVII, 

Sayı: 32 (Aralık 2015). 

Aydınlı, Abdullah, Hadis Istılahları Sözlüğü, İstanbul:Timaş Yay, 1987. 

                                                      

71 Hasen liğayrihî: Zayıflığı muhtelif yollarla giderilmiş ve hasen derecesine yükselmiş hadis. Aydınlı, Hadis 

Istılahları Sözlüğü, 68. 



258 

 

el-Aynî, Bedruddîn Ebû Muhammed Mahmûd b. Ahmed el-Hanefî (855/1451), Umdetü’l-

Kârîfîfî ŞerhiSahîhi’l-Buhârî, I-XXV, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-Ilmiyye, 1. Baskı, 

1421/2001. 

el-Beğavî, Hüseyin b. Mes’ûd, Şerhu’s-Sünne, I-XV, thk. Şuayb elArnaût-Muhammed 

Züheyr eş-Şâvîş, Dımeşk-Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmî, 1403/1983. 

Bodur, Osman, Buhârî Şerhlerinde Deccâl Yorumları (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), 

İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2010. 

---------------, Hadislere Göre Deccâl’in Özellikleri, Akademik Bakış Dergisi Sayı: 59 Ocak - 

Şubat 2017. 

el-Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmail (256/870), el-Câmiu’s-Sahîh, İstanbul: Çağrı 

Yayınları, 1992. 

ed-Deylemî, Ebu’ş-Şücâ’ Şireveyh bin Şehredâr bin Şireveyh (509/1115), el-Firdevs 

biMe’sûri’l-Hıtâb, I-V, thk. Saîd b. Besyûnî, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’lIlmiyye, 

1406/1986. 

Dînî Terimler Sözlüğü (İmam-Hatip ve Anadolu İmam-Hatip Lisesi Öğrencileri İçin) Ankara: 

Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları, Yardımcı ve Kaynak Kitaplar Dizisi Devlet 

Kitapları Müdürlüğü, ts. 

Dokgöz, Derviş, Kulun İmtihanı Bağlamında Mutasavvıfların İstidrac Kavramına Yükledikleri 

Anlamlar, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Journal of the Faculty 

of Divinity of Çukurova University Cilt / Volume: 24 Sayı / Issue: 2 Aralık / 

December 2024, 60-79. 

el-Elbânî, Muhammed Nâsıruddîn (1420/2000), el-Câmiu’s-Sağîr ve Ziyâdetüh, I-II, Beyrut: 

el-Mektebu’l-İslâmî, ts. 

---------------, es-Silsiletü’s-Sahîha, I-VII, Riyâd: Mektebetü’l-Meârif, ts. 

el-Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed, (370/980), Tehzîbü’l-Luğa, I-XV, y.y: 

Dâru’l-Mısriyye, 1387/1967. 

Hamidullah, Muhammed, Mucize, Kerâmet ve İstidrac, trc. Zahit Aksu, Hikmet Yurdu 

Düşünce–Yorum Sosyal Bilimler Araştırma Dergisi, Yıl: 2, S.3 (Ocak-Haziran 

2009). 

el-Heysemî, Nuruddin Ali b. EbîBekr (807/1405), Mecmau’z-Zevaid ve Menbaü’l-Fevaid, I-

X, Beyrut: Daru’l-Fikr, 1412/1991. 

İbn Adî, Ebû Ahmed Abdullah el-Cürcânî (365/975), el-Kâmil fî Duafâi’r-Ricâl, I–VII, 

Beyrut: Daru’l-Fikr, 1409/1988. 

İbn Ebî Hâtim, Muhammed Abdurrahman b. Ebî Hâtim er-Râzî, el-Cerh ve’t-Ta’dil, 

Haydarâbâd: Dâiretü’l-Meârifi’l-Osmâniyye, 1271/1952. 

İbn Fâris, Ebü’l-Huseyn Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ (395/1004), Mekâyîsü’l-Lüğa, I-VI, 

thk. Abdusselam Muhammed Harun, y.y: Dâru’l-Fikr, 1423/2002. 



259 

 

İbn Hacer, Ahmed b. Ali b. Hacer el-Askalânî, Fethu’l-Bârî bi Şerhi Sahîhî’l-Buhârî, thk. 

Abdülaziz b. Abdullah b. Baz, Beyrut: Daru’l-Fikr, 1416/1996. 

---------------, Takrîbu’t-Tehzîb, I-II, thk. Eymân Arafe, Kâhire: el-Mektebetü’t-Tevfîkıyye, 

ts. 

---------------, Lisânu’l-Mîzân, I-VII, Beyrut: Müessesetü’l-A’lemî li’-Matbûât, 1406/1986. 

İbn Hıbbân, Muhammed b. Ahmed (354/965), Sahîhu İbn Hıbbân bi Tertîbi İbn Belabân, I-

XVIII, thk.Şuayb el-Arnaût, Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2. baskı, 1414/1993. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fadl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-

Ensârî er-Rüveyfiî (711/1311), Lisânu’l-Arab, I-XV, Beyrut: Dâru’s-Sadr, ts.  

İmam-ı A'zâm Ebû Hanife, Nu'mân b. Sâbit, el-Fıkhu'l-ekber, Beyrut: Dârü'l-Kitabi'l-

İlmiyye, 1979. 

el-Kastallânî, Ahmed b. Muhammed b. Ebî Bekr b. Abdilmelik (923/1517), İrşâdü’s-Sârî li 

Şerhi Sahîhi’l-Buhârî, I-X, Mısır: el-Matbaatü’l-Kübrâ, 7. Baskı, 1323/1906. 

Koçyiğit, Talat, Hadis Usûlü, Ankara: TDV. Yay., 2008. 

el-Kurtubî, Muhammed b. Ahmed b. EbîBekr, el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur’ân, thk. Hişâm 

Semîr, Riyad: Dâru’l-Âlemi’l-Kütüb, 1423/2003. 

el-Kuşeyrî, Ebü'I-Kasım Abdülkerim, er-Risâletü'l-Kuşeyriye, Beyrut: Daru'l-Hayr, 

1413/1993. 

Kuzu, Selman, Hadislerde Mehdi ve Mehdinin Deccâlve Hz. İsa İle Olan Münasebeti 

(Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Bursa: Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 1991. 

el-Mizzî, Yusuf b. Zeki Abdurrahman Ebü’l-Haccâc (742/1341), Tehzîbu’l-Kemâl, I-XXXV, 

thk. Dr. Beşşâr Avvâd Ma’rûf, Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1400/1980. 

Müslim, Ebü’l-Huseyn Müslim b. Haccac el-Kuşeyrî (261/875), el-Câmiu’s-Sahih, 

İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992. 

en-Nesefî, Ömer b. Muhammed, Şerhü’l-Akâid/Haşiyetü’l-Kestelli, İstanbul: Salah Bilici 

Kitabevi, ts. 

Özervarlı, M. Sait, “Hârikulâde”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1997. 

Özbek, Durmuş, Harikulade Olaylar (Mu'cize-İrhas-Kerâmet-Meûnet-İstidrac-

İhanet/Hizlan), Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 7, Yıl:1997, 

Konya- 1997. 

es-Süyûtî, Abdurrahman b. Ebî Bekr (911/), ed-Dürru’l-Mensûr, I-XV, Mısır: Dâru’l-Hicr, 

1424/2003. 

et-Taberânî, Ebü’l-Kâsım Süleyman b. Ahmed (360/971), el-Mu‘cemu’l-Kebîr, I-XX, thk. 

Hamdi b. Abdilmecid es-Suflî, y.y: Mektebetü’l-Ulûm ve’l-Hakem ve’l-Mevsıl 2. 

Baskı 1404/1983. 



260 

 

---------------, el-Mu‘cemu’l-Evsat, I-X, thk. Tarık b. Avdillâh-Abdülmuhsin b. İbrahim, 

Kahire: Dâru’l-Harameyn, 1415/1995. 

et-Taberî, Muhammed b. Cerîr (310/922), Tefsîr, (Câmiu’l-Beyân fî Te’vîli’l-Kur’ân) I-XXIV, 

thk. Ahmed Muhammed Şâkir, y.y.: Müessesetü’r-Risâle, 1420/2000. 

et-Tebrîzî, Muhammed b. Abdillâh el-Hatîb (741/1340), Mişkâtü’l-Mesâbîh, I-III, thk. 

Muhammed Nâsuriddîn el-Elbânî, Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmî, 1405/1985. 

et-Tehânevî, Muhammed A‘lâ b. Ali b. Muhammed Hâmid b. Muhammed Sâbir el-

Ömerî el-Fârûkî, Keşşâfü Istılâhâti’l-Fünûn ve’l-Ulûm, I-II, thk. Refik el-Acem-Ali 

Dahrûc, y.y: Mektebetü Lübnan, 1996. 

---------------, Keşşâfu Istılahâti'l-Fünûn, Beyrut: Dârü'l-Kütubi'l-İlmiyye, 1998. 

Uludağ, Süleyman, “Kerâmet” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2002. 

Yeğen, İhsan, Deccâl İle İlgili Hadisler ve Değerlendirilmesi (Basılmamış Yüksek Lisans 

Tezi), Kayseri: Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2002. 

Yıldırım, Ahmet, Tasavvufun Temel Öğretilerinin Hadislerdeki Dayanakları, Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yay, 2013. 

Yıldız, Abdullah, İslâm Ahlâkı Açısından İnfak, İsraf ve İstidraç Kavram Örgüsü, Akademik 

Sosyal Araştırmalar Dergisi, Yıl: 6, Sayı: 38, Haziran 2019, s. 86-109. 

Yıldız, Abdulvahap, Kerâmet ve İstidrâc,Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

yıl: 14, sayı: 21, Ocak-Haziran 2009. 

ez-Zebîdî, Muhammed b. Muhammed b. Abdürrazzak el-Huseynî (1205/1791), Tâcu’l-

Arûs min Cevâhiri’l-Kâmûs, I-XL, y.y: Dâru’l-Hidâye, ts. 

ez-Zehebî, Şemsüddîn Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Osman (748/1348), 

Mîzânü’l-İ’tidâl fî Nakdi’r-Ricâl, I-VIII, Beyrut: Daru’l-Kütübi’l İlmiye, 1415/1995. 

 

 



261 

 

GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE AİLE KAVRAMI VE İSLAM 

DİNİNİN AİLEYE BAKIŞI 

Mehmet Şafi BİLİK  

Diyanet İşleri Başkanlığı 

 

 

Giriş 

Aile kurumu, insanlık tarihinin en eski ve en temel sosyal yapılarından biridir. 

Toplumların kültürel, ekonomik ve ahlaki düzenlerinin inşasında merkezi bir rol 

oynayan aile, hem bireysel kimliğin oluşumunu hem de toplumsal devamlılığı sağlar. 

Avrupa kıtası, tarih boyunca farklı dinî, kültürel ve siyasal dönüşümlere sahne olmuş; 

bu dönüşümler aile yapısını ve aileye yüklenen anlamları önemli ölçüde etkilemiştir. 

Hristiyanlık, özellikle Katoliklik, Protestanlık ve Ortodoksluk mezhepleri üzerinden 

Avrupa’nın aile anlayışına yön vermiştir. İslam coğrafyasının hâkim olunun yerlerde 

İslamiyet aile kavramına çok farklı ve geniş bir perspektif katmıştır.  Bununla birlikte 18. 

yüzyıldan itibaren Aydınlanma düşüncesinin, 19. yüzyılda sanayileşmenin ve 20. 

yüzyılda sekülerleşme ile bireyselleşme süreçlerinin etkisiyle dinin aile üzerindeki 

belirleyiciliği giderek azalmıştır. Günümüzde, hızlı sanayileşme, kentleşme, 

bireyselleşme ve dijitalleşme süreçleri aile yapısını önemli ölçüde dönüştürmüştür. 

Örneğin, Birleşmiş Milletler’in 2023 verilerine göre dünya genelinde evlilik oranları son 

30 yılda %25 azalmış, boşanma oranları ise %40 artmıştır (UN Family Report, 2023). 

Türkiye’de de benzer bir eğilim gözlenmektedir: TÜİK (2022) verilerine göre evlilik 

oranı %7,9 azalırken boşanma oranı %9,8 artmıştır. 

Avrupa’da aile hayatı bugün artık tek bir biçime indirgenemeyecek kadar çeşitlidir. 

Geleneksel çekirdek aile modeli yanında evlilik dışı birliktelikler, tek ebeveynli haneler, 

çocuk sahibi olmadan birlikte yaşayan çiftler ve LGBTİ+ bireylerden oluşan aileler 

toplumsal yapının bir parçası hâline gelmiştir. Bu çeşitlilik, Avrupa’da dinin aile 

üzerindeki etkisinin azaldığını gösterse de, din tamamen etkisini yitirmiş değildir. 

Katolikliğin güçlü olduğu Polonya ve İrlanda gibi ülkelerde aile hâlâ dinî değerlerle 

şekillenirken; İsveç, Danimarka ve Hollanda gibi seküler ülkelerde aile, daha çok 

bireysel tercih ve özgürlük ekseninde tanımlanmaktadır. İslam dünyasında aile 

kavramı, toplumun en temel yapı taşı olarak görülür ve hem dini hem de sosyal açıdan 

büyük bir öneme sahiptir. Aile, sadece bireylerin bir arada yaşadığı bir kurum değil; 

aynı zamanda ahlaki değerlerin, dini inancın ve kültürel mirasın kuşaktan kuşağa 

aktarıldığı ve ibadet bilinciyle korunan bir yaşam alanıdır (Şentürk& Yakut, 2014,  45–

60).  İslam coğrafyasında da dinin aile üzerine olan etkisi azalmışsa da Avrupa’daki 

kadar yozlaşma görülmemektedir.  



262 

 

Ailenin kuruluş aşamasından itibaren tüm süreçlerle ilgili emirler, yasaklar veya 

tavsiyeler sunarak ailenin korunmasına ve sürdürülmesine yardımcı olurken; aile de 

dinin bireylere öğretilmesi ve gelecek nesillere aktarılmasında ilk eğitim kurumu olarak 

dinin toplumsal yaşantısına katkı sağlamaktadır. Ancak, dinin aile için sunduğu emir, 

yasak ve tavsiyelere rağmen, bunların aile üyeleri üzerindeki etkisi ebeveynlerin dine 

karşı olan tutumlarına bağlı olarak değişiklik gösterir. Bu durumdan yola çıkarak şunu 

belirtmek gerekir ki, ebeveynlerin dine dair olumlu veya olumsuz tutumları, kendi 

yaşamlarını doğrudan etkilerken; çocukların yaşamlarına daha çok dolaylı bir etki 

sağlamaktadır. Zira ebeveynler, dinin emir, yasak ve tavsiyeleriyle doğrudan 

yüzleşmekte ve bu durumdan etkilenmektedir. 

Ancak dinin çocuklar üzerindeki tesiri, onları büyüten ebeveynlerin dini pratikleri ya 

da tutumları aracılığıyla çocuklara aktarılmaktadır. Bu çalışma çerçevesinde, geçmişten 

günümüze aile kavramının gelişimi, Avrupa’ da aile kavramı ve din arasındaki ilişki ile 

İslamiyet’in aileye ve dine bakışı değerlendirilerek, dinlerin aileye bakışları 

karşılaştırılacaktır.   

Kuramsal Çerçeve ve Literatür Taraması 

Arapçada aile daha çok الأسرة kelimesi olarak ifade edilmektedir. Bu kelime; “hemze, 

sîn ve râ” harflerinden oluşan ʾusr(a) kökünün temel anlamı “hapsetmek, alıkoymak (el-

habs)” olup, bu anlamdan kıyas yoluyla türetilmiş çeşitli anlam boyutları bulunmaktadır 

(İbn Faris, 2001, 61). Bu çerçevede aile (al-usra), “zırh gibi sağlam bir koruma”yı ifade 

eder. Kavram, erkeğin aşireti, topluluğu veya ortak bir amaç etrafında birleşmiş cemaati 

anlamında kullanılmaktadır. Aynı zamanda kişinin en yakın akrabalarını da ifade eder. 

Çünkü kişi onlarla güç kazandığına işaret etmektedir. (Zebidi, 1994, 10/51) 

Dr. Muhammed Akla, aileyi; eş, çocuklar ve yakın akrabalardan (cüdûd ve haffeda) 

oluşan, ortak bir geçim kaynağı etrafında birleşen bireylerin meydana getirdiği sosyal 

bir birlik olarak tanımlamaktadır (Akala, 1718). Bu ve buna benzer tanımlar ailenin 

toplumun temel yapı taşı ve ilk sosyal örgütlenme birimi olduğu gerçeğini 

desteklemektedir. Dilsel ve terimsel anlamlar arasında da güçlü bir ilişki bulunmaktadır. 

Nitekim usra (aile) kelimesinin kökte yer alan “hapsetmek” anlamı, aile üyeleri 

arasındaki sosyal bağlılık ve uyumu simgelemektedir. Ayrıca kavram, “sağlam kalkan” 

(ed-Dir‘u el-Hasînah) anlamıyla koruyucu bir yapıya işaret etmekte; bireyin varlığını 

sürdürmesine imkân veren destekleyici işlevi de içermektedir. 

Aile kavramı; sosyoloji, hukuk, ekonomi ve biyolojik bilimler gibi çok çeşitli 

disiplinlerle ilişkili olup hem geniş/karmaşık hem de çekirdek gibi farklı aile tiplerini 

kapsayan çok boyutlu bir yapıya sahiptir. Toplumun temel sosyal kurumu olmasına 

rağmen, aileye ilişkin ortak ve kesin bir tanım üzerinde uzlaşma sağlanamamıştır. Bu 

durum, ailenin yapısal çeşitliliği, işlevsel farklılıkları ve kültürler ile dönemler 

arasındaki değişkenliğiyle ilgilidir (Ahmar, 2004, 16). Aile kurumunu din bağlamında 

anlamak, sosyolojinin ve antropolojinin en eski araştırma alanlarından biridir. Din, 

yalnızca bireysel inanç sistemlerini değil; aynı zamanda toplumsal düzenin, ahlak 

anlayışının ve aile normlarının şekillenmesinde de temel bir rol oynar. Dünya üzerinde 

yaşayan toplumlarının yapısına bakıldığında, dinin aile üzerindeki etkisi tarihsel 

dönemler boyunca hem güçlü bir normatif güç olarak hem de modernleşmeyle birlikte 



263 

 

zayıflayan bir kurum olarak karşımıza çıkar. Bu çerçevede, çalışmanın kuramsal 

dayanakları din sosyolojisi, aile sosyolojisi ve sekülerleşme kuramı üzerinden 

değerlendirilmektedir. 

Din Sosyolojisi Perspektifi 

Din sosyolojisinin klasik isimlerinden Émile Durkheim, dini, toplumsal dayanışmayı 

sağlayan kolektif bir olgu olarak görür. Durkheim’a göre din, toplumsal değerlerin ve 

ahlaki normların kaynağıdır; dolayısıyla aile yapısı da dini normların içselleştirilmesi 

yoluyla biçimlenir (Çoban, 2022, 125). Avrupa tarihinde bu anlayış, özellikle 

Hristiyanlıkla iç içe geçmiş bir biçimde gelişmiştir. Evlilik, doğum ve ölüm gibi aile 

yaşamının dönüm noktaları, dini ritüellerle kutsanmıştır. 

Buna karşılık Max Weber, dinî değerlerin ekonomik ve toplumsal davranışları nasıl 

şekillendirdiğini analiz etmektedir. Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu adlı eserinde 

Weber, özellikle Kuzey Avrupa’da Protestan ahlakının aile içi disiplin, çalışma etiği ve 

bireysel sorumluluk anlayışını güçlendirdiğini ortaya koymaktadır (Parsons, 1963, 43). 

Bu yaklaşım, Protestan ülkelerde aile yapısının daha rasyonel, birey merkezli ve eşitlikçi 

bir biçime evrilmesini açıklamaktadır. 

Modern sosyologlardan Peter L. Berger, sekülerleşme kuramını geliştirerek 

modernleşme sürecinin dinin toplumsal etkisini zayıflattığını ileri sürmektedir. Berger’e 

göre bilimsel düşüncenin yaygınlaşması, rasyonelleşme ve bireyselleşme süreçlerinin 

gelişmesiyle birlikte din, toplumsal yaşam üzerindeki merkezi konumunu büyük ölçüde 

yitirmektedir. Bu bağlamda aile, dinî kurumların denetiminden çıkarak giderek özel bir 

alan hâline gelmektedir. Ancak Berger’in 1990’lı yıllarda yaptığı kuramsal 

güncellemelerde, sekülerleşmenin tüm toplumlarda aynı biçimde işlemediği; bazı 

toplumlarda dinin yeniden kamusal alanda görünürlük kazandığı özellikle 

vurgulanmaktadır (Berger, 1999, 1–3). 

Aile Sosyolojisi Yaklaşımları 

Aile sosyolojisi alanında yapılan çalışmalar, ailenin toplumsal değişim süreçleriyle 

nasıl dönüştüğünü analiz eder. Parsons, çekirdek ailenin sanayileşmiş toplumlarda 

ekonomik işlevselliğe dayalı bir biçim kazandığını savunur. Bu yapı, Avrupa’da 

modernleşmeyle birlikte ortaya çıkmıştır. Ancak 20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren 

feminist kuramlar ve toplumsal cinsiyet çalışmaları, bu modele eleştirel yaklaşarak, aile 

kurumunun ataerkil yapısını tartışmaya açmıştır (Oakley, 1974, 256-257). 

Avrupa’da 1960’lı yıllardan itibaren artan bireyselleşme eğilimleri, yükselen 

boşanma oranları ve alternatif yaşam biçimlerinin yaygınlaşması, “post-modern aile” 

kavramının ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. Bu çerçevede aile, artık sabit ve 

değişmez bir kurum olmaktan ziyade, bireylerin karşılıklı müzakere yoluyla 

şekillendirdiği ve sürekli olarak yeniden tanımladığı bir “ilişki projesi” olarak 

değerlendirilmeye başlanmıştır. Bu dönüşüm sürecinde dinin aile üzerindeki belirleyici 

etkisi, toplumsal değişimler karşısında giderek esnekleşmiş ve büyük ölçüde bireysel 

tercihlere bağlı bir nitelik kazanmıştır. 

 



264 

 

Sekülerleşme Kuramı ve Avrupa Deneyimi 

Sekülerleşme kuramı, dinin toplumsal etkisinin modernleşmeyle birlikte azaldığını 

öne sürer. Avrupa bu kuramın en belirgin şekilde gözlemlendiği coğrafyadır. Bruce, 

Avrupa’da sekülerleşmenin üç temel dinamiğini tanımlar:  

1. Kilisenin kurumsal gücünün azalması,  

2. Dini katılımın düşmesi, 

3. Dini değerlerin bireysel anlamını yitirmesi. Bu üç süreç, aile yapısında köklü 

değişimlere yol açmıştır (Bruce, 2011, 1–23). 

Örneğin Katolik ülkelerde 20. yüzyılın ortalarına kadar evlilik dışı doğumlar sosyal 

olarak kabul edilmezken, günümüzde Fransa ve İspanya gibi ülkelerde bu oran 

%60’ların üzerindedir (Eurostat, 2024). Benzer şekilde boşanma oranlarının yükselmesi, 

tek ebeveynli hanelerin artması ve dini nikâhın önemini yitirmesi, sekülerleşmenin aile 

yapısına yansıyan sonuçlarıdır. 

Buna karşın sekülerleşme Avrupa genelinde homojen bir süreç değildir. Polonya, 

Hırvatistan ve Romanya gibi ülkelerde Katolik ve Ortodoks kiliseler hâlen toplumsal 

yaşamda belirleyici bir rol oynamaktadır. Bu ülkelerde evlilik öncesi cinsellik, boşanma 

veya kürtaj gibi konular hâlâ dini normlarla çerçevelenirken, İskandinav ülkelerinde bu 

konular tamamen bireysel tercih olarak görülmektedir. Bu durum, Avrupa’da “çok 

katmanlı sekülerleşme” sürecinin yaşandığını göstermektedir (Davie, 2002, 11–16). 

Güncel Literatür ve Yeni Eğilimler 

Güncel literatürde Avrupa’da din ve aile ilişkisine dair iki temel eğilim öne 

çıkmaktadır. Bunlardan ilki, “kültürel sekülerleşme” olarak adlandırılan süreçtir. Bu 

yaklaşım, bireylerin dinî kurumlara olan bağlılıklarının zayıfladığını; buna karşın dinî 

değerlerin kültürel bir kimlik unsuru olarak varlığını sürdürdüğünü savunmaktadır 

(Norris & Inglehart, 2011, 204–218). Örneğin İtalya’da genç kuşaklar kiliseye düzenli 

olarak katılım göstermeseler dahi, “Katolik kimliği”ni kültürel bir aidiyet biçimi olarak 

korumaktadır. 

İkinci eğilim ise “dinî çoğulculuk” olgusudur. Avrupa’daki yoğun göç hareketleri 

sonucunda İslam, Hinduizm ve Ortodoksluk gibi farklı dinlerin toplumsal görünürlüğü 

ve etkisi artmıştır. Bu durum, aile yaşamında yeni normatif çerçevelerin ve pratiklerin 

oluşmasına zemin hazırlamıştır. Özellikle Müslüman göçmen ailelerde din, kültürel 

sürekliliğin ve kimliğin korunmasında merkezi bir rol oynamaktadır (Cesari, 2013, 45–

67). Bu bağlamda Avrupa’da din–aile ilişkisi, yalnızca Hristiyanlık ekseninde değil, çok 

dinli ve çok kültürlü bir perspektif çerçevesinde ele alınmalıdır. 

Avrupa’da Dinsel Yapı ve Aile Hayatının Tarihsel Gelişimi 

Avrupa’da aile kurumunun tarihsel gelişimi, kıtanın dinsel dönüşümleriyle 

yakından ilişkilidir. Antik dönemden modern çağa uzanan süreçte din, ailenin hem 

hukuki hem de ahlaki temellerini belirlemiştir. Hristiyanlığın Avrupa’daki hâkim 

konumu, aileyi Tanrı tarafından kutsanmış bir kurum olarak tanımlamış (Kitabı 

Mukaddes, Matta, 19/3-6); bu anlayış yüzyıllar boyunca toplumun temel ahlaki 



265 

 

çerçevesini oluşturmuştur. Ancak 18. yüzyıldan itibaren yaşanan Aydınlanma, 

modernleşme ve sekülerleşme süreçleri, dinin aile üzerindeki etkisini dönüştürmüş ve 

çeşitlendirmiştir. 

Orta Çağ Avrupa’sında Hristiyanlık, aile kurumunun temel belirleyicisiydi. Katolik 

Kilisesi’ne göre evlilik, “Tanrı’nın huzurunda yapılan kutsal bir antlaşma”ydı ve bu 

bağın bozulması (boşanma) yasaktı. Aile, yalnızca biyolojik bir birliktelik değil; aynı 

zamanda ruhani bir kurum olarak görülüyordu. Bu dönemde evlilik, kilise tarafından 

onaylanmadığı sürece geçerli sayılmazdı. Kadın, aile içinde itaatkâr ve annelik rolüyle 

tanımlanırken; erkek, ailenin koruyucusu ve sağlayıcısı olarak konumlandırılıyordu. 

Dolayısıyla Orta Çağ’ın aile anlayışı, hem dini hem de ataerkil bir çerçeveye 

dayanıyordu (Goody, 1983, 49–72). 

Bu dönemde Katolik Kilisesi, miras hukuku, doğum kontrolü ve cinsellik gibi 

alanlarda da belirleyici rol oynadı. Özellikle bekârlık ve iffet erdemleri, kilise tarafından 

kutsal addediliyor; evlilik dışı ilişkiler ve çocuklar günah olarak değerlendiriliyordu. Bu 

durum, Avrupa toplumlarında yüzyıllar boyunca evlilik kurumunun merkezî bir öneme 

sahip olmasına yol açtı. 

16. yüzyılda Reform hareketleriyle birlikte Avrupa’nın dini haritası değişti. Martin 

Luther’in öncülüğünde başlayan Protestan Reformu, yalnızca dini değil, toplumsal 

yapıyı da derinden etkiledi. Protestanlık, evliliği kilise hiyerarşisinden çıkararak Tanrı 

ile birey arasındaki bir antlaşma olarak yorumladı. Bu yaklaşım, evliliği ruhban sınıfının 

değil, bireyin vicdanının konusu hâline getirdi (Weber, 2002,  85–102). 

Protestanlığın etkili olduğu ülkelerde —özellikle Almanya, Hollanda, İngiltere ve 

İskandinavya’da— evlilik anlayışında aşk, sadakat ve karşılıklı sorumluluk öne 

çıkmıştır. Bu bağlamda kadın, yalnızca itaate dayalı bir rol üstlenmekle kalmayıp, aile 

içi ahlaki düzenin sağlanmasında aktif bir rehber olarak konumlanmıştır. Söz konusu 

yaklaşım, zamanla aile içi eşitlik düşüncesinin gelişmesine zemin hazırlamıştır. Reform 

sonrasında Avrupa’da Katolik–Protestan ayrımı, aile hayatına da yansımıştır; Katolik 

bölgelerde boşanma yasaklanmışken, Protestan bölgelerde belirli koşullar altında 

boşanma hakkı tanınmıştır. Bu durum, dinî çeşitliliğin aile hukukunda farklılaşmaya yol 

açtığını göstermektedir. 

18. yüzyılda Aydınlanma düşüncesinin yükselmesiyle birlikte dinin toplumsal yaşam 

üzerindeki otoritesi sorgulanmaya başlanmıştır. Akıl, bilim ve bireysel özgürlüklerin ön 

plana çıkması, aile kurumunun geleneksel dinî kurallardan kısmen bağımsızlaşmasını 

sağlamıştır. Aydınlanma filozofları, evliliği bir “sivil sözleşme” olarak ele alarak 

kilisenin denetiminin zayıflatılmasını savunmuşlardır. Bu dönemde birçok Avrupa 

ülkesinde medeni evlilik uygulamaları gelişmiş; örneğin Fransa’da 1792’de çıkarılan 

yasa ile evlilik işlemleri kilisenin yetkisinden alınarak devletin sorumluluğuna verilmiş 

ve bu, Avrupa aile hukukunda köklü bir değişim oluşturmuştur. 

Sanayi Devrimi ile birlikte (19. yüzyıl) aile, ekonomik işlev açısından önemli bir 

dönüşüm geçirmiştir. Tarım toplumundaki geniş aile yapısı yerini çekirdek aileye 

bırakmış; erkekler sanayi sektöründe çalışırken, kadınların ev içi emeği güç kazanmıştır. 

Dinin aile üzerindeki doğrudan otoritesi azalmakla birlikte, ahlaki normların çoğu 



266 

 

Hristiyan kültürel mirasında köklenmeye devam etmiştir. Yüzyılın ortalarına 

gelindiğinde Avrupa’da iki büyük dönüşüm yaşanmıştır: İki dünya savaşı ve refah 

devleti politikalarının yaygınlaşması. Savaş dönemleri aile yapısını geçici olarak 

zayıflatırken, savaş sonrası yeniden yapılanma süreci aile kurumunu güçlendirmiştir. 

Bu süreçte kiliseler, toplumsal yeniden inşada oynadıkları rol aracılığıyla aile 

kurumunun dini temellerini bir süreliğine yeniden pekiştirmiştir (Hervieu-Léger, 2000, 

45–62). 

1960’lı yıllardan itibaren Avrupa toplumlarında aile anlayışı, toplumsal ve kültürel 

dönüşümlerin etkisiyle köklü bir değişim sürecine girmiştir. Seksüel devrim ve kadın 

hareketlerinin yükselişi, aileye ilişkin geleneksel kabullerin sorgulanmasına yol açmış; 

bu süreçte boşanma mevzuatı esnekleştirilmiş, doğum kontrol yöntemleri yaygınlaşmış 

ve evlilik dışı birliktelikler toplumsal açıdan daha görünür ve kabul edilebilir hâle 

gelmiştir. Aynı dönemde sekülerleşme hız kazanmış, dinin aile yaşamı üzerindeki 

düzenleyici ve normatif etkisi belirgin biçimde zayıflamıştır. 

Buna karşılık Katolik geleneğin güçlü olduğu İtalya, İspanya ve Polonya gibi 

ülkelerde kilise, söz konusu dönüşümlere temkinli ve çoğu zaman dirençli bir tutum 

sergilemiştir. Katolik Kilisesi, modern toplumla ilişkisini yeniden tanımlama çabası 

içinde bazı yapısal ve söylemsel değişikliklere gitmiş olsa da, boşanma, kürtaj ve 

cinsellik gibi alanlarda geleneksel ahlaki yaklaşımını büyük ölçüde korumuştur. Aynı 

dönemde İskandinav ülkeleri ise kilise ile devlet arasındaki kurumsal bağları 

zayıflatarak seküler aile modellerinin yaygınlaşmasında öncü bir rol üstlenmiştir. 

Günümüz Avrupa’sında aile kurumunun dinsel referansları tamamen ortadan 

kalkmamış, ancak bu referanslar tekil ve baskın bir yapıdan ziyade çoğulcu bir nitelik 

kazanmıştır. Avrupa Birliği’nin genişleme süreci, artan göç hareketleri ve 

küreselleşmenin etkisiyle kıta genelinde farklı dini ve kültürel gelenekler bir arada 

varlık göstermektedir. Bu bağlamda aile hayatı, hem seküler yaşam tarzları hem de dini 

kimlikler aracılığıyla yeniden şekillenmektedir.  

Batı Avrupa ülkelerinde evlilik yerine birlikte yaşama eğilimi yaygınlaşmış, buna 

paralel olarak doğum oranlarında belirgin bir düşüş gözlemlenmiştir. Buna karşın Doğu 

Avrupa’da, özellikle Polonya ve Romanya gibi ülkelerde, Katolik ve Ortodoks kiliseler 

aile kurumunu korumaya yönelik söylem ve faaliyetlerini sürdürmektedir. Bu durum, 

Avrupa genelinde aile anlayışının bölgesel, kültürel ve dini farklılıklar doğrultusunda 

çeşitlendiğini ortaya koymaktadır.  

Göçmen nüfusun yoğun olduğu Almanya, Fransa ve Hollanda gibi ülkelerde ise 

İslam, aile yapısına ilişkin alternatif bir referans çerçevesi sunmaktadır. Müslüman 

topluluklarda evlilik, yalnızca bireysel bir birliktelik değil, aynı zamanda dini ve 

kültürel kimliğin korunmasında merkezi bir unsur olarak değerlendirilmektedir. Bu 

bağlamda İslam, Avrupa’daki aile yapılarının dönüşüm sürecine yeni dinamikler 

kazandırmakta ve toplumsal çeşitliliğin önemli bir bileşeni hâline gelmektedir. 

Çağdaş Avrupa’da Aile Biçimleri ve Dinî Pratikler 

Avrupa’da 20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren aile yapısı büyük bir dönüşüm 

geçirmiştir. Geleneksel olarak evlilik, çocuk sahibi olma ve dini nikâh gibi unsurlara 



267 

 

dayanan aile modeli, günümüzde yerini çok daha çeşitlenmiş ilişki biçimlerine 

bırakmıştır. Bu değişimin arkasında yalnızca ekonomik ve kültürel etkenler değil, aynı 

zamanda sekülerleşme, toplumsal cinsiyet eşitliği, bireyselleşme ve göç hareketleri gibi 

dinamikler de bulunmaktadır. Sekülerleşme, Avrupa’da aile anlayışını kökten 

değiştiren başlıca faktörlerden biridir. Modern Avrupa toplumlarında din, artık 

bireylerin gündelik kararlarını belirleyen bir otorite olmaktan çok, kültürel bir kimlik 

unsuru hâline gelmiştir (Davie, 2002, 11–16). Bu durum aile kurumunun işlevsel 

tanımını da değiştirmiştir. Örneğin evlilik, 19. yüzyılda kilisenin kutsadığı bir 

kurumken; günümüzde çoğu Avrupa ülkesinde medeni bir sözleşme olarak 

görülmektedir. Fransa, Almanya ve Hollanda gibi ülkelerde dini nikâh, devlet 

tarafından geçerli sayılmadığı gibi, tamamen isteğe bağlıdır. Aynı şekilde evlilik dışı 

birliktelikler (“cohabitation”) artık toplumsal olarak kabul görmektedir. 

Eurostat verilerine göre (2024), Avrupa Birliği genelinde evlilik dışı doğum oranı 

%45’in üzerindedir. Bu oran İsveç ve Fransa’da %60’lara ulaşırken, Polonya ve 

Hırvatistan gibi daha dindar ülkelerde %20 civarındadır. Bu fark, sekülerleşmenin dini 

temelli aile değerleri üzerindeki etkisinin ülkeden ülkeye değiştiğini göstermektedir. 

Dini katılım oranları azaldıkça, evlilik yaşı yükselmiş, doğurganlık oranı düşmüş ve 

çocuk sahibi olmadan birlikte yaşama eğilimi artmıştır. Bu tablo, aile kurumunun 

modern Avrupa’da bireysel özgürlük, özerklik ve yaşam tarzı tercihlerine göre yeniden 

tanımlandığını ortaya koyar. 

Avrupa’daki aile biçimlerini anlamak için kıtanın dinsel mirasını göz önünde 

bulundurmak gerekir. Katolik, Protestan ve Ortodoks gelenekler aile yaşamına farklı 

değerler kazandırmıştır. 

Katolik geleneğin hâkim olduğu İtalya, İspanya ve Polonya gibi ülkelerde aile, ahlaki 

ve toplumsal açıdan güçlü bir kurum olarak varlığını sürdürmektedir. Katolik Kilisesi, 

evliliği Tanrı tarafından kutsanmış ve çözülmez bir bağ olarak tanımlamakta; bu 

yaklaşım doğrultusunda boşanma, kürtaj ve doğum kontrolü gibi konularda 

muhafazakâr bir tutum benimsemektedir. Bununla birlikte özellikle Batı Avrupa’daki 

Katolik toplumlarda, dini normların gündelik yaşam pratiklerinde giderek esnediği 

gözlemlenmektedir. Nitekim Fransa’da Katolik kimlik büyük ölçüde kültürel bir aidiyet 

biçimi olarak varlığını korurken, düzenli dini katılım oranlarının yüzde onun altına 

düştüğü görülmektedir. Bu durum, Katolikliğin aile değerleri üzerindeki etkisinin 

günümüzde normatif olmaktan ziyade daha çok sembolik bir nitelik kazandığını ortaya 

koymaktadır (Pew Research Center 2023, 73–74). 

Protestan ülkelerde (özellikle Kuzey Avrupa’da) aile, daha birey merkezli bir biçimde 

tanımlanmaktadır. Protestan ahlakı, özgürlük ve bireysel sorumluluk kavramlarını ön 

plana çıkararak aile ilişkilerini eşitlikçi bir zemine oturtmuştur. İsveç, Norveç ve 

Danimarka gibi ülkelerde evlilik dışı birliktelikler, tek ebeveynli aileler ve LGBTİ+ 

çiftlerin evlat edinme hakkı yasal olarak tanınmaktadır. Bu ülkelerde din, toplumsal 

normları belirleyen merkezi bir unsur olmaktan ziyade, ahlaki rehberliğini kişisel vicdan 

alanında sürdürmektedir. 

Ortodoks ülkelerde (Yunanistan, Romanya ve Rusya gibi) kilise, toplumsal yaşamın 

hâlen önemli bir bileşeni olma niteliğini korumaktadır. Ortodoks teolojisi, aileyi 



268 

 

Tanrı’nın kutsal düzeninin ayrılmaz bir parçası olarak tanımlamakta; bu nedenle 

boşanma, kürtaj ve evlilik dışı birliktelikler gibi konularda geleneksel değerler güçlü 

biçimde varlığını sürdürmektedir. Bununla birlikte şehirleşme, küreselleşme ve 

modernleşme süreçlerinin etkisiyle, özellikle genç kuşaklarda dini normlara bağlılığın 

giderek zayıfladığı gözlemlenmektedir. 

Avrupa’da göçmen nüfusun artmasıyla birlikte, aile yapısında İslam’ın etkisi de daha 

görünür hâle gelmiştir. Müslüman göçmen aileler, bir yandan dini ve kültürel 

değerlerini koruma çabası içinde olurken, diğer yandan Avrupa’nın büyük ölçüde 

sekülerleşmiş toplumsal yapısına uyum sağlamaya çalışmaktadır. Müslüman ailelerde 

evlilik çoğunlukla dini bir sözleşme olarak algılanmakta; aile içi roller ve sorumluluklar 

Kur’an’da yer alan ahlaki ilkeler çerçevesinde tanımlanmaktadır. Ancak Avrupa 

bağlamında yetişen ikinci kuşak Müslüman gençlerin, bu gelenekleri daha esnek ve 

bireysel yorumlara açık biçimlerde ele aldıkları görülmektedir. Nitekim Almanya ve 

Fransa gibi ülkelerde Müslüman gençler arasında karma evliliklerin (Müslüman–

Hristiyan evlilikleri) giderek arttığı tespit edilmektedir (Cesari, 2013, 45–67). 

Bu bağlamda Avrupa’daki Müslüman aileler “çift kimlikli” bir yapıya sahiptir: Dini 

geleneklerini sürdürürken, aynı zamanda seküler toplumsal değerlerle etkileşime 

girerler. Bu durum Avrupa’da aile kurumunun artık sadece Hristiyan geleneğe dayalı 

olmadığını; İslam, Hinduizm ve diğer dinlerin de aile pratiklerini çeşitlendirdiğini 

göstermektedir. 

İslam Coğrafyasında Dinsel Yapı ve Aile Hayatının Tarihsel Gelişimi 

İslam coğrafyasında din, yalnızca ibadet ve inanç alanıyla sınırlı bir olgu olarak değil; 

toplumsal örgütlenmeyi, hukuki yapıyı, kültürel pratikleri ve aile hayatını şekillendiren 

bütüncül bir sistem olarak değerlendirilmelidir. Dinsel yapı, toplumsal düzenin 

kurulmasında, hukuk normlarının oluşumunda, ekonomik ilişkilerin düzenlenmesinde 

ve aile yaşamının çerçevesinin belirlenmesinde temel bir referans işlevi görmektedir. 

Kur’an ve hadislerde yer alan normlar, tarihsel süreç içerisinde farklı coğrafyalardaki 

yerel kültürlerle etkileşime girerek çok katmanlı ve dinamik bir toplumsal yapı ortaya 

çıkarmıştır. Nitekim Lapidus’un da belirttiği üzere, İslam dünyasının tarihi, tek bir dini 

geleneğin farklı kültürel bağlamlarda yeniden yorumlanmasının tarihidir. Bu tarihsel ve 

kültürel çeşitlilik, özellikle aile yapılarında açık biçimde gözlemlenmektedir (Lapidus 

2014, 7). 

İslam coğrafyasındaki dinsel yapının tarihsel gelişimi, aile kurumu ekseninde 

dönemlere ayırmak daha isabetli olacaktır. Bu dönemler: 

1.  Erken İslam Dönemi 

2.  Klasik İslam Medeniyetleri (Emevî, Abbasi, Selçuklu) 

3.  Osmanlı Dönemi 

4.  Modernleşme ve Kolonyal Etki Dönemi 

5.  Çağdaş İslam Dünyası 

Erken İslam Döneminde Dinsel Yapı ve Aile 



269 

 

İslam öncesi Arap toplumunda aile, çoğunlukla ataerkil özellikler gösteren ve kabile 

dayanışmasının temel birimi olarak işleyen bir kurumdu. Soy bağı baba üzerinden takip 

edilmekte ve miras, himaye, kan bağı gibi ilkeler erkek merkezli bir örgütlenme 

yaratmaktaydı (Crone, 2014,  87–101). Ayrıca çok eşlilik görece yaygın olmakla birlikte 

herhangi bir normatif sınırlamaya tabi değildi. Bununla birlikte farklı evlilik 

modellerinin (mut’a, nikâh-ı istibdâ’, şighar vb.) bulunması, aile yapısının 

heterojenliğini göstermektedir (Coulson, 2011,  29–47). İslam’ın tebliğiyle birlikte hem 

dini yapı hem de bu yapının toplumsal alana yansıyan işlevleri yeniden tanımlandı. 

Kur’ân vahyi, özellikle aile kurumuna ilişkin düzenlemelerle sosyal ilişkilerin yeniden 

inşasında belirleyici oldu. Nitekim evlilik, boşanma, miras ve velayet gibi alanlara dair 

hükümler, İslam toplumunun erken döneminden itibaren hukuki normlarla 

desteklenmiş ve aileyi düzenleyen kapsamlı bir çerçeve oluşturmuştur (Coulson, 2011,  

29–47). 

Dinî yapıdaki en belirgin dönüşümlerden biri, ahlâkî ve hukuki normların 

merkezileşmesidir. Bu durum aile bağlarının sadece kabile otoritesine değil, aynı 

zamanda vahiy temelli ilkelere dayanmasını sağlamıştır. Örneğin Kur’ân’ın çok eşliliğe 

getirdiği sınırlama (Nisâ 4/3), miras hukukunu kadın-erkek ayrımı bakımından yeniden 

düzenlemesi (Nisâ 4/7-12) ve evlilik ilişkisinin karşılıklı rıza, sorumluluk ve adalet 

temelinde yapılandırılması, erken toplumda sosyo-dini bir dönüşüm meydana 

getirmiştir (Lapidus, 2014.  8). 

Kur’an’daki düzenlemeler (Nisa 4/3, 4/7, 4/19-21; Bakara 2/228-232), aile hayatında: 

 Evliliğin karşılıklı rızaya dayanması, 

 Mehir uygulamasının kadının ekonomik güvencesi olması, 

 Mirasın düzenlenmesi, 

 Çok eşliliğin sosyal sorumluluk ilkesiyle sınırlandırılması 

gibi dönüşümleri beraberinde getirmiştir. Berkey’e göre, “İslam’ın aileye dair 

normları, Arap yarımadasındaki dağınık uygulamaları sistematik bir çerçeveye 

oturtmuştur” (Berkey, 2003,  88). 

Bu dönemde aile genellikle: 

 Ataerkil, 

 Geniş aile unsurlarını barındıran, 

 Kabile dayanışmasını sürdüren bir yapı göstermiştir.  

Ancak kadınların mülkiyet hakkı, boşanma hakkı ve ekonomik güvenceye 

kavuşması, modern literatürde “proto-modern aile hakları” olarak da 

değerlendirilmiştir. 

Klasik İslam medeniyetleri (Emevî, Abbasi, Selçuklu) 

Klasik İslam medeniyetleri, aile kurumunu dinî, toplumsal ve siyasal düzenin 

merkezine yerleştiren bir yapıya sahiptir. Erken İslam döneminde Kur’ân ve Sünnet ile 

temellendirilen aile anlayışı, Emevî, Abbâsî ve Selçuklu dönemlerinde hem hukukî hem 



270 

 

sosyo-kültürel açıdan gelişmiş, zamanla devlet teşkilatı ve toplumsal yapı içinde 

kurumsallaşmıştır. Bu bağlamda din, yalnızca aile hukukunu belirleyen normatif bir 

çerçeve sunmakla kalmamış; aynı zamanda toplumsal ahlâkın, gündelik hayatın ve 

siyasal düzenin de belirleyicisi olmuştur (Berkey, 2003, 88). Aile kurumu, İslam 

toplumlarının sosyal, ekonomik ve kültürel organizasyonunun merkezinde yer alır. 

Kur’an ve sünnet, evlilik, miras, boşanma, çocuk yetiştirme ve toplumsal cinsiyet rolleri 

gibi alanlarda ayrıntılı ilkeler ortaya koymuş, bu ilkeler de İslam hukukuyla sistematik 

bir hâl almıştır. Ancak İslam’ın normatif çerçevesi, tarihsel süreçte Arap, İran ve Türk 

kültürleriyle etkileşime girerek farklı dönemlerde çeşitlenmiştir. Klasik İslam 

medeniyetleri olarak tanımlanan Emevî, Abbâsî ve Selçuklu dönemleri, aile kurumunun 

hem İslamî normlar hem de sosyal şartlar doğrultusunda dönüşüm geçirdiği aşamaları 

temsil eder. İslam, aileyi toplumun temel birimi olarak kabul eder ve aileyi korumaya 

yönelik geniş bir hukukî çerçeve sunar. Nikâh akdinin meşruiyeti, mehir, nafaka 

yükümlülüğü, miras oranları, boşanma yolları (talak, hul‘, muhâlaa), çocuk velayeti ve 

ebeveyn sorumlulukları bu çerçevenin vazgeçilmez unsurlarıdır. Ayrıca evlilikte adalet, 

sadakat, karşılıklı hakların korunması, soyun korunması ve çocukların dinî-ahlakî 

eğitimi, İslam ahlakının temel ilkelerindendir. Bu normatif yapı sabit olmakla birlikte, 

tarihsel dönemlerde aile yaşamının pratik yönü kültürel geleneklerle birlikte 

şekillenmiştir. Emevî, Abbâsî ve Selçuklu dönemlerinde görülen farklılıklar, bu 

etkileşimin en belirgin örnekleridir. 

Emevî Döneminde Aile Hayatı 

Emevî Devleti (661–750), İslam toplumunda kabileci geleneğin hâlen etkili olduğu bir 

dönemde ortaya çıkmıştır. Kabile bağlılıkları, evlilik tercihlerini ve aile içi otorite 

ilişkilerini şekillendirmiştir. Aile çoğunlukla ataerkil bir yapı sergilemiş, geniş aile 

modeli kent ve taşra ortamlarında yaygın olarak sürdürülmüştür. Bununla birlikte 

Emevî yönetimi, aile hukukunun uygulanmasında Kur’ânî normları ve erken dönem 

sünnet pratiklerini kurumsal hâle getirmeye yönelmiştir. Özellikle evlilik, boşanma, 

mehir ve nafaka gibi alanlarda İslam hukukunun standartlaşması bu dönemde hız 

kazanmıştır (Coulson, 2011, 29–47). Emevî toplumunda aile, hem dinî hem toplumsal bir 

birim olarak görülmüş; evlilik kurumunun korunması devlet politikalarıyla 

desteklenmiştir. Kabile ittifaklarının siyasal önemini sürdürmesine rağmen, aile 

düzenine ilişkin normatif belirleyiciler artık vahiy temelli ilkeler olmuştur. Dinî 

otoritenin meşruiyet kaynağı olarak kullanılması, aile ahlâkının da toplum genelinde 

yeniden şekillenmesine katkı sağlamıştır (Crone, 2014, 87–101). Kadının sosyal konumu 

Arap geleneğinin etkisiyle sınırlı olsa da, İslam’ın sağladığı hukuki güvenceler 

kadınların mülk edinme, boşanma ve mehir hakkı gibi alanlarda belirli bir statüye sahip 

olmasını sağlamıştır. 

Abbâsî Döneminde Aile Hayatı 

Abbâsîler döneminde (750–1258) İslam toplumunun sosyal yapısı ve aile kurumu 

önemli bir entelektüel ve kurumsal dönüşüm geçirmiştir. Bu dönemde İslam hukuk 

ekollerinin sistemleşmesi, özellikle aile hukukunun daha ayrıntılı ve metodolojik bir 

çerçeveye oturmasını sağlamıştır. Miras, velayet, evlilik sözleşmesi ve boşanma 



271 

 

hukukunun detaylandırılması, toplumun farklı kesimlerinde aile ilişkilerinin 

standartlaşmasına yol açmıştır (Coulson, 2011, 29–47). 

Ayrıca Abbâsî şehirleşmesinin artması, aileyi ekonomik ve sosyal bir birim olarak 

daha görünür hâle getirmiştir. Bağdat, Kûfe ve Basra gibi merkezlerde dinî ilimlerin 

yaygınlaşması, aile içi rollerin ahlâkî ve dinî prensipler doğrultusunda şekillenmesine 

imkân tanımıştır. Lapidus’a göre aile, İslami ahlâkın aktarıldığı temel kurumlardan biri 

olmasının yanı sıra, toplumsal hiyerarşinin yeniden üretildiği başlıca yapı taşlarından 

biri hâline gelmiştir. Bu süreçte fıkıh mezheplerinin teşekkülü, aile hukukunun 

sistematik ve ayrıntılı biçimde düzenlenmesine zemin hazırlamıştır. Mezhepler arasında 

ortaya çıkan farklı yorumlar; evlilik akdi, boşanma usulleri, velayet, nafaka ve miras gibi 

alanlarda bölgesel ve hukuki çeşitlilik meydana getirmiştir. Dinî ilimlerin 

kurumsallaşmasıyla birlikte medreseler, kadılık sistemi ve vakıflar, aile hayatının hem 

ahlaki hem de hukuki boyutlarının devlet ve toplum tarafından daha düzenli ve 

denetimli biçimde ele alınmasını mümkün kılmıştır. 

Abbâsîler döneminde saray çevresinde yaygın olan cariyelik uygulaması, özellikle 

üst toplumsal tabakalarda aile yapısının daha karmaşık bir nitelik kazanmasına yol 

açmıştır. Cariyelerden doğan çocukların meşru kabul edilmesi, sarayda çok katmanlı ve 

geniş aile ağlarının oluşmasına neden olmuştur. Bu yapı toplumun genel aile modelini 

doğrudan belirlememekle birlikte, aile algısı ve pratikleri üzerinde dolaylı bir sosyal etki 

yaratmıştır. Abbâsî döneminde kadınlar çoğunlukla ev içi rollerle sınırlandırılmış olsa 

da, eğitimli kadınların edebî çevrelerde varlık gösterdiği ve vakıf gibi hayır kurumları 

aracılığıyla kamusal alanda etkili olduğu bilinmektedir (Lapidus 2014, 8–10). 

Selçuklu Döneminde Aile Hayatı 

Selçuklu Devleti (11.–12. yüzyıllar), İslam dünyasında Sünnîleşme hareketinin 

güçlendiği ve dinî eğitim kurumlarının yaygınlaştığı bir dönemi temsil eder. Orta Asya 

Türk geleneklerini İslam’ın aile anlayışıyla sentezleyen bir toplum yapısına sahiptir. Bu 

sentez aile yapısını daha esnek, kadın açısından daha görünür ve dışa dönük bir hale 

getirmiştir. Türk kültüründeki göreli kadın-erkek eşitliği sayesinde Selçuklu 

toplumunda kadın kamusal alanda daha fazla yer almıştır. Nizâmiye Medreseleriyle 

birlikte dinî bilgi üretiminin kurumsallaşması, aile hukukunun toplum genelinde daha 

etkin uygulanmasına zemin hazırlamıştır. Medrese kurumunun güçlenmesi, aileye 

ilişkin dinî ve ahlâkî normların toplumun her kesimine ulaşmasını kolaylaştırmıştır. 

Selçuklular, Hanefî fıkhını resmî hukuk olarak benimsemiş, bu nedenle evlilik, miras ve 

boşanma gibi konular İslam hukukunun standart hükümleri doğrultusunda 

uygulanmıştır.  

Selçuklular, aileyi hem toplumsal düzen hem de siyasal meşruiyet açısından önemli 

bir unsur olarak değerlendirmiştir (Berkey, 2003, 88). Kırsal ve göçebe unsurları da 

içeren Selçuklu toplumunda aile, hem ekonomik üretimin temel birimi hem de dinî 

pratiklerin aktarıldığı merkezdir (Crone, 2014, 87–101). Selçuklu döneminde siyasal 

otoritenin meşruiyetini güçlendirmek için aile ve evlilik kurumunun ahlâkî ve dinî 

çerçevede desteklendiğini, özellikle evlilik ittifaklarının siyasal bütünleşme aracı olarak 

kullanıldığını belirtir. 



272 

 

Bu üç dönemin genel bir karşılaştırmasına baktığımızda: 

 

Dönem Dinsel Yapı Aile Yapısı 

Emevîler 
Arap merkezli; siyasi-dini 

muhalefetler yoğun. 

Ataerkil; kabile etkisi güçlü; 

kadınların rolü sınırlı. 

Abbâsîler 

Mezheplerin oluştuğu, ilmi 

sistemleşmenin zirveye çıktığı 

dönem. 

Şehirleşmiş aile modeli; haremlik-

selamlık yaygın; cariyelik kurumu 

güçlü. 

Selçuklular 
Sünnîliğin kurumsallaştığı 

dönem; ulema-devlet işbirliği. 

Türk-İslam sentezi; kadın daha 

görünür; medeni hukuk oturmuş. 

Klasik İslam medeniyetlerinde aile kurumu, hem İslam’ın temel ilkeleri hem de 

dönemin kültürel ve toplumsal koşulları doğrultusunda şekillenmiştir. Emevî 

döneminde kabile geleneği ile İslamî düzenlemelerin birlikte var olduğu geçişsel bir 

yapı hâkimdir. Abbâsî döneminde aile, şehirleşmenin etkisiyle daha kapalı, daha 

düzenlenmiş ve fıkhî açıdan daha sistemleşmiş bir karakter kazanmıştır. Selçuklular 

döneminde ise İslam hukuku, Türk kültürünün daha esnek ve kadın açısından daha 

görünür özellikleriyle birleşerek aile yapısında farklı bir sentez ortaya çıkarmıştır. Din, 

bu üç dönemde de aile kurumunun hukuki ve ahlaki çerçevesini belirleyen temel unsur 

olmayı sürdürmüştür; ancak pratik uygulamalar sosyal, kültürel ve siyasi koşullara 

bağlı olarak değişmiştir. Dolayısıyla aile yapısının tarihsel gelişimi, İslam’ın normatif 

çerçevesi ile toplumların kültürel dinamikleri arasındaki karşılıklı etkileşimin bir 

sonucudur. 

Osmanlı Dönemi  

Osmanlı Devleti’nin sosyal yapısının temel unsurlarından biri olan aile, hem 

geleneksel İslam hukukunun hem de Osmanlı örfî düzenlemelerinin etkisiyle 

biçimlenmiş çok katmanlı bir kurumdur. Aile, yalnızca biyolojik ve ekonomik bir birim 

değil, aynı zamanda toplumsal düzenin, ahlâkî normların ve dinî değerlerin aktarıldığı 

bir alan olarak görülmüştür. Bu bakımdan Osmanlı ailesi, İslam’ın kurumsallaşmış 

hukukî ve ahlâkî ilkeleriyle örfî uygulamaların uyum içinde şekillendirdiği özgün bir 

yapıya sahiptir (İnalcık, 1997, 56–58). Osmanlı aile düzeninin en belirgin özelliklerinden 

biri, şer‘î hukuk (fıkıh) ile örfî hukuk arasında sağlanan dengedir. Nikâh, talâk, miras, 

nafaka ve velayet gibi temel aile hukuku konularında Hanefî fıkhı bağlayıcı normlar 

belirlerken; uygulamada sultanın örfî düzenlemeleri ve yerel gelenekler de etkili 

olmuştur (Gerber, 1980, 330–333). Bu ikili yapı, Osmanlı toplumunda hukukun esnek ve 

pragmatik bir biçimde uygulanmasını sağlamıştır. Şer‘iyye sicilleri, aile hayatına ilişkin 

anlaşmazlıkların büyük bölümünün mahkemelere taşındığını ve kadınların da bu 

süreçte aktif bir hukuki özne olarak yer aldığını göstermektedir. Peirce (1993), kadı 

kayıtlarının kadınların evlilik anlaşmazlıkları, mehir talepleri ve miras davalarında 

oldukça etkin olduğunu gösterdiğini vurgular. Bu durum, aile hukuku içinde dinî 



273 

 

normların kadınlara belirli haklar sunduğunu ve mahkemelerin bu hakları fiilen 

uyguladığını ortaya koymaktadır. Osmanlı’da evlilik, yalnızca sosyal bir sözleşme değil, 

aynı zamanda dinî bir akit olarak görülmüştür. Bu nedenle evlilik kurumunun 

sürdürülmesi, hem İslami ahlâkın hem de toplumsal düzenin korunması açısından 

önem taşımıştır (Şahin, 2018, 56). Nikâh akdinin şahitler huzurunda gerçekleşmesi, 

mehir şartlarının belirlenmesi ve karşılıklı rıza esası, İslam hukukunun aile yapısına 

taşıdığı temel ilkeler arasındadır (Gerber, 1980, 334–336). 

Aile yapısının şekillenmesinde İslam hukukunun (şer‘î hukuk), yerel geleneklerin 

(örf), devlet düzenlemelerinin (kanunnâmeler) ve ekonomik-sosyal koşulların belirleyici 

etkisi söz konusudur. İslam, aileyi korunması gereken bir kurum olarak tanımlar; evlilik, 

boşanma, miras, nafaka, velayet ve kadın–erkek hakları gibi birçok konuyu ayrıntılı 

biçimde düzenler. Osmanlı toplumu, Hanefî fıkhını resmî hukuk olarak benimsemiş, 

ancak uygulamada örfî hukuk ve devlet düzenlemeleri de aile hayatı üzerinde etkili 

olmuştur. Osmanlı aile hayatının temel dayanağı Hanefî fıkhıdır. Şer‘iyye sicilleri, kadı 

kararları ve fetvalar, aile hayatının dinî-hukuki düzenlemelerle nasıl şekillendiğini 

ortaya koyar. 

Fıkıh; 

 Nikâh akdi, 

 Mehir, 

 Boşanma (talak, hul‘, muhâlaa), 

 Nafaka ve velayet, 

 Miras payları  

gibi konularda ayrıntılı hükümler sunar. 

Ailenin dinî yönü yalnızca hukuki işlemlerle sınırlı değildir; evlilik, aile içi ahlak, 

çocuk terbiyesi ve aile fertlerinin karşılıklı hak ve sorumlulukları İslam ahlakının 

merkezinde yer alır. Osmanlı’da dinî hukuk ile örfî hukuk birlikte işledi. Devlet, toplum 

düzenini sağlamak amacıyla aileyi ilgilendiren konularda örfî düzenlemelere 

başvurmuştur. 

Modernleşme Sürecinde İslam Toplumlarında Aile 

Modernleşme süreçleri Osmanlı, İran, Mısır ve diğer Müslüman bölgelerde aile 

hukukunun yeniden düzenlenmesiyle yakından ilişkilidir. Tanzimat’tan itibaren 

Osmanlı Devleti, aile hukukunu belirleyen düzenlemelerde şer‘î yapıyla modern hukuk 

ilkelerini uzlaştırma çabası içine girmiştir. Özellikle 1917 tarihli Hukuk-ı Aile Kararnamesi, 

çok eşlilik, boşanma ve velayet gibi konularda geleneksel fıkhî yorumlardan farklılaşan 

düzenlemeler getirmiştir. (Tucker, 2008,  42–47). Tucker’a göre bu reformlar, modern 

devletin aileyi daha merkezi bir denetim alanı hâline getirme çabasının ürünüdür. 

Sömürge yönetimleri, aileyi çoğu zaman yerel toplumları kontrol etmenin bir aracı 

olarak görmüş ve aile hukukuna müdahale ederek kendi yönetsel çıkarlarına uygun 

toplumsal yapı üretmeyi hedeflemiştir. İngiliz ve Fransız sömürge idareleri, Müslüman 

toplumlarda aile hukukunu “yerli kültürün özü” olarak tanımlayarak, modern hukuk 



274 

 

alanının dışında bırakmış; böylece kolonyal idare için işlevsel bir “geleneksel alan” 

yaratmıştır (Chatterjee, 1993, 85–90). Bu uygulama, hem aile hukukunun 

dondurulmasına hem de dinî otoritelerin bu alandaki meşruiyetinin güçlenmesine yol 

açmıştır. 

Mısır’da İngiliz yönetimi döneminde aile hukuku büyük ölçüde şer‘î mahkemelere 

bırakılmış; buna karşın ekonomik ve ceza hukuku modernleştirilmiştir. Bu durum, 

toplumsal değişim karşısında aile ve din ilişkisinin korunaklı bir alan olarak kalmasına 

neden olmuştur (Tucker, 1999, 213–215). Benzer şekilde Fransız sömürgesi altındaki 

Kuzey Afrika’da aile hukuku, kolonyal erk tarafından “yerel kimliklerin sabitleyicisi” 

olarak görülmüş ve değişime dirençli hâle getirilmiştir (Clancy-Smith, 1994, 78–142). 

Modernleşme ve kolonyal müdahalelerin yoğunlaştığı bu dönemde dinî hareketler, 

aileyi toplumsal ve ahlâkî düzenin merkezi unsuru olarak savunmuşlardır. (İngiltere, 

Fransa, Hollanda ve İtalya başta olmak üzere) İslam coğrafyasını idare ederken 

uyguladıkları politikalar, din kurumlarını doğrudan etkiledi. Bu yönetimler, İslam 

toplumlarında siyasal ve ekonomik düzenin dinî kurumlarla yakın ilişkili olmasını bir 

tehdit olarak değerlendirdiler ve bu kurumları devlet kontrolü altına alma yoluna 

gittiler. Vakıfların gelirlerine el konulması, kadıların yetkilerinin daraltılması, 

medreselerin finansal olarak merkezîleştirilmesi ve din adamlarının atanma süreçlerinin 

kolonyal otoritelere bağlanması, dini kurumların bağımsızlığını sınırlayan başlıca 

örneklerdir. Bu müdahaleler, İslam toplumlarında dinin kamusal işlevinin dönüşmesine 

yol açtı. 19. Yüzyılın sonlarından 20. yüzyılın ortalarına uzanan dönem, İslam 

dünyasında hem toplumsal kurumların hem de dinî yapının en hızlı ve en kapsamlı 

şekilde dönüştüğü bir zaman aralığıdır. Bu dönüşüm, modernleşme süreçlerinin 

yarattığı içsel dinamiklerle kolonyal yönetimlerin dayattığı dışsal baskıların etkileşimi 

içinde meydana gelmiştir. Söz konusu dönem, İslam toplumlarının geleneksel 

yapılarıyla modern devlet uygulamaları arasında sıkıştığı, dinin toplumsal otoritesinin 

yeniden tanımlandığı ve aile kurumunun önemli ölçüde yeniden düzenlendiği kritik bir 

eşiktir. Kolonyal güçlerin Özellikle 19. ve 20. yüzyıl İslami reformist düşünürleri, aileyi 

hem toplumsal ahlakın hem de İslam’ın temel ilkelerinin korunduğu bir alan olarak ele 

almış ve modernleşme baskılarına karşı dinî kimliğin taşıyıcısı olarak görmüşlerdir. 

Muhammad Abduh ve Reşid Rıza gibi reformist düşünürler, aile düzeninin hem 

korunması hem de makul ölçüde modernleştirilmesi gerektiğini savunmuşlardır 

(Commins, 2014, 138). Diğer yandan sömürge karşıtı hareketler, aileyi ulusal kimliğin 

korunmasında stratejik bir unsur olarak değerlendirmiştir. Bu çerçevede kadınların 

eğitimi, e tartışmaları, hem dini hem de modern ideolojik söylemlerin kesiştiği bir alan 

hâline gelmiştir (Keddie, 2007, 45). Modernleşmenin aile üzerindeki etkilerinden biri de 

eğitim kurumlarının dönüşümüdür. Geleneksel dinî eğitimin yanı sıra modern okulların 

yaygınlaşması, çocuk yetiştirme pratiklerinin değişmesine ve toplumsal cinsiyet 

rollerinin yeniden tanımlanmasına neden olmuştur (Commins, 2014, 138). Bu dönemde 

ailesel roller, dinî yükümlülüklerin yanı sıra ulus-devletin toplumsal ideallerine göre de 

biçimlenmeye başlamıştır. 

19.Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu’nun 1917 tarihli Hukuk-ı Aile Kararnamesi gibi 

örneklerde görüldüğü üzere, İslam aile hukuku ilk kez standartlaştırılmış, yazılı, 

modern bir çerçeve içine alınmıştır. İngiliz ve Fransız sömürge idareleri de Mısır, Ürdün, 



275 

 

Filistin, Sudan ve Kuzey Afrika’da benzer şekilde kişisel statü hukukunu düzenleyerek 

evlilik, boşanma, velayet ve miras gibi alanlara müdahale etmiştir. Bu düzenlemeler 

çoğu zaman Müslüman toplumlarda aileyi koruma amacıyla değil, toplumsal kontrolü 

kolaylaştırmak ve yönetimi rasyonelleştirmek amacıyla yapılmıştır. Modernleşme ve 

kolonyal temas, Müslüman kadınların toplumsal konumunda belirgin dönüşümlere yol 

açtı: 

 İlk kez kız çocuklarına yönelik modern eğitim kurumları açıldı. 

 Çalışma hayatına katılım arttı. 

 Kadın hareketleri Mısır, Tunus ve İran gibi bölgelerde görünür hâle geldi. 

 Peçe ve tesettür tartışmaları, “gelenek-modernlik” ekseninde kamusal bir 

meseleye dönüştü. Bu dönemde: 

 Evlilik yaşı birçok bölgede yükseltildi, 

 Resmî nikâh uygulamaları yaygınlaştırıldı, 

 Boşanma usulleri mahkemelerin denetimine alındı, 

 Çok eşlilik bazı bölgelerde hukuken sınırlandı veya pratikte azaldı. 

Bu reformların bir kısmı kolonyal yönetimlerin etkisiyle, bir kısmı ise İslam 

dünyası içinden gelen modernleşme talepleriyle gerçekleştirilmiştir. 

Modernleşme ve kolonyal dönem, İslam coğrafyasında dinin toplumsal rolünü ve 

aile kurumunu şu açılardan yeniden tanımlamıştır: 

 Dinî otoritenin merkezîleşmesi ve devlet kontrolünün artması. 

 Ulemanın toplumsal konumunda gerileme, modern eğitimli elitlerin yükselişi. 

 Aile hukukunun modern devlet yapısına uyarlanması ve kodifikasyon. 

 Kadınların toplumsal görünürlüğünde artış, eğitim ve çalışma alanlarının 

genişlemesi. 

 Geleneksel aile yapısından çekirdek aileye geçiş, toplumsal ilişkilerde 

bireyselleşmenin artması. 

 İslami modernizm ve siyasal İslam gibi akımların ortaya çıkması. 

Bu sonuçlar, İslam dünyasının 20. yüzyılda hem modern devlet yapısının hem de 

toplumsal değişim dinamiklerinin şekillenmesinde belirleyici olmuştur. 

Çağdaş İslam dünyası 

Çağdaş İslam dünyası, 20. yüzyılın ikinci yarısından günümüze uzanan dönemde, 

küreselleşme, modern ulus-devlet yapılarının yerleşmesi, iletişim teknolojilerindeki 

devrim, ekonomik dönüşümler ve demografik değişimlerle şekillenmiştir. Bu 

gelişmeler, İslam coğrafyasında hem dinsel yapının hem de aile hayatının tarihsel 

süreklilikleri içinde önemli kırılmalara ve yeniden tanımlanmalara yol açmıştır. 

Günümüz İslam toplumları bir yandan modern devletin kurumsal çerçevesi içinde dinin 

konumunu belirlemeye çalışırken, diğer yandan geleneksel aile yapılarının küresel 



276 

 

normlarla karşılaşması sonucunda yeni sosyal pratikler üretmektedir. İslam dini aileyi 

toplumsal bütünlüğün merkezi olarak konumlandırır. Kur’ân’daki ahlaki ilkeler, evlilik 

kurumunun korunması, ebeveyn-çocuk sorumlulukları ve akrabalık bağlarının 

sürdürülmesi gibi başlıklarda yol gösterici niteliktedir. Evlilik, sadece bireysel bir 

birliktelik değil, toplumsal bir sözleşme ve ibadet olarak değerlendirilmektedir 

(Engineer, 2008, 45–52). Buna bağlı olarak birçok İslam toplumunda aile üyelerinin 

rollerini belirleyen dini söylemler, özellikle kadın ve erkek arasındaki işbölümüne ilişkin 

normların kaynağı olmayı sürdürmektedir (Mernissi, 1991, 50). 20. yüzyıl itibarıyla 

İslam dünyasında yaşanan modernleşme süreçleri, aile yapısının dönüşümünde 

belirleyici olmuştur. Tek çekirdekli ailelerin yükselişi, eğitim seviyesinin artması, 

kadınların iş gücüne katılımındaki artış ve kentleşme, geleneksel geniş aile modelinin 

birçok bölgede zayıflamasına yol açmıştır (Moghadam, 2003, 12–28). Bununla birlikte, 

dini kimliğin toplumsal hayatta yeniden görünürlük kazanması, aile kurumuna ilişkin 

bazı geleneksel değerlerin korunmasına katkı sağlamıştır. Örneğin Orta Doğu, Kuzey 

Afrika ve Güney Asya toplumlarında evlilik yaşının görece düşük seyretmesi ve aile içi 

dayanışmanın güçlü olması, dini ve kültürel referansların sürdüğünü göstermektedir 

(Joseph & Slyomovics, 2001, 40). 

20. yüzyılın sonlarından itibaren birçok Müslüman ülke aile hukukunda kapsamlı 

reformlar gerçekleştirmiştir. Fas’ın 2004 Moudawana reformu, Türkiye’nin Medeni 

Kanunu, Tunus’un modern aile düzenlemeleri, Endonezya ve Malezya’nın hibrit hukuk 

sistemleri bu dönüşümün örnekleridir.  

Bu reformlarda öne çıkan eğilimler: 

 Kadınların hukuki statüsünün güçlendirilmesi, 

 Boşanma ve velayet haklarının yeniden düzenlenmesi, 

 Çok eşliliğin sınırlandırılması veya denetlenmesi, 

 Resmî evlilik kurumunun güçlendirilmesi. 

Bu süreç, İslam aile hukukunun dini normlarla modern devletin hukuki rasyonelliği 

arasında yeniden sentezlendiğini göstermektedir. Çağdaş İslam dünyasında dinî yapı 

ve aile hayatı, geçmişin mirası ile modern dünyaya özgü dönüşüm süreçlerinin iç içe 

geçtiği bir sosyo-kültürel alan oluşturmaktadır. Devlet-din ilişkilerinin çeşitlenmesi, dini 

otoritenin çoğulculaşması, küreselleşme, kadın ve erkek rollerindeki değişim, hukuksal 

reformlar ve diaspora deneyimleri, hem dini kurumların işlevlerini hem de aile yapısını 

çok boyutlu biçimde yeniden tanımlamıştır. Bu nedenle çağdaş İslam dünyası, tek bir 

dinî veya ailevi modelle açıklanamayacak kadar çeşitlidir. Genel olarak bakıldığında, 

dinsel yapının esnek ve çok merkezli hâle gelmesi, aile kurumunun daha bireyselleşmiş 

fakat kültürel olarak güçlü bir konuma sahip olması, çağdaş dönemin en belirgin 

özelliklerindendir. 

Dünyada ve İslam Âleminde Ailenin Gelişimi ve Dinin Aile Üzerine Etkisinin 

Karşılaştırması 

Aile, insanlık tarihinin evrensel ve en eski sosyal kurumlarından biridir. Hem 

biyolojik yeniden üretimi hem de kültürel sürekliliği sağlayan temel mekanizma olarak 



277 

 

aile, farklı coğrafyalarda, dinlerde ve kültürlerde çeşitli biçimlerde örgütlenmiştir. 

Dünya genelinde aile yapılarının dönüşümü tarihsel süreçler, ekonomik yapı 

değişimleri, sanayileşme, modernleşme, küreselleşme ve dini normların etkisiyle 

şekillenmiştir. İslam dünyasında ise aile, hem toplumsal düzenin hem de dini hayatın 

merkezî bir unsuru olarak varlığını sürdürmüştür. Sosyolojik açıdan aile, toplumsal 

ilişkilerin düzenlendiği, bireylerin kimlik kazandığı ve değerlerin aktarıldığı birincil 

sosyalizasyon alanı olarak tanımlanır. Din ise toplumsal yapıda değer sistemi, normlar 

ve davranış kalıpları üretir. Dolayısıyla din ve aile, karşılıklı olarak birbirini güçlendiren 

iki kurumsal yapıdır. Max Weber, Talcott Parsons ve Emile Durkheim gibi klasik 

sosyologlar, aile kurumunun din ile kurduğu ilişkinin toplumların türdeşliğini ve 

düzenini sağladığını belirtir. Bu bağlamda İslam dini de aileyi insanın hem dünyevi hem 

de manevi gelişiminin esas sahası olarak konumlandırarak sosyal yapının merkezine 

yerleştirir. 

Batı toplumlarında aile, bireysel tercihlere ve sözleşmeye dayalı sosyal bir birim 

olarak tanımlanırken, İslam toplumlarında aile toplumsal normların, kültürel 

sürekliliğin ve dini sorumlulukların taşındığı merkezi bir yapıdır. Batı’da aile içi roller 

giderek eşitlikçi bir yapıya doğru evrilirken, İslam toplumlarında geleneksel roller hâlâ 

güçlüdür, ancak modernleşmenin etkisiyle dönüşmektedir. 

Dünyada özellikle laik toplumlarda aile hukuku dinî normlardan bağımsız 

gelişmiştir. 

İslam coğrafyasında ise aile hukuku, çoğu ülkede kişisel statü yasaları aracılığıyla dini 

normlarla bağlantısını sürdürmektedir. 

Batı’da; 

 Dinin aile üzerindeki etkisi zayıflamış, 

 Evlilik dışı birliktelikler normalleşmiş, 

 Eşcinsel evlilikler hukuken tanınmış, 

 Bireycilik aile kararlarında belirleyici hâle gelmiştir. 

İslam dünyasında; 

 Evlilik temel ve kutsal bir kurumdur, 

 Aile dini kimliğin aktarım alanıdır, 

 Cinsellik evlilik kurumuna bağlıdır, 

 Boşanma dini ve hukuki çerçevede düzenlenir, 

 Ataerkil normlar bazı bölgelerde güçlüdür. 

Bu bağlamda din, İslam toplumlarında aile yapısının hem ahlaki hem hukuki 

çerçevesini belirlemeyi sürdürmektedir. 

Her iki dünyada da bazı ortak eğilimler ortaya çıkmıştır: 

 Çekirdek ailelerin artışı, 

 Doğurganlık oranlarının düşmesi, 



278 

 

 Evlilik yaşının yükselmesi, 

 Kadınların eğitim seviyesinde artış, 

 Dijital iletişimin aile ilişkilerini dönüştürmesi. 

Bununla birlikte İslam dünyasında aile, modern dönüşümlere rağmen daha dayanıklı 

bir sosyal kurum olarak görünmektedir. 

İslam dini aileyi doğrudan normatif bir çerçeveyle (nikâh, miras, mehir, velayet) 

düzenlerken, batı toplumlarında dini düzenlemeler hukuktan ayrılarak aile üzerinde 

daha sınırlı bir etkiye sahip hâle gelmiştir. İslam toplumlarında dini referanslı toplumsal 

cinsiyet rolleri belirginliğini sürdürür. Batı’da roller daha çok ekonomik koşullar ve 

toplumsal cinsiyet eşitliği politikalarıyla şekillenir. İslam’da evlilik dini bir akittir; 

dünyada ise çoğu toplumda evlilik hukukî bir sözleşme niteliğine indirgenmiştir. 

Boşanma oranları Batı’da daha yüksek, İslam toplumlarında daha düşüktür; bunda dini 

normların etkisi belirleyicidir. Dünya genelinde aile yapıları modernleşme, 

sekülerleşme ve bireyselleşmenin etkisiyle çeşitlenirken, İslam dünyasında aile hem 

toplumsal hem de dini bir kurum olarak merkezi önemini korumaktadır. 

Bu karşılaştırma, aile kurumunun yalnızca evrensel değil aynı zamanda kültüre, dine 

ve sosyoekonomik yapılara bağlı olarak farklılaşan bir sosyal organizasyon olduğunu 

göstermektedir. İslam coğrafyasında aile, toplumun moral yapısını, kültürel kimliğini 

ve dini değerlerini taşıyan bir yapı olarak modern dönemin meydan okumalarına 

rağmen güçlü konumunu sürdürmektedir. 

Sonuç 

Aile kurumu, insanlık tarihi boyunca toplumsal hayatın en temel ve en kalıcı 

yapıtaşlarından biri olmuştur. İlk insan topluluklarından modern toplumlara kadar 

geçen süreçte aile; ekonomik işlevlerden toplumsal dayanışmaya, kültürel aktarım 

süreçlerinden ahlaki değerlerin şekillenmesine kadar pek çok alanın taşıyıcısı olarak 

varlığını sürdürmüştür. Bu yönüyle aile hem evrensel hem de kültürel olarak şekillenen 

bir kurumdur. Toplumların ekonomik yapıları, teknolojik gelişmeleri, hukuk sistemleri 

ve inanç dünyaları değiştikçe aile de yeni biçimler almış; ancak temel işlevi olan sosyal 

düzeni, neslin devamını ve bireylerin güvenlik-duygusal ihtiyaçlarını sağlama rolü 

büyük ölçüde sabit kalmıştır. 

Dinler tarihine bakıldığında ise ailenin her gelenekte özel bir yere sahip olduğu 

görülmektedir. Yahudilik, Hristiyanlık, Hinduizm ve diğer kadim inançlar, aileyi hem 

dini sorumlulukların hem de ahlaki yaşamın merkezine yerleştirmiştir. Yahudilikte aile, 

Tanrı’nın ahdinin sürdürüldüğü kutsal bir topluluk olarak kabul edilir; Hristiyanlıkta 

aile, sevgi, fedakârlık ve sadakat ilkeleri üzerine inşa edilmiş bir ruhani birlik olarak 

tanımlanır. Doğu dinlerinde ise aile, karmanın, ata kültünün ve toplumsal düzenin 

devamını sağlayan bir sistem olarak görülür. Bu çerçevede hemen tüm dinlerde aile, 

ilahi iradeye bağlı bir düzenin toplumsal karşılığı olarak değerlendirilmektedir. 

İslam dini ise aileye ilişkin yaklaşımlarında hem toplumsal düzeni hem de bireysel 

sorumlulukları merkeze alan dengeli bir çerçeve sunar. Kur’an ve sünnet, ailenin sevgi 

(meveddet), merhamet (rahmet), sadakat ve karşılıklı haklar üzerine inşa edilmesi 



279 

 

gerektiğini vurgular. Evlilik hem dünyevi hem de manevi bir sorumluluk alanı olarak 

görülür; ebeveynlik, toplumsal ve dini bir görev; aile içi adalet ise toplumsal huzurun 

temel şartı olarak tanımlanır. Buna ek olarak, İslam’ın aileye dair hükümleri sadece 

ahlaki değil, aynı zamanda hukuki bir düzen de içerir; bu özellik İslam’ı birçok dinden 

ayıran benzersiz bir boyuttur. 

Günümüz dünyasında modernleşme, bireyselleşme, küreselleşme ve sosyoekonomik 

dönüşümler, aile yapılarının her toplumda yeniden tanımlanmasına neden olmaktadır. 

Dinler de bu dönüşüme farklı şekillerde yanıt vermektedir. Batı toplumlarında aile 

kavramı giderek daha birey merkezli bir çerçeveye kayarken; İslam toplumlarında 

modern yaşam biçimleri ile dini normlar arasında yeni arayışlar, yeni denge noktaları 

ortaya çıkmaktadır. Bununla birlikte her din, kendi değer sistemi içinde aileyi korumaya 

ve toplumsal sürekliliğin temeli olarak görmeye devam etmektedir. 

Sonuç olarak, geçmişten günümüze aile kurumunun gelişimi ve dinlerin aileye bakışı 

karşılaştırıldığında, aile kavramının hem değişen hem de süreklilik gösteren bir yapıya 

sahip olduğu anlaşılmaktadır. Dinler, aileyi yalnızca biyolojik bir birlik olarak değil, 

toplumsal dayanışmanın, ahlaki düzenin ve manevi sorumluluğun odak noktası olarak 

ele almıştır. İslam ise bu yaklaşım içinde aileye hem hukuki hem ahlaki düzlemde geniş 

bir çerçeve sunarak, aileyi toplumun en güçlü kurumsal yapısı haline getirmiştir. Bu 

nedenle dünya dinleri arasında aileye verilen yüksek değer ortak bir payda 

oluştururken, İslam’ın aileye yönelik bütüncül yaklaşımı, modern toplumlarda da 

önemini ve işlevselliğini korumaya devam etmektedir. 

Kaynakça 

Kur’ân-i Kerim 

Ahmar, Ahmed Salim. İlmu İctima’u’l-Üsre (Beyne’t-Tanziri ve’l-Vaki’i’l-Mutegayyir). 

Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-Müttehide, 2004. 

Akala, Muhammed. Nizamu’l-Üsre fi’l-İslam, Amman: Mektebetu’r-Risaletu’l-Hadise, 

2002. 

Beck, Ulrich ve Elisabeth Beck-Gernsheim. Individualization: Institutionalized 

Individualism and Its Social and Political Consequences. Gateshead: Athenaeum 

Press Sage Publications, 2002. 

Berger, Peter. “The Desecularization of the World: A Global Overview.” İçinde The 

Desecularization of the World: Resurgent Religion and World Politics, ed. Peter Berger, 

1–18. Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1999. 

Berger, Peter. The Sacred Canopy: Elements of a Sociological Theory of Religion. New York: 

Doubleday, 1967. 

Berkey, Jonathan. The Formation of Islam: Religion and Society in the Near East, 600–1800. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2003. 

Bruce, Steve. Secularization: In Defence of an Unfashionable Theory. Oxford: Oxford 

University Press, 2011. 



280 

 

Cesari, Jocelyne. Why the West Fears Islam: An Exploration of Religion and Contemporary 

Politics. New York: Palgrave Macmillan, 2013. 

Chatterjee, Partha. The Nation and Its Fragments: Colonial and Postcolonial Histories. 

Princeton: Princeton University Press, 1993. 

Clancy-Smith, Julia. Rebel and Saint: Muslim Notables, Populist Protest, Colonial Encounters 

(Algeria and Tunisia, 1800–1904). Berkeley: University of California Press, 1994. 

Commins, David. The Wahhabi Mission and Saudi Arabia. London: I.B. Tauris, 2014. 

Coulson, Noel J. A History of Islamic Law. New Brunswick: Aldine Transaction, 2011. 

Crone, Patricia. Medieval Islamic Political Thought. Edinburgh: Edinburgh University 

Press, 2014. 

Çoban, Ahmet. Toplum ve Din Sosyolojisi. Ankara: XYZ Yayıncılık, 2022. 

Davie, Grace. Europe: The Exceptional Case. London: Darton, Longman & Todd, 2002. 

Demography of Europe. 2024. 

Engineer, Asghar Ali. The Qur’an, Women and Modern Society. New Delhi: New Dawn 

Press, 2008. 

Eurostat. “Births Outside Marriage Statistics.” European Union Statistical Office, 2024. 

https://ec.europa.eu/eurostat 

Gerber, Haim. “Sharia, Customary Law and the Ottoman Courts.” International Journal 

of Middle East Studies 14/3 (1980): 327–345. 

Goody, Jack. The Development of the Family and Marriage in Europe. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1983. 

Hervieu-Léger, Danièle. Religion as a Chain of Memory. New Brunswick: Rutgers 

University Press, 2000. 

İbn Fâris, Ebû Hüseyin Ahmed b. Zekeriyyâ. Mekâyîsu’l-Luğa. Beyrut: Dâr İhyâi’t-

Türâsi’l-Arabî, 2001. 

İnalcık, Halil. The Ottoman Empire: The Classical Age, 1300–1600. London: Phoenix Press, 

1997. 

Joseph, Suad ve Susan Slyomovics (ed.). Women and Power in the Middle East. 

Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2001. 

Keddie, Nikki R. Women in the Middle East: Past and Present. Princeton: Princeton 

University Press, 2007. 

Kutsal Kitap. Eski ve Yeni Antlaşma. İstanbul: Kitabı Mukaddes Şirketi – Yeni Yaşam 

Yayınları, 2009. 

Lapidus, Ira M. A History of Islamic Societies. 3. baskı. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2014. 

Mernissi, Fatima. The Veil and the Male Elite: A Feminist Interpretation of Women’s Rights in 

Islam. Reading, MA: Addison-Wesley, 1991. 

https://ec.europa.eu/eurostat


281 

 

Moghadam, Valentine M. Modernizing Women: Gender and Social Change in the Middle East. 

Boulder: Lynne Rienner Publisher, 2003. 

Norris, Pippa ve Ronald Inglehart. Sacred and Secular: Religion and Politics Worldwide. 2. 

baskı. Cambridge: Cambridge University Press, 2011. 

Oakley, Ann. The Sociology of Housework. Oxford: Martin Robertson, 1974. 

Parsons, Talcott. “Introduction.” İçinde The Sociology of Religion. Boston: Beacon Press, 

1963. 

Peirce, Leslie. Morality Tales. Berkeley: University of California Press, 1993. 

Pew Research Center. How Spiritual and Religious Practices Vary Globally in 36 Countries, 

2023. 

Şahin, Kemal. Osmanlı Toplumunda Aile ve Hukuk. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 

2018. 

Şentürk, Halis ve Saffet Yakut. “Hayatın Anlamı ve Din.” Süleyman Demirel Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 33 (2014): 45–60. 

Tucker, Judith. In the House of the Law: Gender and Islamic Law in Ottoman Syria and 

Palestine. Berkeley: University of California Press, 1999. 

Türkiye İstatistik Kurumu (TÜİK). 2022. 

United Nations. World Family Trends Report 2023. New York: United Nations Department 

of Economic and Social Affairs, 2023. 

Weber, Max. The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism. London: Routledge, 2002. 

Zebîdî, Muhammed Murtaza el-Hüseynî. Tâcu’l-Arûs. thk. Abdülaziz Matar. Kuveyt: 

Matbaatü Hükûmeti’l-Kuveyt, 1994.



282 

 

OSMANLI DÖNEMİ HUKUK SİSTEMİ VE MECELLE-İ 

AHKÂM-I ADLİYYE ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME 

Adnan MEMDUHOĞLU 

Siirt Üniversitesi 

 

1. OSMANLI DÖNEMİ HUKUK SİSTEMİ 

GİRİŞ 

Osmanlı Devleti’nin hukuk düzeni, kuruluşundan Tanzimat devrine kadar uzanan 

uzun tarihsel süreç içerisinde, şer‘î hukuk ile örfî hukukun birbirini tamamlayan 

birlikteliği üzerine kurulmuş, çok katmanlı ve kendine mahsus bir yapıya sahiptir. Bu 

yapı sayesinde, İslâm hukukunun normatif ve ahlâkî esasları korunurken; devletin idarî, 

malî ve askerî ihtiyaçlarından kaynaklanan düzenleyici yetkiler de etkin biçimde 

işletilmiştir. Klasik dönemde özel hukuk ve bireysel ilişkilere dair alanlarda İslâm fıkhı 

belirleyici rol üstlenmiş, kamu düzenini ilgilendiren meselelerde ise padişahın siyâset 

yetkisine dayanan örfî hukuk kuralları geliştirilmiştir. Bu ikili hukuk yapısı, Osmanlı 

hukuk sistemine hem süreklilik hem de uygulamada esneklik kazandırmıştır. 

XIX. yüzyılda Tanzimat Fermanı ile hız kazanan modernleşme süreci, Osmanlı hukuk 

düzeninde kapsamlı bir dönüşümün başlangıcını teşkil etmiştir. Bu dönemde hukukun 

yazılı, sistemli ve öngörülebilir bir yapıya kavuşturulması amaçlanmış; Mecelle-i 

Ahkâm-ı Adliyye bu hedefin en somut ve kapsamlı tezahürü olarak ortaya çıkmıştır. 

Mecelle, klasik fıkıh literatüründen süzülen hükümleri modern kanun tekniği 

çerçevesinde kodifiye etmesi bakımından yalnızca Osmanlı hukuk tarihinde değil, genel 

İslâm hukuk tarihi açısından da müstesna bir yere sahiptir. 

Tanzimat sonrasında tesis edilen nizâmiye mahkemeleri ile Dîvân-ı Ahkâm-ı 

Adliyye, Osmanlı yargı teşkilâtında hem kurumsal hem de usul bakımından önemli 

yenilikler getirmiştir. Temyiz müessesesi, görev ve yetki ayrımı ile çok hâkimli 

yargılama usulü gibi modern hukuk devleti ilkeleri bu dönemde hukuk uygulamasına 

dâhil edilmiştir. Böylece şer‘î yargı sisteminin yanı sıra devletin norm koyucu ve 

düzenleyici fonksiyonu daha belirgin bir hâl almıştır. 

Osmanlı hukuk sistemi, kanunnâmelerle başlayan yazılı hukuk geleneğini Mecelle ile 

sistematik bir zemine oturtarak modern hukuk devleti anlayışına geçişin altyapısını 

hazırlamıştır. Bu süreç, Osmanlı Devleti’nin İslâm hukuk mirasını muhafaza ederken 

aynı zamanda modernleşme sürecine uyum sağlayabilme kabiliyetini göstermesi 

bakımından, hukuk tarihi açısından özgün ve dikkate değer bir tecrübe ortaya 

koymaktadır. 

 



283 

 

1.1.  KANUNNÂMELER VE ÖRFÎ HUKUKUN KURUMSALLAŞMASI 

Kanunnâme, Osmanlı hukuk sisteminde padişahın yasama yetkisine dayanarak 

hazırlanan ve devletin idarî, malî, askerî ve cezai alanlarına ilişkin hükümleri içeren 

temel hukuk metinleridir. Bu kavram, belirli bir konuya veya bölgeye ilişkin padişah 

emir ve fermanlarının sistematik hâle getirilmiş biçimini ifade eder. Kanunnâmeler, 

zamanla hem merkezî yönetimde hem de taşra teşkilâtında uygulanmakta olan örfî 

hukuk kurallarının yazılı hâle getirilmesiyle oluşmuştur. 

Klasik Osmanlı döneminde şer‘î hukuk, özellikle aile hukuku, miras hukuku, borçlar 

hukuku ve vakıf hukuku gibi alanlarda uygulanırken, kamu düzeninin sağlanması, 

vergi tahsili, tımar ve arazi sistemi ile askerî teşkilâtın işleyişi gibi konular devletin örfî 

hukuk yetkisiyle düzenlenmiştir. Şer‘î ve örfî hukuk arasındaki bu iş bölümü, Osmanlı 

hukuk sisteminin en belirgin karakteristiklerinden biridir. 

Kanunnâmeler, padişahın düzenleme yetkisinin somut bir yansıması olarak ortaya 

çıkmış ve hukuk normlarını yazılı hâle getirmiştir. Bu sayede kadıların yalnızca fıkhî 

içtihatlara dayanan uygulamalarının yanı sıra, bağlayıcı nitelikte devlet kaynaklı hukuk 

kuralları da yürürlüğe girmiştir. Osmanlı hukuk sistemi, böylece sözlü ve teamüle 

dayalı bir yapıdan çıkarak normatif ve yazılı bir düzen kazanmıştır. 

Kanunnâmelerin hazırlanması ve uygulanması, örfî hukukun kurumsallaşmasını 

sağlamış ve şer‘î hukukla birlikte işleyen bütüncül bir hukuk düzeninin tesisine imkân 

tanımıştır. Bu metinler, devletin idarî ve malî ihtiyaçlarını hukuki bir çerçeveye 

oturtmuş, uygulama sürekliliğini ve hukuki güvenliği teminat altına almıştır. Farklı 

türdeki kanunnâmeler, padişah hükümleri, sancak kanunnâmeleri, belirli gruplarla ilgili 

düzenlemeler ve devlet teşkilâtını kapsayan genel kanunnâmeler olarak 

sınıflandırılmıştır. Bu çeşitlilik, Osmanlı hukukunun esnek yapısını ve merkezi 

otoritenin yerel gereksinimlerle uyumunu ortaya koymaktadır. 

Kanunnâmeler, Osmanlı hukukunda örfî hukukun yazılı ve sistematik biçimde 

uygulanmasını sağlayan, padişahın düzenleyici yetkisini somutlaştıran ve devletin 

idarî, malî ve askerî işleyişini güvence altına alan temel araçlar olmuştur.1 

1.2.  KODİFİKASYON SÜRECİ VE MECELLE-İ AHKÂM-I ADLİYYE 

Tanzimat döneminde Osmanlı Devleti’nin hukuk alanında gerçekleştirdiği en 

kapsamlı ve etkili reformlardan biri Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye’nin hazırlanmasıdır. 

Mecelle, İslam hukukunun klasik fıkıh literatüründe yer alan hükümlerinin sistematik 

ve maddeler hâlinde düzenlenmesi suretiyle oluşturulmuş bir kanun metnidir. 

1868–1876 yılları arasında hazırlanan Mecelle, toplam 1851 maddeden oluşmakta 

olup bir mukaddime ve on altı kitaptan meydana gelmektedir. Eserde borçlar hukuku, 

eşya hukuku, yargılama usulü ve genel hukuk kaideleri ağırlıklı olarak düzenlenmiştir. 

Mecelle’nin fıkhî dayanağını Hanefî mezhebi oluşturmaktadır. Ancak metnin 

hazırlanmasında yalnızca mezhebin klasik görüşleri değil, uygulamada kolaylık 

sağlayan ve hukuk güvenliğini temin eden yorumlar da tercih edilmiştir. 

                                                      

1 Halil İnalcık, “Kanunnâme”, TDV İslâm Ansiklopedisi, c. XXIV, (İstanbul:  2001), 333-337. 



284 

 

Mecelle, Batı hukukunda görülen kodifikasyon anlayışını İslam hukukunun kendi iç 

dinamikleriyle birleştirmesi bakımından dikkat çekicidir. Bu yönüyle Mecelle, Batı’dan 

doğrudan iktibas edilen bir kanun olmayıp, İslam hukukunun normatif mirasının 

modern hukuk tekniğiyle yeniden inşa edilmesidir. Böylece Osmanlı Devleti, hem fıkhî 

geleneği muhafaza etmiş hem de çağdaş hukuk düzenlerine uyum sağlayacak bir 

normatif yapı oluşturmuştur. 

Mecelle’nin etkisi Osmanlı coğrafyasıyla sınırlı kalmamış; başta Ortadoğu olmak 

üzere birçok İslam ülkesinde yapılan hukuk reformlarına örnek teşkil etmiştir. Bununla 

birlikte Mecelle’nin kapsamı sınırlı tutulmuş, aile hukuku ve miras hukuku gibi alanlar 

bu kodifikasyonun dışında bırakılmıştır. Bu durum, ilerleyen dönemde daha kapsamlı 

bir medeni kanun ihtiyacını gündeme getirmiştir. 

Her şeye rağmen Mecelle, hukuk normlarının belirli, yazılı ve öngörülebilir hale 

gelmesini sağlayarak yargı pratiğinde keyfîliği azaltmış, kadıların takdir yetkisini 

sınırlandırmış ve hukuk güvenliğini güçlendirmiştir. Bu yönüyle Mecelle, Osmanlı 

Devleti’nde hukuk devleti anlayışına geçişin en önemli aşamalarından birini temsil 

etmektedir. 

1.3.  MAHKEME TEŞKİLÂTI VE YARGILAMADA MODERNLEŞME 

Osmanlı Devleti’nde klasik dönemde yargı yetkisi ağırlıklı olarak şer‘iyye 

mahkemeleri aracılığıyla yürütülmekteydi. Bu mahkemelerde görev yapan kadılar, 

yalnızca davaları karara bağlamakla kalmaz, aynı zamanda idarî ve beledî işlerin 

yürütülmesinde de sorumluluk üstlenirdi. Şer‘iyye mahkemeleri tek hâkimli bir yapıya 

sahip olup, verdikleri kararlar genellikle temyize konu olmaksızın kesinleşirdi. 

Kadılar, özellikle aile hukuku, miras, borç ve vakıf işlemleri gibi şer‘î hukuk 

kapsamındaki konularda yetkiliydi. Öte yandan, gayrimüslim tebaanın kişisel hukuk 

meseleleri kendi cemaat mahkemeleri tarafından çözülürdü. Bu durum, Osmanlı hukuk 

düzeninde fiilen çok hukukluluk ilkesinin uygulanmasını sağlamış ve farklı toplumların 

kendi iç hukuklarını korumasına imkân tanımıştır. 

Tanzimat döneminde Osmanlı yargı sistemi önemli reformlarla modernleşmeye 

başladı. 1868 yılında kurulan Dîvân-ı Ahkâm-ı Adliyye, temyiz mekanizmasını hukuk 

sistemine dâhil ederek yargı kararlarının denetlenebilirliğini mümkün kıldı. Aynı 

dönemde oluşturulan nizâmiye mahkemeleri, şer‘iyye mahkemelerinden ayrılarak çok 

hâkimli, ihtisaslaşmış ve modern usul kurallarına göre işleyen bir yapıya kavuşturuldu. 

Bu mahkemeler, hukuk, ceza ve idarî konularda ayrı daireler hâlinde çalışarak 

yargılama sürecinde uzmanlaşmayı ve kurumsallaşmayı teşvik etti. 

Böylece Tanzimat reformları, Osmanlı yargı sisteminin merkezi otorite ile uyumlu, 

standartlaştırılmış ve modern devlet anlayışıyla bağdaşan bir hâle gelmesini sağladı. 

Mahkeme teşkilâtındaki bu dönüşüm, yalnızca hukuki süreçlerin disipline edilmesine 

değil, aynı zamanda devlet ile toplum arasındaki ilişkilerin hukuki temellerinin 

güçlendirilmesine de katkıda bulunmuştur. Bununla birlikte, Nizamiye 

Mahkemeleri’nin şer‘î hukukun uygulama alanını daralttığını ve kadıların özerkliğini 

zayıflattığını belirtenler de olmuştur. Tanzimat öncesi dönemde kadılar hem hukukî 

hem de idarî alanlarda geniş bir yetkiye sahipken, reformlarla birlikte birçok mesele 



285 

 

Nizamiye Mahkemeleri’ne kaydırılmış ve şer‘î hukuk kurallarının yorumlanması 

merkezi denetim altına alınmıştır; bu durum, bazılarınca yerel uygulama çeşitliliğinin 

ve kadıların içtihat özgürlüğünün azalması olarak görülmüştür.  

1.4.  OSMANLI HUKUK SİSTEMİNDE DÖNÜŞÜMÜN TEMEL 

GÖRÜNÜMLERİ 

Osmanlı hukuk sisteminde yaşanan dönüşüm, birden fazla boyutuyla 

değerlendirilebilir. Öncelikle, yazılı hukuk normlarının yaygınlaşması öne çıkmaktadır. 

Kanunnâmeler ve Mecelle gibi düzenlemeler, hukukun yalnızca sözlü teamüllere veya 

kadıların bireysel içtihatlarına dayanmasından çıkarak sistematik ve yazılı bir çerçeveye 

kavuşmasını sağlamıştır. Bu süreç, devletin hukukî otoritesini güçlendirmekle 

kalmamış, aynı zamanda hukuki uygulamalarda standardizasyonu da mümkün 

kılmıştır. 

İkinci olarak, kodifikasyon anlayışının benimsenmesi, Osmanlı hukuk reformlarının 

en belirgin özelliğidir. Mecelle, İslam hukukunun fıkhî hükümlerini modern yasa 

tekniği ile uyumlu bir şekilde derleyerek hem sistematik bir bütünlük kazandırmış hem 

de hukukun anlaşılabilirliğini artırmıştır. Bu yaklaşım, klasik dönemde bireysel 

yorumlara ve yerel uygulamalara dayanan hukuki yapıyı modern bir düzenlemeyle 

dengelemiştir. 

Üçüncü eksen, yargı teşkilâtında görülen kurumsallaşma ve usulî modernleşmedir. 

Yetki ayrımlarının netleştirilmesi, temyiz yollarının açılması ve çok hâkimli mahkeme 

sisteminin tesis edilmesi, yargı faaliyetlerinin daha güvenilir ve nesnel bir zemine 

oturmasını sağlamıştır. Nizâmiye mahkemeleriyle birlikte uzmanlaşma ve ihtisaslaşma 

da yargı reformunun önemli bir parçası olmuştur. 

Son olarak, Osmanlı reformlarının ayırt edici yönü, geleneksel hukuk ile 

modernleşme anlayışı arasında kurulan dengedir. Devlet, Batı hukukunu doğrudan 

iktibas etmek yerine, kendi hukuk mirasını koruyarak ve geliştirerek modernleşme 

yolunu tercih etmiştir. Bu strateji, hem şer‘î hukuk sisteminin sürekliliğini garanti altına 

almış hem de merkezi otoritenin güçlendirilmesini sağlamıştır. Böylece Osmanlı hukuk 

reformları, gelenek ve modernliği bir araya getiren özgün bir yapısal dönüşüm örneği 

olarak tarih sahnesine çıkmıştır. 

2. MECELLE-İ AHKÂM-I ADLİYYE  

Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye, Osmanlı Devleti’nde İslam hukukunun klasik fıkhî 

birikimini modern kanun tekniğiyle birleştirme çabasının en somut ürünlerinden biridir. 

XIX. yüzyılda Tanzimat reformlarının hukuk alanındaki yansıması olarak hazırlanan 

Mecelle, Hanefî fıkhına dayalı hükümleri sistematik ve maddeler hâlinde düzenleyerek 

kadı ve hâkimlerin uygulamasına rehberlik etmeyi amaçlayan bir hukuk metnidir. 

Borçlar ve eşya hukukuna ağırlık veren Mecelle, bazı muhakeme usulü hükümlerini de 

içerdiğinden, klasik fıkıh literatürü ile modern pozitif hukuk arasında bir köprü niteliği 

taşır. 

1869–1876 yılları arasında yedi yıllık bir çalışmayla, alanında yetkin hukukçulardan 

oluşan Mecelle Cemiyeti tarafından hazırlanan Mecelle’nin başkanlığını Ahmed Cevdet 

Paşa yürütmüştür. Toplam 1851 maddeden oluşan metin, borçlar hukuku, eşya hukuku 



286 

 

ve yargılama usulüne ilişkin hükümler ihtiva etmekte olup, 1877’de yürürlüğe girmiş ve 

1926’ya kadar uygulanmıştır. Mecelle yalnızca Osmanlı sınırlarında değil, Arnavutluk, 

Bosna-Hersek, Ürdün, Lübnan, Irak, Suriye, Hicaz, Filistin ve Kıbrıs gibi birçok bölgede 

de uygulanmış, hukukî sürekliliği sağlamıştır. 

Mecelle’nin hazırlanmasında yeni bir hukuk sistemi ihdas edilmemiş, fiilen 

uygulanmakta olan Hanefî fıkhına dayalı hükümler sistematik bir bütün hâline 

getirilmiştir. Mecelle kelimesi, lugat anlamıyla “dağınık meselelerin bir araya getirildiği 

eser” anlamına gelir; dolayısıyla doğrudan “kanun” karşılığı değildir. Kodifikasyon 

sürecinde Hanefî mezhebine sıkı biçimde bağlı kalınmış, mezhep dışı görüşlere yalnızca 

istisnai durumlarda yer verilmiştir. Hanefî mezhebi içindeki içtihatlar arasından 

dönemin ihtiyaçlarına uygun sınırlı tercihler yapılmış, mezhepler arası bir içtihat 

tercihine gidilmemiştir. Bu yaklaşım, Mecelle’nin fıkhî tutarlılığını güçlendirmiş, ancak 

bazı uygulama sorunlarını da beraberinde getirmiştir; örneğin kira akdinin taraflardan 

birinin ölümüyle sona ermesi, diğer mezheplerde farklı uygulandığı hâlde Mecelle’de 

yer almamıştır. 

Mecelle’nin hazırlanması, Hanefî mezhebi içindeki içtihatlar arasında yerleşik tercih 

sıralamasına her zaman tam olarak uyulmaması nedeniyle bazı muhafazakâr 

hukukçular tarafından eleştirilmiştir.  

Öte yandan, İslam hukuku, ictihat temelli yapısıyla zaman ve mekâna uyarlanabilir 

bir karaktere sahiptir; Mecelle, bu özelliğin modern dönemde somut bir tezahürü olarak, 

İslam hukukunun mahkemelerde uygulanabilir bir kanun formuna dönüşebileceğini 

göstermiştir. 

Mecelle, kanunlaştırma fikrinin Osmanlı hukukunda Halife Mansur döneminden 

itibaren başlayan süreçle, XIX. yüzyılda pozitif hukuk formuna dönüşmesinin nihai 

ürünüdür. Şer‘î hukuka dayalı içtihatların padişahın “mûcebince amel olunsun” emriyle 

resmî ve bağlayıcı bir metne dönüştürülmesi, Osmanlı hukuk tarihinde bir ilktir. Bazı 

araştırmacılar Mecelle’yi bir yasama ürünü olmaktan ziyade, uzman bir heyet tarafından 

hazırlanmış, öğretici ve sistematik bir ilmî eser olarak değerlendirse de, Mecelle aynı 

zamanda yürürlükte kalmış ve uygulanmış bir kanun kitabıdır. Bu iki niteliği bir arada 

taşıması, onu daha da değerli kılmaktadır. 

Mecelle’de Batı hukukundan etkilenme yalnızca şekil bakımındadır; maddelerin 

maddeler hâlinde düzenlenmesi Batı kanun tekniğini yansıtırken, içerik bütünüyle 

İslam hukuku ilke ve müesseselerine dayanmaktadır. Bu yönüyle Mecelle, formda 

modern, muhtevada fıkhî bir kanun olarak İslam hukuk tarihindeki seçkin yerini 

korumuştur. 

1.1.  MECELLE’Yİ GEREKLİ KILAN SEBEPLER 

Toplumlar tarih boyunca değişim ve dönüşüm süreçlerinden geçmek zorundadır. 

Osmanlı Devleti de özellikle XIX. yüzyılda bu tarihsel değişimle karşılaşmış, Tanzimat 

Fermanı ile birlikte siyasal, idarî ve hukukî alanlarda Batı etkisi altında bir dönüşüm 

sürecine girmiştir. 1839 tarihli Gülhane Hatt-ı Hümâyunu, 1856 Islahat Fermanı ve 1876 

Kanûn-ı Esâsî, bu dönüşümün kurumsal ve normatif göstergeleri olarak ortaya 

çıkmıştır. 



287 

 

XIX. yüzyıldaki askerî, ekonomik, sosyal ve eğitim alanındaki reformlar, hukuk 

düzenini de doğrudan etkilemiş ve Osmanlı’yı Batı hukuk geleneğiyle yoğun bir 

etkileşime zorlamıştır. Bu durum, sadece yeni düzenlemeleri değil, aynı zamanda 

mevcut hukuk anlayışının yöntem ve biçim açısından yeniden ele alınmasını gerekli 

kılmıştır. Böylece Osmanlı hukukunda değişimin nasıl gerçekleştirileceği sorusu 

gündeme gelmiş; İslam hukukuna dayalı bir kodifikasyon mu yapılacağı yoksa Batı 

hukukundan doğrudan alıntılarla bir düzenleme mi hazırlanacağı uzun süre 

tartışılmıştır. 

Bu tartışmalar ışığında Osmanlı kanunlaştırma çalışmalarında üç temel yaklaşım öne 

çıkmıştır: yerli usul (tedvin), iktibas yoluyla kodifikasyon ve karma yöntem. Dönemin 

önemli devlet adamlarından Âli Paşa, Fransız Medenî Kanunu’nun doğrudan 

alınmasını savunurken, Ahmed Cevdet Paşa, İslam hukukuna dayalı mevcut fıkhî 

birikimin sistematik biçimde derlenerek çağın ihtiyaçlarına uygun bir medeni kanun 

hazırlanmasını önermiştir. 

Tanzimat sonrasında hukuk reformları öncelikle ceza ve ticaret hukuku alanlarında 

hayata geçirilmiş, bu alanlarda yeni kanunların uygulanabilmesi için şer‘iyye 

mahkemelerine paralel olarak yeni mahkemeler kurulmuştur. 1859’da şer‘iyye 

mahkemelerinin yetki alanları yeniden düzenlenmiş ve özel hukukun bazı alanlarıyla 

sınırlandırılmıştır. Böylece Osmanlı yargı sistemi fiilen ikili bir yapıya kavuşmuştur. 

Bu süreçte, tek hâkimli şer‘iyye mahkemelerinin yanı sıra çok hâkimli ticaret ve 

nizâmiye mahkemeleri de kurulmuş; ancak yeni mahkemelerde görev yapan hâkimlerin 

şer‘î hükümler konusundaki bilgi eksikliği uygulamada sorunlara yol açmıştır. Öte 

yandan, şer‘iyye mahkemelerinde görev yapan kadılar, Hanefî mezhebinin geniş 

literatürü karşısında sahih ve râcih görüşleri belirlemek konusunda güçlük yaşamış, bu 

durum hukukî belirsizliği artırmıştır. Tüm bu koşullar, uygulanabilir, açık ve yeknesak 

bir medeni kanun ihtiyacını net bir şekilde ortaya koymuştur. 

Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye’nin hazırlanma gerekçeleri, Mecelle Cemiyeti tarafından 

kaleme alınan ve 29 Mart 1869 tarihinde Meclis-i Vükelâ’ya sunulan Esbâb-ı Mûcibe 

Mazbatası’nda ayrıntılı olarak ifade edilmiştir. Mazbata, Mecelle’nin hangi toplumsal ve 

hukuki ihtiyaçlardan doğduğunu, hangi yöntemle hazırlandığını ve mevcut adliye 

teşkilâtının karşılaştığı sorunları açıkça ortaya koymaktadır. 

Özellikle Hanefî mezhebi içerisindeki içtihat ihtilaflarının çokluğu, sahih ve 

uygulanabilir görüşleri ayırt etmenin güçlüğü vurgulanmıştır. Hanefî fıkhının geniş ve 

dallanmış yapısı, uygulamada yeknesaklığı zorlaştırdığı için Mecelle’nin temel hedefi, 

ihtilaflardan arındırılmış, râcih ve muhtâr görüşlere dayanan, kolay başvurulabilir bir 

hukuk metni oluşturmaktır. 

Mecelle’yi gerekli kılan bir diğer unsur, XIX. yüzyılda Osmanlı topraklarında 

gayrimüslim ve yabancı tüccarların ticari faaliyetlerinin artmasıdır. Şer‘iyye 

mahkemelerinde zimmîlerin ve müste’menlerin şahitliğiyle ilgili sınırlamalar, ticari 

uyuşmazlıkların çözümünde ciddi güçlükler yaratmış, ticaret mahkemeleri ise bu 

ihtiyacı yeterince karşılayamamıştır. Bu durum, hem seküler bir görünüm taşıyan hem 



288 

 

de fıkhî temellere dayanan uygulanabilir bir medeni kanun hazırlanmasını zorunlu 

kılmıştır. 

Genel olarak, literatürde Mecelle’yi doğuran sebepler üç başlıkta özetlenmektedir: 

Tanzimat reformları, Batı’nın hukukî ve siyasî etkisi ve medeni kanun ihtiyacı. Buna ek 

olarak, Hanefî mezhebi içindeki ihtilafları bertaraf ederek râcih görüşlerden oluşan bir 

kanun oluşturma hedefi, Mecelle’nin varlık gerekçesini tamamlayan temel unsurlardan 

biridir. Sonuç olarak, Mecelle, değişen toplumsal şartlar, yargı sistemindeki dönüşüm, 

mezhep içi ihtilaflar ve modern mahkemelerin ihtiyaçları doğrultusunda ortaya çıkmış 

ve İslam hukukunun sistematik ve uygulanabilir bir medeni kanun formuna 

dönüştürülmesinin en somut örneğini teşkil etmiştir. 

1.2. MECELLE’NİN KAYNAKLARI 

Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye hazırlanırken temel kaynak olarak Hanefî mezhebinin 

klasik fıkıh birikimi esas alınmıştır. Kanunlaştırma sürecinde mezhep dışına çıkılmamış, 

ancak Hanefî literatür içerisinde asırlar boyunca farklı coğrafyalarda teşekkül eden 

görüşler sistemli bir biçimde derlenerek kanun metnine dönüştürülmüştür. Bu yönüyle 

Mecelle, yeni hükümler ihdas eden bir metin değil; köklü bir fıkhî müktesebatı çağdaş 

bir kanun tekniğiyle yeniden tertip eden bir çalışmadır. 

Kaynaklar belirlenirken Hanefî mezhebi içindeki Irak ve Mâverâünnehir (Semerkant-

Buhara) usul gelenekleri dikkate alınmış, özellikle Osmanlı ilmi çevrelerinde yaygın 

olarak okutulan ve uygulamada esas alınan eserler tercih edilmiştir. Bu tercihler, 

Mecelle’nin yalnızca teorik değil, aynı zamanda uygulamaya elverişli bir metin olmasını 

sağlamıştır. Mezhebin sahih, mu‘teber ve uzun süre tatbik edilmiş görüşleri ön plana 

çıkarılmıştır. 

Mecelle’nin kaynak yapısında örf ve maslahat önemli bir yer tutmaktadır. Klasik fıkıh 

kitaplarında da yer alan örfe dayalı hükümler, Mecelle’de kanun gücü kazanmış; 

böylece zamanın değişmesiyle hükümlerin uygulanmasında ortaya çıkan ihtiyaçlar 

karşılanmaya çalışılmıştır. Özellikle muâmelât alanında örfün belirleyici olduğu 

meselelerde, toplumda yaygın şekilde benimsenmiş uygulamalar tercih sebebi olarak 

değerlendirilmiştir. 

Bununla birlikte Mecelle’nin büyük kısmı mezhepte râcih kabul edilen görüşler esas 

alınarak hazırlanmıştır. Ancak bazı maddelerde, dönemin sosyal ve ekonomik şartları 

göz önünde bulundurularak râcih olmayan görüşlere de yer verilmiştir. Bu tercihlerde 

belirleyici unsur, hukukun uygulanabilirliğini ve toplumsal faydayı önceleyen maslahat 

anlayışı olmuştur. Ayrıca bazı hükümlerin tercihinde, geçmiş dönem fakihlerinin 

uygulamada benimsedikleri görüşler de dikkate alınmıştır. 

II. Meşrutiyet sonrası Mecelle’nin tam bir medenî/borçlar kanunu hâline getirilmesi 

amaçlanmış, bu kapsamda Adliye Vekâleti 1916’da bir medenî kanun komisyonu 

kurmuştur. Komisyon, şer‘î hükümlere aykırı olmamak kaydıyla diğer mezheplerin 

görüşlerinden ve yabancı hukuk sistemlerinden yararlanmayı ilke edinmiş, bazı 

maddelerde değişiklik ve eklemeler önermiştir. Ancak çalışmalar tamamlanamamış, 

Mecelle’de beklenen değişiklikler gerçekleşmemiştir.  



289 

 

Mecelle’nin başında yer alan küllî kaideler, İslâm hukuk literatüründe daha önce 

formüle edilmiş genel prensiplerden derlenmiştir. Bu kaideler, fıkhın dağınık 

meselelerini bir arada tutan üst ilkeler olarak kanun metnine yön vermiş; sonraki 

dönemlerde fıkıh çalışmalarında da temel başvuru kaynağı hâline gelmiştir. 

Netice olarak söylemek gerekirse Mecelle’nin kaynakları, Hanefî mezhebinin klasik 

eserleri, mezhep içi tercih geleneği, örf ve maslahat ilkeleri ile fakihlerin uygulamaya 

yön veren görüşlerinden oluşmaktadır. Bu çok yönlü kaynak yapısı, Mecelle’nin hem 

ilmî otoritesini hem de uzun süre farklı coğrafyalarda uygulanabilme kabiliyetini 

göstermektedir. 

1.3.  MECELLE LİTERATÜRÜ  

İslam hukukuna dayalı olarak eşya, borçlar ve şahıs hukukunu kapsayan ilk kapsamlı 

kanunlaştırma örneği olan Mecelle, yürürlüğe girmesinden itibaren ilim ve hukuk 

çevrelerinde ciddi bir ilgi uyandırmış; metnin neşri, açıklanması, tercümesi ve 

uygulanmasıyla ilgili çok sayıda çalışma yapılmıştır. Bununla birlikte, Mecelle gibi 

köklü ve etkili bir metin için ortaya çıkan literatürün nicelik ve nitelik bakımından yeterli 

düzeye ulaştığını söylemek güçtür.  

Mecelle üzerine yapılan çalışmaların önemli bir kısmını şerhler oluşturmaktadır. Bu 

şerhler genel olarak dört ana grupta toplanabilir: Birinci grupta Mecelle’nin tamamını 

ele alan yahut şerh mahiyetinde yardımcı eserler yer alır. Bu tür çalışmalar, maddeleri 

sistematik biçimde açıklamayı ve uygulamaya rehberlik etmeyi amaçlamıştır.2 

İkinci grupta ise çeşitli sebeplerle Mecelle’nin tamamına ulaşılamamış, belli bir 

noktaya kadar gelmiş veya sınırlı kalan kısmi şerhler bulunmaktadır.3 

Üçüncü grubu, Mecelle’nin yalnızca bazı kitaplarını yahut seçilmiş maddelerini ele 

alan şerhler oluşturur. Bu eserler, belirli fıkhî alanlarda derinleşmeyi hedeflemiştir.4 

Dördüncü ve en yoğun grup ise Mecelle’nin başında yer alan kavâid-i külliyye 

üzerine yapılan şerhlerdir. Bu bölüm, hem teorik değeri hem de uygulamaya yön veren 

yapısı sebebiyle en fazla açıklamaya konu olmuştur.5 

                                                      

2 Ali Haydar Efendi’nin “Dürer’ül-Hükkam Şerhu Mecelleti´l-Ahkâm”, Türkzâde Hafız Mehmed’in “Mecelle-i 

Ahkâm-ı Adliye Şerhi” ve Hacı Reşid Paşa’nın “Rûhu'l-Mecelle” şerhleri bu kapsamda değerlendirilebilir. 

Ayrıca Mehmed Ali’nin “Rehber-i Talibin-i Mecelle” ve Mes’ud Efendi’nin Mecelle’nin kaynaklarının 

işlendiği “Mir'at-ı Mecelle” gibi kitaplar da bu neviden sayılır.  
3 Buna Kuyucaklızade Mehmed Atıf Bey'in tamamlanamamış “Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye Şerhi” adlı eseri 

örnek verilebilir. 
4 Mecelle’den Kitab’üş-Şirket ve Kitab ül-Emanat bölümleri üzerine Mustafa Fevzi Efendi'nin yapmış 

olduğu şerh çalışması buna örnek verilebilir. 
5 Bu nevi şerhlere Mecelle'nin ilk şarihi olan Şemsî Efendi'nin “Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye Kavâ'id-i 

Külliyyesinin Şerhi”, Sivas Mebusu Ahmed Şükrü Bey’in Tevşîh-i Kavâid-i Fıkhiyye” ve Kırımlı Abdüssettar 

Efendi’nin “Teşrîhu Kavâidi’l-külliyye fi’l-ahkâmi’l-fer‘iyyeti’l-ameliyye”adlı risalesi  örnek verilebilir.  



290 

 

Mecelle şerhlerinin önemli bir kısmı, ders notlarından hareketle hazırlanmış, zamanla 

geliştirilerek neşredilmiştir.6 Bu durum, Mecelle’nin yalnızca bir kanun metni olarak 

değil, aynı zamanda hukuk eğitiminin merkezinde yer alan öğretici bir metin olarak 

görüldüğünü göstermektedir. Ayrıca bazı şerhlerin, bizzat Mecelle’nin hazırlanmasında 

görev almış kişiler veya bu sürece tanıklık eden ilim adamları tarafından kaleme alınmış 

olması, bu eserlerin ilmî değerini daha da artırmıştır.7 

Mecelle'ye muhtasar (özet) ve mufassal (geniş) tarzda birçok dilde şerhler yazılmıştır. 

Mecelle’nin anlaşılması ve yorumlanmasında kaynak olarak kabul edilen bu şerhlerden 

önemli bazıları şunlardır: Ali Haydar Efendi’nin Dürerü’l-Hükkâm Şerhu Mecelleti’l-

Ahkâm, Hacı Reşîd Paşa’nın Rûhu’l-Mecelle, Kayseri Müftüsü Mes‘ûd Efendi’nin 

Mecelle’nin fıkhî kaynaklarını ele alan Mir’ât-ı Mecelle, Mecelle Cemiyeti üyesi Kırımlı 

Abdüssettar Efendi’nin özellikle kavâid-i külliyye üzerinde yoğunlaşan Mecelle Şerhi 

(Teşrîh), Türkzâde Hafız Mehmed Ziyaeddîn Efendi ile Kuyucaklızâde Mehmed Atıf Bey 

tarafından kaleme alınan Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye Şerhleri.  

Osmanlı coğrafyasıyla sınırlı kalmayan Mecelle literatürü, Arapça başta olmak üzere 

farklı dillerde hazırlanmış mufassal ve muhtasar şerhlerle zenginleşmiş; kimi 

çalışmalarda Mecelle hükümleri ile farklı hukuk sistemleri arasında mukayeselere de 

yer verilmiştir. Bunun yanı sıra, Mecelle’nin küllî kaideleri, uygulamadaki örneklerle 

ilişkilendirilerek fıkhî düşüncenin canlılığını ortaya koyan eserler telif edilmiştir. 

Bunlara örnek olarak Salim İbn Rüstem Bâz’ın Arap dünyasında geniş yankı uyandıran 

Şerhu’l-Mecelle, Mecelle hükümlerini mukayeseli bir yaklaşımla ele alan Muhammed 

Said el-Mehasinî’nin Şerhu’l-Mecelle, en mufassal Arapça şerhlerden biri kabul edilen 

Muhammed Halid el-Etâsî tarafından başlanıp Muhammed Tahir el-Etâsî tarafından 

tamamlanan Şerhu’l-Mecelle, Münîr b. Hıdır el-Bağdâdî’nin Şerhu’l-Mecelle adlı şerhi ve 

Mecelle ile Fransız Medenî Kanunu arasında mukayeseler içeren G. Sinapian’ın Code 

Civil Ottoman adlı çalışması zikredilebilir. 

Cumhuriyet döneminde ise Mecelle’ye yönelik çalışmalar, şerh geleneğinden ziyade 

tarihî, teorik ve mukayeseli araştırmalar şeklinde devam etmiştir.8 Bu dönemde yapılan 

akademik çalışmalar, Mecelle’yi Osmanlı hukuk tarihi, İslam hukukunun 

kanunlaştırılması ve modern hukukla ilişkisi bağlamında ele almış; metnin fikrî arka 

planını ve hukuk tarihindeki yerini tahlil etmeye yönelmiştir. 

Mecelle literatürü, şerhler, muhtasarlar, tercümeler ve akademik araştırmalarla 

önemli bir birikim oluşturmuş olmakla birlikte, Mecelle’nin etkisi ve kapsamı dikkate 

alındığında daha sistemli, kuşatıcı ve disiplinler arası çalışmalara hâlen ihtiyaç 

bulunmaktadır. 

 

                                                      

6 Kırımlı Abdüssettar Efendi’nin “Teşrîhu Kavâidi’l-külliyye fi’l-ahkâmi’l-fer‘iyyeti’l-ameliyye”adlı risalesi, Ali 

Haydar Efendi’nin “Dürer’ül-Hükkam Şerhu Mecelleti´l-Ahkâm” ve Kuyucaklızade Mehmed Atıf Bey'in 

“Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye Şerhi”  adlı eserleri buna örnek verilebilir.. 
7 Sami Erdem, “Türkçede Mecelle Literatürü,” Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi 5 (Mayıs 2005): 674 vd. 
8 Ahmet Akgündüz, “Dürerü’l-Hükkâm,” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, c. X (İstanbul, 1994), 28-

29. 



291 

 

1.4.  BİR MEDENÎ KANUN OLARAK MECELLE 

Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye, Osmanlı Devleti’nde İslam hukukunun klasik fıkıh 

birikimini modern mahkeme sistemine entegre eden, sistematik ve maddeler hâlinde 

düzenlenmiş ilk medeni kanun niteliğine sahip metindir. Mecelle, XIX. yüzyılda ortaya 

çıkan modern mahkemelerde hâkimlerin doğrudan uygulayabileceği bir çerçeve 

sunarak, klasik fıkhın soyut kurallarını somut yargı süreçlerine taşımıştır. Bu yönüyle 

Mecelle, yalnızca bir fıkıh derlemesi değil, uygulamaya yönelik kodifiye edilmiş bir 

medeni hukuk metni olarak değerlendirilir. 

Mecelle, borçlar ve eşya hukuku alanlarını öncelikli olarak düzenlerken bazı 

muhakeme usulü hükümlerini de içermesi yönüyle de dikkat çekmektedir. Kadı ve 

hâkimler için rehber niteliği taşıyan bu yapı, mahkemeler arasında yeknesak 

uygulamayı mümkün kılmış ve hukukî belirsizlikleri azaltmıştır. İçeriği, Hanefî fıkhına 

dayanmakla birlikte, modern kanun tekniği kullanılarak maddeler hâlinde formüle 

edilmiş olması, Mecelle’yi hem geleneksel hem de modern hukuk anlayışıyla uyumlu 

kılmaktadır. 

Mecelle’nin en belirgin özelliği, klasik fıkhı modern medeni kanun formuna 

dönüştürmesi ve uygulamada bağlayıcı bir hukuk metni olarak işlev görmesidir. 

Yalnızca Osmanlı’da değil, bağımsızlığını kazanan Arnavutluk, Bosna-Hersek, Ürdün, 

Lübnan, Suriye, Irak, Filistin ve Kıbrıs gibi pek çok bölgede de medeni kanun olarak 

uygulanmış olması, onun tarihsel ve hukukî önemini artırmaktadır. 

Bir medeni kanun olarak Mecelle, İslam hukukunun kodifikasyon sürecinde bir 

dönüm noktasıdır. Modern mahkeme sistemine uyarlanmış, uygulanabilir ve bağlayıcı 

bir medeni kanun olarak, hem klasik fıkhın sürekliliğini sağlamış hem de Osmanlı 

hukukunda modernleşmenin somut göstergesi olmuştur.  

1.5.  MECELLE’NİN BAZI ÖZELLİKLERİ VE İÇERİĞİ 

Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye, Osmanlı hukukunda klasik fıkhın meseleci metodunu 

esas alan, sistematik ve modern kanun tekniğiyle hazırlanmış ilk medeni kanun 

örneğidir. Toplam 1851 maddeden oluşan metin, mukaddime ve on altı kitaptan 

meydana gelmektedir. Mukaddime, fıkhın tanımını içeren bir madde ve doksan dokuz 

küllî kaideden oluşur. Bu kaideler, diğer maddelerin bütünlük içinde anlaşılmasına 

hizmet eden genel prensipleri yansıtır; tek başlarına bağlayıcı hüküm niteliği taşımazlar 

ve sonraki maddelerin yorumlanmasına temel oluşturur. 

Mecelle’nin on altı kitabı esas olarak borçlar hukukunu kapsamakla birlikte, kısmen 

eşya ve yargılama hukukunu da içerir. Ancak aile ve miras hukuku ile ceza ve arazi 

hukuku hükümleri metinde yer almaz; bunlar şer‘iyye mahkemelerinin görev ve yetki 

alanına giriyordu. Nizâmiye mahkemelerinin ihtiyaçlarını karşılamayı hedefleyen 

Mecelle, aynı zamanda sulh, ibrâ, ikrâr, dava ve beyyinât gibi yargılama hukukunu da 

içermektedir. Bu sayede, metin hem klasik İslâm hukuk sistematiğine uygun hem de 

dönemin mahkeme yapısının gereksinimlerine yanıt verir hâle gelmiştir. 

Mecelle, klasik fıkhın kazuistik (meseleci) yöntemini benimsemiştir. Genel teorik 

hükümlere yer verilmemiş; her akit türü ayrı ayrı düzenlenmiştir. Bu yöntem bazı 

tekrarları beraberinde getirse de hâkimlerin somut olaylara doğrudan uygulanabilir 



292 

 

hükümlerle karar vermesine imkân tanımıştır. Örneğin akitlerin icap ve kabulle tamam 

olacağı hükmü, her akit kitabında ayrı ayrı düzenlenmiştir (md. 167, 433, 706, 773, 804). 

Mecelle yalnızca Hanefî mezhebine dayanır; mezhep içi görüşler arasında dönemin 

ihtiyaçlarına göre tercihler yapılmış, ancak mezhepler arası karşılaştırmalara 

gidilmemiştir. Bazı bölümlerde (ör. Havâle kitabı) tercih edilen görüşler tartışmalara yol 

açsa da, metin genel olarak mezhebin râcih hükümlerini esas almıştır. 

Dil ve üslûp açısından Mecelle sade ve anlaşılırdır. Her kitabın başında yer alan 

tanımlar, hükümlerin doğru yorumlanmasını ve uygulanmasını kolaylaştırır; yaklaşık 

iki yüz madde kavramsal açıklamalardan oluşur. Maddelerin normatif kısmını 

açıklayıcı örneklerin takip etmesi, nizâmiye hâkimlerinin hukukî birikimleri dikkate 

alındığında dönemin şartlarına uygun bir yöntemdir. 

Mecelle’nin ahlâkî ve etik boyutu da öne çıkar. “Def‘-i mefâsid celb-i menâfi‘den 

evlâdır” ilkesi (md. 30) ve akde eklenebilecek şartlara getirilen sınırlamalar (md. 186-

189), ekonomik yararın ahlâkî sorumluluğun önüne geçemeyeceğini gösterir. Metin, 

böylece yalnızca hukuki değil aynı zamanda ahlâki/etik bir rehber işlevi de görür. 

Mecelle’nin fıkhî altyapısı, Hanefî mezhebi içinde özellikle Mâverâünnehir ekolüne 

dayanmaktadır. Bu ekole mensup fakihlerin eserleri, metnin ilmî temelini oluşturmuş; 

örf ve maslahat merkezli yaklaşım Mecelle’nin genel karakterine yön vermiştir. Gerekli 

durumlarda râcih olmayan mezhep içi görüşlere de maslahat gerekçesiyle yer verilmiş 

ve bu tercihler Esbâb-ı Mûcibe’de gerekçeleriyle açıklanmıştır. 

Metin, mukaddimenin ardından muâmelât alanındaki fıkhî konulara göre on altı 

kitaba ayrılmıştır. Kitaplar, borçlar hukuku merkezli olmakla birlikte, kısmen eşya ve 

yargılama hukukunu da kapsar. Öne çıkan kitaplar/bölümler şunlardır: 

 Kitâbü’l-Büyû‘: Satım akdi ve hükümleri 

 Kitâbü’l-İcâre: Kira ve hizmet akitleri 

 Kitâbü’l-Kefâle: Kefalet hükümleri 

 Kitâbü’l-Havâle: Borcun nakli 

 Kitâbü’r-Rehin: Teminat hukuku 

 Kitâbü’l-Emânât: Emanet ve güven ilişkileri 

 Diğer kitaplar: Hibe, gasb ve itlâf, hacr, ikrah, şüf‘a, şirket, vekâlet, sulh ve ibrâ 

akitleri, ikrâr, dava, beyyinât ve tahlîf gibi konular ile yargılama usulüne ilişkin 

hükümler 

 Kitâbü’l-Kazâ (16. kitap): Yargılama hukukuna dair düzenlemeler 

Bu düzenleme, Mecelle’nin yalnızca maddi hukuk hükümlerini değil, aynı zamanda 

bu hükümlerin nasıl ileri sürüleceği ve ispat edileceğine dair usul kurallarını da 

kapsadığını gösterir. Böylece dağınık klasik fıkıh kitaplarının yerini alan Mecelle, 

hâkimlerin ve uygulayıcıların doğrudan başvurabileceği bütüncül bir kanun metni 

niteliği kazanmıştır. 

 

 



293 

 

1.6.  MECELLE TA‘DİL ÇALIŞMALARI 

Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye’nin yürürlüğe girmesinden sonra, kanunun bazı 

hükümlerinin zamanın sosyal ve hukukî ihtiyaçlarını karşılamakta yetersiz kaldığı 

yönünde eleştiriler ortaya çıkmıştır. Bu eleştiriler, Mecelle’nin tamamen terk edilmesi 

yerine, şer‘î esaslara bağlı kalarak ıslah edilmesi fikrini gündeme getirmiş ve böylece 

ta‘dil çalışmaları başlamıştır. İlk aşamada bu görev, Mecelle’yi hazırlayan heyet 

tarafından üstlenilmiştir. 

Ta‘dil çalışmalarının temel amacı, Mecelle’yi İslâm hukukuna aykırı düşmeden 

geliştirmek, mezhepler arası içtihatlardan ve gerektiğinde yabancı hukuk 

tecrübelerinden faydalanarak daha işlevsel bir medeni kanun hâline getirmekti. Bu 

çerçevede uygulama sorunları için açıklayıcı ekler yapılmış ve bazı hükümler yeniden 

gözden geçirilmiştir. Basın ve hukuk çevrelerinden gelen eleştiriler de süreci 

hızlandırmıştır. 

Ahmet Cevdet Paşa, Mecelle’de gördüğü eksiklikleri not etmiş ve özellikle muâmelât 

alanında bazı hükümlerin yeniden değerlendirilmesi gerektiğini belirtmiştir. Örneğin, 

kira akdinin taraflardan birinin ölümüyle sona ermesi gibi Hanefî mezhebine özgü 

yaklaşımların, diğer mezheplerin görüşleriyle değiştirilmesinin daha uygun olacağı 

ifade edilmiştir. Tazminat ve işçilikle ilgili meselelerde de mezhep içi farklı görüşlerin 

tercih edilmesi gerektiği dile getirilmiştir. Bu durum, Mecelle’nin katı bir mezhep 

bağlılığı yerine ihtiyaca göre içtihat tercihine açık olduğunu göstermektedir. Ta‘dil 

çalışmalarında benimsenen temel ilkeler şunlardır: 

1.Yapılacak hiçbir düzenleme Kur’an ve Sünnet’e aykırı olamaz. 

2.İhtilaflı meselelerde çağın şartlarına en uygun içtihat tercih edilecektir. 

3.Yeni ortaya çıkan sorunlarda, fıkhî esaslara bağlı kalmak şartıyla örf ve diğer 

hukuk sistemlerinden de istifade edilecektir. 

4.Hâkimlerin takdir yetkisi sınırlı tutulacaktır. 

II. Meşrutiyet sonrası siyasî ve toplumsal dönüşümler, Balkan Savaşları ve I. Dünya 

Savaşı’nın getirdiği yeni şartlar doğrultusunda 1916’dan itibaren daha sistemli 

komisyonlar kurulmuştur. Bu komisyonlar, Mecelle’nin yanı sıra aile ve ticaret hukuku 

alanlarında da yeni düzenlemeler yapmayı amaçlamıştır. 

Bu çalışmalar neticesinde aile hukukuna dair bazı düzenlemeler yürürlüğe girmiş 

olsa da, Mecelle’nin tamamını kapsayan köklü bir ta‘dil gerçekleştirilememiştir. 1920’li 

yıllarda yapılan girişimlerde yalnızca Hanefî mezhebiyle yetinilmeyip diğer 

mezheplerin görüşlerinden de yararlanılması benimsenmiş; ancak kanunlaşma 

aşamasına ulaşılamamıştır. Avrupa hukukunun, özellikle İsviçre Medeni Kanunu’nun 

etkisi bu dönemde artmıştır. 

Cumhuriyet’in ilanı ve şer‘iyye mahkemelerinin kaldırılmasıyla, Mecelle’nin ıslahı 

fikri terk edilmiş; yerine Avrupa kaynaklı medeni kanun benimsenmiştir. İsviçre 

Medeni Kanunu’nun iktibas edilmesiyle Mecelle yürürlükten kaldırılmış ve onu ta‘dil 

etmek amacıyla kurulan bütün komisyonlar fiilen işlevsiz hâle gelmiştir. Sonuç olarak, 

Mecelle’nin ta‘diline yönelik çok sayıda komisyon kurulmuş, farklı mezheplerden ve 



294 

 

hukuk sistemlerinden yararlanma imkânı tartışılmış, ancak siyasî ve hukukî tercihler 

sebebiyle bu çabalar kalıcı netice vermemiştir. 9 

1.7.  MECELLE’NİN UYGULANMASI 

Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye, Osmanlı topraklarında 57 yıl yürürlükte kalmış ve 4 

Ekim 1926’da 864 sayılı Tatbikat Kanunu’nun 43. maddesi ile Türk Medeni Kanunu’nun 

yürürlüğe girmesiyle kaldırılmıştır. 

Mecelle’nin etkisi Osmanlı sınırlarıyla sınırlı kalmamış, Arnavutluk, Yemen, 

Endonezya, Malezya, Filistin gibi İslam ülkeleri ile Bulgaristan, Kıbrıs ve İsrail gibi İslam 

dışı bölgelerde de uzun süre devam etmiştir. Mecelle, yayımlandığı dönemde 

Osmanlıca’nın yanı sıra Arapça, Bulgarca, Rumca ve Ermenice olarak basılmış; sonradan 

İngilizce ve Fransızca’ya da çevrilmiştir. Uygulama süreleri şunlardır: Yemen’de 1918’e, 

Arnavutluk’ta 1928’e, Kıbrıs’ta 1946’ya, Suriye’de 1949’a, Irak’ta 1951’e, Ürdün’de 

1976’ya kadar devam etmiştir. Filistin’de ise Osmanlı dönemiyle başlayan Mecelle 

uygulaması, İngiliz mandası ve İsrail işgali döneminde de Müslümanlar için şer‘î 

mahkemeler aracılığıyla uygulanmıştır. Günümüzde bile İsrail ve Ürdün’de aynî 

haklarla ilgili hükümlerde Mecelle’nin etkisi gözlenmektedir. 

Yukarıda bir nebze ifade edildiği üzere II. Meşrutiyet sonrası Mecelle’nin tam bir 

medeni/borçlar kanunu hâline getirilmesi hedeflenmiş; 1916’da Adliye Vekâleti bir 

medenî kanun komisyonu kurmuştur. Komisyon, şer‘î hükümlere aykırı olmamak 

kaydıyla diğer mezheplerin görüşlerinden ve yabancı hukuk sistemlerinden 

yararlanmayı ilke edinmiş, bazı maddelerde değişiklik ve eklemeler önermiştir. Ancak 

çalışmalar tamamlanamamış ve Mecelle’de beklenen değişiklikler hayata 

geçirilememiştir. Cumhuriyet döneminde de benzer girişimler olmuş; 1924’te 251 

maddelik bir taslak hazırlanmış, fakat yeni devletin hukuk sistemi tamamen Avrupa 

kanunlarına dayandırılmıştır. Sonuç olarak, İsviçre Medeni Kanun’u ve Borçlar Kanunu 

1926’da kabul edilerek Mecelle yürürlükten kaldırılmıştır. 

Mecelle’nin etkisi sadece Osmanlı ile sınırlı kalmamış, pek çok İslam ve bazı 

gayrimüslim ülkede de hukuk uygulamalarına yansımıştır. Bosna-Hersek’li hukukçu 

Mehmed Begovic’e göre Mecelle kaldırıldıktan sonra bile şuf’a müessesesi korunmuş; 

Sırbistan ve Karadağ’da vedia, rehin, şuf‘a ve muhayyerliklerle ilgili hükümler 

Mecelle’den alınmıştır. Bulgaristan ve Lübnan’da hâkimler çözüme ulaşamadıklarında 

Mecelle’ye başvurmak zorunda kalmıştır. Güneydoğu Asya’da Malezya’nın Johore 

eyaletinde, Kuzey Afrika’da Tunus ve Fas’ta da Mecelle’den önemli ölçüde 

yararlanılmıştır. Özellikle 1906 tarihli Tunus Akidler ve Borçlar Kanunu’nun ilk 100 

maddesi Mecelle’nin kaidelerini büyük ölçüde içermekte; Fas Borçlar Kanunu’nda da 

Mecelle etkisi açıkça görülmektedir. Böylece Mecelle, yalnızca Osmanlı’da değil, pek çok 

ülkede uzun süre uygulanmış ve modern medeni kanunların oluşumunda etkili 

olmuştur.10 

                                                      

9 Mehmet Akif Aydın. Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye, 28/234. 
10 Mehmet Akif Aydın. Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye, 28/235. 

 



295 

 

SONUÇ 

Osmanlı hukuk sistemi, şer‘î hukuk ile örfî hukukun birbirini tamamlayan bir yapısı 

üzerine kurulmuş, hem tarihî süreklilik taşıyan hem de pratik ihtiyaçlara yanıt verebilen 

özgün bir düzen olarak şekillenmiştir. Klasik dönemde Hanefî fıkhı özel hukukta 

belirleyici olurken, kamu düzeni, vergi, askerî ve idarî konularda padişahın siyâset 

yetkisine dayanan düzenlemeler devreye girmiş; bu sayede hukuk sistemine hem 

esneklik hem istikrar kazandırılmıştır. 

XIX. yüzyılda Tanzimat ile başlayan modernleşme süreci, hukukun yazılı ve 

sistematik hale getirilmesini hedeflemiş, kanunnâmelerle başlayan gelenek Mecelle-i 

Ahkâm-ı Adliyye ile kodifikasyon seviyesine ulaşmıştır.  

Değişen toplumsal şartlar, yargı sistemindeki dönüşüm, mezhep içi ihtilaflar ve 

modern mahkemelerin ihtiyaçları doğrultusunda ortaya çıkan Mecelle, borçlar hukuku 

ağırlıklı olmak üzere eşya ve muhakeme usulünü düzenleyerek Hanefî fıkhının 

birikimini modern kanun tekniğiyle birleştirmiş ve kadı ile hâkimlerin uygulamasına 

rehberlik etmiştir. 

Yargı teşkilâtında Nizâmiye mahkemelerinin kurulması, yetki ayrımlarının 

netleştirilmesi ve temyiz mekanizmasının devreye girmesi, Osmanlı yargısını kurumsal 

bir yapıya kavuşturmuş, modern hukuk devleti anlayışının altyapısını oluşturmuştur. 

Bu değişiklikler, şer‘î hukukun uygulama alanını daraltmış ve kadıların özerkliğini 

sınırlamış; bazı hukukçular tarafından fıkhî teamüllerin ihmal edilmesi olarak 

eleştirilmiştir. 

Mecelle, kadı ve hâkimlerden oluşan Mecelle Cemiyeti tarafından hazırlanmıştır. İlmî 

tutarlılığı ve uygulama kabiliyetine haiz olan bu metin, aile ve miras hukukunu 

bütüncül biçimde kapsamamakla birlikte, borçlar ve eşya hukuku merkezli olarak klasik 

fıkhı modern yasa tekniğiyle düzenlemiş ve muhakeme usulüne ilişkin hükümlerle 

kendine özgü bir yapı kazanmıştır. 

Sonuç olarak Osmanlı hukuk sistemi, toplumsal düzeni sağlamakla kalmamış; 

modernleşme sürecinde devlet ile toplum arasındaki ilişkilerin hukuki temellerini 

güçlendirmiştir. Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye, bu dönüşümün en somut örneği olarak 

Osmanlı’nın hukuk alanındaki süreklilik, uyum ve modernleşme kapasitesini ortaya 

koymaktadır. 

 

KAYNAKÇA 

Ahmed Cevdet Paşa, Tezâkir (Tezâkir-i Cevdet), IX. Tezkire, Türk Tarih Kurumu 

Basımevi, Ankara, 1953. 

Akgündüz, Ahmed. Mukayeseli Islam ve Osmanlı Hukuku Külliyatı, Dicle Üniversitesi 

Hukuk Faküllesi Yayınları, No:6, Diyarbakır, 1986. 

Akgündüz, Ahmet. “Dürerü’l-Hükkâm.” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

Cilt X. İstanbul, 1994, 28-29. 

Ali Haydar Efendi, Dürerü'l-Hükkam Şerhi Mecelleti'l-Ahkâm, Daru’l Alemu’l-Kutub, 

Beyrut 1423. 

Aydın, Mehmet Akif. “Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. Ankara: TDV Yayınları, 2003, 28/231-235. 



296 

 

Aydın, Mehmet Akif. "Mecelle'nin hazırlanışı", Osmanlı Araştırmaları, IX (1989) 

Berki, Ali Himmet. Açıklamalı Mecelle (Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye), Hikmet Yayınları, 

İstanbul 1979. 

Bilmen, Ömer Nasûhî, (Ö.1971). Hukuk-i İslâmiyye ve Istılahât-ı Fıkhiyye Kâmûsu, 

Bilmen Yayınevi, İstanbul, 1970. 

Erdem, Sami. “Türkçede Mecelle Literatürü”. Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi 5 

(Mayıs 2005), 673-722. 

Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Yaʿkūb b. Muhammed. el-Kâmûsü’l-

muhît. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1426/2005. 

İbn Âbidîn, Muhammed Emîn. Reddü’l-muhtâr. 8 Cilt. İstanbul: Kahraman Yayınları, 

1984. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî 

er-Rüveyfiʿî. Lisânü’l-ʿArab. 15 Cilt. 3. Basım. Beyrut: Dâru Sâdır, 1414/1994. 

İbn Kudâme, Muvaffaküddin Ebu Muhammed Abdullah b. Ahmed b. Muhammed, 

(Ö.620/1223), el-Muğnî, Thk: Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî-Abdülfettah 

Muhammed el-Hulv, Dâr-ü Alemi’l-Kütüb, 3.Bsk, Riyad, 1997. 

İnalcık, Halil. “Kanunnâme.” TDV İslâm Ansiklopedisi. Cilt XXIV. İstanbul: 2001, s. 333-

337. 

Kılıç, Muhammed Tayyib, İslam Hukukunda Kanunlaştırma Olgusu, Yayınlanmamış 

Doktora Tezi, Ankara 2008. 

Mardin, Ebu’ula Mardin, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa, Türkiye 

Diyânet Vakfı Yayınları, 1996. 

Öztürk, Osman, Osmanlı Hukuk Tarihinde Mecelle, İslâmî İlimler Araştırma Vakfı 

Neşriyatı, İstanbul 1973. 

Tekinay, Selahattin Sulhi Tekinay, Sermet Akman, Haluk Burcuoğlu, Atilla Altop, 

Tekinay Borçlar Hukuku Genel Hükümler, Filiz Kitapevi, 7. Baskı, İstanbul, 1993. 

Velidedeoğlu, Hıfzı Veldet, Türk Medeni Hukukunun Umumi Esasları (Medeni 

Hukuk), İstanbul, 1951. 

 

 

 

 

 

 

 


