
YEZİDİLİĞİN OLUŞUM VE 
KURUMSALLAŞMA SÜRECİNDE 
TASAVVUFUN ETKİSİ

ESRA GÜLNİHAL

Müntesipleri tarafından ayrı bir din olarak kabul edilen 
Yezidilik, farklı ve karmaşık yapısıyla dikkat çekmektedir. 
Yezidiliğin böylesi girift bir yapıya sahip olmasında, tarihsel 
süreçte pek çok farklı oluşumla yaptığı kültürel ve fikirsel 
alışverişlerin payı oldukça fazladır. Bu haliyle senkretik bir 
görünüm arz eden Yezidiliğin kökeni konusunda araştırma-
cılar pek çok farklı görüş öne sürmüşlerdir. Ancak Yezidiliğin 
belgelenebilen en eski tarihi Adeviyye tarikatının kendisine 
nispet edildiği Şeyh ‘Adî b. Müsâfir’e kadar gidebilmektedir. 
Tam olarak bu noktada, Yezidiliğin İslam’la olan ilişkisinin 
ortaya konulması hususunda, Tasavvuf dikkat çekici 
kavram/yapı olarak karşımıza çıkmaktadır.
Yezidiliğin zeminini oluşturan Adeviyye tarikatı, Yezidiliğe 
pek çok tasavvufi ögeyi miras bırakmıştır. Bu bağlamda 
Yezidiliğin; Tasavvufun değişime uğramış bir devamı niteli-
ğinde olduğunu söyleyebilmek imkân dahilindedir. Bu 
eserde, adından da anlaşılacağı üzere Yezidiliğin oluşum ve 
dönüşümünde Tasavvufun etkisi ortaya konulmaya çalışıl-
mıştır. Bu bağlamda, Adeviyye’nin neden dönüşüm yaşamış 
olduğunun tespitinin yanı sıra Tasavvufi kavram ve simgele-
rin Yezidilik’teki karşılıkları ile Tasavvufun önde gelen şahsi-
yetleri ve Tasavvufi menkıbelerin Yezidi menkıbelerindeki 
izleri tetkik edilmiştir.  



YEZİDİLİĞİN OLUŞUM VE 

KURUMSALLAŞMA SÜRECİNDE 

TASAVVUFUN ETKİSİ 

 

 

 

 

 

 

 

ESRA GÜLNİHAL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 

 

Bu kitabın yayın hakkı Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı 

Yayınları’na aittir. Yayınevi ve yayıncısının izni olmaksızın 

çoğaltılamaz, kopyalanamaz ya da yayınlanamaz. 

 

 

 

 

 

YEZİDİLİĞİN OLUŞUM VE KURUMSALLAŞMA 

SÜRECİNDE TASAVVUFUN ETKİSİ 

Yazar: Esra Gülnihal 

 

ISBN: 978-605-74247-4-7 

  

© Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

E-Yayın/Ekim 2021, Diyarbakır 

Tüm Hakkı Saklıdır 

 

Editör: Metin Bozan 

Kapak ve Mizanpaj: Fuat İstemi 

 

Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

Sertifika No: 52468 

Mimar Sinan Cad. Aslan Apt. A Blok, Kat: 1, 

No: 2, Yenişehir/DİYARBAKIR 

https://www.sarkiyat.org/ 

sarkiyatvakfi@gmail.com 

https://www.sarkiyat.org/
mailto:sarkiyatvakfi@gmail.com


3 

 

Esra Gülnihal: 1988 yılında Gaziantep’te doğdu. İlk ve 

orta öğretimini Gaziantep’te tamamladı. Dicle 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nden 2010 yılında 

mezun oldu. Aynı yıl Diyanet İşleri Başkanlığı 

bünyesinde Kur’an Kursu Öğreticisi olarak 

çalışmaya başladı. 2017 yılında “Yezidiliğin 

Oluşum ve Kurumsallaşma Sürecinde Tasavvufun 

Etkisi” adlı teziyle Yüksek Lisans diplomasını 

aldı (Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü). Hali hazırda İslam Mezhepleri Tarihi 

Anabilim dalında (Dicle Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri) doktora 

eğitimini sürdürmekte olup Eşarilik Tasavvuf 

İlişkisi üzerinde çalışmaktadır. 



4 

 

ÖN SÖZ 

 

Dinlerin kökeni hususu hem tarih araştırmacıları 

hem de o dinin mensubu olan kişilerce ilgi çekici 

olmuştur. Fakat daha ilginç olanı ele alınan dinin 

birden fazla kültürden ögeler barındırması 

durumunda meydana gelmektedir. Bu durumun en 

yerinde ve açık örneklerinden birisi Yezidiliktir. 

Yezidiliğin senkretik yapısı ve esrarengiz 

karakteriyle kökeninin nereden geldiği konusu 

oldukça merak uyandırmaktadır. Öte yandan Yezidi 

toplumun içe kapalı bir yapıda olması durumu da 

onlar hakkında araştırma yapılmasını zorlaştırmakta, 

ismi ve kökeni hususunda çeşitli varsayımlarda 

bulunulmasına yol açmaktadır. İşte bu nedenle zengin 

kültür ve inanç motiflerine sahip olan Yezidilik için 

kimileri Gnostisizm, kimileri ise Kadim İran veyahut 

da Mezopotamya kültürüne dikkat çekerken, başka 

araştırmacılar daha farklı etkilerden bahsetmişlerdir. 

Oysa topluluk ve inanç yapısı dikkatlice tetkik 

edildiğinde Yezidiliğin İslam’dan özellikle de 

tasavvuftan gelen bir oluşum olduğu görülecektir. 

Nitekim şu an ki haliyle İslam ile bağlantısı olmayan 

Yezidilik dikkatle incelendiğinde görülecektir ki, 

Tasavvufa ait veyahut paralel birçok nokta 

bulunmaktadır. Ayrıca dini ve manevi liderlerinin de 

önemli bir kısmının mutasavvıf olması bu muhtemel 



5 

 

etkiyi kuvvetle desteklemektedir. Yezidiliğin dönüşüm 

sürecinde Anadolu’da, bazı Tasavvufî cereyanlarda da 

böyle bir dönüşümün izlerine rastlanması Yezidiliğin 

de böyle bir durumu yaşamış olduğu yönündeki 

düşüncemizi destekler mahiyettedir. Bunun yanı sıra 

Tasavvufun önde gelen kimi büyük mutasavvıflarına 

da sahip çıkıp Laleş’te onlara makam ihdas etmeleri de 

dikkat çeken bir husus olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Söz konusu sebeplerden ötürü Yezidiliğin kökenini 

aydınlatmak, olası bağlantılarını tespit etmek amacıyla 

Yezidi ve Tasavvuf inancı üzerine analitik bir çalışma 

yapmayı uygun gördük. İnanç konusuyla kastettiğimiz 

Tanrı, yaratılış ve melekler ile ilgili olan akaid 

konularıdır. Yezidilerin özellikli yapılarından dolayı 

tespitte bulunmak ve kesin sonuçlar çıkarmak zor olsa 

da, biz bu çalışmayla olası etkinin muhtemel derecesi 

üzerine incelemelerde bulunmaya gayret ettik.  

Çalışma esnasında teşvik ve inancıyla bana destek 

olan, bunun yanı sıra kütüphanesini cömertçe 

istifademe sunan kıymetli hocam Prof. Dr. Metin 

Bozan’a, tasavvuf ile alakalı incelemelerde yardım ve 

fikirlerini esirgemeyen Doç. Dr. Abdurrahim Alkış’a ve 

değerli fikirleriyle katkıda bulunan aileme sonsuz 

teşekkürü bir borç bilirim. 

Esra GÜLNİHAL 

Diyarbakır-2021



6 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖN SÖZ _____________________________________________ 4 

KISALTMALAR ______________________________________ 8 

GİRİŞ _______________________________________________ 9 

1. ARAŞTIRMADA İZLENEN METOD ________________ 9 

2. ARAŞTIRMADA KULLANILAN KAYNAKLAR ____ 14 

2.1. Klasik Kaynaklar ________________________________ 14 

2.1.1. Tasavvuf Eserleri ______________________________ 14 

2.1.2. Yezidi Dini Metinler ___________________________ 17 

2.2. Çağdaş Araştırmalar ____________________________ 17 

3. YEZİDİLİĞE GENEL BİR BAKIŞ __________________ 19 

BİRİNCİ BÖLÜM ____________________________________ 33 

YEZİDİ İNANÇ VE KÜLTÜRÜNDE TASAVVUF ________ 33 

1. YEZİDİLİĞİN OLUŞTUĞU DÖNEM VE 

COĞRAFYADA TASAVVUF ________________________ 33 

1.1. XIII. yy’da Anadolu’nun Sosyal, Kültürel ve Dini 

Yapısındaki Değişim ________________________________ 39 

1.2. Sufi Karakterli Bazı Oluşumlar ____________________ 42 

2. YEZİDİLİĞİN OLUŞTUĞU ZEMİN: ADEVİYYE 

TARİKATI ________________________________________ 52 

2.1. ‘Adî b. Müsafîr _________________________________ 54 

2.2. ‘Adî b. Müsafîr Sonrası Adeviyye _________________ 62 

2.3. Adeviyyeden Yezidiliğe Dönüşüm ________________ 66 

3. YEZİDİ MENKIBELERİNDE ZİKREDİLEN 

MUTASAVVIFLAR ________________________________ 84 

3. 1. Hasan-ı Basrî ___________________________________ 85 

3.2. Râbia el-Adeviyye _______________________________ 91 

3.3. Cüneyd-i Bağdâdî ve Bâyezîd-i Bistâmî ____________ 96 

3.4. Hallâc-ı Mansûr ________________________________ 101 

3.5. Abdülkâdir Geylânî ____________________________ 108 

3.6. Şems-i Tebrîzî _________________________________ 114 

3.7. Ahmed er-Rüfâî ________________________________ 117 

3.8. Seyyid Nesimi ve Ebü’l –Vefâ’ ___________________ 119 



7 

 

İKİNCİ BÖLÜM ____________________________________ 123 

İSLAM TASAVVUFUNUN YEZİDİLİK İNANCINDAKİ 

İZLERİ ____________________________________________ 123 

1. ÂLEMİN YARATILIŞI İLE İLGİLİ ANLATIMLARIN 

KARŞILAŞTIRILMASI ____________________________ 124 

1.1. Yaratılış ______________________________________ 124 

1.2. Tanrı’nın Faalliği, İnci ve Ondan Meydana Gelenler 134 

1.3. Yeryüzünün Sallanması, İlk Yaratılan Yer ve Yaratılışın 

Kalemle Yazılması _________________________________ 138 

2. HZ ADEM İLE İLGİLİ ANLATIMLARIN 

KARŞILAŞTIRILMASI ____________________________ 143 

2.1. Hz. Adem’in Yaratılışı __________________________ 143 

2.2. İblisin Hz Adem’e Secde Etmeme Hadisesi ________ 154 

2.3. Hz Adem’in Cennetten Çıkarılması _______________ 158 

3. MELEKLER İLE İLGİLİ ANLATIMLARIN 

KARŞILAŞTIRILMASI ____________________________ 167 

3.1. Yezidiler’de Melekler ___________________________ 167 

3.1.1. Melek Tavus ve Yezidi İnancındaki Yeri _________ 170 

3.2. Azazil Meleğine Yaklaşım Açısından Yezidilik ve 

Tasavvuf _________________________________________ 176 

3.3. Sembol Olarak Melek Tavus _____________________ 190 

3.3.1. Tasavvufta Horoz ____________________________ 191 

3.3.2. Tasavvufta Tavus Kuşu _______________________ 195 

4. YEZİDİ METİNLERİNDE GEÇEN BAZI TASAVVUFİ 

KAVRAM VE SİMGELER _________________________ 199 

4.1. Derviş ________________________________________ 199 

4.2. Hırka _________________________________________ 201 

4.3. Kâse __________________________________________ 202 

4.4. Şeyh __________________________________________ 203 

4.5. Pir ___________________________________________ 204 

4.6. İnci___________________________________________ 205 

4.7. Kalenderi _____________________________________ 205 

4.8. Vahdet-i Vücud ________________________________ 206 

SONUÇ ____________________________________________ 210 

KAYNAKÇA _______________________________________ 217 



8 

 

 

KISALTMALAR 

 

Bkz.  Bakınız 

Çev.  Çeviren 

DİA   Diyanet İslam Ansiklopedisi 

ö.   Ölümü 

s.   Sayfa  

Haz.  Hazırlayan 

İBÜ.  İzzet Baysal Üniversitesi 

TDV  Türkiye Diyanet Vakfı 

yy.   Yüzyıl 

TTK.  Türk Tarih Kurumu 

Thk.  Tahkik 

Tlk.   Talik 

MÜ.  Marmara Üniversitesi 

DİB   Diyanet İşleri Başkanlığı 

OMÜ.  Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

AÜİF. Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi



9 

 

GİRİŞ 

 

1. ARAŞTIRMADA İZLENEN METOD 

Yezidiliğin, farklı dini gruplara ait birçok inanışa 

sahip olmasından kaynaklı çok renkli ve girift bir 

yapıya sahip olduğu aşikardır. Nitekim tarihte 

Yezidilik üzerine yapılan birçok araştırma kökenlerini 

farklı uçlara götüren neticeler ile sonuçlanmıştır. Son 

vurgu ise, İslami bir yapıdan bozularak koptuğu 

noktasına yapılmaktadır. Yezidiliğin Tasavvufa ait pek 

çok motif taşıması ise dikkat çekicidir. Bu sebeple 

araştırmamızın omurgasını Yezidilik ve İslam 

Tasavvufu oluşturmaktadır; ancak Yezidi ve İslam 

Tasavvufuna ait bakış açılarını doğru şerh edebilmek 

için öncelikle konu ile bağlantılı olan mitoloji ve 

felsefeyle alakalı eserler dikkate alınmıştır. Bu noktada 

ise sınırı, konunun amacı dışına çıkması endişesiyle, 

tarihsel süreç ve ortak şahsiyetler olarak belirlemeye 

gayret gösterdik.  Daha sonra, Yezidiliğin inanç 

esasları ile İslam Tasavvufunun ana unsurları arasında 

karşılaştırmalar ve çapraz, dönüşümlü okumalar 

yaparak ilgi, alaka ve bağlantıları tespit etmeye 

çalıştık. Ayrıca çalışmanın konusu sosyolojik bir 

durumu gün yüzüne çıkarmayı amaçladığı için, 

kaynaklar incelenirken bu yönden de ele almaya 

çalıştık. Aralarındaki benzerlikleri, ortak noktaları, 



10 

 

farklılıkları tespit etmeye çalışırken, bunun yanı sıra 

özellikle Yezidiliğin eski din ve kültürlerden aldığı 

inançlara da göndermede bulunarak Yezidiliğin 

senkretik yapısının pratikteki iz düşümlerine dikkat 

çekmeye gayret gösterdik. 

Yezidi coğrafyasına bakıldığında, Yezidiler’in 

sosyal anlamda içekapalı bir toplum olduğu ve 

inançlarını sözlü olarak nesilden nesile aktardıkları 

görülmektedir. Ayrıca süreç içerisinde pek çok yere 

dağılan Yezidiler, gittikleri yerin inanç ve 

kültürlerinden de tabi olarak etkilenmişlerdir. Bu ve 

diğer başka sebeplerle meydana gelen Yezidi 

topluluğun coğrafi dağılımı, onlarla ilgili inceleme 

yapılmak istendiğinde karşılaşılan zorluklardan 

birisini oluşturmuştur. Diğer bir zorluk ise Yezidilerin 

bütün dini geleneklerini sözlü olarak aktarmalarıdır.1 

Bu sebeplerden ötürü, Yezidiliği araştırma hem 

çetrefilli hale gelmekte hem de doğru bilgiye ulaşma 

daha da zorlaşmaktadır. Bununla birlikte bu tarikatın 

kutsal literatürünü temsil eden birkaç kitapçık 

bulunmaktadır. Bunların en önemlileri Kitab el Cilve ve 

Mishefa Reş’tir. Bu iki kitap çok eski zamanlardan beri 

Yezidiler tarafından biliniyor görünmekle birlikte 

Yezidiler bu kitapların sadece varlığını duymuşlardır.2 

Yine bu eserlerde ve diğer kutsal metinlerinde çeşitli 

                                                 
1 Roger Lescot, Yezidiler, Avesta Yayınları, İstanbul 2009, s. 10. 
2 Lescot, Yezidiler, s. 10. 



11 

 

tezatlıklar söz konusudur. Tüm bunlara rağmen 

insanlardan uzaklaşmış, yerlerini terk etmiş ve pek çok 

zorluklar yaşamış olan Yezidi toplumunun kökeni 

hususuna ışık tutmayı amaçlayan bu çalışmada ilk 

önce kaynakların tasnifi yapılmış ve konunun amacı 

üzerinde durulmuştur. 

Birinci bölümde Yezidi inanç ve kültüründe 

tasavvufun yeri konu edinmiştir. Bu noktada 

Yezidiliğin oluştuğu dönemde tasavvufun ne 

durumda olduğu sorusu ele alınmıştır. Çalışmanın 

amacına uygun olarak tasavvuf her yönüyle ele 

alınmamış olup Anadolu’daki tasavvufi farklı 

temayüller üzerinde durulmuştur. Yezidiler’in 

kutsallık atfettikleri Adî b. Müsâfir ve onun tarikatı 

incelenmiştir. Ardından Adeviyye tarikatının 

müritlerinin Yezidiliğe dönüşümde nasıl rol aldıkları 

ve bu durumun süreç içerisinde nasıl meydana geldiği 

incelenmiştir. Öte yandan Yezidi metinlerinde pek çok 

Mutasavvıf yer almaktadır. Bu Mutasavvıfların Yezidi 

literatüründeki rolleri ve bunun yanı sıra tarihi 

kişilikleri incelenmiştir. Bu inceleme Yezidiliğin 

dönüşüm haritasının ortaya çıkarılmasında büyük bir 

paya sahiptir.  

İkinci bölümde ise, Yezidi inancı ve Yezidilikteki 

tasavvufi etkiler üzerinde durulmuştur. Bu bölüm 

içerisinde, alemin yaratılışı, Tanrı’nın bu yaratılışta ki 

faalliği, Âdem’in yaratılışı, Azazil meleğinin secde 



12 

 

etmeme hadisesi ve Âdem’in cennetten çıkarılması her 

iki alanda da araştırılarak benzerliklere vurgu 

yapılmaya gayret gösterilmiştir. İnanç konusunda 

Yezidilerin çok önem verdiği bir karakter olan Melek 

Tavus -Azazil- ve onun simgesi olan tavus kuşu ve 

horoz da ele alınarak tasavvuftaki karşılığına yer 

verilmiştir. Son olarak Yezidi metinlerinde geçen bazı 

tasavvufi kavramlar ele alınarak tasavvufta 

karşılıklarının ne olduğu aktarılmaya çalışılmıştır.  

Bilimsel araştırmalarda doğru bilgiyi elde 

edebilmek uygun metot ve teknik bilgi ile mümkün 

olmaktadır. Diğer bilim dallarında olduğu gibi İslam 

Mezhepleri Tarihide kendine özgü bir metot ve tekniğe 

sahiptir. Genel olarak amacımız “fikirlerin ne zaman, 

hangi şartlarda, nerede ortaya çıktığını ve kimler 

tarafından nerelerde benimsendiğini tarafsız bir gözle 

ve ilmi araştırma esasları doğrultusunda ortaya 

koymak” olduğu için, bunu gerçekleştirebilmek adına 

“deskriptif/betimleyici metodu” esas almış 

bulunmaktayız. Özellikle şunu belirtmemizde fayda 

vardır ki, amacımız kesinlikle hiçbir fikri doğrulamak 

ya da yanlışlamak değildir. İstediğimiz, araştırdığımız 

oluşumların, kendi metin ve kültürel miraslarından 

hareketle, alt yapılarını, aralarındaki irtibatı gün 

yüzüne çıkarmaya çalışmaktır. Fakat ele alınan 

eserlerde, pek çok oluşumda olduğu gibi, taraflı ve 

bazen abartılı anlatımlar mevcut olduğundan, doğru 



13 

 

tespitler yapabilmek adına bu bilgilerin yanı sıra tarihi 

verilerde göz önünde bulundurulmaya gayret 

edilmiştir. 

Tarihi veriler ele alınırken bazı zorluklar karşımıza 

çıkmaktadır. Tarihin belli bir döneminde ortaya çıkan 

oluşumların, belirli bir dönemde kullandıkları 

kavramlar ve bunların ifade ettiği anlamlar, süreç 

içerisinde anlam daralmasına, anlam genişlemesine 

veya değişimine uğramaktadır. Bazen de mecazi anlam 

taşıyan bir kavram zamanla dönüşerek nesnel anlamda 

kullanılarak farklı anlamlara gelmektedir. Böyle bir 

durumda kullanılan kavram ve fikirlerin o dönemde 

ne anlam ifade ettiği, doğru anlamın ortaya 

konulabilmesi açısından önemli bir husustur. Ayrıca 

bunun tespiti, fikir-mekân bağlantısı, beraberinde ise 

fikir-hadise irtibatını da meydana getirmekte ve 

fikirlerin süreç içerisindeki aşamalarının gün yüzüne 

çıkarılması noktasında faydalı olmaktadır. 

Araştırmamızla ilgili öncelikle temel kaynaklar esas 

alınmıştır. Gerek Yezidilik gerek İslam tasavvufu 

olmak üzere ilgili klasik kaynaklardan ve çağdaş 

araştırmalardan istifade edilerek dönüşümün tarihsel 

süreç içerisinde nasıl gerçekleştiği üzerinde önemle 

durulmaya çalışılmıştır. Ana kaynaklar ekseninde 

gerekli incelemeler yapıldıktan sonra konuyla ilgili 

yayınlanmış eserler, akademik çalışmalar, tezler, 

makaleler, ansiklopedi maddeleri vb. ikincil 



14 

 

kaynaklarda araştırmamız için başvuru kaynaklarımızı 

oluşturmuşlardır.  

2. ARAŞTIRMADA KULLANILAN KAYNAKLAR 

Yezidilik ile İslam tasavvufu üzerine inceleme 

yapılırken, bu iki oluşumun yapılarını, inançlarını, kişi 

ve olaylar üzerinden meydana gelen değişimleri ve 

buradaki paralellikleri ortaya koymak adına esas 

aldığımız kaynakları şu şekilde tasnif edebilmemiz 

mümkündür.  

2.1. Klasik Kaynaklar 

Klasik kaynaklarla kastedilen tasavvufun ilk 

şekillenmeye başladığı dönemlerden itibaren telif 

edilen eserler ve Yezidi dini metinleridir. Yezidilik ve 

İslam tasavvufunun, inanç ve algıları hakkında 

ipuçları elde edebileceğimiz kaynaklardan İslam tarihi 

kaynakları, biyografiler, Yezidi qawllerini bu 

çerçeveye dahil etmek mümkündür. 

2.1.1. Tasavvuf Eserleri 

Klasik tasavvuf eserleri içerisinde araştırma 

sırasında faydalandığımız bazı eserler bulunmaktadır. 

Bazı mutasavvıfların hayatlarını ele alırken 

Abdulkerim Kuşeyrî’ye (ö. 465/1072) ait er-Risale’den3 

                                                 
3 Ebü’l Kâsım Zeynülislam Abdülkerim b. Hevâzin b. Abdilmelik 

el-Kuşeyri, Tahsin Yazıcı (Çev.) Risale-i Kuşeyrî, Kervan 

Yayınları, İstanbul 1978. 



15 

 

faydalanmış bulunmaktayız. Tasavvufta alemin var 

edilmesi ve Hz. Âdem’in yaratılışı ile ilgili konularda 

ise Muhyiddin İbn Arabî’ye (ö. 638/1240) ait olan 

Fusûsu’l Hikem4 adlı eserden istifade ettik.  

Tasavvuf literatüründe klasik eserler sınıfına dahil 

edilmeyen fakat tarih olarak eskilere ait başka 

eserlerden de istifade etmiş bulunmaktayız. Bunlar 

içerisinde birçok mutasavvıf hakkında bilgi 

edindiğimiz Feridüddin Attar’a (ö. 618/1221) ait 

Tezkiretü’l-Evliya5 ve Mantık’ut-Tayr6 bizlere bolca 

malzeme sunmuştur. Yaratılış hususunda ise 

Abdulkadir Geylânî’ye (ö. 561/1165-66) ait Sırr’ül-

Esrar7, Aynülkudât Hemedânî’ye (ö. 525/1131) ait 

Temhîdât8, Yazıcıoğlu Ahmed Bican’a (ö. 870/1466) ait 

Envârül-Aşıkîn9, Erzurumlu İbrahim Hakkı 

Hazretlerine (ö. 1194/1780) ait ve tasavvuf açısından 

çok önemli bir eser olan Marifetnâme10 ve Hasan 

                                                 
4 Muhyiddîn İbnu’l Arabî, Fusûsu’l-Hikem, Ahmed Avni Konuk 

(Çev.), Ulus Matbaası, İstanbul 2005. 
5 Feridüddin Attar, Tezkiretü’l Evliya, Erkam Yayınları, İstanbul 

1984. 
6 Feridüddin-i Attar, Mantık al-Tayr, Abdülbaki Gölpınarlı (Çev.), 

Milli eğitim Basımevi, İstanbul 1990. 
7 Abdulkadir Geylânî, Sırr’ül –Esrar, Abdulkadir Akçiçek (Çev.), 

Bahar Yayınları, İstanbul. 
8 Aynülkudât Hemedânî, Temhîdât, Dergâh Yayınları, İstanbul 

2015. 
9 Yazıcıoğlu Ahmed Bican, Envâr-ül Aşıkîn, Çile Yayınları, 

İstanbul 1982. 
10 Erzurumlu İbrahim Hakkı, Mârifetnâme, Faruk Meyan (Çev.), 

Bedir yayınevi, İstanbul 1999. 



16 

 

Ertuşi’ye (ö. 896/1491) ait Kürtçe Mevlit11 eserinden 

faydalanmış bulunmaktayız. Yaratılış konusunda 

bahsedilen bir kavram olan inci terimi ile ilgili bilgiler 

için Abdurrezzak Kâşânî’ye (ö. 736/1335) ait Tasavvuf 

Sözlüğü’ne12 başvurduk. Hz. Âdem ve Havva’nın 

cennetten çıkarılması hususunu ele alırken ise İbn 

Arabî’ye ait Te’vilat13 ve Abdurrezzâk Kâşânî’ye ait 

önemli bir eser olan Te’vilât-ı Kâşâniyye’den14 istifade 

ettik. İblis hakkında Hallâc-ı Mansur’un (ö. 309/922) 

Kitabut-Tavasin’ı15, Tavus kuşunun tasavvuftaki 

karşılığı hususunda ise Feridüddin Attar’ın Mantık al-

Tayr adlı eseri bizlere ışık tutmuştur. Melek Tavus’un 

diğer bir tasviri olan horoz hakkında da Kara 

Dâvudzâde Mehmet Efendi’nin (ö. 1170/1756) Delâil-i 

Hayrat Şerhi16 ve Erzurumlu’nun Marifetnâmesi 

çalışmamıza katkı sağlamıştır. Ayrıca Yezidiliğin 

oluştuğu dönemin ele alması noktasında tasavvuf-

mürit ilişkisini ortaya koyması açısından Ahmed 

                                                 
11 Hasan Ertuşi, Mevlid-i Nebî, Ayfa Basın, İstanbul. 
12 Abdurrezzak Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, Ekrem Demirli (Çev.), 

İz yayıncılık, İstanbul 2004. 
13 Muhyiddin İbn Arabî, Tefsir-i Kebir/ Te’vilât, Vahdettin İnce 

(Çev.), Kitsan, İstanbul. 
14 Abdurrezzâk Kâşânî, Ali Rıza Doksanyedi (Çev.), Kadıoğlu 

Matbaası, Ankara 1988. 
15 Yaşar Nuri Öztürk, Hallâc-ı Mansûr ve Eseri Kitâb’üt-Tavâsin, 

Fatih Yayınevi, İstanbul 1976. 
16 Kara Dâvudzâde Mehmed Efendi, Delâil-i Hayrat Şerhi, Ferah 

yayınları, İstanbul. 



17 

 

Eflâki’ye (ö. 761/1360) ait Menâkibu’l Arifîn17 adlı yapıt 

önemli bir eser olarak karşımıza çıkmaktadır. 

2.1.2. Yezidi Dini Metinler 

Yezidilere ait klasik eserler onların dini 

metinlerinden oluşmaktadır. Bu bağlamda kutsal 

kitapları olan Mushefa Reş18 ve Kitabu’lCilve’den19 inanç 

konusunda istifade edilmiştir. Yezidi dini metinleri 

kadar kutsal ve önemli olan Qawl ve Çirok’larından da 

inanç ve içindeki tasavvufi imgeler ve mutasavvıflarla 

ilgili bilgilerin tespiti hususunda faydalanılmıştır. 

Yezidi ilahilerini oluşturan bu qawl ve çirokları zengin 

bir şekilde ele alan Kreyenbroek ve Xelîl Cındî’nin20 

ortaklaşa derledikleri “Tanrı ve Şeyh Adî Kusursuzdur” 

isimli yapıttan önemli ölçüde yararlanılmıştır.  

2.2. Çağdaş Araştırmalar 

Tarihi süreç içerisinde kapalı bir toplum olarak 

yaşayan Yezidiler, sözlü kültürlerini nesilden nesile 

oldukça büyük bir gizlilik içerisinde aktarmışlardır. Bu 

yüzden diğer birçok oluşuma göre sonraları fark edilen 

                                                 
17 Ahmed Eflaki, Ariflerin Menkıbeleri, Tahsin Yazıcı (Çev.), 

İstanbul 2006. 
18 Kitab El-Aswad (Mushefa Reş),( John s. Guest, Yezidilerin 

Tarihi, s. 353-356 içinde). 
19 Kitab el-Cilve, (John s. Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 349-352 

içinde) 
20 Philip G. Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi 

Kusursuzdur, Avesta Yayınları, İstanbul 2011. 



18 

 

bu dini yapılanma dikkatleri üzerine çekmiş ve 

araştırmacıların yoğun ilgisine sebep olmuştur. 

Bundan ötürü de Yezidiliğin inanç ve kültürlerine ait 

bir kısım çalışma meydana getirilmiştir. Biz de bu 

çalışmaların bir bölümünü göz önüne alarak 

araştırmalarımızı yapmaya gayret göstermiş 

bulunmaktayız. Bu noktada Kreyenbroek, Lescot21, 

Guest22, Said el-Deveci23, Demlûcî24’ye ait eserler 

bizlere çalışma esnasında çokça faydalı olmuştur. 

Bunlar haricinde Türkiye’de bu konuyla ilgili ayrıntılı 

çalışmalara sahip olan Ahmet Turan25 ve Metin 

Bozan26’a ait eserlerde dikkate değer önemli 

çalışmalardır. 

Yezidilik haricinde kitabımızın diğer omurgasını 

oluşturan Tasavvuf ile ilgili yapılan bazı çalışmalar da 

araştırma esnasında göz önüne alınmıştır. Bu alanda 

ise Hasan Kâmil Yılmaz27, Mahir İz28, Ahmet Yaşar 

                                                 
21 Roger Lescot, Yezidiler, Avesta Yayınları, İstanbul 2009. 
22John s. Guest, Yezidilerin Tarihi, Avesta Yayınları, İstanbul 2012. 
23 Said el-Deveci, el-Yezidiyye, el-Muessesetu’l-Arabiyyetu’l-li 

Dirâsâti ve’n- Neşri, Beyrut 2003. 
24 Sıddîk Demlûcî, el-Yezidiyye, Musul 1949. 
25 Ahmet Turan, “Yezidi İnanç ve İbadetleri”, OMÜ İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Sayı: 1; Ahmet Turan, “Yezidiliğin Aslı, 

Kurucusu ve Tarihçesi”, OMÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı:3. 
26 Metin Bozan, “Yezidilik”, İslam Mezhepleri Tarihi, Grafiker 

Yayınları, Ankara 2012; Metin Bozan, Şeyh ‘Adî bin Müsâfir, 

Nûbihar Yayınları, İstanbul 2012. 
27 Hasan Kâmil Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, 

Ensar Neşriyat, İstanbul 2002. 
28 Mahir İz, Tasavvuf, Kitabevi Yayınları, İstanbul 1990. 



19 

 

Zengin29, Cavit Sunar30 ve önemli tespitleriyle Ahmet 

Yaşar Ocak31 ile M. Fuad Köprülü32’ye ait eserlerde çok 

değerli bilgileriyle bizlere çok yardımcı olmuştur. 

Bunlar haricinde konumuzla alakalı Tasavvuf ve 

Yezidiliğin tarihsel arka planını sosyolojik ve tarihsel 

açıdan ele alırken Mustafa Ekinci33, Osman Turan34, 

Şakir Turan35, Mehmet Kalaycı36’ya ait yapıtlardan 

çokça yararlanmış bulunmaktayız. 

3. YEZİDİLİĞE GENEL BİR BAKIŞ 

Sosyal hayatta yeni bir dinin doğuşu olağanüstü bir 

olaydır.37 Bir dinin ortaya çıkışı mezhep yahut 

tarikatların meydana gelmesinden- ki bunlarında 

ortaya çıkışı çok sancılıdır- çok daha zor olduğu gibi 

                                                 
29 Ahmet Yaşar Zengin, “Tasavvuf ve Mistisizm”, İslami 

Araştırmalar Dergisi, c.12. 
30 Cavit Sunar, Anahatlarıyla İslam Tasavvufu Tarihi, AÜİF 

Basımevi, Ankara 1978. 
31 Ahmet Yaşar Ocak, Babaîler İsyanı, Dergah Yayınları, İstanbul 

1996. 
32 M.Fuad Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, DİB 

Yayınları, Ankara 1976. 
33 Mustafa Ekinci, Anadolu Aleviliği’nin Tarihsel Arka Planı, 

Beyan Yayınları, İstanbul 2002. 
34 Osman Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslam Medeniyeti, 

Ötüken Yayınları, İstanbul 2008. 
35 Şakir Turan, XIII. yüzyılda Orta ve Doğu Anadolu’dan Batı 

Anadolu’ya Göçler, (Basılmamış Doktora Tezi, Selçuk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü), Konya 2009. 
36 Mehmet Kalaycı, Osmanlı Sünniliği, Otorite Yayınları, Ankara 

2015. 
37 Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 63. 



20 

 

aynı şekilde ömürleri daha uzun ve etkisi daha 

fazladır. Bu noktada Yezidîlik, en esrarengiz ve Yakın 

Doğu’nun dogmatik -vahye dayalı- olmayan ya da 

sözde heretik bir inanış olarak az araştırılmış 

fenomenlerinden biri olarak karşımıza çıkmış olsa da 

aslında Yezidîler, etnik-dinî topluluğun bir 

örneğidirler.38 

Yezidilik, pek çok inanıştan ögeler alması ve batınî 

bir karakter taşıması sebebiyle oldukça karmaşık bir 

yapıya sahiptir.39 Bu karmaşıklık, Yezidiler’in bizatihi 

kendi yaşantılarında dahi ortaya çıkmaktadır.40 

Nitekim araştırmacılar Yezidiler’in inanç ve 

ibadetlerinden yola çıkarak onların kökeni hakkında 

birçok varsayımda bulunmuşlardır. Yezidi 

topluluğunun her zaman kendi kültürünün yazılı 

olmayan karakterine önem vermesi ise tarihlerinin 

neden iyi bir biçimde belgelenemediğinin açık bir 

kanıtını oluşturmaktadır.41 

Bu farklılıklardan yola çıkacak olursak ilk olarak 

Yezidiliğin isimlendirmesi hususunda dahi bu durumu 

görmek mümkündür. Yezidiliğin 

isimlendirilmesindeki görüşleri sıralayacak olursak bir 

                                                 
38 Victoria Arakelova, “Yezidîlik ve Bölgenin Heretik Ortamı”, 

Geçmişten Günümüze İdil, Şırnak Üniversitesi Yayınları, 

İstanbul 2011, s. 272. 
39 Metin Bozan, “Yezidilik”, s. 455. 
40 Ahmet Turan, “Yezidi İnanç ve İbadetleri”, s. 137. 
41 Philip G. Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi 

Kusursuzdur, s. 23. 



21 

 

kısım araştırmacı Yezidilerin aslının İran’ın Yezd şehri 

sakinlerinden olduklarını ileri sürerek “Bu şehirli, 

Yezd’li” manasında kullanılarak Yezidî dendiğini ileri 

sürerken bir kısmı ise bu ismin fonetik kanunlara 

uygun olarak gelişen şekli gösteren yeni Farsça’daki 

“Îzed -Melek, Tanrı-“, Avesta dilinde “Yezata -saygıya, 

tapınmaya layık olmak-”, Pehlevî’de “Yeztân, Yezdan, 

Îzed” den geldiğini, bu kelimelerden türediğini Yezîdî 

denildiğini bizlere aktarmaktadır.42 Bunun haricinde 

Yezîdî isminin bizzat kendilerinin kullandığı gibi 

“Ezîdî, İzidî veya İzdî -Tanrıya tapanlar-” dan türeme, 

Yezidiliğe inanan herkese verilen bir isim olduğu43 

yahut Yezîdîlerin yine kendileri tarafından ilk ismi, aez 

da -dâm yerine- Hudâ “Tanrı beni yarattı” ile 

açıklayarak buradan türeyerek geldiğini ileri sürenler 

de bulunmaktadır.44 Birde Mushâf-ı Reş’deki yaratılış 

efsanesinde geçen Yezîd adından müştak olarak, 

ataları arasında bir melek olan Ezdâ ile Yezdân’ın yer 

aldığı gibi, aynı şekilde ilk Yezîdîlere verilen isimler 

arasında Yezdânî isminin de bulunduğunu söyleyerek 

Yezîdî isminin de buradan geldiği kimi araştırmacılar 

                                                 
42 Bkz. Bozan, “Yezidilik”, s. 455; Ahmet Turan, “Yezidiliğin Aslı, 

Kurucusu ve Tarihçesi”, s. 42; Ahmet Taşğın, “Yezîdiyye”, DİA, 

TDV Yayınevi, İstanbul 2013, c.43, s. 527 . 
43 Turan, Yezidiliğin Aslı, Kurucusu ve Tarihçesi, Sayı: 3, s. 42; 

Taşğın, “Yezîdiyye”, s. 527.  
44 Bozan, “Yezidilik”, s. 455; Turan, Yezidiliğin Aslı, Kurucusu ve 

Tarihçesi, Sayı: 3, s. 42. 



22 

 

tarafından öne sürülmektedir.45 Son yapılan 

araştırmalarda ise Emevilerin birinci Halifesi 

Muaviye’nin oğlu Yezîd’in isminden geldiğine dair46 

görüşler bulunmaktadır. Yezîdiyye isminin bu 

sonuncusuyla yakından ilgisinin bulunduğu ortaya 

koyulmakta ve en tutarlı olarak bu gösterilmektedir.47 

Zira Yezidi inanışında Yezid b. Muaviye önemli bir 

figürdür. Metinlerinde Yedi Melekten biri olarak 

aktarılan Yezid b. Muaviye Yezidilerde özel bir 

konuma sahiptir. Bu isimlendirmenin ise Emevi ve 

Yezid b. Muaviye aleyhtarı söylemlere karşı, 

Yezidiler’in yaşadığı bölgede onu savunanların bu 

şekilde anılması ile oluştuğu tahmin edilmektedir.48 

Yezidiliğin ismi kadar kökeni hakkında da 

tartışmalar mevcuttur. Bu konuda ne kendi 

kaynaklarında ne de başka dinlere ait kaynaklarda 

herhangi bir kayıt bulunmamaktadır.  

Yezidiliğin kökeni hususunda çeşitli sahalarda 

farklı görüşler vardır. Yezidilerin tarihi süreç içerisinde 

kapalı bir toplum olmasından dolayı kökeni uzun 

zaman gizli kalmış ve bundan dolayı belirttiğimiz 

husus meydana gelmiştir. Sosyal alanda kendilerini 

çok fazla göstermemeleri, ayrıca dini literatürlerini de 

gizli tutmalarından ötürü onlar hakkında yapılan 

                                                 
45 Turan, “Yezidiliğin Aslı, Kurucusu ve Tarihçesi”, s. 42. 
46 Ahmet Turan, “Yezidiliğin Aslı, Kurucusu ve Tarihçesi”, s. 42; 
47 Taşğın, “Yezîdiyye”, s. 527; Bozan, “Yezidilik”, s. 455. 
48 Bozan, “Yezidilik”, s. 455. 



23 

 

çalışmaların neticelerinin birbirinden farklı kutuplarda 

olduğunu görmekteyiz. 

Bazıları bu inancın ana kökeninin kadim 

Mezopotamya kültürüne dayandığına inanırken, 

bazıları da Gnostizm ve Maniheizmin etkilerini ön 

plana çıkarmaktadır. Öte yandan bir başka düşünce 

okulu da kadim Farisi kökenlerinin olabileceği 

ihtimaline ve Mitraizm olarak bilinen Romen kültü ile 

olan bir bağlantısına işaret etmektedir. 49 Başka bir 

kesim ise; bazı inanç, tutum ve giyimlerinden hareketle 

onların Hristiyanlık ya da Süryanilikten farklılaştığını 

iddia etmişlerdir.50 Daha sonraları ise, yapılan 

çalışmalar neticesinde Yezidiliğin İslam orijinli olduğu 

görüşleri ortaya atılmıştır.51 Nitekim aralarında bazı 

İslam tarihçilerinin de bulunduğu bir kesim, onların 

kökenini Haricî mezhebinden Yezîd b. Üneys’e 

dayandırmış ve onun adına nispetle kendilerine 

Yezidiyye dendiğini iddia etmişlerdir.52 Ancak bu 

ilişkilendirmenin doğru olmadığını belirtmek gerekir.53 

Zira Haricî bir fırka olan Yezidiyye ile ‘Adî b. Müsâfir 

sonrasında Irak’ta neşet eden Yezidilik arasında yapı 

                                                 
49 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 23-

24. 
50  Metin Bozan, Şeyh ‘Adî bin Müsâfir, s. 19. 
51  Lescot, Yezidiler, s. 17. 
52  Bozan, Şeyh ‘Adî bin Müsâfir, s. 18. 
53  Bkz. Ahmet Taşğın, “Yezîdiyye”, s. 527. 



24 

 

ve görüşleri açısından bir ortak yön bulunmamaktadır. 

Sadece bir isim benzerliği söz konusudur.54 

 Pek çok Yezidi tarafından benimsenen bir hipotez 

ise, Yezidi dininin çok eski olduğu ve kuruluşunun 

tarihsel ayrıntılarının eski çağ uygarlıklarının puslu 

ortamında kaybolduğunu ileri sürmektedir. Bu 

hipoteze göre, bu din varlığını yüzyıllarca 

sürdürebilmiştir. Bu durum ise ruh göçü ile 

gerçekleşebilmiştir. Buna göre kişinin asıl inancı 

Yezidilik olduğu halde ismen din değiştirerek 

Hristiyan yahut İslam gibi yeni dinleri kabul etmiştir.55 

Halbuki Yezidilerin büyük çoğunluğunun kendilerini 

Hz. Âdem’e kadar dayandırmalarına rağmen; 

kaynaklara bakıldığında bu etnik grubun Adî b. 

Müsâfir dönemine kadar mevcut olmadığı 

söylenebilir.56 

Yezidiler bu hususu daha çok mitolojik olarak ele 

almışlardır. Kaynaklara bakıldığında kendilerini daha 

baştan, yani nesep olarak diğer insanlardan farklı bir 

şekilde, ırk olarak ayrı ve özel olduklarına vurgu 

yapmaktadırlar.57 Burada Yezidîler’in kendilerini 

                                                 
54 Detaylı bilgi için bkz. Bozan, Şeyh ‘Adî bin Müsâfir, s. 19. 
55 Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 63-64. 
56 Bozan, Şeyh ‘Adî bin Müsâfir, s. 21. 
57 Demlûcî, el-Yezidiyye, s. 47. Bu konu Yezidî anlatımıyla şu 

şekilde gerçekleşmiştir: “Havva yüz kırk (erkek-kız) ikiz doğum 

gerçekleştirdi. Bu doğumlardan yalnızca birisi tek çocuk olarak 

meydana gelmiştir. O da Şehid İbn Cer’dir. Onun ikizi yoktu ve 

belki de o Allah’ın onu diğer insanlardan onun ırkını ayırt etmek 



25 

 

yalnızca Hz. Âdem’e dayandırdıklarını özellikle 

belirtmek gerekmektedir. Bu konuda öylesine titiz 

davranmışlardır ki ataları olarak kabul ettikleri Şehid 

Bin Cer’i Hz. Âdem’in emzirdiğini söylemişlerdir.58 

Fakat Onlara göre Şehid Bin Cer’in soyundan gelenler 

yalnızca kendileri değildir. Bu konuyla ilgili inanışları 

şu şekildedir: 

“Yezidî milleti Şehid İbn Cer’in kendinden türeyen 

bir nesildir. Aynı zamanda tüm Peygamberler ve 

Allah’ın elçileri, evliyalar, salihler, alimler, insanları 

ıslah edenler de ondan gelmektedir. Ayrıca Şeyh Adî 

bin Müsâfir, Yezid b. Muaviye, Hasan-ı Basrî, Şeyh 

Abdulkadîr Geylânî, Şeyh Muhammed bin Hanife, 

Şemseddîn-i Tebrîzî, Gadıb el-Bân ve İslam 

Peygamberi –Muhammed- dışındakiler de onun 

                                                                                  
için yarattığı sırlardan bir sırdı. O ırk da özel bir ırk olan 

Yezidîlerdir.  Her erkek – Şehid İbn Cer dışında- karındaşı olan 

kız kardeşi ile evlenmiştir. Şehid İbn Cer, Melek Tavus’un 

cennetten onun için gönderdiği bir huri ile evlenmiştir. Bu 

evlilikten Yezdan isimli bir çocuğu olmuştur. Yezidîler de onun 

neslinden gelmiştir. Onların ilk ataları Yezdân, onun oğlu Nuh ve 

onun oğlu Merc Mîran’dır. Âdem ile Havva arasında bu çocuğun 

(Şehid Bin Cer) kimden olduğu hususunda tartışma çıktığı 

söylenmektedir. Bu çıkan tartışmadan ötürü Cebraîl gökten inip 

her birinin şehvetini bir kavanoza koyup mühürledikten sonra 

dokuz ay sonra gelmiş, Havva’nın şehvetinin bulunduğu 

kavanozu açtığında yalnızca kurtçuk ve böceklerin olduğunu 

görmüştür. Fakat Âdem’in şehvetinin olduğu kavanozda biri 

erkek ve diğeri kız olmak üzere iki çocuk vardır. O ikisinden 

Yezidî milleti meydana gelmiştir.” Bkz. Demlûcî, el-Yezidiyye, 

s.47- 48. 
58 Demlûcî, el-Yezidiyye, s. 48. 



26 

 

neslinden gelmişlerdir. Muhammed, Âdem’in diğer –

kız kardeşleriyle evlenen- çocuklarından gelmiştir.” 59 

Bu pasajda Peygamberler, evliyalar ve toplum 

tarafından iyi kabul edilen diğer kişilerle beraber 

Hasan-ı Basrî, Şeyh Abdulkâdir Geylânî, Şemseddin-i 

Tebrîzî gibi mutasavvıfların isimlerinin de verilmesi 

dikkat çekmektedir. 

 Sonuç olarak, Yezidîlerin kendi anlatımlarına 

baktığımızda Hz. Âdem’e dayanan bir nesilden 

bahsetmemiz gerekmektedir. Oysa kaynaklar tetkik 

edildiğinde yukarıda da belirtildiği üzere ‘Adî b. 

Müsâfir dönemi ve öncesinde günümüzde teşekkül 

etmiş şekliyle bir Yezidilik’ten söz edilememektedir. 

Tespit edebildiğimiz kadarıyla hicri V. yy. da ‘Adî b. 

Müsâfir döneminde bu bölgede Yezidî olarak 

isimlendirilen bazı kesimlerin varlığı mevcut ise de bu 

kesimin sonradan oluşmuş şekliyle Yezidîliğe 

benzediğini söylemek güçtür. Zira bu kesimin en 

belirgin özelliği Yezid’e yönelik Şiî eksenli hareketler 

ve lanetlemelere karşı onu müdafaasıdır. 60 M. 

Guidi’ye göre ise bu tarikatın kökeninde Emeviler 

öncesi bir gluvv(aşırılık) bulunmaktadır. Şehy ‘Adî’nin 

vaazları ise hareketin tasavvufa doğru kaymasını 

                                                 
59 Demlûcî, el-Yezidiyye, s. 48. 
60 Bozan, Şeyh ‘Adî bin Müsâfir, s. 21. 



27 

 

sağlamıştır. Cebel Hakkari’de bulunan Laleş’e61 

çekilmiş bu aziz zat, etrafına birçok kişinin toplanacağı 

bir tarikat kurmuştur. Bu tarikatın mensupları ile ilk 

halife hanedanı arasında yakın ilişkilerin var olduğu 

düşünülmektedir. Bu hanedan yıkıldığında, tarikatın 

temsilcilerinin belli bir kısmı Kürt aşiretlerinin 

bulunduğu dağlara sığınarak yerleşmişlerdir. Abbasi 

döneminde birkaç kez ayaklanan bu siyasi 

mültecilerden bazıları daha sonra bundan vazgeçerek 

kendilerini tasavvufa adamışlardır. Bu anlatılanlar 

Şeyh ‘Adî bin Müsâfir öncesi ortama ait bilgilerdir. Es-

Sem’ani (ö. 562/1167), Yezid’in imametine inanan ve 

tarikatlarına bu halifenin ismini veren tarikat 

mensuplarıyla temasa geçmiştir: “Irak’ta, Cebel 

Hülvan’da ve çevresindeki bölgede, birçok Yezidiyle 

karşılaştım. Bu dağın köylerinde çileci bir hayat 

sürdürüyorlar ve xal yiyorlardı. Diğer insanlara çok 

nadiren karışıyorlar, Yezid’in imametine inanıyorlar ve 

bu halifenin doğru yolda olduğunu savunuyorlardı. 62 

Yezidîliğin siyasi çehresini oluşturan bu bilgilerin 

yanı sıra, Yezidiliğin itikadi boyutu da Şeyh ‘Adî bin 

Müsâfir ile irtibatlandırılmaktadır. Zira Yezidilik 

                                                 
61 Musul’un doğusunda bulunan ve bugün Şeyhan nahiyesine bağlı 

köyleri oluşturan bir bölgedir. Bkz. Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 

44;  Bozan, Şeyh ‘Adî bin Müsâfir, s. 48. 
62 Ebû Sa’d Abdülkerim b. Muhammed b. Mansur es-Sem’ani el-

Mervezi, el-Ensâb, Abdullah Amr Barudi (Tlk), Beyrut 1988, c.5, 

s. 693. 



28 

 

dikkatlice incelendiğinde ‘Adî bin Müsâfir’in güçlü bir 

motif, hatta onların inanışlarına şekil veren kimse 

olduğu rahatlıkla görülebilecektir. Oysa ‘Adî bin 

Müsâfir’in hayatı tetkik edildiğinde, onun Yezidi 

öğretisi ile ilişkisi olduğuna ya da onun sağlam fikirler 

ile çevrelenmiş tasavvufi fikirlerinin kendi döneminde 

herhangi bir şekilde dönüşüme uğradığına dair bir veri 

yoktur. Aksine Sünni tarih ve biyografi kaynaklarında 

onun Ehl-i Sünnet çizgisinde büyük bir alim ve 

mutasavvıf olduğu özellikle vurgulanmaktadır. 

Dolayısıyla ‘Adî bin Müsâfir’in hayatı ve eserleri ile 

karşılaştırıldığında Yezidiliğin fikirlerini ‘Adî b. 

Müsâfir’den almadığını, Yezidiliğin teşekkülünde 

onun bir katkısının olmadığının söylenebilmesi 

mümkündür. Bu durumda Yezidilik, ‘Adî b. 

Müsâfir’in bağlıları içinde, daha sonraları ortaya 

çıkmış olmalıdır. Farklılaşmanın başlaması; tarikatın 

sıra dışı fikirleri benimsemesiyle ilgili olarak, 

kaynaklarda tarikatın üçüncü halifesi Hasan b. ‘Adî b. 

Ebi’l-Berekât dönemine işaret edilmektedir.63 Fakat 

gerek bu zatın kişiliği gerekse tarikatın fikirsel değişim 

ve dönüşümündeki etkisi tartışma konusu olmuştur. 

Bazılarına göre çok dindar birisi olarak kabul edilirken, 

bazılarına göre ise sadece ihtiraslarını yerine getirmeye 

                                                 
63 İbn Teymiyye, el-Vasiyyetü’l-Kübra, I, s. 300; Muhammed b. 

Şakir Kütübî ( ö. 764/1363), Fevatü’l-Vefeyat, İhsan Abbas (Thk), 

Beyrut 1973, c.13, s. 334; Krş.Bozan, Şeyh ‘Adî bin Müsâfir, s. 22-

23. 



29 

 

çalışan birisidir. İbn Teymiyye’ye (ö. 728/1328) göre, 

‘Adeviyye tarikatının müritleri hatanın birçoğuna 

onun döneminde düşmüştür.64 İbn Şakir’in anlattığı bir 

olaya göre, Hasan sapkınlığa düşmemiş olsa da 

müritlerin aşırı hizmet konusundaki şevklerini 

frenlemek için hiçbir gayret de göstermemiştir. 65 Fakat 

bunlarla ilgili açık bir delil bulunmamaktadır. Bu 

dönemde başlayan gulatlar zaman içerisinde yerini 

batınî fikirlere bırakmıştır.  

Hasan’ın ölümünden (ö. 1254-55) yaklaşık yüz yıl 

sonra ‘Adevîler öylesine kuşkulu temayüller 

göstermeye başlamışlardı ki bazı alimler bunlara 

İslamın en temel ilkelerine kadar hatırlatmak zorunda 

kalmışlardır.66 Öyle görünüyor ki siyasi bir tutum 

olarak ortaya çıkan bu topluluk, Hasan b. ‘Adî b. Ebi’l-

Berekât döneminde bir şekilde aşırılığa kaçmış, daha 

sonra bu aşırılıklar batınî fikirlere dönüşmeye 

başlayınca süreç içerisinde günümüzdeki Yezidîliğe 

dönüşmüştür. Tabi bu dönüşüm sürecini daha sağlıklı 

algılayabilmek için, o zamanki Anadolu’da dini 

durumun nasıl olduğu da çok önemlidir. Anadolu’nun 

o dönemdeki genel havasına dikkatle bakıldığında bu 

süreç içerisinde değişim yaşayanların sadece Yezidiler 

olmadığını görmek kuvvetle muhtemeldir. 

                                                 
64  İbn Teymiyye, el-Vasiyyetü’l-Kübra, s. 300. 
65 Kütübi, Fevatü’l-Vefeyat, s. 334; Lescot, Yezidiler, s. 30-31. 
66 Lescot, Yezidiler, s. 32-33. 



30 

 

Kendilerini kadim bir din olarak gösteren söz 

konusu anlayışa rağmen Yezidiler hakkında ilk derli 

toplu bilgiyi Osmanlılar devrinde Sultan Abdülazîz 

zamanında (1289/1872) görmekteyiz. Bu zamanda 

“Kurra Kanunu” gereğince her yerden Osmanlı 

ordusuna asker toplandığı sıralarda, Yezidiler İslam 

milletinin askeri birlikleriyle birlikte askerlik 

yapmamak ve asker olmamak için Bağdat valisi 

aracılığıyla bu isteklerini duyurmak üzere Emirlerini, 

Şeyhlerini, Pîrlerini ve Muhtarlarını devlet 

makamlarına göndermişlerdir. Bunun sonucunda ise 

askerlik bedellerini ödemek şartıyla askerlikten muaf 

tutulmuşlardır. Bu sırada Yezidilerin mazeretlerinin 

sıralandığı sözleşmede Yezidilerin inanç ve kurallarına 

ait bilgiler bulunmaktadır ki bu, Yezidi inanç 

esaslarının tarihteki ulaşılabilen ilk yazılı belgesidir.67 

Bir asır öncesine kadar dünyadaki genel 

nüfuslarının neredeyse tamamının Osmanlı sınırları 

içinde yaşadığı bilinen Yezidilerin dini pratiklerini var 

ettikleri topraklardan koptukları ve farklı coğrafyalara 

yayıldıkları aşikârdır. 19. ve 20. yüzyılda yeni 

şekillenen Osmanlı sınırlarının dışına çıkan veya 

dışında kalan, 20. yüzyılın son çeyreğinden itibaren ise 

                                                 
67 Bkz. Bilgi için Ahmet Turan, “Yezidi İnanç ve İbadetleri”, s. 137. 



31 

 

Avrupa ülkelerine yönelen bu göç, bir dizi farklı 

etkenle şekillenmiştir.68  

İlk farklılaşma süreçlerinden günümüze kadar 

çevrelerindeki toplulukların Yezidileri “sapkın”, 

“heretik” ve “şeytana tapanlar” olarak tanımlamaları 

hem toplumsal hafızayı etkilemiş hem de zorla 

Müslümanlaştırılma çabaları Yezidileri içe kapalı ve 

tek amacı kültürünü korumak olan bir toplum haline 

dönüştürmüştür. Bunun sonucunda ise koruma ve 

korunma refleksiyle yaşayan bir toplum meydana 

gelmiştir.69 Diğer taraftan Yezidiliği araştıranlar, 

Yezidiliğin bahsedilen yapısından ötürü ortak bir 

paydada buluşamamış; günümüz Yezidilerinin sahip 

olduğu bazı inançlar ve dini ritüellerden ya da bazı 

tutum ve giyimlerden hareketle onları pek çok farklı 

din ve geleneğe nispet etmişlerdir.70 

Konuyla ilgili birçok farklı görüşe rağmen 

Yezidiliğin önde gelen İslam Mutasavvıflarından Şeyh 

’Adî b. Müsâfir ve onun etrafında şekillenen Adeviyye 

tarikatına olan nispeti baskın görülmektedir.71 Eklektik 

bir yapıya sahip ve sözlü kültür ile aktarılan bir dinin, 

birçok inanıştan motifler bulundurması elbette 

doğaldır. Fakat Ehl-i Sünnet’e olan yakınlığının yanı 

                                                 
68 Ayandan Mustafa Nuri Paşa, Amed Gökçen (Haz.), Abede-i 

İblis, İBÜ Yayınları, İstanbul 2013, s. 5. 
69 Ayandan Mustafa Nuri Paşa, Abede-i İblis, s. 5.  
70 Bozan, “Yezidilik”, s. 456. 
71 Bozan, “Yezidilik”, s. 456. 



32 

 

sıra tasavvufla olan özellikle inanç konusunda ki 

paralellikler göz ardı edilemeyecek ölçüde dikkat 

çekicidir. Bu haliyle Yezidilik Adeviyye’nin yolunu 

değiştirmiş bir devamı niteliğindedir. 

 İşte bizim burada sunduğumuz inceleme, bu 

paralellikler ve ortak paydaları ortaya çıkarmayı 

amaçlamaktadır. Bu yapılırken bazı İslam 

mutasavvıflarının görüşleri, tasavvufun Anadolu’daki 

etkisi, Yezidiler’in tarihsel süreç içerisinde geçirdikleri 

değişimler ve inançları göz önünde bulundurulmaya 

gayret gösterilmiştir.  

 

 

 



33 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

YEZİDİ İNANÇ VE KÜLTÜRÜNDE 

TASAVVUF 

 

1. YEZİDİLİĞİN OLUŞTUĞU DÖNEM VE 

COĞRAFYADA TASAVVUF 

H. III. asır, İslami ilimlerin genel hatlarıyla 

kurumsallaşmaya başladığı bir döneme karşılık 

gelmektedir. İslami ilimlerin kendi sınırlarını çizerek 

ne olduğunu ve olmadığını ortaya koyduğu bu zaman 

diliminde Tasavvuf da bu sahaya girerek kendi 

tanımlamasını yapmış ve sınırlarını çizmiştir. 

Böylelikle İslam’ın üçüncü asrının sonlarında fakih ve 

kelamcılarının faaliyetlerine ek olarak yeni bir akım 

şekillenmeye başlamıştır diyebiliriz. Adına tasavvuf 

dediğimiz bu akım diğer ilimlerden farklı olarak 

insanın iç dünyasına yönelik, ruhi terbiyeyi göz önüne 

alan bir cereyandır.72 Bundan dolayı da diğer ilimlere 

nazaran etkisi kalıcı olarak devam etmiştir. Öte yandan 

derûnî hayat kişiye özel olduğundan, kendi hayat 

anlayışı etrafında birçok insan toplanmış ve bu da 

                                                 
72 Ebu’l-Alâ Afîfî, Tasavvuf-İslam’da Manevi Hayat, Ekrem 

Demirli, Abdullah Kartal (Çev.), İz Yayıncılık, İstanbul 2018. s. 84. 



34 

 

birçok tarikatın, grupların toplum içerisinde 

oluşmasına olanak sağlamıştır. 73 

Tasavvuf sözcüğünün kökeni hakkındaki genel 

kanı, sufi kelimesinden neş’et ettiği yönündedir. 

Bazıları bunu giydikleri kıyafetlerden dolayı olduğunu 

söylerken, bazıları ise mutasavvıfların kalbinin 

saflığından dolayı bu ismin verildiğine inanmaktadır. 

Etimolojik olarak suf -yün- kökünden gelen Tasavvuf 

tabirinin bu şekilde yorumlanmasının yanı sıra, bu 

kelime terminolojik olarak çok daha farklı tanımlar 

içermektedir.74 Bunun sebebi ise az önce belirttiğimiz 

üzere kişinin derûnî hayatına yönelik bir alan 

olmasından kaynaklanmaktadır. Bu çerçevede 

Tasavvufun ne anlama geldiğine kısaca bakmamızda 

fayda vardır.  

Tasavvuf, İslam’ın zahiri ve batıni hükümlerine 

riayet çerçevesinde manevi ve derûnî bir hayat tarzını 

ifade etmektedir.75 Batıda tasavvuf, önceleri İslam 

gizemciliği –Mistisizm- olarak tarif edilmiştir. Bunun 

sebebi muhtemelen bu adın sıradan yollarla veya 

zihinsel çabayla erişilemeyecek gizemleri içine 

almasından kaynaklanmaktadır.76 Fakat daha sonra 

                                                 
73 Reşat Öngören, “Tasavvuf”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 2011, 

c.40, s. 121. 
74 Reşat Öngören, “Sûfî”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 2009, c.37, s. 

471. 
75 Öngören, “Tasavvuf”, s. 119 
76 Annemarie Schimmel, İslamın Mistik Boyutları, Ergun 

Kocabıyık (Çev.), Kabalcı Yayınevi, İstanbul 2001, s. 22. 



35 

 

tasavvufla mistisizm arasındaki bariz farklılıkların 

anlaşılmasıyla “sufizm” kelimesi kullanılmaya 

başlanmıştır.77 Buna rağmen yapılan hiçbir açıklama 

tasavvufu tam ve kesin anlamda tarif edememektedir. 

Çünkü bu, hâl ile yaşanan bir durum olup kişiye 

özeldir. Bundan ötürü de tasavvufun çok fazla tanımı 

yapılmıştır. Onu güzel ahlak, zühd, tasfiye, tezkiye 

terimleri ile tanımlayanlar varken, istikamet, 

teslimiyet, vuslat, ruh hayatı, batıni ilim veyahut da 

ledün ilmi olarak tarif edenler de olmuştur.78 

Tasavvufun Bekir el-Kettânî (ö. 322/ 933)79 

tarafından yapılan tanımı ise biraz daha kapsamlı 

görülmektedir. Ona göre tasavvuf, kalp tasfiyesini ve 

onun için gerekli olan ibadet, zühd, mücahede, ihlas, 

teslimiyet ve Hakk’a yönelmek gibi konuları 

almasından ötürü safâ, bunun yanında sûfîlere ait her 

türlü rûhî deneyim, manevi haller ve keşfi bilgilerle 

                                                 
77 Öngören, “Tasavvuf”, s. 119; Tasavvuf ile Mistisizm arasında 

belirgin farklar mevcut olduğu tespit edilmiştir. İslam tasavvufu 

dini kaynaklıyken, mistisizmin felsefi yönü çok daha ağır 

basmaktadır. Ayrıca her iki akımın dünya hayatına bakış tarzları 

da farklıdır. Mistisizmde belirli bir metot olmamasına karşın 

tasavvufta bu alana giriş için belirli görevlerin yapılması 

gerektiği Sûfî kitaplarında geçmektedir. Geniş bilgi için bkz. 

Zengin, “Tasavvuf ve Mistisizm”, İslami Araştırmalar Dergisi, s. 

368-370. 
78 Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, s. 28-29. 
79 Asıl adı Muhammed b. Ali el-Kettâni. Hicaz şeyhlerinden sayılan 

bir Mutasavvıf. Geniş bilgi için bkz. Attar, Tezkiretü’l Evliya, s. 

597. 



36 

 

Allah’ı tanıma yoluna gidildiği için müşahededir. 80 

Yapılan bu tanımlama aynı zamanda bizlere 

tasavvufun ana konularıyla ilgili ipuçları da 

vermektedir. 

Tasavvufun konuları genel anlamda, 

mutasavvıfların ayet ve hadislere getirdikleri yorumlar 

neticesinde ortaya çıkmıştır. Dünya hayatına ve maddi 

zevklere dalmama, ahireti ön planda tutma ile ilgili 

hadisler sûfîlerin bu noktalara önem vermelerine ve 

buna uygun bir şekilde yaşamalarına neden olmuştur. 

Ayrıca kalplerin ancak Allah’ı zikretmekle tatmin 

olacağı ve mü’minlerin Allah’ı çokça zikretmesi 

gerektiği hakkında indirilen ayetler tasavvufa Allah’ı 

çokça zikretme ve kalp temizliği konularının girmesini 

sağlamıştır.81 Bu sebeple mutasavvıflar genel itibariyle 

zühd ve takvaya, zikir ve tasfiyeye önem veren kişiler 

olmuşlardır. Bu sebeple de tasavvufun gayesi, kişiyi bu 

ve daha başka güzel huylar ile bezeyip insan-ı kâmil 

dediğimiz mükemmel insan haline getirmektir. Bunun 

neticesinde ise vuslat vardır.82 

Tasavvufi düşüncenin temeline baktığımızda iki tür 

dayanak görmekteyiz. Bunlar, Allah sevgisi ve Allah 

korkusudur. Kronolojik olarak, Hasan-ı Basrî’ye kadar 

olan kısmı Allah korkusundan kaynaklı çokça ibadette 

bulunma, Râbia el-Adeviye’den sonrasını ise Allah 

                                                 
80 Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, s. 52. 
81 Öngören, “Tasavvuf”, s. 119-120. 
82 Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, s. 57. 



37 

 

sevgisi ile ibadette bulunma diye iki döneme 

ayırabilmek mümkündür. Fakat netice itibariyle bu iki 

kavram birbirini tamamlamaktadır. İlk başta 

mutasavvıfların bu bilinçle yaptıkları zikir, nefsi 

arındırma ve mücahedenin yerini daha sonraları 

hakikati arama duygusu almıştır.83 Yani 

mutasavvıfların ahlakı kemale eriştirme çabalarına bir 

de hakikati arama çabası eklenmiştir.84 Bu da haliyle 

tasavvufun felsefi alana kaymasına sebep 

oluşturmuştur. Bu perspektifte ortaya çıkan en meşhur 

şahsiyet ise İmam Gazzâlî olmuş ve bu konuda birçok 

eser vermiştir. Tasavvufun felsefileşmesi ise 

Muhyiddin İbn Arabi ile tamamlanmıştır.85 Tabiki 

İslam tasavvufunun ve onun gelişmesinin tek 

kaynakları bu kişiler değildir. Haris b. Esed el-

Muhâsibî (ö. 243/857), Zünnûn-u Mısrî (ö. 245/860), 

Hallâc-ı Mansur (ö. 309/922), Hakîm et-Tirmizî (ö. 

320/932), Abdülkerim Kuşeyrî (ö. 465/1072), Mevlânâ 

Celaleddin Rûmî (ö. 672/ 1273) ve daha başka 

şahsiyetler de eser ve görüşleriyle tasavvuf alanında 

büyük gelişme, değişim ve etki meydana 

getirmişlerdir.86 Tasavvufun gelişmesine büyük 

katkıda bulunan söz konusu kişiler içerisinde, 

                                                 
83 Sunar, Anahatlarıyla İslam Tasavvufu Tarihi, s. 12. 
84Mustafa Kara, “Osmanlı Dönemi Sûfileri ve Tasavvufî 

Düşüncenin Renkleri”, İslami Araştırmalar Dergisi, c.12, s. 269. 
85 Sunar, Anahatlarıyla İslam Tasavvufu Tarihi, s. 12. 
86 Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, s. 53-55. 



38 

 

yaşantısı, düşünce dünyası, hayat tarzı, hal ve 

tavırlarıyla da tasavvufun ortaya çıkmasına, 

gelişmesine, yayılmasına ve insanlara tesir etmesine 

vesile olan zatlarda bulunmaktadır. Bunlardan bazıları 

Hâris el-Muhasîbi, Celaleddin Rûmî ve Hallâc-ı 

Mansur’dur.87 Şunu özellikle belirtmekte fayda vardır 

ki bu kişiler mutasavvıfların yalnızca çok küçük bir 

kısmını oluşturmaktadır. Ancak silsile halinde 

günümüze kadar etkileri yoğun bir biçimde devam 

gelmiştir. Bu etkilenme kimilerine İslamın genel 

çerçevesi içerisinde bir hayat/dindarlık tarzı hediye 

etmiş kimilerinin ise maalesef –yanlış anlayıp 

yorumlama veyahut da yorumlamadan şekilsel olarak 

alma sebebiyle- ana bünyeden sapmalarına sebebiyet 

vermiştir. Bu durumda söyleyebiliriz ki tasavvuf çok 

dikkatli okunması gereken bir alandır. İnce bir çizgi 

üzerinde insanlara rehberlik etmeyi amaçlamaktadır. 

Tasavvufun revaçta olduğu bir dönemde -XI. yy.- 

yaşayan Şeyh Adi b. Müsâfir’in Ehl-i Sünnet çizgisinde 

bir mutasavvıf olduğu, tarikatı Adeviyye’nin de kendi 

döneminin seçkin tarikatları arasında yer aldığı rivayet 

edilmektedir. Ancak süreç içerisinde tarikatın 

tasavvufi çizgiden farklılaşarak batıni bir karaktere 

büründüğü görülmektedir.88 Bu dönüşümün tam 

olarak ne zaman olduğu hala netlik kazanmamasına 

                                                 
87 Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, s. 117,120,131. 
88 Bozan, “Yezidilik”, s. 461. 



39 

 

rağmen genel olarak vurgu, Şeyh Adi’nin 

haleflerinden biri olan Hasan b. Adi’ye 

yapılmaktadır.89 Onun döneminde yahut onun idam 

edilmesinin hemen akabinde bu değişimlerin varlığı, o 

zamanki sosyal yapının ne durumda olduğu sorusunu 

akla getirir ki, bu sorunun cevabı konumuz açısından 

oldukça önem arz etmektedir. Hasan b. Adi’nin 

ekseriyet XIII. yy. da yaşadığını göz önünde 

bulundurursak, bu dönemde Anadolu da nasıl bir 

havanın hâkim olduğunu tarihsel planda incelemenin, 

bizleri doğru tespitler noktasında biraz daha ileriye 

götüreceği kanaatindeyiz. Yalnızca bu bölümde 

amacımızı aşma kaygısından ötürü XIII. yy.’da 

Anadolu’daki tasavvufi hareketler içerisindeki farklı 

temayülleri ele almaya gayret gösterilecektir. 

1.1. XIII. yy’da Anadolu’nun Sosyal, Kültü-

rel ve Dini Yapısındaki Değişim 

Anadolu ve bugünkü İran devletinin kapsadığı 

bölge, ilk çağlardan itibaren siyasi anlamda birçok göç 

ve değişime maruz kalmıştır. Burada birçok devlet ve 

imparatorluklar kurulmuştur.90 

VIII. yüzyıldan sonra ise Müslüman olmaya 

başlayan Türkler bu bölgede görünmeye başlamıştır. 

                                                 
89 Lescot, Yezidiler, s. 31; Bozan, “Yezidilik”, s. 462. 
90 Mustafa Ekinci, Anadolu Aleviliği’nin Tarihsel Arka Planı, s. 

20. 



40 

 

İlk önceleri Maveraünnehir’de yaşayan Türkler 

Müslüman olduktan sonra önce İran’a, XI. yüzyıldan 

itibaren ise Anadolu’ya yerleşmeye başlamışlardır. Bu 

bölgeler ise, İran ve Anadolu, Büyük Selçuklu 

devletinin faaliyet alanı olmuştur.91 Anadolu 

Selçuklularının en parlak dönemini ise XIII. yüzyılda 

yaşadığını görmekteyiz.92 Bununla beraber bu 

dönemde çok önemli gelişim ve değişmeler meydana 

gelmiştir. 

 Değişim, şu şekilde izah edilebilir: Anadolu’nun 

sosyal, kültürel ve özellikle de dini hayatını etkileyen 

iki büyük göç dalgası meydana gelmiştir. İlki, XIII. 

yüzyılın başlarında Karahıtaylar ile Harezmşahlar 

arasındaki mücadeleler sebebiyle Özbekistan da bir 

vilayet olan Fergana ahalisinin çoğunluğunun 

Anadolu’ya göç etmesiyle meydana gelen göçlerdir. 

Buradan gelen göçler neticesinde İranlı yerleşik Türk 

unsurları Anadolu’ya giriş yapmıştır.93 Yukarıda 

belirttiğimiz üzere aydınlık bir dönem yaşayan 

Anadolu, 1220’ler den itibaren ise Moğol istilalarından 

dolayı büyük bir göç dalgasına daha maruz kalmıştır.94 

Tarihin en kudretli ve şiddetli istilalarından birisi olan 

Moğol İstilası, Anadolu’da 1277’den sonra büyük 

                                                 
91 Ekinci, Anadolu Aleviliği’nin Tarihsel Arka Planı, s. 21. 
92 Ekinci, Anadolu Aleviliği’nin Tarihsel Arka Planı, s. 21. 
93 Ahmet Yaşar Ocak, Babaîler İsyanı, s. 56. 
94 Ahmet Yaşar Ocak, “Anadolu”, DİA, TDV Yayınevi, Ankara 

1991, c.03, s. 111. 



41 

 

sarsıntılar meydana getirmesine karşın Anadolu’nun 

Türkleşmesinde büyük bir âmil olmuştur. Zira Moğol 

istilası yüzünden insanlar, Anadolu’ya kaçmışlardır.95 

İşte bu iki büyük göç dalgası sebebiyle Anadolu, 

yukarıda zikrettiğimiz alanlarda geniş ölçüde değişim 

yaşamıştır. Özellikle de İslamlaşmada rol oynayacak 

pek çok âlim, mutasavvıf ve tarikat erbabı Anadolu’ya, 

tabii olarak çeşitli dini ve fikri cereyanların taşıyıcısı 

olarak gelmişlerdir.96 

XII. ve XIII. yüzyıl tasavvuf cereyanı, İslam alemini 

artan bir kuvvetle sarmış, İran’da, Orta Asya’da, 

Suriye’de, Mısır’da, Anadolu’da birçok tekkeler 

vücuda gelmiştir.97 O dönemde Bağdat halifelerinin 

nüfuzu zaafa uğrayınca hakimiyet Türk, Kürt, 

Deylemli -İranda bir bölge-, Acem –İranlı- bir takım 

emir ve sultanların eline geçmiştir. Bu kişilerde, 

halifenin dini nüfuzuna hâkim olabilmek adına halkın 

kendilerine olan iştiyak ve muhabbetini arttırmak için 

fakirlere iyilik de bulunup, şeyh ve mutasavvıflara 

hürmet ve riayet göstermekten geri durmamışlardır.98  

Tasavvufun yayılmasıyla ilgili olarak diğer bazı 

etkenler de söz konusu olmuştur. Söz gelimi o 

dönemde tasavvufa bir ihtiyaç olarak da başvurulmuş; 

                                                 
95 Osman Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslam Medeniyeti, s. 

299. 
96 Ocak, “Anadolu”, s. 111. 
97 M. Fuad Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, s. 195. 
98 Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, s. 196. 



42 

 

zulme uğrayan insanların muhtaç oldukları ruhi ve 

manevi asayiş ve sükun bu zümrelerce temin ve tesis 

edilmiştir.99 Özellikle Haçlı seferleri ve Moğol İstilası 

gibi maddi ve manevi tahribatın çok olduğu yerlerde 

şeyh ve tekkelerin nüfuzu daha da artmıştır.100 Sonuç 

olarak, kuvvetli bir merkezi otoritenin eksikliği, 

memlekette sosyal düzenin bozulmasından ötürü 

manevi olarak tasavvuf ihtiyacının doğmasına neden 

olmuştur.  

Maddi ve özellikle manevi birçok sebepten ötürü 

sufilik her tarafa yayılmış, tekke ve tarikatler resmen 

devletler tarafından tanınmıştır. Birçok devlet 

büyükleri ve hatta sultanların bile şeyhlere mürid 

olması, bu kişilere ciddi bir nüfuz sağlamıştır. Şu 

kadarını diyebiliriz ki, bu dönemde sultanların cismani 

saltanatı üzerinde şeyhlerin manevi hakimiyeti 

olmuştur. Selçuklular ve Harezmşahlar zamanında 

Müslüman Türkler’in ve özellikle Müslüman-İran 

tesirlerinin en fazla hissedildiği şehirlerde tasavvuf 

cereyanı iyice yerleşmiştir.101 

1.2. Sufi Karakterli Bazı Oluşumlar  

Moğol istilasıyla Anadolu’ya yerleşen ve siyasi 

iktidarla iyi ilişkiler içerisinde bulunan dini 

                                                 
99 Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, s. 196-197. 
100 Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, s. 195-196. 
101 Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, s. 197. 



43 

 

oluşumların başında Celaliye, Rüfaiye, Halvetiye ve 

Kalenderî hareketler gelmektedir.102 XIII. yüzyıldaki bu 

ve diğer tasavvuf ve tarikat cereyanının toplum 

üzerindeki olumlu etkilerinin yanı sıra farklı 

oluşumların da meydana geldiğini görmekteyiz. Bu 

dönemler de Tasavvuf çevresinde zındıka ve ilhad 

hareketleri de kendisini hissettirmiştir. Bu konularla 

ilgili geniş kapsamlı çalışmalara sahip olan Ocak, bu 

hareketlerin kökenini Emeviler’e dayandırmaktadır. 

Ona göre Emevî hilafeti zamanında görülen koyu 

Arapçılık siyasetinin Mevâli tabakası üzerinde 

oluşturduğu sosyal, ekonomik ve siyasal baskılar, bu 

hareketlerin ilk nüveleri oluşmuş ve Abbasi 

                                                 
102 Şakir Turan, XIII. yüzyılda Orta ve Doğu Anadolu’dan Batı 

Anadolu’ya Göçler, s. 46. İsmini Mevlâna Celaleddin Rûmî’ye 

nispetle alan Celaliye -daha sonra ise Mevleviye- tarikatı 

Mevlânâ hayattayken henüz bir tarikat şeklini almamış, bu 

vaziyet onun vefatından sonra vuku bulmuştur. XIII. asırda 

yerleşmeye başlamış olan Rüfaiye tarikatı ise, Türk-Moğol 

şamanlığının tesirinde olan Irak sahasında bulunan bir tarikattır. 

XIV. yüzyılda Anadolu’da muhtelif tekkelerinin bulunduğunu 

görmekteyiz. Halvetiye tarikatı ise Ahi Yusuf Halveti tarafından 

Anadolu’ya giren bir tarikatıdır. Bir diğer akım ise 

Kalenderîlik’tir. Kaynağını Melametiye’den alan Kalenderîler, 

Suriye, Mısır, Irak, İran, Hindistan, Orta Asya ve Anadolu’da 

yayılmışlardır. Gerek görünüş gerek yaşam tarzı olarak zamana 

göre farklılık gösteren bu grup (yalnız yaşama, dilenme gibi 

esaslara dayalı) Haydarîlik gibi şehirden ziyade köy ve göçebeler 

arasında yayılma imkanı bulmuştur. Mevlevilik için bkz. M. Fuad 

Köprülü, Osmanlı Devleti’nin Kuruluşu, TTK Basımevi, Ankara 

1991, s. 95. Diğerleri için bkz. Şakir Turan, XIII. Orta Doğu ve 

Doğu Anadolu’dan Batı Anadolu’ya Göçler, s. 48. 



44 

 

dönemindeki toplumsal krizler ile beslenmiş bir tepki 

ve kültürel - protestodur. Bu protesto tabi olarak siyasi 

iktidarın temsil ettiği İslam yorumuna karşılık eski 

kültür ve inançlara referans vermiştir. Özellikle 

incelenen zındık ve mülhidlerin hemen hemen önemli 

bir kısmı Emevi ve Abbasi dönemine intikal eden Fars 

kökenli ya da Fars kökenli olmasa da en azından İran 

kültür çevresine mensub şahsiyetler olması dikkat 

çekicidir.103 Bu da başka bir bilgiyi bize vermektedir ki 

o da; bu hareketlerin Hristiyanlık, Musevilik gibi 

dinlerden İslam’a geçen kişilerden değil de 

Mazdekizm ve Maniheizm, kısmen de Zerdüştlük 

dinlerinden Müslümanlığa geçmiş kişilerce ortaya 

çıkmış olmasıdır.104 

Öncelikle şunu belirtmemiz gerekir ki bu tür Sünni 

çizgiden farklı olan hareketler düşünsel anlamda ilk 

dönemlerde (VIII. ve IX. yy.) Irak ve İran dinlerine ait 

inançlardan beslenmişlerdir. IX. Yüzyıldan itibaren ise 

bu hareketlerde daha çok heterojen bir yapı 

görülmektedir. Artık Hind, Yunan ve Helenistik 

dönem felsefelerine referans veren ideolojiler 

kullanılmaya başlanmıştır.105 

Tasavvufa başka bir açıdan bakacak olursak tüm 

bunların yanında zühd anlayışından aşk anlayışına 

                                                 
103 Ahmet Yaşar Ocak, Osmanlı Toplumunda Zındıklar ve 

Mülhidler, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul 2014, s. 93-94. 
104 Ocak, Osmanlı Toplumunda Zındıklar ve Mülhidler, s. 94. 
105 Ocak, Osmanlı Toplumunda Zındıklar ve Mülhidler, s. 96-98. 



45 

 

geçişi görebilmek mümkündür. Aşıklık Anadolu’daki 

en yaygın meşreptir o dönemde. Bu anlayışın 

meşrulaşmasında ise Mevlânâ’nın saygın statüsü ile 

yaşadığı hayati tecrübesi önemli bir rol oynamıştır.106 

Aşık sufiliğin Mevlâna zamanında Kalenderilik, 

Haydarilik, Rüfailik ve Kübrevilik gibi gruplarda farklı 

tonları bulunmaktadır. Hepsinde ilahi aşkın merkezde 

olduğu-farklı yoğunluklarda- bir coşku hali 

mevcuttur.107 Bunların farklı dereceleriyle ilgili birçok 

ilginç örnek mevcuttur.  

Kayseri’de bulunmuş olan Evhadüddîn Hâmid b. 

Ebi’l Fahr el-Kirmânî (ö. 635/ 1238) bu konuyla ilgili 

sıra dışı bir örnek olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Kendileri, Allah’ın cemal sıfatının tecellilerini varlıkta 

temaşa etmeyi esas alan (Şahidbâzî) bir tasavvufi 

meşrebe mensuptur. Tasavvuf anlayışında sema ve 

raks çok önemli bir yer edinmektedir. Onun gençlere 

özel bir ilgi duyduğu, onlarla sema etmekten büyük 

keyif aldığı, ayrıca kadın müritlerle de bir arada 

olmaktan sakınca görmediği nakledilmektedir. 

Kendisinin gençlerle sema ederken göğsünü 

göğüslerine dayadığı ve cezbeye düşerek bu halde 

şiirler söylediği de ayrıca nakledilmektedir. Musikiye 

önem veren Kirmânî hakkında Şehâbeddîn es-

Sühreverdi “Bid’atçı” demiş, Şemsi Tebrizi tenkit etmiş 

                                                 
106 Kalaycı, Osmanlı Sünniliği, s. 85. 
107 Kalaycı, Osmanlı Sünniliği, s. 67. 



46 

 

ve Mevlâna onun dünyaya kötü bir miras bıraktığını 

belirtmiştir. Yine aynı dönem mutasavvıflarından olan 

Fahreddin Irâkî’de güzel yüzlü gençlerle 

bulunmaktan, coşku ile sema edip şiir söylemekten 

hoşlanan aşk meşrepli bir tasavvuf anlayışına 

sahiptir.108 

Mevlânâ ile ilgili, Eflaki de geçen bir hikâye ise bu 

noktada anlatılmaya değerdir. Bu hikâyeye göre 

Mevlânâ ve birkaç dostu beraber dışarıdayken sayısız 

insanın bir şahsın etrafında toplandığını görürler. O 

kalabalığın içinden bir genç ilerleyerek Mevlânâ’nın 

yanına koşar ve Mevlânâ’ya genç bir Rum’un idam 

edileceğini söyleyip ondan şefaat ister. Mevlânâ 

kıyafetinin eteğini adamın üzerine örter ve onu 

kurtarır. Bu kişi Mevlânâ’nın elinde Müslüman olur. 

Adı Siryanus iken Mevlânâ onun adını Alâeddin 

Siryanus diye değiştirir. Bu kişi anlatıldığı üzere çok 

yüksek derecelere ulaşır. Bir gün Mevlânâ Alâeddin 

Siryanus’a Hristiyan keşiş ve bilginlerin Hz. İsa için ne 

dediklerini sorduğunda O, bu kimselerin Hz. İsa’ya 

Tanrı dediğini söyler. Bunun üzerine Mevlânâ: 

“Bundan sonra onlara bizim Muhammed’imiz 

Tanrı’dan daha Tanrı’dır, Tanrı’dan daha Tanrı’dır, 

de,” buyurur. Ayrıca nakledildiği üzere Siryanus 

Mevlânâ’ya Tanrı demektedir. Tasavvuf erbabından 

                                                 
108 Bkz. Ahmed Eflaki, Ariflerin Menkıbeleri, s. 411. Daha geniş 

bilgi için bkz. Kalaycı, Osmanlı Sünniliği, s. 73-74, 76. 



47 

 

bir grup ona bunun nedenini sorunca Alâeddin 

Siryanus: “Tanrı sözünden daha yüksek ve ondan 

daha yüce bir ad bulamadım ki, onu söyleyeyim. Eğer 

başka bir şey olsaydı onu da söylerdim.” diye karşılık 

vermiştir.109 İşte bu hadiselerin yaşandığı zamanda 

tarihler XIII. yüzyılı göstermektedir. 

Mevlânâ’nın da yaşadığı bu dönemde alışılmışın 

dışında, şeriata pek de uygun görünmeyen bazı 

düşünce tarzlarına örnek olarak bir de, Mevlânâ ile 

ilgili bazı rivayetleri burada vermenin doğru olacağı 

kanaatindeyiz. 

Mevlânâ’nın büyük oğlu Sultan Veled110 ile bir grup 

kimse Mevlânâ’nın Mesnevi’ye Kur’an dediğini 

söyleyerek, onunla tartışırlar. O da bunun doğru 

olmadığını ve Mesnevi’nin Kuran’ı Kerim’in tefsiri 

olduğunu söyler. Daha sonra bu hadiseyi babasına 

(Mevlânâ’ya) anlattığında Mevlânâ bir müddet 

sustuktan sonra: “Ey Köpek! Niçin Kur’an olmasın...” 

diyerek cevap verir.111 Ayrıca semanın temelini atan 

Mevlâna bu konuda dönemin alim ve nüfuz sahibi 

kişilerince eleştirilmiştir. Öte yandan sema ve sema 

meclislerindeki çalgılarla ilgili de pek çok tepkilere 

maruz kalmıştır. Öyle ki Konya’ya gelen, dönemin 

önemli alimlerinden Zeyneddin Abdülmümin Tokadi, 

                                                 
109 Eflâkî, Ariflerin Menkıbeleri, s. 294-295. 
110 Veyis Değirmençay, “Sultan Veled”, DİA, TDV Yayınevi, 

İstanbul 2009, c.37, s. 521.  
111 Eflâkî, Ariflerin Menkıbeleri, s. 306. 



48 

 

Mevlânâ’yı görünce – onunla ilgili övgüleri duyduktan 

sonra- “Böyle bir padişah, bilen ve bilgisini uygulayan 

böyle ulu kişi nasıl raks ve sema eder, şeriata aykırı 

olan böyle bir işi caiz görür? Böyle bir yol, şeriat 

işlerinde meşru sayılmaz.” diyerek eleştirmiştir.112 

Bu döneme ait bir diğer örneği ise Yesevi 

geleneğinin temsilcisi olarak Anadolu’ya gelen113 Hacı 

Bektaş-ı Veli ile ilgili rivayetlerde görebilmekteyiz. 

Bazı rivayetlere göre evliya taifesinden olan ve sünni 

geleneğe sahip bir kimse olarak tanımlanan Hacı 

Bektaş-ı Veli, başka rivayetlerde ise şeriata uymayan, 

namaz dahi kılmayan bir kimse olarak tavsif 

edilmektedir.114 

Yukarıda değinildiği gibi XIII. yüzyılda Anadolu’da 

Tasavvufi cereyan kendisini şiddetle göstermiş ve 

bunun toplum üzerinde oldukça farklı tonlarda 

yansımaları olmuştur. Özetleyecek olursak yukarıda 

bahsettiğimiz önemli iki göç dalgası sonucu 

Anadolu’ya gelen dervişler aracılığıyla tasavvufun 

temelleri atılmış olup özellikle XIII. yüzyılda 

kuvvetlenmiştir. Tasavvufun en çok nüfuz ettiği yerler 

ise daha çok göçebe ve yarı göçebe çevreler olmuştur. 

Bunun önemli bir sebebi ise bu kişilerin buradaki halka 

normal medrese kökenli fakihlerden daha kolay bir 

şekilde sade bir İslam anlayışını yaymalarıdır. Sade ve 

                                                 
112 Kalaycı, Osmanlı Sünniliği, s. 63-65. 
113 Kalaycı, Osmanlı Sünniliği, s. 79. 
114 Eflâkî, Ariflerin Menkıbeleri, s. 450. 



49 

 

kimi zaman hurafelerle dolu bir şekilde verilen bu 

tasavvuf anlayışı ile bir çeşit Halk İslâmı 

oluşturuyorlardı ki bu inanış biçimleri sünnî olmaktan 

çok heterodoks bir özelliğe sahiptir. Çünkü İslama 

giren bu göçebe kimseler henüz eski inançlarından ve 

kültürlerinden sıyrılmış değildi. Ayrıca buralara göç 

ederek gelmiş halk sûfîleride heterodoks bir inanışa 

sahipti ki bunların daha çok melâmetîlik etkisinin 

görüldüğü tarikatlara mensup oldukları kaynaklarda 

geçmektedir. İşte bu heterodoks dervişler, kendilerince 

uygun gördükleri yerlere aile, mürid ve hatta bazen 

kabileleri ile yerleşip zaviye açmışlardır.115 

Dikkat çeken bir başka husus ise söz konusu 

şeyhlerin mensubu bulundukları kabilenin dini reisleri 

oldukları gibi aynı zamanda kabileye başkanlık da 

yapmış olmalarıdır. Bu şekilde ise kabilenin hem 

maddi hem de manevi yani tüm hayatıyla meşgul 

olmuşlardır. Özellikle devlet tarafından desteklenen 

bu şeyhler -kabile reisi olan dervişler- zamanla, 

vakıflara tasarruf yetkisi olan zengin ve bir o kadar da 

güç sahibi olmuşlardır. Bunun neticesinde ise XIII. 

yüzyılın sonlarında maddi ve manevi güce sahip şeyh 

aileleri ortaya çıkmıştır.116 Sebep ve sonuç ilişkisini 

daha iyi algılayabilmek için ise bu şeyh ve dervişlerin 

hangi tarikatlara mensup olduklarını da bilmek 

                                                 
115 Ocak, Babaîler İsyanı, s. 62-64. 
116 Ocak, Babaîler İsyanı, s. 64-65. 



50 

 

gerekmektedir. Kaynaklara bakıldığında bu şeyh ve 

derviş zümrelerinin ekseriyet Kalenderi117, Yesevi118, 

Haydari119 ve Vefai120 tarikatlarına mensup olduğu 

görülmektedir.121 Daha çok Hint menşe’li inançlar 

taşıyan Kalenderîler, eski Türk inanç ve gelenekleriyle 

karışmış bir mahiyette olan Yesevîler, bu ikisinin bir 

karışımından doğan Haydarîler ve Babaîler isyanının 

                                                 
117 Melâmetî kaynaklı olup Moğol istilası sırasında Anadolu’ya 

gelmişlerdir. Abdal ünvanını taşıyan Kalederî dervişleri 

maceracı, tek başına yahut gruplar halinde köyleri dolaşan 

dilenerek geçinen kimselerdir. Kaynaklarda onların ahlak ve 

şeriat kurallarına riayet etmedikleri, dini yasakları tanımayıp 

namaz dahi kılmadıkları şeklinde bilgiler yer almaktadır 

geçmektedir. Ayrıca şarap içip esrar kullananların dahi olduğu 

bizlere aktarılmaktadır. Bkz. Ocak, Babaîler İsyanı, s. 66- 69.  
118 Bu grupta Melâmetiyye’nin bir türevi olarak görünmektedir. 

İsmâilîliğin etkisinde kaldığı muhtemel görünmektedir. Baba, 

Dede ve Ata ünvanlarını kullanmışlardır. Göçler sonucunda 

onlarda Anadolu’ya gelmiş, basit pratik yapıda olan doktrinleri 

ile kolayca yayılmışlardır. Fakat sanıldığının aksine sünni 

eğilimli bir tarikat değildirler. Bkz. Ocak, Babaîler İsyanı, s. 69-

70.   
119 XIII. yüzyılda Anadolu’da en faal olan tarikatlardan birisidir. 

Heterodoks bir yapıya sahiptir. Kalenderîler ile aynı inanç ve 

fikirleri taşımaktadırlar. Bkz. Ocak, Babaîler İsyanı, s. 73-74. 
120 Selçuklu Anadolusu’nda ve Osmanlı’nın kuruluş zamanında 

bazı Rum abdallarının Vefâiyye tarikatına mensup olduğu 

bilinmesine rağmen kaynaklarda XIII. yüzyılda bu isimde bir 

tarikat adına rastlanılmamıştır geçmemektedir. Fakat Ocak’a göre 

Vefâiyye tarikatı o dönem mevcuttu ve başında da Baba İlyas 

bulunmaktaydı. Ancak XV. Yüzyıldan sonra Bektaşiliğin 

teşekkülü ile onun içinde erimiştir. Bkz. Ocak, Babaîler İsyanı, s. 

75.  
121 Ocak, Babaîler İsyanı, s. 64-65. 



51 

 

yönetici kadrosunun mensup olduğu ve Rüfâîlikten 

teşekkül ettiği öne sürülen Vefailer, heterodoks yapıya 

sahiptirler. Vefâiler ile ilgili o döneme ait kayıtlar 

bulunmasa da diğer üç gruptan Melâmetîliğin etkisi 

fazlasıyla görülmektedir.122 Yukarıda belirttiğimiz 

üzere bu heterodoks yapıdaki tarikatlara mensup 

derviş ve şeyhlerin Anadolu’ya gelerek yayılmaları 

birçok alanda değişimi de beraberinde getirmiştir. 

Tarikatların toplum üzerindeki etkisi belirgin olarak 

o dönemde görülürken, var olan tarikatların yalnızca 

bunlar olmadığını belirtmemiz gerekmektedir. Toplum 

üzerinde az ya da çok etkili olan tarikatlar epeyce 

fazladır.123 Bunlar kimi zaman siyasi otoriteyi 

desteklemiş ve döneminde nüfuzu fazla olan tarikatlar 

olmuş, kimleri ise otoritenin karşısında durarak 

muhalif bir tutum sergilemişlerdir. Sonuç ne olursa 

olsun birçok insanı peşlerinden sürüklemeyi başaran 

tarikatlar zamanla ya kollara ayrılmış ya günümüze 

kadar varlığını koruyabilmiş ya da tamamen yok 

olmuşlardır. Bazen de tarikatların farklı bir şekle 

bürünmesi ile karşılaşılmıştır. Bunun tipik örneğini 

oluşturan Yezidilik Adeviyye tarikatından koparak 

sapkın inançlarıyla günümüze kadar varlığını 

koruyabilmiş, Adevîlik ise XVI. yüzyıla kadar 

dayanabilmiş, bunun sonrasında süreç içerisinde yok 

                                                 
122 Ocak, Babaîler İsyanı, s. 66-76. 
123 Tarikat listesi için Bkz. “Tarikât”, DİA, TDV Yayınları, İstanbul 

2011, c.40, s. 95-105. 



52 

 

olmuştur.124Adeviyye içerisindeki bu keskin 

dönüşümün elbette bir anda olmadığı, süreç içerisinde 

meydana geldiği bir hakikattir. Dönüşümün nasıl ve 

neden meydana geldiğini anlayabilmek için ise, 

Adeviyyenin yapısı, kurucusunun özellikleri, 

müntesipleri üzerindeki etkisi, halefleri ve ona mensup 

olanların tarikat içerisinde takındıkları tavrın nasıl 

olduğunu kronolojik olarak takip etmek 

gerekmektedir.  

2. YEZİDİLİĞİN OLUŞTUĞU ZEMİN: ADEVİY-

YE TARİKATI 

Tasavvuf tarihinde VI. yüzyıl ve sonrası, tarikatların 

vücut bulması açısından önemli bir dönemi temsil 

etmektedir. Gazzali ile sağlam bir zemine oturan 

tasavvuf, birçok ulemanın güvenini kazanarak 

yöneldiği bir alan haline gelmiştir.125 Tarikatlar dönemi 

olarak adlandırılan bu zaman diliminde ‘Adî b. 

Müsâfir, tarikatların merkezi konumundaki Musul’a 

bağlı Laleş’te zaviyesini kurarak tasavvufî ilkelerin 

hakim olduğu bir tarikat vücuda getirmiştir.126 ‘Adî b. 

Müsâfir, kısa zamanda bölge halkının güven ve 

teveccühünü kazanarak onları kendine bağlamayı 

                                                 
124 Krş. Bozan, “Yezidilik”, s. 460. 
125 Öngören, “Tasavvuf”, s. 123. 
126 İbn Kesîr (ö. 774/1372), el-Bidâye ve’n-Nihâye, Mehmet Keskin 

(Çev.), İstanbul 1995, c.12, s. 441; Krş. Bozan, Şeyh Adî b. 

Müsâfir, s. 63. 



53 

 

başarmıştır.127 Öyle ki, Adeviyye olarak isimlendirilen 

bu tarikat müritlerin muhabbet ve bağlılıklarından 

dolayı bir zaman sonra “Sohbetiyye” olarak da 

anılmaya başlanmıştır.128 

Hakkında pek bir malumata sahip olmadığımız bu 

tarikat, süreç içerisinde bölge dışında da yayılmaya 

başlamış, pek çok kişi bu tarikata bağlanarak mürit 

olmuş ve Laleş’e yerleşmiştir. Ehl-i Hadis anlayışıyla 

şekillenmiş tarikatın oluştuğu bölgede, salih olarak 

kabul edilen insanlar toplanmış ve tarikat teşekkül 

etmiştir. Tarikatın bu şekilde geniş çapta yayılmasında 

‘Adî b. Müsâfir’in etkisi olduğu bilinmektedir. 

Kaynaklarda ‘Adî b. Müsâfir’in veli olduğuna inanan 

birçok kimse tarafından ziyaret edildiği, ilminden ve 

feyzinden pek çoğunun faydalandığı şeklinde bilgiler 

yer almaktadır.129 Nitekim Adeviyye tarikatı süreç 

içerisinde yok olmuşken ‘Adî b. Müsâfir algısı tarikat 

                                                 
127 Ebü’l-Abbas Şemseddin Ahmed b. Muhammed İbn Hallikân (ö. 

681/1282), Vefeyatü’l-A’yan ve Enbau Ebnai’z-Zaman, İhsan 

Abbas (Thk), Beyrut 1978, c.3, s. 254; Ebû Abdullah Şemseddin 

Muhammed b. Ahmed b. Osmam ez-Zehebî (ö. 748/1348), Siyeru 

A’lami’n Nübela, Şuayb el-Arnâud (thk), Beyrut 1996, c.20, s. 

344.  
128 Ebü’l-Abbas Takıyyüddin Ahmed b. Ali b. Abdülkâdir el-

Makrizî, el-Mevaiz ve’l-İ’tibar bi-(fî) zikri’l-Hıtat ve’l-Asar, 

Muhammed Ali Beydûn (Thk.), III, Beyrut 1998, s. 370. 
129 Muhammed b. Yahya et-Tadifi (ö. 963/1556), Cevherden 

Gerdanlıklar, Naim Erdoğan (Çev), Sinan Yayınevi, İstanbul 

1972s. 315; İbn Hallikân, Vefeyatü’l-A’yan ve Enbau Ebnai’z-

Zaman, s. 254; Zehebî, Siyeru A’lami’n Nübela, s. 342. 



54 

 

mensuplarında derin izler bırakmıştır. Bu topluluk 

İslam’dan koparken aşırı derecede bağlı oldukları ‘Adî 

b. Müsâfir’i de yeni inançlarına taşımışlar ve merkeze 

yerleştirmişlerdir. Bu durumun iz takibini yapabilmek 

adına ilk baştan, yani ‘Adî b. Müsâfir’in hayatından 

yola çıkmak gerekmektedir. Ancak bu şekilde 

değişimin süreç içerisinde nasıl olduğu açık bir şekilde 

ortaya konulması mümkün görünmektedir. 

2.1. ‘Adî b. Müsâfir 

Yezidilere ait dini metinlerde ve Yezidi kültüründe 

yer alan mutasavvıfları ele alırken ilk bahsedilmesi 

gereken şahsiyet şüphesiz ‘Adî b. Müsâfir’dir. Onun 

İslam literatüründe saygın ve etki alanı yüksek bir kişi 

olarak bahsedilmesinin yanı sıra Yezidiler’deki 

konumu da oldukça dikkat çekicidir. Yezidi inancında 

bazen Tanrı bazen peygamber olarak söz edilmesi ve 

Yezidiliğin tarihsel süreç içerisinde ‘Adî b. Müsâfir 

etrafında şekillenen bir tarikatın devamı niteliğinde –

farklılaşarak- oluşması Şeyh ‘Adî b. Müsâfir’in 

hayatını ve Yezidi inancındaki yerini ele almayı gerekli 

kılmaktadır. 

Şeyh ‘Adî b. Müsâfir 465/1072 yılında Şam’ın 

Baalbek nahiyesinin güneyinde Beytfâr köyünde 

doğmuş olup soyu Mervan b. Hakem el- Emevî’ye 



55 

 

dayanmaktadır.130 Çocukluğunu burada geçirmiş; ilk 

eğitimini de yine burada almıştır.131 Daha sonra ileri 

düzey bir eğitim almak maksadıyla Bağdat’a geçmiş; 

burada fıkıh, kelam, hadis gibi ilimleri tahsil etmiştir.132 

‘Adî b. Müsâfir’in Bağdat dönemi, başta Abdulkadir 

Geylânî olmak üzere devrin önemli şahsiyetleriyle 

tanışmış olması bakımından da büyük bir öneme 

sahiptir.133 Abdulkadir Geylânî ile arasında gelişen 

muhabbetin etkileri, hem Kadiri tarikatına ait 

menkıbelerde görülmüş hem de Yezidi inancında 

mevcut olan anlatımlarda daha baskın olmak üzere 

kendini hissettirmiştir. 

‘Adî b. Müsâfir, eğitimini Bağdat’ta tamamladıktan 

sonra muhtemelen hicri altıncı asrın başlarında 

                                                 
130 Doğumu için bkz. Şerefuddin b. Berekât el-Mübarek b. Ahmet 

Erbilî (ö. 637/1239), Târih-i Erbil, Bağdat 1980, s. 116; Soyu için 

bkz. Demlûcî, el-Yezîdiyye, s. 74. 
131 İmadüddin el-Melikü’l-Müeyyed İsmail b. Ali Ebü’l Fida, el-

Muhtasar fî Ahbâri’l Beşer, Mahmud Deyyub (Thk), Beyrut 

1997. s. 114. 
132 Demlûcî, el-Yezîdiyye, Musul 1949, s. 74; Bozan, Şeyh ‘Adî bin 

Müsafir, s. 42 
133Bunların başında Gazzâlî’inin ağabeyi olan ve etkili hitabetiyle 

tanınan Ahmed el- Gazzâlî, Abdulkâdir Geylânî, Ahmet er-Rüfâî, 

Eb’un Necîb Abdulkadir es-Sühreverdi, Hammad ed-Dabbâs, 

Ebu’l–Vefâ, Ebu’ş-Şükr el Bûzîcî, Abdulkadir Şehrizzurî, Ebu 

Muhammed eş-Şünbükî, Maruf el-Kerhî, Haya b. Kays el Harranî 

gelmektedir. Bkz. Tadifi, Cevherden Gerdanlıklar, s. 315; Lescot, 

Yezidiler, s. 20. Ayrıca Ahmed el-Gazzâlî için bkz. Schimmel, 

İslamın Mistik Boyutları, s. 312-313; Bozan, Şeyh ‘Adî bin 

Müsafir, s. 43 



56 

 

Hakkari’de inzivaya çekilmiştir.134 Şeyhin inziva için 

Hakkari’yi neden tercih ettiğine dair farklı görüşler 

bulunmaktadır. Tercih sebebi ne olursa olsun bölgede 

ikamet eden ve onunla aynı aileye mensup olan birçok 

kişinin bulunması, onun kolay bir şekilde 

benimsenmesinin sebeplerinden biri olarak 

görülebilmektedir.135 Çünkü bu bölgede hicri 5. 

yüzyıldan itibaren Emevi taraftarlarının olduğundan 

bahsedilmektedir. Bu kişilerin, Yezid’in imametine 

inanıp, insanlardan uzak ve zahidane bir hayat süren 

kişiler olduğu nakledilmektedir.136 Bu tavırlarından 

dolayı Sem’ani onları Yezidi diye adlandırmaktadır.137 

Eğer bu bilgileri doğru kabul edecek olursak 

Yezidilerin Şeyh Adi b. Müsâfir’den önce Yezid b. 

                                                 
134 Erbilî, Târih-i Erbil, s. 114; Lescot, Yezidiler, s. 19. ‘Adî b. 

Müsâfir’in Bağdat’tan ayrıldıktan sonra uzun yıllar seyahat 

ettiğine dair rivayetler bulunsa da bunlarla ilgili detaylı bilgiye 

rastlanılmamaktadır. Bkz. Tadifi, Cevherden Gerdanlıklar, s. 

315.  
135 Bazı kaynaklarda, ‘Adi b. Müsâfir’in burayı tercih sebebi olarak 

aynı soydan olan kişilerin burada bulunması gösterilirken bazı 

kaynaklarda bunun tesadüfi olduğu belirtilmiştir. Ayrıca Hakkâri 

dağlarının dervişlerin züht hayatı için müsait bir mekân olması 

da bu sebepler arasında zikredilmektedir. Bkz. Sırasıyla Abbâs 

Azzavi, Târîhu’l-Yezidiyye ve Aslu Akîdetihim, Matbaatu 

Bağdat, Bağdat 1935, s.31; Azad Said Sımo, el-Yezidiyye min 

Hilâli Nusûsihâ el-Mukaddese, Beyrut 2001, s. 48; Bozan, Şeyh 

‘Adî b. Müsâfir, s. 46. 
136 Lescot, Yezidiler, s. 19. 
137 Sem’ani, el-Ensâb, s. 693.  



57 

 

Muaviye’ye taraftar bir yapılanma olduğunu 

söyleyebilmek mümkündür. 

‘Adî b. Müsâfir, buradaki zahidane hayatının 

ardından Laleş bölgesine gelerek büyük bir zaviye inşa 

etmiştir. Laleş, Hakkâri taraflarında Kürt aşiretlerinin 

yoğun olarak yaşadığı bir bölge olup sapa bir yerde 

bulunmaktadır.138 Adî b. Müsâfir’in, münzevi bir hayat 

yaşamak için gittiği bu bölgeye ondan istifade etmek 

isteyen birçok dindar insan zamanla gelmeye 

başlamıştır.139 

Ehl-i Sünnet (özelde ashâbu’l-hadis) çizgisindeki 

‘Adî b. Müsâfir, zaviye kurduğu Laleş’te oldukça 

meşhur olmuş ve gerek bölge halkı gerekse çevreden 

birçok kişi onun müridi olmuştur. Hayatının geri kalan 

kısmını ağırlıklı olarak Laleş’te geçiren Şeyh ‘Adî b. 

Müsâfir 555/1160 yılında vefat etmiştir.140 

‘Adî b. Müsâfir’in Hakkâri dağlarındaki insanlar 

nazarında oldukça fazla kıymetinin olması, yüksek 

ihtimalle onun hayat tarzından kaynaklanmaktadır. Bu 

noktada belirtilmesi gereken diğer bir husus ise ‘Adî b. 

Müsâfir’in alim ve fakihliğinin yanı sıra aynı zamanda 

büyük bir mutasavvıf olmasıdır.141 Bu bağlamda ‘Adî 

                                                 
138 Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 44; Bozan, Şeyh ‘Adî b. Müsâfir, s. 

107-108. 
139 Tadifi, Cevherden Gerdanlıklar, s. 315. 
140 Bozan, Şeyh ‘Adi b. Müsafir, s. 52. 
141 Nureddin Ebi’l-Hasan Ali b. Yusuf b. Cerîr eş-Şattanûfî (ö. 

713/1314), Behcetü’l Esrar ve Ma’denü’l-Envar, Mısır 1304, s. 150; 

Ebü’l Mehasin Cemaleddin Yusuf b. Tağrîberdî el-Atabeki (ö. 



58 

 

b. Müsâfir’in tarihi kişiliği yanında tasavvufi kimliği 

de bir hayli önemlidir.  

‘Adî b. Müsâfir’in hayatı tetkik edildiğinde, Ehl-i 

Sünnet’e bağlı bir alim portresi karşımıza çıkmaktadır. 

Kendisine nispet edilen İ’tikâdu Ehl-i’s-Sünne ve’l- 

Cemâ’a adlı esere bakıldığında, onun Ehl-i Sünnet 

içerisinde Ashabu’l-Hadis çizgisine yakın durduğu 

görülmektedir.142 Yalnızca Emevi ailesine karşı yakın 

bir tutum sergilemesi ve bu eserinde özellikle Muaviye 

ve Yezid’in faziletlerinden ayrı bir başlık altında 

bahsetmiş olması dikkat çekicidir. Ayrıca aynı eserde 

Yezid’i savunup Hz. Hüseyin’in katlinden teberri ettiği 

de görülmektedir.143 Diğer taraftan tarihi kaynaklarda 

bahsedildiği üzere ‘Adî b. Müsâfir’in, Ehl-i Sünnet’ten 

Hanbeli çizgisine bağlı olduğunu ve ona atfedilen 

risalelerin içerik olarak bu çizgiye riayet edilerek 

yazıldığını belirtmek gerekmektedir.144 

Tasavvufi kaynaklara bakıldığında ise ‘Adî b. 

Müsâfir’in hayatının kerametlerle çevrili olduğu 

                                                                                  
874/1469), en-Nücumü’z-zahire fî müluki Mısr ve’l-Kahire, 

Beyrut 1996, c.05, s. 343. Ayrıca Krş. Bozan, Şeyh ‘Adî b. 

Müsâfir, s. 59. 
142Hayreddin Zirikli, el-A’lâm, Dâru’l İlim, Beyrut 1996. 
143Bozan, Şeyh ‘Adî b. Müsâfir, s. 188-189. 
144 Bozan, Şeyh ‘Adî b. Müsâfir, s. 58, 179-194. Tarihi kaynaklarda 

kendisine atfedilen eserler Kitâbuhu fî Zikri Âdâbu’n-Nefs, 

Vesâyâ Şeyh ‘Adî b. Müsâfir ile’l-Halife, Vesâyâ li Murîdihi Kâ’id 

ve lî Sâiri’l-Mürîdin ve İ’tikâd ve Ehli’s Sünne ve’l-Cemâ’a’dır. 

Eserler için bkz. Rudolf Frank, Scheich ‘Adî, der grosse Heilige 

der Jezîdîs, Berlin 1911, s. 11-26. 



59 

 

görülmektedir. Söz konusu efsanevi anlatımların 

başlangıcını onun dönemine kadar götürmek 

mümkündür. Bu durumda Şeyh Adî hakkında ileri 

sürülen aşırı fikirler onun sağlığındayken mevcut 

görülmektedir. Geriye bakıldığında aslında bu vaziyet 

o dönemin atmosferinde çok da tuhaf bir durumu 

yansıtmamaktadır. Günümüzde olduğu gibi o 

dönemde de şeyh mürit ilişkilerinde müritlerin aşırıya 

hatta bazen çok aşırıya kaçtıkları bir vakıadır. Nitekim 

‘Adî b. Müsâfir ile ilgili efsanevi anlatımlara İslami 

kaynaklarda da rastlanılması bunun en belirgin 

göstergelerinden birisidir. Bu rivayetlerin birinde ‘Adî 

b. Müsâfir’in bir küheylana bindiği ve ölene kadar 

onun üzerinden inmediğinden bahsedilmektedir. 

Devamında ise ‘Adî b. Müsâfir’in gündüzleri oruçla 

geceleri ise zikirle geçirdiği belirtilmektedir.145 Bu ifrat 

öyle bir seviyeye varır ki ‘Adî b. Müsâfir halkın 

karşısına geçerek bir şeyler yemek zorunda 

kalmıştır.146 Bu da bizlere ‘Adî b. Müsâfir’in bu tür 

abartılardan, sevgiden dahi olsa, rahatsız olduğunu 

göstermektedir. Bunlara ne kadar engel olmaya 

çalışmış olsa da aşırılığın boyutunu azaltmış ancak 

tamamen durduramamıştır.  

Adi b. Müsâfir’in vefatından sonra hayranlığın daha 

da arttığını görmekteyiz. Tarikat üyelerinin zamanla 

                                                 
145 Erbilî, Târih-i Erbil, s. 115. 
146 Zehebî, Siyeru A’lami’n-Nübela, s. 343. 



60 

 

çoğalmasıyla onun hakkında bazı olağanüstü fikirler 

ve haller de gelişmiştir.147 O halde Ehl-i Sünnet 

çizgisinde bir mutasavvıf olan ‘Adî b. Müsâfir’in 

menkıbevi kişiliğinin vefatından sonra daha fazla ön 

plana çıkmaya başladığını söylemek mümkündür. 

Onun bu yönüyle ilgili İslami kaynaklarda pek çok 

veri mevcuttur. Söz konusu menkıbelerde ‘Adî b. 

Müsâfir’in daha doğumundan itibaren seçkin bir kul 

olduğundan bahsedilmektedir. 148 Başka menkıbelerde 

ise onun tayy-ı mekân149 olduğu, bir bölgeden diğer bir 

bölgeye uçtuğu yahut uçurduğu hatta arabayla 

gökyüzünde seyahat ettiği, gerektiğinde ise görünmez 

olduğu ifade edilmektedir.150 Ayrıca ‘Adî b. Müsâfir’in 

Hakkâri dağlarında yaşadığı uzlet hayatından 

mütevellit zikredilen tabiatla ilgili pek çok menkıbeden 

bahsedilmektedir. Onun vahşi hayvanlarla konuştuğu 

nakledilmekte ve onları emri altına aldığı 

anlaşılmaktadır.151 Hayvanlar dışında rüzgara ve 

ağaçlara da bir nevi hükmettiği anlaşılan ‘Adî b. 

Müsâfir’in ağaçları secdeye davet ettiği ve onlarında 

buna icabet ettiği aktarılmaktadır.152 Zamanla bu 

                                                 
147 Bozan, Şeyh ‘Adî B. Müsafir, s. 74.  
148 Tâdifî, Cevherden Gerdanlıklar, s. 312-13. 
149 Tayy-ı mekân: Mekân değiştirme. 
150 Tâdifî, Cevherden Gerdanlıklar, s. 305-07, 309; Seyyid Ali 

Nurbahş, Behcetü’l-Esrâr, Ankara 1962, s. 14-15. 
151 Tâdifi, Cevherden Gerdanlıklar, s. 302-03. 
152 Tâdifî, Cevherden Gerdanlıklar, s. 314-15; Yusuf b. İsmail en-

Nebhânî (ö. 1350/1932), Camiu Kerameti’l-Evliya, İbrahim Atve 



61 

 

rivayetler daha da ileriye götürülmüş ve ‘Adî b. 

Müsâfir’in ölüleri dirilttiği dahi söylenmiştir.153 

Görülmektedir ki, tasavvuf literatürüne ait 

kaynaklarda ‘Adî b. Müsâfir hakkında anlatılan pek 

çok menkıbe bulunmaktadır. Bu menkıbelere nazar 

edildiğinde, İslam öncesi inanışlar, Kitab-ı Mukaddes, 

Kur’an-ı Kerim ve Hadislerde zikredilen mucizeler ile 

benzerlikler arz ettiği görülmektedir. İslam öncesi 

inanışlarda bulunan havada uçma, Kitab-ı 

Mukaddes’te bulunan hayvanları itaate alma ve İslami 

kaynaklarda geçen ölüyü diriltme gibi mucizeler bu 

konuda benzerlik arz eden örnekler olarak 

zikredilebilir.154 Bu durumda Ehl-i Sünnet çizgisindeki 

pek çok mutasavvıf hakkında oluşturulan 

menkıbelerin zamanla ‘Adî b. Müsâfir hakkında da 

oluşturulduğu görülür. Özellikle vefatından sonra 

tarikat mensupları ve bazı tasavvuf ehli tarafından 

meydana getirilen menkıbelerde, ‘Adî b. Müsâfir’in 

keramet sahibi ve olağanüstü bir varlık olarak 

gösterildiğini söylemek mümkündür. 

                                                                                  
(Thk), Kahire 1926, c.02, s. 299; Ebu Abdurrahman Abdülvehhab 

b. Ahmed b. Ali eş-Şa’rânî el-Mısrî, Tabakâtu’l-Kübrâ, 

Abdulkadir Akçiçek (Çev.), İstanbul 1969, s. 616-17. 
153 Tâdifî, Cevheden Gerdanlıklar, s. 303-04; Nebhânî, Camiu 

Kerameti’l-Evliya, s. 297. Rivayetlerin daha fazlası için bkz. 

Bozan, Şeyh ‘Adî B. Müsâfir, s. 76-89. 
154 Krş. Bozan, Şeyh ‘Adî b. Müsâfir, s. 89. Ayrıca geniş bilgi için 

bkz. Ahmet Yaşar Ocak, Menâkıbnâmeler, Ankara 1997, s. 31. 



62 

 

2.2. ‘Adî b. Müsâfir Sonrası Adeviyye 

‘Adî b. Müsâfir, H. 555/1160 tarihinde ardında bir 

çocuk bırakmadan vefat etmiştir. Müritleri onun 

arzusuna sadık kalarak yeğeni olan Ebu’l-Berekât Sahr 

b. Sahr b. Müsâfir’i lider olarak seçmişlerdir.155 

Hakkında erdemli ve takva sahibi birisi olarak 

bahsedilen Ebu’l-Berekât döneminde müritlerin sayısı 

artmaya devam etmiştir. Doğum tarihi net belli 

olmayan Ebu’l-Berekât ileri bir yaşta Laleş’te vefat 

etmiş ve ‘Adî b. Müsâfir’in yanına defnedilmiştir.156 

Ebu’l-Berekât Sahr’ın ardından oğlu ‘Adî b. Ebi’l-

Berekât onun yerine geçmiştir. Hakkari’de 

doğmasından dolayı el-Kürdî olarak da bilinen Adî b. 

Ebi’l-Berekât’ın tarikatı aynı çizgide devam ettirdiği, 

seleflerinin öğretilerine sadık kaldığı 

anlaşılmaktadır.157 Vefatı hakkında çeşitli rivayetler 

bulunan ‘Adî b. Ebi’l-Berekât’ın ardından yerine oğlu 

Hasan b. Adî geçmiştir.158 

                                                 
155 A’yandan Nuri, Abede-i İblis, s. 58; ‘Azzâvî, s. 41; Guest, 

Yezidilerin Tarihi, s. 47. Zühd ve takvasından dolayı Ebu’l-

Berekat ismi verilmiştir. Bkz. A’yandan Nuri, Abede-i İblis, s. 58. 
156 A’yandan Nuri, Abede-i İblis, s. 58; Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 

47. Kabri halen önemli ziyaret mekânlarındandır. Bkz. Demlûcî, 

el-Yezîdiyye, s. 139. 
157 Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 46; Lescot, Yezidiler, s. 30 
158 Lescot, Yezidiler, s. 30; Krş. Bozan, Şeyh ‘Adî b. Müsâfîr, s. 

65.‘Adî b. Ebi’l-Berekat’ın 614/1216 yılında ölmüş olabileceği 

nakledilirken Süryani kaynaklarda Moğollar tarafından 

öldürüldüğü geçmektedir. A’yandan Nuri Paşa ise onun Hacca 



63 

 

Hasan b. ‘Adî, Adeviyye tarikatının Adeviyyeden 

Yezidiliğe dönüşmesi noktasında dikkatleri üzerine 

çeken bir şahsiyettir. Kırılmanın bu dönemde başladığı 

tespit edilmiş olmakla birlikte onun bu konuda bir 

etkisinin söz konusu olup olmadığı tartışmalıdır.159 

591/1194-95 yılında doğan Hasan b. ‘Adî’nin, çok zeki 

bir kişi olduğundan bahsedilmektedir.160 Ayrıca onun 

döneminde Adeviyye tarikatının bir hareketlilik 

kazandığı da vakıadır. Bu durum sonucunda tarikat 

içe kapanıklıktan ve durgunluktan dinamizme 

geçmiştir.161  Bunun yanı sıra Hasan b. Adî’nin 

Adeviyye’yi Yezidiliğe fikirsel anlamda dönüştürecek 

fikirlere sahip olup olmadığı konusu tartışmalıdır. Zira 

bu konuda kaynaklarda ihtilaflar mevcuttur. Fakat 

durum her olursa olsun kaynaklarda müritlerin, onun 

döneminde bazı batıni fikirler edindiği, Yezid b. 

                                                                                  
gidip kaybolduğundan bahsetmiştir. Bkz. A’yandan Nuri, 

Abede-i İblis, s. 58; Demlûcî, el-Yezîdiyye, s. 140; Lescot, 

Yezidiler, s. 30. 
159 Hasan b. ‘Adî’nin vahdet-i vücud, rec’at, hulul gibi fikirlere 

sahip olduğu ileri sürülmüş olsa da kaynaklarda bu konuda 

ihtilaf bulunmaktadır. Bkz. İbn Hallikân, III, s. 254; Abbas 

‘Azzâvî, Târihu’l-Yezidiyye ve Aslu Akidetihim, Bağdat 1935, s. 

81-83 
160 Erbilî, Târih-i Erbil, s. 116-117; Kütübî, Fevatü’l-Vefeyat, s. 334; 

Ebü’l-Hasan Nureddin Ali b. Ahmed b. Ömer b. Halef es-Sehâvî 

(ö. 902/1497), Tuhfetü‘l-Ahbab ve Bugyetü’t-Tullab: el-Hıtat 

ve’l-Mezarat, ve’t Teracim ve’l-Bekai’l-Mübarekat, Kahire 1986, 

s. 168-69. 
161 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adî Kusursuzdur, s. 25; 

Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 49. 



64 

 

Muaviye ve ‘Adî b. Müsâfir hakkında sapkınlık olarak 

nitelendirilebilecek bazı fikirleri benimsediklerinden 

bahsedilmektedir.162 

Hasan b. ‘Adî hakkında Adeviyye tarikatı açısından 

en önemli hadise ise, onun Türk Atabeylerinin Musul 

valisi Bedreddin Lu’Lu’ tarafından tutuklatılarak 

hapse atılmış ve 644/1246 yılında Musul kalesinde 

idam ettirilmiş olmasıdır.163 Hasan b. ‘Adî’nin neden 

idam edildiği konusunda farklı görüşler 

bulunmaktadır.164 Bu olayın sebebi konusundaki ihtilaf 

bir yana165; Adeviyye tarikatının bunun neticesinde 

büyük bir sarsıntı geçirdiği hakikattir. Nitekim bu 

olayla birlikte Hasan b. ‘Adî’ idam etmekle 

                                                 
162 İbn Hallikân, Vefeyatü’l-A’yan ve Enbau Ebnai’z-Zaman, s. 254; 

İbn Teymiyye, el-Vasiyyetü’l Kübrâ, I, s. 287-91; 

Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adî Kusursuzdur, s. 25. 
163 Kütübî, Fevatü’l-Vefeyat, s. 335; Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 51; 

Krş Bozan, Şeyh ‘Adî B. Müsafîr, s. 67; başka bir kaynağa göre 

yanında idam edilen iki yüz taraftarı da mevcuttur. Bkz. 

Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adî Kusursuzdur, s. 25. 
164 Bazıları, Musul valisinin o dönem iktidarına potansiyel bir tehdit 

olarak görmesinden kaynaklandığını öne sürmektedir. Diğer bir 

rivayet ise Adeviyye üzerinde olan ağır vergilerden dolayı tarikat 

mensuplarının isyanından kaynaklı olduğu yönündedir. Başka 

bir görüşe göre de tarikatın sahip olduğu fikirler bu sonucu 

meydana getirmiştir. Bkz. Ahmet Teymur Paşa, el-Yezîdiyye ve 

Menşeu Nihletihim, Kahire 1352, s. 20; Kütübî, s. 335; Sâmî Said 

el-Ahmed, el-Yezidiyye Ahvâluhum ve Mu’tekedâtuhum, 

Bağdat 1971, c.1, s. 79; Züher Kazım ‘Abbûd, el-Îzîdiyye Hakaik 

ve Hafayâ ve Esâtîr, Germany 2001, s. 74;  
165 Bu konudaki farklı rivayet ve görüşler için bkz. Bozan, Şeyh 

‘Adî b. Müsâfir, s. 67. 



65 

 

kalınmamış, tarikat için çok önemli olan ‘Adî b. 

Müsâfir’in mekânı da tahrip edilmiştir.166 Fakat 

hadiseler bununla da bitmemiş ve daha sonraki 

yıllarda da devam etmiştir. Laleş’te yaşayan pek çok 

Adevî ya öldürülmüş ya da esir edilmiştir. Birçoğu ise 

canlarını kurtarmak için bölgeyi terk etmek zorunda 

kalmıştır.167 

Tarikat üzerindeki etkisi derinden ve kuvvetli olan 

bu durumdan ötürü bölgeyi terk edenlerden birisi de 

Hasan b. ‘Adî’nin oğlu Şerefuddin Muhammed’dir.  

Onun bölgeden ayrıldıktan sonra Selçuklu Sultanı 

İzzettin Keykavus’un hizmetine girdiği ve onun 

safında 655/1257 yılında katıldığı Moğol savaşında 

öldürüldüğü nakledilmektedir.168 

Şerefuddin Muhammed’in ardından ise, onun oğlu 

olan Zeynuddin Ebu’l Mehasin Yusuf b. Şerefuddin 

Muhammed b. Hasan b. Adî tarikatın başına 

geçmiştir.169 O da yerine oğlu İzzettin’i bırakarak 

Kahire’ye gitmiş ve orada 697/1297 yılında otuz üç 

                                                 
166 Menzel, “Adî b. Müsâfir”, İA, II, s. 138. Şeyh ‘Adî’nin 

mezarında çıkarılıp kemiklerinin yakıldığından 

bahsedilmektedir. Demlûcî ise ‘Adî b. Müsâfir’in kabrinin 

tahrifini kabul etmemektedir. Bkz. Demlûcî, el-Yezîdiyye, s. 144; 

Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adî Kusursuzdur, s. 25. 
167 Demlûcî, el-Yezîdiyye, s. 145. 
168 Demlûcî, el-Yezîdiyye, s. 144; Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 53. 
169 Başka bir yerde tarikatın liderinin Şerefuddin’den sonra amcası 

Şemseddin olduğu geçmektedir. Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı 

ve Şeyh Adî Kusursuzdur, s. 25. 



66 

 

yaşında vefat etmiştir.170 Onun oğlu olan İzzettin 

hakkında diğer liderlerden farklı bazı rivayetler 

nakledilmektedir. Ona hükümdarların ve Şam halkının 

büyük hürmet gösterdiği; ancak onun bazı ahlak dışı 

yollara sapması nedeniyle cemaati tarafından 

kınandığı söylenmektedir.171 

Şam ve Mısır’da bulunan Adeviyye tarikatının 

halifeleri, Hasan b. ‘Adî’den sonra Mısır’da etkin 

olabilecek ve bir dergâh kurabilecek güce sahip olmuş 

olsalar da ancak XVI. yüzyıla kadar dayanabildikleri 

ve süreç içerisinde yok oldukları görülmektedir.172 

Tarikat yok olurken müritlerin ne durumda olduğu ise 

ayrı bir problem konusunu teşkil etmektedir. Bu 

kişiler, tüm bu sarsıntıların ardından dönüşüm 

yaşamış ve Yezidiliğin ilk nüvelerini meydana 

getirmişleridir. 

2.3. Adeviyyeden Yezidiliğe Dönüşüm 

Adeviyye tarikatının tam olarak ne zaman tasavvufi 

bir yapıdan Yezidiliğe dönüştüğü hala tam anlamıyla 

                                                 
170 Ahmet Teymur Paşa, el-Yezîdiyye ve Menşeu Nihletihim, s. 29. 
171 Sehâvî, Tuhfetü‘l-Ahbab ve Bugyetü’t-Tullab: el-Hıtat ve’l-

Mezarat, ve’t Teracim ve’l-Bekai’l-Mübarekat, s. 169; Krş. 

Bozan, “Yezidilik”, s. 460. Başka kaynaklarda ise onun Beytfar’a 

gittiği ve orada Kürd müritler sayesinde refah içerisinde 

yaşadığından bahsedilmektedir. Bkz. Makrizî, el-Mevaiz ve’l-

İ’tibar bi-(fî) zikri’l-Hıtat ve’l-Asar, s. 311. 
172 Ahmet Teymur Paşa, el-Yezîdiyye ve Menşeu Nihletihim, s. 39-

40. 



67 

 

netlik kazanmamasına rağmen XII. yy’da Hakkâri 

bölgesinde Yezidiyye olarak anılan ve Yezid b. 

Muaviye’yi savunanlardan bahsedilmektedir.173 Dikkat 

edilmesi gereken husus ise bu dönemdeki Yezidiliğin 

camiye giden, Kur’an ayetlerine önem veren kendisine 

has kapalı bir yapı olup sonradan oluşmuş şekliyle bir 

Yezidiliğe benzememesidir. Bu durumda XII. yy. ve 

sonrasında bir süre tarikat mensuplarına hakaret 

amaçlı Yezidi denmesi muhtemel görülmektedir. Fakat 

bunun günümüzdeki anlamda bir Yezidiliği 

yansıttığını söylemek güçtür. 

Yezidiliğin günümüzdeki haliyle farklılaşma 

sürecinde, Hakkâri ve civarında kalan tarikat 

mensuplarının etkisi oldukça fazladır. Adeviyye 

tarikatının önemli nüfuz sağladığı Şam ve Mısır’da 

varlığını süreç içerisinde kaybetmesine karşın, Hakkâri 

ve çevresinde tarikatın önemli bir kitlesi varlığını 

devam ettirmiştir. ‘Adî b. Müsâfir’in soyunun bir 

kısmının da burada devam ettiği görülmektedir. İşte 

burada kalanlar sahip oldukları eski din ve kültür 

birikimleriyle ve sarsıntının etkisiyle aşırı fikirlere 

sahip yeni yapılanmanın ilk nüvelerini meydana 

getirmişlerdir. ‘Adî b. Müsâfir etrafında şekillenen bu 

aşırı fikirler zamanla içine Yezid b. Muaviye’yi de 

almış ve yerini batıl inançlara bırakmıştır. Devamında 

ise bu topluluğun, özellikle Hasan b. ‘Adî’nin 

                                                 
173Sem’ani, el-Ensâb, s. 693.  



68 

 

öldürülmesinin ardından, itikadi bir boyut kazanarak 

Yezidiliğe dönüştüğü tahmin edilmektedir.174 Bu 

kişiler bulundukları bölgedeki insanların, özellikle 

Müslümanların olumsuz ve dışlayıcı bakışlarına karşı 

belki de sosyal bir tepki olarak İslam’dan uzaklaşarak 

ve sahip oldukları İslami figürlerin birer alternatifini 

bularak cevap vermişlerdir. 

Tasavvufi bir yapıdan farklılaşarak kopan 

Yezidiler’in meydana gelen dönüşümlerinde başlangıç 

noktasını, Adeviyyenin kurucusu, müritlerin ilk Şeyhi 

ile alakalı ifrata kadar varan inançları oluşturmaktadır. 

Bundan ötürü ‘Adî b. Müsâfir’in Yezidi zihnindeki 

algısının nasıl olduğunu ortaya koymak Adeviyye 

tarikatının ana bünyeden nasıl koptuğunu ortaya 

koyabilmek adına büyük bir öneme haizdir. 

‘Adî b. Müsâfir’in, Yezidiliğe etkisini algılayabilmek 

adına, düşünce dünyasına nazar edildiğinde, bu 

konuda Yezidiliğin sonraki haline yakın herhangi bir 

malumata rastlanılmamaktadır.175 Yalnızca Emevi 

ailesine karşı yakın bir tutum sergilemiş olması ve 

özellikle Yezid’i savunup Hz. Hüseyin’in katlinden 

beri etmesi ‘Adî b. Müsâfir ile Yezidiler arasındaki 

bağlantının kökenini algılayabilme noktasında önemli 

                                                 
174 İbn Hallikân, Vefeyatü’l-A’yan ve Enbau Ebnai’z-Zaman, s. 254; 

Azzâvî, Târihu’l-Yezidiyye ve Aslu Akidetihim s. 46; Bozan, 

“Yezidilik”, s. 462. 
175 Krş. Lescot, Yezidiler, s. 25. 



69 

 

bir bilgidir.176 Bu durum göstermektedir ki Şeyh ‘Adî 

ile Hulvan dağı civarında Yezid’in lanetlenmesine 

karşı çıkan, savunan ve bundan ötürü Yezidi olarak 

anılan topluluk arasında bu noktada bir ilişki 

bulunmaktadır. Bu ilişki belirttiğimiz üzere dini 

olmaktan çok siyasi görüş anlamındadır. Ayrıca bu 

topluluğun şu anki Yezidiler’den inanç bağlamında 

taban taban zıt diyebileceğimiz şekilde tutum 

sergilemeleri de dikkat çekicidir. Bu kişilerin Cuma 

namazına devam ettikleri ve Kur’an-ı Kerim’i kutsal 

gördükleri nakledilmektedir.177 Bu durumda o 

dönemdeki Yezidiler -Yezid’i savunanlar- ile Şeyh ‘Adî 

b. Müsâfir arasında bir iletişimin olması muhtemel 

görünmektedir. 

‘Adî b. Müsâfir, Yezidiler’e ait dini metinlerde ve 

Yezidi kültüründe yer alan mutasavvıflar arasında 

varlığı en belirgin şekilde hissedilen şahsiyettir. Onun 

İslam literatüründe saygın ve etki alanı yüksek bir kişi 

olarak bahsedilmesinin yanı sıra Yezidiler’deki 

konumu da oldukça dikkat çekicidir. Yezidilerce 

seçkin bir şahsiyet olarak kabul edilen Mutasavvıf ‘Adî 

b. Müsâfir-onlara göre Yezidi olan Şeyh Adî- Yezidi 

inancının temelinde güçlü bir motif olarak 

bulunmaktadır. Fakat bu yer ediş düşünsel anlamda 

olmayıp daha çok şekil itibariyle görülmektedir. Bu 

                                                 
176 Bozan, Şeyh ‘Adî b. Müsâfir, s. 188-189. 
177 Bkz. Sem’anî, el-Ensâb, s. 693. 



70 

 

durum Yezidi klasik metinlerinde, süreç içerisindeki 

değişimleriyle birlikte bariz bir şekilde görülmektedir. 

İslami kaynaklarda geçen ve tasavvuf çevreleri 

tarafından anlatılagelen ‘Adî b. Müsâfir hakkındaki 

menkıbeler, onun hakkında olağanüstü halleri 

zikrederken; ‘Adî b. Müsâfir’i çok seven ve ona karşı 

aşırı ta’zimde bulunan müritlerinin, her halde ‘Adî b. 

Müsâfir’e doğaüstü güç ve yetkiler vermeleri 

doğaldır.178 Nitekim Yezidilerin bu noktada daha 

ileriye gittiklerini görmekteyiz. İslamsız bir Şeyh ‘Adî 

yaratmaya çalışan Yezidilerin gözünde ‘Adî b. 

Müsafîr, daha başka rollere sahiptir.179 Yezidilerdeki 

‘Adî b. Müsâfir tasavvuru kırk yaşlarında Laleş 

bölgesine gelerek Yezidi dinine giren bir kişi 

şeklindedir. Zamanla kerametlerinin ortaya çıkmasıyla 

Yezidileri kendine bağlamış ve bu kişiler Şeyh Adî’ye 

mürit olmuşlardır.180 ‘Adî b. Müsâfir algısı süreç 

içerisinde farklılaşarak inanılması güç boyutlara 

ulaşmıştır. Daha sağlığındayken bazı olağanüstü haller 

addedilirken vefatından sonra ona bir kurtarıcı, 

                                                 
178‘Adî b. Müsâfir’in müridlerinin kendisine aşırı ta’zimde 

bulunuduğuna dair İslami kaynaklarda bilgiler mevcuttur. Bkz. 

İbn Hallikân, Vefeyatü’l-A’yan ve Enbau Ebnai’z-Zaman, s. 254; 

İbn Teymiyye, el-Vasiyyetü’l Kübrâ, (Mecmuatü’r-Resâili’l-

Kübrâ, c.1, s. 262-318 içinde), s. 287-91; Zehebî, Siyeru A’lami’n-

Nübela, s. 344; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, s. 243. 
179 Kemal Tolan, Nasandina Kevneşopan Êzdîyatîyê, İstanbul 2006, 

s. 15-16. 
180 Tolan, Nasandina Kevneşopan Êzdîyatîyê, s. 15-16. 



71 

 

cennete sorgu sual olmadan girmelerini sağlayacak bir 

kefil olarak nazar edilmiş, qawl ve çiroklarda bu 

şekilde bahsedilmiştir.181 Ayrıca Yezidilerin bu tutumu 

daha ilk başlarda kendisini göstermektedir. O döneme 

ait kaynaklarda Onların ‘Adî b. Müsâfir’i kendilerine 

şefaatçi olarak gördükleri nakledilmiş ve bu tutumları 

tenkit edilmiştir.182 Şeyh ‘Adî’nin hesap günü 

Yezidiler’in sorumluluklarını üstleneceğine dair 

rivayetin bir benzeri İslam literatüründe dahi 

geçmektedir. Söz konusu rivayete göre Şeyh ‘Adî’nin 

yanında bulunan köylü bir topluluk otururken biri 

yanındaki kişiye yüksek sesle öldüğünde münker ve 

nekire ne cevap vereceğini sormuştur. O da Şeyh 

‘Adî’nin yanına gidin diyeceğini söylemiştir. Bunu 

duyan Şeyh ‘Adî gülümseyerek ve “Doğru söylüyor 

arkadaşın” diyerek bu hadiseyi onaylamıştır.183 ‘Adî b. 

Müsâfir’in hayatı incelendiğinde çok da tarzına 

uymayan bu hadise daha çok Şeyh ‘Adî’nin müritleri 

üzerindeki algısı sonucu oluşturulmuş bir menkıbeyi 

andırmaktadır. Yezidilerde de böyle bir inanışın 

olması, bu fikrin söz edilen menkıbeye yahut benzer 

başka menkıbelerden kaynaklanmasını muhtemel 

                                                 
181 Şerefeddin b. Şemseddin b. Şerefhan Bidlîsî (ö. 1012/1603), 

Şerefname, Ziya Avcı (Çev.), s. 21-22; “Qewlê Padşayi” (Tolan, 

Kemal, Nasandina Kevneşopan Êzdîyatîyê, İstanbul 2006, s. 28-

31 içinde), s. 22-28. 
182 Zehebî, Siyeru A’lami’n-Nübela, s. 344. 
183 Tadifi, Cevherden Gerdanlıklar, s. 309. 



72 

 

kılmaktadır. Nitekim yazılı kaynakları olmayan 

Yezidiler, bu tür anlatımların nesilden nesile sözlü 

olarak aktarılmasıyla qawl ve çiroklarını 

oluşturmuşlardır. O halde Yezidilerin Şeyh ‘Adî 

algılarının kökenini bu tarz tasavvufi anlatımların 

oluşturması olası görülmektedir.  

 Yezidiler Şeyhlerine bir kurtarıcı, şefaatçi olarak 

nazar ederken daha sonraları ise ‘Adî b. Müsâfir’e 

beşer üstü nitelikler atfetmeye başlamışlardır. 

Yezidilere ait olan bir qawlde onun peygamber olduğu 

ve hatta tüm peygamberlerin seyyidi olduğu şeklinde 

ifadeler geçmektedir.184 Yine Yezidiler’in “Şehda Dînî” 

olarak isimlendirilen ve İslamiyetteki Kelime-i 

Şehadet’in alternatifi olarak söylenilen bir cümlede 

“Şeyh ‘Adî, Tanrı’nın meleği ve Yezidiler’in 

mürşididir.” ifadesi geçmektedir.185 Burada görüldüğü 

üzere Yezidilerin ‘Adî b. Müsâfir’e addettikleri 

kutsiyette giderek artma söz konusu olmuştur. Zira 

daha sonraları, ‘Adî b. Müsâfir’in meleklerin kendisine 

secde ettiği ölümsüz bir Tanrı olduğu ifade 

edilmiştir.186 Birçok Yezidi ilahisinin sonunda “Biz 

                                                 
184 “Qewlê Zebûnî Meksûr” (Kreyenbroek, Philip G, Xelîl Cındî 

Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, Avesta Yayınları, 

İstanbul 2011, s. 99-106 içinde), s. 170-181.  
185 Ahmet Turan, Yezidi İnanç ve İbadetleri, s. 150. 
186 Sâmi Said el-Ahmed, el-Yezidiyye Ahvâluhum ve 

Mu’tekedâtuhum, s. 78; Demlûci, el-Yezîdiyye, s. 96; Phlip G. 

Kreyenbroek, Yezidism-İts Background, Observeces and 

Textual Tradition, United States of America 1995, s. 202.  



73 

 

kusurluyuz Allah ve Şeyh ‘Adî kusursuzdur” yahut 

“Biz kusurluyuz Şeyh ‘Adî en kusursuzdur” 

cümlelerinin geçmesi Yezidi zihniyetinde Şeyh 

‘Adî’nin mutlak Tanrı veya Tanrı’nın ortağı gibi 

göründüğünün göstergesidir.187 

Yezidiler’in ‘Adî b. Müsâfir hakkındaki 

düşüncelerini sistemli bir şekilde sunmak pek 

mümkün değildir. Bunun sebebi ise onun hakkındaki 

bu aşırı fikirlerin hem sonradan çıkmış olması hem de 

tek elden üretilmemiş olmasındandır. Bundan ötürü 

bazı yerlerde Tanrı olan Şeyh ‘Adî, bazı yerlerde 

Tanrı’nın yardımcısı yahut O’nun aziz bir kuludur. 

Daha yaygın olarak ise onun Allah’ın veziri -Vezir-i 

Azam- olduğuna inanılmaktadır. Bu inanışa göre 

yerde ve gökte tüm işler onun denetimi ve emri 

altındadır. Öyle ki Allah onun izni olmadan hiçbir iş 

yapmamakta ve onun isteklerini yerine getirmektedir. 

Anlaşıldığı kadarıyla her ne kadar Allah iktidar olarak 

görünse de muktedir olan Şeyh ‘Adî’dir. Ayrıca bu 

yönüyle Melek Tavus188 ile özdeşleştirildiği de 

söylenebilir.189 Bu durumda üç karakterin devamlı 

olarak birbiri yerine kullanıldığını söyleyebilmek 

mümkündür. Buradaki çelişki Yezidiler tarafından 

                                                 
187 Bu ifadenin geçtiği ilahiler için bkz. Kreyenbroek/Xelîl Cındî, 

Tanrı ve Şeyh ‘Adî Kusursuzdur. 
188 Bilgi için bkz. “Melek Tavus ve Yezidi İnancındaki Yeri” başlığı. 
189 İsmail Bek Çol, el-Yezidiyyetu Kadîmen ve Hadîsen, Beyrut 

1934, s. 95-6; Krş. Bozan, Şeyh ‘Adî b. Müsâfir, s. 104-05. 



74 

 

tenasüh inancı ile giderilmeye çalışılmıştır. Buna göre 

Yezidi inancına göre şahıslar farklı zaman dilimlerinde 

ve farklı bedenlerde yeryüzüne tekrar tekrar 

gelebilmektedir. Hatta bir kişi aynı anda hem beşerî 

hemde semavi bir varlık hüviyetini 

taşıyabilmektedir.190 

‘Adî b. Müsâfir tasavvurunun itikadi alanda 

Yezidiler üzerinde bu kadar etkili olması beraberinde 

ibadet ile ilgili alanlarda izlerini belirgin bir şekilde 

hissettirmiştir. Bu noktada en önemli dönüşüm Şeyhin 

türbesi üzerinden gerçekleşmiştir. ‘Adî b. Müsâfir’in 

irşadi faaliyet alanı olan bu yer aynı zamanda 

günümüzde Yezidiler için en önemli mekân olarak 

kabul görmektedir. Onlara göre bir bakıma İslam 

dinindeki Mekke’ye karşılık gelmektedir.191 Bahsedilen 

türbe Yezidiler için dini bir merkez konumundadır. 

Bütün bayram ve önemli günler vesilesiyle türbe 

Yezidiler tarafından ziyaret edilmektedir. Daha da 

önemlisi türbe Yezidilerin sözde hac ibadetlerini 

gerçekleştirdikleri mekân olarak 

nitelendirilmektedir.192 Ayrıca bu hac Müslümanların 

                                                 
190 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adî Kusursuzdur, s. 51. 
191 Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 44; Bozan, Şeyh ‘Adî b. Müsâfir, s. 

107-108. 
192 İsmail Bek Çol, el-Yezidiyyetu Kadîmen ve Hadîsen, s. 96. Hac 

ibadetinin arka planında Yezidiler’in ‘Adî b. Müsâfir’in türbesi 

hakkındaki inanç ve fikirlerinden dolayı Müslümanlar tarafından 

dışlanmaları etkili olmuş olabilir. Bu dışlanma belirli bir süre 

sonra Mekke’den bu insanların uzaklaşıp Laleş’te alternatif bir 



75 

 

yapmakta olduğu Hac ile birçok paralel ritüele 

sahiptir. Bu durum aynı gövdeden kopan bir dal misali 

kökünü andıran, izlerini taşıyan Yezidi dininin İslami 

bir yapıdan koptuğunun önemli göstergelerinden bir 

tanesi olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Yezidilerin ‘Adî b. Müsâfir ile bağlantılı olarak 

kutsiyet atfettikleri bir de “berat” denilen toprak 

vardır. Bu toprak Şeyh ‘Adî’nin türbesinde bulunan ve 

zemzem adı verilen su ile yoğurulduktan sonra 

Yezidiler tarafında taşınan bir tılsımdır. Bu, oruç açma, 

evlilik, ölüm esnasında ve gömülme sırasında, 

anlaşmazlığa düşen iki kabilenin barış töreni gibi 

birçok ritüelde kullanılmaktadır. Yezidiler için 

muhabbet ve sevginin garantisi olarak görülen bu 

toprak aynı zamanda tehlike esnasında onunla dua 

                                                                                  
Hac ibadeti ortaya koymalarına sebep olmuştur. Bu durum erken 

dönem klasik kaynaklarında vurgulanırken Yezidiler tarafından 

da kabul edilmektedir. Yalnız birçok konuda olduğu gibi burada 

da bir kurgu söz konusudur. Rivayetlerden birine göre Şeyh ‘Adî 

Laleş’e gelişinin on üçüncü yılında ve müritlerinden oluşan bir 

grupla Mekke’ye gider. Yalnız Emevi oluşlarından dolayı tepki 

görürler. Bunun üzerine Şeyh ‘Adî Laleş’e gelerek burayı kutsal 

merkez ilan eder. Bu kadar önemli ve dikkat çekici bir karar alan 

‘Adî b. Müsâfir hakkında o dönemde ele alınan eserlerde böyle 

bir itham yer almazken Yezidiler bu tarz bir hikâyeden 

bahsetmektedirler. Kıblegah değişimi için bkz. Erbilî, Târih-i 

Erbil, s. 114; Zehebî, Siyeru A’lami’n-Nübela, s. 344. Yezidi 

anlatım için bkz. “Şeyh ‘Adî el-Yezidi, I” (Sâmî Said el-Ahmed, 

el-Yezidiyye Ahvâluhum ve Mu’tekedâtuhum, Bağdat 1971, s. 

105-115 içinde), s. 136-37. 



76 

 

edildiğinde Melek Tawus’un yardımını sağlayan bir 

araç olarak nitelendirilmektedir.193 

Genel olarak bakıldığında diyebiliriz ki, Yezidiler’in 

mevcut kaynaklarında bir İslam mutasavvıfı olan ‘Adî 

b. Müsâfir’in adı pek çok yerde geçmektedir. Onun 

hayatıyla ilgili bilgiler, doğumu, doğum yeri ve baba 

adı klasik kaynaklarla uyum halindeyken onun Şam 

bölgesinden Laleş’e gelerek mevcut olan Yezidi dinine 

giren bir kişi olarak bahsedilmesi tarihi verilerle 

uyuşmamaktadır. Tarihi kaynaklar Adeviyye 

tarikatından bahsederken aynı bölgede mevcut olduğu 

iddia edilen Yezidi dininden bahsetmemesi böyle bir 

dinin mevcudiyeti konusunda şüphe uyandırmaktadır. 

Ayrıca Laleş öncesi hayatıyla ilgili pek bir anlatımın 

bulunmaması Ehl-i Sünnete tabi olan ‘Adî b. 

Müsâfir’in Müslüman kimliğini reddetme yahut 

izlerini silme çabası olarak görülebilmektedir. Nitekim 

Yezidi bazı rivayetlerde ‘Adî b. Müsâfir’in eskiden 

Müslüman iken bir Yezidi olduğunun ifade edilmesi 

bu kişilerin ‘Adî b. Müsâfir’in Müslümanlığını kabul 

ettikleri anlamına gelmektedir.194 

Yezidiler’in İslam’dan sıyırmaya çalışarak 

sahiplendikleri ‘Adî b. Müsâfir ile ilgili menkıbeler pek 

çok mutasavvıf hakkında olduğu gibi aşırılık ve 

                                                 
193 İsmail Bek Çol, el-Yezidiyyetu Kadîmen ve Hadîsen, s. 97; 

Züheyr Kazım ‘Abbûd, Lemehâtün ani’l- Yezidiyye, Musul 1994, 

s. 116; Bozan, Şeyh ‘Adî b. Müsâfir, s. 111-12. 
194 Bozan, Şeyh ‘Adî b. Müsâfir, s. 99. 



77 

 

olağanüstü haller ile çevrilidir. Bu anlatımlar 

Yezidiliğin ilk nüvelerini oluşturan Adeviyye 

tarikatının bir kısmı tarafından oluşturulmuş yahut 

tasavvufi çevrelerce meydana getirilen menkıbeler 

alınarak içselleştirilmiştir. Zira ‘Adî b. Müsâfir’in güçlü 

bir figür olarak karşımıza çıktığı Yezidi anlatımlarının 

bir kısmı Müslüman menkıbelerinin izlerini taşırken 

bir kısmı bire bir nakledilmiştir. Tasavvufi bir tarikat 

olan Adeviyye’nin devamı olan Yezidiler’in 

menkıbelerinde bu tür benzerlik ve aynı anlatımların 

görülmesi tabi olarak şaşırtıcı değildir.195 Bunun yanı 

sıra pek çok menkıbe Yezidi inanışına uygun bir 

şekilde geliştirilmiştir. Nitekim buna işaret eden 

anlatımlarda yine İslami kaynaklarda mevcuttur. XIII. 

yüzyıl dönemin uleması tarafından ‘Adî b. Müsâfir 

hakkında övgüyle bahsedilirken onun tarikatının 

müntesiplerinin üzerindeki menfi değişimden de 

bahsedilmektedir. Söz gelimi İbn Hallikan Şeyh 

‘Adî’nin müritlerinin onunla ilgili inançları noktasında 

ileri gittiklerini hatta onu kendilerine kıblegah 

edindiklerini nakletmektedir.196 Bu durum Yezidiler’in 

kopuşlarının bir anda değil, tabi olarak, süreç 

içerisinde aşamalı olarak meydana geldiğini ve bu 

durumun o dönemdeki ulema tarafından fark 

edildiğini göstermektedir. Burada dikkat edilecek 

                                                 
195 Bozan, Şeyh ‘Adî b. Müsâfir, s. 116. 
196 Zehebî, Siyeru A’lami’n-Nübela, s. 344. 



78 

 

diğer bir husus ise ‘Adî b. Müsâfir’in şahsiyeti 

hakkında ulemaların olumsuz bir fikir beyan etmemiş 

olmalarıdır. Bu nokta da ise tasavvuf ehlini pek çok 

noktada tenkit eden İbn Teymiyye’nin Adi b. Müsâfir 

hakkında ki görüşleri önemlidir. İbn Teymiyye 

eserlerinde ‘Adî b. Müsâfir’den övgü dolu sözlerle 

bahsetmiştir.197 Onun haricinde daha başka eserlerde 

de onun hakkında iltifat dolu sözlerle 

karşılaşılmaktadır. Eğer ‘Adî b. Müsâfir’de Ehl-i 

Sünnete aykırı bir fikir yahut İslam dinine karşı bir 

düşünce mevcut olsaydı kanımızca bu durum o 

dönemdeki alimlerce tenkit edilirdi. Ulemaların pek 

çoğu Mevlânâ’nın raks etmesini dahi, babası meşhur 

ve saygıdeğer birisi olmasına rağmen, eserlerinde 

eleştirdiklerine göre, bu tür itikadi konulardaki 

yanlışları -Şeyh’te mevcut olması halinde- affetmeleri 

mümkün olmazdı. O halde, o dönemdeki eserleri 

dikkate aldığımızda ‘Adî b. Müsâfir’in saygın bir 

şahsiyet olduğunu, tarikat mensuplarının ise ona karşı 

aşırı bir ta’zimde bulunduklarını ve bunun inanç 

noktasında tehlikeli boyutlara ulaştığını söyleyebiliriz. 

Bu dönemdeki tespitler Yezidilerin ilk filizlenme 

zamanını gözler önüne sermektedir. Nitekim Şeyhleri 

hakkında ifratta bulunan bu kişiler ileride onu İlah 

                                                 
197 Bkz.İbn Teymiyye, İbn Teymiyye Külliyatı, Tevhid Yayınları, 

İstanbul 1997, c.1, s. 151; c.2, s. 436-449; c.3, s. 191-363, c.5, s. 76; 

c.8, s. 366, 535. 



79 

 

olarak kabul edecekler ve İslam ile olan bağlantılarını 

keseceklerdir. 

Yezidi inancında yer alan Adeviyye tarikatı ile 

ilişkili şahsiyetlerden birisi de Ebu’l-Berekât Sahr’dır. 

Yukarıda belirtildiği üzere ‘Adî b. Müsâfir’in ilk halefi 

olan Sahr b. Ebu’l-Berekât’ın babası olan bu kişi, Yezidi 

ilahilerinde kâsenin198 verildiği kişi olarak 

geçmektedir.199  

Yezidi metinlerinde benimsenip içselleştirilen 

Adeviyye tarikatına mensup diğer bir şahsiyet ise 

Hasan b. ‘Adî’dir. Tarikatın dördüncü lideri olan 

Hasan b. ‘Adî, Yezidi menkıbelerinde, İslam 

coğrafyasında çok meşhur bir şahsiyet olan, Hasan-ı 

Basrî ile özdeşleştirilmiştir. Şeyh Hasen olarak da 

anılan Hasan b. ‘Adî’nin Yezidiler’in dini merkezi 

olarak görülen Laleş’te türbesi bulunmaktadır.200 

Bunun yanı sıra yedi gizemden201 birisi olarak adı 

geçen Hasan b. ‘Adî’ye, Yezidi iki kutsal kitabının 

ikincisi olan Mushefa Reş atfedilmiş olup bu durum 

                                                 
198 Bkz. “Kâse” başlığı. 
199 Bkz. “Qewlê Hezar û Yek Nav” (Kreyenbroek, Philip G, Xelîl 

Cındî Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, Avesta Yayınları, 

İstanbul 2011, s. 133-140 içinde), s. 142. Yezidi inancına göre 

kâsenin verilmesi, kişiye kutsallık geçtiği anlamına gelmektedir. 
200 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adî Kusursuzdur, s. 39; 

Yezidi menkıbelerinde, İslam coğrafyasında çok meşhur bir 

şahsiyet olan, Hasan-ı Basrî ile özdeşleştirilmiştir. Bu husus için 

bkz. “Hasan-ı Basrî” başlığı. 
201 Yezidi inancına göre Tanrı’nın yaratılışın başında yarattığı yedi 

melek. Bilgi için bkz. “Yaratılış” başlığı. 



80 

 

Adeviyye tarikatına mensup bir kişinin Yezidiler’deki 

kutsal konumunu göstermesi açısından kafidir.202 

Ayrıca Yezidi şeyhlerinin üç ana grubundan203 olan 

Adaniler’in Hasan b. ‘Adî’nin soyundan geldiğine 

inanılmaktadır. Geçmişte yalnızca bu gruba okuma-

yazma öğrenimi için izin verilmiştir. Görüldüğü üzere 

birçok ayrıcalığa sahip olan Hasan b. ‘Adî ve onun 

soyundan geldiği kabul edilen kişiler Yezidi sosyal 

hayatında da özel bir konuma sahiptir. Yezidilerde 

bulunan bütün pirlerin Adani yani Hasan b. Adî’nin 

soyundan olduğu kabul edilmektedir.204 Yezidilerin bu 

kişilere pek çok alanda yetki vermesindeki en büyük 

etken, yüksek ihtimalle Hasan b. ‘Adî’nin soyundan 

gelmeleridir. Günümüz toplumunda da var olan Şeyhe 

                                                 
202 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adî Kusursuzdur, s. 38; 

Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 49. 
203Yezidi şeyhlerinin üç ana grubu Adani, Qatani ve Şemsani’lerdir. 

Adani ve Qataniler İslam öncesi cahiliye devrindeki iki meşhur 

Arap kabilesininin isimleridir. Arapların iki menşe’den geldiği 

söylenmektedir. Bunlar Kuzey Arapları olarak bilinen Adnani ve 

Güney Arapları olarak bilinen Kahtanilerdir. Adnaniler Hicaz 

halkını oluşturan kesimdir. Hz. İsmail’in torunlarından Adnan’a 

nisbetle bu ad verilmiştir. Hz. Muhammed’in (sav) soyu da 

buradan gelmektedir. Kahtaniler ise Yemen halkını 

oluşturmaktadır. Bu da Hz. Nuhun torunlarından Kahtan’a 

nisbetle adını almıştır.  Bkz. Neşet Çağatay, Hz. Muhammed’in 

Soyu, Çocukluğu ve Gençliği, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, c.8, s. 19; M. Asım Köksal, İslam Tarihi, İrfan 

Yayınevi, İstanbul 1981, s. 17-18; Salih Suruç, Peygamberimizin 

Hayatı, Nesil Yayınları, İstanbul 2016, s. 40-41; Hakkı Dursun 

Yıldız, “Arap”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 1991, c.3, s. 273. 
204 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adî Kusursuzdur, s. 32. 



81 

 

verilen değerin soydan devam ettiğine dair olan inanç 

burada da kendini belirgin bir şekilde hissettirmiştir. 

Görülmektedir ki Hasan b. ‘Adî, Adeviyye’den 

Yezidiliğe dönüşümü takip etme noktasında ‘Adî b. 

Müsâfir’den sonraki en önemli şahsiyettir. Yezidi 

menkıbelerinde de bu durum açık bir şekilde 

görülmektedir. Hasan b. ‘Adî’nin Yezidi kültür ve 

menkıbelerinde nasıl yer ettiği hususu ileride ele 

alınacağı için bu kadar bilgi vermekle yetiniyoruz. 

Yezidi metinlerinde yer edinen ve önemli bir figür 

olarak kullanılan Adeviyye’ye mensup başka bir 

şahsiyet de Hasan b. ‘Adî’nin oğlu olan Şerefuddin’dir. 

Yezidi ilahilerinde övgüyle bahsedildiği 

görülmektedir.205 Yezidi pek çok efsanenin bu şahıs 

etrafında döndüğü nakledilmektedir. Öyle ki, Sincar 

Yezidileri arasındaki statüsünün ‘Adî b. Müsâfir ile 

aynı olduğu söylenmektedir. Yezidiler onun 

ölmediğine ve mehdi olarak geri geleceğine 

inanmaktadırlar.206 O ana kadar ise bir mağarada 

Sincar’ın koruyucusu olarak, tıpkı bir “ricalu’l-ğayb”207 

                                                 
205 Bkz. “Qewlê Îmane” (Kreyenbroek, Philip G, Xelîl Cındî Reşow, 

Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, Avesta Yayınları, İstanbul 2011, 

s. 149-155 içinde), s. 156. 
206 Bkz. Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adî Kusursuzdur, 

s. 67, 399, 637. 
207 Alem üzerinde tasarrufu olduğuna inanılan veliler topluluğu. 

Bkz. Süleyman Uludağ, “Ricâlü’l-Gayb”, DİA, TDV Yayınevi, 

İstanbul 2008, c.35, s. 81. 



82 

 

gibi yaşadığına inanılan Mehdi Şerefuddin için 

topluluk, gelmesini arzulayarak dualar etmektedir.208 

Son olarak bu başlık altında zikredebileceğimiz 

Adeviyye’ye mensup diğer kişiler ise Şemseddin ve 

Fahreddin’dir. Bu kişilerin kim olduğu konusunda 

farklı görüşler mevcuttur. Bazı rivayetlerde bu kişilerin 

Hasan b. ‘Adî’nin iki oğlu olduğu söylenmesine karşın 

bazı kaynaklarda onun iki kardeşi olduğu 

nakledilmektedir.209 Bunun harcinde de Adî b. 

Müsâfir’in Laleş’e ilk geldiğinde karşılaştığı Ezdina 

Mir adındaki bir şahsiyetin oğulları olup Şerefuddin’in 

torunları olarak görülmektedir.210 İhtilaflara rağmen 

‘Adî b. Müsafîr soyundan geldikleri anlaşılan 

Şemseddin ve Fahreddin yaratılışın başında yaratılan 

ilk yedi gizemden olduğuna inanılmaktadır. Kutsallık 

atfedilen bu iki şahsiyet Yezidi şeyhlerinin üç ana 

grubundan biri olan Şemsanilerin ataları olarak 

                                                 
208 Bkz. “Qewlê Şerfedin” (Kreyenbroek, Philip G, Xelîl Cındî 

Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, Avesta Yayınları, 

İstanbul 2011, s. 637-642 içinde), s. 647; Kreyenbroek/Xelîl Cındî, 

Tanrı ve Şeyh Adî Kusursuzdur, s. 637; Guest, Yezidiler, s. 72. 

Şerefuddin’in saklandığına inanılan mağarada onun için 

toplanan sadakaların yarısı yüzyıllarca muhafaza edilmektedir. 

Ayrıca onun için büyük ve küçük olmak üzere iki ayrı türbe 

ayrılmıştır. Bkz, Guest, Yezidiler, s. 72. 
209 Lescot, Yezidilerin Tarihi, s. 43; Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı 

ve Şeyh Adî Kusursuzdur, s. 25. 
210 Bkz. “Şeyh Şems ve Melik Fexredin Kasidesi”, (Kreyenbroek, 

Philip G, Xelîl Cındî Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, 

Avesta Yayınları, İstanbul 2011, s. 394-405 içinde), s. 396. 



83 

 

görülmektedir ve bunlar Yezidi ilahilerinde ismi en 

çok geçen kişilerdendir.211 Bu ilahilerde aziz olarak 

nitelendirilen Şemseddin ve Fahreddin’e bu dünyanın 

onlara emanet edildiği ve onların bir bakıma 

hükümdar kılındığı anlatılmaktadır.212 İlahilerden 

anlaşıldığı kadarıyla anlaşılan inançlarına göre 

insanların rızkları Şemseddin’den gelmektedir.213 

Görüldüğü üzere Yezidi kültüründe Adeviyye’ye 

mensup, özellikle ilk devirlere ait kişilerin Yezidi 

inancındaki yeri azımsanamayacak ölçüdedir. 

Kültürlerinde pek çok mutasavvıf yer etmesine karşılık 

ağırlık Adeviyye tarikatı mensuplarına ağırlık 

verilmiştir. Nitekim o dönemde sevilen ve tanınan pek 

çok ünlü şahsiyet Yezidi metinlerinde yer edinirken; 

onların soyuna yahut tarikat müntesiplerine 

değinilmemiştir. Adeviyye tarikatı ise bu metinlerde 

gerek soy gerekse mürit olarak kendisini fazlasıyla 

göstermektedir. Bu durumda Yezidiliğin Adeviyye’nin 

bir devamı olarak ortaya çıktığı ihtimali 

                                                 
211 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adî Kusursuzdur, s. 32, 

37, 49. Ayrıca Şemseddin Şemsi Tebrizi ile de özdeşleştirilmiş, o 

lakap ile de anılmaktadır. Bkz. “Qewlê Qendîla” (Kreyenbroek, 

Philip G, Xelîl Cındî Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, 

Avesta Yayınları, İstanbul 2011, s. 162-165 içinde), s. 166-168. 
212 “Qewlê Hezar û Yek Nav”, s. 140-148. 
213 Ayrıca Fahreddin’in de dünyayı karışla ölçtüğünden 

bahsedilmektedir. Her ikisi için bkz. “Du’a û Qewlê ŞêŞims” 

(Kreyenbroek, Philip G, Xelîl Cındî Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi 

Kusursuzdur, Avesta Yayınları, İstanbul 2011, s. 355-363 içinde), 

s. 370. 



84 

 

kuvvetlenmektedir. İtikat olarak Adeviyye’den 

kesinlikle farklı bir yönde olan Yezidiler’i, Adeviyye 

içerisinde zaman içinde dönüşmüş olarak 

değerlendirmek mümkündür. 

Görülmektedir ki, Yezidiliğin oluştuğu zemin İslam 

tasavvufu içerisinde bulunan Adeviyye tarikatıdır. Her 

ne kadar Hakkâri bölgesinde yaşayan ve Cuma 

namazlarına giden bir kesime Yezid b. Muaviye’yi 

savunmalarından dolayı erken dönemlerden beri 

Yezidiyye214 deniliyorsa da Adeviyye’den itikadi 

anlamda uzaklaşan bu topluluğun Yezidî olarak 

adlandırılmaları, en geç XVI. yüzyılda olmalıdır. 

Şerefhan Bidlisî’nin telif etmiş olduğu Şerefname adlı 

eserde topluluk “itikadı bozuk Yezidiler” olarak tarif 

edilmektedir.215 Bu durumda en geç XVI. yüzyılda 

günümüzdeki anlamıyla Yezidiliğin mevcut olduğu 

söylenebilmektedir. 

3. YEZİDİ MENKIBELERİNDE ZİKREDİLEN 

MUTASAVVIFLAR 

Yezidilerin inanç ve kültürlerine ait bilgiler, 

kendilerine ait sözlü anlatımlardan elde 

edilebilmektedir. Süreç içerisinde oluşturdukları 

menkıbeler ise bu konuda önemli ipuçlarını bizlere 

                                                 
214Sem‘anî, A. (1988). el-Ensâb. (Thk. Abdullah Amr Barudi). 

Beyrut: Daru’l-Fikr, V, 693. 
215 Şerefhan Bidlisî, Şerefname, s. 209. 



85 

 

sunmaktadır. Yezidi menkıbeleri göz önüne 

alındığında, batıni karaktere dönüşen tasavvufi 

hareketlerde olduğu gibi, tasavvuf tarihinin önemli 

simalarını benimseyerek içselleştirildiği ve hatta bazen 

bir şeyler katarak kendine ait kılmaya çalışıldığı 

görülmektedir. Bu kişilerin özellikle tasavvufi camiaya 

ait kişiler olması dikkat çekicidir. Dini aktarımlarında 

bahsettikleri ve kutsal olarak gördükleri bu kişilerin 

kimler olduğu, Yezidilerde nasıl bir karaktere 

büründüğü ve tarihsel şahsiyet olarak o dönemde neyi 

ifade ettikleri tasavvufun Yezidilik üzerindeki 

etkilerinin ne derece olduğunu tespit edebilmek adına 

çok önemlidir. Nitekim aşağıda bahsedilecek olan 

Hasan-ı Basrî, Râbiatu’l-Adeviyye, Cüneyd-i Bağdâdî, 

Bâyezîd-i Bistâmî, Hallâc-ı Mansûr, Abdülkâdir Geylânî, 

Şems-i Tebrîzî, Ahmed er-Rüfâî, Seyyid Nesimi ve Ebü’l–

Vefâ’ gibi mutasavvıflar Yezidi literatüründe 

azımsanmayacak ölçüde yer almaktadır.  

3. 1. Hasan-ı Basrî 

Sûfiliğin zuhur ettiği Basra’da yaşamış olan Hasan-ı 

Basrî,216 pek çok tarikatın silsilesinde yer alması ve ilk 

                                                 
216 Basra’nın ilk mutasavvıflardan olan Hasan el-Basrî, Tâbiînden 

ve İmam Ali’nin ashabından ve öğrencilerindendir ve tarikatta da 

halifesi olarak kabul edilir. Asıl adı Saîd el-Hasen b. Yesâr el-

Basrî’dir. 21 (642) yılında Medine’de köle olarak doğmuştur. 

Sonradan azad edilen Hasan Basri’nin azad ediliş tarihi ve azad 

nedeni bilinmemektedir. Yetmişi Bedir gazisi olmak üzere 120 



86 

 

tasavvufi düşünceye sahip kişi olarak kabul edilmesi 

dolayısıyla, tasavvuf tarihinde bir mektep olarak 

değerlendirilmiştir.217 

Attar, Hasan- Basrî’nin zühd konusunda “feridi 

asr”218 olduğunu belirterek ondan övgüyle bahseder. 

Ayrıca Tâbiînin en faziletlilerinden biri olarak kabul 

edilmektedir. “Basra halkının şeyhi, Basralıların 

                                                                                  
kadar sahâbî ile görüşme imkânı bulmuştur. Hz. Peygamber’in 

hanımlarından Ümmü Seleme’nin himayesinde Medine’de 

yetişen ve daha sonra Vadilkurâ’ya giderek burada kendini ilme 

veren Hasan Basrî Hz. Ali’nin halife olmasının ardından ailesiyle 

birlikte Basra’ya gidip (Sıffin savaşından bir sene önce veya savaş 

esnasında) ömrünü burada geçirmiştir. İç karışıklıkların çok 

yoğun olduğu bir dönemde yaşayan Hasan Basrî, Hz. Osman’ın 

şehit edilmesi, Cemel ve Sıffîn savaşları, Kerbelâ Vakası gibi 

birçok fitneye şahit olmuş ve bu konulardaki düşüncelerini 

cesaretle ortaya koymuş, bu tutumuyla da halkın takdirini 

kazanmıştır. İlke olarak devlete ve siyasî otoriteye baş 

kaldırılmasına karşı olduğundan birtakım telkinlere, hatta 

zorlamalara rağmen isyanlara katılmamış; ancak zâlim ve zorba 

devlet adamlarını hiç çekinmeden tenkit ederek baskı altındaki 

halkın hislerine tercüman olmuştur. Allah’tan ve O’nun 

gazabından korkmayı din anlayışına esas alan Hasan-ı Basrî, 

bundan dolayı devamlı hüzünlü ve gözü yaşlı olarak bilinmiştir. 

110 yılında vefat etmiştir. Ölümünden sonra korku ve hüzün 

üzerine kurulmuş olan tasavvufi düşünce, Râbia el-Adeviyye ile 

yerini ümit ve sevgiye bırakmıştır. Bkz. Cavit Sunar, Ana 

Hatlariyle İslam Tasavvufu Tarihi, s.14; Abdullah Aydınlı, 

“Hasan Basri”, AÜ İlahiyat Tetkikleri Dergisi, Erzurum 1988, 

Sayı: 8, s. 92; Süleyman Uludağ, “Hasan-ı Basrî”, DİA, TDV 

Yayınevi, İstanbul 1997, c.16, s. 291, 292; H. Kamil Yılmaz, 

Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, s. 99-106. 
217 Cavit Sunar, Ana Hatlarıyle İslam Tasavvufu Tarihi, s.14; 

Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, s. 99. 
218 Attar, Tezkiretü’l Evliya, s. 29. 



87 

 

imamı” gibi ünvanları yanında Zehebî onun için 

“Şeyhü’l-İslâm” tabirini kullanır. Mutasavvıflar ise 

kendisinden “takvâ sahiplerinin öncüsü, Hakk’ın 

gerçek velîsi, fütüvvet ehlinin önderi” şeklinde söz 

ederler.219 Kaynaklarda, ilk büyük sûfîlerden biri 

olduğu, sûfîlerin imamı sayıldığı, daima örnek 

alındığı, ilim ve tasavvuftaki büyüklüğü vurgulanan220 

Hasan-ı Basrî düşünce hayatıyla birçok sûfi’ye örnek 

olmuş ve tesirde bulunmuştur.  

Tasavvufi motiflerin baskın olarak görüldüğü 

Yezidilikte de Hasan-ı Basrî’nin bazı şahsiyetler yerine 

veya efsanelerde bir karakter olarak geçtiği 

görülmektedir.  

Yezidiler’le ilgili kaynaklar tetkik edildiğinde 

görülmektedir ki, Hasan-ı Basri Yezidiler’in çokça 

önem verdiği bir isimdir. Verilen önem ise daha çok 

şekilsel olarak isim üzerinden olmuştur. Şöyle ki, 

Yezidilik içerisinde çok önemli bir şahsiyet olan, 

Yezidiler’in dördüncü lideri Hasan b. Adi ile Hasan-ı 

Basri’nin aynı kişi olduğuna inanılmaktadır.221 

Hasan b. Adi’ye, Yezidiler’in kutsal kitabı olan 

Mushefa Reş’in atfedildiğini görmekteyiz.222 Hasan b. 

Adi’ye karşı öyle bir bağlılık ve sevgi mevcuttur ki bir 

seferinde başka biri vaaz verirken çok duygulanıp 

                                                 
219 Uludağ, “Hasan-ı Basrî”, s.292. 
220 Uludağ, “Hasan-ı Basrî”, s. 292. 
221 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 38.  
222 Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 49. 



88 

 

hıçkırıklara boğularak sonunda bayılan Hasan b. 

Adi’den dolayı müritler vaizi öldürmüşlerdir. Bu 

kadar aşırı bağlılıklarının olduğu şeyhleri bir de Musul 

idarecileri tarafından ele geçirilip boğazı sıkılarak 

öldürülünce öyle zannediyoruz ki qawl ve çiroklara bu 

sevginin tesirleri belirgin bir şekilde oluşmuştur.223 

İşte Hasan Basrî bu şahıs ile özdeşleştirilmektedir. 

Bu da tasavvuf tarihinin mümtaz şahsiyetlerinden olan 

Hasan-ı Basrî’nin Yezidi inancındaki konumunun ne 

derece önemli olduğu hususunda bize bir fikir 

vermektedir.  

Şeyh Hasan’ın “Hasan-ı Basrî” lakabıyla anılması 

ise, Yezidi liderliğini on yedinci yüzyılda eline alan Çol 

Hanedanlığı’nın ortaya çıkmasıyla başlamıştır.224  

Bunun öncesinde ise Yezidilerin Hasan-ı Basrî’ye çokça 

kıymet verdiğini tarihi kaynaklarda da görmekteyiz. 

“Abede-i İblis” adında Yezidi inanç ve adetlerinin 

anlatıldığı on dördüncü yüzyıla ait bir risalede Hasan-ı 

Basrî’nin adı geçmektedir. Buradaki anlatımlarda 

Hasan-ı Basrî ve emsali evliyanın Şeyh Adî’ye 

gelinceye kadar tenasüh yoluyla tek kişi oldukları ve 

ayrıca onların uluhiyet makamında oldukları şeklinde 

bilgiler geçmektedir. Bundan dolayı da Yezidiler’in 

onlara ibadet ettikleri de yine aynı risalede ifade 

                                                 
223 Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 51. 
224 Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 71.  



89 

 

edilmektedir.225 Bu durum Yezidiler nezdinde uluhiyet 

makamına getirilen Hasan-ı Basrî’nin onlar 

nazarındaki kıymetine güzel bir örnek teşkil 

etmektedir.  

Yine Yezidiler’in ibadet maksadıyla gezdirdikleri 

tavus kuşu tasvirlerinden birisi de Hasan b. Adi’yi 

sembolize etmektedir. Nitekim XIX. yüzyılda 

Laleş’teki Yezidiler’e ait tapınağa yapılan seferde 

tapınaktan götürülen maddelerin arasında beş adet 

bronz tavus kuşu tasviri bulunmuştur. Bunlardan 

birisi de Hasan-ı Basrî’ye atfedildiği görülmektedir. 

Ayrıca 1886’da yine Laleş tapınağına yapılan bir 

araştırma seferinde görülen bir adet yedi mühürlü 

kutsal kitabın varlığından bahsedilmektedir. Burada 

bahsedilen kitabın Mushefa Reş olduğu 

kaydedilmektedir. Kitabın başında Hasan-ı Basrî’nin 

adının yazıldığı da ayrıca belirtilmektedir.226 Orada 

geçen ifadelere göre Mushefa Reş iyi bir Arapça’yla 

Hasan-ı Basrî tarafından yazılmıştır. Tabi ki burada 

kastedilen yine Yezidi liderlerinden Şeyh Hasan’dır. 

Bunun yanı sıra araştırma tespitlerinin sunulduğu 

makalede Yezidi hiyerarşisinde ikinci sırayı Hasan-ı 

Basrî’nin torunlarından birisinin (Molla Haydar) elinde 

tuttuğu da kaydedilmektedir.227 

                                                 
225 Ayandan Nuri Paşa, Abede-i İblis, s. 31. 
226 Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 257. 
227 L. E. Browski, The Yezidees, or Devil-Worshipers, The Popular 

Science Monthly, c.34, s. 476. 



90 

 

Görülmektedir ki Hasan-ı Basrî Yezidi inancında, 

kültüründe ve metinlerinde yeri olan bir isimdir. Fakat 

buradaki konumu, isim ile sınırlı kalmış olup Hasan b. 

Adi’ye lakap olarak verilmiştir. Hasan b. Adi’nin 

oldukça sevilen bir kişi olması ve Hasan-ı Basrî’nin de 

aynı şekilde oldukça sevilen ve ondan daha çok 

tanınan bir şahsiyet olması bu durumu olası hale 

getirmiştir. Yezidiler bunun bir lakap olmaktan ziyade 

Hasan b. Adi’nin Hasan-ı Basrî olduğuna 

inanmaktadırlar.228 Tarihsel bağlamda bakıldığında her 

iki şahsiyetin farklı zaman dilimlerinde yaşamış olması 

bir problem olarak karşımıza çıkmaktadır. Yezidilerin 

tenasüh ile ilgili inançları ise bu ikisinin kesin bir 

şekilde aynı kişi olduğunu açıklamalarına yardımcı 

olmaktadır.229 Diğer yandan bu durumu Hasan-ı 

Basrî’nin Yezidiliğin Adeviyye tarikatı döneminde ki 

baskın karakteriyle de açıklayabilmek mümkündür. 

İslami pek çok ögeyi kendi renk ve dokularına uygun 

şekilde değiştirerek inançlarına nakleden Yezidiler 

aynı işlemi tasavvufi kimliği çokça kıymetli olan 

şahıslar üzerinde de yapmıştır. 

                                                 
228 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 38. 
229 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 51. 



91 

 

3.2. Râbia el-Adeviyye 

Tasavvufa damga vuran ve en meşhur kadın sûfî 

olan Râbia el-Adeviyye230 tasavvufa yeni bir anlayış 

                                                 
230 Râbia el-Adeviyye 95 (714) veya 99 (718) yılında Basra’da 

doğmuştur. Fakir bir ailede dünyaya gelen Râbia, ailenin 

dördüncü kızı olduğu için ona bu isim verilmiştir.230 Râbia el-

Adeviyye’nin ilk yılları ile ilgili ayrıntılı bilgiyi Feridüddün 

Attar’dan almaktayız. Attar’ın anlatışına göre Râbia babasını 

küçük yaşlarda kaybetmiş, henüz çok genç olduğu sırada 

Basra’da kıtlık olmuş, üç kız kardeşi ile ekmek bulmak için 

dolaşmaya çıktığında zalim bir adam onu evine getirip 6 akçe 

karşılığında satmıştır. Onu alan adamsa Râbia’ya eziyet etmiş ve 

çok ağır işler gördürmüştür. Hz. Râbia’yı zahitliğe sürükleyen 

âmil, onun cariyelik hayatında çektiği ızdırap ve tahammül ettiği 

zillet ve esarettir. Fakat daha sonra Hz. Râbia azad edilmiştir. 

Hürriyetine kavuşan Hz. Râbia bir müddet ney üflemekle vakit 

geçirmiş, sonra tevbe etmiş, kendisini düzeltmiş, bir halvethane 

vücuda getirerek buraya çekilmiş ve ömrünü ibadete 

hasretmiştir. Râbia el-Adeviyye, 180 (796) veya 185 (801) yılında 

Basra’da vefat etmiş ve burada defnedilmiştir. Râbia el-

Adeviyye’nin dünyevî olan her şeyi terk edip zühde yönelmesi 

ilk zâhid sûfîlerde yaygın olan ortak bir tavırdır. Râbia’yı diğer 

sûfîlerden ayıran husus onun zühd anlayışını ilâhî aşk fikriyle 

tamamlamasıdır. Tasavvuf tarihinde Basra mektebinde İmam 

Hasan Basri’den sonra ikinci önemli kişi olan Hz. Râbia ondan 

farklı bir yol izlemiştir.  Zira, onun hareket noktası korku, kaygı 

ve cehennemden kaçıp cenneti arzulamak değil, Allah’a aşk ve 

muhabbettir; cehennem korkusu ve cennet arzusu olmaksızın 

sadece Allah’ı Allah olduğu için sevmek ve varlığını Allah’ın 

varlığında eritmektir. Hz. Râbia ilk defa (aşk) kelimesini 

kullanmış olandır. Hz. Râbia’nın tasavvufî haller hususunda 

geliştirdiği tavır, kişinin bütün fiillerinin gerçek fâilinin Allah 

olduğu düşüncesidir. Düşünceleri ile Ma‘rûf el-Kerhî, Muhâsibî, 

Bâyezîd-i Bistâmî, Zünnûn el-Mısrî, Cüneyd-i Bağdâdî, Hallâc-ı 

Mansûr gibi sûfîleri etkileyen Hz. Râbia’nın zühd hareketinin 



92 

 

getirmiş ve bu yeni anlayış ile birçok sûfîyi derinden 

etkilemiştir. Birçok efsane, hikâye ve filmlere konu 

olan Râbia el-Adeviyye zahidliği ile halk arasında 

çokça bilinen bir isim haline gelmiştir.  

Takvası, zühdü ve ilahi aşka sahip olması ile örnek 

bir şahsiyet olan Râbia, Yezidi inancında da bu haliyle 

örnek bir şahsiyet olmuş, Hasan-ı Basrî’de olduğu gibi 

ona da yeni bir değer ve kimlik atfedilmiştir. Bu 

sayede Yezidi efsanelerinde Râbia el-Adeviyye aynı 

ahlaka sahip fakat farklı bir kimlik ile karşımıza 

çıkmaktadır. 

Yezidi kaynakları incelendiğinde görülmektedir ki, 

Yezidi qawllerinden bir tanesi Râbia el-Adeviyye’ye 

hasredilmiştir. Kendi adını taşıyan bu ilahide 

Râbia’nın dış görünüşüne ve iç dünyasına ait tasvirler 

yapılmaktadır. İlahide anlatılan hikâye ise Yezidiler’in 

başka bir efsanesine dayanmaktadır.  

Yezidi literatüründe geçen efsane, Yezidilerin 

kendilerini nesep olarak dayandırdığı Yezid’in nasıl 

dünyaya geldiğini anlatan olağanüstü hikâyeye aittir. 

                                                                                  
tasavvufa dönüşüm sürecinde önemli bir yeri bulunmaktadır. 

Râbia’nın önderliğinde gelişen tasavvufî çizgide korku, kaygı ve 

hüzün yerine sevgi, ümit ve iyimserliğe ağırlık verildiği görülür. 

Bkz. Attar, Tezkiretü’l Evliya, s. 219; Ömer Rıza Doğrul, 

Râbiâtü’l Adeviyye, Eser Neşriyat ve Dağıtım, İstanbul 1976, s. 

47-55; Sunar, Ana Hatlariyle İslam Tasavvufu Tarihi, s. 16-17; 

Hülya Küçük, “Râbia el-Adeviyye”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 

2007, c.34, s. 380-381.  

 

 



93 

 

Anlatılagelen hikâyeye göre Allah, Müslümanlar’ın 

peygamberi olan Hz. Muhammed’e bir baş ağrısı 

musallat eder. Bunun üzerine Hz. Muhammed başını 

traş etmek ister. O sırada Hz. Muhammed’in berberi 

Muaviye’dir. Muaviye bu traşı yaparken Hz. 

Muhammed’in başını kanatır ve o kanın yere 

düşmemesi için bir an için o kanı yalar. Bunun üzerine 

Hz. Muhammed başını kaldırarak bakar ve “Ne yaptın 

Ya Muaviye?” diye sorar. Muaviye cevaben: “Kanınız 

yere damlamasın diye dilimle yaladım” der. Hz. 

Muhammed’de ona “Böyle yapmakla hata ettin, çünkü 

sen bu davranışınla soyundan, ümmetimle savaşıp onu 

yenecek bir toplumun meydana gelmesine sebep 

oldun”. Muaviye bunun üzerine “Eğer sonuç böyle 

olacaksa hiç evlenmem” der. Fakat anlaşıldığı 

kadarıyla kaderi belirlenmiştir ki Allah ona bir akrep 

göndererek onu ısırttırır ve Muaviye bundan dolayı bir 

hastalığa yakalanır. Doktorlar Muaviye’nin bu 

hastalıktan ancak evlenirse kurtulabileceğini, başka bir 

çözümün olmadığını ve eğer bunu yapmazsa öleceğini 

söylerler. Hiç evlenmeye niyeti olmayan Muaviye bu 

sefer başka bir çözüm bulur. Hz. Ömer’in Mahura 

adındaki seksen yaşında bir ihtiyar olan kız kardeşi ile 

evlenir. Fakat evlendiğinin ertesi günü bu ihtiyar 

kadın yirmi beş yaşında bir kadına dönüşür ve bir süre 

sonra hamile kalır.231 

                                                 
231 Turan, Yezidiliğin Aslı, Kurucusu ve Tarihçesi, s. 44. 



94 

 

Ezid’in annesi hamileliğinin ardından evini terk 

ederek Basra kentine gider. Kente girdiği anda uykuda 

olan Râbia onun gelişinin farkına varır. Bu Râbia’nın 

hayatı boyunca aradığı gizemdir.232 İşte bu kısımlar 

bahsedilen ilahide anlatılmaktadır.  

İlahide Râbia genç ve güzel fakat yüreği ağlayan 

çokça hüzünlü bir kadın olarak tasvir edilmektedir. 

Râbia, ilahiye göre bir şeyi bekleyip özlemini 

duymaktadır. Her yerde dolaşıp onu arayan Râbia bu 

gizemi yani Ezid’i sabahın ilk saatlerinde bulur. Nurlu 

taca sahip bu gizem Şeyh Adi’ye ait olup onu Ezid 

taşımaktadır. Aynı zamanda Ezid, Râbia’nın beklediği 

kocası olarak tavsif edilmiştir. Râbia kocasını böyle 

hüzünlü bir şekilde beklerken onu, yani gizemi bulur; 

fakat oradan ayrılır. Bunun sebebi qawlde 

geçmemektedir. Metinde geçtiği üzere Râbia eve 

döndükten sonra dört kardeş evine gelir. Burada 

belirtilen dört kardeş Râbia gibi yine ünlü İslam 

mutasavvıfları olan Cüneyd Şibli233, Ma’ruf el Kerhi, 

Davud Txubi ve Beyazıd-ı Bistami’dir.234 Râbia 

                                                 
232 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 

343. 
233 Ebü’l-Kâsım Cüneyd (ö. 297/909) ve Ebu Bekir eş-Şiblî(ö. 

334/946) ilk devir sufilerinden olup, farklı kişilerdir fakat Yezidi 

geleneğinde kimlikleri kaynaşmıştır. Bkz. Kreyenbroek/Xelîl 

Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 348. 
234 Yezidi ilahisinde dört aziz ve kardeş olarak geçmektedir fakat 

buradaki kardeşliğin tam olarak hangi anlamda olduğu belli 

değildir. Tahminimize göre Allah’ın dostu oldukları için aynı 



95 

 

misafirleri buyur eder ve onlara “Zavallı kocam 

gelmiyor, çok utanıyorum” der. Bunun üzerine Şeyh 

Beyazıd “Ey Râbia biz Şeyhiz, sense mürit” diye 

söyler. Râbia bunun üzerine onlara ben kendi 

Şeyhimin müridiyim diyerek Ezid’i işaret eder. 

Devamında da Şeyh Adi’nin geleceği müjdesini 

verir.235 Fakat kimse Râbia’ya inanmaz. O da hakikati 

göstermek için bir su bardağı getirilmesini ister. 

İnsanlar bardağı getirip dala asarlar. Bu bir bakıma bir 

düelloya benzemektedir. Beyazıd ağaçtan bir dal 

alarak bununla bardağa vurur ve bardak aşağı iner. 

Ardından Râbia gelir. Dört kardeşe biraz sitem edip 

ardından Allah’tan ve azizlerden destur isteyip Şeyh 

Adi’ye bağlılığını sunar. Dalı eline alıp bardağa vurur. 

Vurmasıyla birlikte bardak kırılır fakat su havada asılı 

kalır.236 Burada Râbia’nın Şeyh Adi’nin geleceği ve 

onun sultan olacağı konusunda şüphesiz bir şekilde 

doğru söylediğini böyle bir keramet aktararak 

güçlendirmeye çalışmışlardır. 

Râbia’nın burada Ezid’in karısı gibi gösterilmesi 

tarihi kaynaklarla uyuşmamaktadır. Bilindiği üzere 

Râbia el-Adeviyye evlenmemiş, böyle bir şeyi asla 

                                                                                  
yolu paylaşan anlamında kullanılmıştır. Bkz. “Qewlê Rabi’e il-

‘Edewiye” (Kreyenbroek, Philip G, Xelîl Cındî Reşow, Tanrı ve 

Şeyh Adi Kusursuzdur, Avesta Yayınları, İstanbul 2011, s. 348-

355 içinde), s. 348-351. 
235 “Qewlê Rabi’e il-‘Edewiye”, s. 348-354. 
236 “Qewlê Rabi’e il-‘Edewiye”, s. 354. 



96 

 

istememiştir. Râbia evlenmeyi ilahi aşkın önünde bir 

engel olarak görmüştür.237 Oysa Yezidi metinlerinde 

bunun açık bir şekilde değiştirildiğini görmekteyiz. 

Ayrıca onun Laleş’ten Şeyh Adi adında birisinin 

çıkacağına dair müjdede bulunduğu da yine tarihi 

kaynaklarda geçmemektedir. Metin tetkik edildiğinde 

Yezidiler’in kendilerini dayandırdıkları sözde atalarına 

yani Yezid’e, görüp duydukları en güzel ve iyi olan bir 

kadını yakıştırmış oldukları muhtemel görülmektedir. 

Ayrıca metnin diğer mutasavvıflarla da bezenmiş 

olması Yezidi dininde ki tasavvufi etkinin belirgin bir 

göstergesini oluşturmaktadır. Bu durum ise onların 

sözlü kültürünün daha çok tasavvufi hikâye, kavram 

ve şahsiyetlerle dolu olmasının bir sonucu olduğunu 

akla getirmektedir.  

3.3. Cüneyd-i Bağdâdî ve Bâyezîd-i Bistâmî 

İslam tasavvufunda çok önemli bir yere sahip olan 

iki İranlı mutasavvıfımız Cüneyd-i Bağdâdî238 (298/909) 

                                                 
237 Küçük, “Râbia el-Adeviyye”, s. 380. 
238 Bağdat sûfîlerinin tartışmasız üstadı, tasavvufun başlangıç 

döneminin kutbu sayılan Cüneyd-i Bağdâdî, ilk devir sûfîliğinin 

en güçlü temsilcilerindendir. Asıl adı Ebü’l-Kasım Cüneyd b. 

Muhammed el-Hazzâz el-Kavârîrî’dir. Ne zaman doğduğu 

bilinmemektedir. Çoğu mutasavvıf gibi Cüneyd de İranlıdır; 

Nihavend’te doğmuş, Bağdat’a yerleşmiştir. İlim ve tasavvuftaki 

üstün konumu dolayısıyla “Tâvûsü’l- Ulema”, “Seyyidü’t-Tâife”, 

“İmâmü’l-Eimme”, “Lisânü’l-Kavm”, “A’bedü’l-Meşayih” ve 

“Sultânü’l-Muhakkıkîn” gibi lakablarla anılmıştır.  İlme karşı 



97 

 

                                                                                  
büyük bir kabiliyeti ve merakı olan Cüneyd, bir taraftan İmam 

Şâfiî’nin (ö. 204/820) öğrencilerinden Ebu Sevr’den (ö. 240/854) 

fıkıh okurken diğer taraftan dayısının evine gelip giden 

mutasavvıflardan istifade etmiştir. Şer’î ilimleri iyice öğrendikten 

sonra kendini zühd, ibadet ve tasavvufa veren Cüneyd,238 

geçimini sağlamak için ticaretle uğraşıp, diğer taraftan 

dükkanının (bezle ayırdığı) bir köşesinde ibadetle meşgul 

olmuştur. Daha sonra manevi bir işaret üzere meclis teşkil edip, 

konuşmaya başlamıştır. Kuşeyri’nin “Sûfilerin seyyidi ve 

imamıdır” şeklinde vasıflandırdığı Cüneyd’in birçok sufi 

sohbetinde bulunmuş, onun müridi ve halifesi olmuştur. 298 

(909) tarihinde vefat etmiştir. Cüneyd tasavvuf terimlerini, usul 

ve esaslarını tespit ederek tasavvufun ortaya çıkışını sağlayan 

büyük sûfîlerden biridir. “Sahv ve temkin” in mümessili sayılan 

Cüneyd Bağdâdî’ye göre insanın sekr hali mes’uliyetin kalktığı, 

kişinin aklını başından alan bir durum olmasına rağmen, ayıklık 

hali nefsinde neler olduğunu fark edebileceği bir durumdur. Bu 

noktada sekr halini önde tutan Bâyezid-i Bistami’den farklı 

düşünmektedir. Ayrıca Cüneyd, tasavvuf kavramlarından tevhid 

konusunda söz söyleyen sûfilerin ilklerindendir. Ona göre 

tevhid, kadîm ile hâdisin arasını tefrik etmek, Allah’ın ezeliyet 

sıfatında tek olduğunu; O’nun fiilini işleyen hiçbir şeyin mevcud 

olmadığını bilip ikrar etmektir. Buradan anlıyoruz ki, Cüneyd 

Bağdâdi Allah’tan başka her şeyi ortadan kaldırmaktadır.  Tevhid 

konusuna fazlaca ağırlık veren Cüneyd’e göre bu husus kişinin 

bilgisini aşan bir durumdur. Cüneyd’in tasavvufî görüşleri hem 

çağdaşı sûfîler hem de daha sonraki mutasavvıflar üzerinde derin 

tesirler bırakmıştır. Bkz. Kuşeyri, Risale-i Kuşeyrî, s. 81; Attar, 

Tezkiretü’l Evliya, s. 148-149; Mahir İz, Tasavvuf, s. 110; 

Schimmel, İslamın Mistik Boyutları, s. 75-76; Süleyman Ateş, 

“Cüneyd-i Bağdâdî”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 1993, c.8, s. 

119-121; Süleyman Gökbulut, “Tasavvuf Tarihinde Cüneydî 

Çizgi”, DEÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2012, Sayı: 36, s. 172; 

Süleyman Ateş, “Cüneyd-i Bağdâdî”, İslam Medeniyeti Dergisi, 

c.1, Sayı: 11, s. 10; Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, 

s. 118-119. 



98 

 

ve Bâyezîd-i Bistâmî239 (234/848), diğer önemli 

mutasavvıflarımız gibi Yezidi literatüründe yerini 

almış ve övülmeye layık görülmüştür.  

                                                 
239 Hemen bütün tasavvuf ve tabakat kitaplarında Bâyezîd-i 

Bistâmî’den bahsedilirse de bu bilgiler genellikle onun 

menkıbeleri, sözleri ve şathiye’lerine dairdir. Asıl adı “Ebû Yezîd 

Tayfûr b. Îsâ b. Sürûşân” dır. Bâyezîd künyesidir. Bu kısıtlı 

bilgilere göre o İran’ın Horasan eyaletinde bulunan Bistâm 

kasabasında doğmuştur. Bâyezîd’in tasavvufta üstadının Ebû Ali 

es-Sindî adında biri olduğunu kaydeden Serrâc’ın verdiği 

bilgilere göre Bâyezîd, ümmî olan bu şeyhe farzları yerine 

getirecek kadar şer‘î ilim öğretmiş, karşılığında da ondan tevhid 

ve fenâ ilmini öğrenmişti. Bâyezîd’in bazı sözlerine bakılırsa o 

tasavvufî bilgileri Allah’tan vasıtasız olarak aldığına 

inanmaktadır. Bayezid, önce, Hanefi fikhı üzerinde çalıs  mıs  , 

tasavvuf yoluna sonradan girmis  tir. Bâyezîd'in vefatı ile ilgili 

olarak ise üzerinde ittifak edilen bir tarih mevcut değildir. 

234/848 hem de 261/875 tarihleri verilmektedir. Tasavvufun 

doğuş devrinde yaşayan Bâyezîd-i Bistâmî’nin görüşleri gerek 

yaşadığı dönem gerekse çok daha sonraki dönemleri derinden 

etkilemiştir. Daha sağlığında pek çok kişi tarafından ziyaret 

edilmiş olması bunun göstergelerindendir. Tasavvufun simgesi 

durumuna getirilen ilk velilerden biri olan Ebû Yezid (Bâyezîd) 

Bistâmî ilk dönem İran tasavvufunda önemli bir yere sahiptir. 

Garip deneyimlerinden ve sonsuz imanından söz edilmektedir. 

Bâyezid, pek çok üstattan faydalanmıştır. Ancak bunlardan en 

önemlisi Ebû Ali Sindî’dir. Tasavvuf ilmi ile ilgili pek çok şeyi 

Ebû Ali Sindî’den öğrendiğini söyleyen Bistâmî, üstadından, 

ağırlıklı olarak, tevhîd ve hakikatlere dair dersler almıştır. Ebû 

Ali de Bâyezîd'den fıkhî bilgiler öğrenmiştir. Bâyezîd tasavvuf 

tarihinde sekr, fenâ, melâmet, tevhid, mârifet, muhabbet, mi‘rac 

ve îsâr gibi konulardaki sözleri ve şathiyeleriyle tanınır. O sâlikin 

kendinden geçip (sekr) benliğini yok ederek (fenâ) Hakk’a ermesi 

gerektiği düşüncesindedir. Sâlik bu dereceye ancak sürekli 

riyâzet, çetin nefis mücadelesiyle birlikte derin tefekkür ve 

dikkatli murakabe ile erişebilir. Üzerinde tartışma konusu olan 



99 

 

Laleş tapınağında bulunup götürülen ve Yezidilerce 

kutsal sayılan eşyalardan bir tanesi de Cüneyd-i 

Bağdâdi’ye ait olduğu ileri sürülen bir adet sakal 

tarağıdır.240 Yezidiler’in en kutsal mekânlarında yine 

aynı şekilde çok kutsal olarak gördükleri maddelerin 

arasında Cüneyd-i Bağdâdi’ye atfedilen bu tarağın 

varlığı bizlere Yezidi ile dönemin meşhur 

                                                                                  
en meşhur şathiyelerinden birinde Bestâmî şöyle söylemiştir: 

“Subhani ma a’zame şani” (Kendimi tesbih ederim, şanım ne 

yücedir!). Bu s atah, sonraki tasavvuf ehli için bir muamma olmuş   

ve kemale eren mutasavvıfın ulaştığı birlik durumunun kanıtı 

olarak I ran, Türk ve Müslüman Hint şairlerince sık sık 

tekrarlanmıştır. Ilımlı bir sûfi yorumu örneğini veren Serrac, 

Bayezid'in s atahını, "muhtemeldir ki Allah'ın kendisine ait 

'Sübhani' sözünü tekrarlamıştır" diyerek yorumlamıştır. 

Schimmel bunun kesinlikle ılımlı(!) bir görüş olduğunu 

belirtmektedir. Bayezid’in şatahatları hakkında Macit Fahri şöyle 

demektedir: “Ancak, sonraki müelliflerce yapılan bir açıklama 

bize bu meseleye dair bir ipucu verir. Şöyle ki, Bistâmî’nin dini 

vecibelerini ihmalle itham edildiğine diğer sûfîlerin de sığındığı 

“Cunun = Delilik” hilesine başvurduğu anlatılır. Her halde bu 

vasıta birçok sûfînin hayatını kurtardığı gibi onun hayatını da 

kurtarmıştır.239 Halbuki, onların ifadeleriyle kendinden geçtiği 

veya sarhoş olduğu zaman söyledikleri bu sözlerinden uyanık ve 

ayık oldukları zaman vazgeçtikleri yahut tevbe ve istiğfar 

ettiklerine dair hiçbir delil mevcut değildir. Bkz. Kuşeyrî, 

Tasavvuf’un İlkeleri (Risale-i Kuşeyrî), s. 63; Sunar, 

Anahatlariyle İslam Tasavvufu Tarihi, s. 36; Schimmel, İslamın 

Mistik Boyutları, s. 65; Süleyman Uludağ, “Bâyezîd-i Bistâmî”, 

DİA, TDV Yayınevi, Ankara 1992, c.5, s. 238; İbrahim Sarmış, 

Teorik ve Pratik Açıdan Tasavvuf ve İslam, Ekin yayınları, 

İstanbul 1997, s. 197. 
240 Ayandan Mustafa Nuri Paşa, Abede-i İblis, s. 14-55; Guest, 

Yezidilerin Tarihi, s. 237. 



100 

 

mutasavvıfları arasında ki sevgi bağını algılayabilmek 

adına çok önemlidir. Bu durum Yezidiler’in tasavvufi 

bir gelenekten geldiğini, eski yaşantılarını böyle bir 

ortamla iç içe geçirdiklerinden ötürü kültürel ve 

inançsal birikimlerinin tasavvufi bir atmosferde 

oluştuğunu göstermektedir. Kutsal olarak kabul 

ettikleri birçok şeyin tasavvufla bir şekilde 

bağlantısının olması onların tasavvuf ile fazlaca 

etkileşim halinde olduğunu desteklemektedir. 

Bahsedilen bu tarağın dışında Cüneyd-i Bağdâdi’yi 

Yezidi sözlü kültüründe de görmekteyiz. Daha önce 

Râbia el-Adeviyye’nin anlatıldığı efsanede Cüneyd-i 

Bağdâdi’nin de adı geçmektedir. Burada Cüneyd-i 

Bağdâdi aziz olarak nitelendirilmektedir.241 

Aziz olarak aynı efsanede adı geçen bir diğer isim 

ise Beyazıd-ı Bistâmi’dir. O da aynı şekilde aziz olarak 

nitelendirilmiş, kıymetli olduğu söylenmiştir. Ayrıca 

Yezidiler tarafından da keramet ehlinden sayıldığını 

anlatılan hikâyeye baktığımızda görebilmekteyiz. 

Burada bahsedildiği üzere onlar, Râbia’nın şeyhi 

olarak gösterilmektedir.242 Yezidiler’in kendilerince 

kutsallık atfettikleri ve İslam mutasavvıflarına 

atfettikleri bu eserler ve bahsettiğimiz efsaneyle ilgili 

İslam tarihi kaynaklarında herhangi bir bilgi 

                                                 
241 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 

237. 
242 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 

348-354. 



101 

 

bulunmamaktadır. Bu da Yezidilerin bu efsaneleri 

kendilerinin oluşturmuş olabileceği hususunu akla 

getirmektedir. 

3.4. Hallâc-ı Mansûr 

İslam tasavvuf tarihinin en meşhur ve etkisi en 

yaygın olan simalarından birisidir.243 Hallâc-ı 

Mansûr244 bilindiği üzere tasavvufî düşüncesi uğrunda 

                                                 
243 Zülfikar Güngör, “Tahirü’l-Mevlevî’nin “Hallâc-ı Mansûr’a 

Dâir” Risalesi”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

c.39, s. 581. 
244 Asıl adı Ebü’l-Mugıs el-Hüseyn b. Mansûr el-Beyzâvî (ö. 

309/922)dir. 244’te (858) İran’ın Fars eyaletinde bulunan 

Beyzâ’nın kuzeydoğusundaki Tûr’da doğmuştur. Dedesinin 

mecûsi olduğu söylenmektedir. Babasının mesleğinden dolayı 

“Hallâc” diye tanındığını söylenmektedir. Asıl adı Hüseyin 

olduğu halde İran’da ve Osmanlılar’ da daha çok Mansûr ve 

Hallâc-ı Mansûr şeklinde babasının adıyla anılmış, kendisine 

“Mansûr” adı verilirken davasının zafere ulaşmış olduğuna işaret 

edilmiştir. Sehl-i Tüsterî’nin yanında iki yıl okumuş, daha sonra 

onsekiz yaşında iken Basra’ya gitmiştir. Burada ise Amr b. 

Osman el-Mekkî ile birlikte bir buçuk yıl oturmuştur. Bu 

sıralarda Ya’kup el-Akta’ın (Sûfî) kızı Ümmü’l Hüseyn ile 

evlenmiştir. Hallâc’ın üçüncü ve önemli bir sima olan hocası, 

Bağdad Sufî okulu’nun meşhur lideri Cüneyd-i Bağdâdî’dir. 

Hicri 264-284 yılları arasında, tam yirmi yıl onun hizmetinde 

bulunmuştur. Hallâc’ın maksatlı sorular sorduğuna ve bu 

konuda samimi olmadığına kanaat getiren Cüneyd onun 

sohbetlerine katılmasından rahatsız olur ve meclisinden 

uzaklaştırır. Bundan sonra oradan ayrılan Hallâc birçok yer 

dolaşmıştır. Üç defa hacca giden Hallâc 290’da ki üçüncü 

haccında burada iki yıl kalmıştır. Bazen ibadet etmiş, bazen de 

halk arasına karışıp hacda kesilen kurbanlar gibi Allah yolunda 

kendini feda etmeye hazır olduğunu haykırmıştır. Bir ara 



102 

 

ölmeyi göze aldığı ve neticesinde öldürüldüğü “Ene’l- 

Hak” sözü ile yankı bulmuş; kendinden sonra gelen 

Aynülkudât el-Hemedânî, Ahmed el-Gazzâlî, 

Rûzbihân-ı Baklî, Senâî, Attâr, Mevlânâ Celâleddîn-i 

Rûmî, Ahmed Yesevî, Muhyiddin İbnü’l-Arabî gibi en 

tanınmış mutasavvıfları derinden etkilemiştir.245 

Hallâc’ın, İslam kaynaklarında geçtiği kadarıyla çok 

sıkıntılı bir hayat geçirdiği görülmektedir. Bağdat'da 

«kendi cemaati uğruna lânetlenmiş olarak ölmek» 

isteğini açıkça dile getirmiştir: «Ey Müslümanlar, beni 

Tanrı'dan kurtarınız.», «Tanrı, benim kanımı size helâl 

etmiştir; beni öldürünüz!» diye çağrıda bulunmuştur. 

                                                                                  
Arafat’ta kendisine hakaret ve işkence edilmesini istemiştir. 922 

yılında ölüm cezasına çarptırılmıştır. Eserleri, düşünce dünyasını 

önemli ölçüce ortaya koyan Kitâbü’t- Tavâsîn, şiirlerinin 

bulunduğu Dîvan ve Hallâcın söylediği rivayet edilen sözlerin 

derlenmesiyle meydana gelen eser olan Ahbârü’l –Hallâc ‘tır. Bkz 

Uludağ, “Hallâc-ı Mansûr”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 1997, 

c.15, s. 377-378; Öztürk, Kitâb’üt-Tavâsin, s. 20; Yaşar Günenç, 

Tavasin “Enel Hak”, Yaba Yayınları, İstanbul, 2002, s. 8; Ethem 

Cebecioğlu, Hallâc-ı Mansûr, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, c.30, s. 334. 
245 Aynülkudât el-Hemedânî, Ahmed el-Gazzâlî, Rûzbihân-ı Baklî, 

Senâî, Attâr, Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî, Ahmed Yesevî, 

Muhyiddin İbnü’l-Arabî gibi tasavvufun en tanınmış şahsiyetleri 

Hallâc’ı ve düşüncelerini benimseyerek onun ateşli taraftarları 

olmuşlar, Hallâc’ın idealini yaşatarak Hallâcî bir tasavvuf 

hareketi meydana getirmişlerdir. Bunların çalışmaları sayesinde 

Hallâcî düşünce ve eylem tarzı bütün İslâm dünyasının en ücra 

yerlerine kadar yayılmış, özellikle İran ve Türk edebiyatı ondan 

derin bir şekilde etkilenmiş, sûfî şairlerin özünü onun görüşleri 

oluşturmuştur. Bkz. Süleyman Uludağ, “Hallâc-ı Mansûr”, s. 

377. 



103 

 

Düşmanları onun idamını istiyorlardı; bu sırada 

«Hallâc-ı Mansur» «Ene’l-Hak» -Ben tanrıyım- dediği 

söylenmektedir. Müritleri tutuklanmıştır. Kendisi de 

tutuklanıp dokuz yıl süreyle hapsedilmiştir. «Ta Sin el-

Azal» ve «Miraç» adlı yapıtlarını, bu tutukluluk 

yıllarında yazmştır. 922 yılında ölüm cezasıyla 

yargılanmıştır. “Ene’l-Hak” sözüyle ölüme giden 

kapıyı aralayan Hallâc’ın ölümü de aynı şekilde sancılı 

olmuş, tüm uzuvları kesilmiş, sonrasında yakılarak 

külleri nehre atılmıştır.246 «Mucizeler göstermek, 

Tanrı'nın gücünü ele geçirip kötü amaçla kullanmak, 

Tanrı’yla insan arasında aşk bağlantısı kurulabileceğini 

öne sürmek», ölüm cezasının gerekçeleri olmuştur. 

Mansur'un idam edilmesi sırasında yandaşları, büyük 

bir ayaklanma gerçekleştirmişlerdir.247 

Böylesine olağandışı bir yaşam ve hazin bir ölüm, 

Hallâc’ı efsanevi bir şahsiyete dönüştürmüştür. Bu 

durum Yezidiler’i de etkilemiş, Yezidi literatüründe 

Hallâc, geniş bir yer almıştır. Yezidiler nazarında çok 

büyük bir öneme haizdir. Nitekim Yezidiler Hallâc’ın 

küllerinin Dicle nehrine atılmasından sonrasını 

menkıbeleştirerek Hallâc’ın ölümü üzerinden bir 

efsane oluşturmuşlardır.  

Yezidi anlatılarına göre Hallâc’ın külleri Dicle 

nehrine püskürtüldükten sonra kız kardeşi o nehre 

                                                 
246 Öztürk, Kitâb’üt-Tavâsin, s. 34. 
247 Günenç, Tavasin “Enel Hak”, s. 8-9. 



104 

 

gelmiş ve bir kap ile o nehirden su doldurmuştur. 

Hallâc-ı Mansur’un ruhu o sırada kabın içine girmiştir. 

Fakat kız kardeşi bu durumun farkında değildir. Daha 

sonra Mansur’un kız kardeşi kabı alarak eve götürmüş 

ve susadığında da o kaptan su içmiştir. Bu şekilde 

Mansur’un ruhu kız kardeşinin içine girmiştir. Sonuç 

olarak bakire kız bu şekilde gebe kalarak erkek 

kardeşini doğurmuştur.248 

Hikâyenin devamı kaynaklarda anlatılmasa da bu 

efsane Yezidiler’i çok etkilemiştir. Öyle ki Yezidi 

kadınları Hallâc’a hürmeten ya da kızkardeşi ile aynı 

akibeti yaşama endişesinden dar ağızlı ve üstü açık 

olan kaplardan su içmezler. Bazı Yezidiler bu 

hadiseden ötürü bir gün bir peygamberin doğup 

Muhammed’in yasalarını kaldıracağına 

inanmaktadırlar.249 

Her ne kadar bahsettiğimiz efsaneye Yezidiler bu 

kadar sahip çıkmış ve hayatlarına büyük ölçüde 

yansıtmış olsalar da maalesef bu mucizevi mezkûr 

hikâyeyi ilk olarak onlardan duymamaktayız. Bu 

hikâyenin büyük oranda bir benzeri Kırgız 

efsanelerinde karşımıza çıkmaktadır. Kırgızlar da 

kendi türeyiş efsanelerinde bu hikâyeyi konu 

almışlardır. Buradaki hikâyeye göre Puşewir adında 

                                                 
248 Oswald H. Parry, Six Months İn A Syrian Monastery, Horace 

Cox, London, 1895, s. 372. 
249 Parry, Six Months In A Syrian Monastery, s. 372. 

 



105 

 

bir yerde abi-kız kardeş iki kişi yaşamaktadır. Abinin 

adı Şa Mansur, kız kardeşin adı ise Anal’dır. Karşılıklı 

birbirlerini koruyan bu kardeşlerden Anal, her gün 

hava karardıktan sonra bir yere temizliğe gider. Bir 

akşam Şa Mansur’da onun peşinden gizlice giderek 

takipte bulunur. Görür ki kız kardeşi bölgeye yakın bir 

mağarada erkeklerle oynamaktadır. Şa Mansur’da 

onlara katılıp bir gece boyunca oynar. Bu olay Puşewir 

yöneticileri tarafından hükümdara iletilir. Bunun 

üzerine hükümdar bu iki kardeş dinin kurallarını 

çiğnediği için Şa Mansur etrafına odun ve ağaçlar 

konularak ateşe verilir. Alevler büyüdüğünde Şa 

Mansur haykırmaya başlar: “Anal Hak, Manamu 

Hak...”250 

Buradaki “Hak” kelimesi masum anlamında 

kullanılmıştır. “Manamu” ise ben anlamına 

gelmektedir ki Şa Mansur, kız kardeşi Anal’ın ve 

kendisinin masum olduğunu söylemektedir. Bu sırada 

Anal’da bağırır: “Biz Masumuz. Biz ateşe atıldık!” Bu 

iki kardeş yanarak ölürler. Külleri nehre atılır ve o 

küller nehirle birlikte hükümdar sarayının yakınına 

gelir. Küller nehir içerisinde kabarcıklara dönüşür. 

Kabararak “Anal Hak, Manamu Hak!” sesleri 

çıkmaktadır. Bu sesleri duyan prenses ve cariyeden 

oluşan kırk kız bu sudan içerler. Ardından bu kırk kız 

                                                 
250 Hu Zhenhua, “Kırgız Milletine Ait Kırk Kız Efsanesi”, VII. 

Milletler Arası Türk Halk Kültürü Kongresi, 29/06/2006, s. 1907. 



106 

 

hamile kalır. Hükümdar durumdan haberdar olur ama 

onlar kendi kızları olduğu için öldüremez ve yakamaz. 

Bunun üzerine onları uzaklara kovar. Bu şekilde bu 

kırk kızın her biri doğumunu gerçekleştirir. Kırgızlara 

göre onlar bu şekilde kırk boydan türemişlerdir.251 

Görüldüğü üzere Yezidiler’de anlatılagelen bu 

efsane Kırgızların efsanesi ile paralellikler arz 

etmektedir. Ancak Kırgızlar’a ait efsanede suya külleri 

atılan Mansur ve kız kardeşi iken, Yezidilerde sadece 

Hallâc-ı Mansur atılmış olup kız kardeşi suyu içip 

hamile kalmıştır. Ayrıca Kırgızlarda sudan içen kişi 

sayısı kırk iken Yezidilerde bu sayı bir ile 

sınırlandırılmıştır. 

Yezidiler’de Hallâc-ı Mansur ile anlatılan tek efsane 

bu değildir. Yezidiler, -ölüp külleri nehre savrulan 

fakat geri dönen- Hallâc’ı tekrar gün yüzüne kıyamet 

zamanında çıkarmaktadırlar. Yezidiler’e göre 

Muhammed’in yasasını ortadan kaldıracak kişi olan 

Hallâc, kurtarıcı olarak gelecektir. Muhtemelen 

Osmanlılar döneminde oluşturulan veya 

zenginleştirilen söz konusu efsane daha çok ahir 

zamanı tasvir etmektedir. Yezidi mitine göre Osmanlı 

İmparatorluğu’ndan sonra tahtın sahibi İsa olacak ve 

Mısır’a taşınacaktır. Babası Hasan b. Adî’nin katilleri 

Moğollar’la savaşmak için Selçuklu saflarına katılan ve 

Harputta savaş esnasında öldürülen Şerfedin –

                                                 
251 Zhenhua, “Kırgız Milletine Ait Kırk Kız Efsanesi”, s. 1908. 



107 

 

Şerafuddin- ise mehdi olacaktır.252 Kırk yıl sonra İsa, 

bu görevleri ifa ettikten sonra, tahttan vazgeçip 

Şerfedin ile birlikte Kaf dağına çıkacak ve orada 

öleceklerdir. Bunun akabinde ise Hacuc ve Macuc 

(bunlar yecüc ve mecüc olmalı) sırasıyla gelecektir. 

Dünya böyle bir kötü bir haldeyken, Hallâc gelip 

evreni bu kirlilikten kurtaracaktır. Bundan sonra ise 

dünya yumurta gibi dümdüz bir hal alacaktır.253 

Yezidi inancında kutsal bir konumda olan ve birçok 

efsaneye konu olan Hallâc-ı Mansur’un bu gizemlere 

sahip olması bir sebepten ötürüdür. Onun kutsallığı 

bir efsanede geçtiği kadarıyla kâseden içmesiyle 

olmuştur. O kâse kişinin kutsal bir vasıf kazanmasını, 

dünyaya hükümran olmasını sağlayan bir araç olarak 

yorumlanmaktadır.254 

Yezidilerin böyle kahramanca atıflarda bulunarak 

anlattıkları Hallâc-ı Mansur’un bu değiştirilmiş, tarihi 

bir alt yapısı olamayan kimliği Yezidiler’i inanç 

bakımından çok ayrı uçlara götürmeye sebep 

olmuştur.  

Yezidiler’in Hallâc-ı Mansur hakkında çok aşırı 

fikirlere kapıldığı İbn Teymiyye tarafından da dile 

getirilmektedir. İbn Teymiyye, Yezidilerin, veli biri 

                                                 
252 Hasan b. Adi nin oğlu.  
253 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 

633. 
254 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 

143. 



108 

 

olarak gördükleri Hallâc’a ibadet ettiklerini söyleyip 

onları uyarmaktadır.255 Yezidilerin Hallâc’a atfettikleri 

türbeler de ona hürmet ve saygının yahut kutsallığın 

ne boyutlara ulaştığını algılayabilme açısından önemli 

bir husustur.256 

3.5. Abdülkâdir Geylânî 

Abdülkâdir Geylânî257, İslam tasavvuf kültüründe 

olduğu gibi Yezidi inancında da önemli bir yere 

sahiptir.  

                                                 
255 İbn Teymiyye, el-Vasiyyetü’l Kübra, s. 287. 
256 Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 82. 
257 Künyesi Muhyiddin Ebû Muhammed bin Ebî Sâlih257 olan 

Abdülkâdir Geylânî, 470 (1077) yılında Hazar Denizi’nin 

güneybatısındaki Gîlân eyalet merkezine bağlı Neyf köyünde 

doğmuştur. Soyunun Hz. Ali’ye ulaştığı rivayet edilir. Geylânî, 

genç yaşında tahsil için Bağdat’a gitmiştir. Kadı Ebû Said 

Mahzûmî’den (hukukçu) fıkıh, Ebû Bekr bin el-Muzaffer ile diğer 

meşhur muhaddislerden hadis dinlemiş, bilâhare va’z ve tedrise 

başlamıştır. Ancak bir süre sonra tüm bunları bırakarak, halvete 

çekilip, riyazetle yaşamaya başlamıştır. Bu inziva döneminin 

yirmi beş yıl kadar sürdüğü söylenmektedir. Bundan sonra 

seyahate çıkıp, mücahede-i nefse ve sahralarda ikametle zühd ve 

ibadete koyulmuş, o sıralarda Şeyh Ahmed Debbas’la (tarîkat 

hırkasını giydiği şeyhi) sohbet edip, kendisinden ahz-ı tarikat 

etmiştir. Muhtemelen inziva döneminin sonunda oğlu ile birlikte 

hacca giden Geylânî, Mekke’de tanıştığı birçok sûfîye hırka 

giydirmiştir. 561 (1166) tarihinde Bağdat’ta vefat etmiştir. 

Abdülkâdir Geylânî, önceleri Şâfiî mezhebinde iken daha sonra 

meşrebine daha uygun bulduğu Hanbelî mezhebine geçip, bu 

mezhebin savunucusu olmuştur. Bununla birlikte hayatının 

sonuna kadar her iki mezhebe göre fetva vermiştir. Hanbeli 

mezhebine geçmesi İbn Teymiyye gibi müteşeddid bir tasavvuf 



109 

 

Yezidi menkıbelerinde ve sosyal hayatta etkisinin 

çok bariz ve baskın bir şekilde görülmesi Abdulkâdir 

Geylânî’nin Yezidiler nazarında neden bu kadar 

önemli olduğu sorusunu akla getirmektedir. 

Yezidiler için Şeyh Adî b. Müsâfir’in ne denli 

önemli olduğu konusuna yukarıda değinmiştik. Yezidi 

dininin kurucusu olarak görülen Şeyh Adî ile 

Abdülkâdir Geylânî’nin birbirlerine olan muhabbeti 

tarih kaynaklarında zikredilmektedir. Adî b. Müsâfir 

ile sohbet arkadaşı olan Abdülkâdir Geylânî’nin – belki 

de böyle bir münasebetten ötürü- Yezidi taifesinde 

etkilerini görmekteyiz.  

 Bu başlık altında öncelikle Yezidiler’in Şeyh 

Adî’sini Abdülkâdir Geylânî gözüyle nazar edip daha 

                                                                                  
tenkitçisinin dahi takdirini kazanmasına sebep olmuştur. 

Abdülkâdir Geylânî’nin tasavvufu, şeriat ve dinin zâhirî 

hükümlerine titizlikle bağlı kalma esasına dayanmaktadır. O, her 

an Kur’an ve hadislere uygun hareket etmeyi şart koşar. 

Gazzâli’nin geliştirip sistematize ettiği Sünnî tasavvuf, onun 

tarafından devam ettirilmiştir. Eserlerinde genel olarak, müridin 

bir müddet çile devresini geçirerek, dünyadan tamamıyla el 

çekmesi ve bundan sonra tekrar dünyaya dönüp, ondan haz ve 

nasibini alarak, başkalarını irşad etmesi, konularını işlemektedir. 

Adına izafetle Kâdiriyye ve bazan da Geylâniyye diye anılan 

tarîkatı, İslam dünyasının en yaygın tarikatlarından birisidir. Bkz. 

İbn Teymiyye, İbn Teymiyye Külliyatı, s. 151; c.2, s. 436-449; c.3, 

s. 191-363, c.5, s. 76; c.8, s. 366, 535; İz, Tasavvuf, s. 184-185; 

Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, s. 240-241; 

Süleyman Uludağ, “Abdülkâdir Geylânî”, DİA, İstanbul 1988, 

c.1, s. 234-235.  



110 

 

sonrasında Abdülkâdir Geylânî’yi Yezidiler nazarında 

ele alacağız.  

Yezidiliğin kurucusu olarak sahip çıkılan Şeyh Adî 

b. Müsâfir, Abdülkâdir Geylâni ile beraber öğrenim 

görmüş; onunla birlikte 1116 yılında hacca gitmiştir.258 

Kaynaklarda Abdülkâdir Geylânî’nin Adî b. Müsâfir’e 

karşı fazlaca bir muhabbeti olduğu geçmektedir. O, 

Adî b. Müsâfir’i şeyhlerin mertebece en 

yükseklerinden kabul etmektedir. Hatta onun veliler 

içerisindeki konumunu “Eğer Peygamberlik, kesbî 

yani çalışmakla elde edilen bir şey olsaydı onu 

mutlaka eş Şeyh Adî b. Müsâfir elde ederdi” 

cümlesiyle ifade etmiştir.259 Abdülkâdir Geylânî’nin 

menkıbelerinin nakledildiği bir kaynakta Adî b. 

Müsâfir’in kerametlerinden çokça 

bahsedilmektedir.260Abdülkâdir Geylâni gibî zamanın 

Kutbü’l Arifin ve gavsü’l vâsilîni olarak görülen, feridi 

                                                 
258 Guest, YezidilerinTarihi, s. 44. 
259 Tadifi, Cevherden Gerdanlıklar, s. 298; Mustafa Nuri Paşa, 

Abede-i İblis, s. 31. 
260 Tadifi, Cevherden Gerdanlıklar, s. 298. Eserde anlatılan 

kerametlerinden bir tanesi: Bir gün Şeyh Adi tekkesinden çıkıp 

gitmektedir. Yol üzerinde kabristandan geçerken Şeyh Adî 

yanındaki adama “Şu kabirde yatan adamın benden istediğini 

duyabiliyor musun?” sorar. O’da “Hayır” şeklinde cevap verir. O 

adam kabre doğru baktığında şiddetli bir şekilde duman çıktığını 

görür. Şeyh Adî kabre yanaşıp dua edince duman gider. Adî 

kabirde yatan adama “Nasıl, hoş musun?” diye sorar. Kabirdeki 

adam “Sen Allah’a yalvardın, Allah da günahlarımı affetti ve 

yanmakta olduğum ateşi bertaraf etti” der. Daha sonra tekrar 

tekkeye dönerler. Bkz. Tadifi, Cevherden Gerdanlıklar, s. 302. 



111 

 

asır olarak nitelendirilen bir şahsiyetin Adî b. Müsâfir 

hakkında söylediği bu yüksek değerdeki sözler Adî b. 

Müsâfir’in gerçekten iyi ve etkili bir alim olduğunu 

destekler mahiyettedir. Abdülkâdir Geylânî ile Adî b. 

Müsâfir arasındaki bu münasebet ile ilgili Yezidi 

kaynaklarında da bazı veriler mevcuttur. Yezidi 

tarihinin anlatıldığı bir kaynakta ikinci dünya savaşı 

sırasında Abdülkâdir Geylânî’nin torunu olan Reşid 

Geylânî ile bir Yezidi’nin münasebetinden 

bahsedilmektedir. Eğer bu bilgiyi doğru kabul edecek 

olursak Yezidiler ile Kadiri tarikatı mensuplarının 

ilişkilerinin Adî ve Geylânî sonrasında da devam 

ettiğini söyleyebilmek mümkündür.261  

Çok değerli bir İslam mutasavvıfı olan Abdülkâdir 

Geylânî, Yezidiler tarafından çok daha üst dereceye 

çıkarılmış olup, uluhiyet makamına yükseltilmiştir. Bu 

şekilde Yezidiler’in ona da ibadet ettikleri kaynaklarda 

zikredilmektedir.262 Yezidi ibadethanesinde bulunan 

Abdülkâdir Geylâni’ye ait olduğu söylenilen bir asanın 

da bulunması ona atfedilen kutsiyetin başka bir 

göstergesidir.263 Bunun yanı sıra Cebel Sim’an’da Şeyh 

Abdülkâdir Geylânî’ye adanmış bir mekân 

bulunmaktadır. Birkaç kutsal ağaç, kabaca yapılmış 

olan bir kubbe ve tutulması yasak olan iri balıkların 

                                                 
261 Guest, YezidilerinTarihi, s. 319. 
262 Mustafa Nuri Paşa, Abede-i İblis, s. 31. 
263 Mustafa Nuri Paşa, Abede-i İblis, s. 55. 



112 

 

bulunduğu bu su kaynağı Yezidiler’in kutsal olarak 

kabul ettikleri hac yerlerindedir.264 

Yezidiler’in kutsal olarak gördükleri Abdülkâdir 

Geylânî’nin nesli de diğer önem atfedilen 

mutasavvıflardan farklı olarak, ayrı bir konumu 

bulunmaktadır. Kast sisteminin bulunduğu ve bu 

kastlar arasında evlenmenin yasak olduğu 

Yezidiler’de, bu kastın en üstünde olan mirler kızlarını 

yalnızca kendi ailelerine ve bunun dışında sadece 

Abdülkâdir Geylânî’nin soyundan birine 

verebilmektedirler.265 Kastlar arası evliliğin kesinlikle 

yasak olduğu Yezidiler’de, en yüksek derecedeki 

kastın kızlarını kendi dışında bir aileye vermeleri 

kendi nazarlarında çok büyük bir şeref olarak 

düşünülmektedir. Bu durumda, yine Abdülkâdir 

Geylânî’ye verilen değerin bir diğer sonucu olarak 

karşımıza çıkmaktadır. 

Araştırma sırasında yukarıda anlatılanlar dışında 

birde burada bahsedilenlerle çelişen bir hikâyeye 

rastlamış bulunmaktayız. Bu hikâye Abdülkâdir 

Geylânî ile Adî b. Müsâfir aralarındaki ilişkinin 

başlangıcıyla alakalıdır. Söz konusu hikâyeye göre 

Bağdat’ta yaşayan Şeyh Abdülkâdir Geylânî, Şeyh 

Adî’nin ismini ve namını duyunca onu kıskanıp kin 

besler. Bundan dolayı da birliklerini hazırlayıp 

                                                 
264 Lescot, Yezidiler, s. 247. 
265 Mustafa Nuri Paşa, Abede-i İblis, s. 55. 



113 

 

kendilerine göre çok daha küçük bir grup olan 

Yezidiler’in üzerine yürür. Maklub denilen bir bölgeye 

geldiğinde Şeyh Adî’yi rüyasında görür. Bu rüyada 

Şeyh Adî, güneş gibi aydın, şimşek gibi parlaktır. Şeyh 

Abdülkâdir’e göklerden gelen bir ses “Ey dostum! 

Kendini boşuna yorma, evine dön ve Şeyh Adî’den 

vazgeç. Çünkü O, çok sevilen birisidir” der. 

Abdülkâdir Geylânî bu rüya ve daha başka kişiler 

tarafından onun hakkında anlatılanların etkisiyle ona 

hayran bir şekilde korkarak hemen geri döner. Böyle 

çabucak ve eli boş bir şekilde dönünce ona bu dönüşün 

sebebi sorulur. O da “Susun. Bu adam yenilmez. 

Çünkü kendisine sürekli semavi bir güç eşlik 

etmektedir.” diye cevap verir.266 

Görüldüğü üzere bu hikâye diğer anlatımlarla 

çelişmektedir. Bunun yanı sıra diğer anlatımlarında 

tarihi kaynaklarla çeliştiğini görmekteyiz. Geylânî’nin 

asasının Yezidi mabedinde bulunduğuna dair Yezidi 

kaynaklar dışında bir veri bulunmamaktadır. Ayrıca 

onunla Adî b. Müsâfir’in arasında bir husumet 

olduğuna dair de bir bilgi mevcut değilken, 

kaynaklarda onunla arasında güçlü bir muhabbet ve 

saygının olduğuna dair bilgiler geçmektedir.267 Sonuç 

olarak diyebiliriz ki Abdülkâdir Geylânî ile Adî b. 

Müsâfir arasındaki ilişki doğrudur. Fakat diğer 

                                                 
266 Iraklı Papaz İshok, Yezidilerin Dini, P. Gabriel Akyüz (Çev), 

Mardin 2001, s. 13-14. 
267 Tadifi, Cevherden Gerdanlıklar, s. 298-317. 



114 

 

mutasavvıflarda olduğu gibi Yezidiler ona sevgide 

aşırıya gitmiş, ona uluhiyet atfetmişlerdir. Bu da 

tasavvufun şeriat ve dinin zâhirî hükümlerine titizlikle 

bağlı kalma esasına dayanan ve her an Kur’an ve 

hadislere uygun hareket etmeyi şart koşan Abdülkâdir 

Geylânî’ye ve onun teslim olduğu İslam hükümlerine 

aykırı görülmektedir.268 

3.6. Şems-i Tebrîzî 

Tasavvuf motifleriyle bezenmiş olan Yezidi 

kültüründe yer alan bir diğer şahsiyet, XIII. yüzyıla 

damgasını vuran ve Mevlânâ Celâleddîn Rûmî ile olan 

münasebeti sebebiyle nam salan mutasavvıf Şems-i 

Tebrîzî’dir.269 Yezidi metinlerinde ona da atıflarda 

bulunulmaktadır. 

                                                 
268 Uludağ, “Abdülkâdir Geylânî”, s. 235. 
269 Asıl adı Şemsüddîn Muhammed b. Alî b. Melikdâd Tebrîzî (ö. 

645/1247)’dir. Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’nin sohbet şeyhi olan 

Şems-i Tebrîzî 582 (1186) yılı civarında Tebriz’de doğmuştur. Adı 

Muhammed olmasına rağmen daha çok Şemseddin, Şemsü’l-hak 

ve’d-dîn, Şems, Şems-i Tebrîzî lakaplarıyla anılmaktadır. Çok 

gezip dolaştığı için Tebrîz’de kendisine “Şems-i Perende “Uçan 

Şems” adı verildiği kaynaklarda geçmektedir. Orada ilk tahsilini 

tamamlamış, aynı şehirde sele (zembil) dokuyan Ebûbekr-i 

Sellebâf-ı Tebrizî'nin müridi olmuştur. Ayrıca Baba Kemal 

Cündî'den tarikat telkin ve terbiyesi görmüş, Şihâbuddîn-i 

Suhreverdî'den hırka giymiş, sonunda Kutb-i Zaman Rukneddîn-

i Sicâsî ile sohbette bulunmuş, sulûkünü tamamlamış ve 

"ferdiyet" mertebesine ulaşmıştır. Şems-i Tebrizî ile ilgili 

kaynaklara baktığımızda gizemli bir şahsiyet görmekteyiz. 

Tebrizli Şemseddin'in, zamanında en yüksek islâmî bilgilerden, 



115 

 

Yezidi inancında Tanrı’nın ilk yarattığı yedi 

gizemden biri olarak kabul edilen Şeyh 

                                                                                  
tefsir, hadis, fıkıh, felsefe ve kelâm bilimlerinde yeter derecede 

ilerlemiş olduğunu ve dört mezhebin fıkıh esaslarına da âşinâ 

bulunduğunu ve bu cümleden olarak Şafiîler’in meşhur beş 

kitabında Tenbih adlı eseri de incelediğini göstermektedir. 

Kaynaklar tetkik edildiğinde Şems'in, Arap edebiyat ve 

filolojisinde de üstün bir bilgiye sahip olduğunu anlamaktayız. 

Birçok yer dolaşan Şems-i Perende 26 Cemazelâhir 642/29. 

11.1244 Cumartesi sabahı Konya’ya gelmiştir. Burada Mevlânâ ile 

tanışıncaya kadar ki süreç içerisinde ne yaptığına dair net bir 

bilgi yoktur. Çevredeki insanların (daha çok Mevlânâ’nın 

yakınları, talebesi ve sohbet arkadaşları) dedikoduları üzerine 

gecenin birinde Şems’in Konya’dan ayrıldığı bilinmektedir. 643 

hicret yılının 21 Şevval perşembe gününe rastlayan bu ayrılıştan 

sonra onun Şam gittiği anlaşılır. Bu ayrılık süresi 16 ay kadar 

sürer. Bu ayrılıştan dolayı çok daha kötü duruma düşen Mevlânâ 

büyük oğlu Sultan Veled’i bir grup ile Şems için Şam’a gönderir. 

Sultan Veled ve yol arkadaşları Şems’i bulduktan sonra ona 

Mevlânâ’nın hediyelerini verir, bütün dostların bu yaptıkları 

şeylerden ötürü pişman olduğunu söyleyerek onun Konya’ya 

gelmesi için ısrar ederler. Bu ısrar karşısında Şems dayanamaz ve 

tekrar Konya’ya döner. Fakat bu ikinci gelişten sonra yine 

dedikodular başlar. Daha sonra Şems yine kaybolur. 

Öldürüldüğü ya da kaybolduğu konusunda çeşitli rivayetler olan 

Şems’in bu defa, bu ikici gidişten sonra, kimse izine rastlayamaz. 

Hayatı gizemlerle dolu olan Şems’in gidişi de yine aynı şekilde 

gizemli olmuştur. Onu bu kadar meşhur bir şahsiyet yapan ise 

geride bıraktığı Mevlânâ’dır. Bkz. Eflaki, Ariflerin Menkıbeleri, 

s. 163; Bedîüzzaman Füruzanfer, Mevlânâ Celâleddîn, Feridun 

Nafiz Uzluk (Çev.), Damla Ofset Yayınları, Aralık 2005, s. 95-118; 

Semih Ceyhan, “Şems-i Tebrîzî”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 

2010, c.38, s. 511; Sinan Yağmur, Aşkın Gözyaşları, Karatay 

Akademi, Konya 2012, s. 26; M. Nuri Gençosman, Makâlât, Ataç 

Yayınları, İstanbul 2015, s. 14-26. 



116 

 

Şemseddin’in270 Şems-i Tebrîzî ile özdeşleştirildiği 

görülmektedir.271 Herhangi bir alaka ve bağlantıları 

bulunmayan bu kişilerin tıpkı Hasan b. Adî ile Hasan-ı 

Basrî arasında yapılan lakaplaştırmada olduğu gibi 

isim benzerliğinden kaynaklandığını düşünmekteyiz.  

Şems-i Tebrîzî’nin geçtiği bir ilahide ona da 

uluhiyet-kutsiyet addedildiğini görülmektedir. İlahide 

bu konu şu şekilde geçmektedir: 

“Bu dünya solgun bir dünyadır 

İçindeki Âdemoğlu imansızdır 

Biz Tatar Şeyh Şems’e sığınırız.”272 

Yezidi ilahilerinde, başka bir yerde ise Hallâc-ı 

Mansur ile aynı dizede yer almış ve Yezidi olarak 

gösterilmiştir. İlahiyi okuyan kişi ilk önce kendisini 

Hallac-ı Mansur, Tatar Türk, Şeyh Adâ olarak 

addetmektedir. Ardından “Allah’a şükürler olsun 

Yezidiydim” diyerek hamd etmektedir.273 Bu biraz 

daha onların Yezidi dininin kadim olduğu 

düşünceleriyle alakalı bir durum olarak 

görülmektedir. Şöyle ki, Yezidilere göre kendi dinleri 

çok eskidir ve taraftarları kendi inançlarını 

korudukları halde sadece ismen din değiştirerek 

                                                 
270 Bkz. “Adeviyye’den Yezidiliğe Dönüşüm” başlığı. s. 40. 
271 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 

166. 
272 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 

168. 
273 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 

308, 309. 



117 

 

Hristiyan yahut Müslüman olmuşlardır.274 Bu 

durumda Hallâc-ı Mansur’un veyahut Şems-i 

Tebrîzî’nin Müslüman olduklarını söylemesi, onlar için 

bir şey ifade etmemektedir. Başka bir deyişle 

Yezidiler’e göre bu durum onların Yezidiliğine halel 

getirmemektedir. 

3.7. Ahmed er-Rüfâî 

Yezidi literatüründe adı geçen bir diğer kişi ise 

Seyyid Ahmed olarak bilinen Ahmed er-Rüfâî’dir.275 

Onunla Şeyh Adi arasında geçen bir hikâyenin 

anlatıldığı ilahide ismine rastlamaktayız. Anlatılan 

hikâyeye göre Şeyh Adî, Laleş’e gittikten sonra ünü 

her tarafta duyulur. Şeyhler276 arasında yeni bir şeyhin 

ortaya çıktığı yönünde bir söylenti yayılmaya başlar. 

Yalnızca o bölgede değil, İranlılar arasında da keramet 

sahibi birinin ortaya çıktığı duyulur. Bu durum 

üzerine bazı Şeyhler bunun doğruluğunu araştırmaya 

koyulurlar. Şeyh Adî’nin yanına gelirler fakat Şeyh 

Adî onların karşısına çıkmayıp Mehmed Reşan 

adındaki bir müridi gönderir. Mehmed Reşan’ı bir 

kayanın üzerine tıpkı bir binek gibi bindirerek ona, 

                                                 
274 Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 64. 
275 Ahmed er-Rüfâî (512/1118-578/1182), Rüfâiyye tarikatının 

kurucusu, muhaddis ve Şafiî fakihi bir Sûfidir. Kaynaklarda 

seyyid olduğu geçmektedir. Mustafa Tahralı, “Ahmed er-Rifâî”, 

DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 1989, c.2, s. 122. 
276 Hikâyede Müslüman dini liderler olarak geçmektedir. 



118 

 

onları yanına getirmesini söyler.277 Mehmed Reşan 

Şeyhlerin yanına giderek Şeyh Adî’nin davetini iletir. 

Gelen Şeyhler Mehmed Reşan’ı kayanın üzerinde 

görünce ilk önce Şeyh Adî zannederler ve kayanın bu 

şekilde canlanmasına imkân veremezler. Mehmed 

Reşan’a “Şeyh misin yoksa mürit mi?” diye sorarlar. O 

da Şeyh Adî’nin müridi olduğunu söyler. Sonrasında 

bu kişiler düzgün bir şekilde sıraya girerek Şeyh 

Adî’nin olduğu mağaraya girerler.278 İçeri girdiklerinde 

Şeyh Adî’ye “Hürmetimiz ve övgülerimiz sana olsun 

ey Hakkari’nin sahibi” derler.279 

İşte bu hikâyede bahsi geçen Şeyhlerin lideri 

Ahmed er-Rüfai’dir.280 Ahmed er-Rüfai mağaraya 

girdiklerinde yerlerinin dar olduğunu söyler. Mehmet 

Reşan, Ahmed er-Rüfai’ye gelenlerin lideri olarak 

sırtını duvara sürerse yerlerinin genişleyeceğini 

söyler.281 Ardından Ahmed er-Rüfai abdest için su 

ister. Şeyh Adî çubuğunu kayaya vurarak su çıkarır.282 

                                                 
277 Anlaşıldığı kadarıyla Adî b. Müsâfir dağlık bir alanda yaşadığı 

için müridine gelen şeyhleri mağarasına getirmesini söylemiştir.  
278 Bu cümle ile Şeyhlerin, Adî b. Müsâfir’in üstünlüğünü kabul 

ettikleri anlatılmaya çalışılmıştır. 
279 “Qewlê Şêxadî û Mêra” (Kreyenbroek, Philip G, Xelîl Cındî 

Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, Avesta Yayınları, 

İstanbul 2011, s. 310-315 içinde), s. 313-318. 
280 İlahide “Seyid Ahmed” olarak geçmektedir. 
281 Burada ise birçok toplumda var olan “Şeyhlerin kerameti olur” 

algısı kendini göstermektedir. 
282 Bu su Yezidiler tarafından zemzem olarak isimlendirilmektedir. 



119 

 

Hikâyenin devamında daha başka kerametlerden 

bahsedilmektedir. Sonunda ise Şeyh Adî’yi ölçüp 

tartmaya gelen Ahmed er-Rüfai’ye sitemli bir hitapta 

bulunmaktadır: 

“Ey Seyid Ahmed, bununla ikna olmadın mı? 

Bu en ilke sıkı sıkıya sarılmayacak mısın?283 

Neden sen kendini Şeyh Adî’ye teslim 

etmiyorsun?”284 

Ardından eğer ikna olunmadıysa Meşet Dağı’na 

tırmanılması teklif edilerek düello yapılmaya çağrılır. 

Son olarak yalnızca Şeyh Adî’nin bunların hepsini 

yapabildiğinden ötürü sultan olduğu söylenerek ilahi 

noktalanır.285 

3.8. Seyyid Nesîmî ve Ebü’l –Vefâ 

Seyyid Nesîmî286(ö. 820/1417) Yezidi metinlerinde 

mistik kaselerden içen bir diğer kişi olarak karşımıza 

çıkmaktadır.287 Çok yoğun bir şekilde olmasa da Yezidi 

kültüründe var olduğunu ve kutsal sayıldığını 

                                                 
283 Adî b. Müsâfir’in gelmiş geçmiş tüm Şeyhlerin lideri anlamında 

kullanılmıştır. 
284 “Qewlê Şêxadî û Mêra”, s. 320.  
285 “Qewlê Şêxadî û Mêra”, s. 321. 
286 Seyyid Nesimi (ö. 820/1417), kendisi hurûfîliği ile tanınmış 

mutasavvıf ve aynı zamanda şairdir. Ekseriyet Anadolu ve 

Halep’te yaşamıştır. Kalenderiler tarafından takdis edilmiş, 

Alevi-Bektaşiler’in yedi büyük şairinden biri olarak kabul 

edilmiştir. Bkz. A. Azmi Bilgin, “Nesîmî”, DİA, TDV Yayınevi, 

İstanbul 2007, c.33, s. 4. 
287 “Qewlê Hezar û Yek Nav”, s. 141.  



120 

 

söyleyebiliriz. Ebü’l Vefâ288 da (ö. 501/1107) aynı 

şekilde Yezidi metinlerinde yer almıştır. Yukarıda 

Ahmed er-Rüfai’nin lider olarak anlatıldığı qawl’in 

başka bir dizesinde Ebü’l-Vefâ’dan lider gibi söz 

edilmektedir.289 

Görülmektedir ki senkretik bir yapıya sahip olan 

Yezidiler’in kültür havzalarının büyük bir 

çoğunluğunu, meşhur İslam mutasavvıfları ve onlarla 

ilgili efsaneler oluşturmaktadır. İbadethanelerinde 

onlara addedilerek oluşturulmuş heykeller, kişisel 

eşyaların bulunması, Yezidiler’in onlara karşı ne denli 

itibar gösterdiklerinin ipuçlarını bizlere vermektedir. 

Bu konuyla ilgili örnek olarak, İslam kültürünün 

önemli simalarından biri olan Abdülkâdir Geylânî’ye 

ait asanın Yezidilerce kutsal sayılmasını göstermek 

mümkündür. Bununla ilgili İslam kaynaklarında da 

bazı hikâye-olaylar anlatılmaktadır. Asasıyla 

muhtaçların yardımına koşan Abdülkâdir Geylânî’nin 

bu asasının Yezidilerce sahiplenilmesi tabi ki dikkat 

çekici ve anlamlıdır. Bunun dışında metinlerinde geçen 

mutasavvıfların neredeyse hepsi meşhur, zamanında 

nam salmış ve kerametleri anlatılagelmiş kişilerdir. Bu 

da haliyle sözlü kültürle beslenen Yezidiler’in bu 

                                                 
288 Asıl adı Seyyid Muhammed b. Muhammed Ârizel-Bağdâdî’dir 

(ö. 501/1107). Vefâiyye tarikatının kurucusudur. Bkz. Ocak, 

Babaîler İsyanı, s. 104; Ahmet Yaşar Ocak, “Ebü’l-Vefâ’ el-

Bağdâdî”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 1994, c.10, s. 347. 
289 “Qewlê Şêxadî û Mêra”, s. 321. 



121 

 

şekilde Müslüman kesimden aktarılan hikâyeleri 

kendilerine mal edip, biraz da değiştirmiş 

olabileceklerini akla getirmektedir. Bu ise tüm sözlü 

kültürlerde olduğu gibi süreç içerisinde yavaş yavaş 

meydana gelmiştir. Ayrıca Yezidi metinlerinde 

Hristiyan, Yahudi ya da Zerdüşt kutsallarına ait 

izlerden ziyade İslam tasavvufuna ait izlere ve 

mutasavvıf isimlerine rastlanılması dikkat çekicidir. 

Ancak bir gövdeden kopan parça gövdeye ait bu kadar 

kalıntıyı taşıyabilmektedir. 

Gerçek tarihi verilerle çok da ilgisi olmayan bu 

anlatılan hikâyelerin oluşumunu kronolojik olarak 

tahmini bir sıraya koyarsak görebiliriz ki, Yezidiler bu 

meşhur şahsiyetlerin ilk olarak adlarını, kıymetlerini 

ve onlarla ilgili efsanelerini duymuş olması muhtemel 

görülmektedir. Ardından onlara gönülden bağlanarak 

benimseyip kendilerine mal etmişlerdir. Daha 

sonrasında ise bu sevgi ve bağlılıklarını bazı eşya, 

heykel veyahut da türbelerle somutlaştırmışlardır. Bu 

şekilde bir dönüşümün yaşanması muhtemel 

görünmektedir. Ayrıca bu önemli şahsiyetlerin daha 

öncesinde de Yezidi olduklarını savunmaları çok da 

akla yatkın gelmemektedir. Çünkü, eğer onların 

söylediklerini kabul edersek; bu kişilerin en şiddetli 

azapları, hatta ölümü dahi göze alarak 

düşüncelerinden vazgeçmedikleri ortadayken 



122 

 

Yezidiliğe dair bir açıklama yahut işarette 

bulunmamaları açıklanamayacak bir durumdur.



123 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

İSLAM TASAVVUFUNUN YEZİDİLİK 

İNANCINDAKİ İZLERİ 

 

H. III. asrın sonlarında bir akım olarak kendisini 

göstermeye başlayan tasavvuf, diğer oluşumlar gibi 

kısa vadeli olmayıp etkisini günümüze kadar 

sürdürmüştür. Her halde bunun en büyük 

sebeplerinden birisi, tasavvufun insanın manevi 

hayatına dokunmasından kaynaklanmaktadır. İç 

huzuru temin eden tasavvuf bunun yanında toplumun 

yaşam pratiğini de etkisi altına almıştır. Bir dönem her 

kişinin bir şeyhi olması gerektiği inancı Anadolu’da 

tasavvufun neredeyse her bölgeye ulaşmasına vesile 

olmuştur.   

Tarihi veriler ele alındığında Yezidiliğin de inanç 

olarak tasavvufi görüşlerin çok yaygın olduğu bir 

dönemde ortaya çıktığı görülmektedir. Yezidiler’in 

eskiden Adeviyye tarikatına mensup kişilerden 

oluşması, onların köken olarak tasavvufi bir 

cereyandan gelmesini sağlamıştır. Tasavvufi bir 

yapıdan kopan Yezidiler’in inanç konuları, kültür 

hazinelerinin ağırlıklı olarak tasavvuftan 

oluşmasından ötürü, tasavvufi bakış açısıyla 

anlatılmştır. Bundan ötürü, tasavvufun Yezidilik 

üzerindeki baskın izlerini gösterebilmek adına, bu 



124 

 

bölümde Yezidi inancına ait bazı konular ele alınmaya 

çalışılacaktır. Bölüm altında yaratılış, Hz. Âdem ve 

cennetten çıkarılışı ve Melek Tavus konuları 

işlenecektir. Bunlar yapılırken tasavvuf ile aralarındaki 

benzerliklere işaret edilerek İslam tasavvufu ile 

Yezidiler arasındaki paralelliklerin gösterilmesine 

gayret edilecektir. Son olarak Yezidi metinlerinde yer 

alan tasavvufi kavramlar ele alınarak hangi 

anlamlarda kullanıldığına değinilecektir. 

1. ÂLEMİN YARATILIŞI İLE İLGİLİ ANLA-

TIMLARIN KARŞILAŞTIRILMASI 

1.1. Yaratılış 

Evrenin varoluşundan bugüne kadar milyarlarca yıl 

geçmiş olmasına rağmen evrenin başlangıcı hakkında 

arkeolojik herhangi bir kalıntı bulunmamaktadır. İşte 

bu sebepten ötürü fizik bilimi, evrenin yapısı ve 

karakteri hakkında kesin bir sonuca varamamaktadır. 

Bilimin henüz ulaşamadığı noktalar hakkında evrenin 

gizemli hikâyesini, felsefede, kutsal metinlerde ve 

onların kaynaklık ettiği bazı mitlerde yahut bazı 

metafizik batıni bilgilerden ulaşabilmek 

mümkündür290 

                                                 
290 Gönül Yonar, Yaratılış Mitolojileri, Ötüken Neşriyat, İstanbul 

2015, s. 22.  



125 

 

Alemin menşeinin araştırılması konusunu felsefenin 

ilk çağlarına kadar götürmemiz mümkündür. Bu 

konuda görüşleri olan filozofların hareket noktalarını 

ise daha çok gelenekle gelen mitoloji oluşturmuştur.291 

Mitolojinin kendine has olan özelliklerinden dolayı ilk 

felsefenin en önemli problemlerinden olan ve aynı 

zamanda kozmolojinin temelinde bulunan madde 

problemi filozoflar tarafından irdelenmiş; çok farklı 

görüşler ortaya çıkmış ve etkileri çok geniş alanda 

kendisini göstermiştir. 

Mitlerde olaylar akıl dışı bir üslupla anlatılıyor olsa 

da aslında hakikate dönük bir hikâye özelliği 

taşımaktadır. Kültürlerin ve dinlerin toplumsal 

hayattaki boşluklarını, bazen de olmayan boşluklarını, 

mitler doldurmaktadır. Burada şu noktayı göz önünde 

bulundurmamız gerekmektedir ki o da mitolojinin dini 

bir boyutunun olduğu gerçeğidir. Bunun ise en 

belirgin göstergesi canlı ve cansızların nasıl meydana 

geldiğini anlatan hikâye ve metinlerdir. Bu metinler o 

dinin asli doktrinlerinin temelini oluşturan yaratılış 

mitleridir.292 Bazen kurmaca, uydurma gibi gelen bu 

yaratılış mitolojileri aslında çok önemli bir işleve 

                                                 
291 Yaratılışı efsane formunda alan bu filozofların yerini zamanla 

(MÖ. 700) gözlem ve deney yoluyla tabiatın ana ilkesinin ne 

olduğunu bulmaya çalışan almıştır. Hüsamettin Erdem, İlk Çağ 

Felsefesi Tarihi, Hü-Er Yayınları, Konya 2000, s. 72, 77. 
292 Kürşat Demirci, “Yaratma”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 2013, 

c.43, s. 331.  



126 

 

sahiptir. Mitolojinin içinde yer alan her ögeye kutsallık 

atfeder ve ayrıca beşerî faaliyetleri anlayabileceğimiz 

bir model oluşturur. Şöyle ki, dini çerçevede birçok 

toplumun yaptığı ilginç, saçma veyahut da akıl dışı 

gibi görülebilen etkinliklerinin temelinde çoğu kez bu 

mitolojileri görmek mümkündür.293 Bu yüzden 

bunların araştırılıp ortaya çıkarılması o dinlerin inanç 

ve öğretileri hakkında aydınlatıcı bilgiler elde 

etmemize fayda sağlayacaktır. 

Yukarıdaki açıklamaları kozmogoninin 

oluşturulmasına sebep olarak ele aldığımızda birçok 

dinin yahut dinin içindeki farklı akım ve grupların 

bunu yapma çabasını daha iyi algılayabiliriz. İslam 

tasavvufunda da aynı şekilde kozmogoninin ele 

alındığını, buna önem verildiğini ve ilk sûfîlerin Tanrı 

alem ilişkisinin bir inanç meselesi olarak telakki 

edildiğini görmekteyiz.294 Yine İslam tasavvufunda 

nedensellik problemi gibi tartışmalı bazı konuların 

burada çözülmeye çalışıldığı fark edilebilmektedir. Bu 

da İslam tasavvufunun doktrinlerini anlayabilmek için 

yaratılışı nasıl açıkladıklarının önemini ortaya 

koymaktadır. 

Tasavvufta alemin yaratılışı hususuna nazar 

edildiğinde bir “İlk Akıl” ile karşı karşıya 

                                                 
293 Mircea Eliade, Mitlerin Yapısı, Sema Rifat (Çev.), Om Yayınevi, 

İstanbul 2001, s. 15-16. 
294 Ekrem Demirli, “Yaratma”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 2013, 

c.43, s. 329.  



127 

 

kalınmaktadır. Anlatıldığı kadarıyla Allahu Teâlâ’nın 

ilk yarattığı şeyin akıl olduğunu görmekteyiz. Burada 

bahsedilen ilk akıl köken olarak Yeni Eflatunculuk 

akımına kadar uzanmaktadır. Farabi, İbn Sina gibi 

meşşai filozoflar, alemin yoktan yaratılmasını mantıki 

açıdan izah etmekte zorlandıklarından ötürü, bu 

konuyu akıllar ile ilgili bir nazariye ile –kozmolojik 

akıllar nazariyesi- çözmeye çalışmışlardır. Bununla 

alem ile Tanrı arasında bir mutavassıt koyarak -akıl 

adında- onlara ilahi bir varlık gözüyle bakmışlardır.295 

Fakat her ne kadar İlahi varlık gözüyle bakmış olsalar 

da bu İlk Akıl Yeni Eflatun Felsefesi’nin sudur -taşma, 

kendiliğinden ortaya çıkma- anlayışından farklı olarak 

bir çeşit yaratma olarak kabul etmektedirler.296 Bu 

haliyle ise tasavvuftaki anlatımla paralellik 

göstermektedir. 

Tasavvufi anlatımlarda bahsedilen bu Akıl, Allah 

tarafından gizli bir nurdan yaratılmıştır. Fakat akıl bir 

zaman saklı kalır. Ezelî ilminde onu açığa çıkarmayı 

dileyince, aklın nefsinde ilmi, ruhunda fehmi, başında 

zühdü, gözlerinde hayatı, dilinde hikmeti, kulağında 

hayrı, kalbinde şefkati, himmetinde rahmeti ve içinde 

sabrı yerleştirir.297 

                                                 
295 Süleyman Hayri Bolay, “Akıl”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 

1989, c.2, s. 239. 
296 Mehmet s. Aydın, Din Felsefesi, İzmir İlahiyat Vakfı Yayınları, 

İzmir 2007, s. 176. 
297  Bkz, Yazıcıoğlu Ahmed, Envâr-ül Aşıkîn, s. 16-17.  



128 

 

Akıl bazı yerlerde ise inci olarak 

isimlendirilmektedir. İbn Arabî düşüncesinde bu 

durum açık olarak görülebilmektedir. Kendileri alemin 

yaratılışı bahsini açıklarken bu noktaya şu şekilde 

değinmiştir: “Hak Teâlâ evvelâ büyük bir beyaz inci 

yarattı. Heybet ve Celâl bakışlarıyla ona baktı. O inci 

hayadan eridi. Onun yarısı su ve yarısı ateş oldu. Ve ondan 

bir duman meydana çıktı. Gökyüzünü dumandan ve 

yeryüzünü onun köpüğünden yarattı. Onun arşı su 

üzerinde oldu.”298 

İbn Arabî, konumuz açısından önemli olan “Büyük 

beyaz inci”299 ibaresinden muradın, “Hâkîkat-ı İnsaniye” 

mertebesi olan “Akl-ı Evvel” olduğunu 

belirtmektedir.300 Yani yukarıda bahsettiğimiz ilk akıl. 

Kâşânî’de aynı şekilde bu İlk Akıl’ın beyaz inci 

olduğunu söylemektedir. Buna sebep olarak ise onun 

en nezih ve basit (parçalanamaz, saf anlamında) bir 

mümkün olmasını göstermiştir. Akıl nasıl ki mümkün 

varlıkların en ulvîsi, en faziletlisi ve en şereflisidir; 

aynı şekilde inci de deniz cevherlerinin en yücesi, en 

değerlisi ve kıymetlisidir. Bu şekilde inci ile ilk akıl 

                                                 
298 Muhyiddin İbn Arabî, Fütûhat-ı Mekkiyye, Selahaddin Alpay 

(Çev.), Esma Yayınları, İstanbul 2009, s. 574; Muhyiddîn İbn 

Arabî, Fusûsu’l-Hikem, s. 50. 
299 Muhyiddîn İbn Arabî, Fusûsu’l-Hikem, Ahmed Avni Konuk 

(Çev.), Ulus Matbaası, İstanbul 2005, s. 50. 
300 İbn Arabî, Fusûsu’l-Hikem, s. 50; İbn Arabî, Fütûhat-ı 

Mekkiyye, s. 574. 



129 

 

arasında irtibat kuran Kâşânî ilk yaratılan şeylerden 

muradın tek olduğu bahsini desteklemektedir.301 

Alemin yaratılışında incinin işaret edildiği en 

önemli eserlerden bir tanesi ise Kürtçe Mevlit’tir. 

Mevlit, vahdet-i vücud anlayışını anlatan ve bunu en 

bariz şekilde ortaya çıkaran eserlerden bir tanesidir. 

Önemi ise ona verilen kıymetten gelmektedir. Özellikle 

Kürtler’in yoğun olarak ikamet ettiği bölgelerde 

yaygın olarak dinlenen, hayatlarıyla ilgili önemli 

hadiselerde genellikle ritüel olarak okutulan eserdir. 

Aynı zamanda Kürtler tarafından Kur’an-ı Kerim’den 

sonra en fazla okunan ve değer verilen yapıt olarak 

karşımıza çıkmaktadır. 

Kürtçe Mevlit’te incinin yerini bu defa cevher 

almaktadır. İbn Arabî’de hadis olarak rivayet edilen 

metin Kürtçe mevlit’te de anlatılmaktadır. Buna göre 

Allah cevhere (inciye) heybet ve şefkat nazarıyla 

bakınca cevher çatlar ve ilk yarısı su gibi olur. O su 

kaynadığında köpük ile duman meydana gelir ve 

köpükten yeryüzü, dumandan ise gökyüzü oluşur. 

Diğer yarısından ise dört unsur meydana gelir.302 

Yaratılış bahsinde ilk yaratılanı cevher olarak 

(inciye benzer şekilde) tanımlayan bir diğer önemli 

eser ise Erzurumlu İbrahimli Hakkı’nın (ö. 1194/1780) 

                                                 
301 Abdurrezzak Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, s. 243. 
302 Bkz. Ertuşi, Mevlid-i Nebî, s. 7. Arşı Alâ’dan esfele-Safilîn’e 

kadar tüm alem vücut bulmuştur. Bkz. Erzurumlu İbrahim 

Hakkı, Mârifetnâme, s. 16. 



130 

 

meşhur eseri Mârifetnâme’dir. Burada bütün ruh ve 

cisimlerin bu cevherden çıktığı söylenmektedir. Allah-

u Teala muhabbeti ile cevhere baktığında, cevher 

hayadan erir ve onun özünden tüm nefislerin ilk şekli 

ve akabinde ruhlar alemi yaratılır. Bundan iki bin sene 

sonra ise bu defa cisimler alemini yaratmak için Allahu 

Teala bu cevhere muhabbetle bir kere daha nazar eder. 

Bu defa cevherin erimesiyle ise Arşı A’zam, Kürsi, 

Cennet, Cehennem, anasırı erbaa olan hava, su, ateş, 

toprak, dünya alemi ve diğer başka şeyler meydana 

gelmiştir. Arşı A’zamın yaratılışta önemli bir yeri 

vardır. Çünkü bu mekân meleklerin kıblesidir. 

Bununla ilgili pek çok tasvir bulunmaktadır.303 

Yaratılışın bazı tasavvufî metinlerde Pazardan 

başlayarak cuma gününe kadar altı günde 

tamamlandığı geçmektedir.304Allahu Teâlâ kalemi 

yarattığında ise ona yazmasını emreder. Kalem “Ne 

yazacağım?” diye sorduğunda ise Allah: “Bütün olan 

ve olacakları yaz!” diye emir verir. Bunun üzerine 

                                                 
303 Arş-ı A’zam hakkında bahsedilen anlatımlar için bkz. 

Erzurumlu İbrahim Hakkı, Mârifetnâme, s. 19. Ayrıca yaratılışın 

başında bir yılandan bahsedilmektedir. Bu, Arş-ı A’zamı 

başından kuyruğuna kadar çevreleyen, başı beyaz inciden, 

bedeni sarı altından ve gözleri kırmızı yakuttan olan, herbir 

kanadının tüyünde meleklerin tesbihatta bulunduğu ve yüz bin 

kanada sahip bir yılandır. Onun teşbihi ile diğer meleklere korku 

verdiğinden bahsedilir. Bkz. Erzurumlu İbrahim Hakkı, 

Mârifetnâme, s. 19-20. 
304 Erzurumlu İbrahim Hakkı, Mârifetnâme, s. 17. 



131 

 

kalem bunları yazmıştır.305 Kalemin arş üzerine yazdığı 

ilk yazı ise şöyledir:  

“Gerçekte Allah Benim, Benden başka ilâh yoktur. 

Muhammed ise Benim Resûlümdür. Kim ki, kazama 

rıza gösterir, verdiğim belaya sabreder, nimetlerime 

şükrederse, onu sıddıklardan yazarım ve kıyamet 

günü sıddıklarla haşrederim. Kim ki kazama rıza 

göstermez, belalarıma sabretmez ve verdiğim 

nimetlere şükretmezse, gök kubbemin altından çıksın 

ve Benden başka ilâh arasın.”306 

Kalem ile Allah arasında geçen birkaç diyalogdan 

sonra kalem devamla şunu yazmıştır:  

ب العالمين الرحمن الرحيمبسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله ر   
Bu ibarenin yazılmasının ardından büyük bir nur 

çıkmış ve bu nur ikiye bölünmüştür. Allah Teâlâ 

bunların birinden rahmet ve diğerinden mağfiret 

deryasını yaratır. Sonra Muhammed (as)’in ruhuna, bu 

denizlere girmesini emreder. İşte Resûl-i Ekrem bu 

denizlere girmekle âlemlere rahmet olmuştur.307 

Bundan sonra Fatiha suresinin her ayetini ayrı olarak 

kalemin yazdığını ve bundan sonra ayetin devamınca 

çıkan nur ile diğer başka şeylerin yaratıldığı geniş bir 

                                                 
305 Erzurumlu İbrahim Hakkı, Mârifetnâme, s. 21; Envâr-ül Aşıkîn, 

s. 18. 
306Envâr-ül Aşıkîn, s. 18. Daha az şekli için bkz. Ertuşi, Mevlid-i 

Nebî, s. 7. 
307Envâr-ül Aşıkîn, s. 19. 



132 

 

şekilde anlatılmaktadır.308 Bunun devamında Allah 

arşı, sonra ruhu daha sonra da mahlukatın amellerinin 

yazıldığı bir levha olan “ılliyyin”i yaratmıştır. Bunlar 

ayrıntılı olarak anlatılmaktadır.309 

Bican’ın eserinde Ebû’l Leys’in310 (ö. 373/983) 

rivayetiyle anlattığı önemli bir husus vardır. Allah 

Teâlâ yeryüzünü ilk önce bir kızıl el taşı 

büyüklüğünde yaratmıştır. Bu ilk yer Kâbe’dir. Sonra 

Allah gökleri yaratmış ve yerleri su üzerine döşemiştir. 

Yeryüzü burada çalkalanan bir gemi gibiyken Allah 

Teâlâ Arş’dan bir melek indirmek suretiyle ona yeri 

tutmasını emretmiştir. O da bir elini doğudan ve bir 

                                                 
308 Konu hakkında bilgi için. Envâr-ül Aşıkîn, s.20.  
309 Allah’ın Arş-ı A’zam’ı yeşil cevherden yaratmış olup, onun 

yetmiş bin dilli oluğu söylenmektedir. Ayrıca onun nurdan 

yapılmış altıyüz bin perdesi vardır. Çok büyük olan arşı taşımak 

için dört melek yaratılmıştır. Arş-ı A’la’dan sonra ise Allah Ruhu 

yaratmıştır. Ruh ile ilgili sekiz görüş bulunmaktadır.  Bunlar 

sırasıyla ruhtan muradın, Cebrâil (as), Allah katında izzetli bir 

melek, Ferişteh (Melek), Yüzbin kanadı olan bir melek, İnsan 

suretinde yaratılan bir yaratık, insana benzeyen fakat insan 

olmayan ve son olarak da insan suretinde olan fakat ne insan ne 

de melek olan bir yaratık, son olarak da yaratılış olarak feriştehe 

ve suret olarak ise Âdem olduğunu ifade etmektedir. Ruhtan 

sonrada İlliyyin yaratılmıştır. Bu zebercedden (zümrüd cinsinde 

bir taş) bir levha olup Arş-ı A’zam’ın altındadır. Ondan sonra da 

Allah kürsiyi yaratmıştır ki o da göze görünmeyen bir cevher 

olup Allah onu Arş-ı A’zam’ın bir kenarına asmıştır. (Hala orada 

asılıdır) Bkz. Envâr-ül Aşıkîn, s. 21-25. 
310Fakih, müfessir ve Sufi. Bkz. İshak Yazıcı, “Ebü’l-Leys es-

Semerkandi”, DİA, TDV Yayınları, İstanbul 2009, c.36, s. 473. 



133 

 

elini batıdan kaldırarak yeri omuzlar üstüne almıştır.311 

Bu şekilde evrenin yaratılması tamamlanmıştır.  

 Yukarıda ele aldığımız mutasavvıfların yaratılış 

hakkındaki görüşlerinden sonra şimdi Yezidiler’e ait 

yaratılış mitolojisine geçeceğiz. Şunu belirtmemiz 

gerekir ki Yezidî sözlü kültüründe yaratılış ile ilgili 

aktarımlar azımsanamayacak ölçüde fazladır. Bu sözlü 

kültür; ağızdan ağıza aktarıldığı ve kitapların, 

belgelerin yardımı olmaksızın hatırlanması gerektiği 

için, Yezidiler’in kutsal tarihi doğrusal ve nesnel 

olmaktan çok günceldir ve hatırlanmaya bağlıdır.312 

Yezidiler, İslam tasavvufunda olduğu gibi Allah’ın 

yaratıcı olduğuna inanırlar. Onlara göre yerde ve gökte 

ne varsa O yaratmıştır.313 Öncelikle şunu belirtmemiz 

gerekir ki Yezidi klasik metinlerinde, kutsal kitap, 

qewl ve çiroklarında yaratılışın nasıl meydana geldiği 

anlatılmaktadır. Ancak buradaki anlatım karışık ve 

çelişik bir vaziyettedir. Fakat buna rağmen tasavvufi 

anlatımla Yezidi anlatım arasında bazı paralellikler 

görülmektedir. Şimdi bu paralellikleri birkaç başlık 

halinde ele almaya çalışacağız. 

                                                 
311Envâr-ül Aşıkîn, s. 26. 
312 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 47-

48.  
313 Bkz. Said el-Deveci, el-Yezidiyye, s. 15 



134 

 

1.2. Tanrı’nın Faalliği, İnci ve Ondan 

Meydana Gelenler 

Yezidi mitolojisinde yaratılışın başında bulunan, 

yani ilk yaratılan, bir inciden söz edilmektedir. 

Buradaki anlatımlara göre alem var edilmeden önce 

her yer bir karanlıktan ibarettir. Yalnızca Tanrı var 

olup, suların üzerinde, bir teknenin içindedir.314 Tanrı 

kâinatı yaratmak istediğinde ise daha önce yarattığı 

beyaz inciyi, yine yarattığı Anfar adlı kuşun sırtına 

koyar. Orada kırk bin yıl oturur. -İnci’nin içinde315-. 

Fakat buradaki inci mecazi olmaktan çok maddesel 

olarak kullanılmışa benzemektedir. Oysa tasavvufta 

inciden bir muradın olduğu ve bunun da “taayyün-ü 

evvel” dediğimiz ilk akıl olduğu mutasavvıflarca 

özellikle belirtilmektedir. Bu da bizi şu noktaya 

vardırır ki o da, İslam tasavvufunda bunun bir bakıma 

benzetme olarak kullanılmış olmasıdır. Bunun yanı 

sıra alemin var edilmeden önce karanlıktan ibaret 

olması hususu da tasavvufta ele alınan konulardan bir 

tanesidir. İbn Arabî’ye göre, Allah-u Teala esma 

mertebesinde tecelli etmeden önce dipsiz bir karanlıkta 

                                                 
314 Kitab El-Aswad (Mıshefa Reş), s. 355; Demlûcî, el-Yezidiyye, s. 

43. 
315 “Qewlê Zebûnî Meksûr”, s. 108. 



135 

 

bulunmaktadır.316 Bu haliyle Yezidi anlatımı da bunu 

çağrıştırmaktadır. 

Tekrar Yezidi metinlerine dönecek olursak, Tanrı 

daha sonra ilk gün, yani pazar günü Azazil adlı meleği 

yaratır ki, işte o, hepsinin başkanı olan Melek 

Tavus’tur. Pazartesi günü Tanrı Darda’il adlı meleği 

yaratır ki o da Şeyh Hasan’317dır. Salı günü, İsrafil’i 

yaratır ki, Şeyh Şems’tir. Çarşamba günü, Cebrail adlı 

meleği yaratır ki, o Ebu Bekr’318dir. Perşembe günü, 

Azrail’i yaratır ki, Sacadin’dir. Cuma günü Şemna’il 

adlı meleği yaratır ki, o da Nasiru’ddin’dir. Cumartesi 

günü, Nura’il adlı meleği yaratır, ki o 

Fahruddin’319dir.320 Aslında bu meleklerin kim olduğu 

ve sayısı konusunda kaynaklar aynı fikirde değildir. 

                                                 
316 Toshihiko Izutsu, İbn Arabî’nin Fusûs’undaki Anahtar 

Kavramlar, Ahmet Yüksel Özemre (Çev.), Üsküdar 1997, s. 23. 
317 Adani Şeyhleri’nin atasıdır. II. Adi’nin oğlu ve Yezidiler’in 

üçüncü halifesidir. Adaniler’in atası hakkında bkz. 

Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 25, 

32; Halifeliği için bkz. Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh 

Adi Kusursuzdur, s. 38. 
318 Qatani Şeyhlerinin atasıdır. Bazı yerlerde yedi gizemin içinde 

onun yerine Şeyh Adi’yi zikredilmektdir. Bkz. Kreyenbroek/Xelîl 

Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 38. 
319 Mushefa Reş’te bu kısım silinmiştir. Okunamamaktadır. 

Demlûcî’de bu şekilde geçmektedir. Bkz. Demlûcî, el-Yezidiyye, 

s. 44. 
320 Mushefa Reş, s. 353. Ayrıca yaratılan bu dört gizem, yani Şems, 

Fexredin, Sacadin ve Nasiru’ddin, Şeyh Adi’nin Laleş’e ilk kez 

geldiği zaman karşılaştığı Ezdina Mir adındaki bir şahsiyetin 

oğulları oldukları söylenmektedir. Bkz. Kreyenbroek/Xelîl Cındî, 

Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 37. 



136 

 

Bazen Şeyh Adi’nin adı da bu grupta geçmektedir.321 

Bazende sayısı altı olarak geçmektedir. Bunun nedeni 

belki de Allah’ın kendisinin de bu grubun içinde 

sayılmasındandır.322 

 Daha sonra Tanrı yedi göğü, yeryüzünü, güneşi ve 

ayı yaratır.323 Bu güneşi ve ayı ezeli nurundan324 

yaratmıştır.325 İnsanı, kuşları ve tüm hayvanları 

yarattıktan sonra onları pelerinin boşluğuna yerleştirir 

ve incinin üzerinden iner. Bu sırada melekler 

yanındadır.326 Daha sonra yaratmış olduğu inciye 

yüksek sesle haykırır.327 Bu haykırma sonucunda inci 

                                                 
321 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 58. 
322 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s.58. 
323 Burada her ne kadar göğü, güneşi, ayı Tanrı yaratmış gibi 

görünse de daha ileride, Mushefa Reş’te, bunları diğer yaratılan 

tanrıların yarattığı kaydedilmektedir. Başka bir yerinde ise 

göklerin incinin parçalanması sonucu oluştuğu geçmektedir. 

Gökler için bkz. Mushefa Reş, s. 355; Diğerleri için bkz Mushefa 

Reş, s. 356.  
324 Bu durum bize Yezidilerin Güneşe yönelerek ibadet etmelerini 

açıklamaktadır. Güneş ve ay onlara göre Allah’ın nurudur.  
325 Züheyr Kazım Abbûd, Melek Tawus, Dâru Serdem, 

Süleymaniye 2005, s. 25.  
326 Mushefa Reş, s. 353. 
327 Mushefa Reş’in daha sonra ki satırlarında Tanrı’nın İnci’ye 

kızdığı için haykırıdğı geçmektedir. Bu haykırma sonucu kırılan 

inci parçalarından dağlar, çınlamasından kum tepeleri, 

dumanından da gökler meydana gelmiştir. Bir Qewl’de ise 

incinin artık Tanrı’yı taşıyacak takati kalmadığı için şiddetle 

patladığı geçmektedir. İnciye kızması için bkz. Mushefa Reş, s. 

355; İncinin takatsizlikten patlaması için bkz. “Qewle Zebûnî 

Meksûr”, s. 108; “Qewle Afirîna Dinyaye”, (Kreyenbroek, Philip 



137 

 

düşerek dört parçaya ayrılır. Bunun sonucunda ise 

incinin içinden su fışkırır ve başsız, dipsiz, yolsuz ve 

kapısız bir okyanus haline gelir.328 Yaratıldığı vakit 

hiçbir düzeni bulunmayan evren, Allah tarafından 

Cebrail’in gönderilmesiyle sistemli hale getirilir. 

Evrene yine Cebrail aracılığıyla dört yön 

konulur.329Sonra Tanrı Cebrail’i bir kuş biçiminde 

yaratarak dört bucağın yönetimini ona emanet eder.330 

Bu cümlelere bakıldığında, yukarıda Fusûsu’l-

Hikem’de hadis-i şerif olarak zikredilen metin ile 

paralellik arz ettiğini görmek mümkündür.331 İki 

metinde de inci ve bu incinin parçalanması sonucu 

suyun fışkırması ve bundan dolayı da okyanusun 

meydana gelmesinden bahsedilmektedir. Tasavvufi 

eserlerde geçtiği üzere; arşın su üzerinde vaki olması 

ile inciden okyanusun meydana gelmesini anlatan 

ibarelerin aynı durumu anlatıyor olması muhtemel 

görünmektedir. 

Anlatılanlara bakıldığında Tanrı’nın tüm bu 

olanlarda faal olduğu görülmektedir. Oysaki bazı 

Yezidi modern kaynaklarda yeryüzündeki bitkilerin ve 

hayvanların yaşamının yaratılması ve oluşumu görevi 

                                                                                  
G, Xelîl Cındî Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, Avesta 

Yayınları, İstanbul 2011, s. 116-121 içinde), s. 122. 
328 “Qewle Afirîna Dinyaye”, s. 123. 
329 Demlûcî, el-Yezidiyye, s. 43. 
330 Mushefa Reş, s. 353-354. 
331 Bkz. “Yaratılış” başlığı, s. 69. 



138 

 

yedi Melek’e tahsis edilmiştir.332 Mushefa Reş’in son 

kısmında ise, ilk başta anlatılanın aksine, Yedi Melek’e 

farklı yaratma görevleri verilmiştir.333 Yukarıda da 

belirtildiği üzere gerek metinler arasında gerekse bir 

metnin içindeki anlatımlarda dahi çelişkiler 

bulunmaktadır. İnsanı ise burada görüldüğü üzere 

bizzat Allah yaratmış olmasına rağmen bazı Yezidi 

modern metinlerde Melek Tavus’un Allah’ın emriyle 

insan suretini yarattığı geçmektedir.334 

Buradan da anlaşılacağı üzere Tanrı alemin yaratılış 

kısmında faal olmasına karşın dünya ile ilgili 

meselelere uzaktan ilgi duymaktadır. Bu husustaki 

görevlerini ilk olarak Cebrail’e devretmiştir. Dikkat 

edilecek diğer bir husus ise burada Melek Tavus diğer 

meleklerin başkanı olmasına karşın Tanrı dünyanın 

yönetimini ona devretmemiştir.  

1.3. Yeryüzünün Sallanması, İlk Yaratılan 

Yer ve Yaratılışın Kalemle Yazılması 

 Yezidilere göre Tanrı dünyayı Cebrail’e emanet 

ettikten sonra bir gemi335 yaratır336 ve insan, hayvan ve 

                                                 
332 Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 66. 
333 Bkz. Mushefa Reş, s. 356.  
334 Adnan Zengin, “Yezidi İnanç ve Adetleri”, (Lisans Tezi, 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Samsun, 

1987), s. 3. 
335 Başka bir yerde ise Tanrı’nın at üstünde okyanusta gezdiği 

kaydedilmektedir. Bkz. “Qewle Zebûnî Meksûr”, s. 110. 
336 Mushefa Reş, s. 354. 



139 

 

her tür kuştan çift halinde ikişer ikişer gemiye 

yerleştirir. Bu şekilde geminin başında olan Tanrı otuz 

bin yıl dünyanın içinde gezinir. Daha önce geçtiği 

üzere tasavvufta Kâbe, alemin yaratılışında var edilen 

ilk mekân olarak geçmektedir. Tabi ki bu durum 

Kabe’nin kutsallığı dışında ona yüklenilen anlamlarla 

alakalıdır. Yezidi metinlerinde ise bu konu biraz daha 

farklı anlatılmaktadır. İslam tasavvufuna göre Allah ilk 

önce Kabe’yi- Müslümanlar için en kutsal yeri- 

yaratırken, Yezidilere göre ise Tanrı o yeri uzun bir 

süre aramaktadır. Bu gezinme sırasında gemi delinir 

ve bu deliği bir yılan kapatır.337 Yezidilere ait bazı 

qewllerde bu gezinmenin yine okyanus üzerinde, 

Tanrı ve yanındaki dört dostu ile olduğu 

geçmektedir.338 Anlaşıldığı kadarıyla gezinme bir 

şekilde geçmektedir. Bir müddet sonra Tanrı Laleş’in 

olduğu yere gelerek konaklar. “Burası hakikatin 

yeridir”339 der. Daha sonrasında ise dünyanın içerisinde 

haykırır. Bu ikinci haykırma sonucunda ise 

                                                 
337 Mushefa Reş, s. 354. 
338 “Qewle Zebûnî Meksûr”, s. 110. Bunlar başta yaratılan yedi 

gizemden dördüdür. Bunlar dört elementle ilişkilendirilirler. Bu 

dört dost Şeyh Adi, Melik Şeyh Sin, Nasirdin ve Secadin’dir. 

Dünyayı bunlar hareket ettirmişlerdir. Bu konunun dört 

elementle ilişkilendirilmesi için bkz. Kreyenbroek/Xelîl Cındî, s. 

58; Bkz. “Qewlê Qere Ferqan” (Kreyenbroek, Philip G, Xelîl 

Cındî Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, Avesta Yayınları, 

İstanbul 2011, s. 170-177 içinde), s. 179. 
339 Laleş daha yeryüzünde yaratılmadan önce gökte yaratılmıştır. 

Bkz. “Qewle Zebûnî Meksûr”, s. 109. 



140 

 

yoğunlaşma meydana gelerek denizler meydana gelir 

ve dünya yeryüzüne dönüşür ve titremeye devam 

ederler.340 Görüldüğü üzere bazı nüanslarla ilk 

yaratılan mekân kavramı ve bunların ibadet için 

yönelinen yerler olması benzerlik arz etmektedir. 

Ayrıca burada da görülmektedir ki tasavvufta olduğu 

gibi yeryüzü sallanmaktadır. Tasavvufi anlatımlara 

göre, bir meleğin Allah’ın emriyle inip yeryüzünü 

tutmasıyla sallanmanın bittiği görülürken Yezidi 

metinlerinde sallanmanın son bulması biraz daha 

farklı anlatılmaktadır.  

Anlatımlara göre Tanrı Cebrail’e parçalanan beyaz 

İnci’nin iki parçasını getirmesini buyurur. Bu iki 

parçanın birini yeryüzünün altına diğerini ise göğün 

girişine kapı olarak koyar. Sonra da bunların içine 

güneşi ve ayı yerleştirir. Bunların kırpıntılarında ise 

yıldızları yaratarak onları göğe süs olarak asar.341 Bu 

sırada yer hala sakinleşmemiştir. Bir çatlak meydana 

gelir. Tanrı bilir ki, o gizem olmaksızın yer 

sakinleşmeyecek. Yezidilere göre o gizem Laleş’tir.342 

Kırk yıl boyunca katılaşmayan yer Laleş’in yere 

inmesiyle maya tutar.343 Ayrıca yeryüzünü süslemek 

                                                 
340 Mushefa Reş, s. 354. 
341 Mushefa Reş, s. 354. 
342 Yezidi inancına göre yeryüzünde yaratılan ilk yer Laleş’tir ve 

Yeryüzünün merkezinde burası vardır. Bkz. “Qewle Zebûnî 

Meksûr”, s. 109. 
343 “Qewle Zebûnî Meksûr”, s. 111; Yeryüzünün katılaşmasını 

sağlayan maya sevgidir. Bkz. “Qewlê Zebûnî Meksûr”, s. 109. 



141 

 

üzere meyve ağaçlarını, bitkileri ve dağları yaratır.344 

Bu şekilde yeryüzünde düzen meydana gelmiş olur. 

Allah yere inip kalemi alarak yaratılışı yazmaya 

başlar.345 

İslam tasavvufunda kâinatın başlangıcından 

kıyamete kadar meydana gelecek her şeyi kaydeden ve 

ilahi bir araç olarak görülen kalem346, yukarıda 

belirtildiği üzere İslam tasavvufuna göre İlk Akıl’ı 

ifade etmektedir. Yezidi metinlerinde de görüldüğü 

üzere tasavvufta olduğu gibi yaratılış kalem ile 

yazılmıştır. Ancak metne bakıldığında buradaki kalem 

ifadesi incide olduğu gibi nesneyi andırmaktadır. 

İslam tasavvufundaki gibi farklı anlamları ihata ediyor 

görünmemektedir. Ayrıca tasavvufa göre kalem 

Allah’ın emriyle yazarken -bir fail gibi- Yezidiler’e 

göre ise kalem bir araç şeklinde Tanrı tarafından 

kullanılarak yaratılış yazılmıştır. 

Görülmektedir ki alemin yaratılışı hususunda 

tasavvufi bazı metinler ve Yezidi inancı içerisinde; 

Tanrı’nın yaratılışın başında denizde tekne içerisinde 

gezinmesi, haftanın her bir gününde ayrı bir meleğin 

yaratılması -aynı zamanda da kutsal sayılan kişilerin- 

ve yaratma işlemi bittikten sonra görevleri bir meleğe 

                                                 
344 Mushefa Reş, s. 354. 
345 Demlûcî, el-Yezidiyye, s. 44; Zengin, “Yezidi İnanç ve 

Adetleri”, s. 1. 
346 Yavuz, “Kalem”, DİA, TDV Yayınevi, Ankara 2001, No. (24), s. 

243-244. 



142 

 

veya meleklere devretmesi konularında farklılıklar 

bulunmaktaysa da, Alemin yaratılmasının başında 

Tanrı’nın faal olması, yaratılan ilk şeyin beyaz inci 

olması ve onun parçalanmasıyla okyanusların husule 

gelmesi, arzın ilk mekânının en kutsal mekân olması 

ve son olarak yaratılışın kalem ile yazılması 

konularında benzerlikler bulunmaktadır. Ayrıca 

tasavvuftaki anlatımda kullanılan ve Allah ile 

yaratılanlar arasında bir aracı, bağlantı görevi gören 

“İlk Akıl”, felsefi bir oluşum olan Yeni Eflatunculuk’un 

-özellikle Plotinos (MS 270)- yaratma da bahsettiği 

“Nous” ile benzerlik arz etmektedir. Buradaki Nous’ta 

akıl anlamında kullanılmıştır.347 Yezidi mitolojisinde 

ise Tanrı’nın sadece yaratma da faal olması ve 

devamında aleme müdahale etmemesi, yine bir felsefi 

düşünce biçimi olan deizm ile benzerlik 

göstermektedir.348 

                                                 
347 Fakat burada Tanrı’nın İlk Akıl’ı yaratmasından farklı olarak 

Tanrı’nın bir kaynak olup taşması söz konusudur. Bkz. Erdem, 

İlk Çağ Felsefe Tarihi, s. 322-323.  
348 Aydın, Din Felsefesi, s. 178. 



143 

 

2. HZ ÂDEM İLE İLGİLİ ANLATIMLARIN 

KARŞILAŞTIRILMASI 

2.1. Hz. Âdem’in Yaratılışı 

Yahudilik ve Hristiyanlık’tan İslam literatürüne 

geçen rivayetlerin mevcudiyeti bir vakıadır349 Bazı 

alimlerin itikadi ve ameli konularla ilgisi olmayan ve 

Kur’an’ı Kerim’de ayrıntısı bulunmayan mevzularla 

ilgili Tevrat ve Zebur gibi diğer kutsal kitaplardan elde 

ettikleri bilgilerle açıklama yapmaları bu sonucu 

doğurmuştur. Ayrıca bir de Hristiyan ve Yahudi iken 

Müslüman olanların varlığı da İslam literatürüne bu 

tür bilgilerin intikalini neredeyse kaçınılmaz hale 

getirmiştir.350 İtikadi ve ameli alana dahil olmayan bu 

konulardan birisi de insanlığın kökeni hususudur. 

Yaratılış mitolojilerinde alemin meydana gelmesinden 

sonra ilk insanın nasıl vücud bulduğu işlenmektedir. 

Semavi kitaplara göre ilk insan ve ilk peygamber olan 

Hz. Âdem’in hangi maddeden yaratıldığı, İblis’in 

secde etmeme hadisesi, yasak meyveden yemesi ve 

cezalandırılması ile ilgili hususlar hakkında çok farklı 

                                                 
349 Kaynaklarda İsrâiliyyat olarak tanımlanan bu konunun cevazı 

hususunda İslam alimlerince tartışma söz konusu olmuştur. Bkz. 

İbrahim Hatiboğlu, “İsrâiliyyat”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 

2001, c.23, s. 196-197. 
350 Hatiboğlu, “İsrâiliyyat”, s. 195-196. 



144 

 

rivayetler bulunmaktadır.351 Hz. Âdem’in yaratılışının 

nasıl olduğu Kur’an-ı Kerim ve Tevrat’ta geçmektedir. 

Bu konuyla ilgili birçok yerde İslam literatüründe ve 

daha çok Tevrat tefsirlerinde ve apokrif kabul edilen 

metinlerde geçen hikâyeleri yaygın olarak görebilmek 

mümkündür.352 Yukarıda bahsettiğimiz İsrailiyyat 

hadisesini de göz önünde bulundurursak bu tür İslam 

dışı kaynaklardan İslam literatürüne geçen hikâyelerin 

azımsanmayacak ölçüde olduğu fark edilebilmektedir. 

Tasavvufunda bu şekilde Hz. Âdem ile ilgili 

İsrailiyyattan hali olmayan birtakım anlatımları 

mevcuttur. 

Tasavvufta alemin yaratılmasından sonra insanın 

yaratılışından bahsedilmektedir. Orada anlatıldığına 

göre Allah bunu yapmayı dilediği vakit, Azrail’e yerin 

her tarafından ve her çeşit topraktan getirmesini 

emreder. Hz. Âdem için getirilen birçok renkteki 

toprak birbirini tutmaz. Allah bu toprağın balçık haline 

getirilmesini emreder. Son Peygamber Hz. 

Muhammed’i yaratmak için ise yerin ortasından, şu an 

medfun olduğu yerden Cebrâil ve mukarreb melekler 

toprak alır ve onu cennet sularıyla bir de şarabıyla 

yıkar. İşte bu toprak bir ak inci halini alır. Sonra Cebrâil 

bunu Cennet’in bütün ırmaklarına daldırır. Melekler 

bunun ahir zaman Peygamber’i olduğunu bilirler. Hz. 

                                                 
351 Süleyman Hayri Bolay, “Âdem”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 

1988, c.1, s. 358. 
352 Bolay, “Âdem”, s. 358. 



145 

 

Âdem’in cesedi bu şekilde kırk yıl beklemiştir.353 Bu 

noktada Kürtçe Mevlit’te ek olarak başka bir anlatım 

geçmektedir. Buna göre Cebrail Aleyhisselam’a, 

meydana getirilen bu ak incinin yeryüzü ve gökyüzü 

etrafında tavaf ettirilmesi emredilmiştir.354 

Daha sonra ruha, kalıba girmesi için emredince 

insan tam olarak vücud bulmuştur.355 Burada ilk 

yaratılan kişinin Hz. Âdem yahut Hz. Muhammed 

(sav) olduğu konusunda farklı görüşler 

bulunmaktadır. Bazı kaynaklarda ilk yaratılan kişinin 

hatta ilk yaratılan mahlukun Hz. Muhammed (sav) 

olduğu ifade edilmektedir. Bu konu tasavvufta 

Hakikat-i Muhammediyye olarak bir kavramın 

meydana gelmesine sebep olmuştur. Sufiyyenin ortaya 

koyduğu kozmolojiyi anlama bağlamında önemli bir 

konuyu teşkil etmektedir. 

Bir tasavvuf terimi olan “Hakîkat-i 

Muhammediyye”, Hz. Muhammed’in Yüce Zattan -

Yani Allah- ortaya çıkan, Yüce Allah’ın isimleri gibi 

                                                 
353 Bkz. Ertuşi, Mevlid-i Nebî, s. 8; Zeynel Abidin el-Amedi, 

Şerhâni li’l-Manzûmeteyni, s. 26. Konuk’un ifadesine göre 

hakiki Âdem Hz. Muhammed’dir. Çünkü ilk yaratılan ruh onun 

ruhudur. Bundan dolayı ona “Ebu’l-ervâh” (ruhların babası) 

denilmektedir. Bkz. İbn Arabî, Fusûsu’l-Hikem, s. 31-33.  
354 Ertuşi, Mevlid-i Nebî, s. 9. Kürtçe Mevlid’in bir şerhinde ise, bu 

ak incinin iki defa dolaştırıldığı ve ikinci tavafın Hazreti Âdem’e 

ruh üflenmesinden sonra diğer başka meleklerce yüz yıl boyunca 

sürdüğü geçmektedir. Bkz.Amedi, Şerhâni li’l-Manzûmeteyni, s. 

26-27. 
355 Bkz.Envâr-ül Aşıkîn, s. 36-37. 



146 

 

isimleri bulunan, ism-i azam356 olan ikinci varlık olarak 

kabul edilmesidir.357 İkinci varlıktan kasıt Allah’ın ilk 

yarattığı şey ilk taayyün-ilk akıldır358. Bu fikre ilk 

olarak Sehl b. Abdullah et-Tüsterî’de rastlamaktayız. 

O, Allah’ın ilk defa Hz. Muhammed’i nurundan 

yarattığını ileri sürmüş; fakat açıkça Hakîkat-i 

Muhammediye’den bahsetmemiştir.359 

Genel anlamda baktığımızda bu kavramı açıklarken 

tasavvufçularda çıkış noktası olarak naklettikleri şu 

hadisi görmekteyiz. Peygamber Efendimiz bir 

hadisinde: “Allah Teâlâ’nın ilk yarattığı benim 

aklımdır”, diğer rivayette: “Benim ruhumu” ve diğer 

rivayette de: “Benim nurumu yarattı”360, buyurduğu 

gibi, başka rivayetlerinde de: “İlk önce Kalem’i”, “İlk 

önce Levh’i yarattı”, buyurmuştur. Buradaki murad ise 

şu şekilde açıklanmaktadır: Yüce Allah ilk önce bir 

cevher yaratmıştır. O cevher hayata sebep olması 

bakımından ruh, âlemi aydınlatması bakımından nur, 

âlemi sevk-ü idaresi bakımından akl-ı evvel ve kitabeti 

                                                 
356 Tasavvufçu Gümüşhanevi Hz. Muhammed’i şu şekilde 

tanımlamaktadır: İlk taayunla beraber olan zattır. Esma’ul-

hüsnası vardır ve Allah’ın ism-i a’zamıdır. Bkz. İbrahim Sarmış, 

Teorik ve Pratik açıdan Tasavvuf ve İslam, s. 218. 
357 Sarmış, Teorik ve Pratik açıdan Tasavvuf ve İslam, s. 219. 
382 Mahmud Erol Kılıç, Şeyh-i Ekber, Sufi Kitap, İstanbul 2015, s. 

300. 
359Mehmet Demirci, “Hakîkat-i Muhammediye”, DİA, TDV 

Yayınevi, İstanbul 1997, c.15, s. 179. 
360 Aynülkudât Hemedânî, Temhîdât, s. 176. 



147 

 

itibariyle kalem ve sahife olması itibariyle de Levh-i 

evvel’dir. Fakat hepsinde müsemma bir cevherdir.361 

Abdülkâdir Geylânî Sırr’ül-Esrar adlı eserinde 

alemin yaratılışına yer vermiş, bu konuya ayrı bir bab 

ayırarak önemle üzerinde durmuştur. Burada verdiği 

bilgiler Hakikat-i Muhammediye’nin anlaşılması 

açısından önem arz etmektedir. 

Ona göre Alah Teâla, cemâli nurundan ilk önce Hz. 

Muhammed’in (sa) nurunu yaratmıştır ki, bu nur her 

şeyden -alemlerden de- öncedir.362 Geylâni bunu şu 

hadisi şerifi nakletmekle desteklemektedir: 

“Allah, önce ruhumu yarattı. Allah, önce nurumu 

yarattı. Allah, önce kalemi yarattı. Allah, önce aklı 

yarattı.” 

Geylânî’ye göre bu hadiste murad edilen tek şey 

vardır ki o da Hakîkat-i Muhammediye’dir. Bu Hz. 

Muhammed’in (sa) gerçek yönüdür. Diğerleri ise ona 

takılan bazı adlardır. Geylâni, Hz. Muhammed’e 

zulümattan yana saf olduğu için nur; her şeyi idrak 

ettiği için akıl, ilim onunla yayıldığı için de kalem 

adının verildiğini söylemektedir.363 

Fakat bunların aslı olan, Ruh-u Muhammedî 

kâinatın özü, evveli ve aslıdır. Burada Geylânî konuyu 

                                                 
361 Envâr-ül Aşıkîn, s. 21. 
362 Geylânî, Sırr’ül-Esrar, s. 17. 
363 Geylânî, Sırr’ül-Esrar, s. 17-18. 



148 

 

yine bir hadis vererek besler: “Ben Allah’tan; müminler 

de benden...”364 

Ona göre Alah Teâlâ, lahut aleminde ve ahsen-i 

takvim’de; bütün ruhları onun (sa) ruhundan 

yaratmıştır ki o (sa), bütün insanlığın adıdır. Vatan-ı 

aslî’dir.365 Bu yaratılıştan dört bin yıl sonra ise, Hz. 

Muhammed’in göz nurundan arş, arştan da kâinatın 

kalan kısmı yaratılmıştır.366 

Hakîkat-i Muhammediye, lafzından da anlaşılacağı 

üzere Hz. Muhammed’in hakikatinin ne olduğunun 

açıklanmasıdır. Tasavvufçulara göre Hz. Muhammed 

“İnsan-ı Kâmil”dir.367 Çünkü Allah, Hz. Muhammed’i 

kemalinden yaratmıştır. Cemal ve celalinin mazharı 

yaptığı zaman, Hz. Muhammed’deki her hakikati 

kendi isim ve sıfatlarının hakikatinden yaratmıştır.368 

Hakîkat-i Muhammediye anlayışına göre Allah-u 

Teâlâ Hz. Muhammed’i kendi nefsinden yaratmıştır.369 

Bütün mahlukatı da ondan yaratılmıştır. İbn Arabi, 

onu Hak ile alem arasında bir berzah olarak 

                                                 
364 Geylânî, Sırr’ül-Esrar, s. 18. 
365 Geylânî, Sırr’ül-Esrar, s. 18.  
366 Geylânî, Sırr’ül-Esrar, s. 18. 
367 İbn Arabi, Muhammed ed-Demirtaş ve Abdulkerim Cîlî de bu 

görüştedir. Ayrıca Abdulkerim Cîlî’nin bu isimle müsemma 

müstakil bir eseri mevcuttur. İbn Arabi için bkz. İbn Arabi, 

Fusûsu’l-Hikem, s. 301. Demirtaş için bkz. Sarmış, Teorik ve 

Pratik açıdan Tasavvuf ve İslam, s. 218.  
368 Sarmış, Teorik ve Pratik açıdan Tasavvuf ve İslam, s. 220. 
369 Sarmış, Teorik ve Pratik açıdan Tasavvuf ve İslam, s. 220-222. 



149 

 

görmüştür. Allah tek bir ayn370 vücuda getirmiştir. 

Diğer bütün aynlar ise ondan çıkmadır. İbn Arabi’nin 

ifadesi ile “O ve ondan çıkan halifeleri tıpkı bir 

tohumdan çıkan tohumlar gibidir. O tohumların 

verdiği her şeyi o, bir tohum olarak vermiştir.”371 

Anlaşıldığı üzere yaratma esas olarak Hz. 

Muhammed’den sonra başlamaktadır. Ayrıca yaratılan 

bütün mevcudat bu Hakîkat-i Muhammediyye’nin 

tafsilatından ibarettir.372 Yani her şey onun nurudur. 

Onun nurunun bir nüshasıdır. Yansıması veya 

görünümüdür. O ise nüsha-i câmiâ’373dır. Nurunu 

Allah’tan almıştır.  

Aynı şekilde Hemedânî’de de bu görüşe 

rastlamamız mümkündür. Onun düşünce dünyasına 

göre Hak Teâlâ varlıkları yaratmak istediğinde önce 

kendi Ehadiyyet güneşinin nurundan, nûr-i 

Muhammedî’yi varlığa getirmiş, diğer varlıkları da bu 

nurdan yaratmıştır.374 Bu görüşü benimseyen Aynü’l-

Kudât, halk/yaratma kavramını “yoktan icâd ve ihtirâ” 

yerine “takdir, zuhur ve sudur” şeklinde anlamıştır.375 

                                                 
370 Ayn: İbn Arabi’ye göre ilk yaratılan şey. Kendi ifadesi ile bu 

kalem veya el-akl’dır yahut başka bir şeyin olması mümkündür 

Bkz. Bu konu hakkında bilgi için. İbn Arabi, Fusûsu’l-Hikem, s. 

301.  
371 Kılıç, Şeyh-i Ekber, s. 301. 
372 Kılıç, Şeyh-i Ekber, s. 301. 
373 Kılıç, Şeyh-i Ekber, s.301. 
374 Hemedânî, Temhîdât, s. 146. 
375 Hemedânî, Temhîdât, s. 146. 



150 

 

Ona göre Hz. Musa’nın tur dağında “Rabbim! Bana 

kendini göster” dediği vakit orada ki ağaç tarafından: 

Ey Musa! Bil ki ben, bütün Alemlerin Rabbi olan 

Allah’ım!” diyerek seslenildiğinde, o ağaç Hz. 

Muhammed’in nurudur. Hemedânî’ye göre O-Hz. 

Muhammed- Allah’ın görünen tarafıdır.376 

Başka bir yerde ise Hemedânî, sâlikler’de son ve 

birleşmenin ancak ve ancak Muhammed’in Nuru 

olduğunu ifade eder. Devamında ise şöyle söyler: 

“Ancak Muhammed Mustafa’nın intiha ve ittisalinin 

kime olduğunu bilemem? “Beni gören muhakkak 

Hakk’ı görmüştür.” bu sözü beyan etmektedir.”377 

Birçok mutasavvıf tarafından ileri sürülen Hakîkat-i 

Muhammediyye görüşü örnek olarak zikrettiğimiz 

mutasavvıflar dışında taraftar bulmasına karşın bir o 

kadar eleştiri ve tartışma konusu da olmuştur. Kimi 

tasavvuf kitaplarında bu konu ayrıntılarıyla anlatılmış, 

açıklanması için birçok çaba sarf edilmişken, kimi 

tasavvuf eserlerinde yahut başka eserlerde ise şiddetle 

karşı çıkılmıştır. Bu görüşlerinden dolayı 

mutasavvıflara sert ithamlarda bulunulmuştur. Diğer 

yandan ise halk arasında da -bu dereceye varmasa da- 

inanılan bir görüş olarak kabul edilmiştir. Nitekim 

birçok dini merasimde okunan yahut okutulan 

mevlütlerde bu konu hikâyeleştirilmiş olarak 

                                                 
376 Hemedânî, Temhîdât, s. 83. 
377 Hemedânî, Temhîdât, s. 207. 



151 

 

işlenmektedir. İsmi halk arasında yaygın olmamasına 

rağmen geleneksel İslam literatüründe yaratılış 

konusunun anlatıldığı sözel-yazılı metinlerde sıkça 

işlenen bir mevzu olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Ayrıca İslam coğrafyasındaki dini oluşumların buna 

paralel olan görüşleri de bu düşüncenin dini gruplar 

üzerinde etkileri olduğunu akla getirmektedir. 

Bununla ilgili Yezidi metinlerine göz atmak konunun 

açıklığa kavuşması açısından faydalı olacaktır. 

Tasavvufta olduğu gibi Yezidiler’e göre de alemin 

yaratılışından sonra insanın yaratılışı anlatılmaktadır. 

Yezidiler’e göre, Hz. Âdem, sadece Yezidiler’in atası 

olduğundan onlar için önem arz etmektedir. Senkretik 

bir yapıya sahip olan Yezidiler’in bu karakteristik 

özelliği birçok konuda olduğu gibi burada da kendisini 

göstermektedir. Kaynaklarda geçtiği üzere, Allah tüm 

yeryüzünü yaratıp güzelleştirdikten sonra halının378 

üzerine bir taht yaratıp üstüne çıkar.379 Burada 

Meleklere hitaben “Ey Melekler, Âdem’le Havva’yı 

yaratacağım, onları insan yapacağım ve ikisinden, 

Âdem’in belinden gelmek üzere Şehr bin Cebr doğacak 

ve ondan tek bir halk türeyecek yeryüzünde; Azazil’in, 

                                                 
378 Diğer metinlere baktığımızda bu halının yer olduğu 

anlaşılmaktadır. Bkz. “Qewle Zebûnî Meksûr”, s. 110. 
379 Çağdaş bazı Yezidi kaynaklarda Tanrı’nın gökyüzü tabakalarını 

üst üste koyarak tırmandığı geçmektedir. Mushefa Reş’te ise 

halının üzerine taht yarattığı söylenmektedir. Gökyüzü tabakaları 

için bkz. Demlûcî, el-Yezidiyye, s. 43; halı için bkz, Mushefa Reş, 

s. 354. 



152 

 

yani Melekê Tavus’un toplumu olan Yezidi halkıdır 

bu. Sonra Şeyh Adî b. Müsâfir’i Suriye’den 

göndereceğim ve o gelip Laleş’te kalacak” diye 

söyler.380 

Sonrasında tasavvufi metinlerde de bahsedildiği 

gibi Yezidiler’e göre de Tanrı kutsal ülkeye inip 

Cebrail’e dünyanın dört bucağından toprak 

getirmesini buyurur. Cebrail bu emir gereği dört 

unsuru -toprak, hava, ateş ve su- getirir. Tanrı bu 

elementlerle bir adam yapıp ona ruh381 bağışlar.382 

Ruhun Âdem’in bedenine girmesi ise O’nun kâseden 

içmesi ile olur.383 Kâseden içen Âdem bu sebeple 

hapşırarak uyanır ve bu şekilde hayat bulmuş olur. 

Buradaki kâse onun uluhiyyet aleminden maddi 

alemine geçişi sağlayan bir aracı durumundadır. 

Uyandığında “Bu yer ne kadar da hoştur. Her yerde 

yeşil bitkiler var. Gün güçlü adamların günüdür” 

der.384 

                                                 
380 Mushefa Reş, s. 354. 
381 Âdem’in bedeni ruh üflenmeden önce hareketsizdir. Bunun 

üzerine Yedi gizem (Başlangıçta yaratılan Melekler) aşağıya 

inerek Ruha neden içeriye (yani Adem’in bedenine) girmediğini 

sorarlar. Ruh ise Şibab ve Def olmadan, yani onlarda aşağıya 

inmeden bedene girmeyeceğini söyler. Bunun üzerine Şibab ve 

def aşağı iner ve Ruh da Âdemin bedenine girer. Bkz. “Qewle 

Zebûnî Meksûr”, s. 112. 
382 Mushefa Reş, s. 354. 
383 Bkz. “Qewle Zebûnî Meksûr”, s. 113; “Qewlê Afirîna 

Dinyayê”, s. 126. 
384 Qawlê Afirîna Dinyayê, s. 126-127. 



153 

 

Bazı Yezidi modern metinlerde ise bu hikâyeye bazı 

eklemeler yapılmaktadır. Rivayete göre Allah Âdem’i 

ve sonrasında sol kaburgasından yarattığı Havva’yı ilk 

önce yeryüzüne yerleştirir. Onlar üreyip çoğalırlar ve 

yeryüzünü doldururlar. Bundan dolayı Allah onlara 

faniliği takdir ederek on bin seneye kadar hepsini 

helak eder. Onu hamd ile tesbih eden ve kutsayan 

cinler dışında yeryüzünde kimse kalmaz.385 Bu şekilde 

yaratma-helak etme işleyişi beş nesil boyunca devam 

eder. Altıncı nesilde, şuanki insanlığın atası olan, 

Âdem yaratılır.386 

Görülmektedir ki, insanlığın ilk atası olan Adem’in 

yaratılışında yeryüzünün dört bir yanından toprak 

getirilmesi hususu tasavvufi metinlerle benzerlik arz 

etmektedir. Bunun kökeni ise Tevrat tefsirlerinde veya 

apokrif metinlerde bulunmaktadır.387 Daha önemlisi 

tasavvufta Hakîkat-i Muhammediyye olarak 

tanımlanan Allah’ın kendi nefsinden Hz. 

Muhammed’in yaratılmış olması, Hz. Muhammed’e 

(sav) bir bakıma uluhiyyet atfedildiği hususunu akla 

getirmektedir. Ayrıca Yezidi metinlerinde yaratılışın 

başında meleklerin yaratılmasının bir mumun diğer bir 

mumu yakmasına benzetilmesi -yani öz olarak aynı 

olması- ve metinlerin birçok yerinde kutsal 

şahsiyetlerin konumlarının bazen insan, bazen 

                                                 
385 Demlûcî, el-Yezidiyye, s. 46. 
386 Demlûcî, el-Yezidiyye, s. 46. 
387 Bolay, “Âdem”, s. 358. 



154 

 

peygamber hatta bazen Tanrı yerinde kullanılması 

tasavvuftaki bu konuyla değerlendirildiğinde dikkat 

çekicidir. Şöyle ki her iki oluşumda da insan ile Allah 

arasında yer değiştirmenin, birbiri yerine 

kullanılmasının mümkün olduğu görülmektedir. 

2.2. İblisin Hz. Adem’e Secde Etmeme 

Hadisesi 

 Bilinen bir durumdur ki, Hz. Âdem yaratıldığında 

Allah meleklere secde emri vermiştir ve İblis dışındaki 

herkes secdede bulunmuştur. Bu konunun 

tasavvuftaki yansımasının çok farklı noktalara 

vardığını görmekteyiz. İblis ile ilgili önemli ve bir o 

kadar da meşhur görüşlere sahip olan kişi hiç şüphesiz 

Hallâc-ı Mansur olmuştur. Hallâc; İblis ve Âdem’e 

secde etmemesine getirdiği yorumuyla kendinden 

sonra gelenleri derinden etkilemiştir.  

Hallâc İblis’in secde etmemesini tevhid, sadakat, 

aşk ile ilişkilendirip, İblis’i adeta haklı gösteren farklı 

bir yorum getirmiştir. Hallâc’a göre bütün yaratıcı ve 

ölümsüz oluşların temelinde isyan vardır. Ona göre 

İblis, Adem’e secde etmeyerek Allah’a şirk koşmamış -

çünkü Allah bunu emretmişti- ve öyle bir Allah aşkına 

sahip ki, İblis kovulup cennetten uzaklaştırılmayı dahi 

göze almıştır. Hallâc-ı Mansûr bu durumu şöyle 

zikreder: 



155 

 

“Gök sakinleri içinde İblis gibi muvahhid yoktu. 

Fakat gözden düştü. Seyr-ü sülûkünde nazardan 

uzaklaştırıldı. 

 Ma’bûd’a tecrîd üzere ibadet etmişti. 

Ve tefrîde varınca lânetlendi ve daha fazlasını 

isteyince de huzurdan kovulup uzaklaştırıldı.  

Hak ona: “Secde et!” demişti. “Senden gayrıya 

secde etmem!” diye karşılık verdi. 

Hak dedi: “O halde lanetim üzerine dökülecek.” 

“Senden başkasına secde etmem!” diye tekrarladı.388 

Hallâc’a göre Allah’ın emri ayrı, iradesi ayrıdır. 

Allah bir şeyi emredince, onu istemiştir denemez. 

Nitekim İblise “secde et” emrini yöneltmiştir ama, 

iradesi kendisinden gayrıya secde edilmemesi 

yönündedir.389 Bu konuyu Hallâc şu şeklide işlemiştir: 

“İblis’le Hz. Mûsa Tûr Dağının yamacında 

karşılaştılar. Mûsa sordu: “Ey İblis, secde etmekten 

seni alıkoyan neydi?” İblis cevap verdi: <<Tek ma’bud 

davası. Eğer Âdem’e secde etseydim senin gibi 

olurdum. Biliyorsun, sana bir kerecik “bak şu dağa” 

dendi de hemen bakıverdin. Oysaki bana bin kere 

secde etmekliğim emredildiği halde, inancıma olan 

sımsıkı bağlılığım yüzünden secde etmedim.  

                                                 
388 Öztürk, Kitâb’üt –Tavâsin, s. 110. 
389 Öztürk, Kitâb’üt –Tavâsin, s. 112. 



156 

 

Mûsa dedi: “Fakat emre karşı gelmiş oldun!” Cevap 

verdi: “Fakat o bir imtihandı. Emir değil!”390 

Burada görüldüğü üzere İblis suçundan beraat 

ettirilmiştir ki, daha doğru ifadeyle suçlu değildir. Bu 

şekilde o aslında sınavı kaybetmemiş bilakis 

kazanmıştır.  

Yezidi anlatımlarına baktığımızda da tasavvuftaki 

anlatımlara benzer bir durum görülmektedir. Allah 

Âdem’in yaratılışını tamamladıktan sonra, Melek 

Tavus’a Âdem için secde etmesini emreder. Burada adı 

geçen Melek Tavus’tan murad İslami kaynaklarda 

geçen İblis’tir. Secde etme ile ilgili sınav hakkındaki 

rivayetlerde iki farklı görüşe rastlamaktayız. 

Bunlardan birincisine göre Melek Tavus kibirlenerek 

secde etmeyi kabul etmez ve isyan eder. Buna gerekçe 

olarak ise “Şüphesiz ki ben nurdan yaratıldım. Âdem 

ise topraktan yaratıldı.” diyerek secde etmez. Bunun 

sebebi Âdem’in -Melek Tavus’a göre- maddesel olarak 

daha düşük derecede olmasıdır. Bunun üzerine Allah 

ona kızar ve cennetten kovmak ister. Ancak çok 

geçmeden Melek Tavus’un acziyetini anlayıp bu 

yaptığından dolayı onu affederek makamında 

bırakır.391 

Görüldüğü üzere burada hata işleyip akabinde 

affedilen bir Melek Tavus portresi karşımıza 

                                                 
390 Öztürk, Kitâb’üt –Tavâsin, s. 112. 
391 Demlûcî, el-Yezidiyye, s. 46. 



157 

 

çıkmaktadır. Oysaki daha sonraki metinlerde bunun 

değişik versiyonlarını görmekteyiz.  

İkinci anlatıma göre ise Allah, Âdem yaratılmadan 

kırk bin sene önce meleklere hitaben: “Benden 

başkasına secde etmeyin.” diye buyurmuştur. Daha 

sonra Âdem yaratılır ve ruhsuz, cansız bir kalıp 

şeklinde bekletilir. Bundan sonra Allah meleklere 

emrederek cansız haldeki Âdem’e ruh üfürülmesini 

ister. Fakat ruh buna yanaşmaz ve der ki: “Bu kalıba 

girmeyeceğim, çünkü bu yeryüzünde fesat çıkaracak.” 

Fakat ruh üflenir ve akabinde Allah meleklerden ona 

secde etmesini ister. Bu melekler Allah’ın başta 

yarattığı yedi melektir. Bunlardan altısı392 secde eder. 

Fakat Azâzîl secde etmez ve Allah’a der ki: “Sana 

kimseyi ortak koşmam; çünkü sen bize senden 

başkasına secde etmememizi emretmiştin. Ayrıca o 

topraktan ben ise nurdanım.” Allah da ona: “Seni bu 

yüksek zekandan dolayı Meleklerin Tavusu 

yapıyorum.”393 diyerek onu ödüllendirir.394 

                                                 
392 Secde edenler Cebrail, Azrail, Derdail, Şemnail, Mikail ve 

Azafil’dir. Bkz. Azad Said Sımo, El-Yezidiyye, Mektebetü İslami 

Yayınları, Beyrut 2001, s. 68.  
393 Yezidilere göre Allah çarşamba günü Azazil’i Melek Tavus 

makamına getirmiştir. Bundan dolayı çarşamba günü 

Yezidiler’de kutsaldır. Nitekim Yezidiler’de Nisan ayının ilk 

çarşambası da yılın başı olarak kutlanmaktadır. Bkz. Sımo, El-

Yezidiyye, s. 68. 
394 Sımo, El-Yezidiyye, s. 68. 



158 

 

Görüldüğü üzere Âdem’e secde hususunda Melek 

Tavus’a iki ayrı ve aynı zamanda zıt bir rol 

üstlendirilmiştir. Hikâyenin devamında ise bu defa 

Âdem’in cennetten çıkarılması ile ilgili rivayetlerde 

farklılıklar bulunmaktadır. Yukarıda Âdem’den 

intikam almak isteyen bir Melek Tavus varken 

Yezidiler onu bu günahtan da temize çıkararak ona 

yine farklı bir rol biçmişlerdir. Bu rivayetlerde İblis’in 

masum gösterilmesi ise görüldüğü üzere tasavvufi 

metinlerle paralellik arz etmektedir. Bu konunun 

ayrıntılarını İblis başlığı altında vermeye gayret 

göstereceğiz. 

2.3. Hz. Âdem’in Cennetten Çıkarılması  

Dinlere ait mitolojiler tetkik edildiğinde 

görülmektedir ki Hz. Âdem’in nasıl yaratıldığından 

ziyade nasıl cennetten çıkarıldığı mevzu bahis 

edilmektedir. İnsanların yeryüzüne inerek çoğalıp 

ikamet etmesine sebep olarak gösterilen ilk hatanın 

işlendiği bu hadise birçok farklı ve ilginç rivayetleri 

içerisinde barındırmaktadır. Daha önce ifade ettiğimiz 

üzere İsrailiyyat burada da kendisini göstermiş olup 

İslami oluşumlarda tesirleri belirgin bir şekilde 

hissedilmiştir. 

Tasavvufta anlatıldığı üzere Alahu Teâlâ Hz. 

Âdem’i yarattığı vakit melekleri secde ettirmiştir. Daha 



159 

 

önce açıkladığımız üzere iblis secde etmediği için de 

kovulmuştur.  

Allahu Teâlâ Hz. Âdem’e birçok ikramda 

bulunmuştur. Cennetin nimetlerini O ve eşi Havva’ya 

sunduğu halde yalnızca bir ağacı onlara yasak 

kıldığını başta Kur’an-ı Kerim’de görmekteyiz. Bu 

ağaç, Eflâki’ye göre buğday ağacıdır.395 Allah bu 

ağaçtan yedikleri takdir de Âdem ve Havva’nın 

zalimlerden olacağını beyan etmiştir.396 Âdem (as)’de: 

“Ya Rab, ahdini kabul ettim” diyerek söz vermiştir.397 

Fakat Hz. Âdem ve Havva o ağaçtan yemiştir. Bu konu 

birçok dini metinlerde işlenmiştir. 

Konunun Tevrat’ta İslami literatüre ve Yezidi 

metinlerine yakın bir şekilde ele alındığı 

görülmektedir. Oradaki anlatıma göre Âdem ağaçtan 

yediğinden ötürü Tanrı ona bunu neden yaptığını 

sorarak kızar. O ise bunu Havva’dan dolayı yaptığını 

söyler. Bunun üzerine Tanrı Havva’ya “Bu yaptığın 

nedir?” diye sorar. Havvada kendisini yılanın 

aldattığını ve bu yüzden o ağaçtan yediğini söyler. 

Tanrı bunun üzerine, yılanı lanetleyerek karnı 

üzerinde yürüme, ömür boyu toprak yeme ve kadının 

zürriyeti ile arasına düşmanlık koyma ile cezalandırır. 

Kadını ise doğum acısı ve kocaya tabi olmayla; erkeği 

                                                 
395 Eflaki, Ariflerin Menkıbeleri, s. 513. 
396 Bkz. Bakara, 2/30-32. 
397 Envâr-ül Aşıkîn, s. 40. 



160 

 

de toprağa dönünceye kadar rızkını alnının teriyle 

kazanması ile cezalandırmıştır.398 

İslami kaynaklarda ise bu konu şu şekilde ele 

alınmıştır. Hz. Âdem’e olan izzet ve ikram karşısında 

İblis bu durumu çekemeyip onları bulundukları 

yerden çıkarmayı düşünmüştür. Fakat bazı rivayetlere 

göre (bazı klasik tefsir ve kısası enbiyalarda geçen) 

cennete girmek için fırsat kollayan İblis’i cennet 

bekçileri içeriye koymazlar. İblis’in cennete nasıl 

girdiği hususunda da çok farklı hikâyeler mevcuttur. 

Bunlardan bir tanesi İblis’in yılan kılığına girip onları 

kandırmasıdır.399 Başka bir hikâyeye göre ise İblis 

cennetin kapısında beklerken kendisinin yakın 

arkadaşı yılan400 çıkagelmiş ve İblis’in “Senin ağzının 

içinde cennete girebilir miyim?” ricasına “Hay hay” 

diyerek onu cennete sokmuştur.401 Bir diğer rivayette 

ise İblis Hz. Âdem ile Havva’nın cennette en güzel 

şekilde ağırlandığını duyunca kıskançlık krizine girer 

ve “Yazıklar olsun! Ben kaç bin senedir Allah’a kulluk 

ettiğim halde cennet yüzü görmedim; bu adam daha 

                                                 
398 Joseph Campbell, Batı Mitolojisi, Kudret Emiroğlu (Çev.), İmge 

Kitabevi, Ankara, 2003, s. 33-34.  
399 Envâr-ül Aşıkîn, s. 40. 
400 O zamanlar yılanın dört bacaklı olup Horasan devesi 

görünümüne sahip olduğu rivayet edilmektedir. Bkz. Mustafa 

Öztürk, Âdem, Cennet ve Düşüş, Milel ve Nihal Dergisi, Yıl:1, 

Sayı:2, 2004, s. 160-161. 
401 Ebû İshak Ahmed b. Muhammed b. İbrahim es-Sa’lebî en-

Nîsâbûrî, Kısasu’l-Enbiya (Araisu’l-Mecalis), Mektebetu’l 

Cmuhuriyeti’l Arabiyyeti, Kahire 2000, s. 29. 



161 

 

dün yaratıldığı halde Allah ona cennette keyif 

çattırıyor ...” diye söylenir. Sonra da cennetin kapısının 

önünde hile ile Âdem’i oradan çıkarmak için 

beklemeye başlar. Bir yandan da ibadetle meşgul olur 

ki, artık herkes tarafından halis bir kul olarak tanınır. 

Bu bekleyiş üç yüz sene sürer.402 Bu uzun bekleyişten 

sonra cennet kapısından birisi çıkagelir. Bu çıkıp gelen 

Tavus kuşudur. İblis Tavus’u karşısında görünce kim 

olduğunu sorar. O da cennet kuşlarından biri 

olduğunu söyler.403 İblis onu bir şekilde kandırır.404 

                                                 
402 Sa’lebî, Kısasu’l-Enbiya, s. 29-30. 
403 Kuşların Cebrâili olduğu Attâr’ın eserinde rivayet edilmiştir. 

Başka bir yerde kuşların başkanı olarak geçmektedir. Bkz. Sa’lebî, 

Kısasu’l-Enbiya, s. 29. Attar; Mantık al-Tayr, s. 66. 
404 Tavus geldiği vakit İblis O’na: “Ey Kerim bir şekilde yaratılan, 

sen kimsin? İsmin ne? Senden daha güzel bir mahluk 

görmedim”. Tavus: “Ben ben cennet kuşlarından birisiyim. Adım 

Tavus.” Bunun üzerine İblis ağlamaya başlar. Tavus: “Sen kimsin 

ve neden ağlıyorsun?”. İblis: “Ben kerrubiyyun meleklerindenim. 

Güzelliğini kaybedeceğine üzüldüğüm için ağlıyorum.” Tavus: 

“Ben mi kaybedeceğim? Ne için?”. İblis: “Evet. Sen yok olacaksın. 

Ebedilik ağacından yiyen canlılar dışında herkes yok olacak. 

Ebedilik ağacından yiyenler ise ebedi olacaklardır.” Tavus: 

“Nerede o ağaç?” İblis: “Cennet’te”. Tavus: “Yerini kim 

gösterebilir?” İblis: “Beni içeriye koyarsan sana gösterebilirim.” 

Tavus: “Seni cennete nasıl girdirebilirim? Orası öyle bir yerdir ki, 

Allah’ın ve Cennet’in bekçilerinin izni olmadan kimse giremez ve 

çıkamaz. Yalnızca Allah’ın yarattıkların birini sana söyleyeceğim 

ki ancak o bu işe muktedirdir. O da Adem’in hizmetkarıdır.” 

İblis: “Kimdir O?” Tavus: “Yılan” İblis: “Acele et. Çünkü biz 

sonsuz mutluluğa sahip olacağız.” Tavus bunun üzerine yılanın 

yanına gelerek İblis’i ve ondan duyduklarını anlatır. Bu şekilde 



162 

 

Tavus ise İblis’e, kendisini içeriye koyamayacağını ve 

buna Allah dışında yalnızca bir kişinin muktedir 

olduğunu söyler. O kişi Hz. Âdem’in yardımcısı olan 

yılandır. O ve yılan, birlikte İblisi cennetin içine gizlice 

götürürler.405 

İblis, yılan ve tavus üçlüsünün Âdem ve Havva’nın 

cennetten çıkarılışında etkin rol oynadıkları 

görülmekle beraber bunun nasıl olduğu konusu farklı 

rivayetlerle anlatılmaktadır. Kâşânî ve İbn Arabî’ye 

göre de bunlar cennetten kovulmada etkili 

olmuşlardır. Onlara göre Hz. Âdem ve Havva cennette 

dolaşırken bir tavus görürler ve evvela Havva 

sonrasında Hz. Âdem ona yanaşırlar. O sırada cennet 

duvarının arkasından bir yılanın kuyruğuna tutunarak 

cennete çıkmış ve Hz. Âdem ve Havva’yı 

vesveselemiştir.406 

İblis, bu ağacın meyvesini yemeleri için Hz. Âdem 

ve Havva’ya telkinde bulunduğunda Havva hemen 

inanmasına rağmen Hz. Âdem yemeye ilk önce 

yanaşmaz. Havva ısrar eder ve kendisi yasak ağaçtan 

bir yemiş kopararak yer. Havva, Hz. Âdem’e tabi 

olduğu için ona bir şey olmamıştır. Sonra Hz. Âdem’e 

“Bak, yedim de bir şey olmadı.” diyerek bir yemiş 

                                                                                  
onu içeriye almaya karar verirler. Sa’lebî, Kısasu’l-Enbiya, s. 29-

30. 
405 Sa’lebî, Kısasu’l-Enbiya, s. 30. 
406 Kâşânî, s. 25; İbn Arabî, Tefsir-i Kebir/ Te’vilât, s. 61. 



163 

 

daha koparıp Hz. Âdem’e uzatır.  Hz. Âdem onun 

ısrarına dayanamayıp yemişten yer.407 

Tüm bu olanların neticesinde Allah-u Teâlâ onları 

cezalandırır. Verilen cezalar Tevrat’ta zikredilenler ile 

uyumludur. Buna göre o zamana kadar deve gibi 

ayakları olan yılana yerde sürünme cezası verilir. 

Havva, hayız olma ve daha başka cezalara çarptırılır. 

Hz. Âdem de cennetten çıkarılma, İblis’in Âdem’in 

çocuklarına musallat kılınması ve daha başka cezalar 

ile cezalandırılır. Allah, Tavusu da cennetten çıkarır ve 

meskenini sulu yerlerde ve rızkını yerde yaratır.408 

Envâr-ül Aşıkîn de geçen ifadelerde Allahu Teâlâ 

daha sonra Âdem’i tevbe kapısından geçirip 

Hindistan’daki Serendib’e, Havva’yı rahmet 

kapısından Cidde’ye indirmiştir. İblis’i lânet 

kapısından çıkarıp atmış ve Tavus’u da gazap 

kapısından çıkarıp çöllere bırakmıştır.409 

Attar eserinde Tavus’un nedametini hikâye 

formatında işlemiştir. Tavus burada pişmanlığını 

vurgulayarak “Bir yerde benimle çirkin yılan dost oldu 

da bu yüzden horlukla cennetten sürüldüm. Cennete 

karşılık bana halvet bucağını verdiler. Ayağım, 

ayağıma şiddetli bir bağ kesildi.” demiştir. Attar 

                                                 
407 Envâr-ül Aşıkîn, s. 40-41; Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr b. 

Yezîd el-Âmülî et-Taberî el-Bağdâdî, Camiul-Beyan, c.1, 

Müessesetü’r-Risaleti, Beyrut 1994, s. 177-178. 
408 Envâr-ül Aşıkîn, s. 41-47. 
409 Envâr-ül Aşıkîn, s. 47. 



164 

 

Tavus’un nihai amacının cennet olduğunu özellikle 

belirtmiştir.410 

Yezidi metinlerine baktığımızda ise tıpkı secde 

hususunda olduğu gibi bu konuda da farklı rivayetler 

bulunmaktadır. Yukarıda Melek Tavus’un Âdem’e 

secde etmemesiyle ilgili birinci aktarımda bahsedildiği 

gibi Melek Tavus cezalandırılır ve bundan sonra 

Âdem’den intikam almak ister.  Tasavvuftaki anlatıma 

paralel olarak Âdem’in saf ve gaflet anından 

yararlanarak onu, buğday ağacından yemesi için 

kandırır. Bunu yaparken ona “Bu sonsuzluk ağacıdır. 

Eğer bunu yemezsen sonsuz olamayacaksın” diyerek 

ikna eder. Âdem’de onun tuzağına düşerek o ağaçtan 

yer.411 Burada tıpkı tasavvufta olduğu gibi İblis’in 

çekememezliği ve sonucunda intikam alması söz 

konusu olmuştur.  

Anlatım bu şekilde verilirken Yezidiliğin senkretik 

yapısı burada da kendisini göstermiş olup farklı 

rivayetler bulunmaktadır. Diğer bir rivayete göre, 

Allah evreni yarattıktan sonra Melek Tavus’u 

Firdevs’in ortasında, Ayn’ül-felek412 adı verilen, içi 

ilahi kudretle dolu yere koyar. Melek Tavus’un her 

                                                 
410 Attar, Mantık al-Tayr, s. 66. 
411 Demlûcî, el-Yezidiyye, s. 46. 
412 Levh-i Mahfuz’un ortasındaki yer. Bkz. Adnan Zengin, Yezidi 

İnanç ve Adetleri, s. 3. 



165 

 

sabah Levh-i Mahfuz413’dan Allah’ın emriyle bir 

talimat alması zorunlu kılınır.414 

Melek Tavus bir pazar günü Levh-i Mahfuz’un 

kapısını açar. Allah ona bir emirde bulunur. Orada 

Allah Teala’nın kendisine avucuyla bütün denizlerin 

suyunu ölçmesini emrettiğini görür. İlk önce bunu 

yapamayacağını düşünür fakat Allah emri tekrar 

edince gider ve bu emri başarı ile yerine getirir. Bu 

şekilde her gün Levh-i Mahfuz’da onun yapması için 

bir emir415 görünür. Dördüncü gün Levh-i Mahfuz’da 

Âdem’in suretinin ateş, hava ve sudan yaratması 

emrolunur. Bunun üzerine Melek Tavus bunu da 

yaparak Âdem’e şekil verir. Perşembe günü ise Allah 

Melek Tavus’a Âdem’in kulağına bir alet416 ile üç kere 

üflemesini emreder. Melek Tavus’un Adem’in 

kulağına seslenmesi ile Âdem hemen ayağa kalkar.417 

Cuma günü ise Bari Teala Levh-i Mahfuz’da Adem’i 

Firdevs cennetine koymasını emreder. Âdem orada 

kırk yıl kalır. Melek Tavus, Âdem’in üzerinde 

                                                 
413 Bütün nesne ve olaylara ilişkin İlâhî ilim ve takdirin kayıtlı 

bulunduğu kitap. Burada ise daha çok bir yer anlamına 

gelmektedir. Bkz. Yusuf Şevki Yavuz, “Levh-i Mahfûz”, DİA, 

TDV Yayınevi, Ankara 2003, c.27, s. 151.  
414 Zengin, Yezidi İnanç ve Adetleri, s. 2. 
415 İkinci gün yeryüzünü karışıyla ölçmesi, üçüncü gün ruh 

hazinelerine gitmesi emrolunur. Bkz. Zengin, Yezidi İnanç ve 

Adetleri, s. 3. 
416 Klarnet yahut zurna gibi bir alet. Bkz. Zengin, Yezidi İnanç ve 

Adetleri, s. 3. 
417 Zengin, Yezidi İnanç ve Adetleri, s. 3. 



166 

 

müdebbirdir (Allah’ın emri üzerine). Daha sonra 

Havvada yaratılır ve onlar Firdevs’te beraber ikamet 

ederler. Bir süre sonra Melek Tavus Levh-i Mahfuz’da 

Allah’ın emrini görür ki, bu emir Âdem ile Havva’nın 

cennetten çıkarılmasıdır. Çünkü artık vadeleri 

dolmuştur. İnsanoğlunun döllenmesi gerekmektedir. 

Melek Tavus bu emirden dolayı Âdem’i buğday ağacı 

ile doyurur ve bu şekilde onu Firdevs’ten çıkararak 

yeryüzüne indirir.418 

Görüldüğü üzere burada Melek Tavus Allah’ın sağ 

kolu olan bir rol üstlenmiştir. Hatta Adem’i yer 

yüzünde gaflet uykusundan uyandırıp ona beşerî işleri 

öğreten de odur. Nitekim Âdem gaflet uykusundan 

uyandığında Melek Tavus’u karşısında görür ve 

teşekkür etmek için kim olduğunu sorar. O’da der ki: 

“Benim adım muallim ve müdebbirdir.” 

İlk naklettiğimiz hikâyede hatası affolunan Melek 

Tavus’un hatası bu hikâyede silinmiş ve onun yerine 

kademesi yükseltilerek sorumluluk Tanrı’ya 

verilmiştir. 

Tasavvuf ve Yezidi metinlerine bakıldığında 

görülmektedir ki, İblis’in Hz. Âdem’e secde etmemesi 

ve bundan dolayı suçlanmaması, ardından Hz. 

Âdem’in cennette ikametinin İblis tarafından 

sonlandırılması, yasak ağacın buğday ağacı olması 

konuları benzerlik göstermektedir. Ayrıca tasavvufta 

                                                 
418 Zengin, Yezidi İnanç ve Adetleri, s. 3. 



167 

 

işlendiği şekliyle İblis’in cennete girmek için yılan ve 

Tavus kuşundan yardım alması, Yezidi kutsal 

mekânında bulunan yılan sembolü düşünüldüğünde 

dikkat çekicidir.  

3. MELEKLER İLE İLGİLİ ANLATIMLARIN 

KARŞILAŞTIRILMASI 

Yezidi inancının tasavvuf geleneğinden kopan bir 

unsur olarak günümüze kadar geldiğini gösteren en 

önemli belirti her iki oluşumun İblis’e –Azazil Meleği- 

bakış açısındaki benzerliklerdir. Bizde çalışmamızın 

ana temasını oluşturan konulardan birisi olan 

“Melekler” kavramını bu başlık altında ele almaya 

gayret göstereceğiz. Bu kısımda Melek Tavus’un ne 

olduğu, gerek tasavvufta gerekse Yezidiler’de neyi 

ifade ettiği açıklanacaktır. Ayrıca Melek Tavus’la ilgili 

anlatımlardaki benzerlik ile paralelliklere vurgu 

yapılacaktır. 

3.1. Yezidiler’de Melekler 

Yezidi kültüründe melek kavramı önemli bir yere 

sahiptir. Nitekim Mushefa Reş’te geçtiği üzere 

Tanrı’nın ilk yarattığı şeylerden birisi de meleklerdir. 

Yukarıda belirttiğimiz gibi, Yezidi metinlerine 

baktığımızda Tanrı’nın haftanın yedi gününde yedi -

bazı rivayetlere göre altı- melek yarattığını 



168 

 

görmekteyiz.419 Bunlar, Pazar gününden başlamak 

üzere, Azazil, Darda’il, İsrafil, Cebrail, Azrail, Semna’il 

ve Nura’il’dir. Fakat ruh göçü inancına sahip 

Yezidiler’in sözlü kültürlerinin süreç içerisinde 

uğradığı değişimler, burada da etkisini göstermiştir.420 

 Konuya başlamadan önce şunu belirtmemiz gerekir 

ki, Yezidi kültüründe ruh göçü pratik anlamda etkisini 

yoğun olarak göstermektedir. Yezidiler’e göre ölülerin 

ruhları, hak ettiklerine göre ya cennete ya da 

cehenneme gider; ancak genellikle dünyaya başka bir 

bedende, kimi zaman hayvan bedeninde olmak üzere 

yeniden gelirler.421 Bu durum Yezidi Qewl ve 

Çiroklarında geçen aynı pozisyonda farklı isimlerin 

dile getirilmesi hususunu anlamamızı 

                                                 
419 Bkz. “Tanrı’nın Faalliği, İnci ve Ondan Meydana Gelenler” 

başlığı. 
420Yezidi inanç esaslarından bir diğerini ise tenasüh inancı 

Sâbiîliğin etkisiyle geçtiği söylenmektedir. Yezidiler insan 

ruhunun bu dünyada işlediği kötülük veya iyiliklere göre bir 

başka insana veyahut da başka bir hayvana geçtiğine 

inanmaktadırlar. Bu inanca göre cehennem bu dünyada 

yaşanmaktadır. Kötü insanlar eşek, köpek, domuz veya başka 

hayvanların suretinde inkarne olduktan sonra belli bir süre acı 

çeker ve sonra tekrar insan olurlar. Fakat bununla beraber Yezidi 

kutsal metinlerinde cennet ve cehennem inançlarına 

rastlanmaktadır. Kaynaklara bakıldığında cennet ve cehennem 

inancının eskiden var olduğu, bunların inkarının ise süreç 

içerisinde meydana geldiği görülmektedir. Bilgi için Bkz.  Lescot, 

Yezidiler, s. 61; Adnan Bülent Baloğlu, “Tenâsüh”, DİA, TDV 

Yayınevi, İstanbul 2011, c.40, s. 444; Bozan, Şeyh ‘Adî b. Müsâfir, 

s. 32. 
421 Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 67. 



169 

 

kolaylaştırmaktadır. Nitekim aşağıda ilah-melek-insan 

üçlüsünün Yezidi literatüründe sıklıkla yer 

değiştirdiğini örneklerle açıklayacağız.  

Yezidi inanışına göre, Tanrı’nın ilk yarattığı melek, 

Azâzil; yani Melek Tavus’tur. Diğer meleklerin isimleri 

ise metinlerde değişkenlik göstermekle beraber çoğu 

zaman aynı kişilerdir. Bunlar Şemsedin, Fexredin, 

Secadin, Nasırdin ve bazen de Şeyh Hesen ve Şeyh 

Adi’dir. Bu yedili grup yaratıldıktan sonra kâseden 

içip dünyaya gelmişlerdir. Bunun neticesinde söz 

konusu melekler dünyanın padişahı olmuşlardır.422 

 Yedileri oluşturan meleklerden dördü çoğu zaman 

ayrı bir grup olarak, “Dört Dost” ya da “Melek” olarak 

tarif edilmektedir. Ayrıca bu dörtten her birinin dört 

elementle ilişkisi olduğu da söylenmektedir. Bu kişiler 

ise Ezdina Mir’in dört oğlunun adlarıdır: Şemsedin, 

Fexredin, Secadin ve Nasırdin.423 Her ne kadar Yezidi 

metinlerinde bu ve diğer meleklerden övgü ve saygı ile 

bahsediliyor olsa da hiç şüphesiz bunların içinde 

Melek Tavus çok büyük bir ayrıcalığa sahiptir. Melek 

Tavus’a -şeytan yahut iblise- kesinlikle laneti kabul 

etmezler. Hatta bunu çağrıştıran bazı kelimeleri dahi 

                                                 
422 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 58. 

Ayrıca Kâse için bkz. “Yezidi Metinlerinde Geçen Diğer Bazı 

Tasavvufi Kavram Ve Simgeler” başlığı. 
423 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 58; 

“Qewlê Hezar û Yek Nav”, s. 140. 



170 

 

kullanmak yasaktır.424 Bu noktada Melek Tavus’a 

yapılan lanete karşı çıkma nasıl meydana gelmiştir 

sorusu akla gelmektedir. Yapılan araştırmalar 

neticesinde söylenebilir ki, İblis’i lanetlemeye karşı 

çıkma ve onu benimsemenin arkasında tasavvufi bir 

düşünce biçiminin olması muhtemel görünmektedir. 

Zira on sekizinci yüzyıla kadar Yezidiler’e karşı Melek 

Tavus yahut şeytana tapma ile ilgili bir itham 

bulunmamaktadır. Oysa tasavvuftaki İblis ile ilgili 

anlatılar daha eskiye dayanmaktadır. Yezidiler’in diğer 

insanlar tarafından dışlanmasına sebep olan Melek 

Tavus’un konumu bu yüzden ayrı bir önem arz 

etmektedir. Bundan ötürü Melek Tavus’u ayrı bir 

başlık içerisinde ele almayı uygun gördük.  

3.1.1. Melek Tavus ve Yezidi İnancındaki Yeri 

Arapça bir kelime olan Tavus, yüz güzelliği ve 

tazelik anlamlarına gelmektedir. İbadetinin çokluğuyla 

ve yüzünün güzelliğiyle meşhur olan -cennetten 

kovulmadan önce- ayrıca cinlerden olmasına rağmen 

meleklerle beraber olan İblis’e Yezidiler bu ismi 

                                                 
424 Bunun, yani lanete karşı çıkışın arkasında ise “Yezid’e lanet 

edilmesine” karşı bir tepki olması mümkündür. Nitekim bir 

dönem alimler de içerisinde olmak üzere Yezid’e pekçok kesim 

tarafından lanet edilmiştir. Hala günümüzde “Yezid” isminin 

çocuklara verilmemesi, ahlaken kötü olan kişiler için “Yezidi” 

tabirinin kullanılması bunun etkilerini gösteren sonuçlar olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Yezidiler’de Yezid’e lanete karşı çıkış, 

zamanla İblis’e lanete karşı çıkışa dönüşmüş olması muhtemel 

görülmektedir. 



171 

 

vermişlerdir.425 Tavus lafzı İblis’in vasıflarını ihata 

ettiği için bu ifadeyi kullandıkları düşünülmektedir.  

Yezidi inancında önemli bir yere sahip olan Melek 

Tavus Hristiyanlık ve İslamiyet’teki Şeytan’dır.426 Fakat 

daha önce belirtildiği üzere Yezidiler’de şeytan ve İblis 

terimlerini kullanmak yasaktır. Çünkü onlara göre bu 

isimler, Müslümanlar’ın peygamberlerinin nefret ettiği 

Melek Tavus’a kara çalmak için Müslümanlar’ın 

kullandıkları küfürlü adlandırmalardır.427 Bu konudaki 

hassasiyetleri malum iken aynı zamanda Yezidilerin 

taptıkları bütün güçler arasında en çok da Melek 

Tavus’un niteliği problem oluşturmaktadır.428 Onun 

hakkında karışık ve birçok varyantı olan efsaneler dile 

getirilmektedir. 

Bu varyantların birinde geçen rivayetlere göre, 

Tanrı melekleri yarattıktan sonra Melek Tavus’u onlara 

başkan yapmıştır.429 Her ne kadar Mushefa Reş’te 

alemin idaresi Cebrail’e verildiği söyleniyorsa da bu 

daha sonraki metinlerde Melek Tavus diye 

geçmektedir.430 

Yezidiler’in önemli kutsal kitaplarından olan 

Kitabu’l-Cilve’de ise Melek Tavus’un başka bir yüzü 

                                                 
425 Sımo, El-Yezidiyye, s. 62. 
426 Lescot, Yezidiler, s. 44. 
427 Lescot, Yezidiler, s. 44. 
428 Lescot, Yezidiler, s. 44. 
429 Mushefa Reş, s. 353. 
430 Deveci, el-Yezidiyye, s. 116. 



172 

 

karşımıza çıkmaktadır. Burada Melek Tavus halka şu 

şekilde seslenir: 

“Ben ki vardım, varım, sonsuza dek var olacağım; 

tüm yaratılmışlara hükmüm geçer, tüm olaylar ve 

benim erkim altındaki varlıklarla ilgili her şey, benim 

buyruğumla olur. Kim buna inanır da gerektiğinde 

beni çağırırsa, ben hemen onun yanındayım, benim var 

olmadığım hiçbir yer düşünülemez.”431 

Birkaç satır ilerde ise “Başka hiçbir Tanrı, benim 

işlerime ve yaptıklarıma karışamaz: Ben neye karar 

verirsem, o olur.”432 

Burada görüldüğü üzere Yezidiler Melek Tavus’u 

ilah olarak kabul etmektedirler. Bu duruma rağmen 

fikir olarak iç içe geçmiş metinlerinde Melek Tavus ve 

diğer melekler Tanrının yarattığı varlıklar olarak 

geçmektedir. Bu durumu belki şu şekilde izah 

edebiliriz: Tanrı yaratılışın başında altı ilah yarattı. Bu 

yaratılan Tanrılar Allah’ın özünden ve nurundan 

meydana geldi. Mushefa Reş’te bu bir lambanın başka 

bir yanan lambadan yakılmasına benzetilmektedir.433 

Yani bu altı Tanrı’nın hepsi öz olarak birdir. 

Hepsi öz olarak bir olmasına rağmen daha öncede 

belirttiğimiz üzere Melek Tavus onlardan ayrı bir 

konuma sahiptir. Yezidiler Melek Tavus’un alemde 

mutlak bir saltanatının olduğu düşüncesindedirler. 

                                                 
431 Kitab el-Cilve, s. 349. 
432 Kitab el-Cilve, s. 350. 
433 Mushefa Reş, s. 356. 



173 

 

Tanrı’nın hilafına dahi olsa, Melek Tavus diğer 

ilahların yapamadığı şeyleri yapmaya muktedirdir.434 

Bu konuda hikâyeler rivayet ederler. Bu hikâyelerden 

birisi şudur: 

“Allah Meryem oğlu İsa’ya kızdı. Onu alıp 

yeryüzüne inerek bir kuyuya koydu ve kuyunun 

ağzına büyük bir taş bıraktı. Bu fakir İsa burada açlık, 

susuzluk çekerek yalnız bir şekilde kaldı. Tanrılar’ı sıra 

sıra çağırmaya başladı. Onlardan hiçbiri Allah 

korkusundan cevap veremedi. En sonunda İsa’nın 

aklına Melek Tavus geldi. Bu defa onu yardıma 

çağırdı. Melek Tavus sesi duyduğunda yere indi ve 

onu kuyudan çıkardı. Daha sonra İsa’yı göğe çıkardı. 

Allah celle celaluhu İsa’yı gördüğünde ona sordu: Seni 

kim çıkardı? Meryem bin İsa dedi ki: Beni Melek Tavus 

çıkardı. Allah ona dedi ki: Tasalanma! Çünkü Melek 

Tavus Benim yanımda azizdir. Ona hiçbir şey zor 

değildir. Diğerleri emrimden dolayı seni 

hapsolunduğun yerden çıkarmaya cesaret 

edemediler.”435 Şayet bu rivayetler doğru kabul 

edilirse, Yezidi inancında Melek Tavus’un her şeye 

gücü yeten bir ilah olduğunu söylemek mümkündür. 

Melek Tavus’a ilah rolünü veren hikâyeler dışında 

başka roller atfeden anlatımlarda mevcuttur. Melek 

Tavus ile ilgili metinlere bakıldığında, cennette 

                                                 
434 Deveci, el-Yezidiyye, s. 116. 
435 Deveci, el-Yezidiyye, s. 116-117. 



174 

 

Âdem’le ilişkilendirilen karakterler de karşımıza 

çıkmaktadır. Karakterler diyoruz çünkü bu bağlantı ile 

ilgili farklı hikâyeler bulunmaktadır. Bunlardan birine 

göre Allah alemi ve sonrasında Âdem’i yaratmıştır. 

Allah Âdem’in nasıl bir hayat süreceği ile ilgili konuda 

yetkiyi Melek Tavus’a vermiştir. O da bu şekilde bir 

karar alarak Âdem’in yeryüzüne inmesine sebep 

olmuştur.436 Yezidi klasik metinlerinde geçen hikâye 

yaklaşık olarak bu şekildedir. Burada görüldüğü üzere 

Melek Tavus Allah’ın en önemli yardımcısı 

rolündedir.437 Âdem’i günaha sokan kişi olsa da bunu 

Allah’ın emri ile yapmıştır. Başka efsanelerde ise 

Melek Tavus’a daha da önemli bir rol atfedilmektedir. 

Bu hikâyenin varyantlarından birinde geçen bilgiye 

göre insanın bedenine toprak, ateş ve suyla şekil veren 

odur. Âdem’e ruh veren -kulağına üfleyerek- yine 

odur.438 

Bu kadar önemli ve göz önünde olan Melek Tavus 

tüm bunlardan önce, daha yaratılışın başında, diğer 

melekler gibi sıradan bir melektir. Allah tüm melekler 

içinde onu seçerek kendisine yardımcı olarak alır. Ona 

itaati diğer tüm meleklere farz kılar. Çok yüksek 

derecelere terfi eden Melek Tavus, bu durumdan ötürü 

kibirlenmeye başlar. Haddi aştığından dolayı Allah 

ona kızar ve cehennem ateşine atar. Melek Tavus 

                                                 
436 Bkz. “Hz. Âdem’in Yaratılışı” başlığı. 
437 Lescot, Yezidiler, s. 49. 
438 Lescot, Yezidiler, s. 51-52. 



175 

 

burada azap ve acılar içinde yedi bin sene kalır. Bu 

zaman zarfı içinde o kadar çok ağlar ki gözyaşlarından 

yedi kap kâse439 dolar. Bundan sonra Allah onu affeder 

ve onu tekrar Firdevs440 cennetinin en yüksek 

derecesine getirir441. Melek Tavus’u en iyilerin ve 

azizlerin makamına yükseltir ve kendisine yakın 

kılarak mülküne ortak eder.442  

Görülmektedir ki, Yezidi metinlerine bakıldığında 

Melek Tavus ile ilgili anlatımların birbirinden farklı 

olduğu ortadadır. Bir yerde İlah olarak ele alınırken, 

başka bir yerde Allah’ın sağ kolu olan bir melek 

karşımıza çıkmaktadır. Sözlü kültürle inanç 

sistemlerini oluşturmuş olan Yezidiler, çevreden 

aldıkları farklı hikâyeleri bazen kendilerine uyarlamış, 

bazen de karıştırarak sistemsiz hikâyeler meydana 

getirmişlerdir. Bunun yanı sıra hikâyelerde Melek 

Tavus’a itibarını geri kazandırma çabası da 

görülmektedir. Burada ise akla hiç şüphesiz İblis ile 

                                                 
439 Hak Teâlâ Melek Tavus’un gözyaşı ile dolu olan yedi kâsenin 

cehennemin bir köşesinde saklanmasını ister. Ta ki Şeyh Adî 

yeryüzünden gelip ümmetini yakan cehennem ateşini 

söndüreceği zamana kadar. Bkz. Demlûcî, el-Yezidiyye, s. 46.  
440 Firdevs: Cennetin tamamı veya bir bölümü için kullanılan 

isimlerden biri. Bkz. M. Sait Özervarlı, “Firdevs”, DİA, TDV 

Yayınları, İstanbul 1996, c.13, s. 23. 
441 Melek Tavus affedilip eski yerine döndüğü zaman diğer 

melekler onunla alay edip eğlenirler. Melek Tavus onları Hak 

Teâlâ’ya şikâyet eder. Allah’da bu durumdan ötürü onlara kızıp 

lanetler. Bkz. Demlûcî, el-Yezidiyye, s. 45. 
442 Demlûcî, el-Yezidyye, s. 45. 



176 

 

ilgili farklı yaklaşımlarıyla bir dönem öne çıkan 

tasavvufî düşünce ve mutasavvıflar akla gelmektedir. 

3.2. Azazil Meleğine Yaklaşım Açısından 

Yezidilik ve Tasavvuf 

Yezidi inancında yaratılan ilk dört melekten biri 

olan Azazil, Melek Tavus’un diğer bir adını 

oluştururken; tasavvuf geleneğinde Azazil, İblis’i ifade 

etmektedir. Yani Azazil ifadesi kullanıldığında her iki 

grupta da aynı çağrışım meydana gelmektedir.443 

Yezidilikte Azazil’in -Melek Tavusun- daha önce 

kibrinden ötürü cezalandırılıp tekrar bağışlandığı 

hususu ele alınmıştı. Bu rivayet Âdem’in yaratılışından 

öncesini anlatmaktadır. Yani Melek Tavus ilk cezasını 

aldığında ve akabinde affedilip cennete tekrar 

yerleştirildiğinde insan hala yaratılmamıştır. Âdemin 

yaratılışından sonra ise Melek Tavus’un secde etmeme 

hususu, Yezidi teolojisini öyle çok meşgul etmiş olacak 

ki önceleri pişman olan bir melek tasavvuru var iken 

sonraları bu hikâye daha da değişip görev biçimine 

dönüşecektir. Bu konu ile ilgili hikâyeye göre Allah 

evreni yarattıktan sonra Melek Tavus’u Firdevs’in 

ortasında, Ayn’ul-felek444 adı verilen, içi ilahi kudretle 

                                                 
443  Yezidlerdeki kullanım için bkz. Mushefa Reş, s. 353; İslam 

literatüründeki kullanım için bkz. Salih Tuğ, “Azâzîl”, DİA, TDV 

Yayınları, İstanbul 1991, c.4, s. 311. 
444 Levh-i Mahfuz’un ortasındaki yer. Bkz. Adnan Zengin, Yezidi 

İnanç ve Adetleri, s. 3. 



177 

 

dolu yere koyar. Melek Tavus’un her sabah Levh-i 

Mahfuz’dan Allah’ın emriyle bir talimat alması 

zorunlu kılınır.445 Aldığı emirler doğrultusunda bir 

gün Âdem ile Havva’nın cennetten çıkarılması 

emrolunca Melek Tavus bir şekilde onları Cennet’ten 

çıkarır.446 

Görüldüğü üzere burada Melek Tavus, Allah’ın sağ 

kolu olan bir rol üstlenmiştir. Hatta Âdem’i yer 

yüzünde gaflet uykusundan uyandırıp ona beşerî işleri 

öğreten de odur. Nitekim Âdem gaflet uykusundan 

uyandığında Melek Tavus’u karşısında görür ve 

teşekkür etmek için kim olduğunu sorar. O’da der ki: 

“Benim adım muallim ve müdebbirdir.” 

Naklettiğimiz hikâyeler göz önüne alındığında 

Âdem’in cennetten çıkaran Melek Tavus’un bu hatası 

da silinmiş onun yerine kademesi yükseltilerek 

sorumluluk Tanrı’ya verilmiştir. Tüm bunlar ise Melek 

Tavus’un konumu açısından Yezidi literatüründe 

fazlaca yer işgal ettiğinin en önemli 

göstergelerindendir.  

Burada şu konuyu da zikretmemiz gerekir ki, 

Yezidilerde Melek Tavus’la ilgili olarak meydana gelen 

kutsallık, sevgi, benimseme ve sahip çıkma 

beraberinde hassasiyeti de getirmiştir. Yezidiler Şeytan 

kelimesinden muradın Melek Tavus olduğunu 

                                                 
445 Zengin, Yezidi İnanç ve Adetleri, s. 2. 
446 Bkz. Zengin, Yezidi İnanç ve Adetleri, s. 3.  



178 

 

bilmelerine rağmen bu ismin kullanılmasına asla 

tahammül etmezler. Şeytan kelimesini yahut onu 

çağrıştıran sözcükleri hatta aynı vezindeki kelimeleri 

dahi kullanmazlar. Bunu -meçhul- bir şahsa kullanılan 

pis ve kötü bir sıfat olarak değerlendirmektedirler.447 

Bu konudan çok rahatsız olduklarını İslami 

kaynaklarda bulunmayan fakat kendilerinin 

anlatageldikleri bir hikâyeyle görebilmekteyiz. 

Anlatılan efsaneye göre bir seferinde Muhammed 

cennete çıkar. Orada Allah’ı, Melek Tavus’la ve diğer 

meleklerle büyük bir toplantı halinde bulur. 

Konuşmaya katılmak ister; ama Melek Tavus, basit bir 

ölümlü olan Muhammed’in fazlalık teşkil ettiğini ifade 

eder. Ardından da ona çekilmesini emreder. 

Muhammed ona kabaca cevap verir. Melek Tavus ise 

bundan dolayı öfkelenir ve onu tutup yeryüzüne 

fırlatır. Düştüğü yerden kalkan Muhammed, öfkeden 

çıldırmış bir halde meleğe bu ismi takar. O zamandan 

beri Müslümanlar ona böyle hitap ederler.448 

Yezidiler’in bu ve bunları çağrıştıran diğer başka 

kelimeleri, Melek Tavus ile Muhammed arasında ki 

husumetten dolayı kesinlikle kullanmamaktadırlar. 

Onlara göre Melek Tavus, meleklerin en güçlüsü ve en 

                                                 
447 Sımo, El-Yezidiyye, s. 66-67. 
448 Lescot, Yezidiler, s. 45. 



179 

 

iyisidir; bu yüzden de daha çok ona dua 

etmektedirler.449 

 Görülmektedir ki Melek Tavus, Yezidi inancında 

önemli bir yere sahiptir. Çünkü Melek Tavus Tanrı ile 

Yezidiler arasındaki bir aracı melektir ve insanları 

doğrudan doğruya Tanrı’ya götüren, Tanrı’dan 

bağımsız fakat Tanrı’nın karşıtı olmayan bir 

karakterdir.450 Yezidi inancına göre şeytan, Tanrı’ya 

olan gerçek sevgisinden dolayı secde etmemiştir.451 Bu 

şekilde sınavı kaybeden değil aslında kazanan 

olmuştur.  

Yezidiler’in Melek Tavus hakkında bahsedilen 

rivayetler her ne kadar onları şeytana tapıyormuş gibi 

göstermiş olsa da aslında tasavvufi çevrelerde bir 

dönem çok fazla konuşulup tartışılmıştır. Bunun 

neticesinde o çağın önemli sûfîlerine ait bu konuyla 

ilgili çok dikkat çekici tespitler bulunmaktadır. 

İlk olarak böyle bir tespitte bulunabilmek için 

Yezidiler’in Melek Tavus diye bahsettikleri; 

Müslümanlar’a göre Şeytan yahut İblis’in sınav, hata, 

ceza, aşk kavramlarında nasıl yer aldığı ve bu 

aşamaları nasıl geçtiğine bakmamız gerekmektedir. 

                                                 
449 Lescot, Yezidiler, s. 44. 
450 Birgül Açıkyıldız Şengül, “Êzidîlik Dininde Melek Tavus İnancı 

ve İkonografisi”, Kürt Tarihi, Sayı: 15, s. 11-12. 
451 Şengül, “Êzidîlik Dininde Melek Tavus İnancı ve 

İkonografisi”, Sayı: 15, s. 13. 



180 

 

Şeytanın cezalandırılmasının tasavvuftaki kader 

inancı ile uzlaştırılması geleneği Sufi Sehl bin 

Abdullah Tüsterî ile başlamaktadır. Tüsterî’ye göre 

şeytan kendisinin arkadaşı ve ustasıdır.452 Fakat İblis’in 

lanetlenmesi meselesini eserinde açık olarak işleyen ilk 

kişi olarak Hallâc-ı Mansur’u görmekteyiz. Hallâc’ın 

şeytan konusundaki fikirleri daha öncede belirtildiği 

üzere çok dikkat çekicidir.  

Hallâc’a göre her yaratılışın temelinde var olan 

isyan ezelden ebede iki çehre ile görünmektedir: 

Müsbet ve menfi. Birincisi erdirici, ikincisi öldürücü, 

süründürücü. Bu tâsinde Hallâc bu iki tip isyanı iki 

büyük mümessil, İblis ve Hz. Muhammed etrafında 

dile getirecektir.453 Bu konu Tavâsın’da şöyle 

anlatılmaktadır: 

“Ahmed ile İblis’ten başka hiç kimseye iddiacı 

olmak yaraşmamıştır. Şu var ki; İblis’in gözden 

düşmesine mukabil Ahmed için gözün gözü açıldı. 

İblîs’e <<secde et!>> dendi, Ahmed’e: <<Bak! >> O 

secde etmedi, Ahmed de sağa sola bakmadı.  

<<Gözü ne şaştı ne de haddi aştı. >> 

İblis önce niyaz etmiş, Hakk’ın yoluna çağırmıştı. 

Lakin sonunda kendi kuvvetine sığındı. Ahmed ise 

                                                 
452 Şengül, “Êzidîlik DinindeMelek Tavus İnancı ve 

İkonografisi”, Sayı: 15, s. 14. 
453 Öztürk, Kitâb’üt –Tavâsin, s. 109. 



181 

 

önce iddia etmişti, fakat neticede kendi gücüne bel 

bağlamaktan vazgeçti.”454 

Hallâc-ı Mansûr’un şu cümleleri ise İblis hakkındaki 

düşüncelerini özetler niteliktedir: 

“Dostum ve üstadım, İblis’le Firavun’dur.   

İblis ateşle tehdit edildiği halde davasından 

dönmedi. Firavun da öyle: Denizde boğuldu da yine 

iddiasından dönmedi. Ve asla vasıta kabul etmedi.  

Ve ben... Öldürülsem, asılsam, elim – ayağım 

doğransa yine dönmem sözlerimden!”455 

İblis’i kendisine dost ve üstad yani yol gösterici 

olarak gören Hallâc’a göre İbliste o kadar büyük bir 

aşk vardır ki Allah’ a karşı tefrit boyuna varmıştır ve 

bunun sonucunda cennetten uzaklaştırılmıştır.456 

Hallâc, İblisin diliyle zikrettiği bu diyalog aracılığıyla 

onun Allah’tan başkasına secde etmemesini 

gerekçelendirmeyi amaçlamıştır. İblis’in diliyle şöyle 

demektedir: “Ben gariban bir aşığım. Allah O’na dedi 

ki: Sen kibirlendin! O da dedi ki: Eğer benim için 

seninle bir lahza olsaydı o zaman kibirlenmek, 

böbürlenmek bana layık olurdu. Ben seni ezelden beri 

tanıyan kişiyim. Ben ondan daha hayırlıyım. Hizmette 

daha kıdemliyim. Her iki dünyada da seni benden 

daha iyi bilen yok. Senin benden isteğin ve benimde 

senden bir isteğim var. Senin isteğin önce geldi ki o da 

                                                 
454 Öztürk, Kitâb’üt –Tavâsin, s. 109. 
455 Öztürk, Kitâb’üt –Tavâsin, s. 116. 
456 Öztürk, Kitâb’üt –Tavâsin, s. 116. 



182 

 

benim senden başkasına secde etmemdir. Eğer ben 

secde etmezsem aslıma dönmem gerekiyor. Çünkü 

beni ateşten yarattın ve ateşte ateşe döner. Takdir ve 

tercih senindir.”457 

Hallâc’a göre, İblis, bu büyük aşkıyla aslında sınavı 

kazanmıştır. Çünkü her ne kadar Allah’ın emri bu 

yönde olsa da iradesi aslında tersi yöndedir. Yani 

aslında bu bir emirden ziyade imtihandır.458 Nitekim 

bu durum İblis’in Hz. Musa ile olan diyaloğunda 

özellikle anlatılmaktadır.459 Ona göre İblis hem gökte 

hem de yerde yol göstericidir. Gökyüzünde meleklere 

iyilikleri gösterirken yeryüzünde kötülükleri 

göstererek aslında bir anlamda Allah’ın yardımcısı 

olur.460 

 Hallâc İblisi muvahhidlerin ilki ve tevhid 

konusunda da öğretmeni olarak görmektedir. Deveci, 

Hallâc ile alakalı şunları kaydetmektedir: Hallâc’ın 

daha da ileri giderek ve İblis hakkında daha aşırı ve 

onu ilahlaştırdığına dair emareler mevcuttur. Der ki: 

İblis Allah’ın mahlukatı değildir. Belki Allah’ın zıttıdır. 

Bu şu sözden çıkarılır. “O Allah’la beraber yaratıcıdır. 

Allah karpuzu yarattığında Oda Ebu Cehil karpuzunu 

yarattı.”461 

                                                 
457 Deveci, el-Yezidiyye, s. 118. 
458 Öztürk, Kitâb’üt –Tavâsin, s. 110-112. 
459 Öztürk, Kitâb’üt –Tavâsin, s. 112. 
460 Öztürk, Kitâb’üt –Tavâsin, s. 114-115. 
461 Deveci, el-Yezidiyye, s. 120. 



183 

 

Hallâc’ın bu şekilde savunduğu ve üstad olarak 

gördüğü İblis’in lanetlenmesi meselesi sadece onu 

değil, Hicri 5. ve 6. yüzyıllarda yaşayan mutasavvıfları 

da yakından meşgul etmiştir. Bu dönemde yaşamış ve 

düşünce hayatlarıyla, fikirleriyle tarzlarını ortaya 

koymuş mutasavvıfların İblis hakkındaki görüşlerini 

burada zikretmekte fayda vardır. 

İblis ve lanetlenmesiyle ilgili olarak mezkûr 

dönemde ilk olarak ele alınması gereken isim 

kuşkusuz Ahmed Gazzâlî’dir (ö. 505/1111). Doğum 

tarihi net olarak bilinmeyen Ahmed Gazzâlî meşhur 

Şafîi alimi olan İmam Ebu Hamid Muhammed bin 

Muhammed el- Gazzâlî’nin kardeşidir.462 Şeyh ‘Adî’nin 

arkadaşı ve Şeyh ‘Adî’nin öğretileri üzerinde etkileri 

sayısız olan Ahmed Gazzâlî şeytanı ‘tektanrıcıların 

efendisi’ olarak tanımlamaktadır.463 Bir gün minberde 

“İblis’in tevhidini bilmeyen zındıktır.464 İblis’e 

Seyyidi’nden başkasına secde etmesi emredildi. O da 

reddetti. Sonra şunu dile getirdi: Ben ancak sana karşı 

alçak gönüllü olurum. Senden başkası haşa ve kella... 

465 diyerek bu konuda ki görüşünün hangi noktaya 

vardığını göstermiştir. 

                                                 
462 Deveci, el-Yezidiyye, s. 120. 
463 Deveci, el-Yezidiyye, s. 120; Şengül, “Êzidîlik DinindeMelek 

Tavus İnancı ve İkonografisi”, Sayı: 15, s. 14. 
464 Başka bir kaynakta “kafirdir” diye geçmektedir. Bkz. Schımmel, 

İslamın Mistik Boyutları, s. 210. 
465 Deveci, el-Yezidiyye, s. 120-121. 



184 

 

 Burada şunu belirtmekte fayda görmekteyiz ki, 

İblisin cezalandırılması ile ilgili problemler, iyilik ve 

kötülük, dolayısıyla kader ve özgür irade sorunlarıyla 

yakından ilgilidir. Bu sorunlar, İslam düşüncesinin 

başlangıç döneminden bu yana ilahiyat tartışma 

konularından birisi olmuştur. Çünkü “Allah’tan başka 

fail yoksa eğer, o zaman insanın rolü nedir? İnsanın 

eylemleri ve hareketleri ne ölçüde kendisine mal edilebilir? 

Kötülüğün kaynağı nedir?” gibi sorulara cevap arayışı 

birçok görüşün temelini oluşturmuştur. Tasavvuf ehli, 

her şeyi kuşatan kaderin sorgusuz sualsiz 

benimsenmesinin, insanın etkinlikleri ve imanı 

açısından tehlikeli sonuçlar doğurabileceğinin gayet 

farkındaydı. Buna karşın ilk zahitler, alınyazılarından 

hiçbir zaman emin değillerdi; yaptıkları fazlaca 

ibadetlere rağmen her an ebedi bir buyrukla 

cehenneme gönderilme korkusu taşımaktaydılar.466 

Bu sorunu sonraki mutasavvıflar aşk ilkesini 

devreye sokarak çözmeye çalışmışlardır. Züht, mihnet 

ve muhabbet yoluyla fenaya ulaşmış birisinin iradesi, 

Allah’ın iradesinde baki olur. Bu durumda artık insan, 

herhangi bir eylemi kendisine bağlayamaz ki artık 

deyim yerindeyse İlahi irade ile yaşar. Bundan dolayı 

da cebr-i mahmud’a katlanır.467 

                                                 
466 Schimmel, İslamın Mistik Boyutları, s. 211. 
467 Schimmel, İslamın Mistik Boyutları, s. 212. 



185 

 

Ahmed Gazzâlî’den sonra sırada aşk ve tasavvufî 

hallerin ayrıntılı tevilleriyle popülerlik kazanan 

Gazâlî’nin müridi olan Aynü’l –Kudât el-Hemedânî468 

(1098/1132’de idam edilmiştir) bulunmaktadır.469 

Aynü’l-Kudât el-Hemedâni’ye göre hakikate ermek 

için Muhammed ve İblis’i rehber edinmek gerekir.  

Temelde Hemedâni’nin İblis anlayışını nur 

kavramıyla sistemleştirdiğini görmekteyiz. 

Mutasavvıflarca nefsin mertebeleri ve renkler arasında 

ilişki kurulmuştur. Buna göre birinci mertebeden 

başlayarak, beyaz nur -alameti İslam- olarak 

görülmektedir. Ardından sırasıyla, sarı -alameti İman-, 

koyu mavi -alameti İhsân-, yeşil -itminan-, açık mavi -

alameti ikân-, kırmızı -alameti irfan- renkler müşahede 

edilir. Son yedinci renk ise nûr-i siyahtır ve alameti 

heyemandır.470 Siyah cevherin nurudur. İlahi zattır ve 

celalin rengidir. Bunun da ötesi zümrüt dağıdır ki o da 

ezeli ve ebedi hayatın rengidir.471 

Ahmed Gazzâli’nin bu son nûr-i siyah ile neyi 

kastettiği net olmamasına rağmen; Hemedân’i bunun, 

yani nûr-i Muhammed’in diğer yarısı olan nûr-i siyah 

ile kastedilenin İblis’in nuru olduğunu açıklar.472 

                                                 
468 Şengül, “Êzidîlik DinindeMelek Tavus İnancı ve 

İkonografisi”, Sayı: 15, s. 14 
469 Schimmel, İslamın Mistik Boyutları, s. 312. 
470 Heyeman: Aşıklık durumu. 
471 Halil Baltacı, Aşıklar Sultanı, İnsan Yayınları, İstanbul 2016, s. 

150.   
472 Baltacı, Aşıklar Sultanı, s. 150. 



186 

 

Ayrıca bu nurun mahiyeti hakkında bilgi verir. Hz. 

Peygamber’den rivayet ettiği bir haberle de bunu 

desteklemektedir.  “Allah Teâlâ benim nurumu kendi 

nurundan, İblis’in nûrunu ise İzzet nârından 

yarattı.”473 Burada görüldüğü üzere Hemedâni’ye göre 

Nur-i Muhammed cemal nuru, nur-i siyahı celal nuru 

olarak tarif etmektedir.474 

Birçok sûfî tarafından dile getirilen bu görüşü 

gerçek anlamda temellendirenin Hemedânî olduğunu 

söyleyebiliriz. İblis’i şu şekilde tarif etmektedir: 

“O divane aşığa sen dünyada İblis dersin. Ancak 

ilahi alemde ne ad verildiğini ne bileceksin? Eğer onun 

adını bilseydin, ona bu ismi verdiğin için kendini kafir 

kabul ederdin...”475 

Aynü’l-Kudât, İblis’in Allah’ın emrine karşı 

gelmesini gerçekte kendi iradesiyle yaptığını 

düşünmez. Bu, daha büyük ezeli bir iradenin içinde 

gerçekleşen bir olaydır. Bu anlamda gerçek yapan ve 

yaratan Allah’tır ve gerçekte İblis de onun fiillerinden 

birisidir.476 Hemedâni’nin İblis’in “secde emrine karşı” 

gelmesi meselesine getirdiği yorum Yezidilik’teki 

Allah’ın önceden verdiği emre itaat sonucu İblis’in 

secde etmemesi rivayetine paralel olduğu 

görülmektedir. Nitekim Aynü’l-Kudât’a göre 

                                                 
473 Hemedâni, Temhîdât, s. 185. 
474 Baltacı, Aşıklar Sultanı, s. 151. 
475 Baltacı, Aşıklar Sultanı, s. 153. 
476 Baltacı, Aşıklar Sultanı, s. 155.  



187 

 

sevgilinin emri bazen iradesi olmayabilir.477 İblis, 

Allah’ın iradesinin “kendisine secde etmemek” 

olduğunu biliyordu.478 Hallâc’ın eserinde bahsettiği 

üzere, bu bir emir değil imtihandır. Hemedâni’ye göre 

bu imtihanı kazanan İblis olmuştur.479  

İblisin secde emrine itaat etmeme hadisesinin bu 

şekildeki çözümü, mutasavvıf çevrede konuşulup 

tartışılmış ve ilk ortaya çıkışından çok daha zaman 

sonralarında dahi etkisini devam ettirmiştir. İlk olarak 

Tüsterî’nin (ö. 283/896) bahsettiği bu konu süreç 

içerisinde kuram haline gelmiş, değişime uğraşmış ve 

artık bir sistem üzerine oturtulmuştur. Birçok yerde 

olduğu gibi Anadolu’da da rüzgarını estirmiştir. 

Hakkâri’li Ahmede Xane’nin (ö. 1119/1707) meşhur 

eseri olan Mem û Zin’deki şu beyitler bu konuda 

zikredilmeye değerdir: 

“... 

İblîs’e feqîrê bê cinayet 

Hındî te hebû dıgel înayet 

Her rojê dı kır hezar-ı taet 

Lewra ku te da wî îstîtaet 

Wî secde ne kır lı xeyrê Mabûd 

Gêra te jı ber dere xwe merdûd 

Yek secde ne bır lı pêşê exyar 

Qehra te kıre mıxelledun-nar 

                                                 
477 Baltacı, Aşıklar Sultanı, s. 156. 
478 Baltacı, Aşıklar Sultanı, s. 157. 
479 Baltacı, Aşıklar Sultanı, s. 157. 



188 

 

Elqisse: jı hîkmeta te agah 

Ferdek me ne dî, tebarekallah! 

...”480 

“fakir, günahsız İblis 

senin yanında bir değeri vardı 

her gün bin ibadet yapardı 

çünkü sen ona o kuvveti vermiştin 

mabudun en hayırlısına secde etmedi 

böylece sende onu kapından kovdun 

En hayırlıların önünde bir secde etmedi 

Senin gazabın onu muhalledun nar yaptı (Ateşte 

daimi kalıcı) 

El kıssa: senin bilginin hikmeti 

Bizden hiçbirimiz görmedi, tebarekallah!” 

Tasavvuf ehlinin oluşturduğu çevrede özellikle 5. 

ve 6. yüzyıllarda bu konunun ciddi anlamda tartışılmış 

olması ve Şeyh ‘Adi’nin arkadaşı olan Ahmed 

Gazzâli’nin bu konudaki iddialı olan görüşleri, bizlere 

Şeyh ‘Adi’nin de bu görüşlerden haberdar olduğunu 

kuvvetle muhtemel göstermektedir. Lescot’a göre ‘Adi 

ve Bağdat’ta eğitim görmüş olanlar bu öğretiden 

haberdardılar. Bu öğretiyi daha sonra aktardıkları Kürt 

köylüleri, gerçek anlamını anlayamadıkları için bu 

öğretiyi değiştirmişlerdi. Şeytanın aşk için çektiği bu 

cezanın ebedi olmayacağını kabul ettikten sonra 

                                                 
480 Ehmedê Xanî, Mem û Zîn, M. E. Bozarslan (Çev.), Gün 

Yayınları, İstanbul 1968, s. 31. 



189 

 

tövbesi sayesinde onun tekrar eski hiyerarşisine 

kavuştuğunu düşünmüşlerdir. Bu hatayı unutmak için 

ise kolay bir adım kâfi olmuştur. Geleneğin son bir 

değişimi sayesinde, Yezidiler’de Allah’ın en önemli 

yardımcısı olmuştur.481 Bu değişimi algılayabilmek için 

hikâyelerde geçen İblis’in, sınavı kazanan tek kişi 

olduğunu hatırda bulundurmak gerekmektedir.  

Daha önce Yezidilikte İblis’in secde etmeyerek 

sınavı kaybettiği değil de kazandığı ve bunun 

sonucunda Allah tarafından Meleklerin Tavus’u 

seçildiğini belirtmiştik. Çünkü Allah’ın asıl istediği 

şeyi yapan tek kişi İblis olmuştur. Burada şunu da 

belirtmekte fayda vardır ki tasavvufi literatürde Melek 

Tavus tabirine çalışma sırasında rastlanılmamıştır. 

Fakat iblis ve Melek Tavus ifade ettiği anlamlar 

incelendiğinde ikisi arasındaki paralellikler fazlasıyla 

görülmektedir.482 Şeyh ‘Adî’ye nisbet edilen 

Yezidiler’den tevarüs eden rivayetlerin özellikle bu 

şekilde olan varyantlarının bazı tasavvuf ehlinin İblis 

hakkındaki görüşleriyle paralellikler olması 

düşündürücüdür. Bu noktada İslam ile yalnızca 

isimlendirme konusunda ihtilaf olduğunu 

söyleyebiliriz. Nitekim Müslümanlar’a göre İblis’in ilk 

                                                 
481 Lescot, Yezidiler, s. 49. 
482 Tasavvufta Melek Tavus tabiri geçmese de “Tavus kuşu” 

kavramına rastlanmaktadır. Sûfî anlatıma göre Hz. Âdem 

Cennetten çıkarıldığında, İblis ile beraber Tavus Kuşu da 

kovulmuştur. 



190 

 

yaratıldığında ki adı Azazil’dir.483 Güzelliği ve çokça 

ibadeti sebebiyle Meleklerin Tavusu olarak 

isimlendirilmiştir. Âdem’e secde sınavını kaybettikten 

sonra ise Şeytan veya İblis diye isimlendirilip Allah’ın 

rahmetinden kovulmuştur.484 O halde bu bilgileri 

beraber değerlendirdiğimiz takdirde her ne kadar 

Yezidiler istemese de onların Melek Tavus diye 

zikrettikleri, aslında İblis’tir.  

3.3. Sembol Olarak Melek Tavus 

Yezidi literatürü ele alındığında, onların Melek 

Tavus olarak isimlendirdikleri ve en yüce olarak 

saydıkları meleği iki şekilde tasvir ettikleri 

görülmektedir. Bunlardan ilki horoz simgesidir. Melek 

Tavus, horoz şeklinde birçok yerde resmedilmiştir. 

Diğeri ise tavus kuşu simgesidir. Yezidi ve tasavvuf 

metinlerinin karşılaştırılarak incelenmesi hususunda 

horoz ve tavus kuşunun tasavvufta hangi anlamlarda 

kullanıldığını incelemek, sağlıklı sonuçlar elde 

edebilmek adına, şüphesiz çok önemlidir. Bazı 

tasavvufi eserlerde horoz ile tavus kuşu’nun bazı 

karakterleri sembolize ettiğini; özellikle tavus kuşunun 

bazı hikâyelere konu olduğunu görmek mümkündür.  

                                                 
483 Yahudi ve Hristiyan kaynaklarında “azazil” kelimesi geçmesine 

rağmen Kur’an’ı Kerim’de bu kavrama rastlanmaz. Fakat İslam 

literatüründe bu kelimeye rastlanmaktadır. Bkz. Tuğ, “Azâzîl”, s. 

312. 
484 Sımo, El-Yezidiyye, s. 67. 



191 

 

3.3.1. Tasavvufta Horoz 

Yezidiler’in inanç esasları oluşturulurken kullanılan 

argümanların biricik olmaması ve pek çoğunun 

tasavvufi alanlarda mecazi bir dille kullanılan 

kavramları ihtiva etmesi dikkat çekici olmakla beraber 

“Yezidiler tarafından kullanılan terimlerin tasavvufta bir 

karşılığı var mıdır?” sorusunu da akla getirmektedir. Bu 

noktada tavus kuşu simgesinin gölgesinde kalmış olan 

horoz simgesi göze çarpmaktadır. Yezidiler’de Melek 

Tavus’u tasvir etmek için kullanılan horoz simgesi 

aynı zamanda tasavvufta da bazı konularda kendisine 

yer edinmiştir. Bundan dolayı bazı araştırmacılara 

göre Yezidiler’deki horoz simgesi de kaynağını 

tasavvuftan almaktadır.485 

Tasavvufta anlatıldığı üzere Hz. Muhammed (sav) 

Miraca çıktığı vakit birinci kat semada horoz şeklinde 

bir melek görmüştür. Bu meleğin başı çok büyük 

ayakları ise yerden daha aşağıdadır. Kanatları ise 

açıldığı vakit bütün doğu ve batıyı saracak 

uzunluktadır. Azameti ile bahsedilen bu melek makam 

olarak sidretül-müntehada’dır.486 Vücudu beyaz 

                                                 
485  Deveci, el-Yezidiyye, s. 121. 
486 Sidretü’l-Münteha: Cennetin son noktasında bulunan, aşağıdan 

ve yukarıdan gelen her şeyin neticelendiği, mahlukat ile ilgili 

bütün bilgilerin mevcut olduğu ötesinin Allah dışındakiler için 

gaybı içeren bir nokta ağaç olarak düşünülen bir makamdır. Bkz. 

Ebu’l Kâsım Câru’llah Mahmûd Ömer ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, 

Halîl Me’mûn Şîha(thk), Dârul Meârif, Beyrut 2009, s. 1060. 



192 

 

inciden, gözleri ise kırmızı yakuttandır. Bundan ötürü, 

yani bu meleğin horoza benzemesinden ötürü beyaz 

horozu beslemenin çokça faydasının olduğu, ev halkını 

ve hatta komşularını dahi felaketlerden koruduğu 

hadis olarak nakledilmiştir.487 

Bahsedilen melek hem horoz şeklinde hem de 

Allahu Teala’ya en yakın yerde bulunmaktadır. Ayrıca 

orası tüm işlerin karara bağlandığı yer olarak da 

geçmektedir. O halde Yezidiler’in kendilerince Allah’a 

en yakın olarak gördükleri Melek Tavus’u horoz 

şeklinde tasvir etmiş olmaları bu bahsedilen bilgilerle 

bağlantısı kurulduğunda olası görülmektedir. Ayrıca 

Hz. Muhammed’in horoz şeklindeki bu melek ile 

miraçta karşılaşması bazı minyatürlere dahi konu 

olmuştur.488 Ayrıca bazı dini mimarilerde horozun 

figür olarak kullanılması ilgi çekicidir.489 Bu durum ise 

o dönemde insanlar nazarında horoz mefhumunun 

dini bir anlam ifade ettiğini göstermektedir. Bu da 

göstermektedir ki bu tutum o dönemde çok da gölgede 

kalmış, kimselerin bilmediği bir inanış değildir. Daha 

önemlisi ise burada bahsedilen horoz imajının 

tasavvufta tavus kuşuna karşılık gelmiş olmasıdır. Bu 

                                                 
487 Kara Dâvudzâde Mehmed Efendi, Delâil-i Hayrat Şerhi, s. 238. 
488 Filiz Çağman, “Ahmed Mûsâ”, DİA, Tdv yayınları, İstanbul 

1989, c.2, s. 108. 
489 Bugün Afyon müzesinde bulunan, Ulu camiye (1273) ait ahşap 

tavan süslemelerinde horoz figürlerinin bulunduğu 

görülmektedir. Bkz. Gönül Öney, Anadolu Selçuklu Mimari 

Süslemesi ve El Sanatları, Kültür yayınları, Ankara 1992, s. 141. 



193 

 

konuyla ilgili başka bir yerde horoz ve tavus kuşundan 

muradın bir olduğuna dair veriler mevcuttur. 

Tasavvuf literatüründe Sidretü’l-Münteha’nın 

anlatıldığı bir bölümde, Sidre’de yaratılan minare 

şeklindeki bir direkten bahsedilmektedir. Bu direğin 

başında inciden yapılmış bir kubbe mevcuttur. İşte bu 

kubbenin üzerinde çeşitli renkteki cevherlerden 

yaratılmış tavus kuşu şeklinde bir melek 

bulunmaktadır. Çok büyük ve azametli olduğu 

bahsedilen bu meleğe “arşın horozu” denildiği 

kaydedilmektedir. Bu durumda yukarıda bahsedilen 

horoz şeklindeki melek ile tavus kuşu şeklindeki melek 

aynı mefhumu ifade etmektedir.490 

Bahsedilen horoz şeklindeki bu melek kaynaklarda 

geçtiği kadarıyla çok önemlidir. Bu meleğin beş vakit 

namazı insanlara bildirdiği ve her gece dünya 

semasına indiği, Allah’ın en çok sevdiği sesin horoz 

sesi olduğu anlatılmaktadır. Bu melek gecenin üçte 

ikisi geçtiği vakit dünya semasına inerek şöyle seslenir: 

“Hani günahlarının affını isteyenler? Hani Alemlerin 

Rabbi olan Hz. Allah’a ihtiyaçları ve istekleri olanlar? 

Kalkıp istiğfar etsinler, Yüce Yaratan’a.”491 Hadis 

olarak verilen bu rivayet hadis kaynaklarında Allah’ın 

semaya inmesi şeklinde nakledilmektedir.492 Fakat 

                                                 
490 Erzurumlu İbrahim Hakkı, Mârifetnâme, s. 22-23. 
491 Kara Dâvudzâde, Delâil-i Hayrat Şerhi, s. 239-240. 
492 Hadisin tam metni şöyledir: Ebu hureyre şöyle dedi: Allah 

Rasûlü (sav) şöyle buyurdu: “Rabbimiz Tebareke ve Teâlâ 



194 

 

burada semaya inenin Allah’a en yakın bir makamda 

bulunan horoz şeklindeki ya da tavus kuşu şeklindeki 

bir melek olduğu geçmektedir. Kıyamete kadar bu 

meleğin her gece semaya inerek aynı ritüeli ifa ettiği 

ifade edilmektedir. Bunu destekleyen başka 

rivayetlerde mevcuttur. Yine hadis olduğu söylenilen 

bir rivayete göre Peygamber efendimiz bir defasında 

şöyle buyurmuşlardır: “Beyaz horoz, benim en doğru 

arkadaşım ve dostumdur. O horoz, benim düşmanım 

olan şeytanın düşmanıdır. Beslendiği evin sahibini, 

çoluk çocuklarını ve hatta çevresindeki dokuz ev 

halkını korur.”493 

Görüldüğü üzere İslami kaynaklar ele alındığında 

horoz ve tavus kuşu ile ilgili rivayetlerin mevcut 

olduğu görülmektedir. Fakat ağırlık daha çok horoz 

tabirine verilmiştir. Horoz ile ilgili olumlu anlamda 

başta Buhari ve Müslim olmak üzere pek çok hadis 

kaynaklarında rivayetler mevcuttur. Öyle ki horoza 

sövmenin kişileri namaza çağırdığından ötürü mekruh 

                                                                                  
gecenin son üçte birinde her gece dünya semasına iner ve şöyle 

der: Kim bana dua ederse ona icabet ederim. Kim benden bir şey 

isterse onu ona veririm. Her kimde benden bağışlanma dilerse 

onu bağışlarım.” Bkz. Ebû Abdillâh b. İsmail b. İbrahim el-Cu’fî 

el-Buhari (ö. 256/870), Sahih-i Buhari, Daru İbn Kesir, Beyrut 

1987, c.1, s. 384; Ebü’l-Hüseyin Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-

Kuşeyrî (261/875), Sahih-i Müslim, Hanifi Akın (Çev.), Polen 

Yayınları, İstanbul 2008, s. 313-314. 
493 Kara Dâvudzâde, Delâil-i Hayrat Şerhi, s. 238. 



195 

 

olduğu hükmü kaynaklarda nakledilmiştir.494 Şayet bu 

rivayetler doğruysa, horoza kutsiyet atfedildiğini 

söyleyebilmek mümkündür. Bu durumda Yezidiler’in 

Melek Tavusu çok yüce ve kutsal kabul etmeleri ve 

onu horoz şeklinde tasvir etmeleri tasavvufi bir 

düşünce biçiminin etkisiyle meydana gelmiş olması 

mümkün görünmektedir. Yalnızca Yezidiler’de eğilim 

İslami kültürün aksine Tavus kuşuna doğru olmuştur. 

Nitekim bu meleğe İslami kaynaklarda geçtiği gibi 

Dîku’l-Arş değil de Melek Tavus ismini vermişlerdir. 

O halde Yezidiler için en önemli melek olan Melek 

Tavus için kullanılan iki simgeden biri olan Tavus 

kuşu sembolünün de tasavvuftaki karşılığı konumuz 

açısından önem arz etmektedir. 

3.3.2. Tasavvufta Tavus Kuşu 

Tavus’un daha önce İblis’in cennet kapısından 

girmesine yardımcı olduğunu yukarıda izah ettik. 

Oradaki anlatıma göre İblis, Tavus’un yardımcısı 

rolündedir. Buna benzer bir anlatımı İbn Arabî’de 

görmekteyiz. İbn Arabî, Bakara suresi 37. Ayeti tefsir 

ederken Âdem ile Havva’nın yasak meyveden yemesi 

                                                 
494 Ebû Abdillah Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî el-

Mervezî (ö. 241/855), Müsned, Şuayb Arnavuti (Thk.), 

Müessesetü’r-Risale, Beyrut 2001, c.36, s. 13; Ebû Davud 

Süleyman b. el-Eş’as b. İshak es-Sicistânî el-Ezdî (ö.275/889), 

Sünen, Muhammed Muhyiddin Abdulhamid (Thk.), 

Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut, c.04, s. 327; Diyanet İşleri 

Başkanlığı, Hadislerle İslam, DİB Yayınları, c.3, Ankara 2014, s. 

423. 



196 

 

ile ilgili anlatımların olduğunu söyler ve kıssasını 

anlatır. Buradaki anlatıma göre Âdem ile Havva 

cennette istedikleri gibi dolaşırken, tavus kuşu onları 

gizlice izlemektedir. Derken cennet sularının üzerinde 

onlara görünür. Havva tavusa yaklaşır, Âdem’de onu 

izler. Şeytan ise o sırada cennet duvarının 

arkasındadır. O şekilde Âdem ile Havva’ya vesvese 

verir.495 Burada ki anlatımda görüldüğü üzere Âdem 

ile Havva’yı İblis’e yaklaştırmak için çabalayan 

Tavus’tur.  

Tavus kuşunun sembolik olarak anlatıldığı bir diğer 

rivayet ise Bakara 260’ta geçen dört kuş hadisesidir. 

Ayette geçtiği üzere Hz. İbrahim, Rabbine ölüyü nasıl 

dirilttiğini sorar. Bunun üzerine Allah-u Teala ona dört 

kuş yakalamasını ve onları parçalayıp her birinden 

birer parça bir dağın başına koymasını söyler. Bu 

ayette geçen dört kuşu İbn Arabî bu dört kuştan 

birisinin tavus kuşu olduğunu ve bunun kendini 

beğenmişliğin sembolü olduğunu söyler.496 Aynı 

şekilde buradaki kuşları Mevlânâ’da yorumlamış ve o 

da bu kuşlardan birinin tavus olduğunu söylemiştir. 

Ona göre tavusun ifade ettiği anlam ise makam 

sevgisidir.497 Bican’ın eserinde de –daha önce 

                                                 
495 İbn. Arabî, Te’vilât, s. 61. 
496 İbn Arabî, Te’vilât, s. 158. 
497 Sâfi Arpauş, “Tasavvufta “Mantıku’t-tayr”, Mevlânâ’da Hz. 

Süleyman ve Kuşdili Tasavvuru”, M.Ü. İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Sayı: 29, 2005/2, s. 131. 



197 

 

zikredilen- Hz. Âdem meyveyi yediği için 

cezalandırılanlar arasında Tavus’ta geçmektedir. Fakat 

evvelinde orada ne yaptığı yahut neden sonrasında 

cezalandırıldığından bahsedilmemektedir.  

Yukarıda görüldüğü üzere Tasavvufi anlatımlarda, 

Âdem’in cennetten çıkarılması bahsinde Tavus’un 

etkin rol aldığı görülmektedir. O da cezalı olarak 

yeryüzüne inmiştir. Nitekim daha önce belirttiğimiz 

üzere Attar meşhur eseri Mantıku’t-Tayr’da Tavus 

kuşunun cennet özleminden bahsetmektedir. Buradaki 

rivayetleri doğru kabul ettiğimiz takdirde tasavvufta 

Tavus Kuşunun iblis ve Âdem’in ilk suçuyla 

ilişkilendirildiğini söylememiz mümkündür. 

Tasavvufta İblise sahip çıkılmışken Yezidiler bunun 

yanında Tavus’u da -Melek Tavus- sahiplenerek ona 

ayrı ve özel bir konum atfetmişlerdir. 

Yezidiler’in ona verdiği önemi ilk olarak köken 

oluşturma çabalarıyla görmekteyiz. Yezidi 

kaynaklarda Melek Tavus’un simge olarak dahi 

nereden geldiği konusu işlenmiş ve kadimliği bir 

bakıma ispat edilmeye çalışılmıştır. Yezidiler bunu 

hikâye formatında ele almışlarıdır. Kaynaklara 

baktığımızda Yezidi literatürünün Melek Tavus 

simgesini Hz. İbrahim’e kadar götürdüklerini 

görmekteyiz.498 Öyle tahmin ediyoruz ki bununla 

kendilerinin sonradan ortaya çıkmış bir oluşum 

                                                 
498 Sımo, El-Yezidiyye, s. 61. 



198 

 

olduğunu iddia edenlere cevap vermeyi 

amaçlamaktadırlar. Nitekim bu şekilde diğer birçok 

yapılanmalar gibi kendilerini sağlam bir temel üzerine 

oturtmaya çalışmaktadırlar.  

Melek Tavus’un Yezidi sembolü olarak neden 

kullanıldığını anlatan hikâyeye göre Melek Tavus 

heykeli sancak olarak Hz. İbrahim tarafından Kabe’nin 

içinde bulunmaktadır. Onun muhafızlığını ise Ebi 

Süfyan, Yezid’in dedesi, yapmaktadır. Hz. Muhammed 

Mekke’yi fethedince Ebi Süfyan Hz. İbrahim’in 

hatıralarını alıp korumaya karar verir. Bu şekilde 

oğluna miras olarak kalır. Muaviye’den sonra Yezid’e 

kalan bu Melek Tavus simgesini taşıyan sancaklar 

devletin resmi sembolü haline gelir. Hz. İbrahim’den 

gelen Tavus kuşu simgesinin ölülerin diriltilmesi 

hadisesindeki Tavus kuşu olması muhtemeldir. Bu 

yüzden irtibat kurulmuş olması muhtemel 

görünmektedir. Yezidiler tarafından Ebi Süfyan’dan da 

tevarüsü sağlanarak sembolün saflığının öne çıkarılmış 

olduğu düşünülmektedir.499 

                                                 
499 Tavus kuşu sembolünün Yezidiler’e nereden miras kaldığı 

detaylı olarak kaynaklarda şu şekilde geçmektedir: Yezidiler’e 

göre bir zamanlar Melek Tavus’un heykeli (bir şekilde yapılmış 

hali) Kabe’nin içinde bulunmakta olup, koruyuculuğunu ise Ebi 

Süfyan yapmaktaydı. Hz. Muhammed Mekke’yi fethettiği sırada 

orayı da (kabeyi) onun elinden alır. Ardından ise dikili putları 

gidip yıkar. Daha sonrasında ise Ebi Süfyan’a eman vererek “Kim 

Ebi Süfyan’ın evine girerse emin olacaktır” der. Bu şekilde 

konumu yükselen Ebi Süfyan bu yedi sancağı (Melek Tavus 



199 

 

4. YEZİDİ METİNLERİNDE GEÇEN BAZI 

TASAVVUFİ KAVRAM VE SİMGELER 

Yezidi metinlerinde, tasavvufla ilişkili olarak geçen 

ifadelerin yanın da tasavvufa özel bazı kavramların da 

kullanıldığı görülmektedir. Bu başlık altında 

Yezidiler’in kullandığı bazı tasavvufi kavramlara 

değinilmeye çalışılacaktır. 

4.1. Derviş 

Kelime itibariyle “muhtaç, yoksul ve dilenci” 

anlamlarına gelen “derviş” kelimesi, bir tarikata ve 

şeyhe bağlı olan mürid, sûfiyâne hayat yaşayan kişi 

demektir. Bu kelime erken dönemden itibaren 

zâhidliği ve zühdü, sûfiyi ve tasavvufu ifade 

etmektedir. Hem yoksul hem de zengin bile olsa her 

yönden Allah’a muhtaç olduğunun bilincinde olan sûfi 

                                                                                  
simgeleri olan) Kureyşliler için kutsal olduğu ve Hz. İbrahim’in 

hatırası olduğu için alıp korur. Bu sancaklar Ebi Süfyan’ın 

himayesinde kalır ve oğlu Muaviye’ye miras olarak bırakır. 

Muaviye’de Hz. Ömer döneminde atandığı Şam’a götürür. Hicri 

40 yılında Muaviye ile kurulan Emevi Devleti’nin başına hicri 

60’ta Yezid (Muaviye’nin oğlu) geçer. Yezid devletin simgesini 

beyaz bayrak, sancağı da Melek Tavus simgesi olarak yapmıştır. 

Bu simgeler savaşlarda askerlere teberrük ve hamaset vermesi 

amacıyla öncü askerlerin elinde ki sancakların üstünde 

bulundurulmuştur. Fakat 132’de Emevi Devleti bir savaş 

sonucunda yıkılmıştır. Kullanılan bu sancaklar ise Emir İbrahim 

tarafından alınıp Irak’a götürülmüştür. İşte Yezidiler Melek 

Tavus sancağının bu şekilde kendilerine ulaştıkları 

düşüncesindedirler. Bkz.Sımo, El-Yezidiyye, s. 61-62. 



200 

 

anlamında kullanılmıştır.500 Seyfeddin el-Bâharzî, 

dervişe en çok yaraşan rengin ise siyah olduğunu ve 

renklerin siyahta yok olduğunu belirtmektedir. İbn 

Hafif’e göre de sûfînin siyah giymesi gerektiğini 

savunmakatadır.501 

Bununla beraber Yezidi kültüründe de derviş 

tabirine rastlamaktayız. Yezidilere ait ilahilerde bu 

kelime karşımıza çıkmaktadır: 

“... 

Ne hoş bir sabah bu 

Elime bir siyah hat verdi 

Ve dedi: Derviş gel, padişah seni çağırıyor 

Seni gökyüzüne çağırıyor. 

...”502 

Bu ilahiyi söyleyen kişi derviş olarak 

nitelendirilmektedir. Bunun gibi daha başka şiirlerinde 

atfedildiği kişiler bu kelime ile 

lakaplandırılmışlardır.503 Anlaşıldığı kadarıyla Yezidi 

dinine mensup bir mistiği işaret etmektedir. Yine 

                                                 
500 Tahsin Yazıcı, “Derviş”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 1994, c.9, 

s. 189. 
501 Süleyman Uludağ, “Hırka”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 1998, 

c.17, s. 374. 
502 “Qewlê Qere Ferqan”, s. 178. 
503 Bunlarda bazıları “Derwiş Qatani, Derwiş Hebib, Derwiş Qotik, 

Derwiş Tacedin” dir. Bkz. Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve 

Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 96.  



201 

 

Yezidilerde kullanılan bir tabir olan “Feqir”504 kavramı 

için de derviş isimlendirilmesi yapılmıştır.505 

4.2. Hırka 

Sözlükte “delmek, yırtmak” anlamına gelen “hırka” 

kelimesi Sûfilerin ve tarikat mensuplarının giydiği özel 

elbise olarak tanımlanmaktadır. Hicri I. ve II. 

yüzyıllarda yaşamış olan bazı zahidler, zühd ve 

takvalarının sembolü olarak giymişlerdir.506 Bir 

tarikata intisap eden veyahut da herhangi bir tarikata 

bağlı olmayıp da tasavvufa ilgi duyanlara giydirilen 

kıyafet de hırka diye adlandırılır. İkinci anlamda 

hırkayı giyenlerin sûfîlerden feyz alacağı onların 

edebini takınacağı ve sonucunda müritlik makamına 

erişeceği beklenmektedir.507 Tarikatlar döneminde 

hırka giymeye büyük önem verilmiş, bazı tarikatlara 

göre feyiz alma yollarından biri olarak kabul 

edilmiştir.508 

Yezidiler de hırkaya büyük önem vermişlerdir. 

Onlara göre Allah dışında yaratılan ilk şey hırkadır. 

Yezidiler’in dini liderlerinin, dini otoritelerinin 

sembolü olan hırka, onlara göre yeryüzüne indirilen ve 

yer ile görünmeyen dünya arasında geçişi sağlayan bir 

                                                 
504 Feqir kavramı için bkz. “Feqir” başlığı. 
505 Bkz. “Qewle Qere Ferqan”, s. 170.  
506 Uludağ, “Hırka”, s. 374. 
507 Uludağ, “Hırka”, s. 373. 
508 Uludağ, “Hırka”, s. 374. 



202 

 

kapı, yamalı bir elbisedir.509 Bazı ilahilerinde bu kapı 

gökyüzü olarak da tabir edilmiştir.510 Onlara göre 

hırkayı Sultan Ezi’nin yardımıyla yapan ve önceliği 

veren511 Allah, her şeyden önce hırkaya yapılan hacca 

tapmıştır.512 Piri olarak ise Sultan Ezi işaret edilir. 

Ondan sonra da Şeyh Adî ve diğer kutsal adamlar 

giymişlerdir. Yezidiler hırkayı imanları olarak 

görmektedirler.513 Onlara göre de hırka siyah renkte 

olmalıdır.514 

4.3. Kâse 

Aynı şekilde bir tasavvuf terimi olan kâse, ilahi 

aşkın şarabıyla mest olan kişinin vücudu, gönlü 

anlamlarında kullanılmıştır.515 

Yezidiler de ise birçok anlamda kullanılan kâse, 

daha çok batınî dünyadan seküler dünyaya geçişi 

sağlayan bir araç olarak görülmektedir.516 Onlara göre 

Yedi Gizem kâseden içerek yeryüzüne hükümran 

                                                 
509 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 59. 
510“Qewle Zebûnî Meksûr”, s. 108. 
511 “Qewlê Qere Ferqan”, s. 181-182. 
512 “Du’a Ziyaretbûn” (Kreyenbroek, Philip G, Xelîl Cındî Reşow, 

Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, Avesta Yayınları, İstanbul 2011, 

s. 193-195 içinde), s. 195. 
513 “Qewlê Qere Ferqan”, s. 182. 
514 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 59. 
515 Süleyman Uludağ, “Şürb”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 2010, 

c.39, s. 269. 
516 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 60. 



203 

 

olmuşlardır.517 Bu şekilde, bu kavram liderlikle 

ilişkilendirilmektedir.518 

4.4. Şeyh 

Müritlere yol gösteren ve irşad eden kimse 

anlamında kullanılan tasavvufi bir terimdir. Sözlük 

anlamı olarak yaşlı kimse anlamına gelmekle beraber, 

tasavvufta pir, veli ve mürşid ile aynı anlamda 

kullanılmıştır. Tasavvufi anlamda Şeyh sıfatının 

kullanılması hicri X. asrın ortalarına denk 

gelmektedir.519 

Yezidiler’de de şeyh tabiri kullanılmaktadır. 

Şeyhler, Emirler’den sonra Yezidiler’in ikinci kastını 

oluşturmaktadır.520 Onlara göre yeryüzüne inen yedi 

melekten her biri insan suretinde iner ve herhangi bir 

eşleşme olmadan soy bırakır. İnanışa göre Şeyh 

ailelerinin soyu da bunlardan gelmektedir. Resmi 

görevleri müritlere ruhani rehberlik etmektir. 

Törenlere katılırlar ve bunun karşılığında da 

müritlerden düzenli olarak belli bir miktar para 

almaktadırlar.521 

                                                 
517 “Qewlê Hezar û Yek Nav”, s. 141. 
518 Kreyenbroek /Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 

61. 
519 Reşat Öngören, “Şeyh”, TDV İslam Asiklopedisi, TDV 

Yayınevi, İstanbul 2010, c.39, s. 50. 
520 Yezidiler’in dini tabakları için bkz. Lescot, Yezidiler, s. 77. 
521 Lescot, Yezidiler, s. 43; Tasavvufta olduğu gibi Şeyhin öğrencisi 

anlamında değil, sosyal anlamda onlara bağlı sıradan insanları 



204 

 

4.5. Pir 

Tarikat kurucusu, salike rehberlik yapan kimse 

anlamlarında kullanılan bir tasavvuf terimidir. Farsça 

olan bu kelime veli, mürşid, şeyhle aynı anlamlarda 

kullanılmıştır. Kaynaklarda Pir kelimesinin tasavvufi 

manasıyla ilk olarak IX. ve X. yy. da kullanıldığı 

kaydedilmektedir.522 

Yezidilerde ise pirler görev olarak yaklaşık olarak 

Yezidi şeyhleri523 ile aynı anlamdadır. Ünvan farklılığı 

ise etnik aidiyetten kaynaklanmaktadır. Şöyle ki, 

Şeyhler’in Adi’nin soyundan geldiği kabul edilir. Pirler 

ise velinin bazı Kürt müritlerinin soyundan 

gelmektedir ve Kürttürler. Şeyhler’e merasimlerde 

yardım eden ve yokluğunda yerine geçen kimse olarak 

tanımlanabilirler.524 Her ne kadar Pirler, Şeyhler ile 

yakın derecede gibi görünsede aralarındaki statü farkı 

bazı noktalarda görülmektedir. Müritlerden Pirler’e 

gelen hediyelerin miktarı, Şeyhler’inki kadar 

olamamaktadır.525 Bununla beraber Yezidi ilahilerine 

                                                                                  
temsil etmektedir. Bkz. Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh 

Adi Kusursuzdur, s. 28-29. 
522 Bkz. Safî Arpaguş, “Pîr”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 2007, 

c.34, s. 273. 
523 Yezidi kastının ikinci sırasını oluşturur. Bkz. Lescot, Yezidiler, s. 

77. 
524 Lescot, Yezidiler, s. 81. 
525 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 32. 



205 

 

baktığımızda onlardan övgü ile bahsedildiğini 

görebiliriz.526 

4.6. İnci 

Yukarıda bahsedildiği üzere tasavvuf ve Yezidi 

mitolojisinde inci ilk yaratılan cevher olarak 

geçmektedir. Her iki anlatımda özellikle bu kavramın 

geçmiş olması dikkat çekicidir. Bunun yanı sıra 

tasavvufta inci kelimesi Taayyün-i evvel’i -ilk akıl- 

tasvir etmek için kullanmışken Yezidiler bunu olduğu 

gibi ilk akla gelen anlamıyla gerçek manada 

kullanmışlardır.527 

4.7. Kalenderi 

Yezidi metinlerinde geçen bir diğer tasavvufi terim 

ise Kalender-Kalenderî’dir. Kalender-Kalenderî olarak 

adlandırılan kişiler bulundukları toplumda düzene 

uymayan, kılık kıyafetlerine dikkat etmeyen, 

maceraperest gezgin bir mistik grubu 

oluşturmaktadır.528 

Yezidi metinlerinde de bu terime rastlamaktayız. 

Yedi gizem Tanrı’nın kalenderileri olarak tarif 

                                                 
526 Bkz. “Qewlê Pîr Dawud İlahisi” (Kreyenbroek, Philip G, Xelîl 

Cındî Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, Avesta Yayınları, 

İstanbul 2011, s. 224-227 içinde), s. 227. 
527 Bkz. “Tanrı’nın Faalliği, İnci ve Ondan Meydana Gelenler” 

başlığı. 
528 Ahmet Yaşar Ocak, Babaîler İsyanı, s. 66-67. 



206 

 

edilmektedir.529 Ayrıca bir Yezidi hikâyesinde de bir 

dervişten bahsedilirken Kalenderiler’in nitelikleriyle 

aktarım yapılmaktadır.530 

4.8. Vahdet-i Vücud 

Vahdet-i Vücud, Tanrı, alem ve insan arasındaki 

ilişkiyi açıklayan ve varlığın birliği temeline dayanan 

bir düşünce sistemidir. Tasavvufun temel konularında 

birisi olarak karşımıza çıkmaktadır. Burada şunu 

belirtmek gerekir ki, vahdet-i vücud tasavvufta 

kavram olmaktan ziyade düşünce sistemi olarak daha 

çok yer edinmiştir. Yezidi metinlerinde de aynı şekilde 

bu düşünceyi taşıyan cümlelere rastlanmaktadır. 

Vahdet-i vücud düşüncesi, Yezidi metinlerinden 

birinde şu şekilde geçmektedir:  

“Bir kale ile bin temel 

Bir Pazar ile bin dükkan 

Bir baş ile bin lisan”531 

Aktarılan dizelerde kendisini çeşitli dışsal 

biçimlerde ifade eden tek özden bahsedilmektedir. Bu 

da tam olarak vahdet-i vücudu tanımlayan bir ifadedir. 

                                                 
529 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 

141.  
530 Kreyenbroek/Xelîl Cındî, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, s. 

472. 
531 “Qewlê Hezar û Yek Nav”, s. 139. İlahinin ismi de vahdet-i 

vücud düşüncesine uygun olarak verilmiştir. 



207 

 

Başka yerlerde ise Şeyh Adi’ Allah’ın bir tezahürü 

olarak gösterilmektedir.532 Bu durumun, Yezidiler’in 

vahdet-i vücud düşüncesine sahip zihinleri neticesinde 

ortaya çıktığını söyleyebilmek mümkündür. Vahdet-i 

Vücud düşüncesi göz önüne alındığında her şeyin 

Tanrı’dan ibaret olduğu doğru kabul edilirse, 

Yezidiler’in bu düşünce sistemini metinlerine bu 

şekilde yansıtmaları tabii olarak görülmektedir. 

 Yezidi metinlerinde geçen vahdet-i vücud 

düşüncesine uygun ifadelerin yanı sıra Adî b. 

Müsâfir’e olağanüstü hallerin nispet edildiği bazı 

eserler de görmek mümkündür. Bu eserlerden birinde 

iddia edildiği üzere, ‘Adî b. Müsâfir’in katı ve selefi 

çizgiye bağlı olan risalelerine rağmen, şiirleri daha 

taşkınlık arz eden bir yapıya sahip olduğu 

görülmektedir. Bu eserler sufî tarza uygun olarak 

şatahat içeren bir görüntü sergilemektedir.533 Bu 

                                                 
532 “Qewlê Qere Ferqan”, s. 171.  
533 Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 46. Bu şiirlerden bir tanesi şöyledir: 

“Allah beni yanına çağırttı; ve Yanına kadar gittim. 

Bana içki sundu, yaşam koydu önüme  

Ve iyi bir yol arkadaşım oldu 

Yoldaşım oldu, hücremde sevdiğim Biri oldu.  

Bütün şarap kadehleriyle bana güç verdi 

Ve kadehlerin içinde tuttuğunu verdi 

Derken aşkın ev sahipleri isteklerime boyun eğdiler: 

Ve Allah’ın bütün hizmetçileri karşısında Sultan oldum.  

Yeryüzünde ki bütün krallar bana kibirsizce geldiler. 

Süvarilerim her toprağa dörtnala girdiler,  

Cennetin her köşesinde şerifime davullar çalındı.  



208 

 

şiirlerin bir tanesinde ‘Adî b. Müsâfir’in diğer 

eserleriyle uyuşmayan ifadelere yer verilmiştir. 

Allah’la bütünleşmeden bahseden bu şiirde, ‘Adî b. 

Müsâfir’in tüm kulların Sultanı olduğu ve onun Allah 

ile yoldaş, iki arkadaş gibi olduğu da geçmektedir. 

Şatahat olarak adlandırılan bu durum ‘Adî b. 

Müsâfir’in eserlerindeki tonla uygunluk 

arzetmemektedir. Örnek olarak Bayezid-i Bistâmî’nin 

şatahat nevinden ifadelerine sıklıkla birçok yerde 

rastlanılmasına ve bunu inkar etmemesine rağmen; 

İslami kaynaklarda yahut kendisine nispet edilen 

eserlerde ‘Adî b. Müsâfir’in bu tarz ifadelerine dem 

vurulmamakta, aksine onun zahid, salih, büyük bir 

alim ve mutasavvıf olduğu özellikle 

vurgulanmaktadır.534 Ayrıca onun hayatı ve günümüze 

ulaşan eserleri bir bütün olarak değerlendirildiğinde, 

onun hulul, vahdet-i vücud yahut nazari tasavvuf 

çizgisinde bir alim olduğunu söylemek pek de 

mümkün görünmemektedir. Ayrıca Allah’ı bir şeye 

benzetip keyfiyet addetmekten insanları sakındıran bir 

zatın bu kelimeleri sarf ettiğini söylemek ona karşı 

yapılmış bir haksızlık olarak görebiliriz.535 Kaldı ki 

                                                                                  
Ve egemenliğimin müjdesi doğuda ve batıda yankılandı.” Bkz. 

Frank, Scheich ‘Adî, der grosse Heilige der Jezîdîs, s. 108-110. 
534 İbn Hallikân, Vefayatü’l-A’yan ve Ebnai’z-Zaman, s. 254; İbn 

Teymiyye, el-Vasiyyetü’l Kübrâ, s. 287-91; Zehebî, Siyeru 

A’lami’n-Nübela, s. 344; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, s. 12. 
535 Bkz. ‘Adî B. Müsafir’in eseri Ehl-i Sünne ve’l Cemaa İtikadı, Bozan, 

Şeyh ‘Adî b. Müsâfir, s. 187-188 içerisinde. 



209 

 

tasavvufu vahdet-i vücut konusunda sert bir dille 

eleştiren İbn Teymiyye ‘Adî b. Müsâfir’in bu düşünce 

biçimine sahip olması durumunda onu, görmezden 

gelmeden eleştirmesi kuvvetle muhtemel 

görünmektedir. Bu durumda ona nispet edilen bu 

şiirin, onun hakkında ezici bir çoğunluğun bu tür 

ithamlarda bulunmaması dolayısıyla, ona aidiyetinin 

güç olduğunu belirtilmesi gerekmektedir.536 O halde 

muhtemelen söz konusu edilen inanç ve fikirler tarikat 

mensuplarınca daha sonraki süreçte kendisine nispet 

edilmiş ve bu şekilde Adî b. Müsâfir’i kendi 

geleneklerine uygun hale getirmeye çalışmışlardır. 

                                                 
536 Krş. Bozan, Şeyh ‘Adî b. Müsâfir, s. 75. 



210 

 

SONUÇ 

 

Yezidilik senkretik ve gizli yapısıyla az araştırılmış 

bir inanış olarak karşımıza çıkmaktadır. Dinlerini daha 

çok sözlü kültürle aktarmaları, yazılı kaynaklarının 

çok az olması hasebiyle senkretik bir inanç sistemi 

meydana gelmiştir. Bu yüzden Yezidiler’in kökeni 

üzerine yapılan araştırmaların çok farklı uçlarda 

olduğunu görmekteyiz. Fakat dikkatlice 

incelendiğinde tasavvufi ögelerin çok yoğunlukta 

olduğu görülebilmektedir. Bunun ise pek tabi tarihsel 

bir arka planı bulunmaktadır. 

Yezidiliğin ilk olarak XIII. yüzyılda belirgin 

değişimler yaşadığı ve batıni temayüller gösterdiği 

tarihi kaynaklarda geçmektedir. Yezidiler’in 

inançlarıyla ilgili ifrat ve tefrit boyutunda aşırıya 

kaçtıkları o dönemde Anadolu’nun genel havasının bu 

tür durumlara uygun olduğunu söylemek 

mümkündür. Şu kadarını söyleyebiliriz ki, Yezidiliğin 

dönüşüm yaşadığı bu dönemde pek çok kesim 

içerisinde de farklı eğilimler baş göstermiştir. Bu 

bağlamda sebep sonuç ilişkisinin doğru bir şekilde 

tespit edebilme adına aynı dönemde Yezidiler’in 

yoğun olarak yaşadığı yer olan Anadolu’da vuku 

bulan temayülleri nazar etmek doğru sonuçlara 

ulaşmada bizlere katkı sağlamaktadır. 



211 

 

Anadolu’da meydana gelen iki büyük göç dalgası 

neticesinde sosyal, kültürel ve dini anlamda önemli 

değişimler meydana gelmiştir. Özellikle de 

İslamlaşmada rol oynayacak pek çok âlim, mutasavvıf 

ve tarikat erbabı Anadolu’ya, tabi olarak çeşitli dini ve 

fikri cereyanların taşıyıcısı olarak, gelmişlerdir. Bu 

dönemde özellikle tasavvuf cereyanı kendisini yoğun 

bir biçimde hissettirmiş, birçok yerde tekkeler vücuda 

gelmiştir. Ayrıca Moğol istilası sebebiyle Anadolu’da 

darmadağın olan manevi gücün tesisi için tasavvufa ve 

tasavvuf erbabına başvurulmuştur. Anadolu’nun 

birçok yerine -ücra köşelere kadar– dervişler 

gönderilmiş, bu şekilde sosyal diriliş sağlanmaya 

çalışılmıştır. Sultan iktidar iken, tasavvuf da bir 

anlamda muktedir olmuştur. Bu arada pek çok tarikat 

vücud bulmuş ve toplulukları peşlerinden 

sürüklemişlerdir. Hatta bunun sonucu bazen isyana 

kadar gitmiştir. Genel anlamda Anadolu’da hâkim 

olan tasavvufi havadan pek çok kesim, doğal olarak 

nasiplenmiştir. Bu sebeplerden ötürü Yezidiler’in de 

bu akım ve cereyanlardan yüksek ihtimalle etkilendiği 

ve dini liderleri konusunda aşırıya giderek 

tanrılaştırdıkları olası görülmektedir. Nitekim o 

dönemde aşırıcılık yalnızca kendilerinde değil birçok 

tarikatta da varlığını hissettirmiştir. 

Sosyal gerçeklikler haricinde Yezidi metinlerinde 

mevcut olan tasavvufi simge ve karakterler de bizleri 



212 

 

bu ihtimalin kuvvetli olduğu kanısına vardırmaktadır. 

Hasan-ı Basrî, Hallâc-ı Mansûr, Râbia el-Adeviyye, 

Cüneyd-i Bağdâdi, Bayezid-i Bistami ve Abdülkâdir 

Geylânî gibi meşhur mutasavvıfların Yezidi 

literatüründeki yoğun etkileri-içerik olmaktan ziyade 

şekilsel olarak- çok dikkat çekicidir. Bu kişiler Yezidi 

efsanelerinde baş rol almışlar ve birçoğu kutsal olarak 

kabul edilmişlerdir. Yezidiler’in kutsal mekânı Laleş’te 

birçoğunun makamlarının bulunması sevgi ve 

bağlılığın hangi raddeye ulaştığını özetler niteliktedir. 

Yezidi inancında sadece mutasavvıflarla alakalı 

bağlantılar mevcut değildir. Bunun dışında Yezidiliğin 

yaratılış, Hz. Âdem’e secde ve onun cennet’ten 

kovulmasıyla alakalı anlatılarında da birçok paralel 

kayıtlar mevcut bulunmaktadır. Özellikle alemin ilk 

yaratıldığı özün bir inci olması, Azazil’in Hz. Adem’e 

secde etmeyerek yanlış değil de doğru bir harekette 

bulunduğu ve Hz. Âdem’in cennetten çıkarılmasında 

Tavus’un rolünün olduğuna dair konularda tasavvufla 

benzer düşüncelere rastlamaktayız. Bunun yanı sıra 

Yezidi qawl ve çiroklarındaki tasavvufi sembollerin 

fazlaca bulunması, Yezidiler’in tasavvufi kültürden 

geldiği izlenimini uyandırmaktadır.  

Tüm anlatılanlar dikkate alındığında Adeviyye 

tarikatına mensup olan bu kişilerin, Müslüman iken, 

namaz kılıyor -Cuma namazına katıldıkları 

nakledilmektedir- ve Kur’an-ı Kerîm’i kutsal 



213 

 

sayıyorken neden Yezidiliğe dönüştükleri ve 

bulundukları durumun aksi yönüde evrildikleri 

önemli bir problem olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Bunların, tespit edilebildiği kadarıyla bazı sebepleri 

vardır. Moğol istilasıyla birlikte meydana gelen kaosta 

azımsanmayacak ölçüde bir değişimin meydana 

gelmiş olmasının ilk sebebi olarak, Yezidiler’in yazılı 

herhangi bir kaynağa sahip olmamalarını öne 

sürebiliriz. Bilindiği üzere Yezidiler sözlü geleneğe 

sahiptirler. Ayrıca okuma yazma bilen kişilerin de 

neredeyse bulunmaması bu topluluğun elde ettiği 

bilgilerin zamanla yok olmasına veyahut da 

değişmesine neden olmuştur. Kendi bilgileri ile 

etraftan duyulan bilgiler zamanla karıştırılmış, 

olağanüstü hikâyeler ortaya çıkarılmış olması 

muhtemel görülmektedir. Sözlü olarak elde edilen 

bilgilerin karıştırılması, değişmesi veya yok olması 

insanın doğasında olan bir durum olmasından ötürü 

bu kişilerde de aynı vaziyet hasıl olmuştur. İkinci bir 

sebep ise, bu topluluğun halktan tecrid edilmiş bir 

şekilde hayat sürmeleridir. Halktan uzakta, izole bir 

şekilde yaşayan tarikat üyeleri herhangi bir toplumsal 

baskıya yahut toplumsal kontrol mekanizmasına sahip 

değillerdir. Bu da onların ifratta zirveye doğru yol 

almalarını kolaylaştırmış olup, değişimleri daha 

gözden uzak bir şekilde meydana gelmiştir. Nitekim 

Yezidiler’in diğer toplumlardan farklı görüşlere sahip 



214 

 

olduğu fark edildiğinde onlar, bu noktada çok ileri bir 

durumdaydılar. Onlara liderlik yapan Şeyhleri’nin 

tutumları onların değişimlerini tabii olarak 

etkilemiştir. Nitekim Hasan b. Adî dönemine kadar bu 

tür değişimlerden söz edilmemesi, kişiliği tartışma 

konusu olan ve aşırılığa göz yumduğu nakledilen 

Hasan b. Adî’den sonra farklılaşmanın başlaması 

toplumdan ziyade liderlerinin toplum içine 

karışmayan bu grup üzerindeki baskın etkisini 

göstermektedir. En önemli sebeplerden bir diğeri ise, 

tespit edebildiğimiz kadarıyla, ‘Adî b. Müsâfir’in yüce 

kişiliğidir. Onunla ilgili klasik kaynaklarda pek çok 

iltifat geçmektedir. İslami kaynaklarda ‘Adî b. 

Müsâfir’in hakkında olumsuz bir naklin olmadığını ve 

onun hakkındaki övgü dolu sözlerin çok azını dahi göz 

önüne alırsak, onun oldukça etkili ve manevi anlamda 

yüksek derecede birisi olduğunu kabul etmemiz 

gerekmektedir. Bu derecede olmayan Şeyhler’in dahi 

müritleri tarafından olağanüstü niteliklerle 

vasıflandırılması, tarihi kaynaklarda manevi yönü 

kuvvetli kişiliğinden bahsedilen ‘Adî b. Müsâfir’in 

müntesiplerinin onun hakkında ifrata kaçmalarını bir 

yönden tabiileştirmektedir. Vefatıyla beraber, 

bağlılarında meydana gelen üzüntü, ifratta sınırın 

kaçmasına sebep olması muhtemel görünmektedir. 

Tüm bunların üzerine bir de çevredeki insanların 

dışlayıcı, olumsuz bakışlarının eklenmesiyle, bu 



215 

 

insanların İslamiyet’e olan bakış açıları olumsuzlaşmış 

ve dinlerini olabildiğince İslami figürlerden 

arındırmaya gayret göstermişlerdir. İslamiyet’teki pek 

çok ritüelin alternatifini kendi dinlerinde ihdas etme 

yoluna gitmişlerdir ki bu şekilde Yezidilik meydana 

gelmiştir. 

Tüm bunların haricinde Yezidiler’in İblis 

hakkındaki görüşleri kafayı karıştıran ayrı bir durum 

olarak karşımıza çıkmaktadır. ‘Adî b. Müsâfir’in böyle 

bir görüşe sahip olduğuna dair herhangi bir veri henüz 

mevcut değildir. Ayrıca böyle bir görüşe sahip olsaydı 

dönemin ulemaları tarafından en azından birileri 

tarafından tenkit edileceği kanaatindeyiz. Bu durumda 

Yezidiler’in bu konudan nasıl haberdar olduğu sorusu 

akla gelmektedir. O dönemde revaçta olan bu 

düşüncelerin gezip dolaşan dervişler tarafından dile 

getirilmesi, anlatılan hikâye yahut kasidelerle 

kültürlerine geçmiş olabileceği mümkün 

görünmektedir.  

Nitekim Yezidiler’in inançlarının büyük 

çoğunluğunun referanslarını daha makul; bazende 

yumuşatılmış şekliyle tasavvufi camiada bulmak 

mümkündür. Yezidiler tasavvufi düşünceleri 

içeriklerinden soyutlayarak kendilerine mal 

etmişlerdir. Bu yüzden şekilsel anlamda bakıldığında 

heretik düşünce ve ifadeler ellerinde kalmıştır. 



216 

 

Netice olarak diyebiliriz ki, Yezidi kültür ve 

inancında tasavvufi motifler çokça bulunmaktadır. 

Onlar bunu kabul etmediği ve resmi kayıtlar 

bulunmadığı sürece her ne kadar paralellik bulmuş 

olursak olalım iddianın ötesine maalesef 

geçememekteyiz. Zaten bu çalışmanın amacı, bu 

durumu kesin bir dille ispat etmek değil ihtimalin 

kuvvet derecesini belirlemek olmuştur. Çalışmalar 

neticesinde görebildiğimiz kadarıyla şu kadarını 

diyebiliriz ki, Yezidiliğin İslam tasavvufunun değişime 

uğramış bir devamı niteliğinde olması muhtemeldir. 

Her ne kadar çok bileşenli bir kültür yapısına sahip 

olsa da ana omurgada tasavvufun izleri çok net bir 

şekilde görülmektedir. 



217 

 

KAYNAKÇA 

 

 ‘ABBÛD, Züheyr Kazım, el-Îzîdiyye Hakaik ve 

Hafayâ ve Esâtîr, Germany 2002. 

 .........., Lemehâtün ani’l- Yezidiyye, Musul 1994. 

 .........., Melek Tawus, Dâru Serdem, Süleymaniye 

2005. 

ABDULBAKİ, Muhammed Fuad, el-Lü’lüü vel-

Mercan, (çev.) Harun Yıldırım, Sağlam Yayınevi, 

İstanbul 2016. 

AÇIKYILDIZ ŞENGÜL, Birgül, “Êzidîlik Dininde 

Melek Tavus İnancı ve İkonografisi”, Kürt 

Tarihi, sayı:15, s. 12-16. 

Afîfî, Ebu’l-Alâ, Tasavvuf-İslam’da Manevi Hayat, 

(çev.) Ekrem Demirli-Abdullah Kartal, İz 

Yayıncılık, İstanbul 2018. 

AHMET TEYMUR PAŞA, el-Yezîdiyye ve Menşeu 

Nihletihim, Kahire 1352. 

AMEDİ, Zeynel Abidin, Şerhâni li’l-Manzûmeteyni. 

ARAKELOVA, Victoria, Yezidîlik ve Bölgenin 

Heretik Ortamı, Geçmişten Günümüze İdil, 

Şırnak Üniversitesi Yayınları, İstanbul 2011, s. 

271-280. 

ARPAGUŞ, Safî, “Pîr”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 

2007. 



218 

 

.........., “Tasavvufta “Mantıku’t-tayr”, Mevlânâ’da Hz. 

Süleyman ve Kuşdili Tasavvuru”, M.Ü. İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Sayı: 29, s. 121-135. 

ATABEKİ, Ebü’l Mehasin Cemaleddin Yusuf b. 

Tağrîberdî, en-Nücumü’z-zahire fî müluki Mısr 

ve’l-Kahire, Beyrut 1996. 

ATEŞ, Süleyman, “Cüneyd-i Bağdâdî”, İslam 

Medeniyeti Dergisi, c.1, Sayı: 11, s. 10-11. 

.........., “Cüneyd-i Bağdâdî”, DİA, TDV Yayınevi, 

İstanbul 1993. 

ATTAR, Feridüddin, Mantık al-Tayr, (çev.) Abdülbaki 

Gölpınarlı, Milli Eğitim Basımevi, İstanbul 1990. 

.........., Tezkiretü’l Evliya, Erkam Yayınları, İstanbul 

1984. 

AYANDAN MUSTAFA NURİ PAŞA, Abede-i İblis, 

Amed Gökçen (Haz), İBÜ Yayınları, İstanbul 

2013. 

AYDIN, Mehmet s., Din Felsefesi, İzmir İlahiyat Vakfı 

Yayınları, İzmir 2007. 

AYDINLI, Abdullah, “Hasan Basri”, AÜ İlahiyat 

Tetkikleri Dergisi, Erzurum 1988. 

AYNÜLKUDÂT HEMEDÂNÎ, Temhîdât, Dergah 

Yayınları, İstanbul 2015. 

AZZAVİ, Abbâs, Târihu’l-Yezidiyye ve Aslu 

Akidetihim, Matbaatu Bağdat, Bağdat 1935. 

BALOĞLU, Adnan Bülent, “Tenâsüh”, DİA, TDV 

Yayınevi, İstanbul 2011. 



219 

 

BALTACI, Halil, Aşıklar Sultanı, İnsan Yayınları, 

İstanbul 2016. 

“Beytâ Sibê yan beyta ŞêŞims”, (Kreyenbroek, Philip 

G, Xelîl Cındî Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi 

Kusursuzdur, Avesta Yayınları, İstanbul 2011, s. 

373-379 içinde). 

BİCAN, Yazıcıoğlu Ahmed, Envâr-ül Aşıkîn, Çile 

Yayınları, İstanbul 1982. 

BİLGİN, A. Azmi, “Nesîmî”, DİA, TDV Yayınevi, 

İstanbul 2007. 

BOLAY, Süleyman Hayri, “Âdem”, DİA, TDV 

Yayınevi, İstanbul 1988. 

.........., “Akıl”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 1989. 

BOZAN, Metin, “Yezidilik”, İslam Mezhepleri Tarihi, 

Grafiker Yayınları, Ankara 2012, s. 455-481.   

.........., Şeyh ‘Adî b. Müsâfir, Nûbihar Yayınları, 

İstanbul 2012. 

BROWSKİ, L. E., The Yezidees, or Devil-Worshipers, 

The Popular Science Monthly, c.34, s. 474-482. 

BUHARİ, Ebû Abdillâh b. İsmail b. İbrahim el-Cu’fî, 

Sahih-i Buhari, Daru İbn Kesir, Beyrut 1987. 

CAMPBELL, Joseph, Batı Mitolojisi, (çev.) Kudret 

Emiroğlu, İmge Kitabevi, Ankara, 2003. 

CEBECİOĞLU, Ethem, Hallâc-ı Mansûr, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c.30, s. 

329-350. 



220 

 

CEYHAN, Semih, “Şems-i Tebrîzî”, DİA, TDV 

Yayınevi, İstanbul 2010. 

ÇAĞATAY, Neşet, Hz. Muhammed’in Soyu, 

Çocukluğu ve Gençliği, Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, c.8, s. 19-37. 

ÇAĞMAN, Filiz, “Ahmed Mûsâ”, DİA, TDV Yayınları, 

İstanbul 1989. 

DEĞİRMENÇAY, Veyis, “Sultan Veled”, DİA, TDV 

Yayınevi, İstanbul 2009. 

DEMİRCİ, Kürşat, “Yaratma”, DİA, TDV Yayınevi, 

İstanbul 2013. 

DEMİRCİ, Mehmet, “Hakîkat-i Muhammediye”, DİA, 

TDV Yayınevi, İstanbul 1997. 

DEMİRLİ, Ekrem, “Yaratma”, DİA, TDV Yayınevi, 

İstanbul 2013. 

DEMLÛCÎ, es-Sıddîk, el-Yezidiyye, Musul 1949. 

DEVECÎ, Said, el-Yezidiyye, el-Muessesetu’l-

Arabiyyetu’l-li Dirâsâti ve’n- Neşri, Beyrut 

2003. 

Diyanet İşleri Başkanlığı, Hadislerle İslam, DİB 

Yayınları, c.3, Ankara 2014. 

DOĞRUL, Ömer Rıza, Râbiâtü’l Adeviyye, Eser 

Neşriyat ve Dağıtım, İstanbul 1976. 

Du’a û Qewlê ŞêŞims, (Kreyenbroek, Philip G, Xelîl 

Cındî Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, 

Avesta Yayınları, İstanbul 2011, s. 355-363 

içinde). 



221 

 

Du’a Ziyaretbûn, (Kreyenbroek, Philip G, Xelîl Cındî 

Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, Avesta 

Yayınları, İstanbul 2011, s. 193-195 içinde). 

EBÛ DAVUD, Süleyman b. el-Eş’as b. İshak es-

Sicistânî el-Ezdî (ö.275/889), Sünen, (thk.) 

Muhammed Muhyiddin Abdulhamid, 

Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut tsz. 

EBÜ’L FİDA, İmadüddin el-Melikü’l-Müeyyed İsmail 

b. Ali, el-Muhtasar fî Ahbâri’l Beşer, Mahmud 

Deyyub (thk), Beyrut 1997. 

EFLAKİ, Ahmed, Ariflerin Menkıbeleri, (çev.) Tahsin 

Yazıcı, İstanbul 2006. 

EKİNCİ, Mustafa, Anadolu Aleviliği’nin Tarihsel 

Arka Planı, Beyan Yayınları, İstanbul 2002. 

el-KUŞEYRİ, Ebü’l Kâsım Zeynülislam Abdülkerim b. 

Hevâzin b. Abdilmelik, Risale-i Kuşeyrî,  (çev.) 

Tahsin Yazıcı, Kervan Yayınları, İstanbul 1978. 

el-MERVEZÎ, Ebû Abdillah Ahmed b. Muhammed b. 

Hanbel eş-Şeybânî (ö. 241/855), Müsned, (thk.) 

Şuayb Arnavuti, Müessesetü’r-Risale, Beyrut 

2001. 

ELİADE, Mircea, Mitlerin Yapısı, (çev.) Sema Rifat, 

Om Yayınevi, İstanbul 2001. 

ERBİLÎ, Şerefuddin b. Berekât el-Mübarek b. Ahmet, 

Târih-i Erbil, Bağdat 1980. 

ERDEM, Hüsamettin, İlk Çağ Felsefesi Tarihi, Hü-Er 

Yayınları, Konya 2000. 



222 

 

ERTUŞİ, Hasan, Mevlid-i Nebî, Ayfa Basın, İstanbul. 

ERZURUMLU İBRAHİM HAKKI, Mârifetnâme, (çev.) 

Faruk Meyan, Bedir yayınevi, İstanbul 1999. 

FRANK, Rudolf, Scheich ‘Adî, der grosse Heilige der 

Jezîdîs, Berlin 1911. 

FÜRUZANFER, Bedîüzzaman, Mevlânâ Celâleddîn, 

(çev.) Feridun Nafiz Uzluk, Damla Ofset 

Yayınları, Aralık 2005. 

GENÇOSMAN, M. Nuri, Makâlât, Ataç Yayınları, 

İstanbul 2015. 

GEYLÂNÎ, Abdulkadir, Sırr’ül –Esrar, (çev.) 

Abdulkadir Akçiçek, Bahar Yayınları, İstanbul. 

GÖKBULUT, Süleyman, “Tasavvuf Tarihinde Cüneydî 

Çizgi”, DEÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 36, 

s. 169-200. 

GUEST, John S., Yezidilerin Tarihi, Avesta Yayınları, 

İstanbul 2012. 

GÜNENÇ, Yaşar, Tavasin “Enel Hak”, Yaba Yayınları, 

İstanbul, 2002. 

GÜNGÖR, Zülfikar, “Tahirü’l-Mevlevî’nin “Hallâc-ı 

Mansûr’a Dâir” Risalesi”, Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, c.39, s. 581-597. 

HATİBOĞLU, İbrahim, “İsrâiliyyat”, DİA, TDV 

Yayınevi, İstanbul 2001. 

IRAKLI PAPAZ İSHOK, Yezidilerin Dini, (çev.) P. 

Gabriel Akyüz, Mardin 2001. 



223 

 

İBN ARABÎ, Muhyiddîn, Fusûsu’l-Hikem, (çev.) 

Ahmed Avni Konuk, Ulus Matbaası, İstanbul 

2005. 

.........., Fütûhat-ı Mekkiyye, (çev.) Selahaddin Alpay, 

Esma Yayınları, İstanbul 2009. 

.........., Tefsir-i Kebir/ Te’vilât, (çev.) Vahdettin İnce, 

Kitsan, İstanbul. 

İBN HALLİKÂN, Ebü’l-Abbas Şemseddin Ahmed b. 

Muhammed, Vefeyatü’l-A’yan ve Enbau 

Ebnai’z-Zaman, İhsan Abbas (thk), Daru Sadr, 

Beyrut 1978. 

İBN KESÎR, el-Bidâye ve’n-Nihâye, (çev.) Mehmet 

Keskin, İstanbul 1995. 

İBN TEYMİYYE, el-Vasiyyetü’l Kübra, Mecmuatü’r-

Resâili’l-Kübrâ, c.1, s. 262-318. 

.........., İbn Teymiyye Külliyatı, Tevhid Yayınları, 

İstanbul 1997. 

MÜSLİM, Ebü’l-Hüseyin b. el-Haccâc b. Müslim el-

Kuşeyrî, Sahih-i Müslim, (çev.)  Hanifi Akın, 

Polen Yayınları, İstanbul 2008. 

İSMAİL BEK ÇOL, el-Yezidiyyetu Kadîmen ve 

Hadîsen, Beyrut 1934. 

İZ, Mahir, Tasavvuf, Kitabevi Yayınları, İstanbul 1990. 

IZUTSU, Toshihiko, İbn Arabî’nin Fusûs’undaki 

Anahtar Kavramlar, (çev.) Ahmet Yüksel 

Özemre, Üsküdar 1997. 



224 

 

KALAYCI, Mehmet, Osmanlı Sünniliği, Otorite 

Yayınları, Ankara 2015.  

KARA DÂVUDZÂDE MEHMED EFENDİ, Delâil-i 

Hayrat Şerhi, Ferah yayınları, İstanbul. 

KARA, Mustafa, “Osmanlı Dönemi Sûfileri ve 

Tasavvufî Düşüncenin Renkleri”, İslami 

Araştırmalar Dergisi, c.12, s. 269-272. 

KÂŞÂNÎ, Abdurrezzak, Tasavvuf Sözlüğü, (çev.) 

Ekrem Demirli, İz yayıncılık, İstanbul 2004. 

.........., Te’vilât-ı Kâşâniyye, (çev.) Ali Rıza 

Doksanyedi, Kadıoğlu Matbaası, Ankara 1988. 

KILIÇ, Mahmud Erol, Şeyh-i Ekber, Sufi Kitap, 

İstanbul 2015. 

Kitab el-Aswad (Mushefa Reş), ( John s. Guest, 

Yezidilerin Tarihi, s. 353-356 içinde). 

Kitab el-Cilve, (John s. Guest, Yezidilerin Tarihi, s. 

349-352 içinde). 

KÖKSAL, M. Asım, İslam Tarihi, İrfan Yayınevi, 

İstanbul 1981. 

KÖPRÜLÜ, M. Fuad, Osmanlı Devleti’nin Kuruluşu, 

TTK Basımevi, Ankara 1991. 

.........., Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, DİB 

Yayınları, Ankara 1976. 

KREYENBROEK, Philip G, Xelîl Cındî Reşow, Tanrı ve 

Şeyh Adi Kusursuzdur, Avesta Yayınları, 

İstanbul 2011. 



225 

 

KREYENBROEK, Philip G, Yezidism-İts Background, 

Observeces and Textual Tradition, United States 

of America 1995. 

KÜÇÜK, Hülya, “Râbia el-Adeviyye”, DİA, TDV 

Yayınevi, İstanbul 2007. 

KÜTÜBÎ, Muhammed b. Şâkir, Fevatü’l-Vefeyat, İhsan 

Abbas (thk), Beyrut 1973. 

LESCOT, Roger, Yezidiler, Avesta Yayınları, İstanbul 

2009. 

MAKRİZÎ, Ebü’l-Abbas Takıyyüddin Ahmed b. Ali b. 

Abdülkâdir, el-Mevaiz ve’l-İ’tibar bi-(fî) zikri’l-

Hıtat ve’l-Asar, Muhammed Ali Beydûn (thk.), 

III, Beyrut 1998. 

MENZEL, “Adî b. Müsâfir”,İA, s. 137-138. 

NEBHÂNÎ, Yusuf b. İsmail, Camiu Kerameti’l-Evliya, 

İbrahim Atve (thk), Kahire 1926. 

NEVEVİ, Muhyiddin Ebî Zekeriyya Yahya bin Şeref, 

Riyazu’s-Sâlihîn, Kahire. 

NURBAHŞ, Seyyid Ali, Behcetü’l-Esrâr, Hilal 

Yayınları, Ankara 1962. 

YAŞAR, Ocak Ahmet, “Anadolu”, DİA, TDV Yayınevi, 

Ankara 1991. 

.........., “Ebü’l-Vefâ’ el-Bağdâdî”, DİA, TDV Yayınevi, 

İstanbul 1994. 

.........., Babaîler İsyanı, Dergâh Yayınları, İstanbul 

1996. 

.........., Menâkıbnâmeler, Ankara 1997. 



226 

 

.........., Osmanlı Toplumunda Zındıklar ve Mülhidler, 

Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul 2014. 

ÖNEY, Gönül, Anadolu Selçuklu Mimari Süslemesi 

ve El Sanatları, Kültür yayınları, Ankara 1992. 

ÖNGÖREN, Reşat, “Şeyh” maddesi, TDV İslam 

Asiklopedisi, TDV Yayınevi, İstanbul 2010. 

.........., “Tasavvuf”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 2011. 

ÖZERVARLI, M. Sait, “Firdevs”, DİA, TDV Yayınları, 

İstanbul 1996. 

ÖZTÜRK, Mustafa, Âdem, Cennet ve Düşüş, Milel ve 

Nihal Dergisi, Yıl:1, Sayı:2, 2004. 

ÖZTÜRK, Yaşar Nuri, Hallâc-ı Mansûr ve Eseri 

Kitâb’üt-Tavâsin, Fatih Yayınevi, İstanbul 1976. 

PARRY, Oswald H., Six Months In A Syrian 

Monastery, Horace Cox, London, 1895. 

“Qewle Afirîna Dinyaye”, (Kreyenbroek, Philip G, 

Xelîl Cındî Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi 

Kusursuzdur, Avesta Yayınları, İstanbul 2011, s. 

116-121 içinde). 

 “Qewlê Hezar û Yek Nav”, (Kreyenbroek, Philip G, 

Xelîl Cındî Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi 

Kusursuzdur, Avesta Yayınları, İstanbul 2011, s. 

133-140 içinde). 

“Qewlê Îmanê”, (Kreyenbroek, Philip G, Xelîl Cındî 

Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, Avesta 

Yayınları, İstanbul 2011, s. 149-155 içinde). 



227 

 

“Qewlê Padşayi”, (Tolan, Kemal, Nasandina 

Kevneşopan Êzdîyatîyê, İstanbul 2006, s. 28-31 

içinde). 

“Qewlê Pîr Dawud İlahisi”, (Kreyenbroek, Philip G, 

Xelîl Cındî Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi 

Kusursuzdur, Avesta Yayınları, İstanbul 2011, s. 

224-227 içinde). 

“Qewlê Qendîla”, (Kreyenbroek, Philip G, Xelîl Cındî 

Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, Avesta 

Yayınları, İstanbul 2011, s. 162-165 içinde). 

“Qewlê Qere Ferqan”, (Kreyenbroek, Philip G, Xelîl 

Cındî Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, 

Avesta Yayınları, İstanbul 2011, s. 170-177 

içinde). 

“Qewlê Rabi’e il-‘Edewiye”, (Kreyenbroek, Philip G, 

Xelîl Cındî Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi 

Kusursuzdur, Avesta Yayınları, İstanbul 2011, s. 

348-355 içinde). 

“Qewlê Şerfedin”, (Kreyenbroek, Philip G, Xelîl Cındî 

Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, Avesta 

Yayınları, İstanbul 2011, s. 637-642 içinde). 

“Qewlê Şêxadî û Mêra”, (Kreyenbroek, Philip G, Xelîl 

Cındî Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, 

Avesta Yayınları, İstanbul 2011, s. 310-315 

içinde). 



228 

 

 “Qewlê Zebûnî Meksûr”, (Kreyenbroek, Philip G, Xelîl 

Cındî Reşow, Tanrı ve Şeyh Adi Kusursuzdur, 

Avesta Yayınları, İstanbul 2011, s. 99-106 içinde). 

SA’LEBÎ, Ebû İshak Ahmed b. Muhammed b. İbrahim, 

Kısasu’l-Enbiya(Araisu’l-Mecalis), Mektebetu’l 

Cmuhuriyeti’l Arabiyyeti, Kahire 2000. 

SÂMÎ SAİD EL-AHMED, el-Yezidiyye Ahvâluhum ve 

Mu’tekedâtuhum, Bağdat 1971. 

SARMIŞ, İbrahim, Teorik ve Pratik Açıdan Tasavvuf 

ve İslam, Ekin yayınları, İstanbul 1997. 

SEHÂVÎ, Ebü’l-Hasan Nureddin Ali b. Ahmed b. 

Ömer b. Halef, Tuhfetü‘l-Ahbab ve Bugyetü’t-

Tullab: el-Hıtat ve’l-Mezarat, ve’t Teracim ve’l-

Bekai’l-Mübarekat, Kahire 1986. 

SEM’ANİ, Ebû Sa’d Abdülkerim b. Muhammed b. 

Mansur el-Mervezi, el-Ensâb, Abdullah Amr 

Barudi (tlk.), Daru’l Fikr, Beyrut 1988. 

SCHİMMEL, Annemarie, İslamın Mistik Boyutları, 

(çev.) Ergun Kocabıyık, Kabalcı Yayınevi, 

İstanbul 2001. 

SIMO, Azad Said, el-Yezidiyye min Hilâli Nusûsihâ 

el-Mukaddese, Beyrut 2001. 

.........., el-Yezidiyye, Mektebetü İslami Yayınları, 

Beyrut 2001. 

SUNAR, Cavit, Ana Hatlariyle İslam Tasavvufu 

Tarihi, AÜİF. Yayınları, Ankara 1978. 



229 

 

SURUÇ, Salih, Peygamberimizin Hayatı, Nesil 

Yayınları, İstanbul 2016. 

ŞA’RÂNÎ, Ebu Abdurrahman Abdülvehhab b. Ahmed 

b. Ali el-Mısrî, Tabakâtu’l-Kübrâ, (çev.) 

Abdulkadir Akçiçek, Toker Matbaası, İstanbul 

1969. 

ŞATTANÛFÎ, Nureddin Ebi’l-Hasan Ali b. Yusuf b. 

Cerîr, Behcetü’l Esrar ve Ma’denü’l-Envar, Mısır 

1304. 

ŞEREFHAN, Şerefeddin b. Şemseddin Bidlîsî, 

Şerefname, (çev.) Ziya Avcı, İstanbul 2007.  

“Şeyh ‘Adî el-Yezidi, I”, (Sâmî Said el-Ahmed, el-

Yezidiyye Ahvâluhum ve Mu’tekedâtuhum, 

Bağdat 1971, s. 105-115 içinde). 

“Şeyh Şems ve Melik Fexredin Kasidesi” 

(Kreyenbroek, Philip G, Xelîl Cındî Reşow, Tanrı 

ve Şeyh Adi Kusursuzdur, Avesta Yayınları, 

İstanbul 2011, s. 394-405 içinde). 

TABERÎ, Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-

Âmülî, Camiul-Beyan, Müessesetü’r-Risaleti, 

Beyrut 1994. 

TADİFİ, Muhammed b. Yahya, Cevherden 

Gerdanlıklar, (çev.) Naim Erdoğan, Sinan 

Yayınevi, İstanbul 1972.  

TAHRALI, Mustafa, “Ahmed er-Rifâî”, DİA, TDV 

Yayınevi, İstanbul 1989. 

“Tarikât”DİA, TDV Yayınları, İstanbul 2011. İSİMSİZ 



230 

 

TAŞĞIN, Ahmet, “Yezîdiyye”, DİA, TDV Yayınevi, 

İstanbul 2013. 

TOLAN, Kemal, Nasandina Kevneşopan Êzdîyatîyê, 

İstanbul 2006. 

TUĞ, Salih, “Azâzîl”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 

1991. 

TURAN, Ahmet, “Yezidi İnanç ve İbadetleri”, OMÜ 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 1, s. 137-171. 

.........., “Yezidiliğin Aslı, Kurucusu ve Tarihçesi”, OMÜ 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı:3, s. 43-77. 

.........., Selçuklular Tarihi ve Türk-İslam Medeniyeti, 

Ötüken Yayınları, İstanbul 2008. 

TURAN, Şakir, “XIII. yüzyılda Orta ve Doğu 

Anadolu’dan Batı Anadolu’ya Göçler”, 

(Basılmamış Doktora Tezi, Selçuk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü), Konya 2009. 

ULUDAĞ, Süleyman, “Abdülkâdir Geylânî”, DİA, 

İstanbul 1988. 

.........., “Bâyezîd-i Bistâmî”, İslam Ansiklopedisi, TDV 

Yayınevi, Ankara 1992. 

.........., “Hallâc-ı Mansûr”, DİA, TDV Yayınevi, 

İstanbul 1997. 

.........., “Hasan-ı Basrî”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 

1997. 

.........., “Hırka”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 1998. 

.........., “Şürb”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 2010. 



231 

 

.........., “Ricâlü’l-Gayb”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul 

2008. 

XANÎ, Ehmedê, Mem û Zîn, (çev.) M. E. Bozarslan, 

Gün Yayınları, İstanbul 1968. 

YAĞMUR, Sinan, Aşkın Gözyaşları, Karatay 

Akademi, Konya 2012. 

YAVUZ, Yusuf Şevki, “Kalem”, DİA, TDV Yayınevi, 

Ankara 2001. 

.........., “Levh-i Mahfûz”, DİA, TDV Yayınevi, Ankara 

2003. 

YAZICI, Tahsin, “Derviş”, DİA, TDV Yayınevi, 

İstanbul 1994. 

YILMAZ, Hasan Kâmil, Anahatlarıyla Tasavvuf ve 

Tarikatlar, Ensar Neşriyat, İstanbul 2002. 

YILDIZ, Hakkı Dursun, “Arap”, DİA, TDV Yayınevi, 

İstanbul 1991. 

YONAR, Gönül, Yaratılış Mitolojileri, Ötüken 

Neşriyat, İstanbul 2015. 

ZEHEBÎ, Ebû Abdullah Şemseddin Muhammed b. 

Ahmed b. Osmam, Siyeru A’lami’n Nübela, 

Şuayb el-Arnâud (thk.), Beyrut 1996. 

ZEMAHŞERÎ, Ebu’l Kâsım Câru’llah Mahmûd Ömer, 

el-Keşşâf, Halîl Me’mûn Şîha(thk.), Dârul 

Meârif, Beyrut 2009. 

ZENGİN, Adnan, “Yezidi İnanç ve Adetleri”, (Lisans 

Tezi, Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü), Samsun 1987. 



232 

 

ZENGİN, Ahmet Yaşar, “Tasavvuf ve Mistisizm”, 

İslami Araştırmalar Dergisi, c.12, s. 367-370. 

ZHENHUA, Hu, “Kırgız Milletine Ait Kırk Kız 

Efsanesi”, VII. Milletler Arası Türk Halk 

Kültürü Kongresi, 29/06/2006, s. 1905-1909. 

ZİRİKLİ, Hayreddin, el-A’lâm, Dâru’l İlim, Beyrut 

1996. 


	ESRA TAM KAPAK RESMİ
	1-ESRA GÜLNİHAL

