
�����������

������������������

786057        424785

�������������������������������
����
������������	���������
���������������������	������������������������������������
����������������������������������������	�����
�����������
���� ������������ ��� ������� ����	�� ������ ���� �������������
����������������������������������������
����
����������
����� ����������� ������������������ ������ �
����� ������
����
� ������������ ������������ �����������  ��� ����� ���
������������������������
������������������������� ��
������������������� ����������������������
����
���������
���������������������������������������
��������­�������
���
��� ��������� ������ ������ ������� ��	�������������  ��
��������������������������������������������­�������
���
����������������������������������������������������������
�������������������������������������������������
��������
��������������������������������������������
������������
�������������������������������������	����������
�����
����������������������� �������������������� �������� ��
������������ ������ ����� �� �������� ���������� ������  ��
������ ���������� ��� �������� ������  �� �� ��� ������
�������� ������ �
������� ������ ������������� ������� ������
����
������������������������� �������������������������������
������� ����� ������ ����
�� �
����� ��������� ���������
�� �������� ��� ������  �� ����� ������ ��������������
�������������������������������������
�
������� ����	��
��	��� ���� ������ ��� �������� ���������� �
�������� �������
����������� ����� �����������  �� ������ ������� ���� ���������
����������� ������ �������� ������  �� �������� ���������
�������� ������������ ��������� �������	������ ��� ��������
��������������
�
�����
�����������	�����
�����������



 

ŞİA’DA SAHİH HADİS 
 

 

 

 

 

 

 

 

HASAN SELAM 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

2 

 

Bu kitabın yayın hakkı Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı 

Yayınları’na aittir. Yayınevi ve yayıncısının izni olmaksızın 

çoğaltılamaz, kopyalanamaz ya da yayınlanamaz. 

 

 

 

 

 

 

ŞİA’DA SAHİH HADİS 

Yazar: Hasan Selam 

ISBN: 978-605-74247-8-5 

 

© Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

E-Yayın/Kasım 2021, Diyarbakır 

Tüm Hakkı Saklıdır 

 

Editör: Mehmet Bilen 

Kapak ve Mizanpaj: Fuat İstemi 

 

Şarkiyat Bilim ve Hikmet Vakfı Yayınları 

Sertifika No: 52468 

Mimar Sinan Cad. Aslan Apt. A Blok, Kat: 1, No: 2, 

Yenişehir/DİYARBAKIR 

https://www.sarkiyat.org/ 

sarkiyatvakfi@gmail.com 

https://www.sarkiyat.org/
mailto:sarkiyatvakfi@gmail.com


 

 

3 

 

 

Hasan Selam, 1968 yılında Şırnak’ta doğdu. 

İlköğrenimini Alkemer (Dêrşew) köyünde, lise 

öğrenimini Bitlis İmam Hatip Lisesinde 

tamamladı (1988). İlk Arapça eğitimini babası 

Mela Abdullah ed-Dêrşewî’den aldı. Yüksek 

öğrenimini Medine İslam Üniversitesinde 

tamamladı (1995). 2004 yılında Selçuk Dini 

Yüksek İhtisas Merkezi’nden mezun oldu.  2005-

2007 yılları arasında Şırnak İli Güçlü konak ilçe 

müftülüğü, 2007-2013 yılları arasında İdil İlçe 

müftülüğü, 2013-2015 yılları arasında Şırnak İl 

Müftü yardımcılığı görevini ifa etti. 2015 

yılından beri Diyarbakır Merkez Bağlar ilçe 

müftülüğünü sürdürmektedir. Dicle 

Üniversitesinde Prof. Dr. Ahmet KELEŞ’in 

danışmanlığında Şia’da Sahih Hadis isimli 

teziyle yüksek lisansını tamamladı (2005).  Dicle 

Üniversitesinde Prof. Dr. Mehmet BİLEN 

danışmanlığında Şia Âlimlerine Göre Usûlu’l-

Kâfî’nin Hadis Açısından Değerlendirilmesi 

konulu doktora tez çalışmasına devam 

etmektedir. Evli olup beş çocuğu vardır.  

 

 

  



 

 

4 

 

ÖN SÖZ 

Bilindiği gibi İslam tarihi boyunca İslamî fırkalar 

arasında sürekli çatışmalar ve kavgalar devam 

edegelmiştir. Bu ihtilaf ve kavgaların sebeplerini 

irdelediğimiz zaman, İslam’ın temel kaynakları olan 

Kur’an ve Sünnet’e bakış açılarındaki farklılığın büyük 

bir rol oynadığını görüyoruz. Kur’an’ın sübutu, 

korunmuş olması noktasında görüş farklılıkları olsa da 

Kur’an’ın hüccet oluşu noktasında ciddi bir ihtilafın 

olmadığını söyleyebiliriz. Sünnet konusunda aynı şeyi 

söylememiz mümkün değildir. Bunun en önemli 

sebebi, hadislerin Hz. Peygamber döneminde sistemli 

bir şekilde yazıya geçirilmemesidir. Zamanla ashabın 

yeni fethedilmiş bölgelere İslam’ı tebliğ etmek üzere 

dağılmaları hadislerin de parçalar halinde sahabelerle 

dağılmasına sebep olmuştur. 

Diğer taraftan; birinci halifenin seçiminden 

itibaren daha çok içtihat sınırları dâhilinde kalan görüş 

ayrılıkları baş göstermiştir. Ancak bu görüş ayrılıkları, 

Hz. Osman döneminde, Abdullah b. Sebe ve benzeri 

kötü niyetli insanların da menfi gayretleri ile fitnelere 

dönüşmüş ve bu ortamda değişik fırkalar ortaya 

çıkmıştır. Bu fırkalardan bazıları haklı olduklarını 

ispatlamak için hadis uydurma yoluna gitmişlerdir.  

Bu itibarla, genel anlamda bütün İslamî fırkaların 

ve özel olarak da konumuz olan ve İslamî fırkalar 



 

 

5 

 

arasında sayı itibari ile ikinci sırada yerini alan Şia/İsna 

Aşeriyye mezhebinin sünnete bakış açısını ortaya 

koymalıyız. Bu mezheb mensuplarının hüccet olarak 

kabul ettikleri sahih hadis ile ne kastettikleri ve onlara 

göre bir hadisin sıhhat ölçüsünün ne olması gerektiği 

de ayrıca tespit edilmelidir. Zira sünnetin/hadisin 

hücciyyetinin kabulünden ziyade, hüccet kabul edilen 

hadislerin sıhhati daha büyük önem arzetmektedir. 

Öte yandan; bu mezhebin takipçilerinin, sünnetin 

hücciyyetini kabul ettiklerine dair ifadelerinin ne 

kadar gerçeği yansıttığı ve Edille-i Şeriyyenin ikincisi 

olan Sünnet/Hadis hakkındaki inançlarının ne derece 

doğru olduğu, Kur'an ve Sünnetin genel prensipleri 

açısından sorgulanmalıdır. 

İsna Aşeriyye Şîa'sına göre sahih hadisin ne 

anlama geldiğinin ve sahih hadis konusunda nasıl bir 

anlayış benimsediğinin tespit edilebilmesi, çalışmanın 

temel amacıdır. Konumuz açısından bakir bir alanla 

karşı karşıya olduğumuz açıktır. Bunun için öncelikle 

ülkemiz kütüphanelerinden temin edemediğimiz 

önemli kaynakları elde edebilmek için İran ve Irak'taki 

arkadaşlarla irtibata geçip, Şîa özgün hadis 

kaynaklarını elde etmeye çalıştık. Aynı zamanda Arap 

dünyasında bu alanda yazılmış çok değerli çalışmaları 

inceleme fırsatını elde ettik. Özellikle el-Mektebetu'ş-

Şamile liş-Şîa ve mektebetu Ehli'l-Beyt sitesinden büyük 

oranda istıfade ettik. Bu iki kaynakta Şîi hadis ve 



 

 

6 

 

usûlu'l-hadis alanında yazılmış eski ve yeni eserlerin 

tamamına yakınını bulmak mümkündür. Öte yandan 

Medine İslam Üniversitesinde okuduğum dönemlerde 

hacca gelen Şîa âlimleriyle değişik vesilelerle tanışma 

ve birçok konuda tartışma fırsatı bulmuş, konuyla ilgili 

temel yaklaşımlarını tespit etme ve konumuzla alakalı 

temel kaynakların yanında çağdaş çalışmalardan da 

haberdar olma imkânım olmuştu. Bu nedenle Şîa'ya ve 

dolayısıyla bu konuya yabancı olmadığımı çok rahat 

söyleyebilirim. 

Araştırmanın giriş bölümünde Şîa kavramı, Şîa 

fırkaları, ortaya çıkışları ve bu konudaki farklı görüşler 

üzerinde durduk. Öte yandan Sahih kavramı ile Şîa’da 

hadis ilminin doğuşu, Usulu’l-Hadis, Usulu’l-Hadisin 

Şîa’daki tarihçesi, İlk Şîi Hadis Usulcülerinin yanı sıra 

Ehl-i Sünnet’teki Hadis Usulüne de değindik. Bu 

bölümde hadis taksimatı ile hadis ıstılahlarının ortaya 

çıkışını da izah etmeye çalıştık. Birinci bölümde, 

Şîa'nın Sünnet/Hadis anlayışını, kabul ve ret, senedin 

kaynağı ve hüccet olması açısından değerlendirdik. 

Bunun yanında temel hadis kitapları hakkında özet 

bilgi vermeye çalıştık. 

İkinci bölümde ise, Şîa'da sahih hadis, sahih 

hadisin tanımı, şartları, ravilerde aranan şartlar, sahih 

hadisin mertebeleri ile hadisleri tercih etme metodu ve 

ölçüleri hakkında bilgi vermeye çalıştık. Konumuzla 

alakalı olduğu için, hadisin sıhhatini tespit etme 



 

 

7 

 

metodu olarak Şîa'da metin tenkidi konusu hakkında 

bilgi vermeye çalıştık. Son olarak da, Ashabu'l-İcma', 

bunların tabakaları, tashîhu ma yasihhu anhum kavramı 

ile sahih hadisin hükmü konusu üzerinde durmaya 

çalıştık.  

Araştırmamız sırasında yardımlarını esirgemeyen 

Prof. Dr. Mehmet BİLEN, Prof. Dr. H. Musa BAĞCI ve 

saygıdeğer Danışman Hocam Prof. Dr. Ahmet KELEŞ 

Bey’e teşekkürlerimi arz ederim. 

  

     Hasan SELAM 

 Diyarbakır 2021 



 

 

8 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ 4 

KISALTMALAR 11 
 

GİRİŞ 

ŞİA’ VE FIRKALARI 
 

1. ARAŞTIRMANIN KONUSU, ÖNEMİ, AMACI 

VE METODU 13 

2. KAVRAMSAL ÇERÇEVE 19 

2.1. Şia Kavramının Sözlük ve Terim Anlamı 19 

2.2. Şia Fırkaları 26 

2.3. Sahih Kavramının Sözlük ve Terim Anlamı 34 

3. USÛLU’L-HÂDÎS İLMİ 39 

3.1. Şia’ya Göre 39 

3.2. Ehl-i Sünnete Göre 41 

4. HADİS İLMİNİN DOĞUŞU 42 

4.1. Şia (İsna Aşeriyye/İmamiyye)'de Hadis Usûlünün 

Tarihçesi 43 

I. BÖLÜM 

ŞİA'DA HADİS/SÜNNET VE ÇEŞİTLERİ 
 

1. ŞİA’NIN SÜNNET ANLAYIŞI 53 

1.1. İmamların Sözünün Allah (c.c.) ve Rasulullah 

(s.a.s.)’in Sözü Gibi Sayılması 58 

1.2. İmamların Rasulullah'ın (s.a.s.)'in İlmine ve 

Otoritesine Vâris Sayılması 63 

1.3. Rika ve Tevki’ler Bahsi 68 

1.4. Ahbâriyyûn ve Usûliyyun 70 



 

 

9 

 

2. ŞİA’DA HADİS ÇEŞİTLERİ 80 

2.1. Kabul ve Red Açısından 89 

2.2. Râvi Açısından 90 

2.3. Senedin Kaynağı Açısından 105 

2.4. Hüccet Olma Açısından 112 

 

II. BÖLÜM 

ŞİA'DA SAHİH HADİS 
 

1. TANIMI 123 

2. ŞARTLARI 133 

2.1. Muttasıl Olması 133 

2.2. Adâlet 144 

2.3. el-İmâme 152 

3. HADİS RÂVİLERİNDE ARANAN ŞARTLAR 154 

3.1. İslâm 155 

3.2. Akıl 156 

3.3. Bulûğ 158 

3.4. İman 159 

3.5. Adâlet 162 

3.6. Zabt 166 

4. SAHİH HADİSLERİN KISIMLARI 167 

5. HADİSLERİ TERCİH ETME METODU VE 

ÖLÇÜLERİ 169 

6. HADİSİN SIHHATİNİ TESPİT ETME METODU 

OLARAK METİN TENKİDİ 179 

6.1. Hadisin Kur'an'a Arz Edilmesi 184 

6.2. Hadislerin Sünnet'e Arz Edilmesi 199 

6.3. Hadislerin Tarihi Gerçeklere Arz Edilmesi 204 

6.4. Hadislerin Akla Arz Edilmesi 211 

6.5. Hadislerin İlmî Hâkikatlere Arz Edilmesi 215 

7. ASHÂBU’L-İCMÂ’ 226 



 

 

10 

 

7.1. Ashâbu’l-İcmâ’nın Tabakaları 229 

7.2. Tashihu Ma Yasihhu Anhum Kavramı 232 

8. SAHİH HADİSİN HÜKMÜ 236 

SONUÇ 241 

KAYNAKÇA 245 

 

 

  



 

 

11 

 

KISALTMALAR 

a.g.e. :Adı geçen eser 

a.g.m. :Adı geçen makale 

a.g.md. :Adı geçen madde 

a.mlf. :Aynı müellif 

a.s. :Aleyhi’s–Selam 

ATÜİFD :Atatürk Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 

AÜ :Ankara Üniversitesi 

AÜFD :Ankara Ünv. İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 

s.a.v. :Sallalahu Aleyhi Vesellem 

r.a. :Radiyallahu Anhu 

b. :Bin 

bt. :Binti 

bk. :Bakınız 

c. :Cilt 

s. :Sayfa 

c.c. : Celle Celaluhu 

Çev. :Çeviri 

DİA :Diyanet İslam Ansiklopedisi 

h. :Hicri 

h.no.  :Hadis numarası 

m. :Miladî 

md. :Madde 

No. :Numara 



 

 

12 

 

MEB :Milli Eğitim Bakanlığı 

Şml. :Mektebetu’ş-Şamile 

Thk.   :Tahkik 

TDV :Türkiye Diyanet Vakfı 

Trc. :Tercüme 

y. :Yıl 

ts. :Baskı Yılı Yok 



 

 

13 

 

GİRİŞ 

1. ARAŞTIRMANIN KONUSU, 

ÖNEMİ, AMACI VE METODU 

Bilindiği gibi kendi içinde birçok fırkaya ayrılan 

Şîa’nın en önemli ve günümüzde mensup itibariyle en 

genişi İmamiye İsna Aşeriyye fırkasıdır. İmamiye İsna 

Aşeriyye fırkası zannedildiği gibi tek bir fırkadan 

ibaret değildir. Bilakis çok sayıda fırkanın adıdır. 

Örneğin: el-Bâkıriyye, el-Câ’feriyye el-Vâkı’iyye, en-

Navûsiyye, el-Eftahiyye, el-İsmailiyye el-Vâkife ve el-

Mûseviyye el-Mafdaliyye fırkalarını İmamiyye çatısı 

altında değerlendirmek mümkündür.1 İsna Aşeriyye 

fırkası, İslam ülkelerinin çoğunda varlığını 

sürdürmektedir. Özellikle İran ve Irak’ta nüfusun 

çoğunluğunu oluşturmaktadırlar. Aynı şekilde Güney 

Lübnan, Bahreyn’in yarısı ve Suudi Arabistan’ın 

doğusunda oturanların önemli bir kısmı bu fırkaya 

intisap edenlerden meydana gelir. Öte yandan 

Asya’nın güney doğu ve kuzeyinde de Şîiler vardır. 

Yine Afrika’ın (ساحل العاج) 'Fildişi Sahili Cumhuriyeti' 

                                                 
1 Ömer Muhammed Abdulmunim el-Firmâvî, Usulu’r-Rivâye 

İnde'ş-Şîa’ el-İmamiyye Arzun ve Nakzun, Mektebetu’l-Îmân, 

Birinci Baskı, Kahire, 2000, s.5. 



 

 

14 

 

ile diğer bazı Afrika ülkelerinde de Şiiler varlıklarını 

sürdürmektedirler.2 

Bu fırkaya bazen Câ’feriyye, bazen İsna Aşeriyye 

bazen de İmamiyye denmektedir.3 Bu fırkaya geneli 

ifade eden Şîa da denilir. Genel olarak Şia denildiği 

vakit Câ’feriyye İsna Aşeriyye kastedilir.   

Bu fırkalara İsna Aşeriyye denilmesinin sebebi ise, 

peş peşe gelen on iki imama inanmaları ve bu inanışı 

imanın esaslarından saymalarıdır.  

Şîa İslam âleminde sayı itibariyle İslam’a intisap 

eden en büyük ikinci mezhep sayılır. Bu mezhebe 

intisap edenler, Sünnilerle komşu ve yan yana 

yaşamaktadır. Onlar açısından dinin ikinci aslı kabul 

edilen Hadis ve Sünnetin ne anlama geldiğini bilmek 

son derece önem arz eder. Zira onların Ehl-i Sünnet’ten 

ayrı hadis ve usul kitapları vardır. Hatırlatmak gerekir 

ki, Şîa, İmam Buhari, İmam Muslim Sahihleri ile diğer 

sünen ve hadis kitaplarını kabul etmez. Ehl-i Sünnetin 

hadisleri kabul şartlarından tamamen farklı şartları 

vardır. Bununla da yetinmeyip Rasûlullah (s.a.s.) vefat 

ederken kendilerinden razı olduğu Sahabeleri, cennetle 

müjdelenenleri, Şeyheyni tenkit etmede aşırıya 

gitmektedirler. Hatta onlar işi, Hz. Ebubekir, Hz. Ömer 

ile Hz. Osman’ı tekfir etmeye dahi götürüyorlar. 

                                                 
2 Firmâvî, a.g.e., s.5. 
3 Mustafa eş-Şeka’, İslamun Bila Mezahip, Mektebetu Mustafa el-

Halebi, Beşinci Baskı, Mısır, 1977, s. 191-194. 



 

 

15 

 

Çalışmamıza esas teşkil eden Şîa'nın sahih hadis 

anlayışının ortaya konulması çerçevesinde, biz bu 

çalışmamızda öncelikli olarak bir durum tespiti 

yapmayı amaçladık. Bu meyanda ilk olarak konuyla 

alakalı uygun veri ve bilgileri toplayıp işlemeye ve 

bunları bütüncül bir bakış açısıyla değerlendirmeye 

gayret ettik. Bunu yaparken de özellikle mezhebin bu 

alandaki kendi temel kaynakları üzerinden hareket 

ettik ve objektif olmaya azami gayret gösterdik. 

Konuyu kaynaklardan kendi doğrularımızı 

destekleyecek bilgileri seçip öne çıkararak değil, Şîa'ya 

mensup âlimlerin meseleyi kendi kaynaklarında nasıl 

ortaya koyduklarını ve uyguladıklarını esas alarak 

incelemeye çalıştık. Bu konuda onlara katılmadığımız 

hususlara, kendi değerlendirmemiz şeklinde gerekçeli 

olarak işaret ettik. Asıl konumuzdan sapmadan, Ehl-i 

Sünnet'e mensup âlimlerin değerlendirmelerine kısaca 

işaret etmekle yetindik.  

İkinci husus olarak konuları incelerken ele alınan 

meselenin tarihi gelişimini, mutekaddimun ve 

muteahhirun dönemi şeklindeki iki farklı dönemin bu 

meseledeki –varsa- farklı anlayışlarını dikkate alıp 

bunlara ilgili yerlerde işaret ettik. Mezhepler tarihi 

verilerinden istifade etmekle beraber, Şîa'nın tarih 

içindeki değişim süreçlerini ve gelişimini dikkate 

aldık. Daha önemlisi Şîa'da Ahbârî ve Usûlî ekollerin 

muhtelif konulardaki yaklaşımlarının bazı temel 



 

 

16 

 

farklılıklar taşıdığı, hatta bunlar içinde de farklı 

yaklaşımların olduğu bilinmektedir. Bu bakımdan her 

iki ekolün görüşüne yeri geldikçe işaret ettik. 

Öte yandan Şîa'nın imâmet ve hadis anlayışı 

verilmeden ve bu alandaki kaynaklara ve farklı 

grupların yaklaşımlarına temas etmeden konunun 

yeterince aydınlatılamayacağı ve eksik kalacağı 

mülahazasıyla, ilk bölümde değinilmesini zaruri 

gördüğümüz meselelere özet hâlinde temas ettik. Bu 

bakımdan konu, öncelikle Şîa'nın hadis usulüne vâkıf 

olmayı ve bu temel üzerinden sahih hadis konusuna 

yaklaşımlarının değerlendirilmesini gerektirmektedir. 

Çünkü Şîa'da mâsum addedilen imamların dindeki 

merkezi rolü bilinmeden, daha açık bir ifade ile 

Rasûlullah’ın (s.a.s.) taşıdığı masumiyet vasfının ve 

O’nun teşrîi otoritesinin, on iki imam hakkında da 

geçerli olduğunun kabulü meselesi ile imamın görev 

verdiği kimselerden olmanın ya da onun sohbet 

halkasında yer almanın da râvinin tevsiki için yeterli 

sayıldığı telakkisi dikkate alınmadan, Şîa'nın sahih 

hadis anlayışının kriterlerini ortaya koymak zor 

görünmektedir. Şîa'ya ait hadis kitaplarını tanımadan, 

sahih hadisin onlarda ne anlama geldiğini, bir hadisin 

sahih kabul edilebilmesi için ortaya koydukları 

şartların pratikteki geçerliliğini anlamak oldukça 

zordur. Bundan hareketle yeri geldikçe Şîa hadis 

kaynakları hakkında özet bilgi vermeye çalıştık.  



 

 

17 

 

Diğer yandan “Dört Yüz Asıl” dedikleri asılların 

ne anlama geldiğini, imamlardan gelen rivayetlerin 

hüccet olma durumu ile imamların ma’sum oldukları 

inancı üzerinde de kısaca durmaya çalıştık.  

Asıl konumuz olan Şîa'da sahih hadis anlayışını 

ise ikinci bölümde etraflıca ele aldık. Sahih hadisin 

tanımı, sahih hadisin şartları, hadis ravilerinde aranan 

şartlar, sahih hadislerin kıstasları, Ashâbu'l-icma' 

kriteri, sahih hadisin hükmü ve sahih hadisi tespit 

etme metodu olarak muhteva (metin) tenkidi 

konusunu örneklerle zenginleştirmeye çalıştık. 

Ulaştığımız neticeleri, tespit, tenkit ve tavsiyelerimizi 

sonuç bölümünde kaydettik. 

İmla bakımından büyük ölçüde Türkiye Diyanet 

Vakfı tarafından basılan İslâm Ansiklopedi'sinin yazım 

kurallarına riayet etti. Aynı şekilde çalışmamızda 

isimleri geçen şahsiyetlerin ölüm tarihlerini 

hicri/miladi şeklinde verdik. Bu konuda da daha çok 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisinden 

istifade ettik. Çoğunlukla Hz. Peygamber yerine, 

Rasûlullah (s.a.s.) tabirini kullanmayı tercih ettik. 

Dipnotlarda, kitap isimlerini daha önce ismi geçmişse, 

adı geçen eser olarak vermeye çalıştık. 

Tezimizde ismi geçen şahısların vefat tarihleri ile 

kitap basım tarihleri varsa hicri ve miladi olarak 

sadece rakamla verdik. Eserde basım tarihi veya şahsın 

ölüm tarihi miladi takvime göre verilmişse, tarihi 



 

 

18 

 

miladi takvime göre verdik. Bu çalışmamızda, mutlak 

olarak Şîa dediğimizde, İmamiyye İsna Aşeriyye’yi 

kastedilmiştir. 

Araştırmamızın metoduna gelince, ekseriyetle, 

sosyal ve manevi bilimlerin genel metotlarından olan 

vasıflama (tavsif/tasvîr), karşılaştırma, anlama ve 

açıklama metotlarını kullandık. Birinci metodun alt 

çeşitlerinden olan gözlem, belgesel gözlem ve 

dokümantasyon (belge tarama) metoduna imkânlar 

dâhilinde bağlı kaldık. Karşılaştırma, anlama ve 

açıklama metotlarının araştırma teknikleri olan bilgi ve 

belgeleri tespit etme tekniklerinden yararlandık. Öte 

yandan bu konuda Şîa’ya yöneltilen eleştirilere de 

işaret ettik. Ehl-i Sünnet’den ayrılan yönlerine yer 

verdik. Bütün bunları yaparken bu alanda Sünni 

âlimlerin konumuzla ilgili araştırma ve tespitlerinden 

de istifade ettiğimizi ifade etmemiz gerekiyor.



 

 

19 

 

 2. KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

2.1. Şia Kavramının Sözlük ve Terim Anlamı 

2.1.1. Sözlük Anlamı 

Şîa (شيعة): Sözlükte “tabi olmak, desteklemek; şayi 

olmak, çoğalmak” anlamlarındaki Şiya’ kökünden 

türeyen Şîa kelimesi “taraftar, yardımcı, destekleyici; 

bir işi gerçekleştirmek için bir kimse etrafında toplanan 

grup” manasına gelir. Müfredi Şîiyyün biçiminde 

kullanılır. Kişinin şiası, ona tabi olanlar ve ona 

yardımcı olanlardır. Şia kelimesi müfret, müsenna ve 

çoğul için geldiği gibi, müzekker ve müennes için de 

gelir. Çoğulu اشياع  ve شيع  yani عنب veznindedir.4 

Bir başka ifade ile Şîa kelimesi bir fikir veya kişi 

etrafında toplanmayı, bir fikir veya kişiye yardım 

edenleri, bir fikrin, gurubun veya bir görüşün ortağı 

olmayı ifade eder. Bu kelimenin Arapçada birçok 

                                                 
4 Mecduddin Muhammed b. Ya’kub el-Firuzabadî, el-Kamûsu’l-

Muhit, Daru’r-Rayyan ve Muessesetu er-Risale Matbaalerı, 

İkinci Baskı, h. 1407, شاع  md. s. 949; Muhammed b. Muhammed 

b. Abdurrazzak el-Hüseyni ez-Zebîdî, Tacu’l-Arus, Menşurat 

Daru Mektebeti’l-Hayat, Beyrut,  شاع  md. V, 405; İbrahim 

Eşkenanî, et-Teşeyyu’ Neşeten ve Tetavvuran, Birinci Baskı, 

Kuveyt, h.1399, s.10.  



 

 

20 

 

anlamı vardır. Ayrıca bir konu üzerinde ittifak eden 

kavme denir. İşleri, bir görüşleri birbirine uyanlara Şîa’ 

denir.5el-Ezherî’ye (ö. 370/980) göre, birbirine ittiba 

eden fakat aralarında fikir birliği olmayan topluluk 

anlamına gelir. 

Çünkü Yüce Allah:  ان الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعا 
“Şu dinlerini parça parça edenler var ya…”6 

buyurmaktadır. Zeccac’e (ö.311/923) göre, din ve millet 

anlamına da gelir.7 

Teşeyyu’ (تشيع) lügat anlamı: Karşılıklı tabi olma, 

yardımlaşma, bir iş konusunda anlaşma, ittifak etme 

veya birine yandaş olmadır. Daha önce işaret ettiğimiz 

gibi el-Ezherî’ye göre etrafında bir araya geldikleri 

hususta ittifak ve söz birliği içinde olmaları şart 

değildir.  

Istılahî Anlamı: Rasûlullah’ın (s.a.s) vefatından 

sonra devlet yönetiminin Hz. Ali’ye ve onun soyundan 

gelenlere ait olduğu düşüncesi etrafında birleşen çeşitli 

grupların ortak adıdır.8 

                                                 
5 İbn Manzur, Lisanu’l-Arap, Daru Sadr, Birinci Baskı, Beyrut, h. 

شيع  ,1410 md. VIII, 188. 

6 En’am, 6/159. 

7 İbn Manzur, a.g.e., شيع md.; Zebîdî, a.g.e., شيع md. 

8 Mustafa Öz, ‘Şia’, DİA, Ankara, 2010, XXXIX, 111. 



 

 

21 

 

Kur’an’daki Anlamı 

Kur’an-ı Kerim’de bu kelime fırka fırka, grup 

grup, bölük bölük olan, benzer, kendi taraftarları, 

tarafını tutan anlamında kullanılır.9 Kur’an-ı Kerim’de 

 Şîa” ve“ (شيعة) şiya” kökü biri fiil, diğerleri tekil“ ( شيع)

çoğul (شيع ve اشياع) “şiya’, eşya” isim olarak on iki 

yerde sözlük anlamlarıyla geçmektedir.10 Bu anlamlar; 

fırka,11 asker, taraftar ve yandaş,12  ehlu’l-millet,13 

intişar etme,14  muhtelif heva ve istekler gibi beş 

kısımdır.15 

                                                 
9 Ena’m, 6/59, 65, 159; el-Hicr, 15/10; el-Kasas, 28/4, 15; Rum, 30/32; 

Sebe’, 34/54; Kamer, 54/51; Saffat, 37/83. 
10 M. Fuat Abdulbakî, el-Mu’cemu’l-Mufehres Li Elfazi’l-Kur’an, 

Daru’l-Hadis, Kahire, 2001,  شيع md. 
11 Hüseyin b. Muhammed Dameğanî, Kamusu’l-Kur’an ve 

Islahu’l-Vucûhi ve’n-Nazair Fi Kur’ani’l-Kerim, Abdulaziz 

Seyyidu’l-Ehl (Thk.), Daru’l-İlm, İkinci Baskı, Beyrut, 1977, شيع 

md.; Kadı Beydavî, Envaru’t-TenziI ve Esraru’t-Te’vil, Daru 

İhya’ et-Turas el-Arabi, Birinci Baskı,Beyrut, h. 1418, I, 315; Ebu 

Abdillah Muhammed b. Ahmed el-Ensarî el-Kurtubî, el-Câmiu’ 

Liahkami’l-Kur’an, Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Birinci Baskı, 

Beyrut, h. 1408, VII, 8; Rum, 30/32; Ebulkasım Mahmut b. Amr 

b. Ahmed ez-Zamehşerî, el-Keşşaf An Hakaiki Ğavamidi’t-

Tenzîl, Daru’l-Kutub el-Arabî, Üçüncü Baskı, Beyrut, h. 1407, 

III, 222; Kurtubî, a.g.e., XIII, 97. 

12 Dameğanî, a.g.e.,  .md.; Kasas, 28/15 شيع  

13 Saffat, 37/83; Dameğanî, a.g.e.,  ,’md. ; Meryem, 19/69; Sebe  شيع 

34/54. 
14 Nur, 24/19. 

15 Dameğanî, a.g.e.,  .md  شيع



 

 

22 

 

Sonuç olarak; şunu söyleyebiliriz: Ayetlerde geçen 

‘’ŞİA’’ sözcüğü, Şiilerin iddia ettikleri ve 

yorumladıkları gibi mezhebi anlamlarıyla değil, 

tamamen sözlüksel ve gündelik dildeki anlamları ile 

kullanılmıştır. 

Hadislerdeki Anlamı 

Rasûlullah’ın (s.a.s.) birçok hadis-i şerifinde de bu 

kelime sözlük anlamıyla geçmektedir.16 Kelime sözlük 

manasıyla Sünni hadis literâtüründe de yer alır.17 Bu 

rivayetlere dipnotta işaret etmekle yetiniyoruz. 

Dipnotta işaret ettiğimiz rivayetlerin sıhhatleri ile ilgili 

problemlerden sarf-ı nazar ettik. Rivayetlerin isnad ve 

metin problemleri konumuzun dışındadır.  

                                                 
16 A. J. Wensınck, Concordance et ındıces de la tradıtıon 

Musulmane, Landen, 1955, شيع md. 

17 Ahmet b. Hanbel, Musned, Ahmed Şakir (Thk.), Daru’l-Hadis, 

Birinci Baskı, Kahire, 1416, II, 219; Ebu Muhammed Abdullah 

Abdurrahman ed-Darimî, Sunen,  Çağrı Yayınları, Üçüncü 

Baskı, İstanbul, 1992, ‘Salat’, 165; Ebu Davud Suleyman b. el-

Aş’as es-Sicistanî el-Ezdî, Sunen, Daru’l-Hadis, Humus, 

‘Sünnet’ 17;  Ahmed b. Hanbel, a.g.e., II, 219; Ebu Abdirrahman 

Ahmed b. Şuayb b. Ali b. Bahr b. Sinan b. Dinar en-Nesâî, 

Sunen, Daru’l-Fikr, Birinci Baskı, Beyrut 1348, Kıyamu’l-Leyl, 2;  

Muhammed Hamidullah, Mecmûatu’l-Vesaik es-Siyasiyye, 

Daru’n-Nefais, Beşinci Baskı, Beyrut h.1405, s. 281, 282; Ahmet 

b. Ebi Yakup b. Cafer b. Vehb el-Abbasi el-Yakûbî, Tarih-i 

Ya’kûbî, Abdulemir el-Muhenna (thk), Şeriketu el-A'lemî li'l-

Metbûat, Birinci Baskı, Beyrut 2010, II,197. 



 

 

23 

 

2.1.2. Terim Anlamı 

Şîa Kaynaklarında 

Şîa sözcüğünün, lügat anlamını verdikten sonra, 

şimdi de bu sözcüğün ıstılahı anlamını vermeye 

çalışacağız. Bunu yaparken de, Şîa özgün 

kaynaklarından alıntılar yaparak bir sonuca varmaya 

çalışacağız.  

Muaviye b. Vehp diyor ki, Ebu Abdillah’dan (a.s.) 

(ö. 148/765):  

له الرحمن وقال  من اذنيوم يقوم الروح والملائكة صفا لا يتكلمون الا 
   صوابا

“Sadece Rahman’ın izin vereceği ve doğru 

söyleyecek kimseler konuşabilecektir.”18 Ayetin 

manasını sormuş, o da şöyle cevap vermiş: “Biz 

(İmamlar) vallahi bu işe me’zunuz ve orada da doğru 

konuşuruz.” Dedim ki, sana feda olayım; orada 

konuşurken neler konuşacaksınız? İmam şöyle söyledi: 

“Rabbimizi temcid ederiz, Şia’mıza şefaat ederiz ve 

Rabbimiz de bizi reddetmez.”19 

Şia âlimlerinden Muhammet el-Hüseyin Al Kaşıf 

el-Ğatta’ (ö.1373/1953) : “Daha Rasûlullah (s.a.s.) 

hayatta iken azımsanmayacak sayıda insan, Ali’ye 

                                                 
18 Nebe’, 78/38. 
19 Ebulkasım el-Mûsevî el-Hûî, el-Beyan Fi Tefsîri’l-Kur’an, 

Daru’z-Zehra, Dördüncü Baskı, Beyrut, 1395, s.481; el-Kuleynî, 

a.g.e., I, 459; 



 

 

24 

 

bağlanmışlar, onunla özel bir ilişki kurmuşlar ve onu 

Rasûlullah’dan (s.a.s.) bir tebliğci, açıklayıcı, emirlerini 

tefsir eden, hükümlerinin sırlarını beyan eden olarak 

imam yapmışlar. Bunlar Hz. Ali’nin Şîa’sı olarak 

tanınır oldular”20 iddiasında bulunmuştur. Bu 

rivayetlerden anlaşıldığı gibi artık “Şîa” kelimesi 

ıstılahi anlamda Ali’ye hasredilmek suretiyle 

kullanılmıştır.  

Ehl-i Sünnet Kaynaklarında 

Şîa sözcüğünün Şîa kaynaklarındaki anlamını 

tespit ettikten sonra, Sünni kaynaklarda ne anlama 

geldiğine işaret edeceğiz. Ehl-i Sünnet kaynaklarında 

“Şîa” kelimesinin ıstılahi anlamı üzerinde durulmuş ve 

çeşitli değerlendirmeler yapılmıştır. Bu 

değerlendirmelerden bazıları şunlardır: 

 Ebu’l-Hasan el-Eş’ari (ö. 324/935-36) el-

Mekalatu’l-İslamiyyin ve İhtilafu’l-Musallin adlı 

eserinde Şîa ile ilgili olarak: “Onlara Şia denmiştir. Zira 

onlar Hz. Ali’ye taraftar olmuşlar ve Rasulullah’ın 

(s.a.s) diğer bütün ashabından üstün olduğunu 

saymışlardır”21ifadelerini kullanıyor. Bu konuyla ilgili 

                                                 
20 Muhammet el-Hüseyin Al Kaşıf el-Ğatta, Aslu’ş-Şia ve Usûluha, 

Muessetu el-A’lemi, Beyrut, h. 1410, s. 45; Muhsin Emin, 

A’yanu’ş-Şia,  Daru’t-Taaruf, Beyrut 1986, I, 87. 
21 Ebu’l-Hasan el-Eş’ari, el-Mekalatu’l-İslamiyyîn ve İhtilafu’l-

Musallin, İkinci Baskı, 1969, I,65; Mecduddin Ebisseâdat el-

Mubarek b. Muhammed el-Cezerî İbnu’l-Esir, en-Nihaye Fi 

Garîbi’l-Hadîsi ve’l-Eser, Daru’l-Baz, II, 519, 520; Seyyid Şerif 



 

 

25 

 

İbn Hazm ez-Zahirî’nin (ö.456/1064) görüşü ise 

şöyledir: “Şia ile şu konularda görüş birliğine varan 

herkes, Müslümanların anlaşamadıkları başka 

konularda bunlara uymasa bile Şîi’dir: Hz. Ali, 

Rasulullah’dan (s.a.s.) sonra insanların en üstünüdür; 

kendisi ve daha sonra da çocukları İmamete en layık 

kişilerdir. Zikrettiğimiz bu iki hususta başka türlü 

inanca sahip olanlar ‘Şîi’ değillerdir.”22 Muhammet b. 

Abdulkerim b. Ebibekir Ahmet eş-Şehristani ise 

(ö.548/1153), el-Milel ve en-Nihal adlı kitabında 

konuyla ilgili şu bilgileri vermektedir: “Şia, özellikle 

Ali’ye taraf olanlardır. Onlar, (Ali’nin) İmametinin 

gizli veya açık olarak nass ve vasiyetle sabit olduğunu 

söyleyenlerdir. Yine onlar, İmametin, Ali’nin çocukları 

dışına çıkmayacağına, şayet çıkarsa bunun ancak 

başkalarından zulümle veya ondan takiyye sebebiyle 

olabileceğine inanmışlardır.”23 

                                                                                           
Ali b. Muhammed el-Curcanî, Kitabu’t-Ta’rîfat, Muhammed 

Sddîk el-Minşavî (Thk.), Daru’l-Fadîle, Kahire 2011, s. 55; R. 

Strothmann, Şia, İA (İslam Ansiklopedisi), II, 502; İbn Haldun, 

Mukaddime, Daru’l-Fikr, I, 196, 197; Ebu Said Neşvan el-

Himyerî el-Yemeni, el-Hûru’l-Ayn,  Kemal Mustafa (Thk.), 

Mektebetu el-Hanci, Kahire 1948, s. 100. 
22 Ebu Muhammet Ali b. Hazm el-Endelusî, Kitabu el-Fasl (Fisal) fi 

el-Milel ve en-Nihel, Mektebetu’l-Hanci, Kahire, h. 1321. II, 

113. 
23 Muhammed b. Abdulkerim b. Ebibekir Ahmet eş-Şihristani, el-

Milel ve en-Nihal, Daru’l-Kutub el-İlmiyye, İkinci Baskı, 

Beyrut. 1413, I, 144-145. 



 

 

26 

 

2.2. Şia Fırkaları 

Şîa kendi aralarında değişik fırkalara 

ayrılmaktadır. Bu fırka ve grupların sayısı oldukça 

fazladır. Hatta diyebiliriz ki her imamın vefatından 

sonra yeni fırkalar ortaya çıkmıştır. Şîa fırkalarının 

çokluğuna işaret eden Şîi âlim Mes'ûdî (ö.436/1045) 

şunları kaydetmektedir: “Şîa fırkaları yetmiş üçü 

bulmuştur.”24 Şîi âlim Mir Bakır ed-Dâmad 

(ö.1041/1631),25 ümmetin yetmiş üç fırkaya ayrılacağına 

dâir hadiste zikredilenlerin Şîa fırkaları olduğunu, 

onlardan kurtulacak fırkanın da İmamiye fırkası 

olduğunu söylemiştir.26 Şîa dışında kalan fırkalar ise 

İslam’a girmiş değillerdir. Yani Şîa kendilerinden 

olmayanları Müslüman kabul etmez.27 

                                                 
24Ali b. Hüseyin b. Ali el-Mesûdî, Murûcu’z-Zeheb, Muhammed 

Muhiyuddin Abdulhamit (thk.), Daru’l-Fikr, Beyrut, III, 221; 

Fehruddin Muhammed b. Ömer er-Razî, İ’tikadatu Fireki’l-

Muslimin ve’l-Muşrikin, Mektebetu Kulliyat el-Ezheriyye, 

Kahire h.1398, s. 85; Dairetu’l-Mearif, Tahran, IIII, 67 (Bir grup 

müsteşrik tarafından kaleme alınmış olup, Muhammet Sabit ve 

başkaları tarafından Arapça'ya tercüme edilmiştir.). 
25 Muhammed Bâkır b. Muhammed el-Esterâbâdî; Mir ed-Dâmad 

diye meşhurdur. 1041 yılında ölmüştür. Abbas el-Kummî, el-

Kuna ve’l-Elkâb, el-Mektebetu’ş-Şamile li’ş-Şia, II, 227, 228. 
26 Cemalettin el-Afğani, Kitabu’l-A’mal el-Kâmile, Muhammed 

Ammare (Thk.), el-Muessesetu’l-Arabiyye Li’ddiraseti ve’Neşri, 

Beyrut 1979, I, 215.  
27 Şehristanî, a.g.e., I, 165; er-Razî, a.g.e., s. 85. 



 

 

27 

 

Makrizî (ö.845/1442), onların fırkalarının 300’e 

ulaştığını zikretmiştir.28 Şehristanî: ‘Râfızîler beş 

kısımdır; Keysâniyye, Zeydiyye, İmâmiyye, Gâliye ve 

İsmailiyye’29 derken el-Bağdâdî: “Râfızîler, Hz. Ali’nin 

zamanından sonra dört sınıf oldular: Zeydiyye, 

İmâmiye, Keysaniyye ve Gulât’’30 demektedir. 

Mezhepler Tarihi âlimleri Şîa’yı genel olarak iki büyük 

kol altında ele almaktadır:  Gâliyye ve İmâmiyye.  

2.2.1. Gâliyye 

Gerek Hz. Ali b. Ebî Talib ile soyu gerekse 

bunların şahısları hakkında aşırı kabullere gidenlerin 

meydana getirmiş olduğu gruptur. Bunlar da kendi 

aralarında değişik fırkalara, gruplara 

ayrılmaktadırlar.31 Bu gruplardan bazılarının isimlerini 

zikretmekle yetineceğiz. Bu gruplar: Sebeiyye,32 

                                                 
28 Takiyyuddin Ahmed b. Ali el-Makrizî, el-Hutat el-Makriziyye, 

Muhammed Zeynuhum ve Medihe eş-Şerkavî (Thk.), 

Mektebetu Medbûlî, 1998, II, 351.  
29 Şehristanî, a.g.e., s. 147. 
30 Abdulkahir b. Tahir b. Muhammed b. Abdillah el-Bağdadî, el-

Fark Beyne’l-Firak ve Beyan el-Firka en-Naciye, Daru’l-Afak 

el-Cedide, İkinci Baskı, Beyrut 1977, s.15.  
31 Yaşar Kutluay, İslam ve Yahudi Mezhepleri, Ankara Yayınları, 

Ankara 1965, s. 86, 100. 
32 Ebu Muhammet Hasan b. Musa en-Nubahti el-Kummî, el-

Mahsel Mezahibu’l-Firak Ahli’l-İmame ve Esmauha ve Zikru 

Mustakimiha Min Sakimiha ve’İhtilafuha ve İleluha 

(Firaku’ş-Şia’), Abdulmunim el-Hafnî (Thk.), Daru’r-Reşad, 

Birinci Baskı, 1992, s. 19, 20. 



 

 

28 

 

Keysâniyye,33 Hâşimiyye,34 Hakimiyye,35 Nusayriyye, 

Ulyaniyye, Muğapriyye, Mansûriyye, Hattâbiyye, 

Nu’maniyye, Yunusiyye, Nasriyye, Cenahiyye, 

Mufavvize, Kâmiliyye, Bedaiyye, Benaniyye, 

Gurâbiyye, İmâmiyye,36 Zeydiyye,37 İsmâiliyye'dir.38 

Şimdi de günümüz Şîa fırkaları arasında en büyük 

grubu oluşturan ve konumuzla alakası olan, 

İmamiyye/İsnaaşeriyye fırkasına kısaca değineceğiz.  

                                                 
33 Nubahti, a.g.e.,  s. 20,21-147-149; Ebu Zehre, a.g.e., s. 50. 
34 Şehristani, a.g.e., s.188. 
35 Aş’ari, a.g.e., s. 107, 108. 
36 Nubahti, a.g.e., s. 90.  
37 Takiyuddin Ahmed b. Teymiyye, Minhacu’s-Sunne-Nebeviyye 

fi Nakdi Kelami’ş-Şia el-Kaderiyye, Muhammed Reşad Salim 

(Thk.), Camiatu el-İmam Muhammed b. Suud el-İslamiyye, 

Birinci Baskı, 1986, I, 35,36; Osman b. Said b. Osman b. Ömer 

Ebu Amr ed-Dânî, er-Risâle el-Vafiye Limezhebi Ehli’s-Sünne 

Fil’i’tikadi ve Usûl-i ed-Diyane, Dağş b. Şebîb el-Acemî (Thk.), 

Daru’l-İmam Ahmed, Birinci Baskı, Kuveyt 2000, s. 87-88; 

Mukbilî, el-İlmu’ş-Şamih, s. 319; Aş’arî, a.g.e., I, 162; Razî, 

a.g.e., s.247; İbn Hazm, a.g.e., II, 266; Muhammed b. İbrahim b. 

Ali el-Kasımî es-Sananî İbnu’l-Vezir, er-Ravdu’l-Basım Fi’z-

Zebbi An Sunneti Ebi’l-Kasım, Ali b. Muhammed el-Umran 

(Thk.), Daru Alem el-Fevaid Linneşri ve’t-Tevzîi, 2011, s. 49, 50; 

Mukbili, a.g.e., s.326; Nasır b. Abdillah b. Ali el-Kıfarî, Usulu 

Mezhebi’ş-Şia’ el-İmamiyye el-İsna Aşeriyye Ardun ve 

Nakdun, Üçüncü Baskı, 1415, I, 94; Ebu Zehra, a.g.e., s. 53, 54. 
38 Ebu Hamid Muhammed b. Muhammed el-Ğazali et-Tûsî, 

Fedaihu’l-Batıniyye, Abdurrahman Bedevî (Thk.), Muessesetu 

Daru’l-Kutup es-Sekafiyye, Kuveyt, s. 37; Kıfarî, a.g.e.,  I, 97. 



 

 

29 

 

2.2.2. İmamiyye/İsnâ Aşeriyye 

Müslüman fırkalar arasında, Rasulullah’dan 

(s.a.s.) sonra, açık bir nasla, isim ve vasıfları 

zikredilerek, direk işaretle Hilafetin Hz. Ali’nin ve 

onun soyundan gelenlerin hakkı olduğunu iddia eden 

fırkadır. Hilafetin Hz. Ebubekir, Hz. Ömer ve Hz. 

Osman’ın hakkı olmadığını, bu konuda haksızlık 

yapıldığını iddia eden ve İslam’a nispet edilen fırkadır. 

Bunlara göre dinde ve dünyada İmamın tayininden 

daha önemli bir şey yoktur.39 Aslında Şîa denince 

bütün Şîa fırkaları kastedilir. Ancak günümüzde bu 

isim zikredilince İsna Aşeriyye kastedilir.40 Doğru olan 

da budur. Zira İsna Aşeriyye fırkasının hadis ve 

rivayet kaynakları, değişik dönem ve zamanlarda 

ortaya çıkan diğer Şia fırkalarının görüşlerini 

kapsayacak durumdadır. Şöyle ki diğer Şîi fırkalar da 

                                                 
39 Şehristanî, a.g.e., s.162. 
40 Dairetu’l-Mearif el-İslamiyye, a.g.e., XIIII, 68; Hüseyin Nûrî et-

Tabresî, Mustedreku’l-Vesâil, el-Mektebetu’l-İslamiyye, 

Tahran, h. 1382, III, 311; Emir Ali, Ruhu’l-İslam, 1961, II, 92; 

Kaşif el-Ğatta, Aslu’ş-Şia ve Usûluha, Daru’l-Adva’, Birinci 

Baskı, Beyrut 1990, s. 92; Muhammet Hüseyin ez-Zeyn el-Âmilî, 

eş-Şiatu fi’t-Tarîhi, Daru’l-Âsâr, Beyrut, h. 1399, s. 43; İrfan 

Abdulhamit, Mecelletu Kulliyatu ed-Dirasatu’l-İslamiyye, h. 

1387, Sayı: 1, s. 35; Sammerraî, el-Ğuluvvu ve’l-Firketu’l-

Ğaliye, s. 82; Ahmet Zekki Tuffahe, Usûlu’d-Din ve Furuuhu 

İnde’ş-Şia’ el-İmamiyye, Muessesetu el-A’lemi, Üçüncü Baskı, 

Beyrut, h.1391, s.21; İhsan İlahi Zahir el-Bakistanî, eş-Şiatu ve’t-

Teşeyyu’, İdaretu Tercumani’s-Sunne, Onuncu Baskı, Lahur 

1995, s.9. 



 

 

30 

 

hadis ve rivayette aynı kaynak ve kitapları 

benimsemektedirler. Dolayısıyla bu fırka, diğer şii 

fırkaları temsil ediyor diyebiliriz.41Zeydiyye mezhebini 

bu genellemeye katmamak daha isabetli olur kanaatini 

taşıyoruz. İsna Aşeriyye ismini ıstılahi anlamda eski 

fırak ve makalat kitaplarında bulamıyoruz. Bununla 

birlikte, ilk defa bu ismi ıstılahi anlamda kullanan Şîi 

âlim el-Mesûdî’dir (ö.345/956).42 

Şîi olmayan âlimlerden ilk olarak bu ismi kullanan 

Abdulkadir el-Bağdadidir (ö. 429/1037-38).43Muasır 

âlimlerinden Cevat Muğniyye: “On iki imamı 

isimleriyle tayin eden imamiyye fırkasına verilen bir 

sıfattır” diyor.44 Şah Abdulaziz Ğulam Hâkim ed-

Dehlevî'ye göre ise, el-İmamiyye el-İsna Aşeriyye’nin 

ilk olarak ortaya çıkışı hicri 255 yılına tekabül 

ediyor.45Bu fırkaya İmamiyye ismi verilmesinin sebebi 

ise, İmameti, kendilerini ciddi anlamda meşgul eden 

esaslı bir mesele haline getirmeleridir.  

                                                 
41 Kıfarî, a.g.e., I, 99, 100.  
42 Ali b. Muhammet el-Mesûdî, et-Tenbih ve’l-İşraf, Daru Sa’b, 

Beyrut, ts. s. 198. 
43 Bağdadî, a.g.e., s. 47. 
44 Muhammet Cevvat Muğniyye, el-İsna Aşeriyye ve Ehli’l-Beyt, 

Daru’t-Teyyar el-Cedid, Beyrut h. 1404, s. 15. 

45 Şah Abdulaziz Ğulam Hâkim ed-Dehlevî, Muhtasaru’t-Tuhfe 

el-İsna Aşeriyye, Farsçadan Arapçaya çeviren: el-Hafız Ğulam 

Muhammed Muhiyuddin b. Omer el-Eslemî, İhtisar Yapan: 

Mahmud Şukri el-Elûsî,  Muhibbuddin el-Hatip (Thk), el-

Mektebetu’s-Selefiyye, Kahire, h. 1373, s. 21. 



 

 

31 

 

Cafer es-Subhani, el-Mezahibu’l-İslamiyye isimli 

eserinde, Haşimoğullarından Rasulullah’ın (s.a.s.) nas 

ile beyan ettiği On iki imamın varlığına inanmaları ve 

sonuncusunun da Samerra’da Sirdaba (bir deliğe) 

girdiğini, ahir zamanda zuhur edip çıkacağını iddia 

etmelerinden dolayı da kendilerine İsna Aşeriyye 

denildiğini46 ifade etmektedir. 

 Bunlar Sünnilere karşı mezheplerini İslam 

âleminde yaymaya ve hâkim kılmaya çalışan başlıca en 

önemli fırkadır.47İmamiyye’ye, İsna Aşeriyye, Rafize,48 

                                                 
46 Cafer es-Suphanî, el-Mezahibu’l-İslamiyye, Daru’l-Adva’, 

Birinci Baskı, Beyrut h. 1414, s. 13. 
47 Manı’ b. Hammad el-Cuhenî, el-Mavsuatu’l-Muyessere fi’l-

Edyani ve’l-Mezahibi ve’l-Ahzabi’l-Muasıra, Daru’n-Nedve 

el-Âlemiyye Littabaati, Beşinci Baskı, Riyad h. 1424, II, 51.  
48 Bu adlandırmayı büyük imamları zikreder. Süleyman el-

A’meş’den şöyle nakleder: “Ebû Abdillah Cafer b. 

Muhammed’in yanına girdim ve dedim ki: ‘Sana feda olayım, 

insanlar bize Râfızîler, diyor, Râfızîler ne demektir?’ şöyle dedi: 

‘Vallahi onu karıştırıyorlar. Lâkin Allah sizi Tevrat’ta ve 

İncil’de Mûsâ ve Îsâ’nın dili üzere böyle isimlendirmiştir.” Bk. 

Muhammed Bakır el-Meclisi, Biharu’l-Envar Lidurer Ahbar el-

Eimmeh el-Athar, Muessesetu’l-Vefa, Beyrut, h. 1404, V, 34; 

LXV, 97. 

Denildi ki: “Onlar Zeyd b. Ali b. el-Huseyn’e gelerek: ‘Ebû Bekir ve 

Ömer’den berî olduğunu söyle ki seninle beraber olalım” 

dediler. O da dedi ki: “O ikisi ceddimin arkadaşıdırlar. Bilakis 

ben onlara dost olurum.” Bunun üzerine: “O halde seni rafz 

(ret) ederiz” dediler. Böylece Râfıza diye isimlendirildiler. Ona 

biat edip muvâfakat edenlere de Zeydiyye denildi. 

Denildi ki: Râfızîler Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in imâmetlerini 

reddettikleri için ‘Râfıza’ diye isimlendirildiler. Bk. M. 

Abdulhamid, Mekalatu’l-İslamiyyin, dipnot, I, 89. 



 

 

32 

 

Ashabu’l-İntizar,49 el-Hasse,50 Caferiyye ismi de verilir. 

Bunlara el-Kataiyye51 ve el-Museviyye’de denilirdi.52 

İsna Aşeriyye fırkası genel anlamıyla İmamiye’nin 

bir uzantısı, hatta bir parçasıdır diyebiliriz. Bununla 

beraber İsnaaşeriyye’den de birçok fırka ortaya 

çıkmıştır. Günümüz İsnaaşeriyye’nin şu fırkalara 

                                                                                           
Yine dîni terk ettikleri için böyle isimlendirildikleri de söylenmiştir. 

el-Eş’arî, a.g.e., I, 89. 
49 Razî, İsna Aşeriyye’ye Ashabu’l-İntizar lakabını veriyor. Çünkü 

onlar, el-Hasan b. el-Askeri’den sonraki imamın, oğlu 

Muhammet b. Hasan el-Askeri olduğunu, onun gaip olduğunu, 

ahir zamanda geri geleceğine inanırlar demektedir. Fahruddin 

Muhammed b. Ömer er-Razi, İ’tikadatu Fireki’l-Muslimin 

ve’l-Muşrikin, Mektebetu Kulliyat el-Ezheriyye, Kahire, h. 

1398, s. 84-85.    
50 Bu lakabı Şia âlimleri kendilerine tabi olan taifeleri için 

kullanırlar. Ehl-i sünnet ve’l-Cemaa için ise, el-Âmme lakabını 

kullanırlar. Şiilere Ait ed-Dairetu’l-Mearifte şu ifade geçiyor: 

‘Dirayet ehli ıstılahında el-Hasse’den maksat, İmamiyye İsna 

Aşeriyyedir. el-Amme’den maksat ise, Ehl-i Sünnet ve’l-

Cemaa’dır.’ Bk. Hasan el-Emin, Daru’t-Taaruf eş-Şîiyye, 

Daru’t-Tearuf, Üçüncü Baskı, Beyrut, 1979, XV, 122.  Bu ifade,  

rivayetlerinde sıkça kullanılmakta olup, bu Âmmenin tariki, şu 

da el-Hasse’nin tarikinden gelmiştir diyorlar. Kitaplarında sıkça 

şu rivayeti bulmak mümkündür: ‘‘Amme’ye muhalefet etmekte 

reşat vardır.’’  Kuleynî, a.g.e., I, 68. 
51 el-Katiyye diye isimlendirilmelerinin sebebi, imamlığı Musa b. 

Cafer es-Sadık’ın vefatıyla kesmeleridir. Bu ise İsna 

Aşeriyyenin görüşüdür. Bk. Kummî, el-Mekalat ve’l-Firek, s. 

89; Abdullah b. Muhammed en-Naşi’ el-Ekber, Mesailu’l-

İmame ve Muktetafat Mine’l-Kitabi’l-Evsat fi’l-Mekalat, 

Yusuf Fan (Thk.), el-Ma’hedu el-Elmanî li’l-Ebhasi eş-Şerkiyye, 

Beyrut 1971, s.47; el-Aşari, a.g.e., I, 90; Mesûdî, a.g.e., III, 221. 
52 Kuleynî, a.g.e., III, 127. 



 

 

33 

 

ayrıldığını görüyoruz: el-Bakıriyye ve el-Caferiye el-

Vakıfiye, en-Navusiyye, Ahbariyye,53 Usuliyye,54 

Şeyhiyye,55 el-Keşfiyye,56 er-Rukniyye,57 el-Babiyye,58 

Kerimhaniyye,59 Kızılbaşiyye60 el-Kuheriyye,61 el-

Karatiyye, en-Nurbahşiyye.62 

Şia kelimesinin tahlilini yapıp fırkalarına kısaca 

değindikten sonra, araştırmamızın esas konusunu 

                                                 
53 Kıfarî, a.g.e., I, 116. 
54 Kıfarî, a.g.e., I, 117. 
55 Muhammed Bakır el-Havansarî, Ravdatu’l-Cennat Fi Ahvali 

Ulemai’s-Sadat, Esedullah İsmailiyan (Thk), el-Matbaatu’l-

Hayderiyye, 1950, I, 94; el-Alûsî, Nehcu’s-Selâme İla Mebahis 

el-İmame,  s.18, 19; Muhammet Hüseyin el-A’lemi el-Hairi, 

Muktebesu’l-Eser ve Muceddidu Ma Deser, Muessesetu’l-

A’lemi, Beyrut, XX, 136; Muhsin el-Emin el-Amili, E’yanu’ş-Şia, 

Matbaatu Bin Zeydun, Dimeşk VIII, 390; Muhsin Abdulhamit, 

Hakikatu’l-Babiyye ve'l-Behaiyye, s. 34; Mubarek İsmail, et-

Teyyaratu’l-Fikriyye,  s. 110. 
56 Âlûsî, a.g.e., s.19. 
57 Kıfarî, a.g.e., I, 112. 
58 Muhsin Abdulhamit, a.g.e. , s. 35. 
59 Muhammet Hüseyin el-A’lemî el-Hairî, a.g.e., XXIIII, 274, 275. 
60 Mustafa eş-Şîbî, el-Fikru’ş-Şîi, Mektebetu’n-Nahda, Metabi’ 

Daru’t-Tadamun, Bağdat 1387, s. 405, 406; Muhsin el-Emin el-

Âmilî, a.g.e., I, 23, 24; Mahmut el-Mellah, el-Arâ’ es-Sariha 

Libinai Kavmiyyetin Sahihatin, Matbaatu Daru’s-Selam, 

Bağdad, ts., s. 81. 
61 Muhammed Hasan Âl Tu’ma, Medinetu’l-Hüseyn, Matbeatu 

Temuz, Kerbela h. 1392, s. 53, 54. 
62 Bu fırka Muhammet Nurbahşi el-Kuhistanîye (ö.869/1465) nispet 

edilir. Bu şahsın künyesi Ebu’l-Kasımdır. İsna Aşeriyye bu 

fırkanın kendilerinden bir fırka olduğunu iddia ederler. İhsan 

İlahi Zahir, eş-Şiatu ve’t-Teşeyyu’, s. 319; Mustafa eş-Şibî, 

a.g.e., s. 332; Âlûsî, a.g.e., s. 22. 



 

 

34 

 

oluşturan sahih kelimesinin tahlilini yapmaya 

çalışacağız. Bunu yaparken sahihin sözlük anlamı yanı 

sıra sahih ıstılahının ortaya çıkışına da temas etmeye 

çalışacağız.  

2.3. Sahih Kavramının Sözlük ve Terim 

Anlamı 

 kelimesi, ism-i fail (صحيح) kökünden gelen (صح)

olup, çoğulu (صحاح) ve (اصحاء) şeklinde geliyor. 

Sözlükte "sıhhatli, sağlam, şekten, ayıptan arî şey ve 

kendisine itimat edilen söz" anlamına gelen sahîh 

 kelimesi63, terim olarak şia'ya göre " İmamî (الصحيح)

adil bir râvinin muttasıl bir senedle bütün tabakalarda 

kendi gibi bir râviden nakli ile masuma kadar ulaşan 

hadistir."  

Sahih kelimesinin Şîa âlimleri nezdinde iki ayrı 

ıstılahî anlamı vardır.  Birincisi, mutekaddimun Şîa 

                                                 
63 İbn Manzûr, Lisânu'l-Arab, II, 507; Âsım Efendi, Kâmus 

Tercemesi, İstanbul 1305, I, 916; Ahmed Muhtar Ömer, 

Mu'cemu'l-Luğa el-Arabiyye el-Muâsira, Birinci Baskı, 

Alemu'l-kutub, Kahire 2008, s. 144; Cubran Mesud, er-Raid 

Mu'cemun Luğeviyyun Asrî, Daru'l-İlm li'l-Melayîn, Yedinci 

Baskı, 1992, s.155; Sa'di Ebu Habib, el-Kâmûs'l-Fıkhiyyi 

Luğeten ve İstilahan, Dru's-Sıddiki li'l-Ulûmi, Birinci Baskı, 

Lübnan 2011, s. 259, 258; Mecmeu'l-Luğa el-Arabiyye bi'l-

Kahira (İbrahim Mustafa, Ahmet ez-Zeyyat, Cabir Abdulkadir, 

Muhammed Neccar), el-Mu'cemu'l-Vesît, Daru'd-Da've, ys.,ts., 

s.507.   



 

 

35 

 

âlimlerinin bu terime yükediği anlamdır. İkincisi ise, 

muteahhirun Şia âlimlerinin bu terime yüklediği 

anlamdır.  

2.3.1. Sahih Kavramının Şîa'daki Anlamı 

Bu terimin Şîa âlimleri tarafından ilk asırlardan 

beri kullanıldığını görüyoruz. Ancak mutekaddimun 

Şîa âlimleri makbul ve muteber olan her hadise sahih 

ismini veriyorlardı.64 Bugün kullanılan dörtlü hadis 

taksimatı,65 mutekaddimun Şîa hadisçileri tarafından 

bilinmiyordu. Onlar karinelere itimat ediyordu. 

Kuleynî'nin el-Kâfiyesindeki hadislerin tümünün 

sıhhatine inanması, karinelere dayanarak vardığı bir 

sonuçtur. Muteahhirun Şîa âlimlerinin yaptığı gibi 

hadis râvilerinin sika oluşlarına bakarak hadisin 

sıhhatine hükmetmiyorlardı.  

Bahauddin el-Âmilî konuyla alakalı oarak şunları 

dile getirmektedir66: “Bu ıstılahlar, kudemanın kelamı 

ile ilgilenenin anlayacağı gibi, eski âlimlerimiz 

arasında bilinmemektedir. Onlardan bilinen, 

güvendikleri veya sahih olduğuna dair karinelerin 

                                                 
64 Muhittin el-Mûsavî el-Ğureyfî, Kavîdu'l-Hadis, Dâru'l-Azva', 

İkinci Baskı, Beyrut 1986, s.15; Cafer es-Subhânî, Usûlu'l-Hadis 

ve Ahkamuhu fi İlmi'd-Dirâye, Daru Cevvad el-Eimme, Birinci 

Baskı, Lübnan 2012, s.43; 
65 Dörtlü taksimattan Sahih, hasen, muvassak, zayıf kastediliyor. 
66 Suphânî, a.g.e., s.43. 



 

 

36 

 

bulunduğu ve kalbin itimat ettiği bütün hadislere 

‘sahih’ demeleridir. 67 

el-İstirabadî ile el-Hur el-Âmilî bu hususla alakalı 

olarak şunları söylüyor: Sahih hadisin mutekaddimun 

yanında dört anlamı vardır: 

1-  Takiyye babından dahi olsa Masumdan sadır 

olmuş olmasının kesin ve kat'i olması,  

2-  Masumdan sadır olmuş olması ve ona ters 

(muarız) daha kuvvetli başka bir rivayetin 

bulunmaması, 

3- Haberin muhtevasının Allah'ın hakikatteki 

hükmünü ifade ediyor olması. Bu durumdaki bir 

rivayet, masumdan sadır olması kesin olmasa bile 

sahih kabul edilir. 

4- Şöhret ile mütevatir derecesinde olması.68  

Mutekaddim Şîa hadis kitaplarında sahih 

teriminin anlatmaya çalıştığımız anlamlarda 

kullanıldığına delalet eden rivayetler vardır.69 

Sahih hadisi bu günkü anlamıyla kayıt altına alan, 

Cemalluddin Ahmet b. Musa b. Ca'fer b. Tavûs 

(ö.673/1275)'tur. Daha sonra gelen öğrencisi İbn 

Mutahhir bunu daha da genişletmiştir. Diğer bir 

                                                 
67 Behaî el-Amili, Meşriku’ş-Şemseyn, Menşuratu Mektebeti 

Basireti, Kum, ts., s.3,4. 
68 Muhammed Emin el-İstirabadî, el-Fevaid el-Medeniyye, s. 177; 

Hur el-Âmilî, Vesailu'ş-Şia, II, 107. 
69 Kuleynî, el-Kâfi, I, 8; el-Kummî, Men La Yahduruhu'l-Fakih, I, 3. 



 

 

37 

 

görüşe göre ise bu ıstılahları ilk olarak ortay koyan eş-

Şehidu's-Sanî'dir.  

Özetle denebilirki, bu ıstılahlar mutekaddimun Şîa 

âlimleri tarafından bilinmemektedir. Bu ıstılahlar 

muteahhirun Şîa âlimleri tarafından (Ammeden) Ehl-i 

Sünnet'den alınmıştır.70  

2.3.2. Sahih Kavramının Ehl-i Sünnet'deki 

Anlamı 

Ehl-i Sünnete göre ise, "adâlet ve zapt vasıflarına 

sahip râvilerin muttasıl bir isnâdla rivayet ettikleri şâz 

ve muallel olmayan hadislere denmektedir.71 Sahih 

kelimesi ceyyid, müstakim, sâbit, nebil, sâlih ve 

mahfuz ile birlikte hadis çeşitleri arasında en üstün 

derecede bulunan hadisin adı olmuştur. Terim 

"sahîhun" (sahihtir) şeklinde kullanıldığı gibi zaman 

içinde sahih olmamaya işaret etmek üzere "lâ yesıhhu, 

lem yessıhha, leyse bi-sahîhin" (sahih değildir) 

şeklinde de kullanılmıştır.72 

Hicri I. Yüzyılın ortalarında hadis uydurma 

faaliyetlerinin başladığını gören muhaddisler, 

hadislerin sahihlerini sahih olmayanlarından ayırmak 

için bir yandan sened tetkiki yapmış diğer yandan da 

                                                 
70 Hur el-Âmilî, a.g.e., XXX, 259. 
71 İbn Salah, Mukaddime, Muessesetu'l-kutub el-İlmiyye, 8-9;Talat 

Koçyiğit, Hadis Istılahları, Ankara 1980, s. 383.  
72 Mehmet Efendioğlu, Diyanet İslam Ansiklopedisi, TDV, XXXV, 

523. 



 

 

38 

 

sağlam hadislere sahih ve bu anlama gelen çeşitli 

ifadelerle işaret etmişlerdir. Örneğin; Tabiînden olan 

Rebî' b. Huseym, (ö.65/685), hâdislerin bir kısmının, 

gece karanlığına benzediğini söylemiştir. Aynı şekilde 

İbrâhim en-Nehaî de (ö.96/714),  hadis konusunda, 

dinledikten sonra amel edilecek kısmını (sahihini) alıp 

geri kalanını terkedeceğini belirtmiştir. Bu bilgiler 

ışığında diyebiliriz ki sahih hadisi araştırma faaliyeti 

ve 'sahih hadis' teriminin kullanımı, Ehl-i Sünnet 

âlimleri arasında I. Yüzyılın ikinci yarısına kadar 

uzanmaktadır.73 

Yine Sufyan es-Sevrî'nin (ö.161/778) hadisi amel 

etmek, araştırmak veya uydurma olup olmadığını 

anlamak için aldığını söylemesi, Mâlik b. Enes'in 

(ö.179/795) hadisin sahihi ile sakimini iyi bildiğini ve 

sadece sahihini rivayet ettiğini bildirmesi,74 Abdullah 

b. Mübârek'in (ö.181/797) hadisin sahihini sakiminden 

ayırmak amacıyla çalışmak gerektiğini ifade etmesi,75 

Ahmed b. Hanbel'in (ö.241/855) sen susarsan ben 

susarsam, cahil bir insan sahih olanı sakiminden nasıl 

ayıracak demesi,76  Abdurrahman b. Mehdî'ye 

                                                 
73 Efendioğlu, a.g.m., XXXV, 523. 
74 Zehebî, Siyer, VIII, 73,95. 
75 Zehebî, a.g.e., VIII, 403. 
76 Abdurrahman b. Ahmed b. Receb b. el-Hasan es-Selâmî el-

Beğdâdî el-Hanbelî, Şerhu İleli't-Tirmzî, Hemmam 

Abdurrahman Said (thk.), Mektebetu'l-Mennar, Ürdün 1987, I, 

41; Seyyid Abdulmacid el-Ğavrî, el-Medhel İla Diraseti İlmi'l-



 

 

39 

 

(ö.198/813-4) hadislerin sahihini sakiminden nasıl 

ayırdığının sorulması77 gibi hususlar, sahih teriminin 

hicri II. yüzyıl boyunca kullanıldığını ve sahih 

hadisleri araştırmaya önem verildiğini ortaya 

koymaktadır. Görüldüğü gibi Sahih terimi hicri ikinci 

asırdan itibaren kullanılmakla birlikte78 hadisin sahih 

olabilmesi için gerekli şartları ilk defa ortaya koyan 

İmam Şâfiî (ö.204/819) olmuştur.79 

3. USÛLU’L-HÂDÎS İLMİ 

3.1. Şîa’ya Göre 

Şia’nın gerek hadis olsun, gerek Sünnet olsun, 

gerekse Usulu’l-Hadis olsun bu ıstılahlar hakkındaki 

tarifleri Ehl-i Sünnet’e göre farklılık arzeder.   

Şîa âlimleri tarafından Usulu’l-Hadis’in değişik 

tanımları yapılmıştır. Şehidu’s-Sani Zeynuttin el-Âmili 

(ö.966/1559) Usûl-i Hadis kavramını;“Hadisin sahih 

olanını, illetli ve zayıf olanından ayırt etmek; 

makbulünü, reddedilmesi gerekenden ayıklamak için 

ihtiyaç duyulan ilkeleri ele alarak, hadisin metninden, 

                                                                                           
Cerhi ve't-Ta'dîli, Daru İbn Kesir, Birinci Baskı, Beyrut 2007, 

s.35. 
77 İbn Receb, a.g.e., I, 199. 
78 Zehebî, Siyeru A'lâmi'n-Nubelâ, Şuayb el-Arnaût (thk.), 

Muessesetu'r-Risâle, Üçüncü Baskı, 1985, V, 503. 
79 Ahmet Yücel, Hadis Istılahlarının Doğuşu ve Gelişimi Hicrî İlk 

Üç Asır, İFAV Yayınları, İkinci Baskı, İstanbul 2004, s.174. 



 

 

40 

 

senedinden rivayet yollarından bahseden bir ilimdir”80 

şeklinde tarif etmiştir. Bahauttin el-Âmili (ö.1031/1622), 

“Hadisin senedinden, metninden, tahammülünden 

(şeyhlerden alınışından) ve rivayet adabından 

bahseden bir ilimdir”81 şeklinde tanımlamıştır. 

Tahrânî, “Sened açısından hadise arız olan hallerden 

bahseden ilimdir”82 şeklinde tarif etmiştir. Suphanî, 

“Hadisin metnini, senedini, turukunu araştıran, 

sahihini sakiminden ve illetlisinden ayıran, makbul 

olanını merdud olandan ayırmaya yarayan ilme denir” 

şeklinde tarif etmiştir.83 

Görüldüğü gibi Şehidu’s-Sani, bu ilmin kapsama 

alanını, hadisin senet ve metniyle sınırlandırmıştır. 

Bahauttin el-Âmilî, bu ilmin sınırını daha da geniş 

tutarak, Şehidu’s-Sani’nin tarifine ek olarak 

Tahammulu’l-Hadis ve nakil adabını da eklemiştir. 

Tahranî ise, sınırı biraz daha daraltmış ve senedin 

durumunu araştıran ilim olarak tarif etmiştir.84 

                                                 
80 Şehidu’s-Sanî, Şerhu’l-Bidaye ve’r-Ria’ye fi İlmi’d-Diraye, Kum 

1408, s. 45. 
81 Muhammet Bahauddin el-Âmilî, Vecîze Fi’d-Diraye, el-

Mektebetu'l-İslamiyye, Tahran h. 1396, s. 1. 
82 Aka Berzek et-Tahranî, ez-Zeria İla Tasanifi’ş-Şia, Daru’l-Adva’, 

Beyrut ts., VIII, 54. 
83 Suphanî, Usûlu’l-Hadis ve Ahkamuhu fi İlmi’d-Diraye, Daru’l-

Cevad el-Eimme, Beyrut 2012, s. 14.  
84 Tahrânî, a.g.e., VIII, 54. 



 

 

41 

 

Bu ilme: İlmu’l-Hadis, Dirayetu’l-Hadis, 

Mustalahu’l-Hadis, Kavaidu’l-Hadis, Usulu’l-Hadis 

isimleri de verilir.85 

3.2. Ehl-i Sünnete Göre 

Ehl-i Sünnet Uleması, Mustalahu’l-Hâdis diye de 

isimlendirilen Usûlu’l-Hâdisi, genel ve teorik kaideler 

vaz ederek, tanımlar getirerek râvi, rivayet ve mervî 

konularının tetkik ve tenkidine zemin hazırlamaktadır. 

Bu ilmin edebiyatı da, bir tür prensipler edebiyatı 

demektir. Zaten usul, asl’ın çoğulu olarak, asıllar, 

kökler, kaynaklar anlamındadır.86 Terim olarak da 

“yol, yöntem, kaide, düzen ve metod anlamlarına 

gelen usul, bir ilmin asıl mevzuundan önce 

öğrenilmesi gereken, prensipler ve başlangıç bilgileri 

ve teknikleri” demektir. Böyle olunca, Hadis Usûlü, 

Hadis İlminin dayandığı prensipler, hadis metodolojisi 

anlamına gelmektedir.87 

Hadis usulcüleri denilince de hadis ilminin 

prensipler bölümü  (usûliyat) ile ilgilenen âlimler 

(usûliyyun) akla gelir. 

                                                 
85 Abdulhadi el-Fazlî, Usûlu’l-Hadis, Muessesetu Ummu’l-Kura 

li’t-Tahkîki ve’n-Neşri, Beyrut h.1421, s. 9.  
86 İbn-i Manzûr, Lisânu’l-Arab, Daru Sadr, Beyrut 1992, XI, 16. 
87 İmail Lütfi Çakan, Hadis Edebiyatı, M. Ü. İlahiyat Fakültesi 

Vakfı Yayınları, İstanbul 2009, s. 215. 



 

 

42 

 

4. HADİS İLMİNİN DOĞUŞU 

Hadis ilmi, Rasulullah’ın (s.a.s.) nübüvvetiyle 

başlamış ve İslam dini yaşadıkça kıyamete kadar 

devam edecektir. Hicri birinci asrın sonu ve ikinci asrın 

başına kadar hadislerin sadece rivayetleriyle 

ilgilenilmiş ve hadisle ilgili sistematik bir çalışma 

ortaya konulmamıştır.88 İslam ülkesinin sınırlarının 

genişlemesi, çok sayıda insanın Müslüman olması, 

Müslümanlar arasında yeni fikirlerin ortaya çıkıp 

yayılması, art niyetli veya iyi niyetli bazı insanların 

bilmeyerek hadis uydurması, hadislerin bilimsel olarak 

tedvinini ve hadis çalışmalarının sistematize 

edilmesini zaruri hale getirmiştir. 

Allah (c.c.), hidayet kaynağı olarak Kur’an-ı 

Kerim’i gönderdi. Ancak onun açıklanması, pratize 

edilmesi görevini Rasûlullah’a (s.a.s.) verdi. Rasûlullah 

da (s.a.s.) kavli, fii’li ve takriri sünnetiyle İslami ilkeleri 

tek tek tespit ederek Müslümanlara sundu. İslam 

coğrafyası genişledikçe, İslam’a girenlerin sayısı 

arttıkça, Kur’an-ı anlamak için, hadisleri öğrenme 

ihtiyacı da arttı. 

Kur’an ve sünneti Rasûlullah’dan (s.a.s.) öğrenen 

sahabiler, İslam‘ın en önemli hedefleri arasında olan 

                                                 
88 Hadis ilminin tarihsel gelişimi için bkz: Fuat İstemi, Hicret 

Bağlamında Tarih ve Hadis Metodolojileri, Ankara Okulu 

Yayınları, Ankara 2017, s. 20. 



 

 

43 

 

‘iyiliği emretmek ve kötülükten alıkoymak’ görevlerini 

yerine getirmek için, İslam coğrafyasının muhtelif 

bölge ve şehirlerine dağıldılar. Aynı bölge ve 

kentlerden, şehir ve kasabalardan, Kur’an ve hadis 

öğrenmek, bu anlamda bilgilerini arttırmak için, 

Rasûlullah’ın (s.a.s.) hicret yurdu, şehri ve ‘Daru’s-

Sunne’ denilen Medine’ye akın ettiler ki, buna hadis 

ilmi literâtüründe ‘er-rıhle fi’l-hadis’ denilmektedir.  

4.1. Şîa (İsna Aşeriyye/İmamiyye)'de Hadis 

Usûlünün Tarihçesi 

Ehl-i Sünnet ve Şîa, kendi kaide ve kurallarına 

göre hadisleri cemedip kayıt altına aldıkları gibi, Hadis 

Usülü’nü de, kendi anlayış ve ölçülerine göre tedvin 

etmişlerdir. İki ekol arasında hadis çeşitleri ve isimleri 

açısından fazla fark yoktur. Ancak bu benzerlik 

şekilseldir diyebiliriz. Zira sened zinciri ve rivayet 

kaynakları, rivayet ölçüleri bakımından görüşlerinde 

ciddi farlılıklar kendini göstermektedir. Şekilsel dedik 

çünkü Şîa âlimleri, hadis usulü kaide ve kurallarını 

Ehl-i Sünnet âlimlerinden alıp, bu kural ve kaidelerin 

içini, kendi inançlarına göre doldurmuşlardır. 

Dolayısıyla başlıklar ve taksimat birbirine çok yakın 

olmakla beraber, bu yakınlık şekilsel olmaktan öteye 

gidemiyor.  

Konu ile alakalı olarak Şîi âlim el-Hairi (ö.h.1394) 

şunları söylemektedir: “Şüphe götürmez bir hakikat 



 

 

44 

 

vardır. Âlimlerimizden hiç kimse, eş-Şehidu’s-Sani’den 

önce Dirayetu’l-Hadis’te kitap te’lif etmemiştir. Bilakis 

O ammenin (Şîa’dan olmayan sair Ehli Sünnet) 

ilimlerindendir.”89 

Hur el-Âmili de (ö.1104/1693): “İmamiyye’den 

Dirayetu’l-Hadis anlamında hadis ilmini ilk tasnif 

eden Şehîdu's-Sânî'dir. Ancak oğlu ve başkalarının da 

belirttiği gibi o, ıstılahları ammeden (Ehl-i Sünnet’ten) 

almıştır” diyor.90 el-Hur el-Âmili başka bir yerde: “Bu 

ıstılahlar, bilindiği gibi el-Allame – İbn Mutahhir el-

Hulli- veya 673/1275 yılında ölmüş olan hocası Ahmet 

b. Tâvus döneminde ihdas edilmiştir. Bu ıstılahlar 

ikisinin zannı ve içtihadıdır”91 diyor. 

İfade etmemiz gerekir ki, İbnu’l-Mutahhir, İbnu 

Teymiyye’nin (ö.728/1328) kendisine ‘Minhacu’s-

Sunne’ adlı kitabı reddiye olarak yazdığı Şîa âlimidir. 

İbnu Teymiyye bu kitabında, Şîa hadislerinin 

çelişkilerle dolu olduğunu, hadisler arasında tercih 

yapmaya yarayacak kaide ve kurallardan mahrum 

olduğunu ifade ederek, Şia’yı tenkit etmiştir. Bu ciddi 

                                                 
89 Muhammet Hüseyin el-A’lemî el-Hairî, Muktebesu’l-Eser ve 

Muceddidu Ma Deser, Muessesetu’l-A’lemî, Beyrut ts., III, 74. 
90 Muhammet b. el-Hasan el-Hur el-Âmilî, Emelu’l-Âmil, Adab 

Matbaası, Necef ts., I, 86.  
91 Muhammet b. el-Hasan el-Hur el-Âmilî, Vesailu’ş-Şia, 

Muessesetu Âli’l-Beyt Aleyhisselsm Liihyâi’t-Turasi, ys., ts. 

XXX, 262. 



 

 

45 

 

tenkitler üzerine, İbnu’l-Mutahhir’in, hadis taksimatını 

yapmaya başladığını söyleyen âlimler vardır.92 

Görüldüğü gibi Şîa âlimleri, bu ilim dalına çok geç 

el atmışlardır. Birçok Şîa âlimi, hadis tasnifatının 

ammeden (yani Ehl-i Sünnet’ten) alındığını ifade 

ederek bu duruma itiraz etmişlerdir. Özellikle 

ahbariyyun grubu, bu konuda açık bir tavır 

takınmıştır.93 

Seyyit Hasan es-Sadr’ın94 da içinde bulunduğu Şîa 

âlimlerinden bir kısmı ise, hadis usulünde önde 

olduklarını, ilk olarak bu ilmi ortaya koyan, bu alanda 

eser yazan, hadisleri bu günkü anlamda kısımlara 

ayıranların Şîa âlimleri olduğunu ileri sürmektedir. 

Bunu söylerken de, el-Hâkim en-Nîsabûrî’nin 

(ö.405/1014) ‘Ma’rifetu Ulûmi’l-Hadis’ adlı kitabını 

                                                 
92 Eşref el-Cîzânî, İlmu’l-Hadisi Beyne Asaleti Ehli’s-Sünne ve’n-

Tihali’ş-Şia, Daru’l-Yakin, Mısır 2009, s. 45.  
93 Muhiyuddin el-Mûsevî el-Ğureyfî, Kavaidu’l-Hadis, Daru’l-

Azvâ’, Beyrut, 1986, s.15-16; Feyz el-Kaşanî, el-Vâfî, Mektebetu 

el-İmam Emîru’l-Mu’minin, Birinci Baskı, İsfahan 1312. I, 11; 

Yusuf el-Bahranî, el-Hadaiku’n-Nadira, Muessesetu en-Neşr el-

İslâmî, Kum, ts., I, 14; Hasan b. eş-Şehit es-Sanî, Muntaka’l-

Ceman, Çaphane İslamiyye, Kum h.1362, I, 13; Muhammet b. 

el-Hasan el-Hur el-Âmilî, a.g.e., III, 9. Faide. 
94 Hasan Sadruttin İmamiyye Şiasından olup, fıkıh ve diğer dini 

ilimlerde birçok eseri vardır. Hicri 1354 yılında ölmüştür. Bk. 

Ayetullah es-Seyyit Murtaza el-Mirsecadî, eş-Şia ve Funûnu’l-

İslam, Daru’l-Ma’rife, Beyrut, ts., s. 9. 



 

 

46 

 

örnek olarak göstermektedirler. Bu iddia sahiplerine 

göre el-Hâkim bir şiidir.95 

Şîa âlimlerinden el-Mamekanî96 de, Mikbasu’l-

Hidaye Fi İlmi’d-d-Diraye’ adlı kitabın birçok yerinde, 

el-Hâkim’in ‘el-Amme’nin’ –Yani Ehl-i Sünnet- 

âlimlerinden olduğunu açık bir şekilde dile 

getirmiştir.97 

Ehl-i Sünnet âlimlerinden bazılarının el-Hâkim 

hakkında kanaatları şöyledir: Hatîbu’l-Bağdâdî (ö. 

463/1071): “Şîa olup, Şîiliğe meylediyordu”98 diyor. 

Ebu Sa’d es-Sem’ânî (ö. 562/1167) de: “Onda Şîilik 

vardı”99 diyor. İbnu’l-Cevzî (ö. 597/1203): “O, Şîiliği 

açık olan bir şiiydi”100 diyor.  İbnu Teymiyye ise el-

Hâkim için: “Ancak onun ve onun gibi ilim ve hadis 

                                                 
95 Ayedullah es-Seyyit Hasan es-Sadr, Te’sîsu’ş-Şia Liulûmi’l-

İslam, Daru’l-Kutubi’l-Irakıyye, el-Kazımiyye, ys., 1951, s. 294, 

295; Muhammet b. Ali b. Şehr Âşub, Meâlimu’l-Ulemâ, Daru’l-

Azva’, Beyrut, ts., s. 123 
96 Şia âlimlerinden olup, Mustalahu’l-Hadis ve Rical ilminde 

eserleri vardır. 
97 Abdullah el-Mamekânî, Mikbâsu’l-Hidaye Fi İlmi’d-Diraye, 

Muhammet Rıza el-Mamekânî (Thk.), Muessesetu Ehli’l-Beyt 

Liihyai’t-Turasi, ys., h.1411, I, 242, 374.  
98 Hatîbu’l-Bağdâdî, Tarîhu Bağdâd, Beşşar Avvad Ma’rûf (Thk.) 

Daru’l-Ğarb el-İslâmî, Birinci Baskı, Beyrut 2002, V, 474. 
99 Ebu Sa’d es-Sem’ânî, el-Ensab, Meclisu Dairetu’l-Mearif el-

Osmaniyye, Birinci Baskı, Haydarabad 1962, II,371. 
100 Cemaluddin Ebu’l-Ferec Abdurrahman b. Ali Muhammed 

İbnu’l-Cevzî, el-Muntazam Fi Tarihi’l-Mulûki ve’l-Umem,  

Abdulkadir Ata (Thk.), Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Birinci Baskı, 

Beyrut h.1412, VIII, 269. 



 

 

47 

 

ehlinden olan en-Nesai ve İbn Abdilber ve 

benzerlerinin Şiiliği, Hz. Ali’yi, Hz. Ebubekir ve Hz. 

Ömer’e üstün görmeye vardıracak kadar değildir. 

Hadisçiler arasından İkisine takdim eden biri 

bilinmiyor. Bunların en fazla yaptığı Hz. Ali’yi, Hz. 

Osman’a tafdil etmeleridir”101 der.  İbnu’l-Esîr el-

Cezerî (ö. 833/1430): “O Şeyheyni sevmekle beraber 

Şîiydi”102 der. İbnu’l-Vezir (ö. 840/1437): “Onlar (Hadis 

âlimleri), Ebu Abdillah el-Hâkim İbn el-Beyyi’in Şîi 

olduğunu bilmelerine rağmen, hadis âlimlerinden 

olduğu noktasında icma’ etmişlerdir”103 ifadesini 

kullanıyor. ez-Zehebî (ö.748/1348): "İsmail el-Ensari ile 

İbn Tahir onu rafızı olmakla suçladılar" ifadesini 

kullanmıştır.104 

Zehebî ise Hâkim’i savunmuş ve şöyle demiştir: 

“Hz. Ali’nin hasımlarından yüz çevirmesi açıktır. 

Şeyheyn’in (Ebubekir-Ömer) durumu ise, onları her 

hâlükârda ta’zim ediyor. Dolasıyla o, rafızi değil 

Şii’dir.105 Keşke “Müstedreki” tasnif etmeseydi. Ondaki 

kötü tasarrufundan dolayı, değerini 

                                                 
101 İbn Teymiyye, Minhâcu’s-Sunneh, VII, 373. 
102 Muhammed b. Muhammed b. Yusuf Şemsuddin Ebu’l-Hayr 

İbnu’l-Cezerî, Ğayetu’n-Nihâye Fi Tabakati’l-Kurrâ’, 

Mektebetu İbn Teymiyye, ys. h.1351, II, 185. 
103 İbnu’l-Vezir, a.g.e., s. 237, 568. 
104 Ebu Abdillah Şemsuddin ez-Zehebî, Tezkiretu’l-Huffâz, Daru’l-

Kutub el-İlmiyye, Birinci Baskı, Beyrut 1998, III, 166. 
105 İmam ez-Zehebî’nin burda bahsettiği Şiiliğin sözlük anlamıdır. 

Yani Ehl-i Beyt’e meyletmiştir. 



 

 

48 

 

düşürmüş…”106Ebu Şehbe (ö. 1403/1983): “Onun adalet 

ve zaptını ta’n edeni görmedim. Eleştirildiği tek nokta 

Şîi olmasıdır. Bazıları aşırı giderek Rafızi olduğunu 

iddia etti”107 diyor.  

Bu nakillere ilaveten, Şîa âlimlerinden bazılarının 

şu sözlerini de kaydetmemizde fayda vardır: 

Şîi âlim Suphânî: “el-Hâkim en-Nisaburi’nin genel 

anlamda Şîi sayılabileceğini, -yani’ Hz. Ali’nin 

hasımlarına karşı kin beslemesi ve Ehl-i Beytini 

sevmesi açısından- ancak özel anlamda Şîi sayılamaz. 

Çünkü onun kitaplarında, Hz. Ali’nin diğer halifelere, 

hilafet ve velayet konusunda üstün tutulduğuna dair 

hiçbir delil yoktur. Aynı şekilde Hz. Ali’nin Rasûlullah 

(s.a.s.) –açık bir nas ile- imam tayin edildiğine dair bir 

ibareyi kitaplarında bulamıyoruz. Dolayısıyla Hz. 

Ali’yi sevmesi ve düşmanlarını sevmemesi açısından 

genel anlamda Şîi kabul edilse de, Hz. Ali’yi hilafet, 

velayet ve diğer hususlarda başkalarına takdim 

etmede Şîi sayılmaz. Yani özel anlamda Şîi sayılmaz. 

Sünni âlimlerin bir kısmı tarafından Şîlikle itham 

edilmiş olsa da, durumu net olmadığı için, bu alanda 

ilk te’lif eden Şîi âlim olarak saymamız doğru 

olmaz”108 diyor. Suphânî kitabın başka bir yerinde 

                                                 
106 Zehebî, a.g.e., III, 166. 
107 Muhammed b. Muhammed Ebu Şehbe, A’lâmu’l-Muhaddisîn, 

Daru’l-Kutubi’l-Arabiyye, ys., 1963, s. 35. 
108 Suphanî, a.g.e., s. 10, 11.  



 

 

49 

 

şunları dile getiriyor: “Şîa’da ilk hadis Usülü’nü 

kaleme alan, ‘Hallu’l-İşkâl’ adlı eseriyle, Cemaluttin 

Ahmet b. Musa b. Ca’fer b. Tavus’tur (ö. 673/1275). İbn 

Tavûs, aynı zamanda (ö. 693/1294) yılında ölen 

Abdulkerim b. Ahmet b. Musa İbn Tavus’un babası, 

Şîa âllâmeleri, Ebu’l-Kasım Necmuttin Ca’fer el-Hulli 

(ö. 672/1274) ile İbn Davut el-Hulli’nin (ö. 707/1308) 

hocasıdır. O, İmamiyye Şiası için yeni hadis 

ıstılahlarını koyandır.109 

el-Hâkim hakkında bu bilgileri verdikten sonra, 

muteahhirunun selefin yolundan ayrılması konusu 

hakkında kısaca bir bilgi vermeye çalışacağız.  

Müteahhirîn âlimlerin selefin yolundan 

ayrılması: 

Muteahhirînin, selefin yolundan ayrılıp bu 

kavramları kullanmalarını Şii âlimler, şu şekilde izah 

etmeye çalışmışlardır: 

Selef ile müteahhirîn arasındaki zaman uzadı. 

Hadis ve hadis ilimleri ile ilgili pek çok çalışmalar 

ortaya çıktı. İdareciler, itikadî düşünceleri 

doğrultusunda müdahale ve baskı uygulamaya 

başladı. Sahih, zayıf ve mevzu hadisler birbirine 

karıştı. İnsanların bunları birbirinden ayırma imkân ve 

güveni kalmadı. Bu durumu fark eden hadis âlimleri, 

                                                 
109 Suphanî, Usûlu’l-Hadis ve Ahkamuhu Fi İlmi’d-Diraye, Daru 

Cevvat el-Eimme, Beyrut h.1433, s. 9, 10; Tahranî, el-Envaru’s-

Sâtia Fi’l-Mie's-Sâbia, s. 13, 14. 



 

 

50 

 

sağlam olan hadisleri sağlam olmayan sakim hadisten 

ayırmak için bir sistem kurma zorunda kaldılar. Bunun 

için de belli bazı ıstılahlar tespit ettiler. Fakat bunu 

yaparken, ıstılahları ortaya koyarken, selefin yolundan 

da tamamen ayrılmadılar.110 

Muhammed b. Hasan el-Hurr, yukarıda 

zikrettiğimiz nedenleri iki şekilde izah etmektedir: 

“Birincisi; şeriatte delil olarak kullanılan bütün 

hadislerin Ma’sum’dan sadır olduğuna dair karinelerin 

bulunması; dolayısıyla hepsinin delil olması. İkincisi 

ise; hüccet kabul edilen hadislerin bu kârinelere sahip 

olması. Dolayısıyla, hadisleri senetlerle 

değerlendirmek bid’attır ve şüphe ihtimali 

taşımaktadır. Ancak isabetli olan bu çeşitlendirmenin 

doğru, bu çeşitlendirmeye karşı çıkmanın ise yanlış 

olduğudur.’’111 

Çünkü Masum’dan sadır olduğu kesin olanlar 

doğrudur ve onları kısımlara ayırmanın anlamı da 

yoktur. Fakat Ma’sum’dan sadır olduğu kesin olmayan 

ve gerekli karineleri taşımayanlar nasıl 

değerlendirilecek ve onlardan nasıl istifade edilecektir? 

Bunlar, zaruri olarak tasnif ve kısımlara ayrılmayı 

gerektirmektedirler. Kutub-i Erbaa’da zikredilen bütün 

hadislerin aynı özellikleri taşıdıklarını iddia etmek ise 

mümkün değildir. 

                                                 
110 Suphanî, a.g.e., s.45. 
111 Ğureyfi, a.g.e., s.17. 



 

 

51 

 

Bu ıstılahları kullanmanın bid’at olduğunu 

savunanlar ise, bu itirazlara şu şekilde cevap 

vermişlerdir: 

Mutekaddim âlimler, karinelerini ve sıhhatlerını 

bilmedikleri hadisleri kitaplarına almamışlardır ki, 

tasnife ihtiyaçları olsun. 

Onlar da karine ve senetleri biliyorlardı ve ona 

göre sahih hadisleri seçip alıyorlardı. Dolayısıyla 

aldıkları hadisleri tasnife tabi tutmanın anlamı yoktur. 

Saduk, Kutub’i Erbaa’dan olan Men La 

Yahduruhu’l-Fakih adlı kitabının mukaddimesinde, 

“Sıhhatında emin olduğum ve fetva verebileceğim, 

benimle Rabbim arasında hüccet olacağına itikat 

ettiğim hadisleri toplamayı hedefledim”112 demektedir. 

Kuleynî de, el-Kâfi adlı kitabında buna benzer 

ifadeler kullanmaktadır.113 

Ahmet b. Muhammet b. Halit el-Berkî’nin (ö. 

280/894) ‘Rical’ul-Berki’yi; Ahmet b. Muhammet b. 

Sait'in (ö. 333/945) ‘Kitabu’r-Rical’ı; İmam Saduk, 

ravileri incelediği ‘el-Mesabih’i yazmaları, 

mutekaddimunun rivayet ve senet zincirini bildiklerini 

ve onlara önem verdiklerini göstermektedir. 114 

                                                 
112 Saduk Ebu Cafer Muhammet b. Ali b. el-Hüseyin b. Babeveyhi 

el-Kummî, Men La Yahduruhu’l-Fakih, el-Mektebetu’ş-Şamile 

Li’ş-Şia, I, 4.  
113 Kuleynî, a.g.e., VII, 115.  
114 Ünalan Abdullah, Şia'da Hadis Usûlü, İşrak Yayınları, İstanbul 

2008, s.118. 



 

 

52 

 

et-Tûsî’nin: “Arkadaşlarımız, haberleri nakleden 

ravileri ayırmış, sika olanlarla zayıf olanları tespit 

etmiş, hadis ve rivayetlerinde güvenilir olanlarla zayıf 

olanları tespit etmiş, hadis ve rivayetlerinde güvenilir 

olanlarla güvenilir olmayanları ayırt etmiş, 

methedilmeleri gerekenleri methetmiş, yerilmesi 

gerekenleri yermiş ve şöyle demiştir: Filan,‘hadiste 

müttehemdir/itham edilmiştir; filan ‘yalancıdır, filan 

‘karıştırıcı’ (müdellestir), filan ‘mezhep ve itikatta 

muhaliftir, filan ‘Vakıfi’dir, filan ‘Fatihi’dir’115 demiş 

olması, bu ıstılahları bildikleri ve sahih olmayan 

hadisleri almadıklarının delilidir.116 

Şîa’da hadis tedvin tarihi, hadislerin taksimatı ile 

hadis ıstılahlarının ortaya çıkması, ilk olarak bu 

ıstılahları kullanan ve bu ıstılahlar ile alakalı Şîa 

âlimleri arasındaki görüş farklılıklarına kısaca 

değindikten sonra, Şîa'da hadis/sünnet, kabul ve red 

açısından hadislerin kısımlarına kısaca temas edeceğiz. 

Daha sonra ravi sayısı açısından hadislerin çeşitlerine 

geçeceğiz.

                                                 
115 Fatıhi, Abdullah el-Aftah b. Sadık’la beraber on iki imama 

inananlara verilen isimdir. Abdullah’ın kafası veya ayakları 

yatsı (fatıh) olduğundan bu ismi almıştır. 
116 Muhammet b. Hasan et-Tûsî, el-İdde Fi Usûli’l-Fıkhi, 

Mektebetu’ş-Şamile Li Ehli’l-Beyt, s. 58.  



 

 

53 

 

I. BÖLÜM 

ŞİA'DA HADİS/SÜNNET VE 

ÇEŞİTLERİ 

1. ŞİA’NIN SÜNNET ANLAYIŞI 

Şîa’da sahih hadisin ne anlama geldiğini, sahih 

hadisin ne olduğunu, bir hadisin sahih sayılabilmesi 

için aranan şartların neler olduğunu anlayabilmek için, 

Şîa’nın genel olarak sünnet anlayışına bakmamız 

gerekiyor.  

Rasûlullah’ın (s.a.s.) dinde bir şeyi helal ve haram 

kılma yetkisine sahip olduğu konusunda ittifak vardır. 

Müslüman âlimler arasında hadise dair tek ihtilaf 

konusu, bazı hadislerin Rasûlullah (s.a.s.) tarafından 

söylenip söylenmediğine (sübut- âdem-i sübut) 

dairdir. Yani, hadis diye nakledilen bazı rivayetler, 

kimine göre Rasûlullah’a (s.a.s.) ait değildir. Bu 

durumda ihtilafın sebebi bizatihi sünnetin dini bir 

kaynak olup olmaması değil, geliş yoluyla ilgilidir. 

Şîa'ya mensup araştırmacılar ‘sünnet’ kavramını 

tanımlarken ‘imamet’i de göz önünde bulundurmakta 

ve ‘nebevî sünnet’ kavramının kapsamına, Rasûlullah  



 

 

54 

 

(s.a.s.) ile eşdeğer kabul ettikleri imamların söz ve 

fiillerini de eklemektedirler.117 

Kısacası Şîa'ya göre sünnet, Rasûlullah (s.a.s.) ile 

on iki imamın sözleri, fiilleri ve takrirlerinden ibarettir. 

Zira Rasûlullah’a (s.a.s.) gelen "ruh", vefatından sonra 

Rasûlullah (s.a.s.) gibi mâsum kabul edilen imamlara 

intikal etmiştir.118 Bu durumda ilham veya buna 

mazhar olanın diğerine öğretmesi yoluyla ilim elde 

eden mâsum imamların sözleri, delillerin nakil ve 

rivayeti değil bizatihi kendisidir. Sünnetin delil olması 

ise güvenilir olmasına, bu da onun rivayet ediliş 

şekline bağlıdır.119 Başka bir ifade ile mâsum imamlar 

bizatihi teşriin kaynağıdırlar.120 Aynı anlayışın 

yansımalarını hadislerin derecelendirilmesinde, 

mertebelerinde ve hadisler arasındaki tearuzu 

gidermek için kullandıkları tercih metotlarında da 

bulmak mümkündür.121 

Şîa âlimleri, imamlarından: “Her şeyin Kur’an ve 

Sünnet’e reddedilmesi gerektiği, Kur’an ve Sünnet’e 

                                                 
117 Mâmekânî,  a.g.e., s. 7; Cemal Sofuoğlu, Şîa-i İmamiyyenin 

Hadis Anlayışı, Milletler arası Tarihte ve Günümüzde Şiilik 

Sempozyumu, İslâmî İlimler Araştırma Vakfı, İlmi Neşriyat, 

Birinci Baskı, İstanbul 1993, s. 272.  
118 Kuleynî, a.g.e., I, 273,274. 
119 Geniş bilgi için bk. Karaman, "Ca'feriyye", DİA, VII,7. 
120 Sofuoğlu, "Şîa-i İmâmiyye'nin Hadis Anlayışı" Milletler araı 

Tarihte ve Günümüzde Şiilik.  
121 Ali Ahmet es-Sâlus, Eseru’l-İmame fi’l-Fıkhı’l-Ca’feri, Daru’s-

Sekafe, Katar 1982, s. 273. 



 

 

55 

 

uygun olmayan her sözün, boş söz ve palavra 

olduğunu”122 rivayet ederler. Bu ve benzeri rivayetleri 

çoktur. Bu Şia’nın Rasûlullah’ın (s.a.s.) sünnetini inkâr 

etmediklerini gösteriyor. Bilakis ona itimat ettiklerini, 

Kur’an’ı Kerim’le beraber hüküm ve ölçü kabul 

ettiklerini gösteriyor. 

Şîa'ya göre, bir hadisin makbul ve muteber 

sayılması için oğuldan babaya doğru Ca'fer es-Sâdık < 

Muhammed el-Bakır <Zeynelabidin< Hz. Hüseyin < 

Hz. Ali <Rasulullah (s.a.s.) yoluyla gelmesi gerekir. 

Ehl-i Beyt ‘ten olmayan Ebû Hureyre, Semûre b. 

Cundub, Amr b. el-Âs gibi sahâbilerden gelen 

rivayetlere itibar edilmez.123 

Şîa, bazen Rasûlullah’dan (s.a.s.), Sünniler gibi 

ashâb vasıtasıyla hadis rivayet etmişse de, bu ancak 

polemik amacıyla yapılmıştır. Bu sebeple Şîa yalancı, 

mürted, kâfir, fâsık ve münafık saydığı sahâbilerin 

rivayetlerini ihtiva etmesi sebebiyle Ehl-i Sünnet'e ait 

Kütüb-i Sitte'de yer alan hadislere güvenilemeyeceğini 

savunurlar124 

  Muasır Şîi âlim Muhammet Ticanî Semavî şunu 

söylemektedir: “Hadislerin İslam Dini’nin Kur’an’dan 

                                                 
122 Muhammed Bakır el-Behbûdî, Sahihu’l-Kâfi, el-Meclisu’l-İlmî, 

ys., ts. I, 11. 
123 Kâşif el-Ğatta, el-Usûl Arbaa Mieh, ys., ts., s. 79.  
124 Brown, Hadith, s. 125. 



 

 

56 

 

sonra ikinci kaynağı olduğu konusunda İsna Aşeriyye 

Ca’ferîler dâhil, bütün Müslümanlar müttefiktir.125 

Sünnet: Sünnî hadis edebiyatındaki yaygın 

tarifiyle sünnet, Rasûlullah’ın (s.a.s.) söz, fiil ve 

takrirlerinden ibarettir.126 Şîi hadis edebiyatında ise 

sünnet’in bu ıstılahî anlamının biraz daha 

genişletilerek onun ‘Rasûlullah (s.a.s.) ve ma’sum 

imamların söz, fiil ve takrirleri’ şeklinde tarif edildiğini 

görmekteyiz.127 

Şîa açısından da Ehl-i Beyt’ten olan ma’sum bir 

imamın sözü, Rasûlullah (s.a.s.) sözü yerine geçer.128 

Çünkü ma’sum, diğer kullar için bir huccet ve 

uyulması gereken şahıstır. Ma’sumlar peygamberlerle 

aynı konumdadır. Onlar, Allah (c.c.) tarafından 

Rasûlullah (s.a.s.) aracılığı ile hükümleri tebliğ etmek 

üzere görevlendirilmişlerdir. Onlar, rivayet konusunda 

doğrudan Allah’a (c.c.) bağlı oldukları için, 

                                                 
125 Muhammet Ticanî Semâvî, Liekûne Maa’s-Sâdıkin, Ensariyan 

Yayınları, Kum ts., s. 27. 
126 Talat Koçyiğit, Hadis Istılahları, Ankara Ünv. İlahiyat Fak. Yay., 

Ankara 1985, s. 401; Muhammet Ebu Zehv, el-Hadis ve’l-

Muhaddisûn, Daru’l-Kitâbi’l-Arabî, Beyrut 1984, s. 9,10. 
127 Muhammet Taki el-Hekim, Usûlu’l-Âmme li’l-Fıkhı’l-

Mukaran, Muessesetu Ali’l-Beyt Littabaati ve’n-Neşri, Necef 

1979, I, 149; Muhammet Hüseyin et-Tabatabaî, eş-Şîatu Fi’l-

İslam, Şebeketu’l-İmammeyn el-Haseneyn Litturasi ve’l-Fikri’l-

İslâmi, s. 9,12. 
128 Muhammet et-Takî, a.g.e., I, 149, 189; Muhammet Rıza el-

Muzaffer, Akâidu’l-İmamiyye, Merkezu’l-Abhas el-Akaidiyye, 

s. 73-75. 



 

 

57 

 

Rasûlullah’dan (s.a.s.) rivayet etmelerine gerek yoktur. 

Allah (c.c.) tıpkı peygamberlere vahiy ve telâkkî 

yoluyla ilham ettiği gibi, onlara da ilham yoluyla 

vahyetmektedir.  

Muhammet Rıza Muzaffer (ö. 1384 h.) bu konuyu 

şu şekilde özetlemiştir: “Ma’sum imamların herhangi 

bir hükmü açıklayıcı nitelikteki beyanları, rivayet 

olarak değerlendirilmemelidir. Zira onların kendileri 

bizzat teşrî’in kaynağıdır.  Onların sözleri sünneti 

hikâye etme değil, sünnetin kendisidir.”129 

Bu kişilerin imam olduklarının ispatı ise, 

sözlerinin Rasûlullah (s.a.s.) sözü gibi kabul 

edilmesinde yatmaktadır. Hatta bazılarına göre vahiy, 

imamet ile bakidir.130 

Dikkatlerden uzak tutulmaması gereken diğer 

önemli bir husus da, Şîa'da, Nebevî sünnete kıyas 

edildiğinde imamların sünnetinin ağırlıkta olduğudur. 

Şîa, rivâyetleri daha çok mâsum imamlar içinde en 

bariz fakihlerden olan Ebu Abdillah Ca'fer es-Sâdık'a 

dayandırmıştır. Bu sebeple Ehl-i Sünnet, nebevî 

sünneti tedvin ve tasnif ederken onlar daha ziyade 

Ca'fer es-Sâdık'ın sünnetlerini tedvin ve tasnif etmişler 

ve ağırlıklı olarak onun sünnetini uygulamışlardır.  

                                                 
129 Muhammet Rıza Muzaffer, Usûlu’l-Fıkh el-Mukaren, Necef h. 

1382, III, 51,52; el-Hekim, a.g.e., s. 122, 145. 
130 Sâlûs, a.g.e., s. 275. 



 

 

58 

 

Şîa, ma’sum imamın da, tıpkı Rasûlullah’da (s.a.s.) 

olduğu gibi, Kur’ân’ı tebyin, mutlak’ını takyîd, âmmını 

tahsis edebileceğini belirtmektedir.131 Yine onlara göre, 

Rasûlullah (s.a.s.) sözü ile ma’sum imamın sözü aynı 

değerde olduğu için, en önemli hadis kitapları olan el-

Kâfî’deki rivayetlerin büyük bir bölümünün senedleri 

de Rasûlullah’a (s.a.s.) kadar ulaşmayıp, 

ma’sumlardan birinde son bulmaktadır.132 Örneğin 

Kuleynî, Usûlu’l-Kâfi’nin birinci cildindeki 1440 

hadisten sadece 65 tanesini Rasûullah’dan (s.a.s.) 

rivayet etmiştir.133 Yani el-Kâfi’nin birinci cildindeki 

1440 hadisten sadece 65 tanesi merfu’ olarak rivayet 

edilmiştir. 

Konumuzun anlaşılması için, sünnet kapsamına 

aldıkları hususları şu maddelerde sıralayabiliriz: 

1.1. İmamların Sözünün Allah (c.c.) ve 

Rasulullah (s.a.s.)’in Sözü Gibi Sayılması 

Onlarda Sünnet: “Masum’dan sadır olan her söz, 

fiil ve takrirdir.”134 Şia, ismet sıfatını Rasûlullah’dan 

(s.a.s.) başka on iki imama da veriyor. Onların sözlerini 

Allah (c.c.) ve Rasûlullah’ın (s.a.s.) sözü gibi algılıyor. 

Onların sözlerine aynı değeri veriyor. Onların 

                                                 
131 Sâlûs, a.g.e. , s. 276. 
132 M. Cemal Sofuoğlu, Şia’nın Hadis Anlayışı, s. 111. 
133 Berkeî, Ardu Ahbari Usûl Ber Kur’an ve Ukûl, s. 23.   
134 Hekim, a.g.e., s. 121. 



 

 

59 

 

nazarında on iki imamla Rasûlullah (s.a.s.) arasında 

hiçbir fark yoktur. Onlar, ‘Rasûlullah’dan (s.a.s.) 

rivayet eden raviler ve Ondan hadis rivayet eden 

hadisçiler değildirler ki, rivayette sika ve güvenilir 

oldukları için sözleri hüccet olsun. Bilakis onlar, 

Rasûlullah (s.a.s.) aracılığı ile Allah (c.c.) tarafından 

gelen hükümleri, tebliğ etmek üzere tayin 

edilmişlerdir. Onlar, ancak Allah (c.c.) katında 

gerçekleşen hükümlerle, olduğu gibi hükmederler.135 

On iki imamın çocukluk yaşları ile rüşt çağından 

sonraki yaşları arasında hiçbir fark yoktur. Zira onların 

nazarında bu imamlar ömürleri boyunca bilerek, 

bilmeyerek veya unutarak hata etmezler. Bundan 

dolayıdır ki, şeyhlerinden muasır biri şunları 

söylemektedir: 

“İmamların ma’sum oldukları itikadı, -Ehl-i 

Sünnet’te olduğu gibi- senedin Resûlullah’a (s.a.s.) 

ulaşması şartı aranmadan onlardan gelen hadislerin 

sahih olmasını sağladı.’136 Çünkü onlara göre, ‘İmamet, 

peygamberliğin devamıdır.’137 Yine onlara göre 

                                                 
135 Rıza el-Muzaffer, a.g.e., III, 51; Sâlûs, a.g.e., s. 274. 
136 Abdullah Feyyaz, Tarihu’l-İmamiyye ve Eslafuhum Mine’ş-

Şia’ti, Muessete’l-A’lemi, Üçüncü Baskı, Beyrut h. 1395, s.45. 
137 Şeyh Muhammet b. Ali b. Babeveyhi el-Kummî, el-İtikadat, İran, 

h. 1320, s. 106; Muhammet Rıza el-Muzaffer, Akâid el-

İmamiye, el-Mektebetu’ş-Şamile Li’ş-Şia’, s. 86. 



 

 

60 

 

‘İmamet Allah’ın bir lütfu olarak Peygamberlik 

gibidir.’138 

Şîi âlim İbn Babeveyh (ö.413/1023) el-İtikadat adlı 

eserinde, konu ile ilgili olarak şunları söylemektedir: 

“Onların söyledikleri Allah’ın (c.c.) söyledikleridir, 

onların emirleri, Allah’ın emirleridir, onlara itaat 

Allah’a (c.c.) itaattir,  onlara karşı ma’siyyet Allah’a 

karşı ma’siyettir.  Onlar Allah’dan (c.c.) ve vahiyden 

başka bir şey konuşmadılar.”139 

Kendileri için hüccet saydıkları el-Kâfi’de, Ebu 

Abdillah (Cafer es-Sâdık) şöyle demektedir: “Benim 

hadisim babamın hadisidir, babamın hadisi büyük 

babamın hadisidir. Hüseyin’in hadisi Hasan’ın, 

Hasan’ın hadisi Emiru’l-Müminin’nin hadisidir. Onun 

hadisi ise Allah Rasûlü’nün (s.a.s.) hadisidir. Allah 

Rasûlü’nün (s.a.s.) hadisi ise, Allah Azze ve Cellenin 

kavlidir.’140 

el-Kâfi’nin şarihi Mazenderani (ö.1081/1671) : 

“Bunun zahiri, imamlardan her birinin hadisi, Allah 

Azze ve Celle’nin kavlidir. Allah’ın (c.c.) kavlinde 

                                                 
138 el-Muzaffer, a.g.e., s. 86,90. 
139 İbn Babeveyh, a.g.e., s. 92. 
140 Kuleynî, a.g.e., I, 53; Muhammet b. el-Hasan el-Hur el-Âmilî, 

Vesâilu’ş-Şia’ İla Tahsîli Mesaili’ş-Şerîa’, Abdurrahim Şîrâzî 

(Thk.), Daru İhyai’t-Turasi el-Arabî, Beşinci Baskı, Beyrut h. 

1403, XVIII, 58. 



 

 

61 

 

ihtilaf olmadığı gibi onların kavlinde de ihtilaf 

yoktur.”141 

Daha da ileri giderek şunları söylemektedir: “Ebu 

Abdillah’tan hadis işitenin, Ebu Abdillah’ın 

babasından veya atalarından birisinden rivayet etmesi 

caizdir. Hatta Allah Teâla demiştir demesi bile 

caizdir.”142 

el-Kâfi de Ebu Basir’den şöyle bir rivayet 

nakledilir: “Ebu Abdullah’a  (r.a.) dedim: Senden 

işittiğim hadisi babandan veya babandan işittiğim 

hadisi, senden rivayet edeyim mi? O dedi: Fark etmez. 

Ancak babamdan rivayet etmen daha çok hoşuma 

gider. Ebu Abdillah (r.a.) Cemil’e şöyle söyledi: 

“Benden işittiğini babamdan rivayet et.”143 

Ehl-i Sünnet âlimleri Rasûlullah’ın (s.a.s.) 

söylemediği bir şeyi ona nispet etmeği en büyük 

günahlardan sayarken, onlar imamlarının sözlerini hiç 

çekinmeden Allah’a (c.c.) nispet edebiliyorlar, hatta 

bunu bir erdem ve ibadet sayabiliyorlar. Bunu 

imamlarının sünneti olarak kabul ediyorlar. Bu 

imamların sözleri, onlara göre Rasûlullah (s.a.s.) ve 

Allah’ın (c.c.) kelamı mesabesindedir. Dolayısıyla Şîa, 

bu zikrettiklerimizi de sünnet’e ilhak etmiş oluyorlar. 

                                                 
141 Muhammet Salih el-Mâzenderânî, Şerhun Câmi’ Ale’l-Kâfî, el-

Mektebetu’ş-Şamile Li’ş-Şia’, II, 272-273. 
142 Mazenderânî, a.g.e., II, 275.  
143 Mazenderânî, a.g.e., II, 259. 



 

 

62 

 

Şîa âlimlerinden olan Muhammet Takiyy el-Hekim ( ö. 

1423/2002), bu hususla ilgili olarak şunları 

söylemektedir: “İmamiye Şîa’sı, imamlarından sadır 

olan her söz, fiil ve takriri sünneti şerifeye ilhak etti.”144 

Onlar bunu, yanlarındaki iki çıkış noktası ile iki 

temel kuraldan yola çıkarak söylüyorlar. Âlimlerinden 

biri bu iki noktaya işaret ederek, imamlarının 

sözlerinin uyulması ve bağlayıcı olması noktasında 

Peygamber (s.a.s.) sözü gibi olduğunu söylemekte ve 

bu hususun onlar (İmamlar) için şu iki şekilde 

gerçekleştiğini ifade etmektedir: 

 Peygamberdeki vahiy gibi ilham yoluyla, 

 Emiru’l-Mu’minin Hz. Ali’nin: “Rasûlullah 

(s.a.s.) bana ilim kapılarından bin tanesini öğretti. Her 

bir kapıdan bana bin kapı açılıyor”145 sözü gibi, 

kendinden önceki ma’sumdan alma yoluyla. 

Bu durumda imamların ilimleri iki çeşittir ve hepsi 

de sünnetten sayılır. Bunlar:  

 Hadis ilim ki, bu ilim ilham ve diğer yollarla 

gerçekleşir. 

 Onların yanına bırakılmış ilim ki, bunu da 

Rasûlullah’dan (s.a.s.) miras yoluyla almışlardır.  

Neticede Şîa'da bilhassa imamların Rasûlullah’a 

(s.a.s.) atfettikleri rivayetlerdeki isnad meselesi, 

                                                 
144 Muhammet Takiy el-Hâkim, Sunnetu Ehli Beyt, el-Mektebetu’ş-

Şamile li’ş-Şia’, s. 5. 
145 Muzaffer, a.g.e., III, 51. 



 

 

63 

 

imamların bilgi kaynakları ile doğrudan alakalıdır. 

İmamın sözü ile Rasûlullah’dan (s.a.s.) gelen hadis 

arasında, imamlar aynı kaynaktan beslendikleri için, 

netice itibariyle fark bulunmadığı kabul edilerek 

sistem bunun üzerine bina edilmiştir. Durum böyle 

olunca, bilhassa mütekaddimun açısından imamların 

doğrudan Rasulullah’a (s.a.s.) nisbet ettikleri hadislerin 

isnadındaki irsal meselesinin ve genelde de imamların 

sözlerinin de hadis sayılmasının Şia açısından bir 

problem teşkil etmediği anlaşılmaktadır. 

1.2. İmamların Rasulullah'ın (s.a.s.)'in İlmine 

ve Otoritesine Vâris Sayılması 

Değişik vesilelerle işaret ettiğimiz gibi 

Rasûlullah’ın (s.a.s.) Ehl-i Beyti içinde değerlendirilen 

ve imamlar olarak bilinen Ehl-i Beyt'in seçilmiş 

üyelerinin Rasûlullah’ın (s.a.s.) otoritesini miras olarak 

aldıkları kabul edilir. Şîi anlayışa göre, her bir imam, 

kendi oğullarından birini kendisinden sonra gelecek 

imam olarak tayin eder. 

Şîa, Rasûlullah (s.a.s.) tarafından Hz. Ali'ye 

aktarılan ilmin, diğer imamlara geçtiğine inanır. Bu 

itikatları, Rasûlullah’ın (s.a.s.), şeriatın bir kısmını 

tebliğ etti, diğer bir kısmını ise gizleyerek Hz. Ali’ye 

emanet etti anlamına geliyor. Hz. Ali, bu ilmin bir 

kısmını hayatta iken açıkladı. Diğer bir kısmını ise, 

ölümü sırasında oğlu Hz. Hasan’a bıraktı. Bu şekilde 



 

 

64 

 

her imam kendisine bırakılan ilmin bir kısmını ihtiyaca 

göre hayatta iken açıklamış, geri kalan kısmını ise 

kendisinden sonra gelen imama bırakmıştır. En son 

ilim dört gözle bekledikleri Mehdiyi muntazarlarına 

kalmış oluyor. Bu zikrettiğimiz ilim silsilesi nerdeyse 

Şîa’nın temel itikat esasları arasına girmiş, olmazsa 

olmaz bir kuraldır. 

Büyük âlimleri Ayetullah Muhammed b. Hüseyin 

Al Kâşif el-Ğatta (ö. 1376/1953) İslam’da hükümlerin 

iki kısma ayrıldığını söyleyerek şu iddiada 

bulunmaktadır: “Bir kısmını Rasûlullah (s.a.s.) 

sahabeye açıkladı. Diğer bir kısmını ise ketmederek 

vasilerine verdi. Her vasi kendi zamanındaki 

insanların ihtiyaç duyduğu kısmı açıklamış, diğer 

kısmı ise kendisinden sonra gelen imama bırakmıştır. 

Rasûlullah (s.a.s.) bazen genel bir hükmü zikrediyor ve 

o hükmü tahsis edeni ise açıklamıyor. Bu tahsis işini 

vakti geldiğinde açıklamak üzere vasiye 

bırakıyordu.”146 

Muasır âlimlerinden Muhammet Bahru’l-Ulum (ö. 

2015) şu iddiada bulunmaktadır: “Ne zamanki, Aziz 

Kitap tafsilatına girmeden genel kaideler koydu, 

Resulullah’ın sünnetine ihtiyaç duydular… Şeriat ise 

sünnet ile tamamlanmadı! Çünkü yeni hadiselerin 

birçoğu Rasûlullah (s.a.s.) döneminde yoktu. Bu 

                                                 
146 Muhammet b. Hüseyin Âl Kâşıf el-Ğatta, Aslu’ş-Şia ve Usûluha, 

s. 77,146. 



 

 

65 

 

nedenle onun ilmini, zamanı gelince açıklamak üzere 

vasilerine saklama ihtiyacını duydu.”147 

Rasûlullah’ın (s.a.s.) torunlarından biri olan Mûsâ 

Kâzım'a (ö.183/799) Rasûlullah’ın (s.a.s.) insanlığa 

dinlerini anlamaları için gerekli olan bütün ilmi getirip 

getirmediği ve bu ilimden bir kısmının kaybolup 

kaybolmadığı sorulduğunda onun cevabı 'hayır' olmuş 

ve bu ilmin Rasûlullah’ın (s.a.s.) Ehl-i Beyt'inde 

                                                 
147Alauddin Bahru’l-Ulûm, Mesabîhu’l-Usûl, el-Mektebetu’l-

İslamiyye, Tahran, ts., s. 4. Şia âlimlerinin bu anlamda çok 

sayıda sözleri vardır. Örneğin büyük ayatlarından olan 

Şihabuttin en-Necefi şunları söylüyor: “Resulullah’ın zamanı 

dardı ve dini hükümlerin tümünü öğretme fırsatını bulamadı… 

savaşlarla uğraşmayı dini hükümlerin detayına girmeye takdim 

etti.. Özellikle zamanındaki insanlar asırlar buyunca ihtiyaç 

duyulacak hükümleri anlayacak ve kabul edecek durumda 

değillerdi.” Şihabu’d-Din el-Hüseyni el-Mer’aşi en-Necefî, 

Nurullah el-Hüseyni el-Mer’aşî et-Tusturî’ye ait, ‘İhkâku’l-Hak 

ve İzhâku’l-Bâtıl’ adlı kitap üzerindeki haşiyeleri, Merkezu 

Tahikat Kumyuter Ulumi İslami, II, 288-289. en-Necefi’nin bu 

söylediklerine bakıldığında Rasulullah’ın (s.a.s.) savaşmayı 

İslam hükümlerini tebliğ etmeye tercih ettiği anlamı çıkar kibu 

da Rasulullah’ı (s.a.s) tebliğ görevini yerine getirmediği 

suçlamasında bulunmakla eşdeğerdir. Hâlbuki Yüce Allah 

O’na: “ Ey Rasul Rabbinden sana indirilenleri tebliğ et.” Diyor. 

Bu durumda Rasulullah (s.a.s.) bu emirden yüz mü çevirmiş?! 

Bu düşüncede olanlar Rasulullah’ın etbaı olabilirler mi? Veya 

O’nun Ehl-i beytinin ensarından olabilirle mi?! Bu sözleri Yüce 

Allah’ın şu ayetini yalanlama anlamına gelmiyor mu?  “Bu gün 

sizin dininizi size mükemmel kıldım ve üzerinizdeki nimetimi 

tamamladım ve din olarak da size İslam’a razı oldum.” 

Allah(c.c.) dinimizi mükemmel kıldığını beyen/beyan ediyor.  



 

 

66 

 

olduğunu ifade etmiştir.148 Mûsâ Kâzım'ın babası Ebu 

Abillah Ca'fer es-Sâdık (ö.148/765)'da aynı cevabı 

vermiştir. Ona göre, Kur’an bütün soruların cevabını 

ihtiva etmiştir. Ancak insanlar bunları tam 

kavrayamaz. Allah'ın iradesiyle Rasûlullah’ın (s.a.s.) 

gaybî ilmi, imamın damarlarında dolaşır. Bununla 

birlikte, imam kendi avucunun içine bakar gibi kolayca 

bu soruların cevaplarını Kur’an’da görebilir.149 

Bu konudaki rivayetleri bir bütün olarak 

değerlendirdiğimizde görürüz ki, imamların 

Rasûlullah’ın (s.a.s.) otoritesinin mirasçısı olduklarının 

kabul edilmesi, imamları, dinî ve ilmî en üstün otorite 

haline getirmiş, doğal olarak Şîa'yı imamların 

sözlerinin hadis, hükümlerinin hüccet kabul edilmesi 

görüşüne sevk etmiştir. Bu sebeple Şîi âlimlere göre, 

şer’i hüküm istinbatı mâsum imamlardan gelen 

hadislere dayanmalıdır.150 

Bu durumda Şîa'nın büyük bir kısmına göre 

hadisler aşağıdaki üç şekilden biriyle meydana gelir:  

1. Rasulullah (s.a.s.)'in bir hadisinin, kendisinden 

sonra, imamlar tarafından oluşturulan bir isnatla 

rivayet edilmesi, 

                                                 
148 Kuleynî, a.g.e., I, 235,236.  
149 Kuleynî, a.g.e., I, 229. 
150 Seyyit Ebulkasım el-Mûsevî el-Hûî, Mu'cemu Ricâli'l-Hadîs, 

Birinci Baskı, Necef 1992, I, 20. 



 

 

67 

 

2. Bu imamın sözlerinin, kendisinden sonra gelen 

imamlar tarafından rivayet edilmesi, 

3. Bir imamın sözünün, kendisinden ve 

tabiîlerinden meydana gelen bir isnad vasıtasıyla 

rivayet edilmesi.151 

Bir hadis ister Rasûlullah (s.a.s.), isterse bir imam 

tarafından söylenmiş olsun, ya da imamla Rasûlullah 

(s.a.s.) arasındaki isnad tam veya eksik olsun önemli 

değildir.  Son tahlilde imamlar masumdur ve 

Rasûlullah’dan (s.a.s.) miras aldıkları bir otorite ile 

konuşmaktadırlar. Bir rivayete göre Ebu Abdillah 

Ca'fer es-Sadık'ın şöyle söylediği nakledilmiştir:     

"Benim hadislerim babamın hadisleridir, babamın 

hadisleri büyük babamın hadisleridir. Onun hadisleri 

Hüseyin'in hadisleridir. Hüseyin'in hadisleri, Hasan'ın; 

Hasan'ın hadisleri imanın komutanı olan İmam Ali b. 

Ebi Talib'in hadisleridir. Onun hadisleri ise 

Rasûlullah’ın (s.a.s.) hadisleridir. Rasulullah’ın (s.a.s.) 

hadisleri ise yüce Allah'ın sözleridir."152 

Kısacası Şîa, imamların Rasulullah’ın (s.a.s.) 

halifeleri olduğuna, insanları aldanma ve yanlış yollara 

sapmaya karşı koruyucu rol üstlendiklerine inanır. 

Ayrıca Muhammet el-Bâkır, Ca'fer es-Sâdık gibi 

imamların Rasûlullah’a (s.a.s.) atfettikleri rivayetlerde 

isnada pek ehemmiyet verilmediğini görüyoruz. 

                                                 
151 Brown, Hadith, s.124;  
152 Kuleynî, a.g.e., I, 153. 



 

 

68 

 

Ancak bu duruma istisna olarak Cafer es-Sâdık'ın 

hadislerini toplayan Kutûb-i Arbaa hadislerinde isnada 

riayet edildiğini söyleyebiliriz. 

1.3. Rika ve Tevki’ler Bahsi 

İmamların söz ve takrirlerinin sünnetten 

sayıldığını kısaca izah ettikten sonra, sünnetten sayılan 

ve Şîa hadis kitaplarında büyük bir önem atfedilen 

'rika' ve 'tevki' konusuna kısaca değinmek istiyoruz.  

Şîa tarafından sünnetin bir parçası olarak kabul 

edilen bir diğer husus da Ayetullahların ve meracilerin 

gaib imam adına fetva ve hüküm verme yetkisine 

sahip olduğudur. Bu inanca ‘Rika’ ve ‘Tevkî’ denir. Bu 

itikada göre, Ayetullah ve Meraciler insanlar arasında 

gaib imamları temsil etme yetkisine sahiptirler. Onlar 

bu gaip ile sürekli diyalog halindedirler. Hatta 

bazılarına görünme durumu bile mümkündür. 

Hasan el-Askeri (ö. 260/841) yılında vefat etti. Şîa 

İsna Aşeriyye inancına göre O, 11. İmamlarıdır. Ancak, 

“Onun geride bıraktığı her hangi bir çocuğu zahiren 

bilinmemektedir. Böyle bir çocuğu görülmemiştir.”153 

Şîa kaynakları da bunu itiraf ediyor ki, güvenilir 

tarihçiler akim olarak vefat ettiğini söylüyor.154 

                                                 
153 Sa’d b. Abdillah el-Aş’erî el-Kummî, el-Mekâlat ve’l-Firak, 

Matbaatu Hayderî, Tahran 1963, s. 102 
154 Zehebî, el-Muntaka Min Minhâci Ehli’l-İ’tidâli, Muhtasaru 

Minhâci’s-Sunneh, Muhibbuddin el-Hatip (thk.), el-

Mektebetu’ş-Şamile, s. 31. 



 

 

69 

 

Bu durumda, iddia ettikleri mukaddes nasları (ö. 

260/841) yılında kesilmiştir. Ancak zamanla imam 

adına hüküm veren, fetva veren sefirler ortaya çıkmış. 

Zamanla bu türden bir vekâletin kendisinde olduğunu 

iddia edenlerin sayısı artmıştır.  

İmamiyye İsna Aşeriyye, naiplik iddiasında 

bulunan şahıslardan dördünü kabullendi ve onları 

imamın Sefirleri (vekilleri) olarak kabul etti. Bu küçük 

çocuğun vekilleri, insanların soru ve taleplerini alıyor, 

gaib imama arz edip, sahiplerine gizliden cevap 

getiriyorlardı. Getirdikleri bu yazıların, zuhur 

edeceğini iddia ettikleri bu çocuğa ait olduğunu iddia 

ediyorlardı. Bu çocuğun gün yüzüne çıkacağını, zuhur 

edeceğini, hatta zuhuru için zaman bile veriyorlardı.  

Sadece bir iddia ile ifade edilen, özelde hadis ilim 

geleneği ve genelde de epistemoloji ilmi içerisinde 

hiçbir ilmi hüviyeti olmayan bu tarz yazılar,  onların 

nezdinde en güvenilir sünnetler ve en kuvvetli naslar 

olarak kabul edilmiştir. İşte Şîa içerisinde bir bilgi 

kaynağı olarak kabul edilen ‘et-Tevkîat’; gâib 12. 

İmam’ın, sefirleri aracılığı ile halkın sorduğu sorulara 

verdiği cevaplardan meydana gelen el yazılarıdır.  

Şîa arasında es-Saduk lakabıyla tanınan İbn 

Babeveyh (ö. 381/992),  ‘Nesimen’ diye adlandırdıkları 

ve bu çocuğun hizmetçisi olduğunu söyledikleri 

kadından şöyle bir rivayette bulunur: “Zaman 

sahibinin doğumundan bir gece sonra yanına 



 

 

70 

 

girdiğimde hapşırdım, bunun üzerine bana : 

‘Rahimehullah’ dedi. Buna sevindim. Bunun üzerine 

bana : “Hapşırma ile sana bir müjde vereyim mi?” 

dedi. Buyurun efendim dedim. “O üç gün buyunca 

ölüme karşı teminattır” dedi.155 

Müellif, باب ذكر من شاهد القائم وراه وكلمه   ‘Babu Men 

Şahede el-Kaim ve Raahu ve Kellemehu’ başlığı altında 

26 rivayete yer vermiş. Bu rivayetlerde Kaim ile 

görüşen, onunla konuşan ve onu görenlerin 

anlattıklarına yer vermiştir.156 

1.4. Ahbâriyyûn ve Usûliyyun 

Şîa tarihinde hadislerle alakalı iki temel anlayış 

gelişmiştir. Bunlar Aklî ekol ve Hadis Ekolü’dür. 

Hadis Ekolü’ne Yakîn ekolü de denilebilir; Aklî Ekol 

ise Usûliler olarak bilinirler.157 Hadis Ekolü’nün o 

dönemdeki temsilcisi sayılan Âhbârîler,158 Ensâru’l-

hadis diye de adlandırılırlar. Ancak biz çalışmamız 

boyunca Ahbârî ve Usûlî terimlerini kullanacağız.  

                                                 
155 es-Sadûk Muhammet b. el-Hüseyin b. Babeveyhî el-Kummî, 

Kemâluddin ve Temamu’n-Ni’me, Muessesetu’l-A’lemî Li’l-

Metbuati, Birinci Baskı, Lübnan 1991, s. 405, 416. 
156 Sadûk, a.g.e., s. 399-435. 
157 Hibullah, Nazariyyetu’s-Sunne fi’l-Fikri’l-İmâmiyyi’ş-Şîi, 

s.67,68 
158 Mazlum Uyar, İmâmiyye Şîa’sında Düşünce Ekolleri 

Ahbârîlik, Kitap Matbaacılık, İstanbul 2000, s.64,74. 



 

 

71 

 

Şîa İsnaaşeriyye içinde hadislere farklı yaklaşım 

sergileyen, biri Kutûb-i Arbaa’daki rivayetlerin kat’i ve 

sahih olduğunu kabul edip, cerh ve ta’dile ihtiyaç 

bulunmadığına inanan Ahbâriyyun, diğeri ise Kur’an 

ve sünnetten çıkarılan genel prensipler ve imamlardan 

gelen meşhur haberler çerçevesinde rivayetlerini ve 

hadis râvilerini değerlendirmek gerektiğine inanan 

Usûlîler'dir. İmâmî düşüncede farklı dönemlerde etkin 

olmuş bu iki ekol, ciddi ayrılıkları temsil etmiş iki 

farklı yaklaşımdır.159 Şimdi bu ekollerle ilgili 

kaynaklarda geçen bilgilere bir göz atalım. 

1.4.1. el-Ahbariyyûn  

Ahbâriyye, İsnâ Aşerî Şîiliği'nde dînî bilgilerin 

kaynağı olarak imamların haberlerine dayanıp akla ve 

içtihada karşı olan fırkaya denir.160 Şîi fakihlere göre 

ıstılahî anlamı, sadece hadislerin zahirine sarılıp 

akıldan istifade etmeyen kimsedir. İbn Nedim'e göre 

ahbâriyyûn ve ahbâriyyin diyede isimlendirilir.161 

Ahbârîler hadis kitaplarında özellikle de Kutubu 

Arbaa diye bilinen el-Kâfi, Men La Yahduruhu’l-Fakih, 

et-Tehzip ve el-İstibsar’da yer alan bütün haber ve 

rivayetleri kayıtsız şartsız kabul eden gruptur. Bu 

kitaplarda bulunan bütün rivayetler bu gruba göre 

                                                 
159 İbrahim Kutluay, İmâmiyye Şiası’na Göre Cerh ve Ta’dîl, 

Rağbet, İkinci Baskı, İstanbul 2012,  s.54. 
160 Uyar, a.g.e., s. 64,65.  
161 Uyar, a.g.e., s. 65. 



 

 

72 

 

sahihtir. Sahih olup olmadığını araştırmaya gerek 

yoktur. Çünkü bu dört kitapta mevcut olan 

rivayetlerin tümü ma’sum imamlardan direk olarak 

alınmıştır. Dolayısıyla ma’sumdan gelen her bilgi 

doğrudur. Zira ma’sum hatalardan münezzehtir ve 

kendi kafasından da bir şey söylemesi düşünülemez.  

Meşhur Ahbârîler arasında Kuleynî (ö.329/939),162 

İbn Bâveyhi (ö. 329/941),163 Muhammet Emin 

Esterâbâdî (ö. 1033/1624), Zeynuddin b. Muhammet b. 

Hasan el-Âmilî (ö. 1064/1653), I. Meclisî Muhammet 

Takî b. Maksûd Ali (ö. 1070/1659), Muhammet Salih el-

Mâzenderânî (ö. 1081/1670), el-Feyzu'l-Kâşânî (ö. 

1091/1680), Hur el-Âmilî (ö. 1104/1692), II. Meclisî (ö. 

1111/1699), Bakır el-Hemedânî (ö. 1151/1738), 

Abdullah b. Sâlil es-Semâhicî (ö. 1135/1722), Yusuf b. 

Ahmet el-Bahranî (ö. 1176/1772) ve Muhaddisen-Nûrî 

(ö. 1320/1902) gibi âlimler yer almaktadır.164 

Ahbârîler, imamlara ait ahbârın derununu 

düşünmedikleri, rivayetlerin sahihini sakiminden 

ayırmayıp olduğu gibi rivayet etmeleri sebebiyle 

Usûlîler tarafından eleştirilmişlerdir. 

Günümüzde Suudî Arabistan'da, Irak'ın Necef 

şehrinde, Bahreyn'de az sayıda Ahbârî ekolünün 

                                                 
162 Uyar, a.g.e., s. 78. 
163 Uyar, a.g.e., s.175. 
164 Uyar, a.g.e., s.175. 



 

 

73 

 

benimsemiş Şîi İmâmi yaşamaktadır. Ahbârî Ekol 

etkisini büyük ölçüde yitirmiştir. 

1.4.2. el-Usûliyyûn 

İmâmiyye İsna Aşeriyye içindeki diğer düşünce 

ekolü, müteahhirundan sayılan ve daha çok akılcı 

metodu kullanan Aklî Ekol olup, Şîi kaynaklarda 

Usûliyyun olarak adlandırılırlar. 

Hicri yedinci asrın ortalarına kadar İmamiyye İsna 

Aşeriyye mezhebine ahbarilik görüşü hâkimdir. Bu 

asırda Şîa âlimlerinden olan İbn Tavus (ö. 664/1265) 

ortaya çıkmış ve Hadis Usulünde bir kitap kaleme 

almıştır. Ancak kaleme aldığı bilgileri, Ehl-i Sünnet 

kitaplarından almıştır. Daha sonra öğrencisi  -Şîa’da el-

Allame el-Hillî lakabıyla tanınır- bu işi daha ileri 

götürüyor. el-Allame el-Hillî’nin ölüm tarihi de (ö. 

726/1326)’dır.165 Bu tarihten sonra bu iki Şîi âlimin 

yolunu takip edenlere Usûliyyun denilmiştir. 

Usûlîler, dinî bilgilerin kaynağı olarak imamların 

haberlerine dayanmakla beraber, fıkıh ve kelamda aklı 

esas aldıklarını ve bundan geniş ölçüde 

yararlandıklarını iddia eden gruptur. Usûlîler içtihadı 

                                                 
165 Adnan Muhammed Zerzûr, es-Sunnetu'n-Nebeviyye ve 

Ulûmuha Beyne Ehl-i's-Sunneti ve'ş-Şiati'l-İmamiyye, Daru'l-

Â’lâm, Ürdün 2010,  s.161. 



 

 

74 

 

caiz görürler. Kitap, sünnet, icma' ve aklı "dört şer'î 

delil ve kaynak" olarak kabul ettiklerini söylerler.166 

Usûliyyun Ekolü, Ahbârîlerin mütevatir haberle 

amel edilmesini savunmasının karşısında, âhad 

haberle de amel edilebileceğini savunmuşlardır. Ayrıca 

asıllara yaklaşım, onların sıhhati ve katiyyeti meselesi, 

asılların haber-i vâhidle ya da sika olmayan râviler 

tarafından nakledildiğinde değeri, Ahbârî ve Usûlî 

Ekoller arasındaki önemli ihtilaf konularındandır.167 

Kısacası Usûlîler'in asıllara ve Kutûb-i Arbaa'ya bakış 

açıları Ahbarîler'in aksine şüpheci bir yaklaşımdır. 

Usûlîliğin tarihini, akılcılarla gelenekçilerin 

metodunu birleştiren, rasyonel metodu kullanırken 

sünnetin de geçerliliğini koruduğunu iddia eden et-

Tûsî (ö. 460/1067-8) zamanına kadar götürenler de 

vardır. Ancak bu ekol, Ahmet b. Tavus (ö. 664/1265) ve 

öğrencisi Allâme Hullî (ö. 726/1325) zamanında daha 

çok tanınıp sistematik bir hal almıştır.168 

Söz konusu ekol mensupları, daha erken 

dönemlerden itibaren rivayetlerin isnad ve metin 

bakımından değerlendirilmesine önem vermişlerse de, 

bu alandaki önemli çalışmalar ancak hicri yedinci yüz 

                                                 
166 İbrahim Kutluay, İmâmiyye Şiası'na göre Cerh ve Ta'dîl, 

Rağbet, II. Baskı, İstanbul 2012, s. 59.  
167 Etan Kohlberg, "el-Usûl al-arba'umi'a", (Belief and Law in 

İmâmî Shi'ism içinde, VII. Makale) variorum Reprints, London 

1991. (İbrahim Kutluay a.g.e., s.60.) 
168 Zerzûr, a.g.e., s. 161. 



 

 

75 

 

yılda yoğunlaşmıştır. Örneğin ilk olarak İbn Tavûs (ö. 

664/1265), bir görüşe göre ise İbn Tavûs’un öğrencisi 

Allâme el-Hillî (ö. 726/1326), hadisleri sahih, hasen, 

muvessak ve zayıf olmak üzere dörde ayırmıştır.169 

Diğer bazı Şîa âlimleri ise ilk olarak Hadis Usûlünde 

eser yazanın eş-Şehîdu's-Sanî (ö.965/1557-8) olduğunu 

söylüyor. Ancak o, ıstılahları Amme'nin kitaplarından 

nakletmiştir.170 Onun bu eserinin ismi, Dirâyetu'l-

Hadis olup İbn Salah'ın meşhur Mukaddimesinin 

telhis edilmiş halidir.171 eş-Şehidu's-Sani'nin bir diğer 

özelliği de Ehl-i Sünnet medreselerinde ve Sünni 

âlimlerden ders almış olmasıdır. Bu yüzden Hadis 

Usûlü alanında yazdığı eserde kullandığı ıstılahlar 

tamamen onların ifadesiyle ammeden alınmadır.    

Günümüzde İsna Aşeriyye âlimleri arasında, 

rivâyetlerin isnad ve metin yönünden tetkik edilmesi, 

nakledilen haberlerin muhtevasının, yani metninin 

Kur'an ve sünnetten belirlenen kıstaslara ve 

imamlardan nakledilen meşhur haberlere göre 

değerlendirilmesi görüşünü savunan ve çoğunluğu 

                                                 
169 Abdurrasul, Beyne’l-Kuleynî ve Husûmuhu Ebu Zehre, s. 53. 
170 Muhammet b. Hasan el-Hur el-Âmilî, Emelu'l-Âmil, Ahmet el-

Hüseynî (thk), Matbaatu'l-Edeb, Necef ts., I, 86, 87; Ebulkasım 

el-Mûsevî el-Hûî, Mu'cemu Ricali'l-Hadis, Beşinci Baskı, ys., 

1992, VII, 286; Muhammet b. Cemaluddin Mekkî el-Âmilî 

(Şehîdu'l-Evvel), Mukaddimetu Şerhi'l-Luma', el-Mektebetu'ş-

Şamile li'ş-Şia, I, 181.  
171 İbrahim Kutluay, Şırnak Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Cilt: III, Sayı, 6, 2012/2, s. 147. 



 

 

76 

 

teşkil eden Usûlîler'in metodu hâkim durumdadır.   

Günümüz Şîa âlimlerinin büyük bir kısmı Usûlî ekolü 

benimsemişlerdir. Ancak iki ekol arasındaki ihtilaflar 

ve tartışmalar devam etmektedir.  

1.4.3. Ahbârîlere Göre Hadis Mertebeleri 

Muhiyiddin el-Ğureyfî, konumuzla ilgili olarak 

şunları dile getiriyor: “Ahbariyyun, hadisin mertebe ve 

derecelere ayrılmasını şiddetle reddetmişlerdir. 

Kendisiyle amel etmenin haram olduğu bidatlardan 

saymışlardır. Batıl olduğunun ispatı için, konuyu ele 

alıp dört kitabımızdaki bütün hadislerin sahih 

olduğunu ispatlamaya çalışmışlardır.172 Sadece dört 

kitap değil, diğer muteber kitaplardaki hadislerin 

tümünün sahih olduğunu ispatlamaya çalışmışlardır. 

Çünkü bu rivayetler, Mas’um’dan geldiğini ifade eden 

karinelerle çevrilidir.”173 

Hur el-Amili Vesailu’ş-Şîa’ adlı eserinde şunları 

söylüyor: “Eski âlimler ve bütün Ahbarilerde sahihin 

üç manası vardır: 

1. Ma’sum’dan varid olduğu bilinenler. 

                                                 
172 Bu dört kitap şunlardır: Kuleyni’nin el-Kâfi, es-Saduk’un Men 

La Yahduru’l-Fakih, et-Tûsî’nin et-Tehzip ile el-İstibsarı. 
173 Yusuf el-Behranî, el-Hadâiku’n-Nadira, Muessesetu'n-Neşr el-

İslâmî, Kum,ts.,  XV, 15,24; Muhittin el-Mûsevî el-Ğureyfi, 

a.g.e., s. 16-17. 



 

 

77 

 

2. Ma’sum’dan geldiği bilinen ve ondan daha 

kuvvetli bir rivayetin ona ters ve onunla çelişenin 

olmaması.  

3. İçerik olarak sıhhatinin kesin olması. Yani 

Allah’ın (c.c.) hükmü olması. Bu durumda 

Ma’sum’dan varit olduğu kesin olmasa bile sahih 

kabul edilir. 

Zayıf Hadis için de üç mana vardır: 

1. Değişik karinelerle Ma’sum’dan varit olduğu 

kesin olarak bilinmeyen rivayetler. 

2. Ma’sum’dan varit olduğu kati olarak bilinen, 

ancak ondan daha kuvvetli bir rivayetin onunla 

çelişmesi. 

3. Zaruriyat ve benzeri hususlara muhalefetten 

dolayı, içeriği itibari ile gerçekte sahih olmadığı bilinen 

rivayetler.”174 

Konuyu özetleyecek olursak şunu ifade edebiliriz: 

Şîa’dan Ahbarilerin hadis usulünü Ehl-i 

Sünnet'den alındığı gerekçesiyle kabul etmedikleri ve 

bu ilme karşı şiddetli bir şekilde mücadele ettikleri 

anlaşılıyor.175 Onlar İmamlarından varit olan ve 

mutemet kitaplarında176 geçen bütün rivayet ve 

haberleri olduğu gibi, kayıtsız-şartsız doğru olarak 

                                                 
174 Hur el-Âmilî, a.g.e., XXX, 273,274. 
175 Haydar Hibbullah, Nakzu'l-Metni fi't-Tecribeti'l-İmâniyye, s. 

45. 
176 Bu kitaplardan gaye, daha önce ismi geçen Kutubu’l-Arbaadır. 



 

 

78 

 

kabul ediyorlar. Hatta bütün hadisleri harekeleriyle, 

i’rabıyla, kelimenin yapısıyla, kelimelerin ve harflerin 

dizilişiyle hepsinin mütevatir olduğuna inanıyorlar. 

Bu zikredilen dört kitap hicri dördüncü ve beşinci 

yüz yıllarda ortaya çıkmıştır. Bu kitapların müellifleri, 

kitaplarında kaydettikleri her şeyin sahih olduğuna 

inanırlar. Şîa, yaklaşık olarak üç asır buyunca bu 

kitaplardan, dolayısıyla Ahbarilerden hiç 

ayrılmamışlardır. Onları olduğu gibi kabul etmişlerdir. 

Şîa tarihinde ilk olarak hadis usulünde eser ortaya 

koyan ve hadisleri derece ve mertebelere ayıran, hicri 

726 da ölen el-Allame lakabıyla tanınan el-Hasan b. el-

Mutahhir el-Hulli’dir.177 Diğer bir görüşe göre ise, bu 

ilim dalında ilk eseri ortaya koyan İbn Tavus'tur ö. 

664/1265). 

Ahbarîler ile Usûlî'ler arasındaki farklılıkları şu 

şekilde maddeler halinde özetlemek mümkündür:  

1. Ahbarîler sadece Kur'an ve sünneti delil ve 

otorite sayarlar. Hatta bazıları –Kur'an sünnetin ve 

hadisin yardımıyla anlaşılabileceği için- sadece sünneti 

kabul ederler. Usûlîler ise, hukuk sisteminde dört delil 

kabul ederler: Kur'an, sünnet, icma' ve akıl.  

2. Ahbarîler, Kur'an ve sünnetin masum 

imamların tefsir ve te'villeriyle anlaşılabileceğini iddia 

                                                 
177 Eşref el-Cîzanî, İlmu’l-Hadisi Beyne Asaleti Ehl-i Sünne ve 

İntihali'ş-Şia’, Daru’l-Yakin, Birinci Baskı, Mısır 2009, s. 199-

200. 



 

 

79 

 

ederler. Usûliler'e göre ise akıl kullanılarak Kur'an ve 

sünnetin manasının anlaşılabileceğini savunurlar. 

3.  Ahbarîler'e göre, dört kitap tartışmasız 

güvenilirdir. Usûlîler ise, Kutûbu Arbaa'nın içinde 

güvenilmeyen rivayetler olabilir.  

4. Ahbarîler sadece iki çeşit hadis kabul ederler: 

Sahih ve zayıf. Usûlîler ise Hadisleri dört kategoriye 

ayırırlar: Sahih, hasen, muvessak ve zayıf. Usûlîler, 

sadece imamlardan ve sika Şîi râviler tarafından 

nakledilen hadisleri sahih kabul ederler. 178 

Ahbarilerde hadisin çeşitleri ve mertebelerine 

kısaca değindikten sonra, Şîa’da hadis taksimatının 

ortaya çıkışını izah etmeye çalışacağız. Bu şekilde 

Usûlilerin konumuzla ilgili görüşlerini anlamış 

olacağız. Bilindiği gibi hadis, Ehl-i Sünnet usulcülere 

göre esas olarak Mütevatir ve Ahat olmak üzere iki 

kısma ayrılıyor. 

                                                 
178 İbrahim Kutluay, İmâmiyye Şiasına Göre Cerh ve Ta'dil, 

s.62,63. 



 

 

80 

 

2. ŞİA’DA HADİS ÇEŞİTLERİ 

Şîa’nın hadisleri sahih ve diğer kısımlara 

ayırmaları h.VII. asırda olmuştur. Bu ıstılahlar (hadisin 

onlarda sahih, hasen, muvassak ve zayıf olarak taksim 

edilmesi) el-Allame döneminde ortaya çıkmıştır.179 

Kaşani bu konuda şunları söylüyor : “İlk olarak bu 

ıstılahı kuran ve bu yolu takip eden odur. Bu ıstılah 

eski âlimlerimiz arasında bilinmiyordu.”180 

Hur el-Âmili, İbnu’l-Mutahhir’in koyduğu yeni 

ıstılahın (hadislerin sahih, hasan, muvassek ve zayıf 

olarak taksim edilmesi) Ehl-i Sünneti taklit etme 

girişimi olduğunu şu şekilde dile getiriyor: “Yeni 

ıstılah ammenin (yani Ehl-i Sünnet) itikat ve 

ıstılahlarına uygundur. Hatta araştırıldığında açıkça 

görüleceği üzere bu onların kitaplarından 

alınmadır.”181 

Bütün bu zikredilenler, Şîa’nın bu konuya önem 

vermede geç kaldığını gösteriyor. Bu konuya el 

atmalarının sebebi ise hadisin sıhhatine ulaşmak 

değildir. Belki de mezheplerini hasımlarının eleştiri ve 

                                                 
179 Âmilî, a.g.e., XX, 102; Muhammet Muhsin Kâşânî, el-Vâfî, 

Mektebetu el-İmam Emîru’l-Mu’minin Ali, Birinci Baskı, 

İsfahan h. 1406, İkinci Mukaddime, I, 22. 
180 Kaşânî, a.g.e., İkinci Mukaddim, I, 22. 
181 Âmilî, a.g.e., XX, 100.  



 

 

81 

 

tenkitlerine karşı korumaktır. Bu yüzden cerh ve tadil 

ilimleri çelişkiler ve ihtilaflarla doludur. Konumuza 

ışık tutacak olan el-Feyz el-Kaşani’nin şu sözleri ne 

kadar da dikkat çekicidir: “Cerh, ta’dil ve şartlarında o 

kadar ihtilaf, tenakuz ve benzerlikler var ki, nefsi 

tatmin edecek duruma getirmek nerdeyse mümkün 

değildir. Bu durum tecrübe sahibi olan için gizli 

kalacak bir husus değildir.”182 

Şunu da söylemek gerekir ki, son dönem 

âlimlerinin başka bir ifade ile âlimlerinden müteahhir 

olanların tashih ve tad’if konusunda koydukları 

kurallar uygulanacak olursa, mutemet hadis 

kitaplarındaki hadislerden çok azı hariç bir şey 

kalmaz. Şeyhleri Yusuf el-Bahrani (ö. 1186/1772) şöyle 

diyor: “Yapılması gerekli olan, ya bu haberleri daha 

önceki sadık ve dürüst âlimlerimizin kabul ettiği gibi, 

olduğu gibi kabul etmek veya noksan ve eksik 

olmasından dolayı bu dinden başka bir dini, başka bir 

şeriatı elde etmektir. Sebebine gelince, ahkâm ile ilgili 

sahih bir delilin olmayışıdır. İki durumdan hiçbirine 

uyacaklarını da zannetmiyorum. Bu iki seçeneğin 

üçüncüsü de yoktur. Allah’a hamdolsun ki bu durum, 

                                                 
182 Kaşânî, a.g.e., İkinci Mukaddime, I, 11,12. 



 

 

82 

 

sapmış ve kibirlenen hariç, herkes için açık bir 

şeydir.”183 

Bu itirafları alınıp, mutemet hadis kitaplarında 

geçen: “Ebu Cafer gelinceye kadar Hac Menasiki, helal 

ve haramı bilmedikleri yönündeki ikrarları yan yana 

konulduğu vakit184 ve yine Ebu Cafer döneminde 

yalancıların sayısının arttığı yönündeki haberler de 

düşünüldüğü zaman, rivayetlerinin çoğunun 

problemli olduğu anlaşılır.   

Diğer bir örnek ise Hz. Ali’ye nispet edilen 

‘Nehcu’l-Belağa’ kitabıdır. Şîi âlim Kâşif el-Ğıtta: “Şîa 

fırkalarının çokluğuna ve aralarındaki ihtilafa rağmen, 

Nehcu’l-Belağa’nın Emiru’l-Müminin kelamı olduğu 

noktasında müttefiktirler. Sebebi ise, Şerefli rivayeti, 

dirayeti ve güvenilirliğidir. Bundan öte, onun Ali’ye 

nispetini inkâr etmek, zaruriyyat ve bedihiyyattan olan 

şeyleri inkâr etmekle eş değer tutuluyor. Onda geçen 

bütün hutbeler, kitaplar, yazılar, vasiyyetler, hikmetli 

sözler ve edeple ilgili sözlerin durumu bizatihi 

Rasûlullah’dan (s.a.s.) rivayet edilen hadisler gibi 

kabul ediliyor.”185 Hâlbuki Nehcu’l-Belağa, metninde 

ve senedinde cerh ve tenkit edilmiştir. Hz. Ali’den üç 

                                                 
183 Yusuf b. Ahmet el-Bahranî, Lu’luetu’l-Bahreyn Fi’l-İcazat ve 

Teracimi Ricali’l-Hadis, MuhammedSadık Bahru’l-Ulum 

(Thk.), Mektebetu’l-Ulumu’l-Amme, Bahreyn ts.,  s. 47. 
184 Kuleynî, a.g.e., I, 20. 
185 Hadi Kâşif el-Ğatta, Midraku Nehci’l-Belağa, Beyrut ts., s. 

190,191. 



 

 

83 

 

buçuk asır sonra senetsiz olarak cem edilmiştir. Şia bu 

kitabın telifini eş-Şerif er-Rıza’ya nispet etmişler.186 

Hadisçiler nezdinde Nehcu’l-Belağa’yı 

uydurmakla suçlanan şahıs ise kardeşi Ali’dir.187 İbnu 

Teymiyye bu kitapla ilgili olarak şunu söylüyor: “İlim 

ehli biliyor ki, bu kitaptaki hutbelerin çoğu Hz. Ali’ye 

iftiradır. Bundan dolayı çoğunluğu, bu kitabın kadim, 

eski nüshasında yoktur ve bu kitabın bilinen bir isnadı 

da yoktur.”188 

Bu kitaptaki nasların mevzu olduğu ile ilgili 

olarak deliller çoktur. Burada bu delilleri serdetmek 

yeri olmadığı için, sadece konu ile ilgilenen kitaplara 

işaret etmekle yetineceğiz.189 

Burada bunu dile getirmemizin sebebi, Şia’nın 

hadisin sahih kabul edilebilmesi için senedin muttasıl 

                                                 
186 Muhammed b. el-Hüseyn b. Musa er-Riza Ebu’l-Hasan. ez-

Zehebî onun için: “Şiddetli bir rafızidir demiştir. Zehebî, 

Mizânu’l-İ’tidâl, Ali Muhammed el-Bicavî (Thk.), Daru’l-

Ma’rife, Birinci Baskı, Beyrut 1963, III, 523. 
187 Ali b.el-Hüseyn el-Alevî eş-Şerif el-Murtaza el-Mutekellim er-

Rafızi el-Mu’tezili. Bk. ez-Zehebi, a.g.e.,III, 124. 
188 İbn Teymiyye, a.g.e., IV, 24; Ebu Abdillah Muhammed ez-

Zehebî, el-Muntaka Min Minhaci’l-İ’tidal Fi Nakzi Kelami 

Ehli’r-Rafzi ve’l-İ’tizal, Muhibbuddin el-Hatip (thk.), es-

Selefiyye Matbaası, s. 430. 
189 İbn Teymiyye, a.g.e., IV, 159; ez-Zehebî, a.g.e., s. 508,509; ez-

Zehebî, Mizanu’l-İ’tidal, III,124; İbn Hacer, Lisanu’l-Mizan, IV, 

223; Muhibbuddin el-Hatip, Muhtasar et-Tuhfa Haşiyesi, s. 58; 

Ahmet el-Emin, Fecru’l-İslam, s. 178; ez-Za’bî, el-Beyyinât fi’r-

Reddi Ala Ebâtili’l-Muraceat, s. 36,40; el-Muktataf Dergisi, 

sayı: 25, s. 248, Rabiu’l-Evvel h. 1331. 



 

 

84 

 

olması şartını koşuyor olmalarıdır. Bu kitaptaki 

rivayetler ise senetsiz olarak rivayet edilmiştir. Şîa 

âlimlerinin, sıhhat ve zayıflığın tespiti için koydukları 

ölçülere uymadıkları anlaşılıyor. el-Hur el-Amili 

şeyhleri et-Tusi için şöyle söylüyor: “(Tûsî): Bu zayıftır. 

Çünkü falan şahsın rivayeti zayıftır diyor. Sonra bizzat 

o zayıftır dediği ravinin rivayetiyle amel ettiğini 

görüyoruz. Hatta ondan daha zayıf olanın bile 

rivayetiyle sayılamayacak kadar yerde amel ediyor. 

Çoğu zaman bir hadise mürsel diye zayıftır diyor, 

sonra Mürsel hadisle istidlalde bulunuyor. Çoğu 

zaman mürsel ve zayıfların rivayetleriyle amel ediyor, 

müsnet ve sikanın hadislerini reddediyor.”190 

Bahrânî (ö. 1186/1773), cerh ve ta’dildeki 

kurallarının Şîa rivayetleri üzerinde tatbik edilmesi 

durumunda, hadislerinin çoğunun mulğa olacağını 

söylüyorken,191 Erdebîlî192 (ö. 1101/1690) ‘Camiu’r-

Ruvah’ adlı kitabını kaleme alıyor ve çok garip bir 

iddiada bulunuyor. Bilindiği gibi bu şeyh, hicri on 

birinci asırda yaşamış ve bu telif ettiği kitabı ile ilk asır 

âlimlerinin on iki bin hadisle ilgili hükümleri 

değişiyor. Bu kitabı ile zayıf, mürsel denilen hadislerin 

sahihe döndüğünü şöyle izah ediyor: “Bu kitabı nesh 

etmemle, daha önceki âlimlerimiz arasında meçhul, 

                                                 
190 Hur el-Âmilî, a.g.e., XX, 111. 
191 Bahranî, a.g.e., s. 47. 
192 Muhammet b. Ali el-Erdebili el-Ğarevi el-Hairî. 



 

 

85 

 

zayıf, mürsel olduğu bilinen hadisler, Allah’ın inayeti, 

Efendimiz Muhammed ve temiz Alinin teveccühü ile 

hali ma’lum ve sahih oldular.”193 

 ‘Faslu’l-Hitap Fi İsbati Tahrifi Kitabi Rabbi’l-Erbab’ 

adlı kitabı kaleme alan Tûsî, bundan yola çıkarak 

tahrifle ilgili hadislerin eski âlimler yanında zayıf 

olmasının mümkün olduğunu belirterek, eski âlimlerin 

bu rivayetlerin sahih tariklerinden haberdar 

olmayabileceklerini söylüyor. Dolayısıyla kadim 

âlimler nezdinde zayıf olarak bilinen hadislerin sahih 

olabileceğini ifade etmeye çalışıyor.194 

Meclisi Mirâtu’l-Ukûl adlı kitabında, Usulu’l-

Kâfi’de bulunan birçok hadisin zayıf olduğuna 

hükmediyor. Bununla beraber o: “Biz bu Usulu’l-

Arbaa için senede ihtiyaç duymuyoruz. Biz bir senedi 

irad ettiğimiz zaman bunu sadece teberruken ve 

selefin yoluna tabi olmak için yapıyoruz”195 diyor. Bu 

çok garip bir çelişkidir. Ancak Şia âlimi Haşim Maruf’a 

göre: “el-Kâfi kitabında bu kadar hadisin zayıf 

olduğunu söylemek, dini konularda kendisine itimat 

etmek caiz değildir anlamına gelmez. Zayıflığı senedi 

                                                 
193 Muhammed b. Ali el-Erdebîlî el-Ğarevî el-Hairî, Cami’u’r-Ruvat 

ve İzahe el-İştibahat An Turuk ve’l-İsnad Mukaddimesi, 

Daru’l-Azva’, Beyrut h. 1403.I, 6. 
194 Hüseyn b. Muhammed Takiy en-Nûri et-Tabresî,  Faslu’l-Hitap 

Fi İsbati Tahrîfi Kitabi Rabbi’l-Erbab, İran h. 1398, s.354. 
195 Muhammed el-Hüseyn el-Muzaffer, el-İmamu’s-Sâdık, Daru’z-

Zehra, Üçüncü Bask, Beyrut, 1397, s. 470,471. 



 

 

86 

 

itibari iledir. Bu durum ‘Usulu’l-Arbaa’mie’den 

birinde veya başka mutemet bir kitapta olması gibi 

ikinci bir durumdan dolayı kuvvetine mani olmaz. 

Aynı şekilde âlimlerce kendisiyle amel ediliyorsa 

durum böyledir. Fakihlerin çoğunluğuna göre, eğer 

zayıf hadisle amel etmek meşhur ise ve kendisine 

itimat ediliyorsa sahih hadis hükmünü alır. Belki de 

tearuz durumunda diğerine tercih bile edilir.”196 

Bundan dolayı şeyhleri eş-Şa’rani: “el-Kâfi senetlerinin 

çoğu zayıf olsa bile197 içeriği sahihtir”198 demiştir.   

Dikkat edilirse bu ve öncekiler, İbnu’l-Mutahhir’in 

kendileri için hicri yedinci asırda koyduğu cerh ve 

ta’dil kurallarını tatbik etmekten kurtulma ve kaçış 

çabasındadırlar. Çünkü Şeyhleri el-Bahrani tespit ettiği 

gibi, İbnu’l-Mutahhir’in koyduğu bu kurallar 

neticesinde birçok rivayetleri sakıt oluyordu. Bundan 

dolayı da rivayetlerine isnat kazandıracak yollara 

başvurdular. Bu olmazsa muteber kitaplarda 

bulunması ne anlama gelir? Onlara göre mehdilerine 

arz edilen ve ondan onaylı, el-Kâfi’den daha muteber 

kitap mı bulunur? ‘Usulü’l-Erbaamie’den birinde 

                                                 
196 Haşim Maruf el-Hasanî,  Dirasat Fi’l-Hadis ve el-Muhaddisîn, 

Daru’t-Taaruf, Beyrut, ts., s. 137 
197 el-Kâfi’de ki rivayetlerin (9485)’i zayıf, (5072)’si sahih, (144)’ü 

hasen, (178)’i muvassek, (302)’si kavidir demişlerdir. en-Nûri, 

ez-Zerîa’, XVII, 245,246, en-Nûri, Mustedreku’l-Vesâil, 

Dördüncü Kaide. 
198 Mirza Ebu’l-Hasan eş-Şe’ranî, Tealik İlmiyye (Mazenderanî'nin 

el-Kâfi üzerindeki şerhine yapılan ilmi talikler) II, 123. 



 

 

87 

 

olması gibi’199 sözüne gelince, şeyhleri Kutubu’l-Arbaa, 

Hisal, el-Emali, Medinetu’l-İlm gibi diğer muteber 

kitapları, el-Usulu’l-Arbaamieh’den nakledilmişlerdir 

diyorlar.200 Nasıl olur da el-Kâfi’deki haberlerin 

imamlardan geldiğinin sıhhatini, usullerden birinde 

geçiyor olmasına bağlıyorlar. Hâlbuki -iddialarına 

göre- el-Kâfi, tamamen bu asıllardan nakledilmiştir.  

Hasan b. eş-Şehidu’u-s-Sani’ye (ö. 1011/1602-3) 

göre, hadis ıstılahlarının, eski Şîa muhaddisleri 

arasında kullanılmadığı konusunda Şîa müttefiktir. el-

Hur el-Amili: “İmamiyye’de ilk olarak Dirayetu’l-

Hadis’te kitap tasnif eden eş-Şehidu’s-Sani’dir. Ancak 

o, oğlu ve başkası da naklettiği gibi, bu ıstılahları 

‘Kutubu’l-Amme’ yani Ehl-i Sünnet’in kitaplarından 

nakletmiştir”201 diyor. el-Hur el-Amili Vesailu’ş-Şîa’ 

adlı kitabında da: “Bu istılahlar el-Allame veya Şeyhi202 

döneminde ihdas edilmiştir”203 demektedir. eş-

                                                 
199 Şia şeyhleri seleflerinin el-Usûl dedikleri dörtyüz musannefe 

itimat ettiklerini, daha sonra bu kitapların özeti çıkarılıp ve özel 

kitaplarda toplandığını, bu kitapların en iyilerinin ise el-Kutup 

el-Arbaa olduğunu iddia ettiler. 
200 Şia Âlimleri: Seleflerinin el-Usûl ismini verdikleri 400 musannefe 

itimat ettiklerini, daha sonra ise bu musanneflerin özeti 

yapılarak özel bazı kitaplarda cemedildiği, bu kitapların en 

iyileri ise Kutubu’l-Arbaa  olduğunu iddia ettiler. Amilî, a.g.e., 

XX, 67. 
201 Muhammet b. el-Hasan el-Hur el-Âmilî, Emelu’l-Âmil, Thk. 

Ahmet el-Hüseyni, Matbaatu’l-Âdab, Necef, ts., s. 861. 
202 Ahmet b. Tavûs (h.673). 
203 Hur el-Âmilî, Vesâilu’ş-Şia, XXX, 262. 



 

 

88 

 

Şehidu’s-Sani,204 Yusuf el-Bahrani205 ve Feyz el-

Kaşani,206 kudema Şîi muhaddislerin, sıhhatlerine 

kanaat getirdikleri hadisleri eserlerine aldıkları, dakik 

bir incelemeye ihtiyaç olmadığı gerekçesiyle bu 

ıstılahlara gerek duymadıklarını belirtmektedirler.  

Daha önce temas ettiğimiz gibi Ahbariyyun,207 bu 

ıstılahları bid’at sayarak kullanımlarını haram 

saymışlardır. Öyle ki, bazıları Usulcülerin kitaplarının 

necis olduğuna inandıkları için, ellemekten içtinap 

ettikleri bile rivayet edilir.208 Bunları kullanmanın 

haram ve necis olduğunu söylemekle yetinmeyip, 

Kütüb-i Arbaa’da209 geçen bütün hadislerin sahih 

olduğunu ispatlayabilmek için, büyük bir çaba içine 

girmişlerdir. Bununla da iktifa etmeyip, Şîa âlimleri 

nezdinde muteber (güvenilir) sayılan kitaplarda geçen 

bütün hadislerin, sahih olduğunu iddia etmişlerdir. 

                                                 
204 Hasan b. zeynuttin eş-Şehidu’s-Sani, Muntaka’l-Ceman, 

Camiatu Muderrisin Havze İlmiyye, Kum, Çaphane İslamiyye, 

1362, I, 34. 
205 Yusuf el-Bahranî, el-Hadaiku’n-Nadira Fi Ahkami’l-Itreti’t-

Tâhire, Matbaatu Necef, Necef h. 1377, III, 9. 
206 Feyz el-Kaşanî, el-Vaâfi, İran h. 1324, I, 11. 
207 Hadisi değerlendirmeden cerh ve tadile tabi tutmadan olduğu 

gibi kabul edenlerdir. 
208 Muhammet Al et-Talkanî, Camiu’s-Saadat, İntisarat İsmailiyan, 

Yedinci Baskı, ys., h. 1428, I, 39. 
209 e1-Kâfi, Kuleynî, 2- el-Fakih, Sadûk, 3-Tehzip, Tûsî, 4-İstibsar, 

Tûsî. 



 

 

89 

 

Onlara göre bu hadislerin Ma’sum’dan (a.s.) geldiğine 

dair güvenilir karineler vardır.210 

Şîa’da Cerh ve ta’dil ilmi araştırıldığında hadisin 

esas itibari ile: 

Sahih, Hasen, Muvessek ve Zayıf olmak üzere dört 

kısma ayrıldığı görülür.  

Ancak bu kavramlar, mutekaddimun muhaddisler 

tarafından kullanılmamıştır.  

2.1. Kabul ve Red Açısından 

Şîa, hadisi başlangıçta şu kısımlara ayırmışlardır:  

a. Nazari veya zarûri olarak doğruluğu bilinen 

haber. 

b. Nazari veya zaruri olarak yalan olduğu bilinen 

haber. 

c. Doğru veya yalan olduğu bilinmeyen haber ve 

son olarak; 

d. Doğru veya yalan olma ihtimali olan, her iki 

tarafı eşit olan haber.211 

Ancak daha sonraki dönemlerde makbul ve 

merdut olmak üzere ikiye ayırmışlardır: 

2.1.1. Makbul Hadis 

Bu tabir, mazmunuyla amel edilmesi vacip olan 

hadisler hakkında kullanılır.212 Bu hadislerde hadisin 

                                                 
210 Ğureyfî, a.g.e., s. 17,18. 
211 Suphanî, a.g.e., s.23. 



 

 

90 

 

daha çok metnine itibar edilir, yani Şîi inanca uyuyorsa 

ve onu destekliyorsa hiçbir mahsuru yoktur, rivayet 

edilebilir.213 

2.1.2. Merdud Hadis 

Ravisinin doğruluğu kabul edilmeyen ve 

kendisiyle amel etmek gerekmeyen hadistir.  Bunun 

konusunu çok zayıf ve mevzu olan hadisler oluşturur. 

2.2. Râvi Açısından 

Ravi sayısı açısından hadisler: Mütevatir hadis ve 

ahad hadis olmak üzere iki kısma ayrılır. Meşhur 

hadisi de bu konuda göreceğiz.  

2.2.1. Mütevatir Hadis  

Mütevatire çeşitli tanımlar yapılmıştır. Biz önce en 

meşhur tanımdan başlayarak, daha sonra diğer bazı 

tanımları da vermeye çalışacağız: “Her tabakada sened 

zincirinin, yalanda birleşmesi kabul edilmeyen ve ravi 

topluluğunun, haberin kesin doğruluğunu ifade ettiği 

hadis’e denir.”214 

                                                                                           
212 Âmili, Hadis Usûlü, s. 38; Şehidu’s-Sani, a.g.e., s. 85. 
213 Muhammet Hüseyn el-Ensârî, el-Meâyîr el-İlmiyye Li Nakzi'l-

Hadis ve Meda Hucciyyeti el-Kutup el-Erbaa ve's-Sihah es-

Sitte, el-Emîre li't-Tabaati ve'n-Neşri ve't-Tevzîi, Birinci Baskı, 

Beyrut 2006, s. 39. 
214 Âmilî, Bahauddin, el-Vecîze fi’d-Diraye, Tahran, h. 1321, s. 2. 



 

 

91 

 

Diğer bir tanım ise şöyledir: “Yalan üzerine 

birleşmeleri adeten mümkün olmayacak kadar çok 

kimsenin, senedinin başından sonuna kadar 

birbirlerinden rivayet ettikleri hadise mütevatir hadis 

denir.”215 

Şehidu’s-Sani ise şu şekilde tarif ediyor: “Âdetin, 

yalan üzere birleşmelerini imkânsız gördüğü, çok 

sayıdaki bir topluluğun, senedin başından 

müntehasına kadar yine kendileri gibi bir topluluktan 

rivayet ettiği hadise denir. Bu vasfın -birden fazla ise 

tabaka varsa- bütün tabakalarda devam etmesi 

gerekiyor. Şöyle ki, Başı sonu gibi; ortası da başı ve 

sonu gibi olacak.”216 

Muasır Şîa âlimlerinden Ğureyfi, “Ma’sum’dan 

geldiği karinelerle kesin olan hadis, mütevatir olmasa 

bile tevatür hadis hükmünü alır”217 demektedir. 

Mütevatir haber, katiyet ifade ettiği için hükmüne 

inanmak farzdır. 218 

Ancak tarifi Bahauttin el-Amili’den nakleden 

Süphani, ravi çokluğunun, haberin doğru olduğunu 

kabul etmeye yeterli olmadığını, aşırı sevgi veya 

nefretin yalan söylemede etkili olabileceğini 

                                                 
215 Ali Ekber Ğıfari, Dirasat Fi İlmi’d-Diraye, el-Mektebetu’ş-

Şamile li’ş-Şia, s.18; el-Âmilî, a.g.e., s. 36; Şehidu’s- Sanî, a.g.e., 

s.76. 
216 Şehidu’s-Sanî, a.g.e., s.12. 
217 Ğureyfî, a.g.e., s.10. 
218 Âmilî, a.g.e., s.2 ; Şehidu’s-Sanî, a.g.e., s.76. 



 

 

92 

 

söylemektedir. Dolaysıyla meşhur olmasına rağmen bu 

tanıma, “yalan söylememelerinden emin olunan ravi 

topluluğunun…”219 ifâdesinin ilave edilmesi 

gerektiğini söylemektedir. 

Özet olarak Şîa, mütevatir hadis için şu şartları 

ileri sürmektedir:220 

I. Güvenilir ravi sayısının, adeten yalanda 

birleşmeyecekleri oranda sayıları fazla olmalıdır.221 

II. Rivayetlerini ve bilgilerini tahmine değil, beş 

duyudan birisine dayandırmalıdırlar.222 

III. Her tabakadaki ravi sayısı o oranda olmalıdır. 

Her tabakadaki ravi sayısının zikredilen çoklukta 

olması gerekir. Eğer birden fazla tabaka varsa bu şart 

aranır.223 

Şîa’ya göre eğer tevâtûr şartı birinci tabakada 

oluşur ve o rivayet ilim ifade eden karinelerle ahad 

yolla bize ulaşırsa, artık diğer tabakalarda bu tevatur 

şartı aranmaz. Çünkü bu durum, ikinci tabakada 

tevâtürün gerçekleşmesine ihtiyaç olmaksızın bilgi 

ifade eder.224 

IV- Rivayetleri zanna değil kesin bilgiye 

dayanmalıdır. Örneğin, eğer Iraklılar güvercin 

                                                 
219 Suphanî, a.g.e., s.26. 
220 Kummî, Usûlu’l-Kavanîn, I, 424-425 
221 Suphanî, Usûlu’-Hadis ve Ahkamuhu, s.31. 
222 Suphanî, a.g.e., s.31; Mamekamî, a.g.e.., s. 13. 
223 Suphanî, a.g.e., s. 31. 
224 Suphanî, a.g.e., s. 31. 



 

 

93 

 

olduğunu zannettikleri bir kuştan veya Zeyd 

olduğunu sandıkları bir adamdan haber verirlerse, bu 

bilgiye dayalı bir haber olmaz. Böyle bir rivayet zanni 

olur, mütevatir olmaz.225 

V-     Dinleyenin, hadisi daha önce bilmemesi 

gerekir. Aksi halde tahsil-i hâsıl olur. 

VI-  es-Seyyit Murtaza'nın da ifade ettiği gibi 

dinleyenin, itikadi açıdan hadisin gereğini 

reddetmemesi gerekir. Örneğin, Hz. Ali’nin hilafetinin 

Rasûllullah (s.a.s.) tarafından vasiyet edildiğine 

inanmayan Ehl-i Sünnet bir ravinin, bu konuyla ilgili 

bir hadisi rivayeti geçersizdir.226 

Bu bağlamda İmam Gazali, Şîa’nın tevatür için 

fasit olan şu şartları da ileri sürdüğünü belirtiyor: 

1- Râviler, belli bir satı ve bir şehirle 

sınırlandırılmamalı. 

2- Nesepleri ayrı (aynı babanın çocukları) ve aynı 

şehirden raviler olmamalıdırlar. 

3- Mü’minlerin ileri gelenleri olmalı. 

4- Silah zoruyla rivayet etmemeli. 

5- Ma’sum imamın râvi zincirinde bulunması.227 

                                                 
225 Suphanî, a.g.e., s. 31; el-Gazâlî, Ebu Hamid Muhammed b. 

Muhammed el-Gazâlî, el-Mustasfa,  Muhammed Abdusselam 

Abuşşaf (Thk.), Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Birinci Baskı, ys., 1993, 

s.107. 
226 Kummî, a.g.e., I, 425,426; el-Murtaza, ez-Zerîa’, el-Mektebetu’ş-

Şamile li’ş-Şia, II, 18,20; Süphanî, a.g.e., s. 32-33. 
227 Ğazalî, a.g.e.., I, 111,112. 



 

 

94 

 

Mütevatirde ravilerin sayısı konusunda ihtilaf 

vardır. Doğru olan ise, belli bir sayının şart 

koşulmamasıdır. Ravi sayısının, en az beş, on, yirmi, 

kırk, elli, yetmiş olması gerektiği iddiası doğru 

değildir. Çünkü bu konudaki ölçü, yalan üzerinde 

ittifak etmeleri mümkün olmayan bir cemaat 

tarafından rivayet edilmiş olmasıdır. Zira bazen, bazı 

rivayetlerde bir kişini rivayeti yeterli olurken, bazen 

yüz kişinin rivayeti yeterli olmayabilir.228 

Mütevatir Hadisler iki kısımdır: 

Kummî (ö.1231/1816), mütevatir hadisi beş kısma 

ayırmışsa da,229 Şia’da genel olarak kabul gören görüşe 

göre mütevatir hadis, lafzi ve manevi olmak üzere 

ikiye ayrılmaktadır. Bu tanımları Ehl-i Sünnet 

tanımlarına lafzi olarak uymaktadır. Hatta diyebiliriz 

diyebiliriz ki, bu tanımlar tamamen Ehl-i Sünnet’ten 

alınmadır.   

a) Lafzi mütevatir: 

Ravilerin metninde ittifak ettikleri hadistir.  

“Ameller niyetlere göredir”230; “Ben kimin mevlası 

isem Ali de onun mevlasıdır;”231 “Size iki ağır şey  

                                                 
228 Süphanî, a.g.e., s. 33;Kummî a.g.e., I, 426-427. 
229 Süphanî, a.g.e., s. 35,36; Kummî, a.g.e., I,426,427. 
230 Buharî,a.g.e., Bedu’l-Vahyi, 1. 
231 Ahmed b. Hanbel, Musned, h. no: 651, 965, 976, 1327, 18771, 

19610, 19636, 23411, 23577, 23578, 23613, 24046; Haşim Maruf el-

Hüseynî, Dirasat fi’l-Hadisi ve’l-Muhaddisin, Daru’t-Taaruf 

Li’l-Matbûat, İkinci Baskı, Beyrut 1978, I,290; Muhammet 



 

 

95 

 

(Kur’an ve İtreti) bırakıyorum”232 hadisleri gibi. Birinci 

hadisin hepsi mütevatirdir. İkinci ve üçüncü hadislerin 

bir kısmı mütevatirdir. Çünkü zikrettiğimiz bu metnin 

lafızları aynı değildir. Nakledilen rivayetlerin tüm 

lafızları arasında ihtilaf vardır.233 

b) Manevi mütevatir: 

Ravilerin rivayet ettikleri hadisin lafızları farklı 

olmakla beraber, mana birliği olan ve aynı meramı 

ifade eden hadislerdir. ‘Zeyd Amr’ı eli ile dövdü’; 

‘Zeyd Amr’ı baston ile dövdü’; ‘Zeyd Amr’ı demir 

çubukla dövdü’; ‘Zeyd Amr’ı ayağıyla dövdü’ gibi. 

                                                                                           
Mehdi el-Hâirî, Şeceretu Tûba, Menşûrat el-Mektebetu el-

Hayderiyye, Beşinci Baskı, Necef 1385, II,21. 
232 Ahmet b. Hanbel, a.g.e., VII,532, h. no: 19572; Ebu Ya’la Ahmed 

b. Ali et-Temîmî el-Mevsilî, Musnedu Ebi Ya’la el-Mevsilî, 

Hüseyn Selim Esed (Thk.), Daru’l-Me’mun li’t-Turasi, Birinci 

Baskı, Dimeşk 1984, II, 303; Ebu Abdillah el-Hâkim en-Nîsâbûrî, 

el-Mustedrek Ala’s-Sahihayn,(Thk.)Mustafa Abdulkadir Atâ, 

Daru’l-Kutub el-İlmiyye, Birinci Baskı, Beyrut 1990, III,160; 

Suleyman b.  Ahmed Ebulkasım et-Tâberânî, el-Mu’cemu’l-

Kebir,  Hamdî Abdulmecid es-Selefi (Thk.), Mektebetu İbn 

Teymiyye, İkinci Baskı, Kahire 1994, V,166; Şeyh Azizullah, 

Musnedu el-İmam er-Rıza, Mektebetu’ş-Şamile Li’ş-Şîa, I, 299; 

Hasan es-Sadr, Nihayetu’d-Diraye, Mektebetu’ş-Şamile Li’ş-

Şîa, I93; Muhammed Tahir el-Kummî eş-Şîrâzî, Kitabu’l-

Arbein, Mektebetu’ş-Şamile Li’ş-Şîa, I,361; Hasan b. Süleyman, 

Muhtasaru Basairu’d-Derecat, Mektebetu’ş-Şamile Li’ş-Şîa, 

I,95;  Hüseyn b. Hamdan el-Hasîbî, el-Hidayetu’l-Kubra,  

Mektebetu’ş-Şamile Li’ş-Şîa, I,15;   
233 Suphanî, a.g.e., s. 35. 



 

 

96 

 

Hepsi dövmeyi ifade ediyor, ancak lafızlar aynı 

değildir.234 

Mütevatir Hadis, Tafsîlî ve İcmalî Olmak Üzere İki 

Kısma Daha Ayrılır: 

a) Tafsîlî Mütevatir:  

Kapsam olarak ayrı, ancak ortak noktaları bulunan 

aynı konuda ve tevatür derecesine ulaşan çok sayıdaki 

haberin bulunmasına denir. Buna haber-i vahidin 

hüccet olduğuyla ilgili örnekler verilmiştir. Bu 

örneklerin içerikleri, şartların çokluğu veya azlığı 

nedeniyle değişiktir. Bu durumda, ittifak edildiği için 

ortak olan husus alınır. Bu hususun, adl, İmami, zabıt 

olan iki adl tarafından ta’dil edilen, kitap sünnete 

muhalif olmayan raviler tarafından nakledilmesi 

gerekmektedir. Sonuçta bu hususun, sika raviler 

tarafından nakledildiğini biliyoruz.235 

b) İcmalî Tevatür:  

Mutlak tevatüre verilen isimdir.236 Kummî (ö. 

1231/1816) Mütevatir Hadisi Şu Kısımlara Ayırmıştır: 

 Haberlerin bir tek lafızla mütevatir olması. 

Mütevatir olan lafzın, hadisin tümü veya bir kısmı 

olması arasında fark yoktur. 

 Müteradif iki veya daha fazla lafızla mütevatir 

olması. 

                                                 
234 Suphanî, a.g.e., s. 35. 
235 Suphanî, a.g.e., s. 37. 
236 Suphanî, a.g.e., s. 37. 



 

 

97 

 

Bunun örneği: “الهر طاهر”, “ السنور طاهر  ”, “ لهر نظيفا ”  
Görüldüğü gibi buradaki الهر ve السنور   kedi ismi 

olup mana olarak müteradif kelimelerdir.  طاهر ve   نظيف  
kelimeleri de temizdir anlamına gelip müteradiftirler. 

 Müteradif iki veya daha fazla lafızla mütevatir 

olması. 

Bu durumda lafzın değişik olmasının zararı 

yoktur. Örnek olarak şu cümleleri vermişti: “ اذا كان الماء
الماء “      ,”الانقص من الكرينجس بالملاقاة“ ,”قدر كرلم ينجسه شيء
 Bu cümlelerin tümü az suyun ”القليل ينجس بالملاقاة

necasetle karışması neticesinde necis olacağını ifade 

ediyor. 

 Zımnen bir konuya delalet eden haberlerin, 

tevâtür olması. Zımnen olan o delalet, haberler 

arasındaki ortak miktar olur. 

 İltizâmi delalet yoluyla haberlerin tevatur 

olması. 

Bu da haberler arasındaki müşterek kısım olur. 

Örneğin: Şarî’, az mutlak suya necaset karıştığı zaman 

onunla abdest almamızı, o sudan köpek içtiği zaman 

içmemizi, kendisine leş temas etmesi durumunda 

onunla yıkanmamızı nehyetmesi, bir bütün olarak az 

suyun zikredilenlerle necis olduğuna delalet ediyor.  



 

 

98 

 

 Tek bir şahsın (melzumu) gerekleri ile ilgili 

olarak haberlerin tevatur edilmesi. Hz. Ali’nin 

gazveleriyle ilgili rivayetler gibi.237 

Tevatürle Elde Edilen Bilgi: 

Meşhur görüşe göre, tevatürle elde edilen bilgi 

zaruridir. Ka’bi ve Ebu’l-Hüseyn el-Basri ve İmamul’l-

Haremeyn’e göre nazaridir. Seyyid Murtaza ise 

tevakkuf etmiştir. el-Kummî’nin ise birkaç görüşü 

bulunmaktadır:  

a. Nazari olsaydı, Mekke ve Hindistan’ın varlığını 

kabul etmememiz gerekirdi. 

b. Nazari olsaydı, avam ve çocuklar gibi araştırma 

imkânları olmayanların kesin bilgilere sahip 

olmamaları gerekirdi. 

c. Nazari olmuş olsaydı, bilerek araştırmayı terk 

edenin onu bilmemesi gerekirdi. Zira bütün ilimler 

nazaridir. Âlim, ulaşmak istediği bilgide önce şüphe 

eder, sonra gerçeği öğrenmeye çalışır. Biz ise, 

Mekke’nin var olduğunu öğrenmeye çalışmıyoruz.238 

Şayet ‘zaruri’den maksat, herhangi bir açıklama ve 

araştırmaya gerek olmayan bilgi ise, mütevatir 

haberden elde edilen bilgi, zaruri bilgi olmaz. Çünkü 

her bilginin bazı açıklamalara ihtiyacı vardır. Eğer 

zaruri olmasaydı, ‘Bütün, parçadan büyüktür’ gibi 

                                                 
237 Kummî, a.g.e., s. 426,427. 
238 Kummî, a.g.e., s. 422; Gazâlî, a.g.e., I, 132. 



 

 

99 

 

kesin bildiğimiz bilgiler de zaruri olmazdı. Zira bunun 

da açıklamaya ihtiyacı bulunmaktadır.239  

Bilginin nazari veya zaruri olması, dikkat, 

tefekkür, araştırma ve delillere bağlıdır. Şayet zihin, bir 

anda onun doğruluğuna inanır ve kabul ederse 

zaruridir, kabul etmezse nazaridir.240 

Mütevatir haberin delil olmasına gelince, tevâtür 

yoluyla nakledilen sünnet, hem inanç hem de amel 

sahalarında delil kabul edilir. Zira o, kat'iyyet ifade 

eder ve mütevâtir haberden şüphe duyulmaz.241 

2.2.2. Ahad Hadisler 

Bu hadisler, kelimenin manasından tek kişinin 

rivayet ettiği hadis şeklinde anlaşılsa da, Hadis 

Usulünde ki manası, mütevatir derecesine ulaşmayan, 

mütevatir hadis şartlarını taşımayan hadistir.242 Bu 

hadisler zanni bilgi ifade ederler.243 Âmili (ö. 

1031/1622), Muteahhirun âlimlerinin ahad hadislerle 

amel ettiğini, fakat Seyyit Murtaza (ö. 436/1044) gibi 

                                                 
239 Ünalan Abdullah, a.g.e., s.122. 
240 Suphanî, a.g.e., s.29; Gazâlî, a.g.e., s.106. 
241 Şehîdu's-Sânî, el-Bidâye, I,122. 
242 Zeynuddin b. Ali b. Ahmet el-Cabei el-Âmilî eş-Şehidu’s-Sanî, 

er-Riaye Fi İlmi’d-Diraye, Abdu’l-Hüseyin Muhammet Ali 

Bakkal, Mektebetu Ayetullah el-Mer’eşî en-Necefi (thk), İkinci 

Baskı, Kum h. 1408, s. 69. 
243 Âmili, a.g.e., s. 36. 



 

 

100 

 

Mutekaddimun âlimlerin buna karşı çıktıklarını ifade 

ediyor.244 Buna şu örnekler verilebilir: 

Kuleynî, bazen Ahmet b. Muhammet b. İsa, Hasan 

b. Mahbub’tan; bazen Ali b. Mahziyar- Hasan 

b.Mahbup’tan; bazen de İbrahim b. Haşim-Hasan b. 

Mahbub’tan rivayet ediyorsa bu hadis gariptir. Çünkü 

rivayetlerin son halkası olan Hasan, ister bir, ister 

birden fazla kişiden rivayet etmiş olsun o tektir. Bu 

şekilde, ‘ondan gelen veya ona giden tarikler fazla olsa 

bile’ sözümüzün ne anlama geldiği anlaşılmış 

oluyor.245 

Ahad Hadis Çeşitleri: 

a) Mustefiz: Mütevatir derecesine ulaşamayan ve 

her tabakada üçten fazla ravisi bulunan hadislere 

mustefiz hadis denir.  

Ehl-i Sünnet hadisçilerinden bir kısmı müstefizi 

meşhurla aynı anlamı verirken diğer bir kısmı ise, 

senedin iki tarafı bir olan hadisler olarak 

tanımlamışlardır.246 

Mustefiz senedin başında, ortasında ve sonunda 

eşit iken meşhurda bu şart aranmaz.247 

                                                 
244 Âmili, a.g.e., s. 88. 
245 Suphanî, a.g.e., s. 39. 
246 Mahmut et-Tahhan, Teysîru Mustalahi’l-Hadis, Mektebetu’l-

Mearif, Sekizinci Baskı, Riyad 1987,s. 23. 
247 Ömer Muhammed b. Fettuh el-Beykûnî ed-Dimeşkî eş-Şafiî, 

Şerhu el-Manzûme el-Beykûniyye Fi Mustalahi’l-Hadis, 

Matbaatu’s-Sabah, Dimeşk, ts., s.94. 



 

 

101 

 

b) Aziz: Hadis terimi olarak, ‘isnadının ravi sayısı 

başından sonuna kadar her nesilde en az iki olan 

hadis’, ‘her nesilde daha az veya daha fazla olmamak 

üzere ravi sayısı iki olan hadis’, ‘iki ravinin iki raviden 

rivayeti az olmayan hadis’ manasında kullanılmıştır. 

Az bulunmasından dolayı aziz denildi. Kavi 

olmasından dolayı da aziz oldu.248 

Ehl-i Sünnet hadisçilerine göre ise, iki veya üç 

ravinin rivayet ettiği hadistir ki, ondan sonra yüz 

kişide rivayet ederse o hadis azizdir.249 

c) Garip: Rivayet zincirinin herhangi bir yerinde 

ravi sayısı bir ise, ondan gelen veya ona giden başka 

tarikleri olsa bile o ‘garip’ hadistir. ed-Damat 

(ö.1040/1631): “Birinci tabakada bir tek ravinin, daha 

sonraki tabakalarda ise iki ravinin rivayet ettiği 

hadis”250 diye tarif etmiştir. 

Ehl-i Sünnet hadisçileri ise garip hadisi, “tek bir 

ravinin rivayet ettiği hadis” diye tarif edilmişlerdir. Bu 

infirad senedin herhangi bir tabakasında olabileceği 

gibi, bütün tabakalarında da olabilir.251 

d) Ferd-i Mutlak: Eğer tek olan ravi, senedin 

aslında ise buna ‘el-ferdu’l-Mutlak’ denir.  

                                                 
248 Suphanî, a.g.e., s. 39. 
249 Mahmut et-Tahhan, a.g.e., s.23. 
250 Muhammet Bakır el-Hüseyni el-Mer’aşi el-Mir Damat, er-

Ravaşihu’s-Semaviyye, Kum h. 1405, s. 130. 
251 Beykûnî, a.g.e., s.131; Mahmut et-Tahhan, a.g.e., s.28. 



 

 

102 

 

Ferd denince akla gelen mutlak ferd’dir. Bu 

sebeple onu “tarikleri çok olsa bile tek râvînin infirâd 

ettiği hadistir” diye tarif etmişlerdir. Ferd-i Mutlak ola 

bilmesi için infiradın senedin başında yani aslında 

olması gerekir.  

Örnek: Hz. Ömer b. Hattab’ın rivayet ettiği, “ انما
 .hadisi ferd-i mutlaktır   252” الاعمال بالنيات

e) Ferd-i Nisbi: Tek olan ravi senedin aslında 

değilse, ‘el-Ferdu’n-nisbi’ denir.253 

Teferrud yani gariplik senedin aslında (başında) 

değil, ortasında veya başka bir yerinde olursa ferd-î 

nisbi our.  

Hadisçiler “254”ان النبي صلى الله عليه وسلم دخل مكة وعلى راسه المغفر 

rivayetini örnek olarak veriyorlar. Bu hadisi ez-Zuhri 

Malik’ten rivayet etmede teferrud etmiştir. 

Karineli ve Karinesiz Haber-i Vahit: 

Tevatür seviyesine ulaşamayan ahat haber, bazen 

doğruluğunu güçlendiren karine ile nakledilir. 

Örneğin:  

Bir adam Zeyd’in öldüğünü haber verirse, kısa bir 

süre sonra ölenin evinden ağlama sesleri yükselir ve 

                                                 
252 Buharî, a.g.e., Bedu’l-Vahyi, I, ; Muhammed b. Hibban b. Ahmed 

b. Hibban b. Muaz b. Mabed et-Temîmî Ebu Hâtim, Sahih İbn 

Hibban, Şuayb el-Arnavut (Thk.), Muessesetu’r-Risale, Beyrut 

1988, III,113,h. no: 832 
253 Suphanî, a.g.e., s. 39. 
254 Buharî, a.g.e.,Hac, 2. 



 

 

103 

 

insanlar onun evine damlamaya başlar ve adamın 

öldüğü kesinleşirse, bu durumda haberi vahit, kesinlik 

ve yakini ifade eder. Günlük hayatımızda nice olaylar 

var ki, etrafındaki karinelerle şüphe götürmez bir hal 

alır.255 

Bazen de tevatür derecinde olmayan, ahat haberin 

karinesi olmaz. Bu durumda, genel olarak ilim ifade 

etmez. Bu durumdaki rivayet, ravilerin sika olup 

olmadıklarına göre değerlendirilir. 

Bu durumda ahat haber üç şekilde değerlendirilir: 

 Delil olarak kullanılabilir vasıfları taşıyorsa 

makbuldür. 

 Delil olma özelliğini taşımıyorsa merduttur. 

 Durumu belli olmayan ise şüphelidir. 

Hakikatte bu kısım da merduttur.256 

Bu taksimi ilk yapanın İbn Tavus olduğu 

söyleniyor.257 Ancak, bu taksimi ilk yapanın, el-Allame 

el-Hulli olduğunu söyleyenler de vardır. Sahibu’l-

Mealim Hasan b. Zeynuttin (ö.1011/1603), “ Cemaluttin 

b. Tavus hariç, el-Allame zamanından önce nerdeyse 

bu ıstılahlar bilinmiyordu”258 diyor. Suphani ise, 

“doğrusu bu taksim, genel anlamıyla ‘el-Amme (Ehl-i 

                                                 
255 Suphanî, a.g.e., s. 39. 
256 Suphanî, a.g.e., s. 40. 
257 Cemaluddin Ebu Mansur el-Hasan b. Zeynuddin Sahibu’l-

Mealim, Muntaka’l-Ceman Fi’l-Ehadîs-i es-Sihah ve’l-Hissan, 

Çaphane el-İslamiyye, Birinci Baskı, Tahran, I,13. 
258 Hasan b. Zeynuddin, a.g.e., I, 13. 



 

 

104 

 

Sünnet) Hadisçileri’ arasında vardı. Onlarda hadis, ya 

sahih veya değildir. Ancak hadislerdeki bu dörtlü 

taksimat ile her bir kısmın özelliklerinin açıklanması 

Şîa nezdinde, İbn Tavus döneminde ortaya çıkmıştır. 

Öğrencileri el-Allame el-Hulli ile İbn Davut onu 

desteklemişlerdir”259 ifadesini kullanmaktadır. 

 Bazı Şîa âlimleri, âli sahihle amel edilir derken, 

diğer bazıları mutlak sahihle, bazıları da ikisiyle de 

amel edilir demektedir.260 

Ayrıca başlangıçta ahad hadis hususiyeti taşırken 

daha sonraki nesillerde tevatür derecesine ulaşan 

hadisler vardır ki, bunlara meşhur hadis denir. 

Ehl-i Sünnet hadisçilerine göre ise, şayet hadisi 

şeyhten rivayet edenler bir cemaat olursa, hadis 

meşhur adını alır. Bir başka ifade ile her tabakada üç 

ve daha fazla ravinin rivayet ettiği ve tavatür 

derecesine ulaşmayan hadislere meşhur hadis denir. 

Âlimler meşhur hadise şu örneği verirler: “ ان الله لا يقبض
 ”العلم انتزاعا ينتزعه ...

"Şüphesiz ki Allah Teâlâ ilmi insanlardan çekip 

alıvermez…"261 

                                                 
259 Suphanî, a.g.e., s. 40. 
260 Suphanî, a.g.e., s. 40. 
261 Buharî, a.g.e.; İlim, 34; Muslim b. el-Haccac el-Kuşeyri en-

Nîsâbûrî, Sahih, Muhammed Fuad Abdulbaki (thk.), Daru 

İhyai’t-Turasi el-Arabi, Beyrut, İlim, 5; Muhammed b. İsa b. 

Sevre b. Musa b. ed-Dahhak et-Tirmizi Ebu Îsa, Sunen,  Ahmed 



 

 

105 

 

2.3. Senedin Kaynağı Açısından 

Hadis metninin kendisine izafe edildiği 

zata/kaynağa göre taksimidir. İşte bu farklılıklara göre 

hadis, değişik isimlerle anılır. Bu isimler şöylece 

gösterilebilir: 

2.3.1. Kudsi Hadis 

Kudsi hadis, Rasûlullah’ın (s.a.s.), “Allah’ın (c.c.) 

kelamını hikâye ederek, Allah (c.c.) şöyle 

buyurmuştur” diyerek, Allah’a (c.c.) nisbet ettiği 

hadistir.”262 

Örnek:  

 يقول الله تعالى : } الصوم لي وانا اجزي به{
Rasûlullah (s.a.s.) Allah Teâla’nın, “Oruç benim 

içindir, mükâfatını da ben veririm”263 buyurduğunu 

bildirdi. 

                                                                                           
Şakir (thk.), Şeriketu Mektebeti ve Matbaa Mustafa el-Babi, 

İkinci Baskı, Mısır 1975, Babu Ma Câe Fi Zehâbi’l-İmi, 5 ; 

Muhammed b. Yezid el-Kazvinî İbn Mace, Sunen, Fuad 

Abdulbaki (thk.), Daru’l-Kutub el-İlmiyye, Beyrut, Mukaddime, 

8; ed-Dârimî, Muhammed Abdullah b. Abdirrahman b. el-Fadl 

b. Mihran b. Abdissamed ed-Dârimî, Sunen,  Daru’l-Muğni 

Linneşri ve’Tvzîi, Birinci Baskı, Suudi Arabistan 2000, 

Mukaddime, 26; Nesâî, Sunenu'l-Kubra, Babu Keyfe Yurfeu'l-

İlmu, h. No: 5957. 
262 Âmilî, a.g.e.., s.3. 
263 Âmilî, a.g.e., s.3; Buharî, a.g.e., Siyam,7; Muslim,a.g.e., Siyam, 

30; Ebu Muhammed el-Hüseyin b. Mesud b. Muhammed b. el-

Ferra’el-Bağaviî eş-Şafiî, Meâlimu’t-Tenzil Fi Tefsiri’l-Kur’an, 



 

 

106 

 

2.3.2. Merfu’ Hadis 

Rasûlullah (s.a.s.) veya Ma’sum imamlardan birine 

izafe edilen hadislerdir ki, muttasıl veya munkatı’ 

olması mühim değildir, merfu’ hadis sayılır.264 

Merfu’ hadis, Sahabenin veya Ma’sum 

imamlardan herhangi birisinin sahabesinin, Rasûlullah 

(s.a.s.) veya Ma’sum İmamdan işittim demesiyle, açık 

sözlü merfu’;  

Rasulullah (s.a.s.) veya Ma’sum imamın yaptığını 

gördüm demesiyle açık fiili merfu’;  

Rasûlullah (s.a.s.) veya Ma’sum imamlardan 

birinin huzurunda yapılıp da reddedilmeyip kabul 

edilen hadise açık takriri merfu’;  

Rasûlullah (s.a.s.) veya Ma’sum imamlardan 

birinin sahabesinin eski kitaplardan veya 

müneccimlerden olmamak kaydıyla, rivayet ettikleri 

hadis, açık olmayan sözlü merfu’;  

                                                                                           
Abdurrazzak Mehdi (Thk.), Daru İhyai’t-Turas el-Arabi, Birinci 

Baskı, Beyrut 1420, I, 224; Ebu Ya’la Ahmed b. Ali b. el-

Musenna b. Yahya b. İsa b. Hilal et-Temimi el-Mevsilî, 

Musnedu Ebi Ya’la el-Mevsilî, Daru’l-Me’mun Li’t-Turas, 

Birinci Baskı, Dimeşk h. 1404, II,286; Ebu Abdirrahman Ahmed 

b. Şuayb Ali el-Hurâsanî en-Nesaî, Sunen's-Suğra, Mektebetu’l-

Matbuat el-İslamiyye, İkinci Baskı, Halep h. 1406, IV,159; 

Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali b. Musael-Haşucerdiel-Hurasanî 

Ebubekir el-Beyhekî, es-Sunenu’l-Kubra, Muhammed 

Abdulkadir Ata (thk.), Daru’l-Kutubi el-İlmiyye, Üçüncü Baskı, 

Beyrut 2003, IV,396.  
264 Âmilî, a.g.e., s. 88.  



 

 

107 

 

İçtihatla ilgisi bulunmayan ibadet gibi konularda, 

Rasûlullah (s.a.s.) veya Ma’sum imamların 

sahabelerinden sadır olan fiiller açık olmayan fiili 

merfu’; 

 Rasûlullah (s.a.s.) veya Ma’sum imamların 

sahabelerinden kendi zamanlarında hükmü kapalı 

olmayan konularda yaptıkları fiiller ise açık olmayan 

takriri merfu’ları meydana getirirler.265 

Ehl-i Sünnet hadisçilerine göre ise merfû’ hadisin 

meşhur tarifi şudur: Özellikle Peygamber’e (s.a.s.) izâfe 

edilen söz, fiil veya takrire merfû’ denir. Onun 

Peygamber’e (s.a.s.) izâfe edenin bir sahabi, bir tabii 

veya onlardan sonra gelen biri olması arasında bir fark 

bulunmadığı gibi, senedinin muttasıl olup olmaması 

arasında da fark yoktur.  

Tariften anlaşıldığı gibi merfû’ her zaman muttasıl 

olmaz. Merfû’ hadis kapsamına, muttasıl, mursel, 

munkatı’, mu’dal ve muallak hadis giriyor. Zira 

muttasıl olma şartı aranmıyor.266 Görüldüğü gibi 

Şia’nın tersine sadece Hz. Peygambere izafe edilen 

hadis merfu’ oluyor.  

Ehl-i Sünnet’e göre kavlî merfu’ misali: Sahabînin 

“Rasulullah’ın şöyle söylediğini duydum” veya 

                                                 
265 Âmilî, a.g.e., s. 89,90. 
266 San’ânî, Muhammed b. İsmail b. Salah b. Muhammed el-Hasani 

es-Sanânî, Tevdîhu’l-Efkâr Limeânî Tenkîhi’l-Enzar, Salah b. 

Muhammed b. Uveyda (Thk.), Daru’l-Kutûbi’l-İlmiyye, Birinci 

Baskı, Beyrut 1997, I, 130. 



 

 

108 

 

“Rûulullah (s.a.s.) bize şunları söyledi” demesi yahut 

sahâbî veya bir başkasının “Rasûlullah (s.a.s.) dedi ki”, 

yahut “rivayet edildiğine göre Rasulullah (s.a.s.) şöyle 

buyurmuştur gibi ifadeler kullanması. 

Fiilî merfûa misal: Sahâbînin “Rasûlullah’ın (s.a.s.) 

şöyle yaptığını gördüm,” demesi veya sahâbînin veya 

bir başkasının “Rasûlullah (s.a.s.) şöyle yapardı,” 

demesidir.  

Takrîrî merfû’a misal: Sahâbînin “Rasûlullah 

(s.a.s.) huzurunda şöyle yaptım” demesi yahut onun 

veya bir başkasının “Rasûlullah’ın (s.a.s.) huzurunda 

falan şöyle yaptı,” demesi fakat Peygamber’in (s.a.s.) 

bunu yadırgadığını söylememesidir.267 

Bu durumda Peygamber’e (s.a.s.) izafe edilen her 

şey merfu’dur. Dolayısıyla merfu’da isnad bir tarafa 

bırakılarak sâdece metnin durumuna bakılır. Hadisin 

sıhhat durumu da metnin durumuna göre şekil alır. 

2.3.3. Mevkuf Hadis 

Mevkuf hadis, Rasûlullah (s.a.s.)'in veya on iki 

imamdan birinin ashabına nisbet edilen haberdir.268 

Başka bir ifade ile Rasûlullah (s.a.s.)'in ashabından 

veya Ma’sum imamların sahabesinden rivayet edilen 

                                                 
267 Suphi es-Salih, Hadis İlimleri ve Hadis Istılahları, Çeviri: M, 

Yaşar Kandemir, İfav Yayınları, Sekizinci Baskı, İstanbul 2009, 

s.172,173. 
268 Kâzım Mudir Şâneçî, İlmu'l-Hadîs, Danişgah-ı Meşhed, Meşhed 

1966, s.45. 



 

 

109 

 

söz, fiil ve takrirler kastedilmektedir.269Mevkuf 

hadisler, mutlak ve mukayyed olarak iki kısma 

ayrılırlar. 

Masum imamların sahabilerinin, Rasûlullah (s.a.s.) 

veya Ma’sum imamlardan birinden kavli, fiili ve takriri 

olarak rivayet ettiği ve onların da reddetmediği 

rivayetlere mutlak mevkuf; Ma’sum imamların 

sahabelerinden başka kimselerden yapılan rivayetlere 

de mukeyyed mevkuf denir.270 

Görüldüğü gibi Şîa, mevkuf hadisi sahabeden 

veya ma’sum imamların sahabesinden rivayet edilen 

söz, fiil ve takrirler olarak tarif etmişler. Dolayısıyla 

ma’sum imamların sahabesinden rivayet edilen ile 

Rasulullah’ın (s.a.s.) ashabından rivayet edilenler 

arasında fark yoktur. Hatta şunu söyleyebiliriz ki, 

ma’sum imamların sahabesinden rivayet edilenler, 

Rasûlullah’ın (s.a.s.) ashabından rivayet edilenlerden 

çok daha önemlidir. Zira imamlara arkadaşlık yapan 

Şiilerden rivayetler tereddütsüz kabul edilirken, 

Rasûlullah’ın (s.a.s.) ashabından rivayet edilenlerin 

büyük bir kısmını kabul etmemektedirler. Çünkü 

onlara göre ashâbın büyük bir kısmı dinden çıkmış ve 

mü’min olma şartını kaybetmişlerdir.   

Ehl-i Sünnet hadisçilerine göre ise mevkuf 

sözüyle, sahâbeden rivâyet edilen söz, fiil ve takrirler 

                                                 
269Âmilî, a.g.e., s. 89-90. 
270Âmilî, a.g.e., s. 58. 



 

 

110 

 

kastedilir. Meselâ, râvînin Hz. Ebû Bekir şöyle dedi 

veya Hz. Ali b. Ebi Tâlip şöyle yaptı veyahut Hz. 

Ömer’in yanında şöyle yapıldı da, yapılanı yadırgayıp 

reddetmedi demesi, bu rivâyetlerin mevkuf olduğunu 

gösterir.  

Ehl-i Sünnet âlimlerine göre mevkuf hadis hüküm 

açısından iki kısma ayrılıyor:  

1. Merfû’ hükmünde olan mevkuf hadis, 

2. Merfû’ hükmünde olmayan mevkuf hadis, 

Birinci kısma şu hususlar girer: 

Sahabinin, “emrolunduk, nehyolunduk, bize vacip 

kılındı, bize mübah kılındı vb.” sözleri hükmen merfû’ 

anlamını taşıyor. Çünkü burada emreden sahabi değil, 

Hz. Peygamber’in (s.a.s.) kendisidir.  

Bunun örneği, Hz. Ummu Atiyye’nin “ نهينا عن اتباع
 Cenaze törenlerine katılmaktan" ”الجنائز ولم يعزم علينا

nehyolunduk, ancak bu konuda üzerimize ısrarcı 

olunmadı"271 ifadesidir.  

Sahâbînin, “şöyle yapardık, biz şöyle derdik, şöyle 

yaparlardı, şöyle derlerdi, şu konuda beis 

görmüyorlardı veya Hz. Peygamber (s.a.s.) aramızda 

iken şu konuda beis görmüyorlardı” demesi. 

                                                 
271 Abdullah b. Ali b. el-Cârûd en-Nîsâbûrî, el-Munteka Mine’s-

Sunen el-Musnede,  Abdullah Ömer el-Barûd (Thk.), 

Muessesetu el-Kutup es-Sekafiyye, Birinci Baskı, Beyrut 1988, 

I,139; Beyhekî, a.g.e., IV,129. 



 

 

111 

 

Örneği, Hz. Cabir’in “ كنا نعزل على عهد رسوول الله صلى
 Biz Rasulullah (s.a.s.) döneminde" ”الله عليه وسلم

azlederdik"272 

Sahâbînin, “bu sünnettendir, sünnete uygun 

hareket ettin veya sünnet şöyle şöyledir” demesi. 

Örneği, Hz. Abdullah b. Ömer’in, “ من السنة اذا
برجلك دخلت المسجد ان تبدا برجلك اليمنى واذا خرجت ان تبدا 

 ,Mescide girdiğin zaman sağ ayakla girmen" ”اليسرى

çıkarken ise sol ayakla çıkman sünnettendir"273 demesi, 

hükmen merfû’ oluyor.  

Sahâbînin esbâbı nüzul hakkında konuşması.  

Tabiî ve onlardan sonra gelenlerin sahâbiden 

rivâyet ederken “refederdi, hadisi refedildi, onu tebliğ 

ederdi, onu rivâyet ediyordu, onu rivâyet etti vb.” 

demesi hükmen merfû’ kabul edilir. 

Örnek olarak, İmam Buhârî’nin İbn Abbas’tan 

rivayet ettiği şu hadis verilebilir: “ الشفاء في ثلاثة  شربة عسل

 İmam Buhârî, hadisi rivayet 274”وشربة محجم وكية نار

ettikten sonra “رفع الحديث” diyerek hadisin merfu’ 

olduğunu ifade etmiştir.  

                                                 
272 Muslim a.g.e., Babu Hukmi’l-Azli,  II,1065; İbn Hibban, a.g.e.., 

IX, 507. 
273 Beyhekî, a.g.e., II,620. 
274 Buhârî, a.g.e., Tıp, 3. 



 

 

112 

 

Verdiğimiz örneklerdeki hadislerin tümü Ehl-i 

Sünnet âlimlerine göre merfû’ hükmündedir. 

2.3.4. Maktu’ Hadis 

Ehl-i Sünnet’e göre Tabiundan kavli ya da fiili 

olarak rivayet edilen hadislerdir. Şia’ya göre Mevkuf 

ile maktu’ arasında bir fark yoktur.275 

Ehl-i Sünnete göre maktu' hadis, tâbi’î veya 

onlardan sonra gelenlere izâfe edilen söz ve fiillerdir.276 

Maktu’ hadisin refine delalet eden bir karine 

varsa, bu durumda hükmen merfû’ kabul edilir. Eğer 

mevkuf olduğuna delalet eden bir karine varsa, 

mevkuf hükmünü alır.277 

2.4. Hüccet Olma Açısından 

2.4.1. Sahih Hadis 

Sahih hadis "İsnadın bütün tabakalarında imamî, 

âdil ve zabt sahibi olan râvilerin muttasıl bir senetle 

Rasûlullah’dan (s.a.s.) ve masum imamlardan 

naklettikleri hadis"tir.278 Hadisin şaz olması sahihliğine 

engel değildir.279 Haber-i vahidi hüccet kabul edenlere 

                                                 
275 Âmilî, a.g.e., s. 91. 
276 Mahmut et-Tahhan, a.g.e., s.133. 
277 Beykûnî, a.g.e., s.69. 
278 Şehidu's-Sânî, el-Bidaye, I, 125; Âmilî, el-Meâlim, s. 367; 

Hemedânî, el-Vecîze, II, 531; Mer'i', Muntehe'l-Makâl, s.35. 
279 Şehîdu's-Sânî, a.g.e., I, 125. 



 

 

113 

 

göre, sahih hadisin hüccet olduğu konusunda ihtilaf 

yoktur.  

2.4.2. Muvassak ve Hasen Hadis 

Adaletine kesin hükmedilmeyen imâmî 

memdûhun rivayet ettiği hadise hasen hadis denir.280 

Ğureyfî ise hasen hadisi şöyle tarif etmiştir: Sahîh 

hadîs râvîleri olmakla beraber senedinin bazı râvîleri, 

adaletine kesin karar verilmeyen memdûh râvîlerle 

masum imama ulaşan hadistir.281 Yani bazı râvîlerin 

sikalığında şüphe vardır. 

Hasen hadiste aranan şart, râvînin Memduh 

imâmî olmasıdır.282 

Hasen hadisle amel edilip edilemeyeceği 

konusunda Şîa âlimleri arasında ihtilaf vardır. Mutlaka 

kabul edenler olduğu gibi, onunla amel edilmez 

diyenler de vardır. el-Ğureyfî, ‘doğru olan onunla amel 

edilmesidir’ demektedir.283 

Muvassak hadis, akidesi bozuk olmakla beraber 

nakil hususunda güvenilir olduğu Şîiler tarafından 

kabul edilen, diğer bir ifadeyle Şîi olmayan 

                                                 
280 Suphânî, a.g.e., s.48. Memdûh, ‘Methedilmiş, güven verici 

olduğu belirtilmiş râvî’ demaektir. 
281 Ğureyfî, a.g.e., s.24. 
282 Ğureyfî, a.g.e., s.25. 
283 Ğureyfî, a.g.e., s.28. 



 

 

114 

 

Müslümanların rivâyet ettiği hadistir. Muvassak hadis, 

haber-i kavî olarakda isimlendirilir.284 

Meşhur görüşe göre ikisi de hüccettir. Ancak, 

bütün ravilerinin İmami ve adil olmalarını şart 

koşmuşlardır. Şehidu’s-Sani şunları söylemektedir:  

“Hasen ile amel etmede ihtilaf ettiler. Şeyh Tusi 

gibi, adalet konusunda İslam’ın zahiriyle yetinenler, 

haseni sahih gibi kabul etmişler. Allame el-Hulli gibi, 

rivayetin kabul edilebilmesi için ravide iman ve adaleti 

şart koşanlar, hasen ile amel etmeyi mutlak olarak 

reddetmişler. Bu görüş ayrılıkları, muvassak için de 

geçerlidir.”285 

Görüldüğü gibi isnadında son derece zayıf 

râvilerin bulunduğu haberleri sahih olarak kabul eden 

Şîa, isnadında İmâmiyyeden râvi bulunmayan 

hadisleri, sahâbe ve tâbiîne ait bilgileri ve rivayetleri 

kabul etmez. Sadece masum imamlar aracılığı ile gelen 

hadis ve fetvaları sahih olarak kabul eder. Şîa’ya göre 

söz konusu şartları taşıyan sahih hadislerle amel 

edilmelidir.  

2.4.3. Zayıf (Mürsel ve Müsnet) Hadis 

Zayıf hadis “sahih, hasen ve muvessak/kavî 

hadislerin taşıdığı şartları taşımayan rivayet” şeklinde 

                                                 
284 Suphânî, a.g.e., s.48. 
285 Âmilî, a.g.e., s. 26. 



 

 

115 

 

tanımlanmaktadır.286Zayıf hadisin isnadında zayıf veya 

mechûlu’l-hâl diye nitelenen bir râvi yer alır. Râvilerin 

durumlarına ve sıhhat şartlarını karşılayıp 

karşılamama gibi durumlara bağlı olarak zayıf hadisin 

de kendi içinde çeşitleri bulunmaktadır.287 

Şîa âlimlerinin üzerinde önemle durdukları hadis 

çeşitlerinden birisi de Mürsel hadistir. 

Şehidu’s-Sanî, mürseli şöyle tarif etmektedir: 

“Tabiin’den olsun ya da olmasın,  küçük veya büyük 

olsun, bir veya birden fazla düşsün, vasıtalı veya 

vasıtasız isnat etsin, raviyi müphem bıraksın veya 

açıkça zikretsin, masuma ulaşmayan ravînin, ondan 

rivayet ettiği hadislerdir.’288 Bir Tâbii’nin; ‘Rasûlullah 

(s.a.s.) şöyle buyurdu’ veya ‘bir adam Rasûlullah’ın 

(s.a.s.) şöyle buyurduğunu…’ diyerek rivayet etmesi 

gibi.”289 

İmamiyye’den Berkî (ö.274/887) ve babası, 

senetten bir veya daha fazla düşmüş olsun- olmasın; 

düşen sahâbi, Ashaâbu’l-İcma’dan veya başka birisi 

olsun- olmasın mutlak olarak mürselin hüccet 

olduğunu söylemektedirler. et-Tûsî’ye göre, sahih 

                                                 
286 Fadlî, Usûlu’l-Hadis, s. 147; Hemedânî, a.g.e., II, 531; Mer’î, 

a.g.e., s.42.  
287 Mer'î, a.g.e., s.42. 
288 Ehl-i Sünnet, mürseli şöyle tarif etmiştir: “Bir tabiînin isnadında 

sahabiyi atlayarak doğrudan Hz. Peygamber (s.a.s.)’den rivayet 

ettiği hadistir.”  
289 Şehidu’s-Sanî, a.g.e., s.136. 



 

 

116 

 

hadîse muarız olmadığı takdirde Mürsel hüccettir. 

Onlara göre hadîsin Ashabu’l-İmaa dayanması, hüccet 

olması için yeterlidir. Çünkü Ashabu’l-İcmaa 

dayanması, masuma dayandığı anlamına 

gelmektedir.290 

Meşhur olan kavle göre ise Mürsel hadis hüccet 

olarak kabul edilmemektedir. Bu, iki ‘Şehid’ ile 

onlardan sonra gelenlerin görüşüdür. Şehidu’s-Sani, 

usûl ve hadîs âlimlerinin de bu görüşü 

benimsediklerini söylemektedir.291 

Bunlarla amel etmenin caiz olduğunu söyleyenler, 

bunlarla amel edilebilmesi için iki şart ileri 

sürmüşlerdir: 

a- Ona kadar ki senedi sahih ve ilk ravinin 

İcma’ ehlinden olması. Ondan sonraki raviler zayıf 

olsalar da, bu hükmü değiştirmez. Zira birinci ravi, 

hadisi Ma’sum imama dayandırmaktadır. 

b- Eski fakihlerin onunla amel ettiklerinin 

meşhur olması.  

Netice olarak yukarıda sıraladığımız hadis 

çeşitlerinden sahih, hasen, muvessak/kavî delil olarak 

kullanılır; zayıf hadis ise delil olmayıp ancak bununla 

amel edildiği meşhur olmuşsa hüccet sayılır. Zayıf 

                                                 
290 Suphânî, a.g.e., s.108. 
291 Âmili, Muhammet b. el-Hasan el-Hur el-Amili, Vesâilu’ş-Şia el-

İslamiyye, Abdurrahim er-Rabbani eş-Şîrâzî (Thk.), Daru 

İhyai’t-Turasi el-Arabî, Beşinci Baskı, Beyrut 1983, Kitabu’l-

Kada’, Bab 6. 



 

 

117 

 

hadis bilhassa mutekaddimun arasında meşhur 

olmuşsa delildir. Müsamaha olduğu için mendup ve 

mekruh olan hususlarda zayıf hadisle istidlal 

edilebilir.292 

2.4.4. Mevzu Hadis 

Şîa hadis usûlü âlimleri, hadisleri sahih, hasen, 

muvessak ve zayıf olmak üzere dört kısma ayırmışlardır. 

Mevzu hadisi de zayıf hadis başlığı altında ve satır 

aralarında işlemeye çalışmışlardır. Esas itibariyle 

mevzu hadis türü için hadis terimini kullanmak doğru 

olmamakla beraber, uydurulup Rasûlullah’a (s.a.s.) ve 

imamlara isnad edildiği ve kaynaklarda geçtiği için 

mevzu hadise kısaca temas etmekte fayda vardır. 

Mevzû hadis, "Rasûlullah’a (s.a.s.) ya da imamlara 

dayandırılarak, gerçekte onlar böyle bir söz 

söylemedikleri hâlde söylemişler gibi nakledilen asılsız 

rivayetlere denir." Bunlar, bazı râvilerin uydurduğu 

haberlerdir.293 Hadisçiler be nevi hadisleri, İster ahkâm, 

isterse mev'ize ve kıssalar konusunda olsun, insanlar 

tarafından uydurulduğunun bilinmesini sağlamak 

dışında, bu tür hadislerin rivayet edilmesi bile caiz 

değildir demişlerdir.294 Bilindiği gibi, Şia âlimleri kendi 

                                                 
292 Hemedânî, a.g.e., II, 531.  
293 Suphânî, Usûl, s. 119, 120; Fadlî, Usûlu'l-Hadis, s. 173. 
294 Fermavî, Usûlu'r-Rivaye, s. 223; Suphânî, a.g.e., 119,120; Haşim 

Ma'ruf el-Hasanî, el-Mevzûat fi'l-Asâri ve'l-Ahbar Arzun ve 

Dirasetun, Daru't-Tearuf, Beyrut 1987, s.66. 



 

 

118 

 

mezhepleri içinde hadis uyduranların olduğunu itiraf 

etmişler.



 

 

119 

 

II. BÖLÜM 

ŞÎA'DA SAHİH HADİS 

Şîa hadis edebiyatı tarihine baktığımız zaman, eski 

kitaplarında bu ıstılahları (sahih, muvassak, hasen, 

zayıf vb.) bulamıyoruz. Şîi âlim Suphanî şunu 

söylüyor: “Bilinen şu ki, ashabımız arsında zikredilen 

ıstılahlardan hiçbir eser yoktu. Ancak bu ıstılahlar 

yedinci yüzyılda ihdas edilmiştir. Bu ıstılahların ihdas 

edilmesine sevk eden sebepleri açıklamak gerekiyor.  

Bahauddin el-Amilî konuyu çok güzel açıklamıştır. O 

şöyle diyor295: “Bu ıstılahlar, kudemanın kelamı ile 

ilgilenenin anlayacağı gibi, eski âlimlerimiz arasında 

bilinmemektedir. Onlardan bilinen, güvendikleri veya 

sahih olduğuna dair karinelerin bulunduğu ve kalbin 

itimat ettiği bütün hadislere ‘sahih’ demeleridir. 296 

Bunu da şu hususlardan dolayı yapıyorlardı:  

1- Ma’sum İmamlara kadar ulaşan ve muttasıl 

yollarla meşayihlerinden naklettikleri, dört yüz usul 

kaidesinin, bu haberlerin büyük bir kısmında 

bulunmasıdır. Bu usul kaideleri, gündüz güneşi gibi 

                                                 
295 Suphânî, a.g.e., s.43. 
296 Behaî el-Amili, Meşriku’ş-Şemseyn, Menşuratu Mektebeti 

Basireti, Kum, ts., s.3,4. 



 

 

120 

 

açık bir şekilde o asırlarda kullanılmış ve meşhur 

olmuştur.297 

2- Değişik turuk ve muteber pek çok senetle bir, 

iki veya daha fazla usul kaidelerinde tekrar edilmiş 

olması. 

3- Zerare, Muhammet b. Muslim, Fudayl b. Yesar 

veya Safvan b. Yahya, Yunus b. Abdurrahman, Ahmet 

b. Muhammet b. Ebi Nasır gibi ‘tashihu ma yasihhu 

anhum’ kavramına giren veya Ammar es-Sabati vb. 

gibi rivayetleriyle amel edilenler ve Şeyhu’t-Taife’nin298 

‘İ’dde’ adlı kitabında zikredilenlere nispet etmiş 

olması.”299 

4- İmamlardan birisine arz edilen ve kabul edilen 

kitaplardan birinde geçmesi. Örneğin, İmam Sadık’a 

arz edilen Ubeydullah el-Halebî’nin; İmam Askeri’ye 

arz edilen Yunus b. Abdirrahman ve Fadl b. Şazan’ın 

kitaplarında kullanılmışlardır. 

5- Îtimat edilen mutekaddimin arasında meşhur 

olan ve Fırka-i Naciye-i İmamiyye’den olan Hariz b. 

Abdillah es-Sicistani’nin; İbnu Said ve Ali b. 

Mehziyar’ın kitaplarında veya İmamiyye fırkasından 

olmayan Hafs b. Gıyas el-Kâdi, Hüseyin b. Ubeydullah 

                                                 
297 Behaî el-Âmilî, a.g.e., s.3. 
298 Şeyhu’t-Taife denildiği zaman, Tusi kastedilir.  
299 Behai el-Âmilî, a.g.e., s.3-4; Ebu’l-Kasım el-Hullî, el-Mu’teber, 

Muessesetu Seyyidu’ş-Şuheda’, Necmuddin Cafer b. Hasan 

(672), İran h. 1317, I, 60. 



 

 

121 

 

es-Sa’di’nin ve Ali b. Hasan et-Tatarî’nin ‘el-Kıble’ adlı 

kitabında, geçiyor olmaları.300 

Muhammet b. Bâbeveyhî kudema âlimlerinin 

yolunu takip ederek, Men La Yahduruhu’l-Fakih 

kitabında rivayet ettiği bütün hadislerin sahih 

olduğuna hükmetmiştir.301 

Âmili şunları söylüyor: Şîa müteahhirun âlimlerini 

bu ıstılahları kullanmaya sevk eden ise, aradan geçen 

zaman zarfında, yeni problemlerin ortaya çıkması, 

Kutub-i Erbaa’da bulunmayan bazı hadislerin 

kitaplarda yer alması, kötü niyetlilerin, kendi 

emellerine göre hadis uydurmaları, usul kitaplarında 

bazı hadislerin tekrar edilmesi ve bunlarda şüpheye 

düşmeleri, mütekaddimunun koyduğu ıstılahların, 

sahih olanları, olmayanlardan ayırmalarına 

yetmemeleri gibi nedenlerle, bu yolu seçmiş ve yeni 

ıstılahlar ortaya koymuşlardır.302 

Ehl-i Sünnet’te ise; hadis, kabul ve ret açısından 

sahih, hasen ve zayıf kısımlarına ayrılıyor. Eskiden ise 

sahih ve zayıf olmak üzere iki kısma ayrılıyordu. 

Hasen hadis ise, sahih içinde değerlendiriliyordu. 

Birinci ve ikinci asırlardaki kudema hadisçiler, hasen 

hadis diye bir tabir kullanmıyordu. Hasen hadis, ilk 

olarak Ahmed. b. Hanbel ve Buhari döneminde 

                                                 
300 Âmilî, a.g.e., s., s.4. 
301 Suphânî, a.g.e., s. 45. 
302 Âmilî, a.g.e., s. 4, 5; Suphânî, a.g.e., s.45. 



 

 

122 

 

kullanılmaya başlanmış ve daha sonra meşhur 

olmuştur.303 İmam et-Tirmizî’nin kitabı hasen hadisin 

ma’rifetinde asıldır. Hasen hadise şöhret kazandıran 

ve kısımlara ayıran İmam Ebû Îsa et-Tirmizi’dir 

(ö.279/893).304 

Sahâvî (ö. 902/1497): “Hüccet olmada ortak 

oldukları için, hasen hadisi, sahih hadise katan âlimler 

vardır” demektedir.305 

Hattabî (ö. 338/998): “Şunu bilin ki hadis; 

hadisçilere göre, sahih hadis, hasen hadis ve sakim 

hadistir” demiştir.306 

Hadisin bu kısımlara ayrılması ile ilgili olarak 

Suyuti (ö. 911/1506), şunları kaydetmektedir: “Hadis 

ya makbul veya merduttur. Makbul olanı ya kabulün 

â'la sıfatlarına şamildir veya bu sıfatlara şamil değildir. 

Bu âli sıfatlara şamil olan sahih, ikincisi hasendir. 

                                                 
303 Mustafa Sibaî, es-Sunne ve Mekanetuha Fi Teşrîi’l-İslâmî, el-

Mektebetu’l-İslamî, Dördüncü Baskı, ys., 1985, s.95. 
304Nevevî, Ebu Zekeriyya Mhiyddin Yahya b. Şeref en-Nevevî, et-

Takrîb ve’t-Teysîr Lima’rifeti Suneni el-Beşîr ve’n-Nezîr Fi 

Usûli’l-Hadîs, Muhammed Osman el-Hişt (Thk.), Daru’l-Kutup 

el-Arabi, Birinci Baskı, Beyrut 1985, s.30. 
305Ebu’l-Hayr Muhammed b. Abdirrahman b. Muhammed b. 

Ebibekr b. Osman b. Muhammed es-Sahavî, Fethu’l-Muğîs 

Bişerhi Elfiyyetu’l-Hadis, Ali Hüseyin Ali (Thk.), Mektebetu’s-

Sunne, Birinci Baskı, Mısır h. 1424, I, 26. 
306 Ebu Suleyman Ahmed b. Muhammed el-Hattabî, Mealimu’s-

Sunen Şerhu Sunen-i Ebi Davud, Abdusselam Abdu’ş-Şafi 

Muhammed tahkiki, Daru’l-Kutup el-İlmiyye, Beyrut h. 1411, I, 

6. 



 

 

123 

 

Merdud olanın ise taksimata ihtiyacı yoktur. Hadis, 

sadece sahih veya zayıftır da denilmiştir. Buna göre 

hasen, sahihin kısımlarına girer.”307 

Irâkî (ö. 806/1404): “Mutakaddimin kelamında 

hasen zikredilse bile, el-Hattabi’den önce bu taksimatı 

(sahih, hasen ve zayıf) yapanı görmedim. Zira Şafii, 

Buhari ve başkalarının kelamında (hasen) mevcuttur. 

Ancak Hattâbî bu taksimi Ehl-i Hadisten nakletmiş ve 

o sika bir imamdır”308 demektedir. 

1. TANIMI 

Şîa’ya göre sahih hadis, İmamiyye’den âdil bir 

râvînin her tabakada kendisi gibi âdil râvîden alarak 

muttasıl bir senedle mâsum olan Hz. Peygamber 

(s.a.s.) ve imamlardan naklettiği haberdir.309 Bazı 

tanımlarda âdil olan ravinin aynı zamanda zâbıt’ta 

olması gerektiği belirtilmektedir. 

Şehidu’l-Evvel Muhammet b. Mekki (ö. 786/1385) 

ise, Sahih hadisi şöyle tarif etmiştir: “Adl, imamî bir 

râviyle masuma ulaşan hadistir.”310 

                                                 
307Abdurrahman b. Ebibekr Celaluddin es-Suyûtî, Tedrîbu’r-Rîvi fi 

Şerhi Takribu’n-Nevevî, Ebu Kuteybe Nazar Muhammed el-

Fariyabî (thk), Daru Tibe, I, 59. 
308 el-Hafız Zeynuddin Abdurrahim b. el-Huseyn el-Irakî, et-

Takyid Ve’l-İdah Lima Utlika ve Uğlika Min Mukaddimeti 

İbnu’s- Salah el-Iraki, Muessesetu’l-Kutub es-Sakafiyye, s. 8. 
309 Ğureyfî, e a.g., s. 214. 
310 Suphânî, a.g.e., s. 53.  



 

 

124 

 

Şehidu’s-Sani ise sahih hadisi şu şekilde 

tanımlamıştır: “İmamiyeden olan, adalet ve zapt sahibi 

râvilerin, yine kendileri seviyesinde râvilerden, 

Ma’sum İmama kadar şaz ve illetsiz olarak 

ulaştırdıkları hadislere, sahih hadisler denir.”311 

Şehidu’s-Sani Zeynuttin el-Amili’ye nisbet edilen 

bir başka tanım ise şöyledir: “İrsal veya kat’ olsa da, 

senet zinciri, İmamî olmamakla beraber ta’n edilmeyen 

adl bir râviyle rivayet edilen hadistir. Ancak bazen 

senet zincirinde İmamî olmamakla beraber son derece 

güvenilir râviler nedeniyle hadis sahih kabul 

edilmiştir. Örneğin Eban b. Osman Fathî’nin312 

bulunduğu ravi zinciri ile rivayet edilen hadisler sahih 

telakki edilmiştir.”313 

Sahibu’l-Mealim (ö. 1011/1603) ise şu şekilde tarif 

ediyor: “Şaz bile olsa, müteaddit olmak suretiyle, 

bütün tabakalarda adalet ve zapt sahibi olan İmamiyye 

mezhebine mensup râvilerin, ma’sum imama 

ulaşıncaya kadar muttasıl bir senetle yaptıkları 

rivayetlerdir.”314 

Bu durumda sahih hadis, bütün ravi zinciri 

İmami, hadis (metin) ve senedi Ma’sum imama 

                                                 
311 Âmilî, a.g.e., s. 78.  
312 On iki imam yanında Abdullah el-Aftah’ı da, babası İmam es-

Sadık ile kardeşi Musa el-Kazım arasındaki halkada imam 

olarak kabul eden Şii mezheb.  
313 Suphânî, a.g.e., s. 53. 
314 Şeyh Hasan Sahibu’l-Mealim, a.g.e., I, 22; Ğureyfî, a.g.e., s. 24. 



 

 

125 

 

dayanan haberin, Şîa anlayışında sahih hadis olarak 

telakki edildiğini söyleyebiliriz. 

Ancak Suphani, "kat’ ve irsal ile muallel bulunup, 

imâmî olmayan bir ravi zinciri ile gelen hadislerin de 

sahih kabul edilmesi görüşüne itiraz etmektedir. Zira 

O’na göre; bu durumda, hadislerin bu şekildeki 

taksiminin bir anlamı kalmayacak ve ravi zincirinde 

sıhhat için aranan şartları saymanın anlamı ortadan 

kalkacaktır. Bu ise, hiçbir muhaddisin razı olacağı bir 

durum değildir315 diyor. 

Suphani, imami olmayan Eban b. Osman’ın 

bulunduğu senet zincirinin sahih hadise mesnet 

olacağı iddiasına şu eleştiride bulunmaktadır: “Bu 

iddia Keşşi’ye aittir. Keşşi, Ayyaşî’nin talebesidir ve 

Kuleyni’nin çağdaşıdır. Kuleyni ise kudemadandır 

(eski âlimlerdendir). Kudema döneminde hadis usulü 

tedvin edilmiş ve usulleri konulmuş değildir. 

Dolayısıyla bu iddia mesnetsizdir.”316 

Bu durumda Şîa’ya göre, hadisin tüm senedi 

imamilerden olup, zincirleme olarak ma’suma 

dayanan hadise sahih hadis denir. İkinci olarak 

isimleri hadis senedinde geçen bütün raviler güvenilir 

ve 12 imama inanan Şii olmalıdır. 

Bu durumda Şîa’ya göre; sahih hadisin şartı ikidir. 

İlki, tüm senedi imamilerden olup, zincirleme olarak 

                                                 
315 Suphânî, a.g.e., s. 53. 
316 Suphânî, a.g.e., s. 54. 



 

 

126 

 

ma’suma dayanmak, ikincisi ise; isimleri hadis 

senedinde geçen bütün ravilerin güvenilir ve 12 imama 

inanan Şîi olmasıdır. 

Şîi hadis âlimlerinden Âmilî’nin, sahih hadisi 

tanımlarken, şaz ve illetten ari olmayı saymaması ve 

bir hadisin sahih olması için, isnadının zayıf ve 

inkıta’dan, metninin de illetten korunmuş olmasının 

yeterli olduğunu söylemesi,317 hatta senedi zayıf bile 

olsa, bir hadisin manası Kur’an’ın ya da mütevatir bir 

haberin manası ile takviye ediiliyorsa, o hadisin sahih 

kabul edilebileceğini iddia etmesi318 hadis ilminin 

normatif kuralları açısından eleştirilebilir.  

Yine Âmilî, sahih hadisi tarif ederken “Memduh 

bir İmamî’nin, müselsel bir şekilde rivayet ettiği hadis 

sahihtir.’’319 diyerek aslında Şia’da sahih hadis 

kavramının itikâdî bir mesele olarak addedilen 

‘İmâmîlik’ kavramından bağımsız olarak ele 

alınmadığını göstermektedir. 

Konuyu özetleyecek olursak; Şîa'da bir hadisin 

sahih kabul edilebilmesi için ilk üçü ittifakla, 

sonuncusu da ihtilafla kabul edilen dört şart vardır. 

Bunlar:  

 Ma’sum imama ulaşıncaya kadar senedin 

muttasıl olması, 

                                                 
317Âmilî, a.g.e., s. 78.  
318 Âmilî, a.g.e., s. 78. 
319 Âmilî, a.g.e., s. 37.  



 

 

127 

 

 Bütün tabakalardaki râvîlerin imami olması, 

 Râvilerin âdil olması. 

 Şaz ve illetli olmaması. 

Ehl-i Sünnet âlimleri ise sahih hadisi şu şekilde 

tarif etmişlerdir: “Adâlet ve zabt sahibi râvilerin 

muttasıl bir isnadla rivâyet ettikleri şâz ve muallel 

olmayan hadistir.”320 

Bu tarife göre sahih hadiste şu şartların bulunması 

gerekiyor: 

 Sahih hadis müsned, yani muttasıl olacak. İlk 

râvisinden son râvisine varıncaya kadar isnadı 

muttasıl olacak. 

 Sahih hadis şaz da olmayacak. Yani; sika bir 

ravinin rivayet ettiği hadiste, kendisi gibi sika ravilere 

muhalefet etmeyecek. 

 Sahih hadisin senedinde bulunan bütün raviler 

adil olacak. 

 Sahih hadisin senedinde bulunan bütün raviler 

zabt sahibi olacak. 

 Sahih hadis illetli de olmayacak. Muallel, 

zahiren illetten salim gibi görünse de sıhhatini 

                                                 
320 Ömer b. Muhammed b. Fettuh el-Beykûnî, Şerhu Manzûme el-

Beykûniyye Fi Mustalahi’l-Hadîs, Mektebetu Dâri’l-Felah, 

Haleb, s.36; Ahmed Muhammed Şakir, el-Baisu’l-Hasîs Şerhu 

İhtisari Ulûmi’l-Hadis, Daru’l-Kutub el-İlmiyye, Birinci Baskı, 

Beyrut 1983, s.19. 



 

 

128 

 

zedeleyen gizli bir illeti ortaya çıkarılan hadis 

demektir.321 

Şîa Hadis Âlimlerinin Sahih Hadisle İlgili 

Tariflerinin Değerlendirilmesi 

Şîa hadis âlimlerinin bütün bu tariflerini birlikte 

değerlendirdiğimizde şu özelliklerin öne çıktığını 

görüyoruz: 

 ;Muttasıl olması (اتصال)

Bu özellik senedin herhangi bir yerinde kopukluk 

olmaması demektir. Bu özellikle, senedinde kopukluk 

olan hadisler devre dışı bırakılmıştır. Aynı şekilde 

mu’dal322 ve mursel olan hadis de bu şekilde tanım 

dışında kalmıştır. Şii hadis âlimlerinin büyük bir 

çoğunluğu sahih hadis için bu kriteri şart 

koşmuşlardır. 

 ;Ma’suma dayanma (الى المعصوم)

Bu özellik Şîa’nın itikâdî bir prensip olarak kabul 

ettiği masumiyet anlayışının bir neticesi olarak hadise 

girmiştir. Buna göre; ismet sıfatı yalnızca 

Peygamberimize mahsus bir vasıf değil, aynı zamanda 

oniki imamı da içine alan bir kapsama sahiptir. Zira 

                                                 
321 Tahhan, a.g.e., s.33,34. 
322 Şehîdu’s-Saniye göre mu’dal, ‘Senedinden birden fazla ravînin 

düştüğü haberdir.’Bahauddin el-Âmilî’ye göre ise, ‘senedin 

başından, ortasından veya sonundan iki veya daha fazla ravînin 

düştüğü haberdir.’ Bu munkatıın üç kısmını da ihtiva 

etmektedir. Bk. Hüseyin b. Abdussamedel-Âmilî, Vusûlu’l-

Ahyar ila Usûli’l-Ahbar,  Abdullatif el-Kûhekmerî (Thk.) 

Matbaatu’l-Hiyam, Kum h. 1401, s.109.    



 

 

129 

 

Hz. Ali’nin soyundan gelen bu imamlar, Allah 

Rasulü’nün (s.a.s.) misyonunun, Allah tarafından 

seçilmiş özel bir varisi olmak yönüyle Peygamberle 

aynı konumdadırlar. Dolayısıyla onların kanalıyla 

gelen veya onlara isnad edilen her söz de aynen hadis 

gibi değerlendirilmelidir. Bu özellikle, Rasulullah 

(s.a.s.) ile beraber diğer 12 imam ve hatta Hz. Fatıma 

da (r.a.) ismet sıfatını haiz olma kapsamına dâhil 

olmuştur. Hadis ilminin gelenek içerisinde ümmetin 

ortak kanaati haline gelmiş prensipleri açısından bu 

özellik tartışmaya açıktır.   

 ;Ravinin adil olması (بنقل العدل)

Bu özellik, hadis ilmindeki adalet ilkesiyle aynı 

anlamdadır. Ancak burada sözkonusu olan imâmî bir 

ravidir. Yani imâmî memduh bir ravi, eğer aynı 

zamanda adil değilse rivayeti hasen derecesine 

düşmektedir.  

  ;İmamî olma (الامامي)

Bu özellik Muvessek hadisi sahih kapsamı dışında 

bırakmıştır.  

 ;Bütün tabakalarda olma (في جميع الطبقات)

Senedin her hangi bir tabakasında, bu şartları 

taşımayan birisinin olması durumunda, hadis sahih 

olmaktan çıkıp, kendine uygun diğer tanımlardan 



 

 

130 

 

birinin kapsamı içine girmiş oluyor. Dolayısıyla sahih 

kapsamına girmez.323 

Tanımda olmayıp ta, konulan başka kayıt ve 

şartlar da vardır. el-Mâmekânî (ö.h. 1351) bu fennin 

uzmanları olan şeyhlerinden bazı kayıtların varlığını 

naklediyor. Tanıma girmeyen o kayıtlar şunlardır: 

Adil olan ravinin aynı zamanda zabt sahibi olması 

gerekir. Çünkü hadisinde hataları fazla olan ravi, 

terkedilmeyi hak etmiştir demektir. Adalet sahibi ravi 

zabıt olmaktan müstağnidir denilmiş, çünkü gafil olan 

terkedilmeyi hak eder. Zira gafil olan raviyi, rical ehli 

adâlet sahibi saymazlar. Aynı şekilde adalet, ravinin 

doğru ve sadık olmasını ve gafil olmamasını gerektirir. 

Tehammul ve eda esnasında mütesahil olmasına mani 

olur. Ancak açıklamaya zabıt olma kaydı eklenirse 

daha sağlıklı olur.324 

Bilindiği üzere Ehl-i Sünnet sahih hadîsin tarifinde 

"şaz ve illetten azad olma" şartını arar. Şîa âlimleri ise 

bu konuda farklı kanaatlere sahiptirler. Şehid es-Sani 

gibi bazı âlimler "…şazlık arız olsa bile " hadisin sahih 

olacağı kanaatindedirler. Ehl-i Sünnetin, sahih hadisi 

tarif ederken şaz olmamasını şart koşmasının sebebi, 

güvenilir fakat muhalif bir râvinin rivayet ettiği hadisi 

                                                 
323 Şeyh Abdullah el-Mamekanî, Mikbasu’l-Hidaye Fi İlm-i’d-

Diraye, eş-Şeyh Muhammet Rıza el-Mamekanî (thk.), 

Muessesetu Ali el-Beyt Liihyai’t-Turas, ys., 1991, I, 146. 
324 Mamekanî, a.g.e., I, 148, 150. 



 

 

131 

 

ve halk arasında dolaşan bazı hadisleri sahih kabul 

etmediklerindendir. Onlara göre bu tür hadisler sahih 

değildir.  

Ehl-i Sünnet, sahih hadisi tarifinde illetsiz olma 

şartını da koymuştur. Şîa'ya göre ise sahih hadiste bu 

tür sebepler geçerli veya şart değildir.  

Onlara göre; sahih hadis –şaz ve muallel olsa bile- 

senedi sağlam, râvisi cerhedilmemiş (ta'ndan) uzak 

birinin muttasıl bir senedle, imami ve âdil râvilerden 

rivayet ettiği hadislere de sahih denebilir. Ancak şazı 

kabul edip mualleli kabul etmeyenler çoğunluktadır. 

Bazıları sahih olmayan hadisi imamdan sadır 

olduğuna dair karineler varsa kabul ederler. Şîa'ya 

göre sahih hadisin bütün şartlarını taşıyan, karinelerle 

birbirlerini desteklerlerse rivayetin yalan olduğuna 

hükmetmez ve bu tür hadisleri kabul ederler.   

Bundan dolayıdır ki eski ve yeni (mutekaddimun 

ve muteahhirun) âlimler bu tür rivayetleri sahihlerle 

birlikte naklederler. Bu husus onlar arasında bilinir. 

Böyle hadisleri rivayet etmelerinin sebebi, onlarla âmel 

etmek ve fıkhi hükümleri onların üzerine bina 

etmektir. 325 

Bazı hadis usulcüleri senedi başından veya 

ortasından bir veya daha fazla ravi hazfedilse bile, 

"kale" ve "faale" gibi kesinlik ifade eden bir siğa ile 

                                                 
325 Haşim Ma'ruf el-Hasanî, el-Mevzûat fi'l-Âsâr ve'l-Ahbâr Arzun 

ve Nakzun, Daru't-Taaruf li'l-Metbûat, Beyrut 1987, s. 51,52 



 

 

132 

 

rivayet edilen hadisleri sahihlerden saymışlardır. Eğer 

meçhul sigasiyle rivayet edilmişse, sahih kabul 

edilmez. Hatta senet Mürsel ve maktu olsa bile bu tür 

hadislere sahih denebilir. (çünkü rivayet zincirinde 

imamî ve âdil bir râvi vardır.) Bir hadisin senedinin 

imamî ve âdil olan birine gerçekten muttasıl olması 

sebebiyle, senedinde imamî olmayan râviler bulunan 

bir kısım hadislere de sahih denir. (Eban b. Osman ve 

onun gibi Ashabu'l-İcma'dan olan 18 kişinin rivayetini 

sahih kabul etmişlerdir.)326 

Şaz olmaması konusunda el-Mâmekânî şöyle 

diyor: “Amme327 âlimlerinin cumhuru şaz hadise itibar 

ettiler. Ashabımız328 ise şaz olan hadisi reddettiler. 

Çünkü hadisin sıhhati ravinin durumuna göredir. Şaz 

olmak ise ayrı bir husus olup, onu hüccet olmaktan 

düşürür. Bu nedenle günümüzdeki bazı âlimler, 

haberin şaz olmaması, ona itibar etmek için şarttır, 

sahih olarak isimlendirilmesinde değil. Nasıl olmuş da 

ashap sahih hadis ile ilgili ıstılahlarında şart 

koşmamışlar."329 

İlletli olmaması konusunda da el-Mamekani şöyle 

diyor: “Ammeden –Ehl-i Sünneti Kastediyor- bir kısım 

âlim onu şart koşmuştur. Metninde veya senedinde, 

                                                 
326 Abdulhâdî Hamzevî, İlmi'l-Hadis, Kulliyyetu'l-Fıkıh Ders 

Notları, Necef 1973, s. 15. 
327 Şia, Amme dedikleri vakit, Ehl-i Sünneti kastediyorlar. 
328 Şia kastediliyor. 
329 Mamekânî, a.g.e., I, 153. 



 

 

133 

 

ancak işin uzmanı tarafından farkedilebilecek, zahiri 

muttasıl olan mursel veya akla veya hisse aykırı gizli 

bir illetin olmasıdır.’330 

Yukarıdaki açıklamalardan anlaşıldığı üzere Şîa 

İmamiyyesi, bir hadisin sahih sayılabilmesi için bazı 

şartlar koyup, haberin belli bazı vasıfları taşımasını 

gerekli görmüşlerdir. Böylelikle bu vasıfları taşıyan her 

hangi bir haber onlara göre sahih sayılır.  

Ancak burada sorulması gereken bir husus vardır. 

Bu koydukları şartlar ve olmasını gerekli gördükleri 

vasıflara bağlı kaldılar mı? Başka bir ifade ile bu 

şartlar, onların en sahih hadis kitaplarında yer aldı mı? 

O kitapların en önde geleni şüphesiz el-Kuleyni’nin el-

Kâfi’sidir. el-Kâfi’de yer alan hangi hadis bu şartları 

taşıyor? 

2. ŞARTLARI 

2.1. Muttasıl Olması 

Senedin muttasıl olması (اتصال السند) şartı, senedin 

herhangi bir yerinde kopukluk olmaması gerektiği 

anlamına geliyor. Aksi takdirde sahih olma özelliğini 

kaybeder. Sahih hadisin tarifini yapan Şia âlimlerinin 

tümü muttasıl olma şartını zikretmişlerdir. 

Sahih hadisi tarif ettiklerinde diyorlar ki: “O, 

senedi muttasıl olan’ yani ‘mursel’ ve ‘munkatı’ olan 

                                                 
330 Mamekânî, a.g.e., s. 154,155; Ğureyfî, a.g.e., s. 10. 



 

 

134 

 

hadis, hiçbir surette sahih olamaz. Çünkü mursel ve 

munkatı’ hadis, muttasıl olma şartına sahip değildir. 

Ancak Şia âlimleri Mürsel hadisin sahih kabul edilip 

edilemeyeceği konusunda ikiye ayrılmışlardır:  

a- Mürsel hadisin mutlak olarak hüccet kabul 

edileceğini söyleyenler. Bunlara göre eğer irsal eden 

râvi sika ise onun rivayeti hücettir. el-Hıllî'nin 

öğrencilerinden olan el-Fâdıl el-Âbî (ö.672/1273-4), 

"Ashap el-Bîzantî'nin Mürselleriyle amel etti"331 

demektedir.  Kerkî ( ö.940/1533-4) de, "Bizim ashap İbn 

Ebi Umeyr, Ebu Basir, İbn Bezî', Zurare b. A'yun ve 

Ahmet b. Nasr el-Bîzantî gibi sadece sikalardan rivayet 

ettikleri bilinenlerin mursellerini kabul ederler"332 

ifadesini kullanmıştır. İbn Umeyr'in mursellerini 

musned kabul edenler arasında, el-Hıllî (ö.726/1325-6), 

Nerâkî (ö.1245/1829), Sahibu'l-Cevâhir (ö.1266/1849) ve 

el-Ansârî (ö.1281/1864-5) yer alıyor.333 

b- Mürsel hadisi mutlak olarak kabul 

etmeyenler.334 Şehîdu's-Sânî (ö.965/1557), "ister sahabi, 

ister bir başkası rivayet etsin, ister bir veya daha fazla 

                                                 
331 Fadıl el-Âbî, Keşfu'r-Rumûz fi Şerhi'l-Muhtasar en-Nâfi', el-

İştihârî ve el-Yezevî (thk.), Birinci Baskı, Kum h. 1410, I, 451.  
332 Kerkî, Resâil, III, 43,44. 
333 Ali Hudeyr Hacci ve Abduzzuhre Lefte, el-Hadîsu'l-Mursel 

İnde'ş-Şia, Merkez Dirasat el-Ulufe Dergisi, 6. Sayı, 2007, s.90. 
334 Mirza Hüseyn en-Nûrî et-Tabresî, Mustedreku'l-Vesâîl, 

Muessesetu Ehli'l-Beyt, Birinci Baskı, ys., 1891, Hatime, V, 499. 



 

 

135 

 

râvi sakıt olmuş olsun,  mursel hadis hüccet değildir"335 

demiştir. Mâmekânî, İmamîlerden birçok âlimin bu 

görüşte olduğunu söylemiştir.336 

 Genel anlamı itibariyle Şîa âlimlerinin mursel 

hadise sahih dediklerini görüyoruz. Nitekim meşhur 

hadis âlimlerinden el-Mamekânî şöyle diyor: “İbn 

Umeyr es-Sahih’te şunu rivayet etti. Sahihliğinde şu 

var. Hâlbuki bu naklettiği rivayet murseldir.  Maktu’ 

rivayetlerinde de aynı problemin varlığını açık bir 

şekilde görüyoruz.”337 

Murselleri rivayet edip, mursellerine sahih 

dedikleri bu İbn Ebi Umeyr, acaba kimdir? 

Şimdi Şîa nezdinde mutemet ve güvenilir olarak 

kabul edilen teracim kitaplarının bu raviyi bize nasıl 

tanıttığına ve nasıl terceme ettiğine bakalım. 

et-Tûsî onu tanıtırken şunları kaydediyor: “O 

Muhammet b. Ebi Umeyr’dir. Ezd mevalilerinden 

olup, Ebu Ahmet künyesi ile tanınır. Ebu Umeyr’in 

babası Ziyat’tır. el-Hasse (Şîa) ve el-Amme (Ehl-i 

Sünnet ve’l-Cemaa) yanında en sika olanlardandır. 

Nasik ve vera’ sahibidir. İmamlardan üçünü idrak 

etmiştir. Ebu İbrahim’e yetişmiş ancak ondan rivayette 

bulunmamıştır. Rıza’yı idrak etmiş ve ondan rivayet 

                                                 
335 Şehîdu's-Sânî, ed-Dirâye, s.48. 
336 Mamekânî, Mikbâsu'l-Hidaye, Muhammed Rıza el-Mâmekânî 

(thk.), Neşru Muessesetu Âl el-Beyt, Birinci Baskı, Kum 1411, I, 

341-343. 
337 Mamekânî, a.g.e., I, 157. 



 

 

136 

 

etmiştir. Cevvad’ı da idrak etmiş ve birçok 

musannafatı vardır.”338 

Ehl-i Sünnet âlimlerinden İbn Hibban (ö.354/965) 

onu sikalar arasında zikretmiştir.339 

İbn Hacer el-Askalanî (ö.852/1449) ise Onun 

hakkında: “Kufe ehlinin cömert ve eşraflarındandı” 

diyor.340 

İfade etmemiz gerekir ki, İbn-i Hibban tevsik ve 

ta’dil konusunda mütesahil olarak tanınır. İbn-i Hacer 

el-Askalani ise, Muhammet b. ‘Ebi Umeyr’in cerh ve 

ta’dilini yapmamıştır. 

Keşşî ise kitabında, sadece öğrencileri ve halife 

Me’mun’la yaşadığı bazı durumlarını anlatır. 40 cilt 

kitabı ezbere bildiğini söylüyor. Ancak bu ciltlerin 

miktar ve hadislerin sayısını anlatmıyor. Bunun 

dışında ibadetinden bahsetmiştir. Dolayısıyla burada 

da tevsik etme durumunu göremiyoruz.341 

Necâşî, Muhammet b. Ebi Umeyr ile alakalı olarak 

şunları kaydediyor: “Bizde ve muhaliflerimiz nezdinde 

                                                 
338 Tûsî, a.g.e., s. 142. Bu kitap, Şia’nın cerh ve ta'dildeki 4 önemli 

kitaptan biridir. 
339 el-Hafız Ebi Hatım b. Hibban et-Temîmî, es-Sikat, Muessesetu 

el-Kutub es-Sekafiyye, Hindistan h. 1393, V, 361. 
340 Ahmet b. Ali b. Hacer el-Askalânî, Lisanu’l-Mizan, Abdulfettah 

Ebu Ğudde (thk), Daru’l-Beşair el-İslamiyye, ys., 2002, V, 373. 
341 Şeyhu’t-Taife Ebu Cafer Muhammet b. el-Hasan b. Ali et-Tûsî, 

İhtiyaru Ma’rifeti’r-Rical,  Hasan el-Mustafavi (thk.), 

Muessesetu Al el-Beyt Liahbari’t-Turas, Birinci Baskı, Tahran h. 

1427, II, 854,855. 



 

 

137 

 

de, değerli ve yüce bir makama sahiptir. Kitapları 

vardı. Gizlendiği dönemde, kızkardeşinin onları 

gömdüğü rivayet edilir. Dört yıl hapishanede 

kalmasından dolayı bu kitaplar telef oldu.” Diğer bir 

rivayete göre ise, bu kitapları bir odaya koymuş ve 

üzerine yağmur suyu gelmesiyle telef olmuştur. Bu 

tarihten sonra hıfzından ve insanların elindekilerden 

rivayet etmiştir. Bu nedenle ashabımız murselleri 

konusunda duraklıyorlar. 217/833 yılında ölmüştür.”342 

İbn Ebi Umeyr adındaki Şîa râvisi kısaca budur. 

Dolayısıyla üçüncü asrın birinci yarısında vefat etmiş, 

yazdığı kitapları telef olmuş. Bu tarihten sonra 

insanların elinde kalanlardan rivayet etmiştir.  

Buna rağmen Şîa onun mursellerine dayanıp, 

değer veriyor, itimat edip sahih olduğunu iddia 

ediyor. Bu anlattıklarımıza, zayıf râvilerden rivayet 

ettiğini de eklememiz gerekiyor. Bu rivayetlerin 

özellikle el-Kâfi, et-Tehzip ve el-İstibsar’da varlığı 

dikkat çekicidir. 

Kuleynî, sahih bir rivayetle İbn-i Ebi Umeyr’den, 

o’da Ali b. Hamza’dan rivayet etmiştir. 343 Ali b. el-

Hasan b. Fisal Ali’yle ilgili olarak şunları söylüyor: 

                                                 
342 Ebu’l-Abbas Ahmet b. Ali en-Necaşî, Ricalu’n-Necâşî, 

Muhammet Cevvat en-Naşini (thk.), Daru’l-Azva Matbaası, 

Birinci Baskı, Beyrut h. 1408, II, 204. 
343 Kuleynî, a.g.e., III, 265, H. No: 20.  



 

 

138 

 

“Yalancı bir melu’ndur.”344 et-Tûsî onun için, yalancı 

olduğunu söylemiştir.345 

Kuleyni sahih bir senetle İbn-i Umeyr’den, o’da el-

Hüseyin b. Ebi el-Mankari’den rivayet etmiştir.346 

Necaşi, “el-Hüseyni zayıf idi” diyor.347 

et-Tûsî sahih bir senetle İbn ebi Umeyr’den, o’da 

Ali b. Hadid’ten rivayet etti.348 

Necaşî Mevarid’te, Ali’nin zayıf olduğunu 

söylemiş ve zayıflığında mübalağa da etmiştir.349 

et-Tûsî, sahih bir senetle Safvan b. Yahya ve İbn 

Ebi Umeyr’den, o’da Yunus b. Zabyan’dan rivayet 

etti.350 

Necaşî Yunus için, “Cidden zayıftır. Onun 

rivayetlerine iltifat edilmez. Bütün kitapları 

karışıktır”351 demiştir. 

                                                 
344 Ebu Musa el-Hûî, Mu’cemu Ricali’l-Hadis, Menşuratu 

Medineti’l-İlim, Üçüncü Baskı, Beyrut h. 1403, I, 66.   
345 Tûsî, el-Fihrist Hamişi, s. 96. 
346 Kuleynî, a.g.e., II, 623, H. No: 18. 
347 Necaşî, a.g.e., I, 163. 
348 Ebu Cafer Muhammet b. el-Hasan et-Tûsî, Tehzibu’l-Ahkam Fi 

Şerhi el-Muknia, Daru’l-Azva’ Matbaası, İkinci Baskı, Beyrut h. 

1412, VII, 248, H. No: 1171; et-Tûsî, el-İstibsar Fima Uhtulife 

Mine’l-Ahbar, Hasan el-Musevi el-Hurasani (thk.), Daru’t-

Taaruf Li’l-Matbuat, Üçüncü Baskı, Tahran h. 1390, III, 159, H. 

no: 575. 
349 el-Hûî, a.g.e., I, 67. 
350 Tûsî, Tehzibu’l-Ahkâm, V,31, h. no: 2; Tûsî, el-İstibsar, II, 157, 

h.no: 513. 
351 Necaşî, a.g.e., II, 423.  



 

 

139 

 

İmamların isnad kullanmalarına gelince, Şîa 

kaynaklarında, imamlar dışında Rasûlullah’dan (s.a.s.) 

gelen hadislerin sayısı oldukça azdır. Öyle ki, 

Kuleynî'nin el-Kâfi'si başta olmak üzere Kutub-i 

Arbaa'daki rivayetler, çoğunlukla Cafer es-Sadık'a ve 

ardından Muhammed el-Bâkır'a nispet edilmekte ve 

genellikle söz konusu imamlarla Rasûlullah (s.a.s.) 

arasında bir isnad zikredilmemiştir. Örneğin Şeyh 

Saduk‘un kitabı Men lâ Yahduruhu'l-Fakih üzerinde 

yapılan bir araştırmada, bu kitapta Cafer es-Sadık'tan 

%60, Muhammed el-Bakır'dan %15, Ali Rıza'dan %5, 

Ali b. Ebi Talip'ten %5, Rasulullah (s.a.s.)'den %7 

oranında hadis tahriç edilmiştir.352 

Ancak burada konumuzu ilgilendiren problem, 

imamların çoğu kez Rasûlullah’dan (s.a.s.) rivayet 

ederken 'isnadı zikretmemeleri'dir. Çünkü Şia kendi 

hadislerinin mâsum imama dayandığına ve katiyyet 

ifade ettiğine inandığı için onlara göre muttasıl isnad 

önemli değildir.353 Bu durum, tabii olarak isnadın 

Mürsel olmasını gerektirmektedir. Ancak Şii âlimler, 

                                                 
352 Buckley, R.P. "Ca'fer-i Sadık", İslam Ansiklopedisi: İslâm Âlemi 

Tarih, Coğrafya, Etnografya ve Biyografya Lugati (İA) Milli 

Eğitim Bakanlığı, Ankara 1978, IV, 38. 
353 Raşit Küçük, 'İsnad', Türküye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

DİA, İstanbul 2001, XXVIII, 157. 



 

 

140 

 

imamların rivayet ettikleri hadislerde isnad 

aramazlar.354 

Şîa âlimleri bu problemi, Cafer es-Sadık'tan rivayet 

edilen "Bana babam rivayet etti, o dedesi 

Rasûlullah’dan (s.a.s.), o Cebrail'den, o da Allah'tan 

nakletti. Sana naklettiklerimin tamamı bu isnatladır. 

Rivayeti ile çözmeye çalıştıkları görülüyor. Cafer es-

Sadık'ın rivayetlerinin isnadını bu şekilde 

genelleştirmesi, bundan hareketle, Şia'nın imamlardan 

gelen rivayetlerin isnadına karşı güven duydukları 

sonucu çıkıyor. 

 Şîa'ya göre, imamın "Rasûlullah (s.a.s.) şöyle 

buyurdu" sözü Mürsel anlamına gelmez; bu rivayet 

muttasıl kabul edilir. Arada bilinmeyen bir râvinin 

zayıf olma ihtimali sebebiyle hadis Mürsel sayılsa da, 

mâsum imamlar için böyle bir ihtimal söz konusu 

olmaz.355 Rivayet edildiğine göre Ebu Abdillah’ın 

kendisinden hadis işiten kimseye “Benden 

duyduğunda babamdan, babamdan duyduğunda 

benden rivayet etmende mahzur yoktur”356 dediği, 

ayrıca “benden duyduğunuzu genel olarak 

                                                 
354 Bekir Kuzudişli, Şia'da Hadis Rivayeti ve İsnad, BSR Yayıncılık, 

İstanbul 2011, s. 85. 
355 Hasan es-Sadr, Nihâyetu'd-Dirâye fi Şerhi'r-Risâle el-

Mevsûme bi'l-Vacîzeli'l-Behâî, (nşr. Mâcid el-Garbâvî), yy, 

1413, s. 194. 
356 Kuleynî, a.g.e., I, 51; Hur el-Âmilî, a.g.e., XXVII, 104. 



 

 

141 

 

Rasûlullah’a (s.a.s.) nisbet edebilirsiniz”357 şeklinde izin 

verdiği söylenir. Bunun sebebini ise Rasûlullah (s.a.s.) 

ile imamlar aynı nurdan yaratıldı şeklinde 

açıklıyorlar.358 

Ebu Abdillah’tan rivayet edildiğine göre o, onun 

Rasûlullah’dan (s.a.s.) aktardığı bir hadis arasında fark 

olmayıp, bilgi mâsumlar kanalıyla geldiği için 

herhangi bir isnad incelemesine de gerek 

duyulmamaktadır. Ancak bu anlayış beraberinde ciddi 

problemleri getirmektedir. İmam hadisin isnadını 

söylemese de, imamın naklettiklerinin sadece Ehl-i 

Beyt kanalıyla geldiğine inanılması, isnadın en 

tartışmalı devrelerinden birini oluşturan ilk bir buçuk 

asrın tetkik dışı bırakmaktadır.359 

Diğer bir husus ise, Şîa Hz. Ali’nin, Ebu Abdillah 

Cafer es-Sadık’ın ve büyük gaybet zamanına kadar 

geçen imamların sünnetinden bahsetmektedir. Hâlbuki 

ki Ehl-i Sünnet, sünnet denince Sünnet-i Nebeviyye’yi 

kastediyor.360 Öyle ki, Şîa’nın hadis kitaplarındaki 

Rasûlullah’a (s.a.s.) ait hadislerin nispeti %5 

civarındadır. İsnadın olup olmadığına bakılmazsa, bazı 

usûl ve akâid konularında bu rakam %15’e yakındır. 

Ancak durum imamlara gelince hadis sayısı oldukça 

                                                 
357 Hur el-Âmilî, Vesâilu’ş-Şia, XXVII, 104.  
358 Meclisî, Mirâtu’l-Ukûl, I, 176. 
359 Kuzudişi, a.g.e., s. 91. 
360 Zerzûr, es-Sunnetu’n-Nebeviyye vu Ulûmuhâ, s. 141. 



 

 

142 

 

artmaktadır. Öyle ki Keşşi’nin naklettiğine göre sadece 

Câbir, Ebu Abdillah Cafer es-Sadık’tan yetmiş bin 

hadis işittiğini, ancak ondan işittiği bu hadisleri hiçbir 

kimseye rivayet etmediğini, bundan sonra da kimseye 

asla nakletmeyeceğini söylemesi,361 Cafer es-Sadık’a ne 

kadar hadis isnad edildiği hususunda bize açık bir fikir 

vermektedir. Hâlbuki Hz. Ali “Sünnetin kendisini 

kuşattığı ve bid’attan sakınan kimseye ne mutlu!” 

diyerek Nîsa suresinin 59. âyetinin gereği olarak 

insanları Allah’ın kitabı ve Rasûlullah’ın (s.a.s.) 

sünnetiyle hükmetmeye çağırmıştır.362 

Durum böyle olunca, bilhassa mütekaddimûn Şîa 

âlimleri açısından imamların doğrudan Rasûlullah’a 

(s.a.s.) nisbet ettikleri hadislerin isnadındaki irsal 

meselesinin ve genelde de imamların sözlerinin de 

hadis sayılmasının Şîa açısından bir problem teşkil 

etmediği anlaşılmaktadır.        

Aynı şekilde, Kur’an-ı Kerim’den sonra en sahih 

ve güvenilir olduğuna inandıkları el-Kâfi’de, munkatı’ 

senetlerle rivayet edilen hadisler tahriç edilmiştir. Bu 

konuda birkaç örnek vermekle yetineceğiz. 

Kuleyni dedi, el-Hüseyin b. Muhammet b. 

Muhammet b. el-Aşa’ri Mualla b. Muhammet’ten, o’da 

                                                 
361Tûsi, Ricalu’l-Keşşî, s.194. 
362 İzzettin Ebu Hamid Hibbetullah b. Ebdilhadid el-Mu'tezili, , 

Nehcu’l-Belâğa, Muhammet Ebulfadl İbrahim (thk) Daru 

İhyai't-Turasi'l-Arabi, Birinci Baskı, Beyrut 1965, s.565. 



 

 

143 

 

Muhammet b. Muhammet b. Cumhur’dan, o’da, 

Abdurrahman b. Ebi Necran’dan, o’da 

zikrettiklerinden, onlar da Ebu Abdillah’tan: “Kim 

hadislerimizden '40 hadis' ezberlerse, Allah (c.c.) onu 

kıyamet günü, âlim ve fakih olarak diriltecektir”363 

dedi. 

Necaşî, el-Hüseyin b. Muhammet el-Aşa’ri için 

“sikadır” demiştir. O Muhammet b. Yakub’un 

hocasıdır.364 Bu rivayette inkıtanın olduğu yer açıktır. 

Çünkü  نجران عمن ذكره عن عبدالرحمان بن ابي  demiştir. 

Abdurrahman hadisi Ebu Abdillah’tan işiten raviyi 

zikretmemiştir. Abdurrahman ise, Ebu Abdillah’ın 

muasırı değildir. 

Diğer bir örnek de şöyledir: Kuleyni Dedi: 

Ashabımızdan bazıları, Ebu Ahmet b. Muhammet b. 

Halit’ten, o’da babasından, o’da Ebu Cafer’den Yüce 

Allah (c.c.)’nun:  

 (طعامه ما) ,ayeti ile ilgili olarak 365(فلينظرالانسان الى طعامه)
nedir dedim?  

 O, “kendisinden قال علمه الذي ياخذه عمن ياخذه

alandan alacağını öğretti” dedi.366 

                                                 
363 Kuleynî, a.g.e., I,49. Şunu ifade edelim ki, Kuleyni el-Kafi’sinde, 

hocalarıyla arasında tahammül siğasını –çok az yerde hariç- 

kullanmamıştır. Kuleyni’nin el-Kâfisini inceleyen bu hususu 

rahatltkla tespit edebilir.   
364 Necâşî, a.g.e., I,186. 
365 Abese, 80/24. 



 

 

144 

 

İnkıtanın olduğu nokta, (عمن ذكره)’dur. ( عدة من

 Ashabımızdan birkaçı değildir. Çünkü (اصحابنا

kitabında (عدة من اصحابنا) dediğim zaman falan şahısları 

kastediyorum demiştir. Bunun için Kuleyni’nin hadis 

rivayetindeki metoduna bakmak gerekiyor. Bu da 

geniş bir konudur.  

Mehdiy-i Muntazara arz edilip, "el-Kâfi bizim 

Şîamıza kâfidir" dediği Usulu'l-Kâfi'de geçen 

ınkıtaların çokluğu dikkat çekicidir.367 

Unutulmamalıdır ki, bu kitap Kur'an-ı Kerim'den 

sonra en çok güvenilen kitaptır. İster Ahbârîlerden 

olsun, ister Usulilerden olsun, bütün Şia âlimlerinin 

büyük önem verdiği, eşi ve benzerinin olmadığına 

inandıkları bu kitaptaki munkatı' rivayetlerin çokluğu, 

üzerinde düşünülmesi gereken bir husustur. 

Munkatı’ hadislerin tümünü burada zikretmemiz 

mümkün değildir. Onun için bu örneklerle iktifa 

ediyoruz ve adâlet konusuna geçiyoruz.  

2.2. Adâlet 

Senedin muttasıl olması şartını bazen ihlal 

ettiklerini, ona bağlı kalmadıklarını gördükten sonra, 

                                                                                           
366 Kuleynî, a.g.e., I,49. 
367 Kuleynî, a.g.e., I, 383, H.no:3; I, 401, H. no:4; II, 39, H.no: 8; II, 44, 

H.no:2; II, 45, H.no:1; II, 47, H.no:3; II, 54, H.no:2; II, 59, 

H.no:11;II, 60, H.no:1; II, 65, H.no:5; II, 67, H.no: 8; II, 69, H.no: 

7.  



 

 

145 

 

bir hadisin sahih addedilmesi için koydukları adalet 

şartına değineceğiz. 

Hadis usulünde adâlet, "nefsi bir meleke olup 

kişiyi takvalı olmaya, büyük günahlardan kaçınmaya, 

küçük günahlarda ise ısrar etmemeye ve mürüete 

aykırı şeyleri terk etmeye götüren şey" diye tarif 

edilmiştir.368 Bu şartları haiz râvi âdil sayılır. Adâlet 

kısaca "kişinin dinin hükümlerine uygun yaşaması, 

halk nazarında şahsiyetini zedeleyecek söz ve işlerden 

kaçınması durumu" demektir.369 Bu vasfın içinde 

Müslüman, temyiz kabiliyetine sahip (âkıl) ve bülûğa 

ermiş (bâliğ) olma şartları mütalaa edilir.370 

İlk olarak râvinin âdil sayılabilmesi için, 

Müslüman olması ve fısktan uzak durması gerekir. et-

Tûsî (ö. 460/1067), bu konuda icma olduğunu 

belirtmiştir.371 Şâhidin âdil olması gerektiği ise, ne 

                                                 
368 Nasırâbâdî, es-Seyyid Ali Muhammed el-Hindî, (ö. 1312/1895), 

el-Cevheretu'l-azîze fî Şerhi'l-vecîze, (Muhammed el-Bereket 

ve Nimetullah el-Celîlî), (Resâilun fî dirâyei'l-hadis içinde) (haz. 

Ebu'l-Fadl Hâfıziyânî'l-Bâbûlî) Dâru'l-Hadîs, Kum 1424/2003, II, 

415; Mer'î', Munteha'l-Mekal, s. 88; Koçyiğit, Talat, Hadis 

Terimleri Sözlüğü, Rehber Yayıncılık, Ankara, Ankara 1992, s. 

27. 
369 Aydınlı, Abdullah, Hadis Istılahları Sözlüğü, İFAV yayınları, 

İstanbul 2009, s. 14. 
370 Aydınlı, a.g.e., s.14. 
371 Tûsî, Uddetu'l-usûl, Muhammed Mehdî Necef (thk.) Zeylinde, 

Halil b. Gâzî el-Kazvînî, el-Haşiyetu'l-Haliliyye, Muessesetu âl-i 

Beyt, Kum ts., I,382. 



 

 

146 

 

sahabe ne de tabiin tarafından şart konulmuştur.372 

Ayrıca râvinin zahirinin güzel olması, adâlet için 

yeterli görülmüştür; zira kişinin iç dünyasını Allah'tan 

başka kimse bilmez.373 Rivayet edildiğine göre Cafer 

es-Sâdık şöyle demiştir: "herkim insanlarla iyi geçinip 

onlara zulmetmez, konuştuğunda onlara yalan 

söylemez, söz verdiğinde sözüne muhalif 

davranmazsa böyle bir kimsenin gıybetini yapmak 

haramdır; o mürüetini tamamlamış, onun âdil olduğu 

anlaşılmış ve kardeşliği vacip olmuştur."374 Bundan 

hareketle Bıhbehânî (ö.1205/1790), râvinin zahirinin 

güzel olmasının âdil sayılması için yeterli addedildiği 

konusunda icma' olduğunu ileri sürmüştür.375 

Şîi âlimlerin cumhuru, râvinin mürüete aykırı olan 

şeyleri de terk etmesini adâletin şartları arsında 

değerlendirmiş, öyle ki bazıları bu konuda icma' 

olduğunu nakletmişlerdir.376 İmam Kâzım'ın 

(ö.183/799), mürüeti olmayan kimsenin dininin 

olamayacağını" ifade ettiği rivayet edilir.377 Mürüet 

sahibi olmamak, "kişinin aklının zayıflığına delalet 

                                                 
372 Hûr el-Âmilî, Vesâilu'ş-Şia, XXVII,390; Şeriatmedâr, Mevlâ Refi' 

b. Ali el-Cîlânî er-Ruştî (ö.1293/1875),  Risaletun fî İlmi'd-

Dirâye, Seyyid Hasan el-Hüseynî âli'll-Muceddid eş-Şirâzî 

(thk.), Daru'l-Hadis, Kum 2003, II,296. 
373 Nâsirâbâdî, a.g.e., II, 411. 
374 Âmilî, a.g.e., XII, 278. 
375 Nasîrâbâdî, a.g.e., II, 411. 
376 Mer'î', a.g.e., s.88. 
377 Nasîrâbâdî, a.g.e., II, 432. 



 

 

147 

 

eden ve emsali kimselerin yapmadıklarını yapması 

suretiyle mümeyyizliğinin zayıflığını ortaya koyan 

şeyler" diye açıklanmıştır. Mesela kişinin başkalarının 

yanında karısını öpmesi vb. böyledir.378 

Kişinin Müslüman olması adâlet için temel şart 

olmakla beraber, tek başına yeterli değildir.  Bu 

bakımdan hadis âlimlerinin çoğunluğu, rivayetin 

kabul edilebilmesi için râvinin ayrıca adâlet sıfatına 

sahip olmasının gerekli olduğunu belirtmişlerdir.379 

Şîa Hadis Usûlü ilminde önemli bir yere sahip 

olan eş-Şehidu’s-Sani de: “Bu (adâlet sıfatı), hadis 

âlimlerinin cumhuru ile Usulu’l-Fıkıh âlimlerinin 

üzerinde ittifak ettiği bir şarttır”380 demektedir. 

Ancak eş-Şeyh Hasan b. eş-Şehit es-Sani 

babasından şunu rivayet eder: “Sahih haberde, ‘İmamî 

olma’ kaydını koymaya gerek yoktur. Adil olma 

kaydını koymak, ondan müstağni kılar. Zira mezhebi 

fasit olan biri, gerçekte âdil olma sıfatıyla 

sıfatlandırılamaz.”381 

Görüldüğü gibi hadisin tashihi için adâlet sıfatı 

son derece önem arz ediyor. Âdil olmayanın rivayeti 

kabul edilmez. 

                                                 
378 Nasîrâbâdî, a.g.e., II, 433. 
379 Mamekânî, Mikbâsu'l-Hidâye, I, 324; Fermâvî, Usûlu'r-Rivâye, 

s. 233-234. 
380 Mamekânî, a.g.e., II, 34. 
381 Hasan b. eş-Şehit es-Sanî, Muntaka’l-Cuman, Mektebetu’ş-

Şamile Li’ş-Şia, I,23; Ğureyfi, a.g.e., s. 25. 



 

 

148 

 

Bilindiği gibi, adâlet sıfatı, iki âdil âlimin, âdil 

olduğuna şahitlik etmesiyle gerçekleşir.382 el-Behâî el-

Âmili ise, “Ashabımızın çoğuna göre, ravinin tevsiki 

için Şîi bir âlimin şahitliği yeterlidir”383 diyor. Veya bu 

konuda meşhur olmasıyla gerçekleşir. Şîa âlimlerinden 

el-Mâmekânî de bunu söylemiştir.384 Ehl-i Sünnet 

âlimlerinden İbnu’s-Salah (ö. 643/1246) da bunu 

savunmuştur.385 Rivayette tek kişinin tezkiyesi ile 

yetinme, meşhur ve daha kuvvetli görülen görüştür. 

Buna göre rivayette tek kişi şartı ile iktifa edilir.386 

Ayrıca İlim Ehli ile Hadis Ehli arasında adâleti ile 

tanınan ve övülmüş kimselerin bir muaddilin ta'diline 

ihtiyacı yoktur. Nitekim hadis ilmindeki şöhretleri 

onların adâleti için yeterlidir. Bu durumda Kutubu 

Arbaa müelliflerinden Muhammed b. Ya'kub el-

Kuleynî (ö. 329/939) ve İbn Bâbeveyh (ö. 329/941) 

zamanından bu yana, yaşamış hadis şeyhleri 

güvenilirlik, zabt, vera gibi hasletleri kendilerinde 

cemetiklerinden başkalarının tezkiye ve ta'dil etmesine 

bu tür şeyhlerin ihtiyaçları bulunmamaktadır.387 

                                                 
382 Mamekânî, a.g.e., II,63,64. 
383 Bahauttin Muhammet b. el-Hüseyin el-Âmilî, Meşriku’ş-

Şemseyn, el-Mektebetu’ş-Şamile Li’ş-Şia’, s. 9. 
384 Mamekânî, a.g.e., II, 63,64; Şehîdu's-Sânî, el-Bidâye, I, 134. 
385 İbnu’s-Salah, a.g.e., s. 115. 
386 Şehidu's-Sânî, a.g.e., I, 134; Nâsirâbâdî, a.g.e., s.433. 
387 Fermâvî, Usûlu'r-Rivaye İnde Şia el-Îmâmiyye Ardun ve 

Nakdun, el-Mektebetu’ş-Şamile li’ş-Şia, s.235-236. 



 

 

149 

 

Ayrıca iki âdil kimsenin bir kişi hakkında 

kullandıkları "sika", "adl", "makbûlu'r-rivâye"gibi ta'dil 

ifadeleri ile de râvinin adaleti gerçekleşmiş olur.388 

Diğer taraftan üzerinde ittifak olmamakla beraber, 

râvinin methedilmiş olması sika ve âdil olduğunu 

göstermez. Tevsîk, imâmî olan için geçerlidir. Başka bir 

ifade ile adâlet sıfatına ancak imâmî sahip olabilir.389  

Keza bunlara göre, İmâmî olmayan bir râvinin 

methedilmiş olması, rivayetinin kabul edilmesini 

gerektirmez. Ancak bu durum, adâletten farklı olduğu 

için tevsik de sayılmaz. Bununla beraber Necâşî (ö. 

450/1850) ve et-Tûsî gibi bazı Şîa âlimleri bu görüşe 

katılmamış, Abdullah b. Bukeyr390 gibi kişileri -İmâmî 

olmadıkları halde- sika diye değerlendirmiş, onlardan 

nakillerde bulunmuşlardır.391 

Ancak Şîa hadis âlimlerinin, bir hadisin sahih 

sayılabilmesi için ileri sürdükleri şartlara tam olarak 

                                                 
388 Mâmekânî, a.g.e., II, 63,64. 
389 Gureyfî, Kavâidu'l-Hadis, s. 30; Fermâvî, a.g.e., s. 233-234. 
390 Tûsî, Abdullah b. Bukeyr'nin Fatıhî mezhebine mensup 

olduğunu ifade etmiş, bununla beraber onu sika saymış ve bu 

râvinin kitabı olduğunu, pek çok hadis rivayet ettiğini 

söylemiştir. Bk. Tûsî, Fihrist, s. 84; Tûsî, Ricâl, II, 164; Mufid 

Abdullah b. Bukeyr'i büyük âlimlerden saymış, Keşşi ise onu, 

rivayetleri sahih kabul edilen ashab-ı icma' arasında saymıştır. 

Bu nedenle Kutûb-i Erbaa'da onun 334 rivayeti yer almaktadır. 

Bk. Ali Ekber et-Turâbî, el-Mevsûatu'r-Ricâliyye el-Muyessere, 

Muessesetu İmam es-Sadık, Kum 1424, s. 266.   
391Kutluay, İbrahim, İmamiyye Şiasına Göre Cerh ve Ta'dîl, 

Rağbet Yayınları, İkinci Baskı, İstanbul 2012, s.95.  



 

 

150 

 

uymadıklarını görüyoruz. Nitekim Şîa Mustalahu’l-

Hadis âlimlerinden biri olan el-Behâî el-Âmili 

(ö.1030/1621), “Cerh ve ta’dil kitaplarında cerh veya 

ta’dil ile isimleri hiç geçmeyen bazı raviler, hadis 

senetlerine giriyor. Ancak mutekaddimin âlimlerimiz, 

bunlara çok itina göstermiş ve onlardan çokça 

rivayette bulunmuşlardır. Daha sonra gelen 

âlimlerimiz de, bunların senedinde oldukları hadisleri 

sahih kabul etmişlerdir”392 tespitinde bulunmuştur. 

Yani hakkında kesin bir hüküm olmadığı halde, 

hadislerini tashih ettiler.  

Cerh ve ta’dil edilmediği halde Şîa’nın, hadislerini 

sahih kabul ettiği ravilerden bazıları şunlardır: 

Ahmet b. Muhammet b. el-Hasan b. el-Velit. 

Mamekânî onun için: “Ricâl kitaplarında 

zikredilen, babasının sika olduğudur. O ise, cerh ve 

ta’dil konusunda zikredilmemiştir.”393 

el-Allame394 ise onun bir çok rivayetini sahih 

olarak kabul etmiştir. 

Ahmet b. Yahya el-Attar. 

Saduk,395 ondan çokça rivayette bulunmuştur. 

Hocalarındandır. Kendisiyle Sa’d b. Abdillah vb. 

arasında vasıtadır.  

                                                 
392 Âmilî, a.g.e., s. 10,11. 
393 Mamekânî, a.g.e.,II, 130. 
394 O, el-Hasan b. Yusuf Ali b. el-Mutahhir el-Hulli’dir. el-Allame 

el-Hulli olarak meşhurdur. 726 yılında ölmüştür. 



 

 

151 

 

Ali b. Ebi Ceyyit. 

eş-Şeyh,396 özellikle el-İstibsar’da397 ondan çokça 

rivayette bulunmuştur. 

Behâî: “Bunlar ve benzerleri bizim ashabın 

hocalarındandırlar. Onların durumlarının iyi ve adil 

olduklarını tahmin adıyoruz. Onların hadislerini “el-

Hablu’l-Metin”398 ve “bu kitapta”399sahihlerden 

saydım. Bunu yaparken bizim mutaahhirin âlimlerin 

minvali üzerine hareket ettim. Haklarındaki 

itikadımızın gerçeğe uygun olmasını Allah’tan 

diliyoruz, yardım ve başarı ondandır”400 diyor.  

Sözlerine devamla, “bazen imamî olmayanlardan 

rivayet edilen bazı hadislere sahih dedikleri oluyor. 

Bunun sebebi ise, ona senedin sıhhatli bir şekilde 

varmasıdır. “el-Hulasa” ve başka kitaplarda: “el-

Fakih’in Muaviye b. Meysere ve Aiz el-Ahmesi’ye, 

Halit b. Nuceyh’e ve Al Sam’ın mevlası Abdu’l-A’la’ya 

tariki sahihtir. İlk üçün sika olduğunu ne o, ne de 

başkası söylemiştir. Dördüncüsünü de tevsik 

                                                                                           
395 O, Ebu Cafer Muhammet Ali b. el-Hüseyin b. Babeveyhi el-

Kummi. Men La Yahduruhu el-Fakih adlı kitabın sahibidir. Bu 

kitap Şia’daki dört asıl kitaptan biridir. 
396 Şia’da eş-Şeyh denildiği vakit, el-İstibsar ve Tehzibu’l-Ahkâm 

adlı kitapların sahibi, Ebu Cafer Muhammet b. el-Hasan et-Tusi 

kastedilir.  
397 İstibsar Şia’daki dört asıl kitaptan biridir.  
398 Hablu’l-Metin müellifin bir kitabıdır.  
399 Bununla Meşriku’ş-Şemseyn adlı kitabını kastediyor. 
400 Mamekânî, a.g.e., II,131,132. 



 

 

152 

 

etmemiştir. Bunların tümü tarif ettikleri sahihin 

dışındadır”401 demiştir. 

Kısacası râvinin âdil sayılabilmesi için Müslüman 

olması, kebairden ve muruete aykırı hal ve 

hareketlerden kaçınması temel şart olarak kabul 

edilmiştir. Şîa âlimlerinden az bir kısmı, râvinin 

güvenilir olmasını esas alarak İmâmî olmayan râvilerin 

de rivayetlerinin kabul edilebileceğini savunmuştur. 

2.3. el-İmâme 

Bir hadisin sahih sayılabilmesi için Şîa İmamiyye 

İsna aşeriyye’nin koyduğu diğer bir şart ise, ravinin 

imamî402 olmasıdır.  İmamî olmaktan maksat ise, 

ravinin İsna Aşeriyye imamiyesine intisap etmesidir. 

Ancak hadisin sahih ve kabulü için bu şarta da bağlı 

kalmamışlardır. Abdullah b. Bekir’in hadislerini tashih 

etmişler.   

et-Tûsi, Abdullah b. Bekir b. A’yun Ebu Ali eş-

Şibani için: “Fatahiyye mezhebindendir, ancak sikadır. 

Bir kitabı vardır”403 demektedir.  

                                                 
401 Mamekânî, a.g.e., I, 158. 
402Sahih ve hasen hadis için mutlaka imami ravinin rivayet etmiş 

olması şartını koşan Şia İmami olmayanların yaptığı rivayete 

‘muvessek’ hadis ismini vermişlerdir. Şia mezhebinden birisi 

bile olsa İmamiyye Mezhebine mensup olmayan birisinin 

yaptığı rivayet muvessek hadis olmaktan kurtulamaz ve 

makbul değildir. Bk. Mamekânî, a.g.e..,s. 33; Zeynuttin el-Âmilî, 

a.g.e.., s. 77,84, 85. 
403 Tûsî, Fihrist, s. 84. 



 

 

153 

 

Mâmekanî, “Fatahiyye Şîa mezhebine en yakın 

fırkadır”404 diyor.  

Necâşî de: “Rivayetleri çok ve bir kitabı vardır”405 

diyor. Tabiki buradaki Şia’dan maksadı İsna 

Aşeriyye’dir. 

Keşşî ise: “Bir kısım ashabımız onu değerli 

âlimlerden addetmiştir”406 diyor. 

Abdullah el-Mamekani de: “O, Fatahîdir,407 Semaa 

b. Mihran,408 Ali b. Hamza409 ve Osman b. İsa410 ise, 

                                                 
404 Mamekânî, a.g.e., II, 325. 
405 Necaşî, a.g.e. , II, 231. 
406 Keşşî, a.g.e., II, 635. 
407Aftahiyye: İmametin es-Sadık’tan sonra oğlu Abdullah’a 

geçtiğini iddia edenlerdir. Bilindiği gibi İmamiyye Mezhebi, 

imametin es-Sadık’tan sonra oğlu Kazım’a geçtiğine inanırlar. 

Bak. Şehristanî, a.g.e., s. 167; Nubehtî, Fireku’ş-Şia’, s. 84,109.  
408 Sema’ b. Mihran b. Abdurrahman el-Hadrami. Necaşi onun için 

sikatun, sikatun demiş. Bak. Necaşî, a.g.e., I, 432. 
409 Ali b. Ebi Hamza Ebu’l-Hasan el-Betaini. Tûsî, onun için: ‘  

Vakıfidir’ demiştir. Bak. Tûsî, a.g.e., s.96. Necaşî: “O, Ebu’l-

Hasanan ve Ebu Abdillah’tan rivayet etmiştir. Daha sonra 

tevekkuf etmiştir. O Vkıfiyye’nin umdelerindendir” diyor. Bak. 

Necaşî, a.g.e.., II, 96; Keşşî: “O yalancı ve muttehemdir” diyor. 

Bak.Keşşî, a.g.e., II, 705. Bütün bunlara rağmen hadislerini 

tashih ve kabul ettiler. Bak. Mamekânî, a.g.e., II, 27.   
410 Osman b. İsa. et-Tusi: “O Vakıfi olup, ‘el-Miyah’ adında bir 

kitabı vardır” demaktedir. Bak. Tûsî, a.g.e., s. 120; Necaşî: 

“Vakıfiyye’nin şeyhi ve önde geleni idi” diyor. Bak. Necaşî, 

a.g.e., II,155; el-Keşşî: “Onlar Osman b. İsa’yı itham etmiyorlar” 

diyor. Bak. Keşşî, a.g.e., II, 860. 



 

 

154 

 

Vakıfiyye411 mezhebine intisap ediyorlar. Bu ve 

benzerleri çoktur”412 demektedir.  

Netice olarak diyebiliriz ki, hadisin sıhhat şartları 

için kendi koydukları kuralları büyük oranda ihlal 

etmişlerdir. Hadisin sıhhat şartları ile ilgili bu 

açıklamadan sonra, râvilerde aranan şartlara 

değinmeye çalışacağız.  

3. HADİS RÂVİLERİNDE ARANAN ŞARTLAR 

Rivayeti kabul edilenle edilmeyen hususu, hadis 

ilminde en önemli ve en faydalı konuların başında 

gelir. Şîa İsna Aşeriyye, Ehl-i Sünnet’in hadis 

ravilerinde öngördüğü Müslüman olmak, adalet, zabıt, 

akil ve baliğ şartlarına iman şartını da ilave 

etmişlerdir. İmandan maksatları, ravinin, İmamiyye 

İsna Aşeriyye mezhebinden olmasıdır. Şîa’nın 

cumhuruna göre bu şart iken, önde gelen âlimlerinden 

biri olan et-Tûsî’ye göre ise, bu şart aranmaz. Ancak 

imami olmayanın rivayetinin kabul edilebilmesini bazı 

şartlara bağlamıştır. Tusi’nin bu konudaki görüşünü 

                                                 
411 el-Vakıfiyye: Musa el-Kazım b. Ca’fer es-Sadık’ta vakfedip, 

ölmediğini, Allah’ın (c.c.) onu yanına refettiğini ve kıyam vakti 

geldiği zaman, geri göndereceğini iddia ediyorlar. Gelecek 

imamın o olduğuna inanıyor ve daha sonra gelen imamlara tabi 

olmamışlar. Ondan sonra hiçbir imamın olmadığını 

söylemişlerdir. Bak. Nubehtî, a.g.e., s.86, Mamekânî, a.g.e., II, 

328.    
412 Mamekânî, a.g.e., II, 27. 



 

 

155 

 

iman şartını işlediğimiz zaman açıklamaya çalışacağız. 

Şia âlimlerinin, âhât haberin kabul edilebilmesi için, 

ravide olmasını gerekli gördükleri şartlar kısaca 

şunlardır:413 

3.1. İslâm 

Hiçbir surette kâfirin rivayeti kabul edilmez. 

Hadis ve fıkıh usulü âlimleri, İster Yahudiler ve 

Hristiyanlar gibi ehl-i kitap olup kıble ehlinden 

olmasın, ister Mucessime, Hariciye414 ve aşırı 

fırkalardan olsun, kâfirlerin rivayetlerini kabul 

etmezler. Müslümanlar hakkında vasiyyet 

konusundaki zımmilerin şahitliklerinin kabul edilmesi, 

“Ey iman edenler! Birinize ölüm gelip çatınca vasiyet 

esnasında içinizden iki adalet sahibi kişi aranızda 

şahitlik etsin. Yahut seferde iken başınıza ölüm 

musibeti gelmişse sizden olmayan, başka iki kişi (şahit 

olsun)”415 ayetinde geçen ‘sizden olmayan iki kişi’ 

kaydı delil gösterilerek istisna tutulmuştur.416 Ancak 

                                                 
413 Suphânî, a.g.e., s. 131.  
414 Ehl-i Sünnet’e âlimlerine göre, bidatçının bidatı dinden 

çıkarıyorsa rivâyeti kabul edilmez. Eğer Bidatçının bidatı 

dinden çıkarmıyor fakat yalan söylemeyi helal addediyorsa 

yine rivâyeti kabul edilmez. Eğer bidatçı yalan söylemeyi caiz 

görmüyor ve bidatına da davet etmiyırsa,  rivâyeti kabul edilir. 

İmam Nevevî bu görüşü tercih etmiş ve çoğunluğun görüşü 

olduğunu söylemiştir. Bk. Beykûnî, a.g.e.., 186. 
415 Maide, 5/106. 
416 Suphânî, a.g.e.,  s. 131,132; Zeynuddin el-Âmilî, a.g.e., s. 181,182 



 

 

156 

 

Şîa âlimleri ikinci kısmın rivayetlerini kabul edip 

etmeme noktasında ihtilaf etmişlerdir.  

Şîa âlimlerinden bazıları, eğer ravinin mezhebi 

yalan söylemeği haram kabul ediyorsa, rivayeti kabul 

edilir. Yok, eğer ravinin mensubu olduğu mezhep, 

yalan söylemeyi haram kabul etmiyorsa, rivayeti kabul 

edilmez.417 

3.2. Akıl 

Râvide aranan şartlardan biri de râvinin akıllı 

olmasıdır. Deli ve mecnun kişinin rivayetlerinin 

muteber olmadığında icma' vardır; Çünkü delinin 

haberine güven olmaz. Özellikle aklını tamamen 

yitirenin durumu böyledir.418 Zira akıllanıncaya kadar, 

kendisinden sorumluluk kaldırılmıştır. Sarhoş, uykuda 

olan ve baygın olan da buna ilhak edilir. Sefihe gelince, 

rivayetleri diğer şartların tamamını üzerinde taşıyorsa 

kabul edilir. Şartları tutmuyorsa rivayeti kabul 

edilmez.419 

Ancak Şîa mutemet hadis kitaplarında, merkepten 

(eşşek) rivayet edilen hadislerin varlığı dikkat 

                                                 
417 Abdullah el-Mamekânî, a.g.e., II, 14. 
418Suphânî, a.g.e., s. 132.  
419 Abdullah Mâmekânî, Mikbâsu'l-Hidâye fî İlmi'd-Diraye, 

Muhammed Rıda el-Mâmekânî (thk.), Birinci Baskı, Muessestu 

Âli'l-Beyt Liihyâi't-Turasi, Beyrut 1991, I, 313; Fadlî, Usulu'l-

hadîs, s. 238-239; Mer'î', Münteha'l-Mekâl, s. 86. 



 

 

157 

 

çekicidir. Örneğin Kuleyni, meşhur hadis kitabında 

Ya'fur adında bir eşeğin şu rivayetine yer veriyor:  

من الدواب توفي عفير  فذكر أمير المؤمنين عليه السلام أن أول شئ
ساعة قبض رسول الله صلى الله عليه وآله قطع خطامه ثم مر يركض حتى 
أتى بئر بني خطمة بقباء فرمى بنفسه فيها فكانت قبره. وروي أن أمير 
المؤمنين عليه السلام قال: إن ذلك الحمار كلم رسول الله صلى الله عليه 

ن أبيه، عن جده، عن أبيه وآله فقال: بأبي أنت وامي إن أبي حدثنى، ع
أنه كان مع نوح في السفينة فقام إليه نوح فمسح على كفله ثم قال: يخرج 
من صلب هذا الحمار حمار يركبه سيد النبيين وخاتمهم، فالحمد لله الذي 

 جعلني ذلك الحمار.
Emiru'l-Mu'minin şunu zikretti: "Rasulullah'tan 

sonra ilk olarak ölen hayvan Afir'dir. Rasûlullah (s.a.s.) 

vefat edince o yularını koparıp koşarak Kuba'da 

bulunan Beni Hatme kuyusuna atlayarak canına kıydı. 

Kabri orası oldu. Emiru'l-Mu'minin şunu rivayet etti: 

"O eşek Rasulullah’la (s.a.s.) konuşarak şunu söyledi. 

Anam babam sana feda olsun, babam bana, o da 

babasından, o da dedesinden şunu tahdis etmiştir: O 

Nuh ile beraber gemideydi. Nuh kendisine gelip sırtını 

sıvazlayarak şöyle söyledi: bu eşeğin soyundan bir 



 

 

158 

 

eşek çıkacak, Peygamberlerin Efendisi ve sonuncuları 

ona binecek. Beni o eşek kılan Allah'a hamdolsun."420 

Görüldüğü gibi Şîa'nın en önemli mutemet 

kitapları râvide aranan akıllı olma şartını bir tarafa 

bırakıp merkepten bile rivayette bulunabiliyorlar. 

3.3. Bulûğ 

Şîa İmamiyye'ye göre, râvinin, hadisi tahammül 

sırasında olmasa da eda sırasında buluğa ermiş olması 

şarttır.421 Mümeyyiz olmayan çocuğun haberi kabul 

edilmez. Buna göre kişi daha önce ezberlemiş olduğu 

hadisi, büluğa erdikten sonra rivayet edebilir. 

Mümeyyiz olmayan da aynı durumdadır. Büluğa 

ermemiş olsa da mümeyyiz olanın rivayetinin 

geçerliliği noktasında iki farklı görüş vardır.422 

Bunlardan Meşhur olan görüş, böyle bir rivayetin 

kabul edilmeyeceği yönündedir. Ancak ashâbdan bu 

durumda olup da rivayette bulunanları dikkate alarak, 

mümeyyiz çocuğun rivayetinin kabul edileceğini 

söyleyenler de vardır.423 

                                                 
420 Kuleynî, a.g.e., I, 184,237; Abdurrasul el-Ğıfârî, el-Kuleynî ve'l-

Kâfi, I, 380; el-Hüseyn b. Hamdan el-Hasîbî, el-Hidayetu'l-

Kubra, I, 77; Kutbuddin er-Ravendî, el-Haraic ve'l-Ceraih, I, 41; 

Ai en-Nemazî, Mustedreku Sefînetu'l-Bihar, I, 285. 
421 Fadlî, a.g.e., s.239. 
422 Mer'i', a.g.e., s. 86-87. 
423 Suphânî, a.g.e., s. 132; Mâmekânî, a.g.e., I, 341; Fermâvî, Usûlu'r-

rivâye, s.231. 



 

 

159 

 

3.4. İman 

İmâmiyye'ye göre, imanla kastedilen râvinin 

İmâmî yani Ca'ferî/ İsnâ Aşariyyeden olmasıdır. Şîa 

âlimlerinin çoğunluğu bunu şart koşmuştur. Bu şartı, 

et-Tûsî gibi âlimler istisna edilirse, Meâlîm424 ve diğer 

Şîa âlimlerin neredeyse tamamı ileri sürmüştür.425 

Bunun gereği, muhalif ve diğer Şîa fırkalarının haberi 

ile amel etmenin caiz olmadığıdır.426 

Ancak et-Tûsî (ö. 460/1067), söz konusu Şîa 

âlimlerine karşı çıkarak muhalif olanların da 

rivayetlerinin kabul edilebileceğini söylemiştir.427 

Ancak şu şartları taşıması halinde muhalif ravilerin 

rivayetleriyle amel etmek caizdir: 

i. On iki imamdan rivayet etmeleri, 

ii. İmamilerin buna muhalif rivayetlerinin 

bulunmaması, 

iii. Ravinin cerhedilmemiş olması şartıyla, imami 

olmayanların da rivayetleri kabul edilir. 428 

Delili ise es-Sadık’tan rivayet edilen şu sözlerdir; 

“Sizin başınıza bir şey gelir ve onun hükmünü bizden 

gelen rivayetlerde bulamazsanız, Hz. Ali’den rivayet 

                                                 
424 Hasan b. Zeynuddin, Mealimu’d-Din ve Melazu’l-Muctehidin, 

Muessesetu en-Neşr el-İslâmî, Kum, s. 200. 
425 Hasan b. Zeynuddin, a.g.e., s. 200. 
426 Suphânî, a.g.e., s. 133. 
427 Tûsî, Uddetu'l-Usûl, I, 150, 381. 
428 Suphânî, a.g.e., s. 132,133. 



 

 

160 

 

edilenle amel ediniz. Biz söylediğimiz için İmamiyye 

Fırkası, Hafs b. Ğiyas,429 Ğiyas b. Kelup,430 Nuh b. 

Derrac,431 es-Sukuni432 ve amme’den diğerlerinin, 

                                                 
429 Hafs b. Ğiyas b. Talk Ebu Ömer el-Kûfî el-KâdAi. Hicri 94 

yılında ölmüştür. Bak. Necaşî, a.g.e., I, 325; et-Tûsî onun için, 

‘ammiyyu’l-mezhep’ yani sünni olduğunu söylemiştir. Bak. 

Tûsî, a.g.e., s. 61; İbn Hacer el-Askalani ise onun için; “Sika ve 

fakihtir, ömrünün sonunda hıfzı azcık tağayyur etmiştir” 

demiştir. Bak. İbn Hacer el-Askalanî, Takribu’t-Tehzip, Daru’r-

Raşit, Suriye, Halep h. 1412, s. 173. 
430 Ğiyas b. Kelup el-Beceli. Bak. en-Necaşî, a.g.e.. , II, 166; Tûsî, 

a.g.e.., s. 123; Erdebîlî, Camiu’r-Ruvat, I, 659; Dare Kutni zayıf 

olduğunu, Beyhaki ise meçhul olduğunu söylemiştir. Bak. İbnu 

Hacer el-Askalanî, Lisanu’l-Mîzan, Muessesetu el-A’lemî Li’l-

Metbûati, Beyrut h. 1390, IV, 491.   
431 Nuh b. Derrac en-Neheî el-Kûfî. el-Erdebilî Şia’dan olduğunu 

söylemiştir. Kûfe’nin Kadısıydı. Bak. el-Erdebîlî, a.g.e.. , II, 296; 

İbnu Hacer el-Askalânî ise onunla alakalı olarak, “Metruk olup, 

İbn Main yalancı olduğunu söylemiştir” dedi. Bak. İbn Hacer, 

Takrîbu’t-Tehzib, Daru'r-Reşid, Dördüncü Baskı, Halep 1992, 

s. 567.  
432 İsmail b. Ebi Ziyad es-Sekunî en-Necaşî, a.g.e.., I, 109; Erdebîlî, 

Ami olduğunu iddia etmiştir. Bak. Erdebili, a.g.e.. , I, 91; İbnu 

Addi, “Munkeru’l-Hadistir” demiş. Bak. Ebu Ahmed b. Adi el-

Curcanî, el-Kamil Fi Duafai’r-Rical, el-Kutubu’l-İlmiyye, 

Beyrut h. 1428, I, 510; İbn Hibban onun için, “yalancı ihtyar, 

tenkit babından olması hariç kitaplarda zikredilmesi helal 

değildir” demiş. Bak. İbnu Hibban, el-Mecruhin, Daru’l-Vaiy, 

Halep 1396; Ricalu’n-Necaşî kitabını tahkik eden, ‘Zehebi 

Mizanu’l-İ’tidal’da ve Amme’den başkaları da onu kitaplarında 

zikretti. İmamiyye’den olduğunu gösterecek kadar onu ta’n 

ettiler’ diyor. Bak. er-Rical Li’n-Necaşî, Hamişi, I, 109; 

Gerçekten de Zehebî onu Mizanu’l-İ’tidal’da zikretmiş. Bak. 

Mîzanu’l-İ’tidal, I, 230. Sanki Ehl-i Sünnet âlimleri tarafından 

ta’n edilmiş olması, onlar için Şii olmasını gerektiriyor gibi bir 

düşünce var.    



 

 

161 

 

imamlarımızdan rivayet ettikleri ile amel ettiler, bunu 

reddetmemişler ve muhalefet eden de çıkmamıştır”433 

dedi. 

Diğer sair Şîa fırkalarının rivayet ettikleri ile ona 

muhalif bir şey yoksa ve taifenin, hilafına amel ettiğine 

dair bir şey bilinmiyorsa, amel etmek vacip olur. Bu 

da, ravinin rivayetinde katı ve emanetinde güvenilir 

olması kaydıyladır. Bu durumda ravinin asıl itibariyle, 

itikadı fasit olsa bile rivayeti kabul edilir.434 

Bu nedenle İmamiyye,  Fatahî olan Abdullah b. 

Bekir vb. ile Vakıfiyye’den Sema’a b. Mehran, Ali b. 

Ebi Hamza, Osman b. İsa ve onlardan sonra 

gelenlerinki ile Benu Fidal, Benu Sema’a, Tatariyye vs. 

ihtilaf olmayan konulardaki rivayetleri ile amel etme 

konusunda ihtilaf etmemişlerdir. Sonradan gelenlerin 

çoğu bu konuda ona tabi oldular. Az bir kısmı hariç 

kimse birinci görüşe tabi olmadı.435 

Bunun delili ise, Ebu Abdillah'ın Benu Fadal’ın 

rivayetini alıp, görüşünü terk etme yönündeki emridir. 

Fatahî oldukları halde bunu emretmiş olması, ravide 

iman şartının aranmadığını gösteriyor. Zira Fatahî ile 

                                                 
433 Muhammet b. el-Hasan et-Tûsî, İddetu’l-Usûl, Muessesetu Ali’l-

Beyt, h. 1403, I,379-381; Cafer Suphânî, Usûlu’l-Hadis, s. 132-

133.   
434 Tûsî, a.g.e., I, 381. 
435 Mamekânî, a.g.e., II, 25-27. 



 

 

162 

 

İmami olmayanlar arasında ittifakla fark yoktur. Buna 

göre ikinci görüş doğruya daha yakındır.436 

3.5. Adâlet 

Hadis râvîlerinde bulunması gereken adâletin 

anlamı konusunda görüş birliği bulunmamaktadır. 

‘Kebairden sakınmak, seğairi işlemede itinalı 

davranmak, mürüvvete aykırı davranışlarda 

bulunmamak melekesine sahip olmak’437 şeklinde tarif 

edenler olduğu gibi, 'nefsî bir meleke olup kişiyi 

takvalı olmaya, büyük günahlardan kaçınmaya, küçük 

günahlarda ise ısrar etmemeye ve mürüete aykırı 

şeyleri terketmeye götüren şey' 438 şeklinde tarif 

edenler de vardır. Bu şartları taşıyan râvi âdil 

sayılmıştır. 

Meşhur olan, adalet sıfatı haiz olmayanın 

rivayetinin kabul edilmeyeceğidir.439 

et-Tûsî’ye göre adalet, “İslam’ı izhardır. Yani 

ravinin Müslüman oduğunu geniş halk kitleleri 

                                                 
436 Mirza Ebu Hasan el-Mişkinî, Vecîze Fi İlmi’r-Rical, Zuheyr el-

A’reci (thk), Muessesetu el-A’lemi, Beyrut h. 1411, s. 39. 
437 Zeynuddin el-Âmilî İbnu Şehidu’s-Sanî, Mealimuddin ve 

Melazu’l-Muctehidin, el-Mektebetu’ş-Şamile Li’ş-Şia, s. 201. 
438 Seyyid Ali Muhammed el-Hindî Nasîrâbâdî, el-Cevhertu'l-

Azîzefî Şerhi'l-Vecîze (Muhammet el-Bereket ve Nimetullah 

el-Celîlî), (Resâilun fî Dirâyetu'l-hadis içinde) (haz. Ebu'l-Fadl 

Hâfıziyânî'l-Bâbûlî),Dâru'l-Hadis, Kum 2003, II, 415; Mer'î', 

Muntehe'l-Makal, s. 88; Koçyiğit, Hadis Terimleri Sözlüğü, s. 

27. 
439 Tûsî, a.g.e., s. 382; Suphânî, a.g.e., s. 134. 



 

 

163 

 

tarafından bilinmesidir. Başka bir ifade ile ‘adaletin 

insanda ‘meleke’ haline gelmesidir.”440 

En geniş tanımıyla,“Adalet, takvayı gerektiren, 

büyük günahlardan sakındıran, küçük günahlarda 

ısrar etmeyi engelleyen, günah işlememe güvenini 

verecek şekilde dine saygıyı ifade eden, mürüvvete 

aykırı davranışları terk ettiren nefsani bir 

melekedir.”441 Bu vasfın içinde Müslüman, temyiz 

kabiliyetine sahip (âkıl) ve büluğa ermiş (bâliğ) olma 

şartları mütalaa edilir.442 

Diğer şartları haiz olsa bile, adil olmayanın 

rivayeti kabul edilmez. Şehidu’l-Evvel ve Şehidu’s-

Sani, Hadis ve fıkıh usûlü âlimlerinin bu konuda görüş 

birliği içinde olduklarını söylemektedirler. Ashabın 

meşhur görüşünün, bu olduğu rivayet edilmiştir.443 

Muhittin el-Musevi el-Ğureyfi şunları 

söylemektedir: “Adalet, övgüyle mukarın zahirin 

güzel olmasından ibarettir. Bu ise İmami olana hastır. 

Çünkü imamiden başkası, övülüp tevsik edilse bile bu 

sıfata sahip olamaz. Dolayısıyla övgü, raviye itibar 

etmeye yetmez. Sadece adaleti için bir emare olur.”444 

                                                 
440 Suphânî, Kulliyat Fi İlmi’r-Rical, Muessese en-Neşru’l-İslami, 

Kum h. 1415, s. 38. 
441 Suphânî, Usûl, s. 134. 
442 Aydınlı, Hadis Istılahları Sözlüğü, s. 14. 
443 Mamekânî, a.g.e., II, 32,33. 
444 Ğureyfi, a.g.e.,  s. 30. 



 

 

164 

 

Ğureyfi sözlerine devamla, “Ravinin övülmüş 

olması, haberinin kabul edilmesini gerektirmez. 

Ravinin İmami olması bundan istisnadır…”445 

Daha sonra şunları kaydediyor: “Necâşî ve et-Tûsî 

gibi rical ilmi âlimleri, Vakıfiyye, Fatehiyye gibi, İmami 

olmayan Şii ravilerin rivayetlerini kabul etmişler. 

Hatta es-Sukûnî gibi, ammeden olan birçok ravinin 

rivayetini de kabul etmişler. Şüphesiz onların bu 

konudaki şahitlikleri, tevsik edilenin sadece hadisteki 

sıdkına delalet ediyor. Bununla adaletleri tespit 

edilmiş olmaz. Bu nedenle imâmi olmayan birçok 

raviyi tevsik ettiklerini görüyoruz.”446 

Şîa âlimleri râvinin adâletinin şu dört husustan 

biriyle olabileceğini söylemişlerdir.  

 Bunlardan ilki; râvinin hadis ilminde meşhur 

olmasıdır. Zîra eş-Şehidu's-Sanî bu konuda şunları 

söylüyor: 'Râvinin adâleti iki kişinin hüküm ve 

şahitliği ile veya istifaze (şöhret) yoluyla mümkün 

olabilir. Rivayette tek kişinin tezkiyesi ile yetinme, 

meşhur ve daha kuvvetli görülen görüştür. Buna göre 

tek kişi şartı ile iktifa edilir.447 

Ehl-i ilim ile Ehl-i hadis arasında adâleti ile 

tanınan ve övgülere mazhar olmuş kimselerin bir 

muaddilin ta'diline ihtiyaçları yoktur. Çünkü hadis 

                                                 
445 Ğureyfî, a.g.e., s.31. 
446 Ğureyfî, a.g.e., s. 32. 
447 Şehîdu's-Sânî, el-Bidâye fi İlmi'd-Diraye, I, 134. 



 

 

165 

 

ilmindeki şöhretleri onların adâleti için kâfidir. Buna 

göre Kutub-i Arbaa müelliflerinden Muhammet b. 

Yakup el-Kuleynî (ö. 329/ 939), ve İbn Bâveyh (ö. 

329/941) zamanından bu yana, yaşamış hadis âlimleri 

güvenilirlik, zabt, vera gibi hasletleri kendilerinde cem 

ettiklerinden başkalarının tezkiye ve ta'dil etmesine bu 

tür âlimlerin ihtiyaçları bulunmamaktadır.448 

 İkincisi; râvinin zahiri ve iç hâlini ortaya koyan 

kendisiyle bir arada bulunma ve arkadaşlık ve 

beraberliğin çokluğudur ki, bu onun âdaleti 

noktasında tahmin edici bir bilgi verir. Ancak bu aynı 

dönemde yaşamış çağdaş râviler için geçerli olabilir.  

 Üçüncüsü; şehadet-i karâin olup bu da râvinin 

adâleti hususunda tatmin edici bir bilgi verir. Öyle ki 

kişinin fakihlerin ve diğer âlimlerin müracaat ettiği bir 

mercii olması, onun sadece âdil kimselerden çok 

rivayette bulunması vb. onun güvenilir olduğuna dair 

tatmin edici bir bilgi verir.   

Dördüncüsü ise; iki âdil kimsenin bir kişi 

hakkında kullandıkları 'sika', 'adl', 'makbûlu'r-rivaye' 

gibi ta'dil ifadeleridir.449 

Demek oluyor ki râvinin âdil sayılabilmesi için 

Müslüman olması, kebâirden ve mürüvvete zarar 

veren şeylerden uzak durması temel şarttır. Az sayıda 

                                                 
448 Fermâvî, a.g.e., s. 235; Fazlî, Usûlu'l-Hadis, s.242. 
449 Mâmekânî, Mikbâsu'l-Hidâye, II, 63,64; Fermâvî, a.g.e., s. 

235,236. 



 

 

166 

 

İmâmî âlim, râvinin güvenilir olmasını esas olarak 

İmâmî olmayan râvilerin de rivayetlerini kabul etmede 

sakınca görmemiştir. Ancak Şia âlimlerinin 

cumhuruna göre imâmi olmayan bir râvinin adâlet 

sıfatına sahip olması mümkün değildir.  

3.6. Zabt 

Zabt, ravinin, rivayet ettiği hadisi ezberlemesi, 

yazabilmesi, yanlış, tashif ve tahriften koruyabilmesi, 

manayı bozacak yanlışları bilmesi gibi şartlara sahip 

olması demektir. Bu, haber-i vahidi hüccet kabul 

edenlerin görüşüdür. Kabul etmeyenlerin görüşü ise 

daha geniştir. Buna göre zapt olmadan itimat ve sikalık 

olmaz. Çünkü unutup hadise ziyade edebilir veya 

eksiltebilir veya hükmü değiştirecek, kastedilen 

medlulü değiştirecek şekilde tebdil edebilir.450 

Zabttan maksat, hatırlamasının unutkanlığına 

galebe çalmasıdır. Hiç unutmayan anlamında değildir. 

Yoksa Masumun rivayet ettiğiyle sınırlı kalırdı ki, 

böyle bir düşünce de kaçınmaz olarak batıldır. Zabıt 

olması, kendisi açısından maruf olan şeyleri 

hatırlamasının, unutmasından daha fazla olması olarak 

tefsir edilmiştir. 

Şehidu’s-Sani ve diğer bazı Şîi âlimler, adalet 

şartının aranması, zaptı aramaya ihtiyaç bırakmaz 

                                                 
450 Mamekânî, a.g.e., II, 43. 



 

 

167 

 

görüşündedirler. Çünkü adil olan, ancak zapt ettiği 

şeyi rivayet eder. 

Ancak diğer âlimler bu görüşe, adalet, yanında 

mazbut olmayanları, kasıtlı olarak rivayet etmekten 

onu alıkoyar, diyerek itiraz etmişlerdir. 

Zabıtta erkeklik, hür olmak, ama olmamak, akraba 

olmak, yazı yazabilmek, fıkıh ve Arapça bilmek şart 

değildir. Ancak bunların yeterli olup olmadığı konusu 

araştırmayı gerektirmektedir. Esas konu, haber-i 

vahidin hüccet olup- olmadığıdır. 

4. SAHİH HADİSLERİN KISIMLARI 

Şîa’ya göre sahih hadis üç kısma ayrılmaktadır: 

Ala (En Yüksek): Bütün ravilerin bilgiyle veya iki 

adil şahidin şehadetiyle veya bazıları ilimle, bazıları iki 

şahitle sıhhatine kail oldukları hadistir. 

Evsat (Orta): Bütün ravilerin, bir şahidin zann-ı 

galibine ve ilmine veya bir kısmı şahide, bir kısmı ilme 

dayandıkları hadistir. 

Edna (Düşük) : Bütün ravilerin ictihad-ı zann-ı 

galibine veya bir kısmı bu zanna, bir kısmı ilme veya 

iki adil şahide dayandırdıkları hadistir.  

Senette ızdırap varsa sahih hadis, zayıf hadis 

kategorisine girer. Râvi, hadisi bir rivayette 

babasından-dedesinden rivayet eder, diğer rivayette 

doğrudan dedesinden rivayet ederse, bu hadis zayıftır 

demektir. Izdırap metinde ise aynı şekilde hadis zayıf 



 

 

168 

 

kabul edilmektedir. Ancak bazılarına göre hadis yine 

sahih kabul edilir.451 

Denebilir ki, her dört kısım hadis, A’la, Avsat ve 

Edna olmak üzere üçe ayrılıyorlar. Yani sahih hadisin 

üç mertebeye ayrılması, hasen ve muvassak için de 

geçerlidir. 452 

Bilindiği gibi, Ehl-i Sünnet âlimleri de sahih hadisi 

li zâtihî ve li ğayrihî olmak üzere ikiye ayırırlar. 

Li zâtihî sahih: Makbûliyet sıfatlarını tamamen 

ihtivâ eden hadistir. 

Li gayrihî sahih: Makbûliyet sıfatlarını tamamen 

ihtiva etmeyince, dışarıdan herhangi bir destek 

yardımıyla sahih olan hadîstir. Li gayrihi sahih hadîs, 

hasen hadîs gibidir. Birkaç türlü rivâyet edildiği 

zaman, kendini takviye eden sebepler dolayısıyla 

hasen derecesinden sahih derecesine yükselir.453 

  

                                                 
451 Suphânî, a.g.e., s. 58,59. 
452 Suphânî, a.g.e., s. 59,60;  Şehidu’s-Sanî, a.g.e., s. 37. 
453 Muhammed Cemaluddin b. Muhammed Said b. Kasım el-Hallak 

el-Kasımî, Kavaidu’t-Tahdîs Min Funûni Mustalahi’l-Hadis, 

Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, ts., s.80. 



 

 

169 

 

5. HADİSLERİ TERCİH ETME METODU VE 

ÖLÇÜLERİ 

Şimdi de Şîa’nın hadisler arasında tercih etme 

metotlarına kısaca bakmaya çalışacağız. Yani Şia hangi 

kıstaslara göre hadisin sahih olduğuna karar veriyor? 

Belli bazı kıstasları var mıdır? Bunları anlamadan 

Şîa’daki sahih hadisin ne anlama geldiğini bilebilmek 

mümkün görünmemektedir.  

Bilindiği gibi mütevatir hadisler konusunda 

önemli bir problem yoktur. Ancak ahad haberler söz 

konusu olduğunda bir takım problemler ortaya 

çıkmaktadır. El-Kâfi'de imamların birbirine zıt bazı 

sözlerine rastlamak mümkündür. İmam aynı soruyu 

soran farklı kişilere farklı cevaplar verebiliyor. 

İmamlar, masum olduklarından dolayı 

peygamber, hatta Allah (cc) adına konuşmaktadırlar. 

İmamlardan herhangi birinin sözünün, Rasulullah'ın 

(s.a.s.) sözü, Rasulullah'ın (s.a.s.) sözü de Allah'ın (cc) 

sözü durumundadır.454 

Bilindiği gibi tercih metodları, hadisler veya fıkhî 

deliller arasında herhangi bir çelişki (tearuz) vaki 

olduğunda, bu çelişkinin giderilebilmesi için 

başvurulan metodlardır.455 Hadisler arasında herhangi 

                                                 
454 Kuleynî, a.g.e., I, 190. 
455 Bu metodlar ve uygulanış şekilleri hakkında geniş bilgi için Bk: 

İ. Lütfi Çakan, Hadislerde Görülen İhtilaflar ve Çözüm 



 

 

170 

 

bir çelişki meydana geldiği zaman, sahih olan hadisi 

bulabilmek ve tercih edebilmek için, bizzat Ca’fer es-

Sâdık tarafından ileri sürüldüğü kabul edilen şu 

metotlar uygulanmaktadır: 

 Hadislerin çelişmesi durumunda imam hayatta 

olduğu zaman ona başvurulur. Esasen imam hayatta 

iken hadislerin birbiriyle çelişmesinden söz edilemez. 

Eğer imam gâib ise ve görüşünü öğrenmek mümkün 

değil ise bu durumda hadisler arası karşılaştırmaya ve 

tercih’e başvurulur. 

 Âhad hadisler, imâmî’ler nezdinde üzerinde 

görüş birliği olan bir prensip ile çelişiyorsa bu haber 

kabul edilmez. Çünkü üzerinde görüş birliği olan 

prensip, şüpheden uzaktır, kesin bilgi ifade eder. Şâz456 

olan rivayetlere itibar edilmez. 

 Rasûlullah’dan (s.a.s.) iki hadis geliyorsa, 

senedi daha güçlü olan hadis tercih edilir. Buna göre 

önce sahih hadisler, sonra hasen hadisler diğer 

hadislere tercih edilir. Bundan sonra da diğer haberler, 

doğru olduklarına bir karine olması şartıyla kabul 

edilir. 

                                                                                           
Yolları, İslamî İlimler Araştırma Vakfı Yay., İstanbul 1982, s. 

167, 234. 
456 Genellikle, güvenilir bir  ravinin rivayetinde tek kaldığı hadis, 

şeklinde tanımlanmakla birlikte muhaddisler tarafından az da 

olsa farklı tanımları yapılmaktadır.(Bu Farklı tanımlar için bkz: 

Mücteba Uğur, a.g.e., s. 373,374). 



 

 

171 

 

 Diğerine göre ziyadeli olan hadis, ziyadenin 

ifade edildiği yer ayrı ayrı ise bu ziyade kabul edilir. 

Çünkü Rasûlullah (s.a.s.), o ziyadeyi bir yerde 

söylemiş, öbüründe söylememiş olabilir ve her râvi de 

kendi duyduğunu rivayet ediyor olabilir. 

 İki rivayet birbiriyle çelişiyorsa ve her ikisinin 

de aynı mecliste vârid olduğu tespit edilirse, bu iki 

rivayetin birbiriyle uzlaştırılması (te’lîf) yoluna gidilir. 

 Önce gelen imamın sözleri sonra gelen 

imamınki ile çatıştığında, sonra gelen imamın sözleri 

“nesh” gerekçesiyle, tercih edilir.457 Bu son madde de 

yine imamiyye anlayışının etkisi açık olarak 

görülmektedir. 

 ‘Sünni’ hadisin zıddını da söylemek yine 

hadislerin güven vericilik derecesinin bir başka 

kıstasını teşkil eder.458 Zîra ‘birbiri arasında tearuz 

bulunan iki hadisten birini seçerken, karşılaştığı bazı 

zorluklar konusunda kendisine soru yönelten bir 

öğrencisine, Ca’fer’in şöyle cevap verdiği nakledilir: 

“Kur’an ve sünnet ile ahenk içerisinde olan fakat 

amme (Şîi olmayan yani Ehl-i Sünnet) ile uyuşmayan 

hadis alınsın ve yine Kur’an ve Sünnet’e ters düşen 

fakat amme ile ahenk içerisinde olan hadis terk 

                                                 
457 M. E. Zehra, Cafer Sadık, s. 366,368. 
458 el-Hac Mirza Hüseyn en-Nûri et-Tabresî, Mustedreku'l-Vesâil, 

Muessesetu Âl Beyt Litturasi, Birinci Baskı, Beyrut 1987,  XI, 

Bab: 9. 



 

 

172 

 

edilsin… Dosdoğru yol, ammeye muhalif olan hadiste 

yer alır.” –Eğer her iki hadis de ammenin iki farklı 

kesimince onanmışsa ne yapılmalı?” –Onların hâkim 

ve kadıları tarafından hangi hadis daha az 

kullanılmışsa o tercih edilir…”459 

Başka bir rivâyette Ebu Abdillah’ın şöyle söylediği 

nakledilir: “..Onlara muhalefet edin zira onlar 

haniflikte (hanif dinde ) bir şey değildirler.”460 

Ebu Abdillah’tan rivayet edildiğine göre o, “..Ali, 

ümmete muhalefet etmeden Allah’ın dinini 

yaşamamıştır…”461 dediği ifade edilmiştir. 

Bu anlatılanlardan istisnai olarak şöyle bir kural 

da koyduklarını görüyoruz. Ehl-i Sünnet âlimlerinin 

rivayet ettiği hadisler, Ehl-i Beyt'in fazileti ile alakalı 

veya onların hasımlarını yeren türden ise kayıtsız 

şartsız sahih kabul edilir. Ehl-i Beyt menakıbi ile ilgili 

rivayetler, râvileri sika olmasa bile sahih olmaya 

mahkümdür. Aynı şekilde düşmanlarının 

eksikliklerinden bahseden rivayetler de sahih olmak 

zorundadır. Çünkü bunu rivayet eden râvi, bu 

rivayetiyle ne makam ne de her hangi bir menfaat 

                                                 
459 Kuleynî, a.g.e., I, 86,88; Ebu Ca’fer Muhammet b. el-Hasan et-

Tûsî, Tehzîbu’l-Ahkam Fi Şerhi’l-Muknia, VI, 301,302,303, 

h.no: 845; el-Âmilî, a.g.e., XXVII, 108, 
460 Âmilî, a.g.e., VIII, 85, Ali Hüseyn Mekki el-Âmilî, el-Buhus Fi 

Fıkhı’r-Rical, Muessesetu el-Urve el-Vuska, İkinci Baskı, 1994, 

s.32,33. 
461 Âmilî, a.g.e., XVIII, 83. 



 

 

173 

 

beklentisi içinde olamaz. Tam tersine hayatını 

tehlikeye atmış olur. Dürüst olmayan bir râvi 

söyleyeceği bir yalandan dolayı bunca zararları göze 

almaz. Zira bu durumda her hangi bir çıkarı olmadığı 

gibi sadece kendisini tehlikeye atmış oluyor.462 

Nihayet, hadisin sahih oluşunun belirleyici kesin 

bir kıstası da, imamların kadim külliyatına göre 

hadisin ‘derûnî manasında’ (ma’na) yatmakta gibi 

görünüyor. Yapılacak ilk iş bu ‘ma’na’yı yerli yerine 

oturtmaktır; bu iş, senet zinciri, rivayet izni, hatta 

hadisin lafza bağlı olarak rivayet edilmesi gibi diğer 

kıstasları ikinci plana iter.  

Bir öğrenci Cafer-i Sadık’a : “Ben hadisleri 

dinliyorum ve onları rivayet etmek istediğim zaman 

bazı şeyler eklemek ve onlardan bazı şeyler çıkarmak 

durumunda kalıyorum” der. Ca’fer şöyle cevap verir: 

“Hadislerdeki derin manayı aslına uygun olarak 

verebiliyorsan bunun bir sakıncası yoktur.”463 

İmamların sözlerini her zaman lafzına uygun olarak 

rivayet edemediğini itiraf eden bir başka öğrenciye 

verdiği cevapta da aynı Ca’fer: “Bunu bilerek 

                                                 
462 Muhammed el-Hasan el-Muzaffer, Ricalu's-Sunne fi'l-Mîzan, 

Kahire ts., s.44-45; Muhammed Hüseyn el-Ensârî, el-Mi'yaru'l-

İlmiyye Linekdi'l-Hadis ve Meda Hucciyetu el-Kutub el-

Arbaa ve's-Sihah es-Sitte, el-Emire li't-Tabi ve'n-Neşri, Birinci 

Baskı, Beyrut 2006, s. 39.  
463 Kuleynî, a.g.e. , I, 65. 



 

 

174 

 

yapmaması ve anlamını olduğu gibi vermeğe çalışması 

koşulu ile bir zararı olmayacağını söyler.”464 

Gelinen bu noktada görünen o ki, Şîa İmamî 

akidenin bu şekillenme safhasında haberlerin sıhhatini 

sistemli bir şekilde denetlemeye yarayacak belirli 

sıhhat kıstas ilkeleri neredeyse yok gibidir. İmami 

teracim yani rical ve eser kaynakların en eski 

olanlarında imamlara ve öğrencilerine ait olduğu 

kaydedilen kitap listeleri hadis tenkidiyle ilintisi 

olabilecek hiçbir başlık içermemektedir.465 

Öyle görünüyor ki, bu dönemde en muteber olan 

şey, gerçek anlamda bir mezhep öğretimi, alabildiğine 

yoğun ve özel bir mezhep kitlesi vücuda getirebilmek 

amacıyla elden geldiğince çok hadis rivayet etmektir. 

O dönemde tenkit nitelikli endişeler sadece şunlardır: 

 Kur’an ve Sünnet’le uyum içerisinde olmak,  

 Gayr-ı Şîi mezheplerle aksi görüşte bulunmak,  

 Sözlerdeki, ‘derûnî Mâna’yı’ olduğu gibi 

vermek ve de ravilerde ahlakî ve üstün itikadî vasıflar 

aramaktır.  

Şunu da ifade etmemiz gerekir ki, Şîa için 

imamların sözleri Rasûlullah’ın (s.a.s.) sözleri kadar, 

hatta Yüce Allah’ın (c.c.) kelamı Kur’an-ı Kerim kadar 

                                                 
464 Kuleynî, a.g.e., I, 65. 
465 M.Ali Muezzi, İmami Şiilik’te Hadisin Sıhhat Kıstasları ve 

Fakihin Otoritesine Dair Değerlendirmeler, Çev. M.Ali 

Sönmez, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Cilt: 12, Sayı: 2, 

2003, s. 321. 



 

 

175 

 

kutsal ve bağlayıcıdır. Câfer-i Sadık’a atfedilen ve 

 hadîsî hadîsu ebî’ adıyla meşhur olan‘ ”حديثي حديث ابي“

rivayette,  bu durum açık bir şekilde şöyle ifade edilir: 

“Benim sözüm babamın sözüdür, Babamın sözü 

dedemin sözüdür. Dedemin sözü (kendi) babası el-

Hüseyin’in Sözüdür. Bu sonuncusunun sözü el-

Hasan’ın sözüdür. Bu sonuncusunun sözü Emiru’l-

Muminin’in sözüdür. O’nun sözü Rasûlullah’ın (s.a.s.) 

sözüdür. O’nun sözü Allah’ın Kelamı’dır.”466 

Bir başka rivayette: “Yaşayan imamlardan birini 

inkâr eden bir kimse, ölmüş (geçmiş) imamların 

hepsini inkâr etmiş demektir”467 veya “sonuncumuzu 

inkâr ederse bizden öncekini de inkâr etmiş olur.”468 

Bu noktadan hareketle diyebiliriz ki, Şîa’nın koca 

hadis külliyatı, hadisin sıhhat kıstasına yönelik her 

türlü çalışmayı bu haliyle son derece zorlaştırmaktadır. 

Ayrıca, bu durum teknik manada isnadı da son derece 

önemsiz hale getirmektedir. Öyle ki, bir imam, kendi 

sözlerini, seleflerinden birinin sözüymüş gibi 

talebelerine ondan rivayet etmeye izin 

verebilmektedir.469 

                                                 
466 Kuleynî, a.g.e., I, 68. 
467 Nu’mânî, Kitabu’l-Gaybe, Tahran, h. 1363, s. 183; İbn Babeveyh 

el-Saduk, Kemaluddin ve Temamu’n-Ni’me, Kum, h. 1405, I, 

14,15. 
468 İbn Babeveyh, a.g.e.. , I, 15. 
469 Kuleynî, a.g.e.. , I, 65,66. 



 

 

176 

 

Dolayısıyla burada hadislerdeki raviler zincirinin 

arz ettiği sağlamlık anlayışı, Ehl-i Sünnet’ten farklıdır. 

Bu farklılığın ilki, rivayet icazeti meselesinde kendini 

gösterir. Bir hadisi rivayet etmek için doğrudan veya 

yazılı izne (icazet) o kadar ihtiyaç yoktur. Önemli olan, 

yaşayan bir imamın o hadisin rivayet ve muhtevasının 

sahih olduğu garantisini vermesidir.  

İkincisi, Şîi-İmamî olmayan çevrelerde bir raviler 

zincirinin sahih oluşunun temel ölçülerinden biri de, 

Rasûlullah’ın (s.a.s.) Ashabının otoritesidir. Hâlbuki 

genel anlamda Şîa’ya, özellikle de İmamilere İsna 

Aşeriyye’e göre neredeyse bu Sahabilerin tamamı 

saygıdan mahrum olmakla kalmaz, onlar aynı 

zamanda Rasûlullah (s.a.s.) ve davasının da en 

tehlikeli hasımları gibi telakki edilirler.470 

Burada, Şîa anlayışına göre Hz. Ali’nin 

davasından yana olmuş yalnız bir (veya birkaç) 

sahabinin adı bir sıhhat garantisi teşkil eder.471 

Eski külliyatın sağladığı ve hadisin sıhhat 

kıstasının tanım ve tavsifiyle bağlantılı diğer haber 

kırıntıları daha da ihtimalli, daha müphemdir. Örneğin 

ravinin bazı iyi vasıfları hadisin doğruluk derecesi için 

bir kıstas teşkil eder gibi görünüyor. Bu ravi, imamlara 

ve onların davalarına mutlak bir dostluk (velayet), 

                                                 
470 Meclisî, el-İhticac, I, 163, 
471 Suleyman b. Kays el-Hilalî, s. 92; Kuleynî, a.g.e., VIII, 245. 



 

 

177 

 

mutlak bir teslimiyet göstermelidir, züht ve takva 

hayatı yaşamalı ve de dinde fakih olmalıdır.472 

Hz. Ali b. Ebi Talib’e atfedilen bir rivayette şöyle 

denir: Râvilerden ilki bilerek haber uydurmak veya 

onu tahrif etmek suretiyle zihinleri bulandırmayı 

amaçlayan münafık ravidir. Bunu, bilmeden hataya 

düşen (vahim), iyi niyetli ancak hakiki öğretimin 

bilincinde olmayan ravi izler. Üçüncü sıradaki ise, 

neshin çeşitlerinden habersiz olan ravidir. Sonuncu 

ravi, bizzat imam örneğinde olduğu gibi, ‘nasih’ ve 

‘mensuh’, ‘muhkem’ ve ‘müteşabih’, ‘amm’ ve ‘hass’ın 

ne olduğunu bilen mükemmel olan ravidir.473 

Öte yandan İmamiyye İsna Aşeriyye Şîa’sının en 

muteber kabul ettiği âlim olan Kuleynî’nin, el- Kâfî 

adlı eserinde tercih sebeplerini şu şekilde sıraladığı 

belirtilmektedir: 

Ravileri daha fakih, daha âdil ve sâdık olan hadis 

böyle olmayana tercih edilir. 

Eğer raviler fıkıh, adalet ve sıdk yönünden eşit 

iseler, meşhur olan hadis şâz olana tercih edilir. 

Meşhur olan hadisten maksat, ravilerinin hepsinin 

imâmiyye’den olduğu474 hadistir. 

                                                 
472 Kuleynî, a.g.e., I, 86,89; Saffar, Basairu’d-Derecat, s. 537. 
473 Kuleynî, a.g.e., I, 63,65, 
474 Burada Küleynî’nin değişik bir meşhur hadis tanımını 

benimsediği görülmektedir. Muhaddislerin de birbirinden 

farklı meşhur hadis tanımları bulunmaktadır, fakat onların 

hepsinde de ana unsur “insanlar arasında tanınma” dan 



 

 

178 

 

Eğer her iki hadis de meşhurluk bakımından aynı 

derecede ise Kur’an ve Sünnet’e uygun olan, böyle 

olmayana tercih edilir. 

Her ikisi de Kur’an ve Sünnet’e uygun fakat biri 

ammenin görüşüne uygun, diğeri uygun değil ise, 

ammenin görüşüne uygun olmayan diğerlerine tercih 

edilir.475 

Yine Kuleynî’ye ait olduğu belirtilen bu tercih 

sebeplerine göre Şia’nın meşhur kabul ettikleri bir 

hadisi, diğer hadislere, hatta Kur’an ve sünnet’e uygun 

olanlara bile tercih ettikleri görülmektedir. Yani 

meşhur olup Kur’an ve sünnet’e muhalif olan, meşhur 

olmayıp Kur’an ve sünnet’e muvafık olana tercih 

edilebilmektedir. Diğer taraftan Şîa’nın, muhaddislerin 

çoğunluğunun ittifakla kabul ettiği şeye aykırı olanı 

tercih ettikleri de görülmektedir. Zira onlara göre 

İslam ümmetinin muhalefet ettiği şey, muvafakat 

ettikleri şeyden, kabule daha layıktır. Şîa bu 

davranışlarını da imamları Ca’fer es-Sadık’a nispet 

ettikleri şu söze dayandırmaktadırlar:  

“ ة ففيه الرشادما خالف العام ” “Amme’ye ‘yani Ehl-i 

Sünnet’ muhalefette reşat yani olgunluk vardır”.476 

 

                                                                                           
oluşmaktadır. (Meşhur hadis ve tarifleri hakkında geniş bilgi 

için bk: Mücteba Uğur, a.g.e., s. 219,221). 
475 Sâlûs, a.g.e., s. 283,284. 
476 Sâlûs, a.g.e., s. 287. 



 

 

179 

 

6. HADİSİN SIHHATİNİ TESPİT ETME 

METODU OLARAK METİN TENKİDİ 

Şîa İsna Aşeriyye'ye göre hadis tercih etme metod 

ve ölçülerine kısaca değindikten sonra, şimdi de 

Şîa'nın büyük önem atfettiğini düşündüğümüz metin 

tenkidine değinmek istiyoruz. Zira Şîa hadis usulü 

kitaplarına baktığımız zaman, bu konunun azda olsa 

işlendiği ve hadis kitaplarında da buna işaret eden 

rivayetlerin varlığı dikkatimizi çekmektedir. Şîa hadis 

kitaplarında Ehl-i Beyt'ten geldiği iddia edilen bazı 

rivayetlerin bu noktaya özel bir önem atfettiğini 

görüyoruz. Yine bu rivâyetlerden Ehl-i Beyt 

imamlarının bazı yalancı ve ğulatla mübtela 

olduklarını, bunların Ehl-i Beyt adına hadis 

uydurduklarını anlıyoruz. Hadis uydurma işinin ise 

özellikle İmam el-Bakır ve es-Sadık döneminde zirve 

yaptığını yine imamların kendi sözlerinden anlıyoruz. 

Örneğin İmam Sâdık:  

انا اهل بيت صديقون لا نخلو من كذاب يكذب علينا ويسقط "
 Şüphesiz biz Ehl-i Beyt sadık" "صدقنا كذبه علينا عند الناس

insanlarız, bize yalan isnad eden yalancıdan 

kurtulamıyoruz, yalancının bu yalanı, insanlar 

nezdindeki sıdkımızı düşürüyor."477 İmam Sadık 

                                                 
477 Seyyid Ebulkasım el-Mûsevî el-Hûî, Mucemu Ricali'l-Hadis, 

Mektebetu'ş-Şamile li'ş-Şia, Beşinci Baskı, 1992, IV, 9; Meclisî, 



 

 

180 

 

Ğulattan olanları şu şekilde tavsif etmiş: " ان فيهم من
 Aralarında öyle yalan" "يكذب حتى ان الشيطان ليحتاج الى كذبه

söyleyenler var ki, Şeytan bile yalanlarına ihtiyaç 

duyuyor."478 Bu yüzden imamların ashabı hadis rivayet 

etmekten sakınıyorlardı. Uydurma olduğundan şüphe 

ettikleri rivayetlerin sahih olup olmadığını teyid etmek 

için imamlara arz ediyorlardı.  Özellikle Rasulullah'tan 

(s.a.s.) gelip zahiren birbirine zıt olan iki rivayetle 

karşılaştıkları vakit,  sahih olanı sakiminden 

ayırabilmek için imamlara arz ediyorlardı. Meclisî 

İmam er-Rıda'dan şunu rivayet eder:  

حلالا وفرض فرائض فما جاء في  ان الله عزوجل حرم حراما واحل"
تحليل ما حرم الله او تحريم ما احل الله او دفع فريضة في كتاب الله رسمها 
بين قائم بلا ناسخ نسخ ذالك فذلك ما لا يسع الاخذ به لان رسول الله 
صلى الله عليه واله لم يكن  ليحرم ما احل الله ولاليحلل ما حرم الله عز 

  " واحكامهوجل ولا ليغير فرائض الله

                                                                                           
Bihar, XXV, 287; Ebu Cafer et-Tûsî, İhtiyaru fi Ma'rifeti'r-Rical, 

el-Mektebetu'ş-Şamile li'ş-Şia, II,49; Muhammed Sened, 

Merkezu'l-Ebhas el-Akaidiyye, V, 14; es-Seyyid Ahmet el-

Hüseynî, Telamizetu el-Allâme el-Meclisî ve'l-Mucevvizun 

Minhu, Mektebetu'ş-Şamile li'ş-Şia, s. 9,11;Abdurrasul el-Ğıffar, 

Şubhetu'l-Ğuluvvi İnde eş-Şia, Daru Mehecceti'l-Beyda', s.61; 

Keşşî, Rical, s.323; Sabah el-Beyatî, Hakikatu't-Teşeyyui ve 

Neşetuhu, Merkezu'l-Ebhas el-Akaidiyye, s.160. 
478 Ali Ekber Ğıfarî, Dirasat fi İlmi'd-Dirâye, s. 174; Meclisî, a.g.e., 

XXV, 296. 



 

 

181 

 

"Şüphesiz Allah haramı haram, helali de helal 

kılmıştır. Bazı şeyleri de farz kıldı. Allah'ın haram 

kıldığını helal, helal kıldığını haram kılan veya şekli 

açık ve geçerliliği devam eden bir farzı nesheden bir 

nâsih olmadan, reddeden rivâyeti kabul etmek 

mümkün değildir. Çünkü Rasulullah (s.a.s.), Allah'ın 

(cc) helal kıldığını haram, haram kıldığını helal, ne de 

Allah'ın farz ve ahkâmını değiştirecek değildir."479  

Aynı şekilde İbn Faddal ve Yûnus b. 

Abdurrahman, 

 Zarif b. Nasıh'a ait 'Kitabu'd-Diyat' adlı kitabı 

İmam Rıda'ya arz etmeleri üzerine o: 

 نعم هو حق وقد كان امير المؤمنين عليه السلام يامر عماله بذالك  
"Evet o haktır, çünkü Emîru'l-Muminin de valilerine 

onu emrederdi"480 cevabını veriyor.  

Hadis usûlünden anlaşıldığı gibi, senedin sahih 

olması tek başına bir hadisin sahih olmasını sağlamaz. 

Çünkü senedin sahih olması, metnin illetli ve şaz 

olmasına mani değildir. Aynı şekilde senedin zayıf 

                                                 
479 Muhammed b. Ali b. el-Hüseyin b. Babeveyhî es-Sadûk, Uyûnu 

Ahbari'r-Rıda, Muessesetu el-A'lemî li'l-Metbuati, Birinci Baskı, 

Beyrut 1948, I, 20; Azîzullah Ataridî, Musnedu'l-İmam er-Rıda, 

el-Mu'temeru'l-Âlemî li'l-İmam er-Rıda, h. 1406, II, 489. 
480 Yahya b. Said el-Hıllî, el-Câmi' liş-Şerai', el-Matbaatu'l-İlmiyye, 

Kum 1405, II, 101; el-Mirza eş-Şeyh Hüseyin en-Nurî, 

Hatimetu'l-Mustedrek, Muessestu Âli'l-Beyt liihyai't-Turasi, 

Kum h. 1415, I, 178; es-Seyyid Murtaza el-Askerî, Mealimu'l-

Medreseteyn, Muessesetu'n-Nu'man li't-Tabaati ve'n-Neşri, 

Beyrut, III, 223. 



 

 

182 

 

olması, tek başına hadisin zayıf olmasını sağlamaz. 

Zira hadisin sağlam ve sahih başka turuklardan rivayet 

edilme ihtimali vardır. Dolayısıyla hadisin sıhhat veya 

zayıf oluşuna karar verebilmek için, hadisi bir bütün 

olarak ele almak gerekiyor. Yani hadisin sened ve 

metnini birlikte ele alıp bir sonuca varmak doğru 

olandır. Aksi takdirde yanlış hüküm verme durumu 

hâsıl olabilir. Çünkü bir hadisin sahih veya zayıf 

olduğuna hükmetmek içtihadi bir meseledir. Yapılacak 

bu içtihatta isabetli hüküm verebilmek için genel 

olarak şu hususlara dikkat- etmek gerektiğine 

inanıyoruz:  

1- Bu hükmü verecek şahsın, işin uzmanı ve ehil 

olması, 

2-  Hadisin bütün turuk ve şahitlerini detaylı bir 

şekilde araştırmak, 

3- Buna rağmen varılacak sonuç kesin değil, 

zannidir.   

Öte yandan sened metin ilişkisine bakıldığında, 

aralarındaki alakanın dört halden ibaret olduğu 

görülür. Bu haller şunlardır: 

a. Sened ve metnin aynı zamanda sahih olması,  

b. Sened ve metnin aynı zamanda zayıf olması, 

c. Senedin sahih, metnin ise zayıf olması, 

d. Metnin sahih, senedin ise zayıf olması hâli.  

Birinci durumda hadis kati olarak sahih ve hüccet 

olur. İkinci durumdaki hadis ise merduttur. Üçüncü 



 

 

183 

 

durumdaki hadis için bazı âlimler, biz hadis sahihtir 

diyemeyiz; bilakis sadece senedi sahihtir hükmünü 

veririz demişlerdir. Çünkü hadisin sahih olabilmesi 

için, hadisin illetli ve şaz olmaması şartı aranıyor. Şîa 

hadis âlimlerine göre hadisin illetli olması sıhhatine 

halel getirmez. Bilindiği gibi, illet senette olabileceği 

gibi metinde de olabilir. Dolayısıyla hadisin sahih 

olabilmesi için, senetle birlikte metnin de sahih olması 

şarttır. Dördüncü haldeki hadis ise makbul değil, 

merduttur. Çünkü hadisin manasının müstakim 

olması, masuma nispet etmemiz için yeterli olmaz. 

Bilakis senedin de sahih ve sağlam olması gerekir.481 

Daha önce senedin sahih olması şartına değinmiştik. 

Şimdi de metnin sahip olması gereken sıfatlara 

değineceğiz.  

Şîa'ya göre metnin sahih olup olmadığını tespit 

edebilmek için metin tenkidine başvurmak gerekiyor. 

Gerçeğine bakılırsa Şîa'nın takip ettiği bu metod ve 

koyduğu ölçüler Ehl-i Sünnetin de kullandığı, hatta 

Sahabe-i kiram döneminden beri kullanılagelen 

ölçülerdir. Bunun en bariz örneği Hz. Aişe'dir. Çünkü 

rivayet edilen bazı hadislerin Kur'an'a aykırı olduğunu 

                                                 
481 Kasım el-Beydanî, Mebani Nakdi Metni'l-Hadis, Mevki' ed-

Diya' Lid-Dirasati'l-Muasire, s.15-16. 



 

 

184 

 

söyleyerek red etme yoluna gitmiştir.482 Metin tenkidi 

yaparken takip edilen ölçüler şunlardır: 

6.1. Hadislerin Kur'an'a Arz Edilmesi 

Şia hadis kitaplarında, rivâyetlerin Kur'an'a 

arzedilmesi gerektiği anlamındaki rivayetler çoktur. 

Bildiğimiz kadarıyla Şia âlimlerinin tümü bu rivayetleri 

kabul etmektedir. Bu rivayetlerin mütevatir derecesinde 

                                                 
482 Ahmed b. Hanbel, Musned, Şuayb Arnevut (thk.) Muessesetu'r-

Risale, Birinci Baskı, 2001, XXXXIII, 412; Muhammed b. İsa et-

Tirmizî, Sunen, Ahmed Muhammed Şakir, Muhammed Fuad 

Abdulbaki (thk.) Şeriketu Mektebetu ve Matbaatu Mustafa el-

Babî, İkinci Baskı, Mısır 1975, III, 318; Ebu Davud Süleyman b. 

Davud et-Tayalisî, Sunen, Muhammed b. Abdulmuhsin et-

Turkî (thk), Daru Hecer Birinci Baskı, Mısır 1999, III, 102; Ebu 

Cfer Ahmed b. Muhammed et-Tahâvî, Şerhu Maani'l-Âsâr, 

Muhammed Zuhrî en-Neccar, Muhammed Seyyid Cadu'l-Hak 

(thk), Âlmu'l-kutub, Birinci Baskı, el-Medinetu'l-Munevvere 

1994, IV, 293; Muhammed b. Hibban ed-Dârimî, Sunen, Şuayb 

el-Arnaût (thk), Muessesetu'r-Risâle, Birinci Baskı, Beyrut 1988, 

VII, 406; Suhayb Abdulcebbar, el-Musnedu'l-Mevdûî el-Câmi' 

li'l-Kutubi el-Aşre,  2013, IV, 232; Ebubekir Muhammed b. 

İshak b. Huzeyme es-Sulemî en-Nîsâbûrî, Kitabu't-Tevhid ve 

İsbatu Sifati'r-Rabbi Azze ve Celle, Abdulaziz b. İbrahim eş-

Şehvan (thk), Mektebetu'r-Raşad, Beşinci Baskı, Riyad 1994, II, 

561; Ebulabbas Muhammed b. İshak b. İbrahim b. Mihran en-

Nîsâbûrî es-Serrac, Hadîsu's-Serrac, Ebu Abdillah Hüseyn b. 

Ukaşe b. Ramazan (thk), el-Farûk el-Hadîse li't-Tabaati 

ve'Neşri, Birinci Baskı, 2004, II, 344; Kasım el-Beydanî, Mebânî 

Nakdi Metni'l-Hadis, Mevki' ed-Diya' li-Dirasat el-Muasira, s. 

41,42.   



 

 

185 

 

olduğunu söyleyenler bile vardır.483 Bu rivayetlere 

benzer ve onları destekleyici rivayetlerin Ehl-i Sünnet 

hadis kitaplarında da olduğunu iddia etmektedirler. Bu 

rivâyetler, hadislerin mutlaka Kur'an'a arzedilmesi 

gerektiği telkininde bulunuyor. Ona uyanlar alınır, 

uymayanlar ise red edilir. Bu yapılırken senedin sahih 

olup olmamasına bakılmaz. Aynı şekilde diğer 

rivayetlerle çelişip çelişmediğine bakılmaz.484 Bu 

rivayetleri iki kategoride değerlendirmek mümkündür:  

a. Kur'an'a muhalif olan hadislerin atılması ve 

reddedilmesini emreden rivayetler.  

Bu rivayetlerden bir kısmı şunlardır: 

"Hadisten size gelip de Kur'an'ın doğrulamadığı 

rivayet batıldır."485 "Kur'an'a muhalif olanın bizden 

olduğunu kabul etmeyin. Tahdis edersek ancak 

Kur'an'a ve Sünnet'e muvafık olanı tahdis ederiz."486 

Yine Şîa âlimleri imamlarından: “Her şeyin Kur’an 

ve Sünnet’e arzedilmesi gerektiği, Kur’an ve Sünnet’e 

                                                 
483 Yusuf el-Behranî, el-Hadaiku'n-Nadira, el-Mektebetu'ş-Şamile 

li'ş-Şia, IV, 283; Tabatabaî, el-Mîzan fi Tefsîri'l-Kur'an, XII, 107; 

Ansarî, Feraidu'l-Usûl, I, 111,112-166; Mirza Muhammet 

Hüseyn el-Herevî en-Nâînî, Fevaidu'l-Usûl, el-Mektebetu'ş-

Şaile li'ş-Şia, III, 160,162, Akâ Ziya el-Irakî, Nihayetu'l-Efkâr, el-

Mektebetu'ş-Şamile li'ş-Şia, III, 106. 
484 Haydar Hibbllah, Nakzu'l-Metni Fi Tecribeti'l-İmamiyye, s. 6,7. 
485 Muhammet Hüseyin et-Tabetabaî, el-Mîzan Fi Tefsiri'l-Kur'an, 

Muessesetu'l-A'lemî, İkinci Baskı, Beyrut 1973,  
486 Zehebî, Mizanu'l-İ'tidal Fi Nakdi'r-Rical, Ali Muhammed 

Muavvid (Thk.), Daru'l-Kutub el-İlmiyye, Birinci Baskı, Beyrut 

1995. 



 

 

186 

 

uygun olmayan her sözün, boş söz ve palavra 

olduğunu”487rivayet ederler. Bu ve benzeri rivayetleri 

çoktur. 

Bu rivayetler de iki kısma ayrılıyor:  

1- Kur'an ve Sünnet'e aykırı olan haberlerin 

Masum İmamlardan sadır olmadığına delalet eden 

rivayetlerin olmadığı, Kur'an ve Sünnet'e muhalif olan 

hadislerin batıl ve onların hadisleri olmadığına delalet 

edenler. Ebu Abdillah Cafer es-Sadık’ın şöyle söylediği 

rivayet edilir: 

لا تقبلوا علينا خلاف القران فإنا إن حدثنا حدثنا بموافقة القران 
 وموافقة السنة

"Bizden Kur'an'a muhalif bir şeyi kabul etmeyin. 

Zira hadis söylersek Kur'an ve sünnet'e uygun 

söyleriz."488 

2- Kur'an ve Sünnet'e muhalif olan hadisleri 

onlara (Masumlara) nispet etmenin caiz olmadığına 

delalet edenler. 

b. Kur'an ve Sünnet'te şahidi olmayan hadisleri 

reddedip kabul etmemek gerektiğine delalet eden 

rivayetler.   

Bu rivayetler de iki kısma ayrılmaktadır: 

                                                 
487 Muhammed Bakır el-Behbûdî, Sahihu’l-Kâfi, el-Meclisu’l-İlmi, I, 

11. 
488 Meclisî, a.g.e., LXXXIV, 103. 



 

 

187 

 

1- Kitab'a muvafık olmayanın hüccet olmadığı, 

batıl ve değersiz olduğuna delalet edenler.  

نَا خِلَافَ الْقُرآنِ؛ فإَناا »امام رضا عليه السّلام: قال  لَا تَ قْبَ لُوا عَلَي ْ
ثْ نَا بموُافَ قَةِ الْقُرْآنِ وَ مُوَافَ قَةِ السُّناةِ. إناا عَنِ  ثْ نَا حَدا اِلله وَ عَنِ رَسُولِهِ  إنْ تَحَدا

لَافِ  ثُكُمْ بِِ ثُ، وَ لَا نَ قُولُ: قاَلَ فُلَانٌ وَ فُلَانٌ. فإَذَا أتََكُمْ مَنْ يَُُدِّ نَُُدِّ
ذَلِكَ فَ رُدُّوهُ! إنا لِكَلَامِنَا حَقِيقَةً، وَ إنا عَلَيْهِ لنَُورا؛ً فَمَا لَا حَقِيقَةَ لَهُ وَ لاَ 

 وْلُ الشايْطاَنِ هِ فَذَاكَ ق َ نوُرَ عَلَيْ 
İmam Rıza'nın şöyle söylediği rivayet edilir: 

"Bizden Kur'an'a muhalif bir şey rivayet edilirse, kabul 

etmeyin. Şüphesiz biz, Allah ve Rasulünden tahdis 

ederiz. Biz falan şahıs falan şahıs şöyle dedi demeyiz. 

Buna muhalif bir şeyi tahdis eden gelirse onu reddedin. 

Bizim kelamımız için mutlaka bir hakikat vardır. 

Üzerinde bir nur vardır. Hakikatı ve üzerinde nur yoksa 

o şeytanın sözüdür."488 

عن أبي عبدالله عليه السلام قال: قال رسول الله صلى الله عليه 
وآله: إن على كل حق حقيقة، وعلى كل صواب نورا، فما وافق كتاب الله 

 فخذوه وما خالف كتاب الله فدعوه.
Ebu Abdillah Rasûlullah’ın (s.a.s.) şöyle 

buyurduğunu söylemiştir: "Her hakta bir hakikat 

(gerçeklik) vardır. Her sevapta (doğruda) bir nur 



 

 

188 

 

vardır. Allah'ın kitabına muvafık olanı alın, Allah'ın 

(cc) kitabına muhalif olanını ise atın (terkedin)." 489 

2- Kitaptan şahidi olmayanları doğrulamanın caiz 

olmadığına delalet edenler.490 

قال: إذا ورد عليكم حديث فوجدتم له شاهدا من كتاب الله أو من قول 
 رسول الله صلى الله عليه وآله وإلا فالذي جاء كم به أولى به.

"Kitap veya Rasûlullah'ın (s.a.s.) kavlinden şahidi 

olan bir hadis size varid olursa kabul edin. Yoksa size 

gelen daha evladır."491 

عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابه قال: سمعت أبا عبدالله عليه 
السلام يقول: من خالف كتاب الله وسنة محمد صلى الله عليه وآله فقد  

 كفر.
İbn Umeyr bazı ashabından rivayet ederek şunu 

söylemiştir: Ebu Abdillah'ın şöyle söylediğini işittim: 

                                                 
489 Haşim Ma'rûf el-Hasanî, Dirasat fi'l-Hadîsi ve'l-Muhaddisin, 

Daru't-Taâruf li'l-Matbûat, İkinci Baskı, Beyrut 1978, I, 222; 

Haşim Ma'rûf el-Hasanî, Dirâsat fi'l-Kâfi li'l-Kuleynî ve's-

Sahih li'l-Buhârî, el-Mektebetu'ş-Şamile li'ş-Şîa, s.244; 

Muhammet b. el-Hasan el-Hur el-Âmilî, el-Fusûlu'l-Muhimme 

fi Usûli'l-Eimme, Muhammet b. Muhammet el-Hüseyn el-

Kâinî (thk), Muessesetu Meârif  İslâmî İmam Rıza, Birinci Baskı, 

Kum h. 1418, II, 64; Muhammedî er-Rîşehrî, Mîzanu'l-Hikme, 

Daru'l-Hadis, Birinci Baskı, Kum, II, 204. 
490 Beydanî, a.g.e., s.69-70. 
491 Cafer es-Suphânî, el-Hadîsu'n-Nebevî, Muessesetu el-İmam es-

Sadık, Kum, ts., VI, 11. 



 

 

189 

 

"Allah'ın kitabı ve Rasûlullah'ın (sas) sünnetine 

muhalefet eden küfre girmiştir."492 

محمد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان، عن ابن أبي عمير، عن عن 
هشام بن الحكم وغيره، عن أبي عبدالله عليه السلام قال: خطب النبي 

عني يوافق كتاب الله  صلى الله عليه وآله بمنى فقال: أيها الناس ما جاء كم
 فأنا قلته وما جاء كم يخالف كتاب الله فلم أقله.

Ebu Abdillah'ın şöyle söylediği rivayet edilmiştir: 

Rasûlullah (s.a.s.) Mina'da hitap ederek şöyle buyurdu: 

"Ey insanlar! Benden size gelip de Allah'ın kitabına 

muvafık olanı ben söylemişim. Size gelip de Allah'ın 

kitabına muhalif olmayanı ise ben söylememişim."493 

با عبدالله عليه السلام يقول: كل عن أيوب بن الحر قال: سمعت أ
شئ مردود إلى الكتاب والسنة، وكل حديث لا يوافق كتاب الله فهو 

 زخرف
Eyyup b. el-Hur Ebu Abdillah'ın şöyle söylediğini 

rivayet ediyor: “Her şeyin Kur’an ve Sünnet’e 

                                                 
492 Âmilî, a.g.e., II,95. 
493 Alî Ekber Ğıfârî, Dirasat fi İlmi'd-Diraye, el-Mektebetu'ş-Şâmile 

li'ş-Şîa, I, 271.  



 

 

190 

 

arzedilmesi gerektiği, Kur’an ve Sünnet’e uygun 

olmayan her sözün, boş söz ve yalandır.”494 

عن أيوب بن راشد، عن أبي عبدالله عليه السلام قال: ما لم يوافق 
 من الحديث القرآن فهو زخرف.

 

Eyyup b. Raşit Ebu Abdillah'tan şunu rivayet eder: 

"Hadisten Kur'an'a muvafık olmayan yalandır."495 

Bu rivayetlerin tahlili: 

Hadisin Kur'an'a arzı meselesi, verdiğimiz 

örneklerden de anlaşıldığı gibi Şia'nın önemle üzerinde 

durduğu bir husustur. Konu ile ilgili imamlardan 

geldiği iddia edilen çok sayıda hadis vardır. Hatta Şia 

bundan dolayı iftihar edecek durumdadır. Çünkü 

hadisin Kur'an'a arzı meselesi, hadisin sıhhatini tespit 

etme noktasında çok önemli bir kıstastır. Ama işin 

gerçeğine bakıldığı vakit, ciddi problemlerin olduğu 

görülür.  

Bu problemlerden biri; Şîa'nın, Kur'an'ı Kerim’in 

biri zahir, diğeri ise batınî olan iki anlamı ihtiva 

ettiğine dair olan itikadıdır. Bilindiği gibi bu itikat Şîa 

İsna Aşeriyye'de büyük bir öneme sahiptir. Durum 

                                                 
494 Hüseyin b. Abdussamed el-Âmilî (ö. h. 984), Vusûlu'l-Ahyar ila 

Usûli'l-Ahbar, es-Seyyit Abdullatif el-Hüseynî el-Kuhkemrî 

(thk), Matbaatu'l-Hiyam, Kum h. 1401, I, 165; Meclisî, a.g.e., II, 

242. 
495 Meclisî, a.g.e., II, 243; Muhammedî er-Rîşehrî, a.g.e., II, 204. 



 

 

191 

 

böyle olunca hadisi Kur'an'ı Kerim'in hangi anlamına 

(zahiri anlamına mı yoksa batıni anlamına mı) arz 

edileceği bilinmiyor. Çünkü bazı âyetler var ki onlara 

göre, zahiriyle hükmedilmez. Zira o âyetlerin gizli yani 

batını bir anlamı vardır. Bu da Şîa'daki metin tenkidi 

kültürünü temelinden sarsar durumdadır. İkinci bir 

husus ise, özellikle Ahbariler'de hâkim olan, Kur'a'ı 

anlamanın Ehl-i Beyt'e has olduğu itikadıdır. Bu kitaba 

muhatap olanlar onlardır. Kur'an ile ilgili tefsirlerin, 

onların naslarına dayanması gerekir. Kur'an-ı Kerimi 

anlamanın tek yolu, Ehl-i Beyt'in sünnetidir. Onların 

sünnetine dayanmayan hiçbir tefsir kabul edilmez. 

Zira tefsir içtihad meselesi değildir. Günümüzde de bu 

düşünceyi savunan Şîi âlimler vardır. Bu itikada göre, 

tefsirde şahsi içtihad caiz değildir. 

 Bu iki inanış, Şîa'nın metin tenkidinde, hadisi 

Kur'an'a arz etme metodunu geçersiz hale 

getirmektedir. Çünkü hadis, Kur'an'ın hangi anlamına 

arz edilirse edilsin onu reddetmek mümkün değildir. 

Zira idrak edemediğimiz gizli anlamı budur diyenler 

çıkabilir. 496 

Kur'an tefsiri ilminin, Ehl-i Beyt'e has olduğunu 

söylemenin de hadisin Kur'an'a arzını günümüzde 

imkânsız hale getireceği açıktır. 

                                                 
496 Haydar Hibbullah, Dirasat fi'l-Fikhi'l-İslâmî el-Muâsır, Daru'l-

Fıkhi'l-İslâmî el-Muasir, Birinci Baskı, 2011, III, 367-431. 



 

 

192 

 

 Zikretmeye çalıştığımız hususların dışında da 

bu kıstası işlevsiz hale getiren, Şîa âlimlerinin 

kitaplarında yer verdiği, önem verdiği, hatta olmazsa 

olmaz kurallardan sayıp Kur’an’a tamamen muhalif 

olan hususlar vardır. Bu hususlarla ilgili hadisler 

Kur’an’a arz edilmeye çalışılırsa Şîa hadislerinin büyük 

bir kısmı sahih olmaktan çıkacaktır. Hatta diyebiliriz 

ki, Şîa inanç sistemi büyük bir darbe yemiş olacak. Bu 

hususlara kısaca değineceğiz. Bu hususlar daha çok 

itikadi meseleler olsa bile, dolaylı da olsa hadisin 

Kur’an’a arzı meselesini ilgilendiriyor. Zira Şîa hadis 

kitapları bu itikadi meseleleri temellendirmek için 

yüzlerce hadise rivayet etmişlerdir. Kur’an’ın temel 

esaslarına muhalif bu konuları başlıklar halinde verip, 

muhalefet edilen ayet’i kerimelere işaret edeceğiz. Bu 

konular şunlardır:   

 İmamların ğaybı bildiği iddiası.497  

Kura’n-ı Kerim’in şu ayetine aykırıdır. 

 ”قل لا يعلم من في السموات والارض الغيب الا الله“
"De ki: göktekiler ve yerdekiler gaybı bilemezler, 

ancak Allah bilir."498 

 İmamlar ne zaman öleceklerini bilirler 

iddiası.499 

                                                 
497 Kuleynî, a.g.e., I, 260. 
498 Neml, 27/65. 
499 Kuleynî, a.g.e.,I, 258. 



 

 

193 

 

اعَةِ  وَيُ نَ زِّلُ الْغَيْثَ وَيَ عْلَمُ مَا في الَْْرْحَامِ وَمَا تَدْرِي إِنا اللَّاَ عِنْدَهُ عِلْمُ السا
َ عَلِيمٌ  نَ فْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَ فْسٌ بأَِيِّ أَرْضٍ تَموُتُ إِنا اللَّا

 خَبِيرٌ 
"Kıyametin ne zaman kopacağı bilgisi şüphesiz 

yalnızca Allah katındadır. O, yağmuru indirir, 

rahimlerdekini bilir. Hiç kimse yarın ne kazanacağını 

bilemez. Hiç kimse nerede öleceğini de bilemez. 

Şüphesiz Allah hakkıyla bilendir, (her şeyden) 

hakkıyla haberdar olandır."500 

 Münafıkların Hz. Aişe’yle ilgili iftiralarını 

desteklemek. 

رٌ إِنا الاذِ  فْكِ عُصْبَةٌ مِنْكُمْ لَا تَحْسَبُوهُ شَرًّا لَكُمْ بَلْ هُوَ خَي ْ ينَ جَاءُوا بِالِْْ
هُمْ لَهُ  رَهُ مِن ْ ثمِْ وَالاذِي تَ وَلىا كِب ْ هُمْ مَا اكْتَسَبَ مِنَ الِْْ لَكُمْ لِكُلِّ امْرِئٍ مِن ْ

عْتُمُوهُ ظَنا الْمُؤْمِ 11عَذَابٌ عَظِيمٌ ) نُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِأنَْ فُسِهِمْ ( لَوْلَا إِذْ سمَِ
رًا وَقاَلُوا هَذَا إِفْكٌ مُبِيٌن ) ( لَوْلَا جَاءُوا عَلَيْهِ بأَِرْبَ عَةِ شُهَدَاءَ فإَِذْ لَمْ 11خَي ْ

 يََْتُوا بِالشُّهَدَاءِ فأَُولئَِكَ عِنْدَ اللَّاِ هُمُ الْكَاذِبوُنَ 
"O ağır iftirayı uyduranlar, sizin içinizden bir 

güruhtur. Bu iftirayı kendiniz için kötü bir şey 

sanmayın. Aksine o sizin için bir hayırdır. Onlardan 

her biri için, işledikleri günahın cezası vardır. 

İçlerinden (elebaşlık ederek) o günahın büyüğünü 

üstlenen için ise ağır bir azap vardır. Bu iftirayı 

                                                 
500 Lokman, 31/34. 



 

 

194 

 

işittiğiniz zaman, iman eden erkek ve kadınlar, kendi 

(din kardeş)leri hakkında iyi zan besleyip de, 'bu 

apaçık bir iftiradır' deselerdi ya!. Onlar (müfteriler) bu 

iddialarına dair dört şahit getirselerdi ya! Mademki 

şahit getirmediler; işte onlar Allah yanında yalancıların 

ta kendileridir."501 

 Sahâbeyi tekfir etmek ve onlara düşmanlık 

beslemek. 

ابقُِونَ الَْْوالُونَ مِنَ الْمُهَاجِريِنَ وَالْْنَْصَارِ وَالاذِينَ ات ابَ عُوهُمْ بِِِحْسَانٍ  وَالسا
هُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدا لَهمُْ  ُ عَن ْ جَنااتٍ تََْرِي تَحْتَ هَا الْْنَْ هَارُ خَالِدِينَ رَضِيَ اللَّا

 فِيهَا أبَدًَا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ 
"İslâm'ı ilk önce kabul eden muhâcirler ve ensar 

ile, iyilikle onlara uyanlar var ya, Allah onlardan razı 

olmuş; onlar da O'ndan razı olmuşlardır. Allah, onlara 

içinden ırmaklar akan, içinde ebedi kalacakları 

cennetler hazırlamıştır. İşte bu büyük başarıdır."502 

جَرَةِ فَ عَلِمَ مَا في قُ لُوبِِِمْ  ُ عَنِ الْمُؤْمِنِيَن إِذْ يُ بَايعُِونَكَ تَحْتَ الشا لَقَدْ رَضِيَ اللَّا
كِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثََبَ هُمْ  فَ تْحًا قَريِبًا فأَنَْ زَلَ السا   

"Şüphesiz Allah, ağaç altında sana bîat ederlerken 

insanlardan hoşnut olmuştur. Gönüllerinde olanı 

bilmiş, onlara huzur, güven duygusu vermiş ve onlara 

yakın bir fetih nasip etmiştir."503 

                                                 
501 Nûr, 24/11-12-13. 
502 Tevbe, 9/100. 
503 Feth, 48/18. 



 

 

195 

 

Bütün bu söylenenler, Kur'an'ın tahrif 

edilmediğini, onda herhangi bir değişiklik 

yapılmadığına inanlar açısından bir şey ifade edebilir. 

Ancak Kur’an’ın tahrif edildiğini savunanlar açısından 

hadisi Kur'an'a arz etme metodundan bahsedilemez. 

Çünkü onların bahsettiği gizemli bir Mushaf-ı Fatime 

vardır ki, bu Mushaf da Mehdiy-i Muntazar'ın yanında 

bulunup, hadisi ona arz etme imkânı yoktur. Muntazar 

saklandığını iddia ettikleri sirdaptan (delikten) çıktığı 

zaman onu beraberinde getirecektir. Görüldüğü gibi 

Mushaf ortada yoktur. Hadis, ortada olmayan bir 

Mushafa arzedilemez. 

Kur'an'ın tahrifi noktasında Şîa âlimleri iki gruba 

ayrılmışlardır. Muhammet b. Ali İbn Babevyhi el-

Kummi (ö. 381/991-92),  iki kapak arasındaki Kur'an'ın 

azalıp çoğalmadığı düşüncesindedir.504 et-Tûsî505 ile 

Tabresi506 de bu düşüncededirler. 

Şîa meşhur âlimlerinden ve Muhammet b. Ali İbn 

Babeveyh el-Kummî'nin öğrencisi olan el-Mufid 

(ö.413/1022-23) ise, Kur'an'a ekleme, çıkarma yapıldığı 

                                                 
504 Muhammet b. Ali b. Babeveyhi el-Kummî, el-İ'tikadat, İsam 

Abdusseyyid (thk), Merkez el-Abhas el-Akaidiyye,  s. 85,86. 
505 Tûsî, et-Tibyan fi Tefsiri'l-Kur'an, Ahmed Habib Kasir el-Âmili 

(thk.) el-Mektebetu'ş-Şamile li'ş-Şia, I,2. 
506 el-Fazl b. el-Hasan et-Tabresî, Mecmeu'l-Beyan, Beyrut 1994, I, 

43,44. 



 

 

196 

 

ve bu konuda icma' olduğunu iddia etmiştir.507 Ebu'l-

Hasan el-Âmilî,508 sultan Muhammet b. Haydar el-

Horasani,509 vb. sayıları azımsanmayacak kadar Şia 

âlimi, onun bu görüşüne katılmıştır. Şîa'nın önde gelen 

âlimlerinden olan Ali b. İbrahim el-Kummî (ö.329/940-

41)510de, bu görüşü savunanlardandır. el-Kummî'nin 

tefsiri bu iddialarla doludur.511 Ondan sonra gelen 

öğrencisi Kuleynî de, el-Kâfi adlı hadis kitabında bu 

düşünceyi destekleyen çok sayıda rivayete yer 

vermiştir.512 Bu rivayetler el-Kâfi'de geçmekle beraber 

İbn Babeveyh el-Kummi513, bu rivayetlerin uydurma 

olduğunu savunmuştur.514 

                                                 
507 Mufit, Muhammet b. Muhammet b. Numan İbn el-Muallim el-

Abkeri el-Bağdadî, Evailu'l-Mekalat fi'l-Mezahibi ve'l-

Mekalat, İbrahim el-Ansarî ez-Zencanî el-Hûinî, Merkezu'l-

Ebhas el-Akaidiyye (thk.), s.47, 81,82,83. 
508 Muhammed Abdurrahman es-Seyf, eş-Şia el-İsna Aşeriyye ve 

Tahrifu'l-Kuran, Wakfeya.com/book.s. 19-27. 
509 Sultan Muhammet b. Haydar el-Hurasanî, Tefsiru Beyani's-

Seadat fi Mekamati'l-İbade, Muessestu'l-A'lemi, Beyrut, I, 19-

20. 
510 Tûsi, el-Fihrist, s. 71,72; Abdullah Mamekanî, Tenkihu'l-Mekal 

fi İlmi'r-Rical, Muhittin Mamekanî (thk), Muessesetu Âl Beyt, 

Kum h.1389,  II, 260. 
511 Ali İbrahim el-Kummî, Tefsîru'l-Kummî, Muessesetu Daru'l-

Kitab, Kum, ts., I, 36, 37-100-118-142; II, 11-21-125 vb. sayfalarda 

çok sayıda örnek bulmak mümkündür. 
512 Kuleynî, a.g.e., I, 185,186,187. 
513 O, Ebu Cafer Muhammet b. Ali b. el-Hasan el-Kummî olup es-

Saduk lakabıyla tanınır. Hicri 381 ylında ölmüştür. Bkz. 

Takiyyuddin el-Hasan b. Ali b. Davud el-Hullî, Rical İbn 



 

 

197 

 

Ancak bu iddia burada son bulmamış, tersine 

daha sonraki dönemlerde de taraftarlar bulmuştur. 

Hicri 6. asırda 'el-İhticac'515 adlı kitabın sahibi Tabresî, 

bu iddiayı tekrar gündeme getirmiş ve Şîa âlimlerinin 

üzerinde ittifak ettiğini iddia etmiştir. Bu Tabresî, daha 

önce ismi geçen 'Mecme'u'l-Beyan' tefsirinin sahibi 

olan ve aynı ismi taşıyan, ancak bu iddiaları reddeden, 

Tabresî'nin asırdaşıdır. Bu iddialar Safeviler 

döneminde güç bulmuş ve bu devlet tarafından 

desteklenmiştir. Bu dönemin âlimlerinden olan 

Cezairî, 'el-Envar en-Nu'maniyye' adlı kitabında, 

Kur'an'ı Kerim'in maddeten, lafzen ve i'rab yönünden 

değiştirildiğine dair Ehl-i Beyt'ten gelen rivayetlerin 

tevatür derecesinde olduğunu iddia etmiş. Meclisi 

daha da ileri giderek,  el-Murtaza, Saduk ve 

Tabresî'nin aksi görüşlerinin birçok ihtiyaca binaen 

olduğunu söylemiştir. Onların Kur'an tahrif 

edilmemiştir demelerinin sebebi, eğer o tahrif 

edilmişse onunla amel etmek nasıl caiz olur! 

İtirazlarına cevap verebilmek içindir.516 Esas itibariyle 

                                                                                           
Davud, Menşurat Şerif Rıda s. 147; Zehebî, Siyeru A'lami'n-

Nubela, XVI, 303.  
514 İbn Babevyh el-Kummî, el-İ'tikadat, s.85,86. 
515 Ebu Mansur Ahmet b. Ebitalip et-Tabresî, el-İhticac, Merkezu'l-

Abhas el-Akaidiyye, s.14. 
516 Ni'metullah el-Cezairî, el-Envar en-Nu'maniyye, II, 357,358; el-

Feyz el-Kaşanî, Tefsiru's-Safî, Menşûrat Kitabu's-Sadr, Tahran, 

ts., I, 13-40. Muhammed Bakır el-Meclisî, Daru'l-Kutub el-



 

 

198 

 

onlar da tahrif edildiğine inanıyorlardı. Kısacası 

onların takiyye yolunu seçtiklerini ifade ediyor. el-

Cezairî, esas sağlam olan Mushaf'ın Mehdiyi 

Muntazarın yanında olduğu, ahir zamanda zuhur 

ettiği vakit, beraberinde getireceğini iddia etmiştir. 517 

1320/1902 yıllarına gelindiğinde ise, en-Nûrî et-

Tabresî Kur'an'ın tahrif edildiğini ispatlayabilmek için 

'Faslu'l-Hitab fi İsbati Tahrifi Kitabi Rabbi'l-Erbab' 

adında müstakil bir eser kaleme almıştır. 

Müslümanların elinde bulunan Mushaf'ın tahrif 

edildiğini ispatlayabilmek için, Şîa nezdinde muteber 

addedilen hadis kitaplarından çok sayıda hadisi 

toplamıştır. Ondan önceki Şîa âlimleri bu konuyu 

kitaplarında satır aralarında ve dağınık bir şekilde 

işlerken, o bu konuda müstakil bir kitap yazarak, 

birçok Şîa âliminin takiyye yaparak dışa vuramadığı 

inançlarını ortaya koymuştur.518 

Vermeye çalıştığımız örneklerden anlaşıldığı gibi, 

Şîa âlimlerinin büyük bir kısmı, Kur'an'ın tahrif 

edildiği inancına sahiptir. Durum böyle olunca hadisi, 

tahrif edildiğine inanılan bir Kur'an'a arz etme iddiası 

da geçerliliğini yitirmiş olur. Diğer kıstaslarda olduğu 

                                                                                           
İslamiyye, Miratu'l-Ukul, İran, II, 525; el-Meclisi, Biharu'l-

Envar, LXXXIX, 66. 
517 Ni'metullah el-Cezairî, a.g.e., II, 360,361, 362. 
518 Muhammed Abdurrahman es-Seyf, a.g.e., s.30-33. 



 

 

199 

 

gibi, bu konuda da söylemlerinin hadis kriterleri 

açısından eyleme dönüşmediği görülmektedir. 

6.2. Hadislerin Sünnet'e Arz Edilmesi 

Daha önce işaret ettiğimiz gibi Şîa, hadisin sahih 

olup olmadığını tespit edebilmek için, rivayet edilen 

hadisleri sünnete arz etme metodunu da 

kullanmışlardır. Şia âlimlerinden hadislerin sünnete 

arz edilmesi gerektiği fikrini savunanlardan bazıları 

şunlardır: et-Tûsî (ö.470/1077-78), Abdullah el-

Mâmekânî (ö.h.1351), Tusturî, Tabetabâî ve muasır Şia 

âlimlerinden Cafer Suphânî.519 

Bu metodu Sahabe döneminden beri Ehl-i Sünnet 

âlimleri de kullanmışlardır. Bir yandan senedi 

araştırıp, ciddi bir tenkide tabi tutarken, hadis 

metinlerini de mütevâtir, ma'rûf ve meşhur sünnete 

arz etme yoluna gitmişlerdir. Raviler arasında yalancı 

olanları tespit edip rivayetlerini reddetmişler. Artık bu 

durum bazı âlimler için meleke haline gelmiş, ilk 

bakışta yalancıları tespit edebilecek duruma 

gelmişlerdi. Abdurrahman b. Mehdi'ye (ö.198/813-14), 

sen yalancıları nasıl tanıyorsun? diye sorulunca, O: 

"Doktorun deliyi tanıması gibi"520 cevabını vermiş. İlk 

                                                 
519 Kasım el-Beydânî, a.g.e., s. 67-70. 
520 Ebu Bekir Ahmed b. Ali el-Hatib el-Bağdâdî, Tarîhu Bağdad, 

Beşşar Avvad M'aruf (thk), Daru'l-Arab el-İslâmî, Beyrut 2002, 

XI, 512; Ebu Naim Ahmed b. Abdillah el-İsbahanî, Hulyetu'l-



 

 

200 

 

asırlarda metin tenkidi sistematik olmasa bile daha 

sonraki yıllarda bu işin bir sisteme oturtulduğunu 

görüyoruz. Özellikle Ehl-i Sünnet âlimleri bu konuda 

kayda değer çalışmalar yapmışlardır. Bu âlimlerden 

bir kısmı şunlardır: Hatîb el-Bağdâdî (ö.463/1071),521 

Ğazalî (ö.505/1111), İbnu'l-Cevzî (ö.597/1200-1), İbn 

Kayyım el-Cevziyye (ö.751/1349) ve İbn Kesîr'i 

(ö.774/1373) zikredebiliriz. Özellikle İbn Kayyım'ın 'el-

Menâru'l-Munif fi's-Sahihi ve'd-Daif' adlı eseri bu 

alanda önemli bir kaynak olduğuna inanıyoruz. Bu 

konuda ilk olarak müstakil bir eser ortaya koyanın İbn 

Kayyım el-Cevziyye olduğu biliniyor.522 Kendisine 

hadisin senedine bakmadan, sadece hadisin 

muhtevasından yola çıkarak mevzu (uydurma) olan 

hadisi sahihinden ayırmanın mümkün olup 

                                                                                           
Evliya' ve Tabakatu'l-Asfiyâ', Daru'l-Kutub el-Arabî, Beyrut 

1974, IX,4; Ebubekir el-Beyhekî, Ma'rifetu's-Sunen ve'l-Âsâr, 

Abdulmu'ti Emin Kal'ecî (thk), Daru'l-Vefâ', Kahire 1991, I, 143; 

Ebu Muhammed Abdurrahman b. Muhammed er-Râzî İbn Ebi 

Hatim, İlelu'l-Hadis, Matabi el-Humeydî, Birinci Baskı, 2006, I, 

9; ez-Zehebî, Tarîhu'l-İslâm ve Vefeyat el-Meşahîr ve'l-A'mal, 

Ömer Abdusselam et-Tedmûrî (thk), Daru'l-Kitab el-Arabî, 

Beyrut 1993, XIII, 284.   
521 Hatib el-Bağdâdî, el-Kifaye fi İlmi'd-Diraye, Ebu Abdillah es-

Surkî (thk), el-Mektebetu el-İlmiyye, el-Medinetu el-

Munevvere, s.432; Ubeydullah b. Muhammed Abdusselam el-

Mubarekfûrî, İdaretu'l-Buhûsi el-İmiyye ve'd-De'veti ve'l-İfta 

(el-Camietu's-Selefiyye), Üçüncü Baskı, Hindistan 1984, VII, 

338. 
522 Kasım el-Beydânî, Mebani Nakdi'l-Hadîsi, s.56-57. 



 

 

201 

 

olamayacağı sorusuna, bunun mümkün olduğunu, söz 

konusu eseri kaleme alarak cevap vermiştir.  

 Şîa'nın hadisleri sünnete arz etme konusundaki 

görüşlerinin ise problemli olduğu kanaatindeyiz. 

Çünkü hadisin kendisinden sadır olduğu masum, 

hadisi söylerken, rivayet ederken, hüküm verirken 

takiyye yapıp yapmadığı bilinmez.523 Şîa âlimlerinden 

bir kısmı İmamların bazı söylediklerini takiyyeye 

bağlarken diğer bir kısmı ise tersini savunuyor. 

Doğrusu takiyyeyi imandan sayan, takiyye 

yapmayanın imanı yoktur524 itikadına sahip olan 

birisinin nerede takiyye yapıp yapmadığını kestirmek 

zordur. Âmili ve diğer bazı Şîa âlimleri, hadisin sahih 

olmasını tespit etmek için özel olarak takiyyeye dikkat 

çekmişlerdir. Ehl-i Beyt'in ahkâm ve rivayetlerine tam 

müttali olduktan sonra, icmali dahi olsa, ammenin de 

fıkhına müttali olmak gerekiyor. Özellikle birbirine zıt 

                                                 
523 Muhammet b. el-Hasasn el-Hur el-Âmilî, Vesailu'ş-Şia, 

Muessesetu Âl el-Beyt liihyai't-Turasi, Kum 1404, XLIX, 7. 
524 Selim b. Kays el-Hilalî, a.g.e., s.417; Kuleynî, el-Kâfi, II, 314; Ebu 

Cafer Muhammed b. Ali b. el-Hüseyn b. Bâbevyhi el-Kummî, 

el-Hisal, Merkezu'l-Menşûrat el-İslamiyye, Kum 1403, I, 32; 

Meclisî, a.g.e., II, 74 (Biharda takiyyeyi emreden 100'den fazla 

rivayet vardır); Âmilî, a.g.e., XXVII, 89; Ahmet b. Muhammet 

Mehdî en-Nerâkî, Mustenedu'ş-Şia, Muessesetu Âl Beyt 

liihyai't-Turâsi (thk), Setare Matbaası, Birinci Baskı, Kum 1415, 

XIV, 135; Humeynî, el-Mekasibu'l-Muharreme, Muessesetu 

İsmailiyan, Üçüncü Baskı, Kum 1410, II, 171; Muhammed 

Mehammed Sadık es-Sadr, Kitabu'l-Ğaybeti'l-Kubra, el-

Mektenetu'ş-Şamile li'ş-Şia, I, 123. 



 

 

202 

 

rivayetlerin söylendiği yer ve şartları bilmek gerekir ki, 

takiyye babından söylenenleri diğerlerinden ayırmak 

mümkün olsun 525 demişlerdir. 

Şia âlimlerinin meseleye bu şekilde bakışı, bir 

hadisin uydurma olup olmadığını tespit etmeyi de 

imkânsız hale getiriyor. Çünkü bir hadisin manasının 

Kur'an, Sünnet, tarihî gerçekler ve aklıselime muhalif 

olması, mevzu yani uydurma olduğunu göstermez. 

Çünkü masumun bunu takiyye babından söylemiş 

olması ihtimali vardır. Dolayısıyla râvi de bu durumda 

yalancılıkla ve hadis uydurmakla suçlanamaz. Zira Şîa 

hadis kitaplarında hadis çeşitleri arasında mevzu 

hadis, müstakil bir hadis çeşidi olarak yer 

almamaktadır. Bu yüzdendir ki,  Şîa hadis 

edebiyatında uydurma hadislerle ilgili müstakil bir 

eser yoktur. 526 

قال رسول الله صلى الله عليه واله في حجة الوداع: قد كثرت علي 
كذابة وستكثر فمن كذب علي متعمدافليتبوأ مقعده من النار فإذا ال

أتَكم الحديث فاعرضوه على كتاب الله وسنتي فما وافق كتاب الله وسنتي 
 فخذوا به وما خالف كتاب الله وسنتي فلا تأخذوا به                       

                                                 
525 Muhammed Hüseyn el-Ansarî, el-Mi'yaru'n-Nakziyye 

Linakzi'l-Hadis, el-Emîre li'n-Neşri ve't-Tabaati, Birinci Baskı, 

Beyrut 2006, s.42; Âmilî, a.g.e., XXVII, Dördüncü Bap. 
526 Haydar Hibbullah, Nakzu'l-Metni fi't-Tecrubeti'l-İmamiyyeti 

el-Usûl ve't-Tecarubi el-Mevani' ve'l-Muûkat, s. 28-29. 



 

 

203 

 

Rasûlullah (s.a.s.) Veda haccında şöyle buyurdu: 

"Söylemediklerimi yalan yere bana isnad edenlerin 

sayısı arttı ve ilerde de bu artacaktır. Söylemediğim 

şeyi bilerek bana isnad eden ateşteki yerine 

hazırlansın. Size bir hadis geldiği vakit, onu Allah'ın 

(cc) Kitabı ve Sünnetime arz edin. Allah'ın Kitabına ve 

Sünnetime muvafık olanı alın, Allah'ın Kitabı ve 

sünnetime aykırı olanını ise almayın."527 

Şîa hadis literatüründe hadisin sünnete arzı 

metoduna örnek teşkil edecek rivayetler, hadisin 

Kur'an'a arzı bahsinde yeterince zikredilmiştir. 

Konumuzun uzamaması için bu örnekle iktifa 

ediyoruz. Sonuç olarak diyebiliriz ki, hadisin sünnete 

arzı metodu âlimlerin üzerinde ittifak ettiği bir 

konudur. Konuyla ilgili değişik rivayetler vardır. Bu 

rivayetlerden bir kısmı sahih diğer bir kısmı ise zayıf 

hatta mevzudur. Ancak bu rivayetleri anlama 

noktasında âlimler arasında ihtilaf vardır. Aynı şekilde 

bu metodun sınırları,  mahiyeti ve işleyişi konusunda 

da âlimler arasında görüş birliği olduğunu söylemek 

mümkün değildir. 

                                                 
527 Meclisî, a.g.e., II, 225;Muhammet Cerir et-Taberî eş-Şîi, el-

Musterşit, eş-Şeyh Ahmet el-Mahmûdî (thk), Muessesetu es-

Sakafe el-İslamiyye, Birinci Baskı, Kum h. 1415, I,192; es-Seyyit 

el-Hüseynî el-Kazvînî, Mevsûatu el-İmam el-Cevvad, 

Muessesetu Veliyyu'l-Asr, Birinci Baskı, Kum h.1419, III, 334. 



 

 

204 

 

6.3. Hadisin Tarihi Gerçeklere Arz Edilmesi 

Şîa hadis münekkidlerinin büyük bir kısmına 

göre, hadisin tarihi gerçeklere arzedilmesi gerekir. 

Yine bu âlimlere göre hadisin tarihi gerçeklere 

arzedilmesi hususu, hadis tenkidi ölçülerinden biridir. 

Bir başka ifade ile bir hadisin sahih olduğunu 

söyleyebilmemiz için tarihi gerçeklere muhalif 

olmaması gerekir. Kur'an'ı Kerim'in de aslı olmayan 

iddiaları bu metodu kullanarak reddettiği görülüyor. 

Örneğin Yahudilerin İbrahim’in (a.s.) Yahudi, 

Hristiyanların da Nasranî olduğunu iddia etmelerine 

karşılık, İbrahim’in (a.s.) risaletinin Musa (a.s.) ve 

Îsa’dan (a.s.) önce olduğunu, dolayısıyla Yahûdî veya 

Nasranî olamayacağını şu şekilde beyan etmiştir. 

ونَ في إِبْ رَاهِيمَ وَمَ  نْجِيلُ إِلاا يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لمَ تُحاَجُّ وْراَةُ وَالِْْ ا أنُْزلَِتِ الت ا
  مِنْ بَ عْدِهِ أَفَلَا تَ عْقِلُونَ 

"Ey kitap ehli! İbrahim hakkında niçin 

tartışıyorsunuz. Oysa Tevrat da, İncil de ondan sonra 

indirilmiştir. Siz hiç düşünmüyor musunuz?" 528 

وَلَا نَصْرَانيًِّا وَلَكِنْ كَانَ حَنِيفًا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ  مَا كَانَ إِبْ رَاهِيمُ يَ هُودِياًّ 
 مِنَ الْمُشْركِِينَ 

                                                 
528 Âl-i İmran, 3/65. 



 

 

205 

 

"İbrahim, ne Yahudi idi, ne de Hıristiyandır. Fakat 

o, Hanif (Allah'ı bir tanıyan, hakka yönelen) bir 

Müslümandı. Allah'a ortak koşanlardan da değildi."529 

Bu âyetlerle Yüce Allah (cc), Yahudi ve 

Hristiyanların iddialarının tarihi gerçeklere aykırı 

olduğunu ifade ederek reddetmiştir.530 

Hadis kitaplarında rivayet edilip de, tarihçilerin 

üzerinde ittifak ettiği olaylara muhalif hadisler çoktur. 

Örnek olsun diye bunlardan bazılarına işaret edeceğiz.  

قالت أسماء بنت عميس هذه: حضرت وفاة خديجة )عليها   
السلام( فبكت، فقلت: أتبكين وأنت سيدة نساء العالمين، وأنت زوجة 

عليه وآله( مبشرة على لسانه بالجنة، فقالت: ما لهذا  النبي )صلى الله
بكيت، ولكن المرأة ليلة زفافها لا بد لها من امرأة تفضي إليها بسرها، 
وتستعين بِا على حوائجها وفاطمة حديثة عهد بصبى وأخاف أن لا يكون 
لها من يتولى أمرها حينئذ فقلت: يا سيدتي لك ]علي[ عهد الله إن بقيت 

لوقت أن أقوم مقامك في هذا الامر فلما كانت تلك الليلة إلى ذلك ا
وجاء النبي )صلى الله عليه وآله( أمر النساء فخرجن وبقيت، فلما أراد 
الخروج رأى سوادي فقال: من أنت ؟ فقلت: أسماء بنت عميس، فقال: 
ألم آمرك أن تخرجي ؟ فقلت: بلى يا رسول الله فداك أبي وأمي، وما 

                                                 
529 Âl-i İmran, 3/ 67 
530 Nasır Mekarim eş-Şîrâzî, el-Emsel Fi Tefsiri Kitabi Allah el-

Munezzel, http://www.makaremshirazi.org/books/arabic.htm,  

II, 546. 



 

 

206 

 

فبكى،  -وحدثته  -ني أعطيت خديجة عهدا قصدت خلافك، ولك
 فقال:بالله لهذا وقفت ؟ فقلت: نعم والله فدعا لي. 

 Şîa Hadis kitaplarında geçtiğine göre, Esma' 

bint Umeys şunu söylemiştir: Hatice (r.a.) vefat edeceği 

sırada ben oradaydım. Hatice (r.a.) ağladı. Ben ona, sen 

Rasulullah'ın hanımı, haber vermesiyle cennetle 

müjdelenmiş ve bütün kadınların efendisi olduğun 

halde nasıl ağlıyorsun? dedim. O, ben bunun için 

ağlamadım. Ancak kadın zifaf gecesinde sırlarını 

paylaşacak, ona yardım edecek bir bayana ihtiyaç 

duyar. Fatıma küçüktür ve o zaman ona yardım 

edecek birilerinin olmamasından endişe ediyorum. 

Bunun üzerine ben ona, efendim ben size Allah adına 

söz veriyorum ki, o güne yetişirsem senin yerine o 

vazifeyi yerine getireceğim. O gece gelip Rasûlullah 

(s.a.s.) gelince, sair kadınlara çıkmalarını emretti. 

Bütün kadınlar çıktı. Sadece ben kaldım. Rasûlullah 

(s.a.s.) tam çıkacakken benim karartımı gördü. Sen 

kimsin dedi. Ben, Esma' bint Umeys'im dedim. O, 

çıkmanı emretmedim mi? dedi. Ben ona, anam babam 

sana feda olsun, sana muhalefet etmeği kastetmedim. 

Ancak ben Hatice'ye bir söz verdim dedim ve kıssayı 

anlattım. Bunun üzerine Rasûlullah (s.a.s.) ağladı ve 

Allah aşkına bunun için mi durdun? dedi. Evet, vallahi 



 

 

207 

 

bunun için durdum dedim. Bunun üzerine bana dua 

etti. 531 

Ancak Şîa hadis kitaplarında geçen bu rivayetlerin 

tümü tarihçilerin üzerinde neredeyse ittifak ettiği tarihi 

gerçeklere ters düşmektedir. Çünkü rivayetlerde zikri 

geçen Esma' b. Umeys bi’setin beşinci yılında eşi Cafer 

b. Ebitalip ile beraber Habeşistan'a hicret ettiği için, o 

tarihte Medine’de olması mümkün değildir. 

Medine'ye, Hayber'in fethedildiği hicri altıncı yılda 

dönmüştür. Cafer'den; Abdullah, Avf ve Muhammed 

adında üç çocuğu da olmuştu.532 Tarihçiler 

Habeşistan'a yapılan bu hicretin bi'setin beşinci yılında 

olduğu konusunda müttefiktirler.533 

Bilindiği gibi Hz. Hatice Mekke'de ve bi'setin 

onuncu yılında vefat etmiştir. Hz. Fatıma'nın evliliği 

                                                 
531 Meclisî, a.g.e., XLIII, 138; Seyyit Murtada el-Askerî, Ahadîs 

Ummi'l-Mu'minin Aişe, Matbaatu's-Sadr, Beşinci Baskı, Kum 

1994, II, 35; Muhammed er-Rîşehrî, Mîzanu'l-Hikme, Daru'l-

Hadis, İkinci Baskı, Kum h.1416, XIV, 47; Meclisî, a.g.e., XLIII, 

137. 
532 Cemaluddin Ebulferec İbn Cevzî, el-Muntazam fi Tarihi'l-

Mulûki ve'l-Umem, Suheyl Zekkar (thk), Daru'l-Fikr, Beyrut 

2000, II, 130,131. 
533 Cafer Murtaza el-Âmilî, es-Sahih Mine's-Sîreti'n-Nebiyyi el-

A'zam, Daru'l-Hidaye li't-Tabaati, Dördüncü Baskı, Beyrut 

1995, III, 122; İbn Hacer el-Askalanî, el-İsâbe Fi Temyîzi's-

Sahabe, Adil Ahmed Abdulmevcud ve Ali Muavvid (thk), 

Daru'l-Kutub el-İlmiyye, Birinci Baskı, Beyrut 1995, I, 593. 



 

 

208 

 

ise Medine'de olmuştur. Bu tarih konusunda tarihçiler 

arasında ihtilaf yoktur.534 

Kenci eş-Şafii (ö. 658/1259)535, 'Esma' Bint Ümeys'in 

Hz. Fatıma’nın evliliğinde hazır olduğuna dair olan 

rivayetler sahih değildir. Çünkü Hz. Fatıma’nın 

düğününe katılan Yezid b. es-Seken el-Ensarî'nin 

kızıdır. Esma' Bint Umeys ise eşi Cafer b. Ebitalip ile 

beraber Habeşisten'da idi. Onunla beraber Hayberin 

fethedildiği gün dönmüştür. Hz. Fatıma'nın evliliği ise 

Bedir gazvesinden birkaç gün sonra idi'536 

değerlendirmesini yapmıştır.  

علي الاشعري، عن محمد بن عبدالجبار، عن صفوان بن يُيى،  أبيعن 
عن أبن مسكان، عن أبي بصير، عن أحدهما )ع( في قول الله عزوجل: 

وعمارة المسجد الحرام كمن آمن بالله واليوم الآخر أجعلتم سقاية الحاج "
إنهم فخروا بالسقاية "نزلت في حمزة وعلي وجعفر والعباس وشيبة، 

وعمارة المسجد الحرام  أجعلتم سقاية الحاج " :والحجابة فأنزل الله عزوجل
كمن آمن بالله واليوم الآخر" وكان علي وحمزة وجعفر صلوات الله عليهم 

 الذين آمنوا بالله واليوم الآخر وجاهدوا في سبيل الله لا يستوون عند الله.
Ebu Ali el-Aş'arî Muhammet b. Abdilcebbar'dan, o 

Safvan b. Yahya'dan, o, İbn Meskan'dan, o, Ebu 

                                                 
534 İbn Cevzî, a.g.e., II, 148-262-295. 
535 Ebulfeda İsmail b. Kesir el-Kureşî el-Basrî ed-Dimeşkî, el-Bidaye 

ve'n-Nihaye, Daru'l-Fikr, yy.1986, XIII, 221. 
536 Muhsin el-Emin, Âl-Ebitalip, Daru'l-Hadî, Birinci Baskı, Beyrut 

2002, I, 290.  



 

 

209 

 

Basir'den, o da, ikisinden birinden Yüce Allah'ın şu 

kavli hakkında: "(Ey müşrikler!) Siz hacılara su veren 

ve Mescid-i Haram'ı onaran kimseyi, Allah'a ve âhiret 

gününe îman edenlerle bir mi tutuyorsunuz? Hâlbuki 

onlar Allah katında eşit değildirler. Allah zalimler 

topluluğunu hidayete erdirmez."537 Ayetinin nüzul 

sebebi olarak şöyle bir olay rivayet edilmiştir. Bu âyet 

Hz. Hamza, Hz. Ali, Hz. Ca'fer, Hz. Abbas ve Şeybe 

hakkında nazil olmuştur. Onlar (Kureyşliler) sikâye ve 

hicâbe ile iftihar ettiler. Bunun üzerine Yüce Allah, 

"(Ey müşrikler!) Siz hacılara su veren ve Mescid-i 

Haram'ı onaran kimseyi, Allah'a ve âhiret gününe 

îman edenlerle bir mi tutuyorsunuz?" âyetini inzal 

buyurdu. Allah'a, ahiret gününe iman edenler ve Allah 

yolunda cihat edenler,  Ali, Hamza ve Cafer idi. 

Dolayısıyla Allah katında eşit olamazlar.538 

Şîa nezdinde en sahih hadis kitabı olarak kabul 

edilen Usûlu'l-Kâfi'de geçen bu rivayet problemlidir. 

Çünkü Tevbe suresi Medenîdir. Hatta bazı âlimlere 

göre Medine'de en son nazil olan suredir.539 Hz. Ali, 

Hz. Cafer ve Hz. Hamza'nın aynı zamanda bir yerde 

toplanmaları imkânsızdır. Çünkü Hz. Cafer Medine’ye 

hicretten önce Habeşistan'a hicret etmiş, daha sonra 

                                                 
537 Tevbe, 9/19. 
538 Kuleynî, el-Kâfi, VIII, 148; Meclisî, a.g.e., XXXVIII, 237. 
539 Ebu Ali el-Fazl b. el-Hasan et-Tabresî, Mecmeu'l-Beyan fi 

Tefsiri'l-Kur'an, Menşûrat Nasır Hasr, İkinci Baskı, Tahran, ty. 

V, 3. 



 

 

210 

 

Hayber'in fethedildiği gün Medine’ye dönmüş. Hz. 

Hamza ise daha önceleri Uhut’ta şehit düşmüştü. 

Dolayısıyla bu rivayet tarihi gerçeklerle uyuşmuyor.540 

 Görüldüğü gibi Şîa'nın mutemet hadis 

kitaplarında geçen bu hadisler, tarihi gerçeklere arz 

edildiği vakit, Şîa nezdinde en sahih kitaplar olarak 

kabul edilen kaynaklarda geçse bile sahih olmadıkları, 

tam tersine uydurma oldukları gün ışığı gibi ortaya 

çıkıyor. Fakat Şîa hadis âlimlerinin bu metodu kendi 

hadislerine uygulamaktan imtina ettikleri görülüyor. 

Daha çok muhalif veya amme dedikleri Ehl-i Sünnet 

hadislerine uyguluyorlar. 

Bununla beraber, tarihi gerçeklerin hadislerin 

sıhhat ve zayıflığında delil olabilmesi için, bu bilgilerin 

kesinlik ifade etmesi ve bütün tarihçilerin üzerinde 

ittifak etmiş olması gerekiyor. Zan ifade eden ve 

doğruluğu tarihçiler arasında tartışmalı olan tarihi 

vakalar, hadisin sahih olup olmaması noktasında ölçü 

olamaz. Çünkü haddi zatında tartışmalı olan bir şeyin 

başka bir hüküm için esas olması düşünülemez. 

Konumuzun fazla uzamaması için bu örneklerle 

yetinip, hadislerin akla arzedilmesi meselesine kısaca 

değineceğiz.    

                                                 
540 Muhammet Hüseyin et-Tabetabaî, el-Mîzan fi Tefsîri'l-Kur'an, 

Muessesetu'l-E'lemî, İkinci Baskı, Beyrut 1973, IX, 215,216. 



 

 

211 

 

6.4. Hadislerin Akla Arz Edilmesi 

Âlimler arasında, şeri hükümler ile akıl arasında 

çelişkinin olmasının mümkün olmadığı konusunda 

ittifak vardır. Bundan yola çıkarak şu kaideyi 

koymuşlardır: 'sahih nakil sarih akla muhalif olarak 

gelmez.' 541 Bilindiği gibi rivayetlerin sahih veya sakim 

kabul edilmesinde aklın yeri büyüktür. Sorumluluk, 

hisap ve ikap için o esastır. Onunla Allah tanınır ve 

ibadet edilir. Peygamberler açık hüccet iken, akıl gizli 

hüccettir. Onunla hayır ile şer, faydayla zarar 

birbirinden ayırtedilir. O ilmin esasıdır. Durum böyle 

olunca nasıl olur da, sahih hadisi sakiminden 

ayırmada ölçü olmaz. Bu noktada vurgulanması 

gereken husus, ölçü olacak akıl zanni değil kesin olan 

akıldır. Şîi âlim Mufid, " haberin akla muhalif 

olduğunu görürsek onu reddederiz"542 diyor. Bir başka 

âlim, "Şunu bil ki, haberi vahid aklın muktezasına 

muhalif varid olursa, zorlama olmadan o haberi te'vil 

etme imkânı varsa, sahih olan te'vil kabul edilir. Eğer 

ancak zorlama ile te'vil etme imkânı bulunursa, o 

haber kabul edilmez"543 diyor.   

                                                 
541 Kasım el-Beydanî, a.g.e., s.133. 
542 el-Bezûdî, Keşfu'l-Esrar, III, 8 (Kasım el-Beydanî, a.g.e., s.139) 
543 Muhammet b. en-Nu'man b. el-Muallim el-Abkeri el-Bağdadî el-

Mfid, Tashih İ'tikadat el-İmamiyye, Hüseyin Dergahî (thk), s. 

149 (Kasım el-Beydanî, a.g.e., s. 139) 



 

 

212 

 

Sonuç olarak denebilir ki, rivâyetlerde hüküm 

verebilen akıl konusunda âlimler ihtilaf etmişlerdir. 

Bazı âlimler murad edilen akıl, her türlü ön 

yargılardan uzak bir şekilde, bütün akıl sahiplerinin 

üzerinde ittifak ettiği akl-ı selimdir demişlerdir.544 

Diğer bazıları ise akıldan maksat, mücerred akıl 

değil, kaynağını Kur'an ve sünnetten alan akıldır 

demişlerdir.545 

Bazı âlimler ise, naslara muhalif olduğu 

zannedilen şeyleri reddetmede mücerred akla itimat 

edilemez. Müslümanın tatmin olduğu akli delil, bir 

tarafı şeri olan veya nasların yörüngesinde olan âkıldır 

demişlerdir.546 

Diğer bazı âlimler ise bu konuda aklın 

kullanılmasını tamamen reddederek, hangi aklı hakem 

yapacaksınız? diye soruyorlar. Felsefecilerin mi? Yoksa 

ediplerin mi? Veya doktorların aklını mı diye itiraz 

etmişlerdir. 547 

Akıl ile nasslar arasındaki alaka şu şekilde 

özetlenebilir:  

                                                 
544 Cafer Suphanî, el-Hadîsu Beyne'r-Rivayeti ve'd-Diraye, 

Muessesetu'l-İmam es-Sadık, Birinci Baskı, Kum 1419, s.61. 
545Salahattin b. Ahmet el-Edlebî, Menhecu Nakzi'l-Metni inde 

Ulemai'l-Hadisi'n-Nebevî, Daru'l-Âfak el-Cedîde, Birinci 

Baskı, Beyrut 1983, s.304 
546 es-Sadık Abdurrahman el-Ğiryânî, el-Hukmu'ş-Şer'î Beyne'l-

Akli ve'n-Nakli, Daru'l-Ğarbi el-İslâmî, Beyrut 1989, s. 260.  
547 Mustafa es-Sibaî, es-Sunneh ve Mkanetuha fi't-Teşrîi'l-İslâmî, 

s.55. 



 

 

213 

 

1- Akli delil kati olur, nakli delil ise zanni olursa, 

kati olan zanni olana tercih edilir. Çünkü kati ve kesin 

olan hangi cihetten olursa olsun hüccettir.  

2- Nakli delil kati, akli delil zanni olursa, nakli 

delil akli olana takdim edilir.  

3- Her ikisinin de zanni olması durumunda iki 

farklı görüş ortaya çıkıyor: 

a- Nakli delil akli olan delile tercih edilir. Çünkü 

zanninin hüccet oluşu, zannın hüccet olması 

bakımındandır. 

b- İkisinden racih olanını takdim etmektir. İbn 

Teymiyye: "kati olan iki şey arasında tearuz olması 

caiz değildir. İster bu iki delil akli olsun veya biri akli 

diğeri ise sem'i olsun. Bu durum akıl sahibi olanlar 

arasında ittifak edilen bir husustur. Eğer ikisi de zanni 

ise, ikisinden birini tercih etme yoluna gidilir. Hangisi 

tercih edilirse mukaddem olan odur"548 demiştir.  

Görüldüğü gibi bir hadisin sıhhati konusunda 

aklın ölçü olarak alınması konusu üzerinde ittifak 

edilen bir husus değildir. Âlimlerden büyük bir 

kısmının ölçü olarak kabul ettiği akıl da aklıselimdir. 

Ancak Şîa hadis kitaplarında bu kriterle uyuşmayan 

rivayetlerin varlığı, inkâr edilemez bir gerçektir. Örnek 

                                                 
548 İbn Teymiyye, Deru Teârudi'l-Akli ve'n-Nakli, Muhammed 

Raşad Salim (thk) Birinci Baskı, Camiatu'l-İmam Muhammed b. 

Suud el-İslamiyye, Suudi Arabistan, İkinci Baskı, yy. 1991, I, 79. 



 

 

214 

 

olarak Nuh (a.s.)'ın gemisi ile ilgili şu rivayeti 

gösterebiliriz:  

طافت بالبيت حيث غرقت الْرض ثم كانت مأمورة فإن سفينة نوح  
أتت منى في أيامها، ثم رجعت السفينة وكانت مأمورة وطافت بالبيت 

 طواف النساء
"Nuh gemisi memurdu. Bütün yeri kapsayacak 

şekilde Kabeyi tavaf etti. Ondan sonra Mina 

günlerinde Mina'ya geldi. Daha sonra gemi döndü zira 

o memurdu. Kâbe'ye kadın tavafı yaptı."549 

Diğer bir rivayette de şunlar geçiyor: 

ل روي عن محمد بن سنان قال:دخلت على الصادق عليه السلام فقا
لي : من بالباب ؟ قلت : رجل من الصين .قال : فأدخله . فلما دخل 

عليه السلام : هل تعرفوننا بالصين؟ قال : نعم يا سيدي  أبوعبدالله قال له
. قال : وبما ذا تعرفوننا ؟ قال : يا ابن رسول الله إن عندنا شجرة تحمل  

ر نجدمكتوبا كل سنة وردا يتلون في كل يوم مرتين ، فاذا كان أول النها
فانا نجد مكتوبا عليه لاإله إلاالله ، محمد رسول الله " وإذا كان آخر النهار ، 

 " لاإله إلاالله ، علي خليفة رسول اللهعليه 
Muhammed b. Sinan'dan rivayet edildiğine göre o, 

ben es'Sadık'ın yanına gittim ve o bana kapıda kim 

var? dedi. Ben: Çin'den bir adam dedim. O, onu içeri al 

                                                 
549 Kuleynî, a.g.e., IV, 299; el-Meclisî, a.g.e., II, 334, Muhammet b. el-

Hasan el-Hur el-Âmilî, Vesailu'ş-Şia, XIII, 300.  

 



 

 

215 

 

dedi. Adam içeri girince Ebu Abdillah ona: Siz Çin’de 

bizi tanıyor musunuz? dedi. Adam: Evet efendim dedi. 

O: bizi neyle tanırsınız? dedi. Adam: Ey Rasulullah'ın 

oğlu, bizde bir ağaç vardır ki, her sene çiçekler açar ve 

her gün iki kere tilavette bulunurlar. Sabah vaktinde 

üzerinde Lâ ilâhe İllallah Muhammedun Rasûlullah, 

gün sonunda ise, Lâ ilâhe illellah Aliyyun Halifetu 

Rasûlillah yazıldığını görüyoruz550 dedi. 

Konumuzun fazla uzamaması için bu 

rivayetlerden bir kısmına dipnotta işaret etmekle 

yetineceğiz.551  Ancak bu konuyu işleyen Şîa âlimleri, 

metin tenkidini Şîa hadis kitaplarından çok Ehl-i 

Sünnet hadis kitaplarına, özelde de sahiheyne 

uyguladıklarını görüyoruz. Bu ise ümmetin üzerinde 

icma ettiği bilgi nazariyesi ve hadis ilmi kriterleri 

açısından problemli ve son derece subjektif bir 

yaklaşımdır. 

6.5. Hadislerin İlmî Hâkikatlere Arz Edilmesi 

İslam Dini hakkında bilgisi olan bilir ki, İslam 

kadar ilme, bilgiye, öğrenmeye önem veren başka bir 

                                                 
550 Kutbuttin er-Revandî, el-Heraic ve'l-Ceraih, el-Matbaatu'l-

İlmiyye, Brinci Baskı, Kum h.14009, II, 83; el-Meclisî, a.g.e., 

XLII, 18. 
551 Kuleyî, a.g.e., I, 79; el-Cezâirî, el-Envar en-Nu'maniyye, IV, 51; 

es-Saduk, Men La Yahduruhu'l-Fakih, I, 9; Ebu Cafer 

Muhammet b. el-Hasan et-Tûsî, Tehzîbu'l-Ahkam,  Daru't-

Tearuf, Beyrut 1992, I, 356. 



 

 

216 

 

din yoktur. Kur'an'ı Kerim'de İlim ve türevleri dört 

yüze yakın yerde geçmiştir. Çünkü dareynde saadetin 

elde edilmesinde ilmin büyük bir önemi vardır. Yine 

ayet-i kerimeleri dikkatli bir şekilde okuyan görecekki, 

Kur'an sadece belli bir ilim çeşidine teşvik etmiyor, 

tam tersine insanın ihtiyaç duyduğu her ilmi 

okumasını emrediyor. İşaret etmemiz gereken bir 

nokta var ki; o da, hadisin arz edileceği ilim zanni 

değil kati olan ilimdir. Yine doğruluğu ispatlanamayan 

nazari ilimlerde konumuzun dışındadır.  

İşaret etmemiz gereken başka hususlara gelince; 

evvela, tabiat kanunları ile Şer’i ahkâm çatışmaz. Zira 

kâinatı yaratan da, dini ahkâmı vazeden de Yüce 

Allah’tır. Dolayısıyla kati ve kesin olmaları halinde 

aralarında çelişkinin olması mümkün değildir.  

İkinci olarak; Rasûlullah’ın (s.a.s.) masumiyetinin 

bir neticesi olarak, O’nun (s.a.s.) dîni veya kâinatla 

ilgili bir hususta konuşması halinde, ilmi gerçeklere 

muhalif konuşması düşünülemez. Çünkü onun her 

söylediği vahye dayanır. Zira Yüce Allah bu durumu 

şu şekilde açıklamıştır: 

 ان هو الا وحي يوحى -وما ينطق عن الهوى 
"O, nefis arzusu ile konuşmaz. O (nun konuşması, 

kendisine) vahyedilenden başkası değildir." 552 

                                                 
552 Necm, 53/33-4. 



 

 

217 

 

İmamların masum oluşları ise, konu ile ilgili varid 

olan delillerden anlaşılıyor.553 

Bu iki esasa göre eğer, katî ilme aykırı bir hadis 

varid olursa, masumdan sadır olmadığı hükmü verilir. 

Şunu da ifade edelim ki, imamların masum oluşu, 

Şîa'ya ait bir görüştür. Diğer sair İslam âlimleri bu 

görüşte olmayıp, sadece Peygamberlerin masum 

olduklarına inanırlar. 

İlimden maksat, kesin ve sabit olan ilimlerdir. 

Zamanla değişen nazari ilimler bu kapsamın 

dışındadır. Dolayısıyla sahih hadisin kati ilimlere 

muhalif olması mümkün değildir. Konulan bu korala 

rağmen hadis kitaplarında katî ilme aykırı rivayetlerin 

varlığı dikkat çekicidir. Kesin ve katî ilimlere muhalif 

bazı rivayetler şunlardır:  

عن عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمد بن أبي نصر 
عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: قلت له: رجل 
ذهبت إحدى بيضتيه فقال: إن كانت اليسار ففيها الدية قلت: ولم ؟ 
أليس قلت: ما كان في الجسد اثنان ففيه نصف الدية ؟ قال: لان الولد 

 من البيضة اليسرى.
el-Kâfî'de rivayet edildiğine göre Abdullah b. 

Sinan, Ebu Abdillah'a iki yumurtalıktan birinin 

diyetini sormuş. Ebu Abdillah ona: "Eğer sol 

                                                 
553 Kasım el-Beydanî, a.g.e., s. 158. 



 

 

218 

 

yumurtalık gitmişse diyetin tümü düşer. Bunun 

üzerine ona, neden öyle oluyor?  Bedende iki tane 

olanın birine yarım diyet düşmüyor mu? diye sorması 

üzerine o, "tam diyet düşüyor. Zira çocuk sol 

yumurtalıktandır" cevabını verir.554 

الفقيه: بِسناده عن أبي يُيى الواسطي رفعه إلى أبي عبد الله عليه عن 
السلام قال: الولد يكون من البيضة اليسرى، فإذا قطعت ثلثا الدية، وفي 

 اليمنى ثلث الدية.
el-Fakih'te geçen bir rivayette de Ebu Abdillah 

şöyle demiştir: " Çocuk sol yumurtalıktan olur. 

Dolayısıyla o kesildiği vakit diyetin üçte ikisi düşer. 

Sağ (yumurtalıkta) ise, üçte bir diyet vardır."555 

: انُصار التولد في الخصية -قدس سره  -قال الشهيد الثاني 
في حياة الحيوان إلى  يسرى قد أنكره بعض الاطباء، ونسبه الجاحظال

العامة، ولو صح نسبته إليهم عليهم السلام لم يلتفت إلى إنكار منكره 
به غالبا إلا من طريق الوحي  )انتهى(. واقول: هذا شئ لا يمكن العلم

 والالهام، و التجربة، قاصرة عنه

                                                 
554 Kuleynî, a.g.e., VII, 316. 
555 Kummî es-Saduk, I, 143; Meclisî, Mirâtu'-Ukûl Fi Şerhi 

Ahbâri'r-Rasul, el-Mektebetu'ş-Şamile li-Şia, XXIV, 96;  el-

Âmilî, Vesailu'ş-Şia, XXIX, 284; İbn Ebi Cumhur el-İhsâî, Avâli 

el-Leâlî, İntişarat Seyyidu'ş-Şuheda, Kum 1405, III, 241; Tûsî, el-

Hilaf, Muessesetu'n-Neşri'l-İslâmî, et-Tabiati Licamiati'l-

Muderrisin, Kum 1407, V, 260. 



 

 

219 

 

Şehîdu's-Sânî bu rivayet ile ilgili olarak şunları 

kaydetmiştir: "Bazı tabipler çocuğun yaradılışının sol 

yumurtalığa inhisar edilmesine itiraz etmişlerdir. 

Cahiz bu görüşü 'hayatu'l-Hayavan' adlı kitapta 

'amme'ye nispet etmiştir. Ancak bu rivayetin imamlara 

nispeti sahih ise, itiraz edenlerin itirazlarına 

bakılmaz."Meclisi de, genel olarak bu tür durumları 

vahiy ve ilham yolu olmazsa bilmek mümkün değildir. 

Bu konudaki tecrübe sınırlıdır ifadesini 

kullanmıştır."556 

Bu rivayette geçen bilgiler kati ilimlere muhaliftir. 

Zira günümüz tıp otoriteleri çocuğun sadece sağ 

yumurtadan değil, her iki yumurtanın aynı görevi 

gördüğünü söylemektedirler. Hatta bütün vazifelerde 

eşit olduklarını ifade etmektedirler.557 

عن جعفر ، عن أبيه عليهما السلام أن علي بن أبي طالب ) عليه 
السلام ( كان يورث الخنثى ، فيعد أضلاعه ، فإن كانت أضلاعه ناقصة 
من أضلاع النساء بضلع ورث ميراث الرجال ، لان الرجل تنقص 

ء خلقت من ضلع آدم أضلاعه عن أضلاع النساء بضلع ، لان حوا
 القصوى اليسرى ، فنقص من أضلاعه ضلع واحد .

                                                 
556 Meclisi, a.g.e., L, 377. 
557 Zeynuddin el-Ceb'i el-Âmilî, Muhammed Kilinter (kitabın 

hamişinde bu konuya değiniyor.), er-Ravdetu'l-Behiyye fi 

Şerhi'l-Luma' ed-Dimeşkiyye, Mektebetu'l-İ'lam el-İslâmî, 

Dokuzuncu Baskı, 1416, X, 237. 



 

 

220 

 

Ebu Câfer babasından şunu rivayet etmiştir: "Ali 

b. ebi Talib'in Hunsa müşkile miras verirken kaburga 

kemiklerini sayarak verdiğini, kaburga kemikleri 

kadınların kaburga kemiklerinden sayıca az olduğu 

vakit erkek mirası verirdi. Çünkü erkeklerin kaburga 

kemikleri kadınlarınkinden daha azdır. Zira Havva, 

Âdem'in sol üst kaburgasından yaratılmıştır. Bu 

yüzden onun bir kaburga kemiği eksik oldu"558 

Rivayette geçenler, ilme tecrübeye aykırıdır. 

Tıbbın bu denli geliştiği bir çağda günde binlerce insan 

ameliyat ediliyor, ancak kadının kaburga kemiklerinin 

erkeğinkinden daha az olduğuna dair hiçbir kanıt 

yoktur. Bu da Şia hadis kitaplarında geçip ilmi 

gerçeklere aykırı rivayetlerin çokluğunu gösteriyor. 

Dolayısıyla Şia âlimleri, hadis kitaplarındaki hadisleri 

ilmi gerçeklere arz edecek olurlarsa, sok sayıda hadisin 

uydurma olduğu ortaya çıkacaktır. Bu verdiğimiz 

örneklerin benzerleri Şia kaynaklarında hayli fazladır. 

2.1.6. Hadislerde Denge ve Tutarlılık ilkesi 

Hadisin sahih olmadığının diğer bir ölçüsü de, 

Rasûlullah’ın (s.a.s.) sözüne benzemiyor olmasıdır. 

Çünkü o (s.a.s.) her konuda olduğu gibi fesahat ve 

belağatında da diğer insanlardan temayüz ediyordu. O 

dönemde cahiliye toplumunda zirvede olan fesahat ve 

belağat onda zirve yapıyordu. Okuma yazması 

olmamasına rağmen o günkü Arapların en fesih ve 

                                                 
558 Âmil'i, Vesailu'ş-Şia, XXVI, 289. 



 

 

221 

 

beliği idi. Bu da onun peygamberlik yönüne işaret 

ediyor, kendi hava-i nefsinden konuşmadığı, ilahi 

murakabe altında olduğunu gösteriyordu. Durum 

böyle olunca, onun ağzından Arapça kaide ve 

kurallarına aykırı, fesahatten ve belagattan uzak 

devrik cümlelerin sadır olması düşünülemez.  

Rasûlullah (s.a.s.) Kureyşliler arasında fesahat ve 

belağatıyla ün salmış Sa'd b. Bekr ailesinde yetişmiştir. 

Bazı rivayetlerde şu ifadeler geçiyor: 

" ني من قريشيد اانا افصح العرب م  "    
 "Ben Arapların en fasihiyim. Çünkü ben 

Kureyştenim." 559  

قريش، ولساني لسان بني سعد بن بكأنا أعربكم، أنا من  "   "   
"Aranızda en hakiki Arap benim. Ben 

Kureyştenim. Benim dilim Sa'd b. Bekr oğullarının 

dilidir."560 Muhammed Nasiruddin el-Elbânî, bu 

hadisin uydurma olduğunu, buna rağmen İmam 

Suyûtî'nin 'el-Câmi'u's-Sağir' adlı kitabında rivayet 

ettiğini söylemiştir.561 

                                                 
559 Müfit, İhtisas, IV,45; Hüseyin el-Hüseyin el-Birecendî, Gârîbu'l-

Hadisi fi'l-Bihari, Vezaretu's-Sekafeti ve'l-İrşadi el-İslâmî, 

Birinci Baskı, ys. h. 1421. III, 52. 
560 er-Rîşehrî, Muhammet, Mîzânu'l-Hikme, X, 258; Celaluddin 

Abdurrahman Ebibekr es-Suyûtî, el-Hasaisu'l-Kubra, Daru'l-

Kutub el-İlmiyye, Beyrut 1985, I, 108.   
561 Muhammed Nasiruddin el-Elbânî, Silsiletu'l-Ehadis ed-Daife 

ve'l-Mevdûa ve Eseruha es-Seyyi' fi'l-Umme, Daru'l-Marif, 

Birinci Baskı, Riyad 1992, IV, 185. 



 

 

222 

 

ُ عَلَيْهِ وَ   "أُعْطِيتُ جَوَامِعَ الْكَلِمِ "  سَلامَ قاَلَ:عَنِ النابيِّ صَلاى اللَّا
 وَاخْتُصِرَ ليَ الْحدَِيثُ اخْتِصَاراً

"Bana cevâmiu'l-kelim verildi. Hadis bana cidden 

ihtisar edildi."562 

İşte bundan yola çıkarak Ehl-i Sünnet âlimleri gibi 

Şia âlimleri de hadislerin sahih olup olmamasını tespit 

etmek için, rivayet edilen hadislerde mana, kelime 

dizilişi ve dil bilgisi açısından yanlış olup olmadığına 

dikkat etmişlerdir. Rasulullah (s.a.s.)'in söylemesi 

mümkün olmayan bir ibare varsa, o hadisin sahih 

olmadığını gösterir.  

el-Câhiz, Rasûlullah’ın (s.a.s.) sözlerini: "Harf 

sayısı az, manaları çok, yapmacıktan, zorlamadan 

uzak, açılması gereken yerde açan, kısaltılması gereken 

yerde kısaltan ve garip sözcükleri terk eden kısacası 

yüce Allah'ın   َقل يا محمد: وَما أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِين emri gibiydi"563 

şeklinde tarif etmiştir 

                                                 
562 Ebu Bekr el-Beyhekî, Şuabu'l-Îman, Abdulali Abdulhamid 

Hamid (thk), Mektebetu'r-Ruşdi, Riyad 2003, III, 38; Ali b. 

Ömer b. Ahmed ed-Darekutnî, Sunen, Şuayb el-Arnevût (thk.), 

Muessesetu'r-Risale, Birinci Baskı, Beyrut 2004, V, 254; Suhayb 

Abdulcebbar, el-Câmiu's-Sahih li's-Suneni ve'l-Mesanid, Babu 

Mebdei'l-Halk, ys. 2014, I, 429; Muhammet er-Rîşehri, 

Mizanu'l-Hikme, Daru'l-Hadis, Birinci Baskı, Kum 1416, X, 

260; Ebu Cafer Muhammet b. el-Hasan et-Tûsî, el-Emâlî, 

Daru's-Sekafeti, Kum h. 1414, II,53. 
563 Ebu Osman Amr b. Bahr el-Cahiz, el-Beyan ve't-Tebyin, 

Abdusselam Muhammed Harun, Daru'l-Fikr, II, 18,19.  



 

 

223 

 

Şia belağat ve fesahat konusunda da imamları 

Rasûlullah (s.a.s.) ile aynı kefeye koymuşlardır.564 

Hadis âlimleri bu konuyu 'rekâket' (kulağa zor ve 

tırmalayıcı olması) başlığı altında ele almışlar. Oda 

sözün kötü ve düzgün olmamasıdır. Bunu da sahih 

hadisi tespit etmek için bir ölçü olarak kullanmışlardır. 

Hadiste rekâketin olması, o hadisin problemli, hatta 

uydurma olduğunun göstergesi olarak kabul 

edilmiştir. Hadisçiler, lafız ve manada olmak üzere 

hadisteki rekâketi iki kısma ayırmışlardır. Lafızdaki 

rekâket masumun fesahat ve belağatına ters olmasına 

dönerken, manadaki rekâket ise, mananın çirkinliğine 

ve iğrençliğine döner. Yani bir hadisin belağat 

yönünden zayıf olması veya manasının çirkin olması, 

masumun sözü olmadığının göstergesi olarak kabul 

edilir. Lafızdaki rekâkette hadisin mana ile değil, 

lafızla rivayet edilmiş olmasını şart koşmuşlardır.565 

İbn Hacer el-Askalanî manadaki rekâketin hadisin 

sıhhatine zarar verebileceğini, lafızdaki rekâketin ise 

zarar vermeyeceğini söylemiştir. Çünkü râvi lafızları 

değiştirerek hadisi mana ile rivayet etmiş olabilir.566 

                                                 
564 İzzettin Ebu Hamid b. Hibetullah b. Ebilhadid el-Mu'tezilî, 

Şerhu Nehci'l-Belağe, Muhammet Ebulfadl İbrahim (thk) Daru 

İhyai't-Turasi'l-Arabi, İkinci Baskı, Beyrut 1965, I, 148; Kasım el-

Beydanî, a.g.e., s.171.  
565 Kasım el-Beydanî, a.g.e., s.173. 
566 İmaduddin Ebilfeda' İsmail b. Kesir ed-Dimeşkî, el-Baisu'l-

Hasis Şerhi İhtisar Ulûmi'l-Hadis,  Ahmed Muhammed Şakir 



 

 

224 

 

2.1.7. Hadiste Kullanılan lafızların Sonradan 

İhdas Edilmemiş Olması 

Diğer bir kriter ise hadiste kullanılan lafızların 

sonradan ihdas edilmiş lafızlardan olmaması kuralıdır. 

Zira hadiste kullanılan lafızlar ve ıstılahlar, masum 

döneminde kullanılan lafız ve ıstılahlardan değilse, 

hadisin sonradan uydurulduğu anlamına gelir.   

Sonuç olarak bir hadisin sahih olarak kabul 

edilebilmesi için: 

1- Allah'ın Kitabına muhalif olmaması,  

2- Katî sünnete muhalif olmaması,  

3- Tarihî gerçeklere muhalif olmaması,  

4- Sahih aklın hükmüne muhalif olmaması 

5- İlmî hâkikatlara muhalif olmaması, 

6- Hadislerde denge ve tutarlılık olması,  

7- Kullanılan lafızların sonradan ihdas edilmiş 

lafızlardan olmaması gerekir.  

Fıkıh ve tasavvuf kitaplarında senetsiz olarak yer 

alan hadislere ise itibar edilmez. Bu tür rivayetlere 

senedin durumuna göre hükmedilir. Kitabın müellifi 

meşhur ve değerli âlimlerden olsa bile senedine 

bakılmadan bu tür kitaplarda geçen hadislere sahih 

hükmü verilmez.567 

                                                                                           
(thk), Daru İhyai't-Turasi'l-Arabi, Birinci Baskı, Beyrut 2002, s. 

250.   
567 Muhammet Hüseyin el-Ansarî, a.g.e., s.42. 



 

 

225 

 

Aynı şekilde keşif yoluyla bir hadisin sıhhatine 

karar verilemez. Bazı tasavvuf ehlinin keşif yoluyla bir 

hadisin sahih veya uydurma olduğunun tespit 

edilebileceği iddiası bu kapsamda değerlendirilir. İbn 

Arabî (ö.638/1240): "Bazen bir hadis, râvilerine 

bakılarak sahih olduğuna karar verilir. Ancak keşif 

ehlinden birinin o hadisi Rasûlullah'a (s.a.s.) 

sormasıyla uydurma olduğu anlaşılır ve terkedilir. 

Bazı hadisler de var ki, rivayet edildiği tarikin içinde 

bir vazzaın (hadis uyduran) olmasından dolayı zayıf 

kabul edilir ve kendisiyle amel edilmez. Ancak keşif 

ehlinin onu Rasûlullah'a (s.a.s.) arz etmesiyle sahih 

olduğu anlaşılır"568 diyor.  

Esas itibariyle bazı tasavvuf ehlinin bu iddiasının 

ne kadar hakikatten uzak bir o kadar da tehlikeli 

olduğu ortadadır. Tartışılmaya bile değmediği 

kanaatindeyiz. Ancak buna ciddi bir şekilde 

inananların olduğunu da teslim etmemiz gerekiyor. 

Bundan dolayıdır ki Aclûnî gibi bir âlim, 

tasavvufçuların en büyük şeyhlerinden sayılan İbn 

Arabî'nin bu iddiasını desteklercesine kitabında yer 

veriyor.  

Bu konuyu sonlandırmadan Şia âlimlerinin sefirler 

aracılığıyla 'gaybet-i suğra' döneminde Muntazara 

                                                 
568 İsmail b. Muhammed el-Aclûnî el-Cerrâhî, Keşfu'l-Hafa ve 

Muzîlu'l-İlbas, Mektebetu'l-Kudsî, Üçüncü Baskı, Kahire 1988, 

I, 10. 



 

 

226 

 

hadis arz ettiklerini, hatta en sahih hadis kitabı olarak 

kabul edilen 'Usulu'l-Kâfi'nin' ona arz edildiğini ve 

 "el-Kâfi Şiamıza yeterlidir" 569"الكافي كاف لشيعتنا"

(iddialarına göre) dediğini hatırlatmakta fayda vardır. 

Dolayısıyla aralarında büyük bir farkın olmadığını, 

değişikliğin sadece isimde olduğunu söylemek 

mümkündür. Biri sefirler aracılığı ile bu işi yaparken, 

diğeri keşif yoluyla yapıyor.  

7. ASHÂBU’L-İCMÂ’ 

Şîa’da sahih hadisin ne anlama geldiğini 

anlayabilmemiz için, üzerinde durmamız gereken en 

önemli mevzulardan biri de ‘Ashabu’l-İcma’ ve 'tashih 

u ma yasihhu anhum' konusudur. Çünkü ‘Ashabu’l-

İcma’, bir hadisin sahih olarak kabul edilmesini 

sağlayan en önemli hususların başında geliyor. Bu 

konuyu ilk olarak ele alan Ebu Amr el-Keşşi'dir (ö. 

329/941). Daha sonraki Şia âlimleri de bu yolu takip 

etmişlerdir.  

el-Keşşi, “Ehl-i Beyt’in hadislerini rivayet eden, 

önde gelen bazı ravi ve sikalar vardır. Bunlardan 

                                                 
569 Haşim Ma'ruf el-Hasanî, Dirasat fi'l-Kâfi li'l-Kuleyni ve's-

Sahih li'l-Buharî, el-Mektebetu'ş-Şamile li'ş-Şia, XV, 3; 

Abdurrasul el-Ğıfarî, el-Kuleynî ve'l-Kâfi, Muessesetu Neşri'l-

İslâmî, Birinci Baskı, Kum, 1416,I, 371; Haşim Ma'ruf el-

Huseynî, Dirasat fi'l-Hadisi ve'l-Muhaddisin, Daru't-Tearuf, 

İkinci Baskı, Beyrut 1978, I,110,111.  



 

 

227 

 

geldiği kesin olan hadislerin sahih olduğunda icma’ 

vardır” demiştir. Bu ravilere ‘Ashabu’l-İcma’ ismini 

vermişlerdir.570 

Bu konu, Usulu’l-Hadis kaide ve konularının en 

önemlilerinden sayılıyor. Çünkü Şia fıkhı hadislerinin 

büyük bir kısmı bu hadisler üzerinde inşa ediliyor. en-

Nûrî, “ Bu konu, bu fennin en önemli mevzuları 

arasında yer alıyor. Çünkü normal şartlarda sahih 

olmayan binlerce hadis, bu yolla sahih hadis 

kapsamına giriyor veya sahih hadis hükmünü almış 

oluyor571 değerlendirmesinde bulunuyor. 

Şunu ifade etmemiz gerekir ki, Şîa’nın Hadis 

Usul’ünde Ehl-i Sünnet ’ten ayrıldığı önemli ilkelerden 

birisi, yegâne rivayet kaynağı olarak kabul ettikleri 

‘Ashabu’l-İcma’dır. Şîa’ya göre, altışar kişiden oluşan 

ve üç gurupta toplanan on sekiz kişilik bu âlimler 

gurubu, sahih hadis kaynaklarını oluşturmakta ve 

bunlara dayanan hadislerin kabul ve tasdik edilmesini 

gerektirmektedir. Bunlardan birinin rivayet ettiği 

hadis, onunla Masum arasındaki ravi zincirinin 

sıhhatine bakılmaksızın sahih kabul edilir. Onlardan 

rivayet edilen hadislere düşülen, (تصحيح ما يصح عنهم) 
tashihu ma yasihhu anhumu (onlardan rivayet edildiği 

kesin olan hadislerin sahih kabul edilmesi gerekir) 

                                                 
570 Ğureyfi, a.g.e., s. 37. 
571 Muhammet Hüseyin en-Nûrî, Mustedreku’l-Vesail, el-

Matbaatu el-İslamiyye, Tahran h. 1384, III, 757. 



 

 

228 

 

kaydı, hadisin hangi kısmına girerse girsin, 

müsnedlerinin, mürsellerinin, merfu’lerinin, 

maktu’larının sıhhatine delalet etmektedir. Önemli 

olan senedin başından o raviye kadarki senedin 

durumudur.572 

Ebu Ali olarak tanınan Muhammet b. İsmail (ö. 

1028/1619) ‘Ricâl’ kitabında şunları kaydediyor: “ O 

cümleden ‘tashihu ma yasihhu anhumu’ anlaşılan, bu 

mana ve tefsirdir.” Hocası el-Allame’nin de bu manayı 

tercih ettiğini ifade ediyor. Bu görüşün o dönem 

âlimleri arasında meşhur olduğunu da söylüyor. Şîa 

âlimi ed-Damat da, ‘er-Revaşihu’s-Semaviye’ adlı 

kitabında bu konuda icma’ olduğunu söylüyor. Aynı 

görüşü Eminuttin el-Kazımi’den de naklediyor.573 

Muhammet b. el-Hasan el-Hur el-Âmilî de aynı görüşü 

tercih etmiştir.574 

el-Feyz el-Kaşani, muteahhirin alimlerden bir 

kısmının bu ifadeyi şöyle anladığını söylüyor: “Bu 

cemaatten birinden ‘ashabu’l-İcma’ rivayet edildiği 

kesin ise, o hadis mutlak olarak sahihtir. Mürsel olması 

bir tarafa, hadisi rivayet eden, fıskıyla ve hadis 

uydurmasıyla tanınan biri olsa bile bu hadis sahih 

                                                 
572 Ğureyfi, a.g.e., s. 37. 
573 Muhammet b. İsmail Ebu Ali el-Hairî, Muntehe’l-Mekal, İran h. 

1302, s. 9,10; el-Ğureyfî, a.g.e., s. 37,38. 
574 Mamekanî, a.g.e., s. 72. 



 

 

229 

 

olarak kabul edilir.”575 Muhammet b. Hasan el-Hur el-

Âmilî de bu görüşü tercih etmiştir.576 

Bazı Şii âlimler bu görüşe karşı çıkıp, Ashab-ı 

İcma’ ile onlardan olmayanların rivayetleri arasında 

hiçbir farkın olmadığını savunmuşlardır.577 Bizimle 

onlar arasındaki senedin sağlam olması gerektiği gibi, 

onlarla masumlar arasındaki senedin de sağlam ve 

güvenilir olması gerekir.578 Ancak Şîa hadis âlimlerinin 

büyük bir kısmı, bunlardan gelen hadislerin 

tartışmasız sahih olduğu görüşündedir.  

Ashabu’l-İcma’ Kimlerdir?  

el-Keşşî’nin “tashîhu ma yasihhu anhum 

(onlardan rivayet edildiği kesin olan hadislerin sahih 

kabul edilmesi gerekir) veya tasdik edilmeleri gerektiği 

noktasında icma’ vardır, dediği râvilerin sayısı 18’dir. 

Bunları altışar olmak üzere üç guruba ayırmıştır. Her 

gurup altı kişiden meydana geliyor.  

7.1. Ashâbu’l-İcmâ’nın Tabakaları 

Ebu Ca’fer Muhammed b. Bakır ile Ebu Abdillah 

Cafer es-Sadık'ın Râvileri  

                                                 
575 Muhammet b. Muhsin b. el-Muttaza el-Feyz el-Kaşanî, el-Vafi, 

İran 1324, I, 12.  
576 Âmilî, Vesailu’ş-Şia’, III, 7. Faide. 
577 Ğureyfî, a.g.e., s. 38. 
578 Ğureyfî, Kavaidu'l-Hadis, s. 38.  



 

 

230 

 

Bu ravilerin hadis ve fıkıh bilgilerine tam olarak 

güvenilir. Rivayetleri tereddütsüz kabul edilir. Sikalık 

durumlarına göre şu şekilde sıralıyorlar: 

Zurare b. A'yun 

Ma’ruf b. Harbuz 

Bureyd 

Ebu Basir el-Esedi  

Fuzayl b. Yesar 

Muhammet b. Muslim et-Taifî. 

Bu altı kişi arasında en fakih olanı Zurare’dir 

diyorlar. Ebu Basir el-Esedi yerine Ebu Basir el-

Muradî, yani Leys b. el-Buhteri'yi zikredenler de 

vardır. 579 

Ebu Abdillah’ın Râvileri 

Cemil b. Dirac 

Abdullah b. Miskan 

Abdullah b. Bekir 

Hammat b. Osman 

Hammat b. İsa 

Eban b. Osman 

Keşşi, ‘Ashabımız (isabe) bunlardan geldiği kesin 

olan hadislerin sahih olduğu ve onları söylediklerinde 

tasdik etme noktasında icma’ ettiler’ diyor.580 Bu altı 

kişi daha isimlerini zikrettiklerimizden bir derece 

aşağıdadırlar. Ebu İshak el-Fakih’in, bunlar arasında 

                                                 
579Ebu Amr el-Keşşî, a.g.e.., s. 206. 
580 Keşşî, a.g.e.. , s. 322. 



 

 

231 

 

en fakih olanın Cemil b. Derac olduğunu iddia ettiği 

rivayet edilir.581 

Ebu İbrahim ve Ebu’l-Hasan er-Rıza’nın Râvileri 

Yunus b. Abdurrahman 

Safvan b. Yahya b. Beyya’ es-Sabırî 

Muhammet b. Ebi Umeyr 

Abdullah b. el-Muğire 

el-Hasan b. Mahbup  

Ahmet b. Muhammet b. Ebi Nasr.  

Bu altı râvi, daha önce zikrettiğimiz Ebu 

Abdillah'ın altı râvisinden sonra gelirler. Bazıları el-

Hasan b. Mahbup yerine el-Hasan b. Ali b. el-Fazzal ve 

Fuzale b. Eyyub’u zikretmişlerdir. Diğer bazıları ise 

Fudale b. Eyyub yerine Osman b. Îsa'yı zikretmişlerdir. 

Bunlar arasında en fakih olanı Yunus b. Abdirrahman 

ve Safvan b. Yahya’dır demişlerdir.582 

en-Nûri ise Ashabu'l-İcma’ı 22 olarak saymış. 

Bunu yaparken el-Keşşî’nin tercihi ile diğer bazı Şîa 

âlimlerinin tercihi arasında cemetme yoluna gitmiştir. 

Bu ravilerin sayısını 22 ve 23’e çıkaranlar olmuşsa da 

genel kanaat bu sayının 18 olduğudur. 

Konu ile alakalı olarak el-Mamekani şöyle 

demektedir: 

“Bildiğimiz kadarıyla İcma’ Ashabı’ndan, ‘Rical’ 

adlı kitabında ilk söz eden Ebu Amr el-Keşşi’dir. Sonra 

                                                 
581 Ğureyfi, a.g.e. , s. 39. 
582 Keşşî, a.g.e.. , s. 325; el-Ğureyfi, a.g.e., s. 39. 



 

 

232 

 

et-Tûsî, Necâşî, İbn Tavus, İbn Davut, Ma’alim sahibi, 

İki Şehit, Şeyh Süleyman, Seyyit ed-Damat vs. gibi 

mutekaddimun ve muteahhirun âlimleridir. Bu 

İcma’ın tevatürle nakledildiği doğru kabul edilirse, 

şunu söylemek de doğru olur: Madem bu İcma’ 

tevatürle nakledilmiştir. O halde bunun ortaya 

konulması, fakih, muhaddis, dirayet ve rical 

uzmanlarının kanaatiyle olmuştur.583 Görüldüğü gibi, 

Şia’nın en önemli hadis âlimleri bu görüştedir.  

7.2. Tashihu Ma Yasihhu Anhum Kavramı 

Belirtildiği gibi "Tashîhu mâ Yasıhhu Anhum" 

 kavramı Şia’nın hadis usulü (تصحيح ما يصح عنهم)

ilminde önemli bir yer tutmaktadır. Bu nedenle 

âlimler, üzerinde önemle durmuş ve ne anlama 

geldiğini anlamaya çalışmışlardır. Konu ile alakalı 

âlimleri meşgul eden, kavramdaki ism-i mavsul olan 

 nın ne anlama ’ما‘ edatıdır. Muhaddis ve rical erbabı ’ما‘

geldiği ile ilgili şu yorumları yapmaktadır: 

Buradaki ‘ما’ edatından maksat, salt hadis rivayeti 

ve onu nakletmek midir? Yani ravilerin nakletmelerini 

tasdik etmek midir? Başka bir ifadeyle, Örneğin, ‘Ebu 

Amr, Uzeyne’nin onu tahdis ettiğini söylediğinde 

icma’ erbabı, ‘Ebu Amr’ın söylediğinin doğru 

olduğunu tasdik mi etmektedir? 

                                                 
583 Mamekînî, a.g.e.. , s. 70. 



 

 

233 

 

Bu durumda, zorunlu olarak bütün ravilerin 

sikalığı kabul edilmektedir. Çünkü icmaın bu haber 

senedini tevsik etmesi bu anlama gelmektedir. 

Reşiduddin b. Şehr Aşub (588/1192) ve bazı 

âlimler  ‘ما’nın bu anlama geldiğini söylüyorlar. 

Rivayet edilen hadisin kendisi midir? Rivayetten 

amaç ravilerin naklettikleri haberlerin doğruluğunu 

tasdik etmek midir? Yani, Uzeyne’nin rivayet ettiği 

haberin sahih olduğu mudur? Bu durumda ise,  

Hadis mursel, meçhul veya zayıf da olsa sahih 

kabul edilir. es-Saduk, “Şeyhimin sahih kabul ettiği her 

rivayet, benim yanımda sahihtir” demiştir. Dolayısıyla 

kayıtsız şartsız rivayetin sened ve metin yönünden 

sahih kabul edilmesi söz konusu oluyor.584 

Sıhhati yalnız metin yönünden olduğundan 

nisbidir. Yalnız hadisi ilgilendirmektedir. Bu da 

mutlak olarak hadisi sahih kabul etmeye engeldir. 

Çünkü raviler arasında sika olmayanlar olabilir. 

Hadisin sahih kabul edilmesi halinde ravileri de 

sika olur. Çünkü hem senet hem metnin sağlamlığı 

sıhhatın şartlarındandır. 

Ebu Ali, Ricali’nde şöyle demektedir: “Kastedilen 

cemaatin doğruluğunu tasdik eden icma’dır ve 

                                                 
584 Ali Ekber el-Ğıfarî, Dirasat Fi İmi’d-Diraye, s.25; Kelebasî, 

Ebu’l-Huda el-Kelebaî, Semau’l-Mekal Fi İlmi’r-Rical,  

Muhammet el-Hasanî el-Kazvînî (Thk.), Birinci Baskı, Kum h. 

1419, s.180. 



 

 

234 

 

senetteki ravilerden birisinde tevakkuf (şüphe) yoksa 

rivayet ettiklerinin sıhhatidir. Birisi ‘Bana tahdis etti’ 

dediğinde iddiasının doğruluğunda icma vardır. Zayıf 

veya bilinmeyen birisi ise, bunu tartışmanın manası 

yoktur. Seyyit Mehdi Tabatabai de bu görüştedir.585 

Keşşi de, metin değil senedin kastedildiği 

görüşündedir. Şehr Aşub da, Keşşi’nin sözlerinden 

bunu anladığını söylemektedir. İbn Ebi Davut da aynı 

görüşü paylaşmaktadır.586 

Bu İcma’ın Huccet Oluşu 

Yaptığımız araştırmada Şîa âlimlerinin bu İcma’ın 

huccet olması konusunda ihtilaf ettiklerini görüyoruz. 

Bu İcma’ın muktezasıyla amel etmenin gerekliliği 

konusunda da ihtilaf etmişlerdir. Buradaki vaciplik ne 

anlama geliyor? Taabbudi anlamında mıdır? Yoksa 

ıstılahı anlamında mı kullanılmış?  

Muhammed b. el-Hasan el-Hur el-Amilî, 

"buradaki İcma’, taabbudi olup, diğer konulardaki sair 

İcma’larda olduğu gibi, Ma’sum’un görüşünü ortaya 

çıkarıyor."587 

Mamekanî de şu sözleriyle ona tabi olmuştur: 

"Buradaki İcma’dan gaye, tümün bir konuda ittifak 

etmesi anlamındaki sözlük anlamı değildir. Bilakis 

                                                 
585 Mirza Hüseyn en-Nûrî et-Tabresî, Mustedreku’l-Vesail, 

Muessesetu Al el-Beyt, Birinci Baskı, Beyrut 1987, II, 760. 
586 Suphânî, Kulliyatun Fi İlmi’r-Rical, s. 185. 
587Hur el-Âmilî, a.g.e.,  III, 7. Faide. 



 

 

235 

 

ıstılahi anlamı murat edilmiştir. Yani Ma’sum’un 

görüşünü keşfetme ve ortaya çıkarmadaki bir 

ittifaktır…588 

Daha önce de işaret etiğimiz gibi, Şehidu's-Sanî, 

I.Meclisî, Şeyh Behâî Bahâuddin el-Âmilî ve Allâme el-

Hillî gibi589 bu görüşe muhalefet eden Şia âlimleri olsa 

bile, uygulamada bu görüş hâkimdir.  

Görüldüğü gibi sadece Ehl-i Beyt kanalıyla gelen 

hadislere itibar eden İmâmiyye İsnâ Aşeriyye Şiası, 

ashâb-ı icma' anlayışı ile de Ehl-i Sünnet'den farklı bir 

hadis anlayışını benimsemiş, ashâb-ı icma' diye 

nitelendirdikleri kişilerden gelen hadisleri bilhassa 

râvilerinin güvenirliliklerini incelemeden kabul etme 

yoluna gitmiştir.  

  

                                                 
588Mamekânî, a.g.e., s.70. 
589 Îrânî, Bâkır, Kavâidu'r-Ricâliyye, Menşûrati Said b. Cübeyr, İran 

h.1414, s.181. 



 

 

236 

 

8. SAHİH HADİSİN HÜKMÜ 

Sahih hadisin tanımını, çeşitlerini, mertebelerini ve 

kıstaslarını zikrettikten sonra, sahih hadisin 

bağlayıcılığı ve hükmü üzerinde duracağız.  

Suphani, “Ashabımız haber-i vahidin hüccet olup 

olmaması konusunda ihtilaf etmişlerdir. es-Seyyit el-

Murtaza, hüccet olmadığını, onunla amel 

edilemeyeceğini savunmuştur. Bu durumda hadis 

taksimatının bir anlamı kalmıyor. O, haber-i vahidi 

mutlak olarak reddediyor ”ifadesini kullanıyor.590 

Ahat haberin hüccet olduğunu savunanlar 

açısından ise, -doğru olan da budur- bir kısmı hüccet 

olmayı sadece sahih hadis için kabul ederken, diğer bir 

kısmı ise, hasen hadisin de hüccet olduğunu 

savunmuştur. Bazıları da muvassek hadisin de hüccet 

olduğunu iddia etmiştir. Bazı âlimler de, zayıf hadisin 

de bazı şartlara bağlı olarak hüccet olabileceğini 

savunmuşlardır.591 

el-Ğureyfî de ‘Kavaidu’l-Hadîs’ adlı kitabında, 

“Ahad haberin hüccet olduğunu savunanlar açısından, 

sahih hadisin hüccet olmasında ittifak vardır.”592 

                                                 
590 Suphânî, a.g.e.. , s. 60. 
591 Suphânî, a.g.e.. , s. 60. 
592 Ğureyfî, a.g.e.., 27. 



 

 

237 

 

Ahad ve sahih olan hadisler zanni hüküm ifade 

eder. Eğer karine ile mutevatir olduğu tespit edilirse, 

hükmü ile amel etmek vacip olur.593 

Muvassak, hasen ve meşhur hadisin hüccet olması 

konusunda ise ihtilaf vardır. Ahad haberin hüccet 

olabilmesi için râvîlerin tümünün imamî ve adil olması 

gerekir. eş-Şehidu’s-Sanî, “Hasen hadisle amel etme 

konusunda ihtilaf ettiler. Şîa âlimlerinden bazıları 

hasen hadisle mutlak olarak amel edilir derken, büyük 

bir kısmı ise hasen hadisle mutlak olarak amel etmeyi 

reddettiler. Çünkü onlar, kendisiyle amel edilebilmesi 

için, iman594 ve adaleti şart koştular. Muvassak hadisin 

hükmü hasen hadisin hükmü gibidir. Doğru olan ise, 

ikisinin de hüccet olmasıdır”595 dediler. 

Şîa âlimleri ahad hadisle amel etmekle iktifa 

etmemiş, tevki ve imamlardan sadır olduğu iddia 

edilen diğer cifr gibi hayali rivayetlerle de amel etmeyi 

gerekli görmüşlerdir. Vesailu’ş-Şeria’da geçen şu 

rivayet bunun açık delilidir. İmam Mehdi’den sadır 

olan Tevkî-i şerifte şöyle geçiyor: “Sikalarımızın 

bizden rivayet ettiklerinden şüphe etme hususunda 

hiçbir taraftarımız mazur görülemez.”596 

                                                 
593 Âmilî, Hadis Usûlü, s. 39.  
594 İsna Aşeriyye’nin 12 imamına istisnasız inanmak demektir. 
595 Şehidu’s-Sanî, ed-Diraye, s.26 
596 Âmilî, a.g.e..,h.no: 41, Bab: 11, Sıfatu’l-Kâdi. 



 

 

238 

 

Diğer bir rivayette ise Hasan el-Askerî, Beni 

Faddal kitapları hakkında sorulan soruya şu cevabı 

vermiştir: “Rivayet ettikleriyle amel edin, görüşlerini 

ise terk edin.”597 Bilindiği gibi Beni Faddal 'el-

Fetahiyye' mezhebine mensuptur. 

eş-Şeyh el-Ensarî, bu rivayetten yola çıkarak, 

senetteki râvilerin durumuna bakmaksızın Benu 

Faddal’ın rivayetleriyle amel etmenin gerekli olduğu 

hükmünü çıkarmıştır.598 

el-Vâfiye’nin sahibi el-Hurasanî (ö. 1071/1661) 

konumuzla ilgili şunu söylüyor: “Şunu bilki, ahad 

haberle amel etmek, haberi vahidin hüccet olduğuna 

delalet eden katî delile tabi olmaktır… Bu zamanda 

haber-i vahid ile amel edebilmenin bazı şartları vardır. 

Bu şartlar şunlardır:  

 Haberin el-Kâfi, el-Fekih, et-Tehzip vb. 

mutemet Şîa kitaplarında geçiyor olması. 

 Onlardan bir kısmının açıkça itiraz etmeden 

kendisiyle amel etmiş olması.  

Yine ondan daha kuvvetli olan bir rivayetle 

çelişmemesi gerekiyor. Bu durumdaki haber, ister 

musned, sahih, hasen, muvassak, zayıf, mursel, merfû’, 

mevkuf, munkatı’  mu’dal, muanan, munker, muallel, 

muzdarip, mudrec, muallak, meşhur, garip, azîz, 

                                                 
597 Âmilî, a.g.e..,h. no:14, Bab:11. Sıfetu’l-Kâdi. 
598 Murtada el-Ansarî, Kitabu’s-Salati, Birinci Baskı, Matbaatu 

Bakırî, Kum h. 1425, II,18.  



 

 

239 

 

muselsel vb. olsun veya olmasın kendisiyle amel 

edilir.”599 

Ehl-i Sünnet âlimlerinin cumhuruna göre ise, sika 

râvînin rivâyet ettiği hâber-i vâhid hüccet olup onunla 

amel etmek lâzımdır.600 Bu nev’î haberin delaleti zanni 

olduğu için, onların ekserisine göre kat’iyyet ifade 

etmez.601 İmam Ahmed b. Hanbel vb. bazı âlimler de 

haber-i vâhidin kat’i olup ilm-i yakînî ifade ettiği 

görüşündedir.602 Hatta İbn Hazm ez-Zâhirî der ki:  

“Rasûlullah’a (s.a.s.) varıncaya kadar hep âdil 

kimselerin rivâyet ettiği haber-i vâhid, hem ilim, hem 

de amel ifade eder.”603 

İbn Salah da, İmam Buhari ile İmam Müslim’in 

ikisinin veya birisinin sahihlerinde tahriç ettiği 

hadislerin sıhhatinin kat’i olduğunu ve az bir kısmı 

istisna ilm-i yakını ifade ettiğini söylemiştir. Ahmed 

Muhammed Şakir de İbn Hazm ez-Zahiri’nin 

görüşünü tercih ettiğini söylemiştir. 

                                                 
599 Abdullah Muhammet el-Bişrevî el-Hurasanî, el- Vafiye Fi 

Usûli’l-Fikhi,  Muhammet Hüseyin er-Radavî el-Keşmîrî (Thk.) 

Birinci Baskı, Mecma’ el-Fikr el-İslâmî, Kum h. 1412, s.111,112. 
600 Nevevî, Şerhu Mukaddimeti Muslim, Daru’d-Deyyan li’Turas, 

Birinci Baskı, Kahire, 1987, I, 63. 
601 Nevevî, et-Takrîb, s.41. 
602Âmidî, Ali b. Ebi Ali b. Muhammed b. Salim es-Sa'lebî, el-

İhkamFi Usûli’l- Ahkâm, Matbaatu’l-Maarif, yy, 1914, I, 108. 
603 İbn Hazm ez-Zâhirî, el-İhkâm Fi Usûli’l-Ahkâm, Ahmed 

Muhammed Şakir, Daru’l-Âfâk el-Cedîde, Beyrut, ty, I,119,137. 



 

 

240 

 

Ahad haberlerin delaletinin zanni mi, yoksa kati 

mi olduğu hususu Usûlu’l-Fıkıh konusuna girdiği için 

bu kadarıyla iktifa ediyoruz. 



 

 

241 

 

SONUÇ 

Şîa'nın hadis anlayışı, Ehl-i Sünnet’in esas aldığı 

krîterlerle mukayese edildiğinde, kullanılan 

lafızların/ıstılahların belli konularda benzerlik arz 

ettiği görülmektedir. Şîa âlimlerinin de itiraf ettiği gibi, 

Şîi muhaddisler, hadis metodolojilerinin temelini Ehl-i 

Sünnet’ten aldıkları bilgilerle oluşturmuşlardır.  

Ehl-i Sünnet hadis usulü anlayışıyla terminoloji 

bakımından var olan bu benzerlikle beraber, Şîa’daki 

mâsum imam anlayışı ve bu anlayışın hadis ilmine 

etkisi, Ehl-i Sünnet’in hadis anlayışıyla temelden 

ayrılmaktadır. Şîa’ya göre Rasûlullah’ın (s.a.s.) Ehl-i 

Beyti içinde değerlendirilen ve mâsum imamlar olarak 

nitelenen on iki imam, Rasûlullah’ın (s.a.s.) otoritesini 

miras almıştır. Bu inanç, Şîa'nın hadis telakkisinin 

esasını teşkil etmektedir.  

Şîa'ya göre, Rasûlullah’ın (s.a.s.) vefatıyla birlikte 

vahiy kesilmiş olsa da, mâsum imamlar "ilham 

yoluyla" özel bilgi almışlardır. Şîa hadis kitaplarında 

geçen bazı rivayetlerde, mâsum imamlara meleklerin 

geldiği ve onlara vahiy getirdiği ifade edilmektedir. 

Yine Şîa hadis kitaplarında mâsum imamların geçmiş 

ve gelecekle ilgili her türlü bilgiye sahip olduklarını 

ifade eden pek çok rivayet vardır.  



 

 

242 

 

Hadislerin İslam Dini’nin Kur’an’dan sonra ikinci 

kaynağı olduğu konusunda İsna Aşeriyye dâhil, bütün 

Müslümanlar müttefiktir. Ancak Şîi literâtürde, 

sünnet’in ıstılahî anlamı biraz daha genişletilerek onun 

‘Peygamber (s.a.s.) ve ma'sum imamların söz, fiil ve 

takrirleri’ şeklinde tarif edilmiştir.  

İmamların ma’sum oldukları inancı, -Ehl-i 

Sünnet’te olduğu gibi- senedin Rasûlullah’a (s.a.s.) 

ulaşması şartı aranmadan, onlardan gelen hadislerin 

sahih kabul edilmesinin yolunu açmıştır.  

Şîa hadisçileri râvinin İmâmî olmasını esas 

almışlardır. Ancak güvenilir olması, sika ve İmâmî 

râvilerin rivayetlerine ters düşmemesi gibi şartlarla 

başka mezhepten olanların rivayetleri de sahih ve 

hasen hadisin bir alt kategorisi olan 'muvessak' hadis 

şeklinde değerlendirmişlerdir. Bu durumda ravinin 

adaleti, güvenirliliği ve zapt yönü ne kadar iyi olursa 

olsun, hadisi hasen hadisin bir alt kategorisi olan 

'muvessak' olmaktan öteye gidemez.   

Şîa uleması usulcüler ve haberciler (Usûliyyun ve 

Ahbariyyun) olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. 

Haberciler ‘Kutub-i Arbaa’ ve diğer mutemet 

kitaplarda geçen haberleri olduğu gibi, hiçbir tetkike 

tabi tutmadan kabul etmişlerdir. Ahbariyyun, 

Usulcülerin yedinci yüz yılda, yoğun eleştiriler 

nedeniyle yaptığı hadis taksimatına itiraz etmiş, bu 



 

 

243 

 

ıstılahları kullanmanın bidat olduğunu, hatta haram 

olduğunu söylemişlerdir.   

Şîa’ya göre, İmamiyyeden olan, adalet ve zapt 

sahibi râvilerin, yine kendileri seviyesinde râvilerden, 

Ma’sum İmama kadar şaz ve illetsiz olarak 

ulaştırdıkları hadislere, sahih hadisler denir. İkinci 

olarak isimleri hadis senedinde geçen bütün râviler 

güvenilir ve 12 imama inanan Şîi olmalıdır. 

Özetle,  Şîa âlimleri, bir hadisin sahih kabul 

edilebilmesi için: 

 Ma’sum imama ulaşıncaya kadar senedin 

muttasıl olması, 

 Bütün tabakalardaki râvilerin 12 imama inanan 

imami olması,  

 Râvilerin âdil olmaları konusunda, ittifak 

ederken, Şaz ve illetli olmaması konusunda ise ihtilaf 

etmişlerdir.  

Şîa’nın sahih hadis tanımlamalarına bakıldığında 

şu hususları tespit etmek mümkündür: Hadisin sahih 

sayılabilmesi için Ehl-i Sünnet nezdinde sahih kabul 

edilmemiş olmalıdır. Eğer Ehl-i Sünnet hadisçileri bir 

hadisi sahih kabul etmişse (mezhep ve akidelerini 

teyid eden rivayetler istisna), sened ve metin tenkidine 

başvurmadan zayıf ve mevzu kabul edilir. Ehl-i 

Sünnetin hadis kitaplarında geçen, Ehl-i Beyt’in fazileti 

ile ilgili rivayetler sahihtir. Aynı şekilde onlara göre 

Ehl-i Beyt’e düşman olanları zemmeden rivayetler de, 



 

 

244 

 

sened ve muhtevasına bakılmaksızın sahih kabul 

edilir.  

Şîa âlimlerinin büyük önem verdiği diğer bir 

husus da hadisin Kur'an'a, Sünnet'e, tarihi bilgilere, 

ilmi gerçeklere ve akl-ı selime arzedilmesi hususudur. 

Ancak Şîa'nın hadis ve dirayet alanında yazılan 

kitaplarına dikkatle bakıldığında, bu konulan kurallara 

da büyük ölçüde uyulmadığı görülmektedir.  

Şîa’nın sahih hadis anlayışını ortaya koymaya 

çalışan bu çalışmada varılan sonuçların paratik olarak 

daha net bir şekilde ortaya konulabilmesi için, Şîa 

hadis mecmualarının ciddi bir tenkit süzgecinden 

geçmesi faydalı olacaktır. Behbudî’nin’nin ‘Sahihu 

Usulu’l-Kâfi’ benzeri çalışmaların diğer hadis 

mecmuaları üzerinde de, Dirâyetu’l-Hadis ve 

Rivâyetu’l-Hadis âlimleri tarafından ortaya konulmuş 

kurallar dikkate alınarak objektif bir bakışla devam 

ettirilmesi önem taşımaktadır. 



 

 

245 

 

KAYNAKÇA 

A. J. Wensınck, Concordance et ındıces de la tradıtıon 

Musulmane, Landen, 1955. 

ABDUL’AL, Ali b. Abdilal, Nefehatu’l-Lahut fi La’ni 

el-Cibti ve’t-Tağut,  el-Kerki (Thk), Mektebetu 

Nineva el-Hadise, Tahran ts. alfeker.net 

ABDULBAKİ, M. Fuat, el-Mu’cemu’l-Mufehres Li 

Elfazi’l-Kur’an, Ş-Y-A md.  

ABDULCEBBAR, Suhayb, el-Câmiu's-Sahih li's-

Suneni ve'l-Mesanid,  2014. 

…….........., el-Musnedu'l-Mevdûî el-Câmi' li'l-

Kutubi'l-Aşere, ys. 2013. 

ABDULLAH b. Abdulaziz, Men Katele el-Hüseyn, 

Daru’l-Emel, Kahire h.1430. 

ABDULLAH, Adil Kazım Abdullah, el-İsmetu İnde 

es-Seyyit el-Hûî ve İnde el-Muşekkikin, Daru 

Va'di’s-Selam, Kuveyt h. 1430.  

………….., Umniyyetu Ebubekir, Daru Vadi’s-Selam, 

2009. 

el-ACLÛNÎ, İsmail b. Muhammed el-Cerrâhî, Keşfu'l-

Hafa ve Muzîlu'l-İlbas, Mektebetu'l-Kudsî, 

Kahire 1988. 

el-AFGANİ, Cemalettin el-Afğani, Kitabu’l-A’mal el-

Kamile,  Muhammed Ammare (Thk), el-



 

 

246 

 

Muessesetu’l-Arabiyye Li’ddiraseti ve ’Neşri, 

Beyrut, 1979. 

AHMED EMİN, Ahmet Emin, Duha’l-İslam, 

Mektebetu’n-Nahda el-Mısriyye, 1978. 

……………., Fecru’l-İslam, Daru’l-Kitap el-Lubnani, 

Lübnan, 1969. 

ALİ b. EBİ TALİP, Nehcu’l-Belağa,  Suphi Salih (Thk), 

el-Mektebetu’ş-Şamile. 

el-ALÛSÎ, Mahmut Şükrü el-Alusi, Muhtasaru’t-Tuhfe 

el-İsna Aşeriyye, Muhibbu’d-Din el-Hatip (Thk), 

er-Riasetu el-Amme Li’l-İftai ve’l-İrşad, Suudi 

Arabistan h. 1404. 

el-ÂMİDÎ, el-İhkam fi Usûli’l-Ahkâm, Matbaatu’l-

Maarif, ys., 1914, 

el-ÂMİLÎ, Ali Hüseyn Mekki el-Âmilî, el-Buhus Fi 

Fıkhı’r-Rical, Muessesetu el-Urve el-Vuska, ys., 

1994. 

el-ÂMİLÎ, Muhammet b. Cemaluddin Mekkî el-Âmilî 

(Şehîdu'l-Evvel), Mukaddimetu Şerhi'l-Luma', 

el-Mektebetu'ş-Şamile li'ş-Şia.  

el-ÂMİLÎ, Cafer Murtaza, es-Sahih Mine's-Sîreti'n-

Nebiyyi el-A'zam, Daru'l-Hidaye li't-Tabaati, 

Dördüncü Baskı, Beyrut 1995 

el-ÂMİLÎ, Hüseyin b. Abdussamed, Vusûlu'l-Ahyâr 

ila Usûli'l-Ahbâr, es-Seyyit Abdullatif el-

Hüseynî el-Kuhkemrî (thk), Matbaatu'l-Hiyam, 

Kum h.1401. 



 

 

247 

 

el-ÂMİLÎ, Muhammet Bahauttin el-Amili, el-Vecîze 

Fi’d-Dirâye, el-Mektebetu’l-İslamiyye, Kum, h. 

1396.  

el-ÂMİLÎ, Muhammet Hüseyin ez-Zeyn el-Amili, eş-

Şiatu fi’t-Tarihi, Daru’l-Asar, Beyrut, h. 1399. 

el-ÂMİLÎ, Zeynep bint. Ali b. Hüseyn, ed-Durru'l-

Mensûr, el-Matbaatu'l-Kubra el-Emîriyye,  Mısır 

h.1312.  

el-ÂMİLÎ, Zeynuttin el-Ceb'i, Muhammed Kilinter, er-

Ravdetu'l-Behiyye fi Şerhi'l-Luma' ed-

Dimeşkiyye, Mektebetu'l-İ'lam el-İslâmî, ys., 

h.1416. 

el-ÂMİLÎ, Muhammet b. el-Hasan el-Hurel-Amili, el-

Fusûlu'l-Muhimme fi Usûli'l-Eimme, 

Muhammet b. Muhammet el-hüseyn el-Kâinî 

(thk), Muessesetu Meârif İslâmî İmam Rıza, Kum 

h.1418.  

……………,Vesâilu’ş-Şia el-İslamiyye, Abdurrahim 

er-Rabbani eş-Şîrâzî (Thk), Daru İhyai’t-Turasi 

el-Arabi, Beyrut 1983. 

……………, Emelu'l-Âmil, Ahmet el-Hüseynî (thk),  

Matbaatu'l-Edeb, Necef.  

el-ANSÂRÎ, Muhammed Hüseyn, el-Mi'yaru'n-

Nakziyye Linakzi'l-Hadis, el-Emîre li'n-Neşri 

ve't-Tabaati, Beyrut 2006. 

................., el-Meayîru’l-İlmiyye Linekdi el-Hadis ve 

Meda Hucciyeti el-Kutup el-Arbaa ve’s-Sihah 



 

 

248 

 

es-Sitte, el-Emire Li’t-Tabaati ve’n-Neşri 

ve’Tevzi’i, Beyrut 2006. 

.................,  Feraidu'l-Usûl, el-Mektebetu'ş-Şamile li'ş-

Şia. 

el-ASKALÂNÎ, Ahmed b. Ali b. Hacer el-Askalânî, 

Fethu’l-Barî Şerhu Sahîhu’l-Buharî,  el-

Mektebetu’s-Selefiyye, Kahire h.1407. 

…………….., Lisanu’l-Mîzan,  Abdulfettah Ebu Ğudde 

(Thk), Daru’l-Beşair el-İslamiyye, 2002. 

……………..., el-İsâbe fi Temyîzi's-Sahâbe, Adil 

Ahmed Abdulmevcud ve Ali Muavvid (thk), 

Daru'l-Kutub el-İlmiyye, Beyrut 1995. 

el-ASKERÎ, es-Seyyid Murtaza, Mealimu'l-

Medreseteyn, Muessesetu'n-Nu'man li't-Tabaati 

ve'n-Neşri, Beyrut, ts. 

el-AŞ’ARÎ, Ebu’l-Hasan el-Eş’arî, el-Mekalatu’l-

İslamiyyîn ve İhtilafu’l-Musallin, 1969.  

el-ATARİDÎ, Azîzullah, Musnedu'l-İmam er-Rıda, 

Mektebetu’ş-Şamile Li’ş-Şîa.  

BAĞAVÎ, Ebu Muhammed el-Hüseyin b. Mesud b. 

Muhammed b. el-Ferra’ el-Bağavi eş-Şafii, 

Meâlimu’t-Tenzîl fi Tefsiri’l-Kur'an, 

Abdurrazzak Mehdi (Thk), Daru İhyai’t-Turas el-

Arabi, Beyrut h.1420. 

el-BAĞDADÎ, Abdulkahir b. Tahir b. Muhammet b. 

Abdillah el-Bağdadî et-Temimî el-İsfirayinî, el-



 

 

249 

 

Farku Beyne’l-Firek ve Beynel-Firkatu’n-

Nâciye, Daru’l-Afak el-Cedide, Beyrut 1977. 

el-BAHRANÎ, Haşim el-Bahranî, Yenabîu’l-Meâciz ve 

Usûlu’d-Delâil,  Faris Hassun Kerim (Thk), 

Muessesetu’l-Mearif el-İslamiyye, Kum h.1416. 

……………,el-Hadâiku'n-Nadira, el-Mektebetu'ş-

Şamile li'ş-Şia,  

el-BAHRANÎ, Muhammed Salih el-Bahranî, Hasailu’l-

Fikr fi Ahvâli el-İmam el-Muntazar, Daru 

Mektebeti’l-Hayat, Beyrut. 

el-BAHRANÎ, Yusuf b. Ahmet el-Bahranî, Lu’luetu’l-

Bahreyn fi’l-İcazat ve Teracimi Ricali’l-Hadis, 

Muhammed Sadık Bahru’l-Ulum (Thk), 

Mektebetu’l-Ulumu’l-Amme, el-Bahreyn ts. 

……………., el-Hadâiku’n-Nadira, Muessesetu en-

Neşr el-İslâmî, Kum ts. 

el-BAKİSTENÎ, İhsan İlahi Zahir el-Bakistenî, eş-Şiatu 

ve’t-Teşeyyu’, İdaretu Tercumani’s-Sunne, 

Onuncu Baskı, Lahur 1995. 

el-BASİR, Alauddin el-Basir, Usturetu’n-Nas el-Celiy 

Ala İmameti Ali, www.alburhan.com 

el-BEDEVİ, Abdurrahman el-Bedevi, Mezahibu’l-

İslamiyyin, Daru’l-İlm li’l-Melayin, Beyrut ts. 

el-BERKEÎ, Ayetullah el-Uzma es-Seyyid Ebu’l-Fadl el-

Berkeî, Nakdu’l-Murâcaât, Merkezu’t-Tenvir 

Li’d-Dirasat el-İslamiyye, ys., h.1429. 

http://www.alburhan.com/


 

 

250 

 

…………., Ardu Ahbari Usul Ber Kur’an ve Ukûl,  

h.1431. 

BERUCERDİ, es-Seyyid Ali Berucerdi, Tarâifu’l-

Mekâl, Mektebetu Ayetullah el-Meraşi, Birinci 

Baskı, Kum h.1410.  

BEYÂTÎ, Sabah, Hakikatu't-Teşeyyui ve Neşetuhu, 

Merkezu'l-Ebhas el-akaidiyye,  

el-BEYDÂNÎ, Kasım, Mebânî Nakdi Metni'l-hadis, 

Mevki' ed-Diya' Lid-Dirasati'l-Muasire.  

el-BEYHEKÎ, Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali b. Musa el-

Haşucerdi el-Hurasani Ebubekir el-Beyhekî, 

Şuabu’l-Îmân, Abdulali Abdulhamid Hâmid 

(Thk), Mektebetu’r-Ruşd, Riyad 2003. 

……………., es-Sunenu’l-Kubrâ, Daru’l-Kutubi’l-

İlmiyye, Beyrut h.1424. 

…………….., Ma'rifetu's-Sunen ve'l-Âsâr, Abdulmu'ti 

Emin Kal'ecî (thk), Daru'l-Vefâ', Kahire 1991. 

el-BEYKÛNÎ, Ömer Muhammed b. Fettuh el-Beykûnî 

ed-Dimeşkî eş-Şafiî, Şerhu el-Manzûme el-

Beykûniyye fi Mustalahi’l-Hadis, Matbaatu’s-

Sabah, Dimeşk ts. 

el-BEYDÂVÎ, Nasıruddin Ebu said Abdullah b. Ömer 

Muhammed eş-Şirazi el-Beydavi, Kadı Beyzavî, 

Envaru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl, Muhammed 

Abdurrahman el-Mer’eşli (Thk), Daru İhya’ et-

Turas el-Arabi, Beyrut h.1418.  



 

 

251 

 

el-BÎRECERDÎ, Hüseyin el-Hüseyin, Gârîbu'l-Hadisi 

fi'l-Bihari, Vezaretu's-Sekafeti ve'l-İrşadi el-

İslâmî, Birinci Baskı, ys. h. 1421 

BROWN, Jonathan, Hadith Muhammad's Legacy in 

the Mediaval and Modern World, oneworld, 

Oxford 2009. 

el-BUHARÎ, Muhammed b. İsmail ebu Abdillah el-

Buharî el-Cu’fi, Sahîhu’l-Buhârî, Fethu’l-Barî 

Şerhi ile beraber, el-Mektebetu’s-Selefiyye, 

Kahire. 

el-CAFER, el-Hace Fatime el-Cafer, el-İnkilabu’l-

Muhul Ba’de Vefati’r-Rasûl, alfeker.net, Kuveyt 

2010. 

el-CEZAİRÎ, es-Seyyit Ni’metullah el-Cezairî, el-

Envâru’n-Nu’mâniyye, Daru'l-Kûfe, Beyrut 2008. 

el-CÎZANÎ, Eşref el-Cîzanî, İlmu’l-Hadis Beyne 

Asâleti Ehl-i’s-Sunneh ve’n’Tihali’ş-Şia, Daru’l-

Yekin, Birinci Baskı, Mısır 2009. 

el-CUHENÎ, Mani’ b. Hammad el-Cuheni, el-

Mavsûatu’l-Muyessere fi’l-Edyâni ve’l-

Mezâhibi’l-Muâsira, Darunnedve el-Alemiyye 

Lit-Tabaa ve’n-Neşri ve’t-Tevzîi’, Riyad h.1424. 

el-CURCANî, Seyyid Şerif Ali b. Muhammed el-

Curcanî, Kitab et-Ta’rîfât, Mısır h.1283.  

ÇAKAN, İmail Lütfi Çakan, Hadis Edebiyatı, M. Ü. 

İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, İstanbul 2009. 



 

 

252 

 

DAMAĞANÎ, Hüseyin b. Muhammed Dameğanî, 

Kamûsu’l-Kur’an ve Islahu’l-Vucûhi ve’n-

Nazâir fi Kur’ani’l-Kerim, Abdulaziz Seyyidu’l-

Ehl (Thk), Daru’l-İlmi’l-Melayin, Beyrut 1977.  

ed-DÂNÎ, Osman b. Said b. Osman b. Ömer Ebu Amr 

ed-Dânî, er-Risâle el-Vâfiye Limezhebi Ehli’s-

Sünne Fil’i’tikadi ve Usûli’d-Diyâne, Dağş b. 

Şebîb el-Acemî (Thk), Daru’l-İmam Ahmed, 

Kuveyt 2000. 

DÂREKUTNÎ, Ali b. Ömer b. Ahmed, Sunen, Şuayb 

el-Arnevût (thk.), Muessesetu'r-Risale, Betrut 

2004. 

ed-DARİMÎ, Ebu Muhammed Abdullah Abdurrahman 

ed-Darimî, Sunen,  Çağrı Yayınları, İstanbul 

h.1413. 

...................., Sunen, Şuayb el-Arnaût (thk), 

Muessesetu'r-Risâle, Beyrut 1988. 

ed-DÂVERİ, Ayetullah el-Hac Şeyh Muslim ed-Dâveri, 

Muhammet Ali Salih el-Muallim, et-Takiyye fi 

Fıkhı Ehli’l-Beyt, Behmen Matbaası, ys., h.1418. 

ed-DEHLEVÎ, Şah Abdulaziz Ğulam Hâkim ed-

Dehlevî, Muhtasaru’t-Tuhfe el-İsnâ Aşeriyye. 

Farsçadan Arapçaya çeviren: el-Hafız Ğulam 

Muhammed Muhiyuddin b. Omer el-Eslemi, 

İhtisar Yapan: Mahmud Şukri el-Elusi, 

Muhibbuddin el-Hatip (Thk). el-Mektebetu’s-

Selefiyye, Kahire h.1373. 



 

 

253 

 

ed-DEŞTÎ, Abdullah ed-Deştî, Vakfetun Maa 

Kanûni’s-Sahâbeti, alfeker.net 

EBU ZEHRE, Muhammed Ebu Zehre, İslam 

Mezhepler Tarihi, Daru’l-Fikr el-Arabî. 

EBUBEKİR Amr b. Ebi Asım, Kitâbu’s-Sunneh, 

Muhammed Nasıruddin el-Elbani’nin Zilalu’l-

Cenne Fi Tahrici es-Sunne, el-Mektebetu el-

İslamiyye, h.1400. 

EBÛ DAVUD, Suleyman ibni’l-A’şas es-Sicistanî el-

Ezdî, Sunen, Daru’l-Hadis, Humus.  

EDLEBÎ, Salahattin b. Ahmet, Menhecu Nakzi'l-Metni 

İnde Ulemâi'l-Hadîsi'n-Nebevî, Daru'l-Âfak el-

Cedîde, Beyrut 1983. 

EFENDİ, Âsım, Kâmus Tercemesi, İstanbul h.1305. 

EFENDİOĞLU, Mehmet, Diyanet İslam 

Ansiklopedisi, TDV, XXXV, 523. 

ELBÂNÎ, Muhammed Nasiruddin, Silsiletu'l-Ehadis 

ed-Daîfe ve'l-Mevdûa ve Eseruha es-Seyyi' fi'l-

Umme, Daru'l-Marif, Riyad 1992. 

el-EMİN, Hasan el-Emin, Dairetu’l-Meârif eş-Şîiyye, 

Daru’t-Taaruf, Beyrut h.1393. 

el-ENSÂRÎ, eş-Şeyh el-Ensârî, Ferîdu'l-Usûl, Mecme' 

el-Fikr el-İslâmî, Kum h.1419. 

el-ENSÂRÎ, Muhammed Hüseyn, el-Mi'yaru'l-İlmiyye 

Linekdi'l-Hadis ve Meda Hucciyetu el-Kutub 

el-Arbaa ve's-Sihah es-Sitte, el-Emire li't-Tabi 

ve'n-Neşri, Beyrut 2006. 



 

 

254 

 

el-ENSARÎ, Murtada el-Ensarî, Kitabu’s-Salati, 

Matbaatu Bakırî, Kum h.1425. 

EŞKENANÎ, İbrahim Eşkenanî, et-Teşeyyu’ Neş’eten 

ve Tatavvuren, alfeker.net, Kuveyt 1979.  

EŞKENANÎ, Şebir Murat Eşkenanî, Adaletu’s-Sahabe 

fi’l-Mîzan, alfeker.net, 2011. 

el-FAZLİ, Abdulhadi el-Fazli, Usûlu’l-Hadîs, 

Muessesetu Ummu’l-Kura li’t-Tahkiki ve’n-

Neşri, Beyrut h.1421. 

el-FEYRUZABADÎ, Mecduddin Muhammed b. Ya’kub 

el-Firuzabadi, el-Kâmusu’l-Muhit, Daru’r-

Rayyan ve Muessesetu’r-Risale Matbaaları, 

Beyrut h.1407.  

FIĞLALI, Ethem Ruhi Fığlalı, İmamiyye Şia’sı, Selçuk 

Yayınları, İstanbul 1984. 

el-GAZÂLÎ, Ebu Hamid Muhammed b. Muhammed 

el-Gazâlî, el-Mustasfa,  Muhammed Abdusselam 

Abduşşafi (Thk), Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1993. 

……………, Fedaihu’l-Batıniyye, Abdurrahman 

Bedevi (Thk), Muessesetu Daru’l-Kutup es-

Sekafiyye, Kuveyt ts. 

el-GIFARÎ, Ali Ekber el-Gıfarî, Usûlu'l-Kâfi 

üzerindeki şerhi, Daru’l-Kitap el-İslamiyye, 

Tahran h.1388. 

el-ĞARİB, Abdullah Muhammed el-Ğarib, Ahvalu 

Ehli’s-Sunne Fi İran, Kahire, h.1410.  



 

 

255 

 

el-ĞATTA, Muhammet Hüseyin Al Kâşif el-Ğatta, 

Aslu’ş-Şia’ ve Usûluha Mukarenetun Maa 

Mezahibi’l-Arbaa, Muessesetu el-A’lemî 

Matbaası,  Beyrut 1982. 

el-ĞAVRÎ, Seyyid Abdulmacid el-Ğavrî, el-Medhel İla 

Diraseti İlmi'l-Cerhi ve't-ta'dîli, Daru İbn Kesir, 

Beyrut 2007. 

  ĞIFARÎ, Abdurrasul Abdu'l-Hüseyn, el-Kuleynî ve'l-

Kâfi, Muessesetu'n-Neşr el-İslâmî, Kum h.1416.  

……………., Şubhetu'l-Ğuluvvi İnde'ş-Şia, Daru 

Mehecceti'l-Beyda'. 

el-ĞIFÂRÎ, Alî Ekber, Dirasât fi İlmi'd-Dirâye, el-

Mektebetu'ş-Şâmile li'ş-Şîa. 

el-ĞİRYÂNÎ, es-Sadık Abdurrahman, el-Hukmu'ş-

Şer'î Beyne'l-Akli ve'n-Nakli, Daru'l-Ğarbi el-

İslâmî, Beyrut 1989. 

el-ĞUREYFÎ, Muhittin el-Musevi el-Ğureyfi, 

Kavaidu’l-Hadîs, Daru’l-Azva’, Beyrut 1986. 

el-HÂİRÎ, el-Mâzenderânî, Muhammet b. İsmail Ebu 

Ali, Muntehe’l-Mekâl, Muessesetu Dâri Âli Beyt 

li İhyâi Turas (thk), Beyrut 1998. 

el-HAİRÎ, Muhammet Hüseyin el-A’lemî el-Hairi, 

Muktebesu’l-Eser ve Muceddidu Ma Deser, 

Muessesetu’l-A’lemi, Beyrut ts. 

……………., Şeceretu Tûba, Menşûrat el-Mektebetu el-

Hayderiyye, Beşinci Baskı, Necef h.1385. 



 

 

256 

 

el-HAMEVİ, Yakut b. Abdillah el-Hamevi, Mu’cemu’l-

Buldân, Daru İhyai’t-Turasi el-Arabi, Beyrut ts. 

el-HASİBÎ, el-Hüseyn b. Hamdan el-Hasîbî, el-

Hidâyetu’l-Kubrâ,  Mektebetu’ş-Şamile Li’ş-Şîa.  

HAKANÎ, Ali Hakanî, Rical, Mektebu’l-İ’lam el-İslami, 

İkinci Baskı, Tahran h.1404.  

el-HAMZEVÎ, Abdulhâdî, İlmi'l-Hadîs, Kulliyyetu'l-

Fıkıh Ders Notları, Necef 1973. 

HANBEL, Ahmed b. Hanbel, Musned, Şuayb Arnevut 

(thk.) Muessesetu'r-Risale, 2001, 

el-HANBELÎ, Abdurrahman b. Ahmed b. Receb b. El-

Hasan es-Selâmî el-Beğdâdî el-Hanbelî, 

Hemmam Abdurrahman Said (thk.), Şerhu 

İleli't-Tirmizî, Mektebetu'l-Mennar, Ürdün 1987.  

el-HASANÎ, Haşim Ma'rûf, Dirasat fi'l-Hadîsi ve'l-

Muhaddisin, Daru't-Taâruf li'l-Matbûat, Beyrut 

1978. 

……………., Dirasat fi'l-Kâfi li'l-Kuleyni ve's-Sahih 

li'l-Buharî, el-Mektebetu'ş-Şmile li'ş-Şia. 

…………….., el-Mevzûât fi'l-Âsâr ve'l-Ahbâr Arzun 

ve Nakzun, Daru't-Taaruf li'l-Metbûat, Beyrut 

1987. 

el-HÂSİBÎ, el-Hüseyn b. Hamdan el-Hasîbî, el-

Hidâyetu'l-Kubra, Muesssesetu'l-Belağ, Lübnan 

1991. 

HATİP el-Bağdâdî, Ebu Bekir Ahmed b. Ali el-Hatib 

el-Bağdâdî, el-Kifaye fi İlmi'd-Dirâye, Ebu 



 

 

257 

 

Abdillah es-Surkî (thk), el-Mektebetu el-İlmiyye, 

el-Medinetu el-Munevvere ts. 

el-HATTABÎ, Ebu Suleyman Ahmed b. Muhammed el-

Hattabî, Mealimu’s-Sunen Şerhu Sunen-i Ebî 

Davud, Abdusselam Abdu’ş-Şafi Muhammed 

(Thk), Daru’l-Kutup el-İlmiyye, Beyrut h.1411. 

el-HAVANSARÎ, Muhammet Bakır el-Havansarî, 

Ravdatu’l-Cennât Fi Ahvâli Ulemai’s-Sâdat,  

Esedullah İsmailiyan (Thk), el-Matbaatu’l-

Hayderiyye, 1950.  

el-HEKİM, es-Seyyit Muhammet Takiy el-Hekim, el-

Usulu’l-Âmme Li’l-Fikhi’l-Mukâren, el-

Mektebetu’ş-Şamile Li’ş-Şia. 

……………., Sunnetu Ehli’l-Beyt, el-Mektebetu’ş-

Şamile Li’ş-Şia. 

HİBBULLAH, Haydar, Nazariyyetu’s-Sunne fi’l-

Fikri’l-İmâmiyyi’ş-Şiî: et-Tekevvun ve's-

Sayrûra, el-İntişâru'l-Arabî, Beyrut 2006. 

el-HİLALÎ, Selim b. Kays el-Hilalî, Kitabu Selim b. 

Kays el-Hilâlî, Mektebetu’ş-Şamile Li’ş-Şia’. 

el-HİMYERÎ, Neşvan b. Said el-Himyerî el-Yemenî, el-

Hûru’l-Ayn,  Kemal Mustafa el-Mektebetu el-

Hanci (Thk), Kahire 1948.  

el-HUÎ, Ebu’l-Kasım el-Musevi el-Huî, Mu’cemu 

Ricali’l-Hadis, Menşûratu Medîneti’l-İlm, 

Üçüncü Baskı, Beyrut h.1403. 



 

 

258 

 

el-HÛİNÎ, Ebu’l-Hüseyin el-Hûinî, Faslu’l-Hitâb fi 

Tarîhi Katli İbni’l-Hattâb, Heyetu Huddami’l-

Mehdi, Beyrut 2006. 

…………….., Şehâdetu’l-Eser Alâ İmani Kâtili Ömer, 

Hey’etu Huddami’l-Mehdi, Beyrut 2006. 

el-HILLÎ, Ebu’l-Kasım el-Hullî, el-Mu’teber, İran 

h.1317. 

e-HILLÎ, el-Hasan b. Yusuf b. el-Mutahhir el-Hıllî, 

Ricalu’l-Hıllî, İkinci Baskı,  Hayderiyye 

Matbaası, Necef h.1381. 

el-HULLÎ, Şemsuttin Yahya b. el-Hasan b. el-Hüseyin 

el-Esedi er-Rebi’ el-Hullî, Umdetu Uyûn 

Sihahi’l-Ahbâr, Tahran h.1412. 

................, el-Câmi' liş-Şerâi', el-Matbaatu'l-İlmiyye, 

Kum h.1405. 

el-HUMEYNİ, Ruhullah el-Musevi el-Humeyni, 

Keşfu’l-Esrâr, alfeker.net 

……………,el-Mekasibu'l-Muharreme, Muessesetu 

İsmailiyan, Kum h.1410. 

el-HUMEYRÎ, Ebu’l-Abbas Abdullah b. Cafer el-

Humeyrî, Kurbu’l-İsnâd, Muessesetu Ali’l-Beyt 

ve İhyai’t-Turasi, İran h.1370. 

el-HURASANÎ, Abdullah Muhammet el-Bişrevî el-

Hurasanî, el-Vâfiye Fi Usûli’l-Fikhi, Muhammet 

Hüseyin er-Radavî el-Keşmîrî (Thk), Mecma’ el-

Fikr el-İslâmî, Kum h.1412. 



 

 

259 

 

……………..,Tefsîru Beyani's-Seadât fi Mekamati'l-

İbade, Muessestu'l-A'lemi, Beyrut ts. 

el-HUSEYNÎ, es-Seyyid Ahmet el-Hüseynî, 

Telamizetu el-Allâme el-Meclisî ve'l-

Mucevvizune Minhu, Mektebetu'ş-Şamile li'ş-

Şia,  

……………,Terâcimu’r-Ricâl, Mec’meu’z-Zehair el-

İslamiyye, Kum h.1403. 

el-HUSEYNÎ, Haşim Ma'ruf, Dirasât fi'l-Hadîsi ve'l-

Muhaddisîn, Daru't-Tearuf, İkinci Baskı, Beyrut 

1978. 

el-HUSEYNÎ, İdris el-Huseyni, el-Hilafetu’l-

Muğtasabe Ezmetu Tarihin Ev Ezmetu 

Muerrihîn, Daru’n-Nehil Li’t-Tabaati ve’n-Neşri, 

Beyrut h. 1416. 

el-HUVANSARÎ, el-Mirza Muhammed Bakır el-

Musevi el-Huvensarî, Ravdatu’l-Cennat fi 

Ahvâli el-Ulemâ’ ve’s-Sâdât, ed-Dâru’l-

İslâmiyye, 1991, 

el-HUVEYZÎ, Abdu Ali b. Cum’a el-Arusi el-Huveyzi, 

Tefsiru Nûru’s-Sekaleyn, el-Mektebetu’ş-Şamile 

Li’ş-Şia’. 

el-HUZAÎ, Muhsin Ya’kup el-Huzai, el-Vasaya 

Bahsun Fi’l-Hilafeti Ba’de’r-Resul, Necef 2002.  

el-IRAKÎ, el-Hafız Zeynuddin Abdurrahim b. el-

Huseyn el-Iraki, et-Takyîd Ve’l-Îdâh Lima 



 

 

260 

 

Utlika ve Uğlika Min Mukaddimeti İbnu’s- 

Salâh el-Irakî, Muessesetu’l-Kutub es-Sakafiyye. 

……………, Nihâyetu'l-Efkâr, Muessesetu'n-Neşri el-

İslâmî, İran ts. 

İBN ASAKİR, İbn Asakir Ebu’l-Kasım Ali b. el-Hasan 

b. Hibetullah eş-Şafiî, Muhtasaru Tarîhi 

Dimeşk, Daru’l-Fikri Li’t-Tabaati ve’n-Neşri, 

Dimeşk h.1402. 

 İBN CEVZÎ, Cemaluddin Ebulferec İbn Cevzî, el-

Muntazam fi Tarîhi'l-Mulûki ve'l-Umem, 

Suheyl Zekkar (thk), Daru'l-Fikr, Beyrut 2000. 

İBN EBÎ HÂTİM, Ebu Muhammed Abdurrahman b. 

Muhammed er-Râzî, İlelu'l-Hadîs, Matabi el-

Humeydî, yy., 2006. 

İBN EN-NEDÎM, Ebu’l-Ferec Muhammet b.İshak b. 

Muhammet el-Verrak el-Bağdadi el-Mu’tezili İbn 

en-Nedim, el-Fihrist, İbrahim Ramazan (Thk), 

Daru’l-Ma’rife, Beyrut h.1417. 

İBN HALDUN, Mukaddime, Daru’l-Fikr. 

İBN HANBEL, Ahmet b. Hanbel, Musned, Ahmed 

Şakir (Thk), Daru’l-Hadis, Kahire h.1416.  

İBN HAZM, Ebu Muhammet Ali b. Hazm el-Endelusi, 

Kitâbu’l-Fasl (Fisâl) fi’l-Milel ve’n-Nihel, 

Mektebetu’l-Hanci, Kahire h.1321.  

....................., el-Muhalla Bilâsâr, Daru’l-Fikr, Beyrut ts. 



 

 

261 

 

……………, el-İhkâm Fi Usûli’l-Ahkâm, Ahmed 

Muhammed Şakir, Daru’l-Âfâk el-Cedîde, Beyrut 

ts. 

İBN HİBBAN, el-Hafız Ebi Hatım b. Hibban et-

Temimi, es-Sikât, Muessesetu el-Kutub es-

Sekafiyye, Hindistan h.1393. 

……………, Sahîhu İbn Hibbân Bitertîbi İbni Bilbân,  

Şuayb el-Arnavut (Thk), Muessetu er-Risâle, 

Beyrut 1993. 

İBN KAYYIM, Şemsuddin Ebi Abdillah Muhammed b. 

Ebibekr İbnu’l-Kayyım el-Cevziyye, Zadu’l-

Mead fi Hedyi Hayri’l-İbâd, Daru İbn Receb, 

2006.  

İBN KESİR, Ebulfeda İsmail b. Kesir el-Kureşî el-Basrî 

ed-Dimeşkî, el-Bidaye ve'n-Nihaye, Daru'l-Fikr, 

1986. 

……………., el-Bidâye ve en-Nihâye,  Abdullah b. 

Abdulmuhsin et-Turkî (Thk), Daru Âlem el-

Kutub, 2003, 

İBN MANZUR, Muhammed b. Mukrim b. Ali Ebulfazl 

Cemaluddin b.Manzur el-Ensarî er-Ruveyfiî el-

İfrîkî, Lisânu’l-Arab, Daru Sadır, Beyrut 1992. 

İBN TEYMİYYE, Takiyyuddin Ebu’l-Abbas Ahmed b. 

Abdulhalim b. Abdisselem b. Abdillah b. 

Ebilkasım b. Muhammed İbn Teymiyye el-

Harrani, el-Furkân Beyne Evliyâirrahmân ve 



 

 

262 

 

Evliyâiş-Şeytân, Abdulkadir el-Arnaut (Thk), 

Mektebetu Daru’l-Beyan, Dimeşk h.1405.  

…………….., Der'u Teârudi'l-Akli ve'n-Nakli, 

Muhammed Raşad Salim (thk), Camiatu'l-İmam 

Muhammed b. Suud el-İslamiyye, Suudi 

Arabistan, 1991. 

……………., Minhâcu’s-Sunne en-NebeviyyeFi 

Nakdi Kelami’ş-Şia el-Kaderiyye, Muhammed 

Reşad Salim (Thk), Camiatu el-İmam 

Muhammed b. Suud el-İslamiyye, Riyad 1986. 

……………, Mecmû’u’l-Fetâva, Abdurrahman b. 

Muhammed b. Kasım Mecme’u’l-Melik Fehd 

Litabati Mushafi’ş-Şerifi (Thk), el-Medinetu’l-

Munevvere, h.1416. 

İBNU’L-ESİR, Mecduddin Ebisseadat el-Mubarek b. 

Muhammed el-Cezeri İbnu’l-Esir, en-Nihaye Fi 

Garibi’l-Hadisi ve el-Eser, Daru’l-Baz.  

İBNU’L-VEZİR, Muhammed b. İbrahim b. Ali el-

Kasımi es-San’ani İbnu’l-Vezir, er-Ravdu’l-

Bâsım fi’z-Zebbi an Sunneti Ebi’l-Kâsım, Ali b. 

Muhammed el-Umran (Thk), Daru Âlem el-

Fevaid Linneşri ve’t-Tevzii, 2011. 

el-İHSAÎ, Ahmet b. Zeynuttin el-İhsaî, er-Raca’tu 

Buhûsun Mufassaletun Havle Kiyâmi'l-Mehdi 

ve Raca’tu'n-Nebî Muhammed ve Alihi, 

Muessesetu Fikri’l-Evhat, 2006.  



 

 

263 

 

………….., Avâli el-Leâlî, İntişarat Seyyidu'ş-Şuheda, 

Kum h.1405. 

İRÂNÎ, Bakır, Kavâidu'r-ricâliyye, Menşûrâti Said b. 

Cübeyr, İran h. 1414. 

İRFAN Abdulhamit, Mecelletu Kulliyatu ed-

Dirâsâtu’l-İslâmiyye, h.1387. 

el-İSBAHÂNÎ, Ebu Naim Ahmed b. Abdillah el-

İsbahabî, Hulyetu'l-Evliya' ve Tabakâtu'l-

Asfiyâ', Daru'l-Kutub el-Arabî, Beyrut 1974.  

 

İSTİRABÂDÎ, Muhammed Emin, el-Fevâid el-

Medeniyye ve'ş-Şevahid el-Mekiyye, 

Muessesetu'n-Neşr el-İslamiyye,  Kum 1424. 

İSTEMİ, Fuat, Hicret Bağlamında Tarih ve Hadis 

Metodolojileri, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 

2017. 

KÂŞÂNÎ, Muhammet b. Muhsin b. el-Muttaza el-Feyz, 

Kitabu'l-Vâfî, Mektebetu'l-İmam Emîru'l-

Mu'minîn, İsfahan 1991. 

……………, el-Vâfî, ’Mektebetu el-İmam Emîru’l-

Mu’minin, Birinci Baskı, İsfahan h.1312. 

……………, Tefsiru's-Safî, Menşûrat Kitabu's-Sadr, 

Tahran ts. 

KAŞİFİ'L-ĞITTA, el-Usûl Arbaa Mieh, yy., ts. 

KÂZIM, Mudir Şâneçî, İlmu'l-Hadîs, Danişgah-ı 

Meşhed, Meşhed 1966. 



 

 

264 

 

KAZVÎNÎ, es-Seyyit el-Hüseynî, Mevsûatu el-İmâm 

el-Cevvad, Muessesetu Veliyyu'l-Asr, Kum 

h.1419. 

KAZVÎNÎ, İbn Mace el-Kazvînî, Sunen İbn Mace, 

Mukaddime, Babu İttibai Hulefai’r-Raşidin el-

Mehdiyyin, Muhammed Fuad Abdulbaki (Thk), 

Daru İhya’ el-Kutub el-Arabiyye. 

KELEBASÎ, Ebu’l-Huda el-Kelebasî, Semâu’l-Mekâl fi 

İlmi’r-Ricâl, Muhammet el-Hasanî el-Kazvînî 

(thk.), Kum h.1419. 

KERMEBUR, eş-Şeyh Musa Kermebur, el-Me’sât, 

Merkezu’t-Tenvir Li’d-Dirasat el-İnsaniyye, 

h.1429, www.alburhan.com 

el-KEŞŞİ, Muhammet b. Ömer el-Keşşi, Ricâlu’l-Keşşi 

(İhtiyaru Ma’rifeti’r-Ricâl), el-Mektebetu’ş-

Şamile Li’ş-şia. 

el-KIFÂRÎ, Nasır b. Abdillah b. Ali el-Kıfârî, Usulu 

Mezhebi’ş-Şia’ el-İmâmiyye el-İsna Aşeriyye-

Arzun ve Nakzun, h.1415. 

……………,Mes’eletu’t-Takrîb Beyne Ehl-i’s-Sünne 

ve’ş-Şia, Daru Tibeti li’n-Neşri ve’t-Tevzi’, Riyad 

h.1413.  

KOÇYİĞİT, Talat, Hadis Terimleri Sözlüğü, Rehber 

Yayıncılık, Ankara 1992. 

el-KULEYNİ, Ebu Cafer Muhammet b. Ya’kup el-

Kuleynî er-Razi, el-Usûlu’l-Kâfi, Daru’l-Edva’, 

Beyrut h.1405.  

http://www.alburhan.com/


 

 

265 

 

el-KUMMÎ, Abbas el-Kummî, el-Kuna ve’l-Elkâb, el-

Mektebetu’ş-Şâmile li’ş-Şîa. 

el-KUMMÎ, Ebu Cafer Muhammed b. Ali b. el-Hüseyn 

b. Bâbevyhi el-Kummî, el-Hisal, Merkezu'l-

Menşûrat el-İslamiyye, Kum h.1403. 

…………..., Kemalu’d-Din ve Temamu’n-Ni’me, 

Menşuratu el-A’lemi li’l-Metbûat, Beyrut 1991. 

………….., Meâni’l-Ahbâr, Daru’l-Ma’rife Li’t-Tabaati 

ve’n-Neşri, Beyrut 1983. 

……………, el-İ'tikadât, İsam Abdusseyyid (Thk), 

Merkez el-Abhas el-Akaidiyye. 

……….…., İkmâluddin ve Temamu’n-Ni’me Fi 

İsbati’r-Rac’a, el-Mektebetu’ş-Şamile Li’ş-Şia’. 

…………., Risaletu’l-İ’tikadât fi Dîni’l-İmâmiyye,  

İsam Abdusseyid (Thk), Daru’l-Mufid Littabaati 

ve’n-Neşri, Beyrut 1993. 

el-KUMMÎ, Ebu Halef Sa’d b. Abdillah el-Aş’ari el-

Kummî, el-Makalat ve’l-Firak, Muhammet 

Cevvat Meşkûr (Thk), Tahran 1963. 

el-KUMMÎ, Mirza Ebu’l-Kasım b. Muhammet Hasan 

el-Kummî, Kavanînu’l-Usûl, el-Mektebetu’ş-

Şâmile Li’ş-Şîa. 

………….., Tefsîru'l-Kummî, Muessesetu Daru'l-Kitab, 

Kum ts. 

el-KURTUBÎ, Ebu Abdillah Muhammed b. Ahmed el-

Ansari el-Kurtubî, el-Câmiu Liahkami’l-Kur’an, 

Daru’l-Kutup el-İlmiyye, Beyrut h.1408.   



 

 

266 

 

KUTLUAY, İbrahim, İmâmiyye Şiası’na Göre Cerh ve 

Ta’dîl, Rağbet, İstanbul 2012. 

KUTLUAY, Yaşar, İslam ve Yahudi Mezhepleri, 

Ankara 1965.  

KUZUDİŞLİ, Bekir, Şia'da Hadis Rivayeti ve İsnad, 

BSR Yayıncılık, İstanbul 2011. 

KÜÇÜK, Raşit, 'İsnad', Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi DİA, İstanbul 2001. 

el-LAMERDİ, Muhammet Zekeriyya el-Lamerdi, 

Faslu’l-Hitâb fi Tahrîfi Kitâbi Rabbi’l-Erbâb, 

alfeker.net, Kum 2007. 

MA’RUF, Haşim Ma’ruf, Dirasât fi’l-Hadîsi ve’l-

Muhaddisîn, Daru’t-Taaruf Li’l-Matbûat, İkinci 

Baskı, Beyrut 1978. 

el-MAKRÎZÎ, Takiyyuddin Ahmed b. Ali el-Makrîzî, 

el-Hutat el-Makriziyye, Muhammed Zeynuhum 

ve Medihe eş-Şerkavî (thk), Mektebetu Medbuli, 

1998.  

el-MALİKİ, es-Seyyit Sadık el-Maliki, el-İsmetu 

Beyne’l-Mebdei’ş-Şîi ve’l-Mefad er-Rivâî, 

Daru’l-Fikr, alfeker.net 

el-MÂMEKÂNÎ, eş-Şeyh Abdullah el-Mamekanî, 

Tenkîhu'l-Mekâl fi İlmi'r-Ricâl, Muhittin 

Mamekanî (Thk), Muessesetu Âl Beyt, Kum 

h.1389. 



 

 

267 

 

...................., Mikbâsu’l-Hidâye fi İlm-i’d-Dirâye, eş-

Şeyh Muhammet Rıza el-Mamekani (Thk), 

Muessesetu Ali el-Beyt Liihyai’t-Turas, 1991. 

el-MAVSİLÎ, Ebu Ya’la Ahmed b. Ali b. el-Musenna b. 

Yahya b. İsa b. Hilal et-Temîmî el-Mevsilî, 

Musnedu Ebî Ya’la el-Mevsilî, Daru’l-Me’mun 

Li’t-Turas, Dimeşk h.1404. 

el-MAZENDERANÎ, Muhammed Salih el-

Mazenderani, Şerhun Câmiun li'l-Kâfî, Birinci 

Baskı, Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, Beyrut 2000. 

MEAŞİ, Kemal Meaşi, Fatimetu Beyne'n-Nubuvveti 

ve’l-İmâmeti, Daru’l-Ulum, Beyrut ts. 

alfeker.net.  

el-MECLİSÎ, Muhammet Bakır b. Muhammet Taki b. 

Maksud Ali,  Mirâtu'-Ukûl fi Şerhi Ahbâri'r-

Rasûl, el-Mektebetu'ş-Şamile li-Şia,  

………….., Ricâlu’l-Meclisî, Muessesetu el-A’lemi li’l-

Mtbuat, Beyrut 1995. 

İBRAHİM Mustafa ve Diğerleri, el-Mu'cemu'l-Vesît, 

Mecmeu'l-Luğa el-Arabiyye bi'l-Kâhira,  Dâru'd-

Da've. 

el-MELLAH, Mahmut el-Mellah, el-Ârâ’ es-Sarîha 

Libinâi Kavmiyyetin Sahîhatin, Matbaatu 

Daru’s-Selam, Bağdad ts. 

MER'Î, Hüseyin Abdullah, Munteha'l-Mekâl fi'd-

Dirâye ve'r-Ricâl, Muessesetu'l-Urvetu'l-Vuska, 

yy. 1996.  



 

 

268 

 

MESUD, Cubran, er-Râid Mu'cemun Luğeviyyun 

Asrî, Dâru'l-İlm li'l-melâyîn, 1992.  

MESÛDÎ, Ali b. Hüseyin b. Ali el-Mesûdî, Murûcu’z-

Zeheb ve Ma’dinu’l-Cevher, Muhammet 

Muhiyuttin Abdulhamit (Thk), Daru’l-fikr, ys., 

h.1393. 

....................., et-Tenbîh ve’l-İşrâf, Dâru Sa’b, Beyrut ts. 

Mevkifu’l-Ulemai ve’l-Mufekkirin Mine’ş-Şiati el-

İsna Aşeriyye, h.1429, www.alrased.net 

MEVSİLÎ, el-Mevsilî, Ebu Ya’la Ahmed b. Ali et-

Temîmî el-Mevsilî, Musnedu Ebi Ya’la el-

Mevsilî, Hüseyn Selim Esed(Thk), Daru’l-

Me’mun li’t-Turasi, Dimeşk 1984.  

MİR DAMAD, Muhammet Bakır el-Huseyni el-Mera’şi 

el-Mir Damad, er-Revâşihu’s-Semâviyye, Kum 

1405. 

MİRZA Abdullah Efendi el-İsfahanî, Riyâdu'l-Ulemâ 

ve Hiyâdu'l-Fudalâ', Ahmet el-Hüseynî el-Eşkûrî 

(Thk) Matbaatu'l-Hiyâm, h.1401. 

MİRZA Muhammed Bakır el-Mûsevî el-Havansârî el-

İsbahânî, Ravdtu'l-Cennât fi Ahvâli'l-Ulemâ 

ve's-Sâdât, ed-Daru'l-İslamiyye, Beyrut 1991. 

el-MUALLİM, Muhammet Ali el-Muallim, et-Takiyye 

fi Fıkhi Ehli’l-Beyt, Matbaatu Behmen, h.1418. 

el-MUALLİM, Muhsin el-Muallim, en-Nasbu ve’n-

Navâsib, Daru’l-Hadi Li’n-Neşri ve’tevzii, 

Beyrut 1997. 

http://www.alrased.net/


 

 

269 

 

el-MUBAREKFÛRÎ, Ubeydullah b. Muhammed 

Abdusselam el-Mubarekfûrî, İdaretu'l-Buhûsi'l-

İlmiyye ve'd-De'veti ve'l-İftâ' (el-Camietu's-

Selefiyye), Hindistan 1984. 

el-MUFİT, Ebu Abdillah Muhammet b. el-Harisi 

Muhammet b. Nu’man  (eş-Şeyh el-Mufid), el-

İfsâh fi’l-İmâme, el-Mu’temer li’ş-Şeyh el-Mufid, 

Kum h.1413. 

................., el-İhtisâs, el-Mu’temer li’ş-Şeyh el-Mufit, 

Kum h.1413. 

…………., Evâilu’l-Makâlât fi’l-Mezâhibi ve’l-

Muhtârât, İbrahim el-Ansari ez-Zencani el-Huini 

(Thk), Merkezu’l-Ebhas el-Akaidiyye, 

Mektebetu’ş-Şamile Li’ş-Şia.  

……………., Mesaru’ş-Şîa’ Fi Muhtasari’t-Târîh, el-

Mu’temeru’l-A’lemi Lielfiyyeti eş-Şeyh el-Mufit, 

el-Mehr h.1413. 

……………., Tezvicu Ali Bintehu Min Ömere, el-

mu’temeru’l-Âlemî Lielfiyyeti eş-Şeyh el-Mufit, 

alfeker.net, Kum h.1413. 

……………., el-İrşat, Muessesetu’l-E’lemi, Üçüncü 

Baskı, Beyrut h.1399. 

MUĞNİYE, Muhammet Cevat,  fi Zilali Nehci'l-

Belâğa, Daru'l-İlmi li'l-melayin, Beyrut 1979 

………….., el-İsna Aşeriyye ve Ehli’l-Beyt, Daru’t-

Teyyar el-Cedid, Beyrut h.1404.  



 

 

270 

 

……………, eş-Şia’ Fi’l-Mîzân, Daru’t-Taaruf, Beyrut 

ts. 

MUHAMMED HAMÎDULLAH, Muhammed 

Hamîdullah el-Hayder Âbâdî el-Hindî, 

Mecmûatu’l-Vesâik es-Siyâsiyye, Daru’n-

Nefais, Altıncı Baskı, Beyrut h.1407. 

MUHAMMED, Yasir Musa Bettih Muhammed, 

Merviyât el-İmâm Ca’fer es-Sâdık fi’l-Kutûbi 

et-Tisa’ ve Sahîhi İbn-i Hibbân ve Mu’cemi’t-

Tabarânî es-Sağir, (Yüksek Lisans Tezi) Camiatu 

Almanya Arap Dili Edebiyatı Bölümü, Mısır 

2006. 

MUHSİN EL-EMİN, Âl-Ebîtalip, Daru'l-Hadî, Beyrut 

2002. 

MUHSİN EMİN, Muhsin Emin, A’yanu’ş-Şîa, Daru’t-

Taaruf, Beyrut 1986. 

MUSLİM, Muslim b. el-Haccac b. Muslim el-Kuşeyrî, 

Sahîh, Nevevi şerhi ile beraber, Daru’d-Deyyan 

Litturas, Kahire h.1407.  

....................., Sahîh, Muhammed Fuad Abdulbaki 

(Thk), Daru İhyai’t-Turasi el-Arabî, Beyrut ts.  

 MUSTAFA HİLMİ, Mustafa Hilmi, Nizâmu’l-Hilâfeti 

Beyne Ehl-i’s-Sünneti ve’ş-Şiati, Daru’d-Da’ve, 

el-İskenderiyye h.1408. 

el-MUZAFFER, Muhammed el-Huseyn el-Muzaffer, 

el-İmamu's-Sâdık, Daru’z-Zehra’, Üçüncü Baskı, 

Beyrut h. 1397. 



 

 

271 

 

……………,Usûlu’l-Fıkhi'l-Mukâren, Necef h.1382. 

NÂSIRÂBÂDÎ, es-Seyyid Ali Muhammed el-Hindî, (ö. 

1312/1895), el-Cevheretu'l-azîze fî Şerhi'l-

Vecîze, (Muhammed el-Bereket ve Nimetullah 

el-Celîlî), (Resâilun fî dirâyei'l-hadis içinde) (haz. 

Ebu'l-Fadl Hâfıziyânî'l-Bâbûlî) Dâru'l-Hadîs, 

Kum 1424/2003. 

en-NÂÎNÎ, Mirza Muhammet Hüseyn el-Ğerevî, 

Fevâidu'l-Usûl, Muessesetu'n-Neşri el-İslâmî, 

h.1404. 

en-NAŞI’, Abdullah b. Muhammet en-Naşi’ el-Ekber, 

Mesâilu’l-İmâme ve Muktetafât Mine’l-

Kitâbi’l-Evsat Fi’l-Makâlât, Yûsuf Fan (Thk), el-

Ma’hedu el-Elmani Li’l-Ebhasi eş-Şerkiyye, 

Beyrut 1971. 

en-NECAŞİ, Ebu’l-Abbas Ahmet b. Ali en-Necaşi, 

Ricâlu’n-Necaşî, Muhammet Cevvat en-Naşini 

(Thk), Daru’l-Azva Matbaası, Beyrut h.1408. 

en-NEMÂZÎ, Ali, Mustedreku Sefînetu'l-Bihar, el-

Mektebetu'ş-Şamile li'ş-Şîa. 

NERÂKÎ, Ahmet b. Muhammet Mehdî, Mustenedu'ş-

Şîa, Muessesetu Âl Beyt liihyai't-Turâsi (thk), 

Setare Matbaası, Kum h.1415. 

en-NESAÎ, Ahmet b. Şuayp b. Ali b. Bahr b. Sinan b. 

Dinar en-Nesai, Sunenu’n-Nesâî (el-Mucteba), 

Daru’l-Fikr, Beyrut h.1348. 



 

 

272 

 

……………..., Sunenu's-Suğrâ, Mektebetu’l-Matbûat 

el-İslamiyye, Halep h.1406. 

en-NEŞŞAR, Ali en-Neşşar, Neş’etu’l-Fikri’l-Felsefî, 

Daru’l-Mearif, Mısır 1977. 

en-NEVEVÎ, Ebu Zekeriyya Mhiyddin Yahya b. Şeref 

en-Nevevî, et-Takrîb ve’t-Teysîr Lima’rifeti 

Suneni'l-Beşîri ve’n-Nezîri fi Usûli’l-Hadîs, 

Muhammed Osman el-Hişt (Thk), Daru’l-Kutup 

el-Arabî, Beyrut 1985. 

………….., Şerhu Mukaddimeti Muslim, Daru’d-

Deyyan li’Turas, Kahire 1987.  

Nİ’ME, Abdullah, Ruhu’t-Teşeyyu’, Daru’l-Fikr el-

Lubnani, Lübnan h.1405. 

NÎSÂBÛRÎ, Abdullah b. Ali b. el-Cârûd en-Nîsâbûrî, 

el-Muntekâ Mine’s-Sunen el-Musnede, 

Abdullah Ömer el-Barûd (Thk), Muessesetu el-

Kutup es-Sekafiyye, Beyrut 1988. 

en-NÎSÂBÛRÎ, Ebu Abdillah el-Hâkim en-Nîsâbûrî, el-

Mustedrek Ala’s-Sahîhayn, Mustafa Abdulkadir 

Atâ (Thk), Daru’l-Kutub el-İlmiyye, Beyrut 1990.  

en-NİSÂBÛRÎ, Ebubekr Muhammed b. İshak b. 

Huzeyme es-Sulemî en-Nîsâbûrî, Kitâbu't-

Tevhîd ve İsbâtu Sifati'r-Rabbi Azze ve Celle, 

Abdulaziz b. İbrahim eş-Şehvan (thk), 

Mektebetu'r-Raşad, Riyad 1994,  



 

 

273 

 

en-NUBEHTİ, Ebu Muhammet el-Hasan b.Musa en-

Nubahti, Firaku’ş-Şîa’, Daru’l-Azva’, Beyrut 

h.1404. 

en-NÛRÎ, el-Mirza eş-Şeyh Hüseyin, Hâtimetu'l-

Mustedrek, Muessestu Âli'l-Beyt liihyai't-Turasi, 

Kum h.1415. 

…………., Mustedreku’l-Vesâil, el-Matbaatu el-

İslamiyye, Tahran h.1384. 

ÖMER, Ahmed Muhtar, Mu'cemu'l-Luğa el-Arabiyye 

el-Muâsira, Birinci Baskı,    Alemu'l-kutub, 

Kahire 2008.   

Öz, Mustafa, ‘Şia’, DİA, Ankara, 2010. 

er-RAKB, Salih er-Rakb, el-Veşia’ fî Keşfi Kufri ve 

Şenia’ti'ş-Şîa’, İslam Üniversitesi, Dava 

Fakültesi, Medine h.1426.  

er-RAVENDÎ, Kutbuddin er-Ravendî, el-Harâic ve'l-

Cerâih, Muessesetu'l-İmam el-Mehdî (thk), 

Matbaatu'l-İlmiyye, Kum h.1409. 

er-RÂZÎ, Ahmet b. Hamdan er-Râzi (İsmaili), ez-Zîne 

Fi’l-Kelimati’l-İslâmiyye, Abdullah es-Samerrai 

(Thk), Matbeatu’l-Hukume, Bağdat h.1392. 

er-RÂZÎ, Fehruddin Muhammed b. Ömer er-Râzî, 

İ’tikadâtu Fireki’l-Muslimîn ve’l-Muşrikin, 

Mektebetu Kulliyat el-Ezheriyye, Kahire h.1398. 

RÎŞEHRÎ, Muhammet, Mîzanu'l-Hikme, Daru'l-Hadis, 

Kum h.1416. 



 

 

274 

 

er-RUŞTÎ, Şeriatmedâr, Mevlâ Refi' b. Ali el-Cîlânî er-

Ruştî, Risaletun fî İlmi'd-Dirâye, Seyyid Hasan 

el-Hüseynî âli'll-Muceddid eş-Şirâzî (thk.), 

Daru'l-Hadis, Kum 2003. 

es-SA'Dİ, Ebu Habib, el-Kâmûs'l-Fıkhiyye Luğeten ve 

İstilâhan, Dru's-Sıddiki li'l-Ulûmi, Lübnan 2011. 

es-SADR, Hasan es-Sadr, Nihayetu’d-Diraye, 

Mektebetu’ş-Şamile Li’ş-Şîa.  

………….,Nihâyetu'd-Dirâye fi Şerhi'r-Risâle el-

Mevsûme bi'l-Vacîze li'l-Behâî, (nşr. Mâcid el-

Garbâvî), yy, h.1413. 

es-SADR, Mehammed Sadık es-Sadr, Kitâbu'l-

Ğaybeti'l-Kubrâ, el-Mektenetu'ş-Şamile li'ş-Şia,  

…………….,Târîhu’l-Ğaybetu'l-Kubra, Mektebetu’l-

Elfeyn, Kuveyt h.1403. 

es-SADÛK, Ebu Cafer Muhammet b. Ali b. el-Hüseyin 

b. Babeveyhi el-Kummi, el-Hisâl, Cemaetu’l-

Muderrisin Fi’l-Havzeti el-İlmiyye, Kum h.1403. 

…………., İlelu’ş-Şerâi’, Menşuratu el-Mektebeti’l-

Hayderiyye, Necef h.1386. 

………….. Men la Yahduruhu'l-Fekîh, Müessesetu’n-

Neşri el-İslami, Kum h.1413. 

……………, el-İ’tikadât, İsam b. Abdu’s-Seyyit (Thk), 

Merkezu’l-Ephas el-Akaidiyye, Mektebetu’ş-

Şamile Li’ş-Şia. 

…………., Uyûnnu Ahbâri'r-Rıdâ, Muessesetu el-

A'lemî li'l-Metbuati, Beyrut 1948. 



 

 

275 

 

…………., İkmâluddin ve İtmâmu’Ni’me, el-

Matbaatu’l-Hayderiyye, Necef h.1389. 

es-SAFFAR, Ebu Cafer Muhammet b. el-Hasan b. el-

Ferruh es-Saffar, Basairu’d-Derecat, Şeriketu’l-

A’lemi Li’l-Metbuat, Beyrut 2010. 

SAHİBU’L-MEALİM, Cemaluttin İbn Mansur el-Hasan 

b. Zeynuttin eş-Şehit, Muntaka’l-Ceman Fi’l-

Ehadîs-i es-Sihâh ve’l-Hissân, el-Mektebetu’l-

İslamiyye, Kum h.1406. 

SAİD İSMAİL, Hakiketu’l-Hilâfi Beyne Ulemâi’ş-Şîa 

ve Cumhûri Ulemâi’l-Muslimîn, en-Nedvetu’l-

Alemiyye Li’ş-Şebabi’l-İslami, yy. h.1409. 

es-SALUS, Ali b. Ahmed b. Ali es-Salus, Maa İsna 

Aşeriyye Fi’l-Usûli ve’l-Furûi, Daru’l-Fâdile,  

Riyad 2003. 

SAMİ ATA HASAN, Abdullah b. Sebe el-Yehûdî el-

Yemânî Beyne’l-Hakikati ve’l-Hayali, Camiatu 

Ali’l-Beyt, el-Memleketu’l-Urduniyye el-

Haşimiyye. 

es-SANÂNÎ, Muhammed b. İsmail b. Salah b. 

Muhammed el-Hasani es-Sanânî, Tevdîhu’l-

Efkâr Limeânî Tenkîhi’l-Enzâr, Salah b. 

Muhammed b. Uveyda (Thk), Daru’l-Kutubi’l-

İlmiyyei, Beyrut 1997. 

es-SEHÂVÎ, Ebu’l-Hayr Muhammed b. Abdirrahman 

b. Muhammed b. Ebibekr b. Osman b. 

Muhammed es-Sahâvi-î, Fethu’l-Muğîs Bişerhi 



 

 

276 

 

Elfiyyetu’l-Hadîs, Th. Ali Hüseyin Ali, 

Mektebetu’s-Sunne, Mısır h.1424. 

SELMAN, eş-Şeyh Ahmet Selman, Beraetu Nisâi’l-

Enbiyâ’ Mie’z-Zina Beyne’t-Tahkiki ve’t-Telfik, 

Daru’l-Mahacceti’l-Beyza’, alfeker.net, 2013. 

es-SERRAC, Ebulabbas Muhammed b. İshak b. 

İbrahim b. Mihran en-Nîsâbûrî, Hadîsu's-Serrac, 

Ebu Abdillah Hüseyn b. Ukaşe b. Ramazan (thk), 

el-Farûk el-Hadîse li't-Tabaati ve'Neşri, 2004 

SEYYİT, Muhammet Seyyit, Adâletu’s-Sahâbe, Daru’l-

Mahacce el-Beyza’, alfeker.net, Beyrut 2004. 

es-SİND, Muhammet es-Sind, Buhusun Fi Mebani 

İlmi’r-Rical, Mektebetu Fedek, İran, Kum h.1426. 

SUCÛDÎ, Muhammed Bakır Sucûdî, Limaza Lem 

Yuzker İsmu Ali Fi’l-Kur’an, 

www.aalburhan.coms. 

es-SUPHANİ, Cafer es-Suphani, el-Mezahibu’l-

İslamiyye, Daru’l-Vela’, Beyrut h.1426. 

………….., et-Tekiyyetu Mevzuen ve Hukmen Fi’l-

Kitabi ve’s-Sunneti, Daru Cevvadi’l-Eimme, 

Beyrut 2011. 

………….., Kulliyatu Fi İlmi’r-Rical, Muessesetu 

Neşri’l-İslami, Kum h.1425. 

……………, Usulu’l-Hadis ve Ahkamuhu Fi İlmi’d-

Diraye, Daru Cevat el-Eimme, Beyrut h.1433. 

……………., el-Hadîsu Beyne'r-Rivayeti ve'd-Diraye, 

Muessesetu'l-İmam es-Sadık, Kum h.1419. 

http://www.aalburhan.com/


 

 

277 

 

……………, el-Hadîsu'n-Nebevî, Muessesetu el-İmam 

es-Sadık, Kum ts. 

SUPHİ ES-SALİH, Hadis İlimleri ve Hadis Istılahları, 

M, Yaşar Kandemir (Çev), İfav Yayınları, 

İstanbul 2009. 

es-SUYÛTÎ, Abdurrahman b. Ebibekr Celaluddin es-

Suyûtî, Tedribu’r-Ravi fi Şerhi Takribu’n-

Nevevî, Ebu Kuteybe Nazar Muhammed el-

Fariyabi (Thk), Daru Taybe. 

……………, el-Hasaisu'l-Kubra, Daru'l-Kutub el-

İlmiyye, Beyrut 1985. 

eş-ŞAFİİ, Ebu Abdillah Muhammed b. İdris b. el-

Abbas b. Şafi’ b. Abdulmuttalib b. Abdimenaf el-

Kureşi, er-Risale, Ahmed Şakir (Thk), 

Mektebetu’l-Halebî, Mısır h.1358. 

ŞAKİR, Ahmed Muhammed Şakir, el-Baisu’l-Hasis 

Şerhu İhtisari Ulûmi’l-Hadis, Daru’l-Kutub el-

İlmiyye, Beyrut 1983.  

ŞEHİDU’S-SANİ, Zeynuttin b. Ali b. Ahmet el-Cubui 

el-Amili, er-Riaye Fi İlmi’d-Diraye, Abdu’l-

Hüseyin Muhammet Ali Bakkal (Thk), 

Mektebetu Ayetullah el-Mer’eşi en-Necefi, Kum 

h.1408. 

…………….., Şerhu’l-Bidaye er-Ria’ye fi İlmi’d-

Diraye, Kum h.1408. 



 

 

278 

 

eş-ŞEHRİSTANİ, Muhammed b. Abdulkerim b. 

Ebibekir Ahmet eş-Şihristani, el-Milel ve en-

Nihal, Daru’l-Kutup el-İlmiyye,  Beyrut h.1413.  

eş-ŞEKA, Mustafa eş-Şeka’, İslamun Bila Mezahip, 

Mektebetu Mustafa el-Halebî, Mısır 1977.  

eş-ŞÎBÎ, Kamil Mustafa eş-Şîbî, es-Sıletu Beyne’ş-Şiati 

ve’t-Tesevvufi, Daru’l-Endelus, Beyrut 1982. 

……………., el-Fikru’ş-Şii, Mektebetu’n-Nahda, 

Metabi’ Daru’t-Tadamun, Bağdat h.1387. 

eş-ŞİRÂZÎ, Ayetullah el-Uzma es-Seyyit Muhammet b. 

el-Mehdi el-Hüseyni eş-Şirâzî, el-Fikhu Havle’s-

Sunneh el-Mutahhare, Birinci Baskı, Daru’l-

Ulum, Beyrut h.1414.  

…………….., Limaza Lem Yusarrah Bismi Ali Fi’l-

Kur’ani’l-Kerimi?, Muessesetu’t-Tuka, Heyetu 

Huddami’l-Mehdi, Kuveyt 2010. 

eş-ŞİRÂZÎ, Hasan el-Hüseyni Al el-Muceddid eş-

Şirâzî, Nakzu Risaleti’l-Habli’l-Vesik Fi 

Nusreti’s-Siddik li’l-Hafiz Celaluddin es-

Suyûtî, Merkezu’l-Abhas el-Akaidiyye, el-

Mektebetu’ş-Şamile li’ş-Şia. 

eş-ŞİRÂZÎ, Muhammed Tahir el-Kummi eş-Şirâzî, 

Kitabu’l-Arbein, Mektebetu’ş-Şamile Li’ş-Şîa.  

eş-ŞÎRÂZÎ, Nasır Mekarim, el-Emsel Fi Tefsiri Allah 

el-Munezzel, 

http://www.makaremshirazi.org/books/arabic.ht

m. 

http://www.makaremshirazi.org/books/arabic.htm
http://www.makaremshirazi.org/books/arabic.htm


 

 

279 

 

et-TABATABAİ, Muhammet Hüseyin et-Tabatabai, 

İlmu’l-İmam, Daru’l-Mahacce el-Beyza’, 

alfeker.net, Beyrut h.1431. 

....................., el-Mîzan Fi Tefsiri'l-Kur'an, 

Muessesetu'l-A'lemî, İkinci Baskı, Beyrut 1973. 

et-TABERANÎ, Suleyman b.  Ahmed Ebulkasım et-

Tâberânî, el-Mu’cemu’l-Kebir,  Hamdî 

Abdulmecid es-Selefi (Thk), Mektebetu İbn 

Teymiyye, Kahire 1994. 

et-TABERİ, Ebu Ca’fer Muhammed b. Cerir et-Taberi, 

Tarihu’l-Umem ve’l-Muluki, Muessesetu 

İzzuddin Li’t-Tabaati ve’n-Neşri h.1405. 

……………., Delailu’l-İmame, Muessesetu el-A’lemi 

Li’l-Metbuat, Beyrut 1988. 

et-TABERÎ, Muhammet Cerir et-Taberî eş-Şîi, el-

Musterşit, eş-Şeyh Ahmet el-Mahmûdî (thk), 

Muessesetu es-Sakafe el-İslamiyye, Kum h.1415. 

……………., el-Mîzan fi Tefsîri'l-Kur'an, 

Muessesetu'l-E'lemî, Beyrut 1973. 

et-TABRESÎ, Ebu Ali el-Fazl b. el-Hasan, Mecmeu'l-

Beyan fi Tefsiri'l-Kur'an, Menşûrat Nasır Hasr, 

Tahran ts. 

……………, Mişkatu’l-Envar Fi Ğureri’l-Ahbar, 

Daru’l-Hadis, alfeker.net, 1418. 

et-TABRESİ, Ebu Mansur Ahmet b. Ali b. Ebi Talip et-

Tabresi, el-İhticac, el-Mektebetu’ş-Şamile Li’ş-

Şia. 



 

 

280 

 

et-TABRESİ, Hüseyin b. Muhammet et-Takiy en-Nuri 

et-Tabresi, Faslu’l-Hitap Fi İsbati Tahrifi Kitabi 

Rabbi’l-Erbab, İran ts. 

………….., Mustedreku’l-Vesail, Muessesetu Al el-

Beyt, Beyrut 1987. 

et-TAHÂVÎ, Ebu Cfer Ahmed b. Muhammed et-

Tahâvî, Şerhu Maani'l-Âsâr, Muhammed Zuhrî 

en-Neccar, Muhammed Seyyid Cadu'l-Hak (thk), 

Âlmu'l-kutub, Birinci Baskı, el-Medinetu'l-

Munevvere 1994. 

et-TAHHAN, Mahmut et-Tahhan, Teysîru 

Mustalahi’l-Hadis, Mektebetu’l-Mearif, Riyad 

1987.  

et-TAHRANÎ, Ağa Berzek et-Tahrani, ez-Zeria İla 

Tasanifi’ş-Şia’, Daru’l-Azva’, Beyrut h.1403. 

et-TAYALİSÎ, Ebu Davud Süleyman b. Davud et-

Tayalisî, Sunen, Muhammed b. Abdulmuhsin et-

Turkî (thk), Daru Hecer, Mısır 1999,  

et-TİBRİZİ, Muhammet Salih et-Tibrizi, Buhusun Fi 

Mebani İlmi’r-Rical, Mektebetu Fedek, Kum 

h.1426. 

et-TİCANİ, Mummet et-Ticani es-Semavi, Summe 

İhtedeytu, Muessesetu’l-Fecr, Lundra 1993. 

et-TİRMİZÎ, Ebu İsa Muhammed b. İsa b. Sevrete, el-

Camu’s-Sahih (Sunen et-Tirmiz), Ahmed 

Muhammed Şakir Tahkiki, Daru’l-Kutup el-

İlmiyye, Lübnan h.1408. 



 

 

281 

 

……………, Sunen, Ahmed Muhammed Şakir, 

Muhammed Fuad Abdulbaki (thk.) Şeriketu 

Mektebetu ve Matbaatu Mustafa el-Babî, Mısır 

1975.  

al-TU’MA, Muhammed Hasan Al-Tu’ma, Medinetu’l-

Hüseyn, Matbeatu Temmuz, Kerbela h.1392. 

TUFFAHE, Ahmet Zekki Tuffahe, Usulu’d-Din ve 

Furuuhu İnde’ş-Şia’ el-İmamiyye, Muessesetu 

el-A’lemi, Beyrut h.1391. 

et-TURÂBÎ, Ali Ekber, el-Mevsûatu'r-Ricâliyye el-

Muyessere, Muessesetu İmam es-Sadık, Kum 

h.1424. 

et-TUREYHİ, Fahruttin et-Tureyhi, Mecmeu’l-

Bahreyn, Ahmet el-Hüseyni Tahkiki, 

Muessesetu’l-Vefa, Beyrut h.1403. 

et-TÛSÎ, Ebu Cafer Muhammet b. el-Hasan et-Tûsî, 

Tehzibu’l-Ahkâm Fi Şerhi el-Muknia, Daru’l-

Azva’ Matbaası, Beyrut h.1412.  

………….., Rical, el-Mektebetu’ş-Şamile li’ş-Şia.  

……………, el-İstibsar Fima Uhtulife Mine’l-Ahbar, 

Hasan el-Musevi el-Hurasani (Thk.), Daru’t-

Taaruf Li’l-Matbuat,  Tahran h.1390. 

……………, Kitabu’l-Ğaybe, Muessestu’l-Mearif el-

İslamiyye, Kum h.1411. 

……………, el-Emâlî, Daru's-Sekafeti, Kum h.1414. 

………….., el-Hilaf, Muessesetu'n-Neşri'l-İslamî, et-

Tabiati Licamiati'l-Muderrisin, Kum h.1407. 



 

 

282 

 

………….., et-Tibyan fi Tefsiri'l-Kur'an, Ahmed 

Habib Kasir el-Âmili (thk.) el-Mektebetu'ş-Şamile 

li'ş-Şia. 

…………., Tehzîbu'l-Ahkâm,  Daru't-Tearuf, Beyrut 

1992. 

………….., el-Fihrist, Menşurat eş-Şerif Rıza, Kum ts.  

……………, Kitabu’l-Emali, Daru’s-Sekafe, Tahran 

h.1381. 

……………, İhtiyaru Ma'rifeti'r-Rical, el-Mektebetu'ş-

Şamile li'ş-Şia,  

……………, Uddetu'l-usûl, Muhammed Mehdî Necef 

(thk.) Zeylinde, Halil b. Gâzî el-Kazvînî, el-

Haşiyetu'l-Haliliyye, Muessesetu âl-i Beyt, Kum 

ts. 

…………….., İhtiyaru Ma’rifeti’r-Rical, Hasan el-

Mustafavi (Thk.), Muessesetu Al el-Beyt 

Liahbari’t-Turas,  Tahranh.1427. 

et-TUSTURİ, eş-Şehit Nurullah et-Tusturi, İhkaku’l-

Hak, el-Mektebetu’ş-Şamile Li’ş-Şia. 

USAL, Muhammed el-Usal, eş-Şiatu’l-İsna Aşeryyye 

ve Menhecuhum fi’t-Tefsiri, Kahire’de Usulu’d-

Da’ve Fakültesinde hazırladığı Doktura tezi, 

1982. 

UYAR, Mazlum, İmâmiyye Şîa’sında Düşünce 

Ekolleri Ahbârîlik, Kitap Matbaacılık, İstanbul 

2000.  



 

 

283 

 

ÜNALAN, Abdullah, Şia'da Hadis Usûlü, İşrak 

Yayınları, İstanbul 2008. 

el-YEMENİ, Neşvan b. Sait el-Himyeri el-Yemeni, el-

Huru’l-İn, Kemal Mustafa tahkiki, Mektebetu el-

Hanci, Kahire 1948. 

YÜCEL, Ahmet, Hadis Istılahlarının Doğuşu ve 

Gelişimi Hicrî İlk Üç Asır, İFAV yayınları, 

İkinci Baskı, İstanbul 2004. 

ez-ZAHİRÎ, Ali b. Ahmed b. Said b. Hazm el-Endelusi 

el-Kurtubi ez-Zahiri, el-Muhalla Bilasar, Daru’l-

Fikr, Beyrut ts. 

ez-ZAMEHŞERÎ, Ebulkasım Mahmut b. Amr b. 

Ahmed ez-Zamehşerî, el-Keşşaf An Hakaiki 

Ğavamidi’t-Tenzil, Daru’l-Kutub el-Arabî, 

Üçüncü Baskı, Beyrut h.1407. 

ez-ZEBÎDÎ, Muhammed b. Muhammed b. 

Abdurrazzak el-Hüseyni ez-Zebidi, Tacu’l-Arus 

Min Cevahiri’l-Kamus, Menşurat Daru 

Mektebeti’l-Hayat, Beyrut ts. 

ez-ZEHEBÎ Şemsuddin Ebu Abdillah Muhammed b. 

Ahmed b. Osman b. Kaymaz ez-Zehebî, Siyeru’l-

A’lam en-Nubela, Şuyb el-Arnaut (Thk.), 

Muessesetu’r-Risale, h.1405. 

…………., Mizanu'l-İ'tidal fi Nakdi'r-Rical, Ali 

Muhammed Muavvid (Thk.), Daru'l-Kutub el-

İlmiyye, Beyrut 1995. 



 

 

284 

 

…………..,el-Muntaka Min Minhaci Ehli’l-İ’tidali 

Muhtasaru Minhaci’s-Sunneh, Th. 

Muhibbuddin el-Hatip, el-Mektebetu’ş-Şamile. 

……………,Tarîhu'l-İslâm ve Vefeyat el-Meşahîr ve'l-

A'mal, Ömer Abdusselam et-Tedmûrî (thk), 

Daru'l-Kitab el-Arabî, Beyrut 1993. 

ZERZÛR, Adnan Muhammed, es-Sunnetu'n-

Nebeviyye ve Ulûmuha Beyne Ehl-i's-Sunneti 

ve'ş-Şiati'l-İmamiyye, Daru'l-Â’lâm, Ürdün 

2010. 

ZEVVAD, eş-Şeyh Ali İsa ez-Zevvad, Risaletun Fi 

Haber’d-Daifi ve Mevkifuna eş-Şerî Minhu, 

alfeker.net, 2006. 

ZEYNUDDİN, Hasan b. Zeynuddin, Mealimu’d-Din 

ve Melazu’l-Muctehidin, Muessesetu en-Neşr el-

İslami, Kum ts. 


	hasan yardak kapak ikili
	HASAN SELAM

